
https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Bü ra Çak l 
  

Rehabilitierung des 
Ehrbegriffs 

 

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


 

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


 
 
 
 
 
 
 
Bü ra Çak l 
  
 

Rehabilitierung des Ehrbegriffs 

 
 

 

 
 
Tectum Verlag 

 

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophischen  
Fakultät der Universität Potsdam, Wintersemester 2016/17 

Bü ra Çak l 
Rehabilitierung des Ehrbegriffs 

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 
Mündl. Prüfung: 10.05.2017 
Erstgutachter: Prof. Dr. Logi Gunnarsson  
Zweitgutachter: Prof. Dr. Ralf Stoecker

ePDF: 978-3-8288-6998-1 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4133-8 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag 

Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Dieses Buch ist meinem Vater gewidmet.

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Mein herzlicher Dank gilt meinem Doktorvater Herr Prof. Dr. Ralf
Stoecker und Herr Prof. Dr. Logi Gunnarsson für die Betreuung dieser
Arbeit, die vielen philosophisch und methodisch bereichernden Dis-
kussionen und ihre motivierende Unterstützung während der gesam-
ten Bearbeitungsphase meiner Dissertation.

Berlin, im Januar 2017 Büşra Çakıl

VII

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

Erstes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Überblick: Das aktuelle Verständnis von Ehre. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 7
Die Begründung der Obsoleszenz der Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 13

Das archaische Wesen der Ehre. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1. 13
Das angeborene Privileg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.1. 15
Das Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung . . . . .2.1.2. 17
Das Prinzip der Selbstjustiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.3. 22
Geschlechtsspezifische Deutung von Ehre . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.4. 28

Ehre als das Leitmotiv von shame culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2. 35
Fazit: Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

Zweites Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

Das gesellschaftliche Ansehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 49
Der Status . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1. 49

Das Verhältnis zwischen Status und Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.1. 49
Status in der Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.2. 52
Respekt in Bezug auf Status . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.3. 54
Der verdiente Respekt in Bezug auf Status . . . . . . . . . . . . . . .1.1.4. 58

Spezielle Fähigkeiten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2. 61
Die Arten von Fähigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.1. 61
Die drei Faktoren von Fähigkeit als Bedingung der
äußeren Ehre. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1.2.2.
62

Bekanntheit und Ruhm . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.3. 65
Soziales Engagement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.3. 68

Der theoretische Rahmen des sozialen Engagements . . . .1.3.1. 68

IX

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Die Bedingung des sozialen Engagements für die äußere
Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1.3.2.
69

Das aktuelle Bild des sozialen Engagements . . . . . . . . . . . . .1.3.3. 72
Moralische Haltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4. 74

Moral aus kulturspezifischer Sicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.1. 74
Geschlechtsspezifische Moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.2. 76
Ein allgemeingültiges Verständnis von Ethik . . . . . . . . . . . . .1.4.3. 84

Fazit: Das gesellschaftliche Ansehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
Die Gruppenehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 90

Die Funktion einer Gruppe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1. 90
Prinzipien der Gruppenehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2. 94
Kollektive Identität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3. 119

Fazit: Die Gruppenehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

Drittes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

Scham. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 131
Selbstachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 154

Fazit: Die innere Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180

Viertes Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

Formen von Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 183
Die Dichotomie von Ansehen und Ehre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 191

Einander widersprechende Konzepte/Formen von Ansehen. . . . . .2.1. 191
Einander widersprechende Grundsätze von innerer und äußerer
Ehre. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.2.
193

Ausblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 200

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

Inhaltsverzeichnis

X

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Einleitung

Intention und Forschungshypothese

Allein in Deutschland wurden von 1996 bis 2005 nach einer BKA-Stu-
die 78 verschiedene Fälle ausgemacht, in denen es sich um Morde han-
delte, denen entweder Ehrenmord oder Mordversuch mit Ehrmotiv
zugrunde lagen.1 Auch wenn bisher keine weiteren Untersuchungen
vorliegen, die Zahlen und Motive ähnlicher Fälle in Deutschland ge-
nau so systematisch belegen, erfährt die Öffentlichkeit bis heute durch
Medien immer wieder dieses Gewaltphänomen, dessen Motiv Ehre ist.
Opfer sind meistens junge Frauen, die zum größten Teil von ihren
männlichen Familienangehörigen gewalttätig behandelt oder ermordet
werden, mit der Begründung, gegen Normen bzw. Verhaltensregeln
der Familie verstoßen zu haben.

Die Intention dieser Arbeit besteht nicht darin, das Phänomen
ʹEhrenmordʹ zu untersuchen. Es ist in erster Linie Aufgabe von Rechts-
wissenschaftlern, Soziologen und Psychologen, den Hintergrund die-
ses Verbrechens zu erforschen, das kulturelle und soziopsychologische
Motive impliziert. Es geht in dieser Arbeit auch nicht darum, zu be-
gründen, warum Ehrenmord moralisch inakzeptabel ist. Es versteht
sich von alleine, dass der Sachverhalt gegen mehrere moralische Prin-
zipien verstößt und vor allem eine Menschenrechtsverletzung darstellt.

In dieser Arbeit wird grundsätzlich eine moralphilosophische Un-
tersuchung des Ehrbegriffs bezweckt. Einer der wichtigsten Ausgangs-
punkte dieser Arbeit ist das ambivalente Bild, das das Phänomen des
Ehrenmords aufzeigt. Es veranschaulicht einen begrifflich wider-
sprüchlichen Umstand, dass Mord als eine moralisch falsche Tat und

1.

1 Es wird hier auf diese Studie, die zwar auf zehn Jahre zurückliegenden Daten beruht
und über den aktuellen Stand eher weniger informiert, Bezug genommen, die aber
die umfangreichste Studie ist, die in den letzten Jahren in Deutschland bezüglich
dieses Phänomens durchgeführt wurde (Vgl. Oberwittler; Kasselt: Ehrenmorde in
Deutschland 1996-2005).

1

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Ehre, die ursprünglich positiven sozialen Wert und damit verbundene
soziale Geltung eines Menschen bezeichnet, Komponenten desselben
Zusammenhangs bilden. Denn begriffsgeschichtlich bedeutet das Wort
ʹEhreʹ, wie seine lateinische Version honor, „im Zusammenleben ge-
genüber einem anderen durch Wort und Tat bekundetes Ansehen oder
Achtung“.2 Die Funktion von Ehrenmord besteht im typischen Sinne
darin, befleckte bzw. verletzte Ehre – gemeint ist hier im weitesten Sin-
ne Entzug von Achtung, der meist durch ʹunanständigesʹ Verhalten
von weiblichen Familienmitgliedern verursacht wird – wiederherzu-
stellen. Also erweist sich Mord in diesem Kontext als eine Handlung,
die, auch wenn nicht als gut, so doch als richtig bezeichnet und demge-
mäß vorausgesetzt wird. Ehrenmord gewährleistet also in den meisten
Fällen Ansehen in Gruppen, in denen dies als Gebot des Ehrenkodex
begünstigt wird. Die Parallelität zwischen einem Verbrechen und so-
zialer Geltung erscheint genau so absurd und unlogisch, wie die Be-
hauptung, Lügen sei das wesentliche Prinzip der Aufrichtigkeit. In die-
sem Sinne müsste entweder die oben erwähnte ursprüngliche Bedeu-
tung des Wortes ʹEhreʹ falsch bzw. fehlerhaft sein, oder sich das Ehr-
verständnis, das sich in Ehrenmorden zuspitzt, auf einer völlig falschen
Deutung gründen. Der Akt des Mordes, der in der Tat keine Achtung,
sondern vielmehr Verachtung verdient, müsste Ehre also eher verlet-
zen, als sie wiederherzustellen.

Letztendlich macht das Ehrverständnis, das nicht nur diese ambi-
valente Funktionsweise und demgemäß moralisch fragliche Praktiken
impliziert, sondern auch auf einer klaren geschlechtsorientierten Dop-
pelmoral beruht, Ehre zu einem suspekten Begriff, der lediglich einem
archaischen Denkmodell zuzuordnen ist und daher keine Aktualität
mehr haben kann. Den Ehrbegriff in Anlehnung an sein archaisch er-
scheinendes Portrait als überflüssig zu erklären, würde hingegen zu-
gleich bedeuten, die fortlaufende Existenz dieser Mentalität in gewisser
Hinsicht anzunehmen. Das ständige Auftreten eines Gewaltphäno-
mens, dem Ehre als Hauptmotiv zugrunde liegt, macht es vielmehr
notwendig, sich mit dem Begriff der Ehre intensiv auseinanderzuset-
zen. Diese Tatsache, die als eine Herausforderung für die Moralphilo-
sophie zu betrachten ist, bildet einen weiteren Ausgangspunkt der vor-

2 Reiner: Ehre. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, S. 320.

Einleitung

2

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


liegenden Arbeit.3 Wenn also eine solche Ehrauffassung besteht, dann
soll den Fragen nachgegangen werden, worin ihre Begründung liegen
mag und worauf ihre Entstehung zurückzuführen ist, damit mögliche
Alternativdenkweisen entfaltet werden können.

Zur Beantwortung dieser Fragen wird im ersten Kapitel zunächst
der kulturelle und historische Hintergrund des Ehrphänomens darge-
stellt, welcher ebenso die Grundlage für die Behauptung der Obsoles-
zenz des Ehrbegriffs in den modernen Zeiten bildet. Im genannten Ka-
pitel wird grundsätzlich der Umstand dargestellt, welche Rolle Ehre in
den archaisch erscheinenden Denkweisen spielt bzw. mit welchen Ver-
haltensprinzipien und Normen sie in Verbindung gebracht wird.

Wie bereits betont, wird Ehre vor allem in Bezug auf ihren phäno-
menologischen Hintergrund und ihre aktuellen Erscheinungsformen
meist als überflüssig betrachtet. Stellt Ehre tatsächlich ausschließlich
eine Wertvorstellung dar, nach der sie nicht nur patriarchale Rollen-
verteilungen, sondern auch Gewalttätigkeit, in welcher Form auch im-
mer, begründet? Allerdings müsste sie ausgehend von ihrem eingangs
genannten Gehalt einen positiven Wert innehaben, der sowohl ethisch
tragbar als auch in der heutigen Zeit praktizierbar ist. Aristoteles be-
zeichnet Ehre als ein wichtiges Gut, das zu besitzen „angenehm“ für
den Menschen sei, was hingegen die oberflächliche Ebene der Ehre bil-
de. Die entscheidende Bedeutung von Ehre bestehe darin, dass sie auf
Eigenschaften des Menschen verweist, wegen derer man geehrt wird
und die zu erlangen deshalb ein Gut darstellt.4 Auch aus dieser Überle-
gung leitet es sich ab, dass Ehre Zeichen eines achtenswerten Verhal-
tens und Charakters ist, das von anderen wertgeschätzt werden sollte.
Zudem gelangen wir im Grunde zum Konzept von Ehre, wenn wir von
ʹRespektierenʹ und ʹHonorierenʹ oder ʹgutem Rufʹ und ʹPrestigeʹ reden.
Das Konzept von Ehre impliziert in dieser Hinsicht sowohl das positi-
ve soziale Auftreten eines Menschen als auch dessen Selbstverständnis,
welches zum einem aus dem ersteren resultieren und es zum anderen
bestimmen kann.

3 In seinem Artikel zum Thema Ehrenmord bezeichnet Ralf Stoecker diesen Sachver-
halt als einen „Ethik-Trigger“, der zu einer moralphilosophischen Untersuchung des
Ehrbegriffs herausfordert (Vgl. Stoecker: Eine Frage der Ehre. Der Mord an Hatin S.
als Herausforderung für die moderne Moralphilosophie, S. 167.).

4 Vgl. Aristoteles: Rhetorik, Buch I, 1363 a, 25.

1. Intention und Forschungshypothese

3

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


In dieser Arbeit wird also von der Hypothese ausgegangen, dass
Ehre jenseits ihrer fraglichen Deutungen einen ethisch begründbaren
Rahmen impliziert, der moralphilosophisch verdeutlicht werden soll.
Ohne die problematischen Aspekte dieses Konzepts zu überwinden,
kann aber der Begriff der Ehre nicht rehabilitiert und nicht festgestellt
werden, welchen Wert Ehre im aktuellen Zusammenleben darstellen
kann. Vor diesem Hintergrund wird in dieser Arbeit eine neue Be-
trachtungsweise zum Ehrbegriff dargestellt, in der sich hauptsächlich
die individuelle Bestimmungsfähigkeit eines Menschen bezüglich sei-
nes eigenen sozialen Werts und seiner Selbstvorstellung zentriert. Es
wird ebenso veranschaulicht, inwiefern diese Betrachtungsweise als ein
Lösungsansatz zu moralisch fraglichen Ehrauffassungen dienen kann.

Methode

Die Herangehensweise dieser Arbeit wird vom doppeldimensionalen
Charakter der Ehre bestimmt, welcher sich zum einen dadurch offen-
bart, dass Ehre sowohl ʹgegebenʹ ist als auch ʹbesessenʹ wird. Zum an-
deren lässt sich dieses wesentliche Merkmal der Ehre daran erkennen,
dass sie sowohl durch andere als auch durch eine sie besitzende Person
vermehrt bzw. verletzt werden kann. Ausgehend von der Doppeldi-
mensionalität der Ehre, die ebenso als eine weitere Hypothese der vor-
liegenden Arbeit zu betrachten ist, soll der Ehrbegriff unter zwei Ge-
sichtspunkten analysiert werden: äußere und innere Ehre. Im zweiten
und dritten Kapitel werden die Erscheinungsformen dieser Aspekte
dargestellt, indem geschildert wird, welchen Bedingungen diese unter-
liegen. Dadurch soll zugleich diskutiert werden, inwiefern das Konzept
von Ehre mit einer normativen Grundlage in Verbindung zu bringen
ist und aus ihren Formen eine ethisch tragbare Ehrvorstellung abzulei-
ten ist.

Da Ehre mit mehreren soziologischen Kontexten (Kultur, Religion,
Beruf, Geschlecht etc.) in einem engen Zusammenhang steht bzw. die-
se sich auf das Konzept von Ehre intensiv auswirken, soll die Analyse
des Ehrbegriffs stets in Bezug auf diese durchgeführt werden. Zum
Verständnis unterschiedlicher Ehrverständnisse wird also in dieser Ar-
beit oft ihr soziologischer Hintergrund präsentiert.

2.

Einleitung

4

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Im zusammenfassenden vierten Kapitel soll zunächst diskutiert
werden, inwieweit sich verschiedene Formen von Ehre zu einander
verhalten und welche Rolle die genannte Doppeldimensionalität des
Sachverhalts in den problematischen Ehrverständnissen spielt. Als Er-
gebnis der Untersuchung des Ehrbegriffs soll zum Schluss die Voraus-
setzung der oben erwähnten Hypothese der vorliegenden Arbeit gefes-
tigt werden.

Forschungsstand

Der US-amerikanische Philosoph Kwame A. Appiah plädiert in sei-
nem Buch „Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolu-
tionen kommt“ dafür, dass das Phänomen ʹEhrenmordʹ durch eine
Rückkehr zur ursprünglichen Bedeutung der Ehre überwindbar sei.
Dieses Plädoyer erklärt aktuelle philosophische Untersuchungen des
Sachverhalts für nötig. Im Vorwort seines Buches hebt er demgemäß
die Position hervor: „Ich finde, es ist an der Zeit, die Ehre wieder in die
Philosophie einzuführen.“5

Wie diesem Statement zu entnehmen ist, steht der Ehrbegriff nicht
unmittelbar im Zentrum des aktuellen philosophischen Forschungsin-
teresses. Allerdings ist Ehre ein Begriff, der sowohl die soziale als auch
individuelle Existenz des Menschen unmittelbar betrifft, weshalb vor
allem in der antiken Philosophie über sie häufig reflektiert wurde. Die-
se Überlegungen stellen jedoch weniger umfassende Theorien als viel-
mehr Aphorismen dar. Es ist also festzustellen, dass nicht direkt eine
ausgiebige fundamentale Forschungstradition bezüglich des Ehrbe-
griffs besteht.

In den letzten Jahren wurden hingegen, neben Appiah, einige Un-
tersuchungen durchgeführt, in denen der Wert der Ehre aus philoso-
phischer Sicht abgehandelt wird. Dazu sind die folgenden Werke zu
zählen, auf die in der vorliegenden Arbeit oft Bezug genommen wer-
den soll: Darwall (2013): Honor, History & Relationship. Essays in Se-
cond-Personal Ethics II; Sessions (2010): Honor for Us. A Philosophi-

3.

5 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S. 14.

3. Forschungsstand

5

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


cal Analysis, Interpretation and Defence; Oprisko (2012): Honor. A
Phenomenology; Cunningham (2013): Modern Honor. A Philosophi-
cal Defence.

Stephen Darwall betrachtet Ehre als ein Respektphänomen, das er
auf zwei Ebenen analysiert: respect as honor and as accountability.6 Es
handele sich grundsätzlich dann um Ehre, wenn Personen aufgrund
ihrer bestimmten Fähigkeiten oder gesellschaftlichen Stellung respek-
tiert werden. Diese Position wird in der vorliegenden Arbeit vor allem
in Bezug auf die äußere Ehre vertreten. Die Konzeption von William L.
Sessions gründet sich zum großen Maße auf die Respekttheorie von
Darwall. Hingegen untergliedert Sessions Ehre in zwei Hauptkonzepte,
welche er nicht wie in der vorliegenden Arbeit als innere und äußere
bezeichnet. Sondern er sieht diese als peripheral und central honor.
Ersteres deutet eher auf bestimmte Regeln und Prinzipien in den zwi-
schenmenschlichen Beziehungen hin, letzteres auf das Ehrgefühl.
Nach Robert L. Oprisko ist Ehre als „the conceptual category of social
valuation processes“7 zu definieren, was, wie in der vorliegenden Ar-
beit vertreten, innere und äußere Aspekte impliziert. Es soll hingegen
betont werden, dass in der vorliegenden Arbeit die Inhalte dieser As-
pekte anders herausgearbeitet werden, als Oprisko behauptet. Das Ver-
ständnis von einer modernen Ehre Anthony Cunninghams besteht da-
rin, dass Ehre einen Wert darstellt, der durch Verinnerlichung und
Realisierung bestimmter Tugenden konstituiert wird. Diese bezeichnet
er als „seven elements as key points of modern honor – dignity, coura-
ge, fidelity, honesty, fortitude, compassion, and gratitude.”8 Es soll dis-
kutiert werden, inwiefern diese Elemente die Voraussetzung eines mo-
dernen Ehrverständnisses bilden.

Überdies impliziert das Konzept von Ehre viele Begrifflichkeiten
der Disziplin der Ethik wie (Selbst-)Achtung, Anerkennung, Scham,
Identität etc. Die Theorien, die diesbezüglich entfaltet wurden, gelten
ebenso als eine Grundlage für die Analyse des Sachverhalts.

6 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S. 11-29.

7 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 34.
8 Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 73.

Einleitung

6

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Erstes Kapitel

Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

Überblick: Das aktuelle Verständnis von Ehre

Das Verständnis von Ehre hat sich in den letzten Jahrzehnten vor al-
lem im Abendland gewandelt. Es kann behauptet werden, dass der Be-
griff von Ehre oder Ansehen heutzutage kaum noch mit einem morali-
schen Deutungsmuster einhergeht. Der Begriff wird verstärkt nur
dann präsent, wenn beispielsweise von Ehrenmorden die Rede ist.
Ebenso schnell verschwindet er als Wertmaßstab aber wieder aus dem
Blick der Öffentlichkeit.

Wenn wir versuchen, das heutige Verständnis von Ehre darzustel-
len, begegnen uns zunächst zwei verschiedene Aspekte. Unter Umstän-
den herrscht überhaupt keine Vorstellung von Ehre vor. Das heißt, sie
besitzt keinen Inhalt, der eine handlungsprägende Größe präsentiert
und zu einem Verhaltensprinzip gemacht werden kann. Oder man be-
trachtet sie als Begriff eines archaischen Denkmodells, dessen Grund-
lage heute nicht mehr existiert und Handlungskategorien deshalb ab-
solut ungeeignet für die Gegenwartsgesellschaft sind.9 Während ein
Ehrbegriff im alltäglichen Gebrauch fast keinen Platz einnimmt, findet
sich auch in der Philosophie eine Distanzierung vom Motiv von Eh-
re.10 Als ein inhaltsleerer Begriff wird Ehre aus der ethischen Diskussi-

I.

1.

9 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 116.
10 Es soll an dieser Stelle bemerkt werden, dass der Ehrbegriff auch geschichtlich be-

trachtet selten zum Gegenstand der Philosophie gemacht wurde. Sicherlich war
Ehre vor allem für die Philosophen des Altertums und des Mittelalters als eine ge-
sellschaftlich bestimmende Größe von großer Bedeutung, die das damalige Denk-
bzw. Moralsystem steuerte. Es bestehen also einige Überlegungen zum ethischen
Gewicht der Ehre (bspw. von Cicero, Aristoteles, Kant, Hegel, Fichte, Hobbes,
Scheler). Hingegen gibt es kaum eine ausführliche und umfassende Theorie bezüg-
lich des Ehrbegriffs.

7

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


on ebenso ausgegrenzt.11 Hingegen wird Ehre in manchen nicht-west-
lichen, vor allem in nah- und fernöstlichen und teilweise mediterranen
Gesellschaften weiterhin als ein entscheidendes moralisches Prinzip
vorausgesetzt, ohne wiederum als ein problematischer Sachverhalt zur
Diskussion gestellt bzw. hinterfragt zu werden. Es ist hervorzuheben,
dass dieser aktuelle Zustand des Ehrbegriffs erstens auf dessen histori-
schen Hintergrund und zweitens auf die kulturell-soziologische Wand-
lung des Abendlandes und somit der Gegenwartsgesellschaft zurück-
zuführen ist.

Die Ehre stellt sich in der Geschichte vor allem als ein Motiv der
moralisch fragwürdigen Traditionen dar. Die Praxis des Duellierens
oder die Tradition des Lotusfußes12 (die Bezeichnung für die Füße chi-
nesischer Frauen, die unter schmerzhafter Prozedur eingebunden oder
gebrochen wurden) können als diesbezüglich entscheidende Beispiele
genannt werden, bei denen gesellschaftliches Ansehen als das wichtigs-
te Leitmotiv fungiert. Es ist also festzustellen, dass der Ehrbegriff vor
allem aufgrund eines historischen Hintergrunds per se mit negativen
Assoziationen verbunden ist. Zwar haben sich solche brutalen Bräuche
im Laufe der Zeit verflüchtigt. Das Ehrverständnis aber, das men-
schenverachtende Riten bzw. die Gewalttätigkeit als eine Art des sittli-
chen Gebots betrachtet, besteht weiterhin in der Ausübung von Ehren-
morden. Das Phänomen ʹEhrenmordʹ, in dem sich ein moralisch inak-
zeptabler Aspekt der Ehre äußert, erregt in der Öffentlichkeit sogar
eine Art der Abscheu gegen diese spezielle Auffassung von Autorität
und Geltung. Und dadurch festigt sich eine skeptische Betrachtung.
Allein die Gewalttaten, die im Namen der Ehre begangen werden,
scheinen also die heutige Abwendung vom Ehrbegriff begründen zu
können. Denn sowohl historische Geltungspraktiken, wie auch das
heutige Ehrverständnis bestimmter Bevölkerungsgruppen, welches das
Verbrechen im Namen der ˈSittlichkeitˈ verharmlost bzw. begünstigt,
schildern das Portrait eines Begriffes, der keinen moralischen Wert be-
sitzen und daher kein Verhaltensprinzip bilden kann.

11 Vgl. Stoecker: Eine Frage der Ehre. Der Mord an Hatin S. als Herausforderung für
die moderne Moralphilosophie, S. 152.

12 Kwame A. Appiah veranschaulicht in seinem Buch „Eine Frage der Ehre oder Wie
es zu moralischen Revolutionen kommt“, inwiefern dieser Brauch mit dem chinesi-
schen Ehrverständnis zusammenhängt.

Erstes Kapitel

8

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Eines der elementaren Motive, das dem Phänomen Ehrenmord zu-
grunde liegt, ist zweifelsohne das Keuschheitsideal, das eine klare ge-
schlechtsspezifische, fast schon sexistische Vorstellung von Moral ma-
nifestiert. Es muss an dieser Stelle eingeräumt werden, dass sich der
Sexismus aktuell nicht selten in fast jedem sozialen Feld, vor allem in
der Arbeitswelt, als ein Diskriminierungsmotiv darstellt. Dagegen dif-
ferenziert sich das genannte Ehrverständnis besonders dadurch, dass
Handlungsraum und -maßstab nahezu nur auf das Geschlecht und die
damit verbundenen festen Normen reduziert werden, deren dogmati-
scher Geltungsanspruch keine kritische Auseinandersetzung erlaubt.
Eine scharfe Grenzziehung zwischen den Rollen der Geschlechter wi-
derspricht, zumindest auf theoretischer Ebene, einer egalitären Rechts-
und Sozialordnung. Als der berühmte Roman „Effi Briest“ von Theo-
dor Fontane, in dem diese Ehrauffassung behandelt wird, 1974 ver-
filmt wurde, äußerte sich die Hauptdarstellerin Hanna Schygulla in
einem Interview zu dieser Thematik. Sie gib zu, dass sie diese disku-
tierte Problematik der Ehre gar nicht nachvollziehe und fügt hinzu,
dass sie so nicht existiere.13 Diese Ehrvorstellung, die sich in der Form
des Ehrenmordes zuspitzt, weckt vor allem in den intellektuellen Krei-
sen vielmehr betonte Verachtung.

„Ehre hat im heutigen Wertgefüge ungefähr den gleichen Rang wie die
Keuschheit. Wer sie mit Nachdruck verteidigt, findet kaum Bewunderung
und wer behauptet, er habe sie verloren, wird eher belächelt als bemitlei-
det.“14

In diesem Zusammenhang bezeichnet Peter Berger Ehre als ein „Über-
bleibsel“, das die Wertungen einer „altmodischen“ Mentalität symboli-
siert und daher für das heutige Verständnis keine Geltung mehr be-
sitzt.15 Eine Person, die eine Ehrverletzung bzw. einen Ehrverlust erlei-
det, würde sogar den Zweifel hegen, „neurotisch krank“ zu sein. In
einem günstigeren Fall würde diese als ein „Opfer einer provinziellen
Mentalität“ betrachtet und, wie im obigen Zitat genannt, verspottet.16

Aus dieser Feststellung Bergers ist sogar abzuleiten, dass sich die Ehr-

13 Vgl. Frevert: „Mann und Weib, und Weib und Mann“. Geschlechter-Differenzen in
der Moderne, S. 166.

14 Berger: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 75.
15 Vgl. Berger: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 75.
16 Vgl. Berger: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 76.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

9

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


verletzung, genauso wie die Ehre selbst, als etwas erweist, was man
sich kategorisch nicht mehr herleiten kann. In dieser Hinsicht würde
man eine Beleidigung, sei es in der Form einer verbalen Belästigung,
eines Rufmords etc., ebenso wenig als eine Ehrverletzung empfinden.
Berger deutet also darauf hin, dass der Begriff ˈEhrverletzungˈ nicht als
ein sozialer bzw. innerer Konflikt einer Person zu kategorisieren sei.
Hingegen definiert er nicht, was einer Person in solch einem Fall men-
tal zustößt. Dennoch trifft seine Überlegung hinsichtlich des folgenden
Aspekts zu.

Vom juristischen Standpunkt aus scheint es unmöglich, Ehrverlet-
zung als ein Motiv anzubringen. In den Paragraphen § 185, § 186,
§ 187 des Deutschen Strafgesetzbuches werden Beleidigung, üble
Nachrede und Verleumdung als Straftaten definiert, die mit Freiheits-
strafe bzw. Geldstrafe belegt sind. In keinem der drei Paragraphen wird
aber auf den Terminus der Ehre Bezug genommen. Zwar wird das
Wort im Grundgesetz unter der Bezeichnung der ˈpersönlichen Ehreˈ
(Art. 5) einmal genannt. Laut diesem Artikel steht die persönliche Eh-
re eines jeden unter dem Schutz des Gesetzes. Jedoch wird weder klar
definiert, was unter Ehre verstanden werden soll, noch vor welcher
Handlung sie zu schützen sei. In diesem Sinne scheint Ehre ein Begriff
zu sein, der zwar, wenn auch nur gelegentlich, auf eine traditionelle
Weise gebraucht wird, in der heutigen Denkweise aber gar nicht zu
verorten ist.

Dagmar Burkhart, die zu den wenigen Theoretikerinnen gehört,
die sich mit dem Ehrbegriff befasst haben, betrachtet diesen Sachver-
halt aus einer anderen Sicht. Nach Burkhart sei es durchaus möglich,
dass sich eine Person auch in der heutigen Zeit in ihrer Ehre verletzt
fühlt, bspw. durch Mobbing. Sie müsse dies jedoch dulden, solange
diese Situation keinen Gesetzesverstoß darstellt.

„Eine Straftat (z. B. ein Vertragsbruch, ein Betrug) ist immer ehrlos, aber
nicht jede moralische ˈEhrlosigkeitˈ (eine Lüge, ein gebrochenes Verspre-
chen, ein Verrat etc.) wird nach unserem Rechtsverständnis als Straftat
aufgefasst und geahndet.“17

Das Problem mag, wie oben betont, auch darin begründet liegen, dass
die Ehre eigentlich als inhaltlich konfuser und aufgrund ihres geschil-

17 Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 118.

Erstes Kapitel

10

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


derten Hintergrunds obsolet wirkender Begriff in der aktuellen juristi-
schen Konzeption sowie im moralischen Denksystem keiner Kategorie
zuzuordnen ist. Dies kann aber nicht heißen, dass die Ehre als ein
Konzept, das grundsätzlich die soziale Existenz einer Person und de-
ren Umgang mit anderen betrifft, komplett verschwunden ist. Das in-
haltliche Spektrum des Ehrbegriffs erstreckt sich von Status bzw. ge-
sellschaftlichem Ansehen im Sinne der Geltung einer Person in ihrer
Umwelt und damit verbundenem Ruf bis zum Begriff der Würde.18

Die Ehre impliziert nicht zuletzt auch die Identität sowie die sittliche
Haltung einer Person, unabhängig davon, welche Definition der Sitt-
lichkeit zugrunde liegt. In diesem Sinne operiert der Ehrbegriff nicht
nur auf der Ebene der Moralität und bestimmt die zu achtenden Nor-
men, sondern setzt die Grenzen zur Definition der eigenen Identität.
Dies hängt hauptsächlich damit zusammen, dass die Ehre historisch
gesehen hinsichtlich der Klassen bzw. der Stände einer Gesellschaft
eine differenzierende und identitätsstiftende Rolle gespielt hat.19 Ehre
bedeutete vor allem in den Zeiten der Ständegesellschaft bis hin zum
19. Jahrhundert nicht nur Identität, sondern kulturelle Grundlage im
Allgemeinen und einen elementaren Ausdruck des ˈZivilisiertseinsˈ.
Deshalb behauptet die ehemalige Geschichtsprofessorin Ute Frevert,
dass, wenn die Gesellschaft des 19. Jahrhunderts von der heutigen Dis-
tanzierung vom Ehrbegriff gewusst hätte, diese als den Untergang des
Abendlandes interpretiert hätte.20

Wie eingangs erwähnt, hat aber die ideologische Umwandlung des
abendländischen Moralverständnisses die Betrachtung des Ehrbegrif-
fes deutlich beeinflusst. Es ist bekannt, dass der Ehrbegriff schon aus
der Zeit des Nationalsozialismus vorbelastet war.21 Der schlechte Ruf

18 Vgl. Wellmann: Der historische Begriff der ˈEhreˈ– sprachwissenschaftlich unter-
sucht, S. 35-36.

19 Vgl. Roodenburg: Ehre in einer pluralistischen Gesellschaft: die Republik der Ver-
einigten Niederlande, S. 368; Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschich-
te der Ehre, S. 23; Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropo-
logische Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 183;
Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 55.

20 Vgl. Frevert: „Mann und Weib, und Weib und Mann“. Geschlechter-Differenzen in
der Moderne, S. 169.

21 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 11; Burk-
hart: Eine Geschichte der Ehre, S. 175.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

11

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


des Ehrbegriffs hat sich somit verschärft. Vor allem nach dem Zweiten
Weltkrieg ist zu beobachten, dass Ehre im Terminusumfeld der Moral
selten oder fast nie auftaucht, da sie nicht mehr als eine relevante Kate-
gorie für das Verhalten und Moralverständnis des Menschen betrach-
tet wird. Es herrscht die These, dass Ehre in der abendländischen Kul-
tur obsolet geworden sei.22 Nicht nur das Verhalten nach einem be-
stimmten Ehrenkodex, sondern auch der Begriff der Ehre wird einer
„niedrigen Kulturstufe“ zugeordnet.23 Die vielfältigen Aspekte der Eh-
re wurden also durch moderne Begriffe wie Prestige, Anerkennung,
Respekt, Würde etc. kompensiert.24 Nach heutigen Theoretikern wür-
den vor allem der Begriff der Würde in der Konzeption Kants und die
Theorie der Anerkennung Hegels eine in vielerlei Hinsicht besser ge-
eignete Grundlage für die moralischen Auflagen und das soziale Sys-
tem der Gegenwartsgesellschaft bilden.25 Durch die Erklärung der All-
gemeinen Menschenrechte hat besonders der Begriff der Menschen-
würde eine prominente Stellung eingenommen und wurde als das
Fundament der Moral gekennzeichnet.26 Zu behaupten ist also, dass
Menschenwürde den Ehrbegriff ersetzt hat. So lautet der erste Artikel
des Grundgesetzes für Deutschland: „Die Würde des Menschen ist un-
antastbar.“

Wie betont, liegt der Veränderung der Terminologie und der da-
mit verbundenen Abwendung vom Ehrbegriff eine intellektuelle bzw.
gedankliche Abwandlung zugrunde. Es ist also zu behaupten, dass
Werte durch den Wandel der soziologischen Realitäten stets aktuali-
siert werden. Diesbezüglich behauptet Wilhelm Korff, dass die Wie-
dergeburt eines Denkmodells, das zu „einer überwundenen Ethos-
form“ gehört, als „anachronistisch und barbarisch“ betrachtet werde.27

Die momentan herrschende Distanzierung vom Ehrbegriff sei also da-

22 Vgl. Berger: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, zit. nach
Baxter; Margavio: Honor, Self and Social Reproduction, S. 123.

23 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Kon-
struktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 172-191.

24 Vgl. Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 10, 11; Burkhart: Eine Geschichte der Ehre,
S. 114.

25 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 116.
26 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 113; Stoecker: Menschenwürde und

das Paradox der Entwürdigung, S. 134.
27 Vgl. Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 52.

Erstes Kapitel

12

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


durch begründet, dass es jetzt eine „höhere Sittlichkeit“ gebe, für die
Ehre aus mehreren Sichtweisen inadäquat sei. Diese Feststellung kann
man gleichsam als eine Erklärung dafür annehmen, warum Berger, wie
eingangs dieses Abschnitts erwähnt, behauptet, dass jemand, der Ehr-
verletzung bzw. Ehrverlust erlitten habe, belächelt würde.

Zwar gibt es einige aktuelle Untersuchungen, in denen dafür plä-
diert wird, dass der Ehrbegriff heute weiterhin eine Bedeutung besitzt,
die der zeitgenössischen Mentalität bzw. der modernen Moralauffas-
sung doch nicht widerspricht.28 Die Tendenz des intellektuellen Dis-
kurses besteht aber entweder darin, den Ehrbegriff als eine Konzeption
der aristokratisch-hierarchischen Gesellschaftsstruktur nicht unmittel-
bar zum Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung bzw. der aktu-
ellen ethischen Diskussion zu machen. Oder die Kultur der Gesell-
schaften, in denen die Ehrkonzepte noch immer ihre Präsenz bewah-
ren, wird überwiegend als „exotischer“ Sachverhalt thematisiert.29

Die Begründung der Obsoleszenz der Ehre

Das archaische Wesen der Ehre

Wie vorangehend geschildert, besteht vor allem die Betrachtung zur
Ehre vom intellektuellen Standpunkt aus hauptsächlich darin, dass sie
als ein unkultiviertes Konzept keinen Wert mehr besitzt. Ehre sei das
„Relikt, die drückende Erbschaft einer archaischen Epoche der sozia-
len ʹBarbareiʹ“.30 Demzufolge fußt die verstandesmäßige Auseinander-
setzung mit dem Ehrbegriff, wenn auch deutlich begrenzt, vielmehr
auf einer ˈNeugierˈ, die durch diesen ˈexotisch-fremdenˈ Sachverhalt er-
weckt wird.

Damit wir etwas als veraltet sehen können, reicht es nicht nur aus,
einen zeitlich als abgeschlossenen zu bezeichnenden Rahmen zu set-
zen. Jede Epoche kann theoretisch als die ˈarchaischeˈ Form der nach-

2.

2.1.

28 Diese wurden in der Einleitung als aktuelle Untersuchungen bezüglich des Ehrbe-
griffs kurz dargestellt.

29 Vgl. Giordono: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum, S. 177.
30 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Kon-

struktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 173.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

13

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


folgenden betrachtet werden. Daraus ist jedoch nicht unmittelbar ab-
zuleiten, dass alle sozialen sowie moralischen Inhalte der Vergangen-
heit überflüssig, nutzlos und sogar barbarisch sind, deren Verwendung
dementsprechend anachronistisch. Daher sollten unzeitgemäße Sach-
verhalte vor allem hinsichtlich ihrer Anpassungsfähigkeit an die Ge-
genwart untersucht werden. In diesem Sinne sind zunächst die Merk-
male der Ehre zu verdeutlichen, mithilfe derer argumentiert wird, dass
der Ehrbegriff sowohl inhaltlich als auch zeitlich obsolet sei, um klar
zu stellen, inwiefern diese Behauptung die genannte Anpassungsfähig-
keit der Ehre widerlegt.

Es ist festzustellen, dass die Ehrenkodizes im Allgemeinen feste
und eindeutige Handlungsmaßstäbe vorschreiben, die heutzutage an-
gesichts der Differenziertheit der modernen Gesellschaftsstrukturen
schwer einzusetzen sind. Noch essenzieller sind aber die Prinzipien,
auf deren Grundlage die Ehre in der Geschichte operiert hat. Diese
können als die Argumente betrachtet werden, die das archaische We-
sen der Ehre erklären. Die Ehre erweist sich zu ihren ˈgoldenen Zeitenˈ
zunächst als ein angeborenes Privileg, dessen Erlangung ausschließlich
durch Herkunft möglich ist. Zweitens ist fast ausnahmslos jeder Eh-
renkodex auf dem Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung ge-
gründet. Nach einem bestimmten Ehrenkodex zu handeln, bedeutet
drittens die eigene Existenz herauszufordern bzw. geistig und körper-
lich in der Lage zu sein, den Forderungen des Ehrenkodex ohne jede
Einschränkung zu genügen. Eine dieser Forderungen ist zweifelsohne
die Selbstjustiz, die jeder, der einem Ehrenkodex unterliegt, in Kauf
nehmen muss. Der Eigenwille, der diesen Mechanismus in Gang setzt,
betrifft ebenso das Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung.
Das vierte Prinzip der Ehre ist die geschlechtsspezifische Rollenvertei-
lung, die nicht nur eine wichtige Grundlage für die soziale und fami-
liäre Ordnung einer Gemeinschaft bildet, sondern auch den Selbstjus-
tizmechanismus anregt. 31

31 All die genannten Prinzipien bzw. Merkmale des Ehrenkodex bewahren ihre Prä-
senz noch immer im Ehrverständnis, das sich in der Gegenwart im Phänomen
ˈEhrenmordˈ konkret darstellt. Daher sollten sie nicht nur als historische, sondern
auch aktuelle Tatsachen betrachtet werden.

Erstes Kapitel

14

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Das angeborene Privileg

Der Begriff der Ehre wird meistens mit der aristokratischen Gesell-
schaftsstruktur verbunden.32 Vor allem vom Mittelalter bis zum späten
18. Jahrhundert war Ehre eine bezeichnende Größe für alle Stände, die
die Stratifikation der Gesellschaft bestimmte.33 Sie gehörte zu den Pri-
vilegien in dieser sozialen Ordnung, die nur bestimmten Menschen le-
diglich aufgrund ihrer Herkunft zukamen und diese daher in der Ge-
sellschaft höher stellten als andere. Sie konnte weder erworben noch
verdient werden, da sie adelige Abstammung voraussetzte.34 Eine edle
bzw. ˈhohe Geburtˈ galt ebenso als eine ˈehrliche Geburtˈ.35 Die aristo-
kratische Gesellschaft bzw. die Ständeordnung bestimmte demgemäß
nicht nur, wer an oberster Stelle rangierte, sondern auch, mit welchem
Recht. Dieses Recht beruhte also nicht auf persönlichen Leistungen,
sondern wurde, wie gesagt, durch Blutsverwandtschaft vererbt.36 Da
die gesellschaftlichen Schichten äußerst strenge Differenzierungen auf-
wiesen, die grundsätzlich am Grad der Ehre gemessen wurden, war
auch ein sozialer Aufstieg im Sinne des Erwerbs eines ehrbaren Status
für Angehörige unterer Schichten ausgeschlossen.

Durch den unmittelbaren Besitz der Ehre als ein angeborenes Pri-
vileg durften die Mitglieder der oberen Schichten nicht nur die Hoch-
achtung ihrer Umwelt genießen, sondern sie gewannen Mitsprache-
recht und Achtung in verschiedenen Bereichen der Gesellschaft.37 In
eine angesehene Familie hinein geboren zu werden, brachte aber nicht
nur Vorteile mit sich, sondern auch Verantwortungsübernahme. Die
Zugehörigkeit verlieh einer Person unmittelbar das Recht, an der Ehre
der Familie teilzuhaben, deren Ruf wiederum durch die Regeltreue der
familiären Mitglieder bewahrt wurde. Die genannte Verantwortung
entspringt demgemäß diesem Recht. Wer Anspruch auf dieses Recht
und somit auf die Ehre hatte, unterlag unmittelbar dem herrschenden

2.1.1.

32 Vgl. Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spätmittelalter, S. 92.
33 Diese erstecken sich von kaiserlichem Rom bis in fernöstliche Länder (Vgl. Korff:

Ehre, Prestige, Gewissen, S. 100.).
34 Vgl. Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 100.
35 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 32.
36 Vgl. Baroja: Honour and Shame. A Historical Account of Several Conflicts, S. 89.
37 Vgl. Bleeck: Adel, S. 27; Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im

Spätmittelalter, S. 109.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

15

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Ehrenkodex der Familie bzw. der jeweiligen Schicht. Da Ehre als unter
Familienmitgliedern aufteilbares Gut angesehen wurde, war jedes Mit-
glied für Erhalt und Rettung der Ehre verantwortlich. Als teilbares Gut
bestimmte Ehre ebenso, wer als Mitglied anzuerkennen war. Eine Per-
son, die durch Eheschließung einer Familie beitrat, musste daher
ebenso aus einer gleichrangigen Schicht stammen. Die Logik dieser
Regel, die als eine Art des Gebots zum Ehrenkodex der Schichten zu
betrachten ist, lässt sich dadurch erklären, dass jedes potenzielle Mit-
glied Recht und Eignung besitzen musste, die Ehre der Familie zu tei-
len.

Die geschilderte differenzierende Funktion der Ehre in dieser
Form kann als die erste Begründung der Behauptung gelten, Ehre be-
säße ein archaisches Wesen. Die Idee von hoher Geburt und privile-
gierter Abstammung findet nach Theoretikern keinen Respekt in der
modernen egalitären Gegenwartsgesellschaft.38 Ein Denkmuster, das
die Rechte einer Person auf der Grundlage seiner Abstammung defi-
niert, widerspricht nicht nur einem Rechtssystem, in dem alle Men-
schen gleiche Rechtskraft beanspruchen dürfen, sondern auch einem
Moralverständnis, das dafür plädiert, dass jeder Mensch aufgrund sei-
nes Menschseins wertvoll ist und daher jeder einzelne Anspruch auf
Achtung hat.

Zu behaupten ist, dass Ehrerwerb durch Verwandtschaftsverhält-
nisse weiterhin besteht. Durch die Verwandtenehe wird der Ehrenko-
dex, der die familiäre Ordnung gestaltet, und die damit verbundene
tradierte Kultur insofern gesichert, als dass das neue Mitglied per se
ein Angehöriger/ eine Angehörige der Gruppe ist, der/ die39 mit dem
herrschenden Ehrenkodex vertraut ist. In diesem Sinne bilden die Ver-
wandten, die gleichsam honoriger Herkunft sind, also keine Gefahr für
die Verletzung der Familienehre. Nachwuchs aus diesen gesellschaftli-
chen Gefügen garantiert der Familie zudem den Fortbestand ihres vor-
handenen Ansehens. Das Phänomen der Zwangsehe kann mithilfe die-
ses Blickwinkels erläutert werden. Der Erhalt der Familienehre wird
fast identisch mit dem Erhalt der Familie überein gebracht. Ihr Wert
steht daher über dem individuellen Wert der einzelnen Mitglieder.

38 Vgl. Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 38.
39 Im Folgenden sind sämtliche geschlechtsspezifischen Ausdrücke beidgeschlecht-

lich zu verstehen.

Erstes Kapitel

16

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Auch wenn diese Werthierarchie für die Familienmitglieder, die ihre
eigene Bedeutung mit der Familienehre identifizieren, nicht zu verur-
teilen ist, handelt es sich um einen Verstoß gegen den Eigenwillen der-
jenigen Mitglieder, die sich eine selbstbestimmte Zukunft wünschen.

In Bezug auf diese gesellschaftlichen Muster, die im Grunde feuda-
le Gesellschaftsordnungen in die Moderne überführen und dadurch
das individuelle Entscheidungsrecht des Menschen im Namen der Eh-
re beschneiden, scheint die skeptische Betrachtung des Ehrbegriffs be-
gründbar zu sein.

Das Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung

Begriffsgeschichtlich betrachtet fungiert die Ehre grundsätzlich als ein
elementares Motiv der Differenzierungsmechanismen einer Gesell-
schaft.40 Diese Funktion der Ehre kann, neben der oben genannten Fa-
milienehre, am deutlichsten den strengen Standesideologien der vorin-
dustriellen bzw. vormodernen Gesellschaften entnommen werden.41

Jeder Stand war mit bestimmten Werten gekennzeichnet, auf denen
die spezifische Ehre dieses Standes gründet.42 Die Standesehre be-
zeichnet in diesem Sinne die Gesamtheit bestimmter Denk-, und Ver-
haltensweisen nach den standesspezifischen Normen.43 Die spezifische
Ehre kann als ein gemeinsamer Wert verstanden werden, der erstens
die Bindung zu einem Stand bzw. einer Familie verstärkt und diesen
zweitens von anderen Kreisen der Gesellschaft differenziert. Genau auf
diese Mentalität ist das Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgren-
zung zurückzuführen, das einen der wichtigen Aspekte des in diesem

2.1.2.

40 Vgl. Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung,
S. 486.

41 Es soll darauf aufmerksam gemacht werden, dass Ehre von der Antike bis zur Mo-
derne als ein entscheidender Faktor der gesellschaftlichen Differenzierung fungiert
hat (Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in
der Frühen Neuzeit, S. 96.).

42 Das Phänomen des Rittertums kann als der Beginn der Ständeordnung angesehen
werden, in der die Idee der spezifischen Ehre für bestimmte Klassen bzw. Berufs-
gruppen entstanden ist (Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesell-
schaft, S. 55.).

43 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 68; Dülmen: Der
ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frühen Neuzeit,
S. 96.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

17

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Kapitel genannten archaischen Ehrverständnisses bildet. An dieser
Stelle kann die Behauptung aufgestellt werden, dass der Begriff der Eh-
re in der Geschichte weitgehend instrumentalisiert wurde, damit die
gesellschaftlichen Schichten ihre identitätsstiftende Funktion erfüllen
und dadurch dem Erhalt des vorhandenen Systems dienen konnten.
Daher war es notwendig, die Bedingungen der Zugehörigkeit zu einem
Stand bzw. einer Gruppe klarzustellen. Dies geht auch mit der Idee
einher, dass die Nichterfüllung dieser Bedingungen notwendigerweise
mit der Ausgrenzung aus der eigenen Gemeinschaft sanktioniert wird.

Die Zugehörigkeit zu einem Stand diente hauptsächlich dazu, auf
der Grundlage seiner vorhandenen Normen eine Identität zu bilden.44

Daraus lässt sich ableiten, dass die Identität, die einer Person einen
Stand verleiht, zugleich die Identifikation mit dessen spezifischer Ehre
bedeutete. Die Ehre wurde daher meistens im Sinne des Begriffs der
Identität verwendet. Durch diese Identifikation wurden die einzelnen
Mitglieder ebenso von anderen Ständen differenziert. Die Zugehörig-
keit bedingte aber, wie betont, ein verantwortungsbewusstes Verhalten,
was in erster Linie die Einhaltung der Vorschriften bzw. der Hand-
lungsnormen des eigenen Standes implizierte. Ganz gleich mit welchen
Attributen ein Stand belegt ist, stellen sich Loyalität, Demonstration
der Zugehörigkeit und genuine Repräsentation des Standes als die Ge-
bote dar, die die Ehre ausmachen. So hatte ein Fürst nach anderen
Normen zu handeln als ein Handwerker. Dennoch unterlagen beide
demselben Prinzip, also dem Prinzip der Zugehörigkeit, das die oben
genannten Bedingungen voraussetzt. Die Erfüllung der Bedingungen
der Zugehörigkeit kann einerseits als eine Demonstration der eigenen
Identität und andererseits als ein persönlicher Beitrag zum Erhalt des
eigenen Standes betrachtet werden.

Wie im obigen Abschnitt in Bezug auf die Familienehre erwähnt,
erfüllte der Besitz einer Standesehre nicht nur eine identitätsstiftende
Funktion, sondern er war auch eine Quelle der sozialen Geltung. Bes-
ser ausgedrückt, die Standesehre berechtigte die soziale Geltung einer
Person. In dieser Hinsicht erklärte die Zugehörigkeit zu einem ein-
flussreichen Stand ebenso den Machtanspruch in verschiedenen Berei-
chen des Lebens für legitim. Da der positivistische Gesetzesbegriff erst

44 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 83.

Erstes Kapitel

18

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts entwickelt wurde, hatten
die gesellschaftlich Höhergestellten auch gleichsam die politische
Macht inne.45 In diesem Zusammenhang gestalteten sich die Rechts-
prinzipien nach dem ständischen Rechtsverständnis. Die Vorrechte be-
stimmter Personen bzw. Gruppierungen, die sie ihrer Standesehre ver-
dankten, galten, wenn auch nicht schriftlich, so doch symbolisch, als
selbstverständlich und prägten dadurch sowohl das Rechtssystem als
auch die soziale Ordnung.46 Es ist zu behaupten, dass die Ehre diesen
Machtanspruch beschönigte, der nur ausgewählten Personen zukam.

Diese Macht- und Rechtshierarchie, die fast alle Bereiche des öf-
fentlichen Lebens beeinflusste, wurde vor allem in der Öffentlichkeit
durch verschiedene Symbole betont. Ein interessantes Beispiel bildet in
diesem Zusammenhang ein Ritual des Fürstentums. Beim Schließen
eines Abkommens verpflichteten sich die Fürsten im 14. Jahrhundert
im Deutschen Reich im Namen ihrer fürstlichen Ehre.47 Das Verspre-
chen war eine Sache der Ehre bzw. der Standesehre. Die Bezugnahme
auf die Standesehre deklariert erstens die unumstrittene Glaubwürdig-
keit des Wortes eines Fürsten und zweitens das Verlangen nach Ach-
tung ihrer ehrverbundenen Geltung. Noch wichtiger erscheint aber das
Detail, dass sich die Fürsten dadurch auf einen Differenzierungsme-
chanismus beziehen, dem die damalige Ehrvorstellung zugrunde liegt.
Durch ihre Ehre differenzierten sie sich also von anderen. Die Ehre als
ein sozialer Wert, der dem Rang bzw. der Klasse einer Person ent-
springt, stellte in dieser Hinsicht auch eine symbolische Ordnung
dar.48 Der Besitz der Ehre wurde auf verschiedene Weise stets unter-
strichen und zur Schau gestellt, so das Beispiel des ˈFürstenabkom-
mensˈ. Dies ermöglichte die Verdeutlichung der Zuordnung zu diver-
sen Ständegruppen.

45 Vgl. Schwennicke: Gesetzgebung, S. 162.; Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell.
Eine Geschichte der Ehre, S. 92.

46 Vgl. Rogge: Ehrverletzungen und Entehrungen in Politischen Konflikten in Spät-
mittelalterlichen Städten, S. 111.

47 Vgl. Moeglin: Fürstliche Ehre und Verletzte Ehre der Fürsten im spätmittelalterli-
chen Deutschen Reich, S. 80.

48 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 97.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

19

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


In diesem System waren nicht nur die Grenzen der Ehrlichkeit,49

sondern auch die der Unehrlichkeit klar definiert. Genauso wie die
Ehre war auch die Unehre von Geburt an festgelegt, was unmittelbar
implizierte, dass die als ˈunehrlichˈ Geborenen keinen Anspruch auf
Mitspracherecht in der Öffentlichkeit oder höhere Positionen in der
Gesellschaft hatten. Juden, Zigeuner oder bestimmte Berufsgruppen
wie Müller, Türmer, Schäfer etc. wurden als unehrliche Personen be-
zeichnet, ohne aus der heutigen moralischen oder rechtlichen Sicht be-
trachtet ein Verbrechen begangen zu haben.50 Es ist zu behaupten, dass
das Prinzip eines Verweises aus der Gesellschaft für die genannten
Gruppierungen im Grunde nicht galt, denn dieses Prinzip setzte das
Vorhandensein der Ehre voraus, deren Verlust zur Ausgrenzung führt.
Ehre aber hatten sie nie inne. Die Unehrlichen konnten demgemäß
weder an Ehre gewinnen, noch sie verlieren. Sie waren von Geburt an
aus einer Ehrengemeinschaft per se ausgegrenzt. Daher wurde an sie
auch nicht die Erwartung herangetragen, einem kompetitiven Verhal-
tensmuster nachzugehen oder sich den gängigen Vergeltungspraktiken
(Duellen) zuzuwenden. Auch die gesellschaftlichen Sanktionen richte-
ten sich nach dem Grad der Ehre. Nicht jeder wurde auf dieselbe Wei-
se bestraft. Auch wenn es um dasselbe Verbrechen ging, unterschieden
sich die Strafmethoden je nach Rang bzw. Stand einer Person.51 Selbst
nach Ableben einer unehrlichen Person griffen die Bewertungsmuster:
Dem Tod wurde kein Wert beigemessen, es erfolgte keine angemessene
Beerdigung.52

Die Gebote der Ehre galten also nur für Zugehörige entsprechen-
der Gruppen, für diese waren sie existenzieller Natur. Die Zugehörig-
keit zu einer Gruppierung mit einem spezifischen Ehrenkodex impli-
zierte also eine ständige Bedrohung der Ausgrenzung. Ein sozialer

49 Mit dem Begriff der Ehrlichkeit ist in diesem Kontext nicht die Aufrichtigkeit im
heutigen Sinne gemeint, sondern die Bezeichnung für Gruppen, deren differenzie-
rendes Merkmal die von Geburt an oder durch den eigenen Stand zugeschriebene
Ehre war.

50 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 24.

51 Vgl. Schuster: Ehre und Recht. Überlegungen zu einer Begriffs- und Sozialge-
schichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft, S. 40.

52 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 34.

Erstes Kapitel

20

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Aufstieg bzw. die Möglichkeit, in eine angesehene Position aufzustei-
gen war zwar für die Mitglieder der unteren Schichten nicht gegeben.
Für die ˈEhrlichenˈ war jedoch ein Abstieg durchaus möglich. Der Ehe-
stand, die berufliche Tätigkeit, das soziale Gefüge, Eloquenz und Klei-
dung, kurz das gesamte gesellschaftliche Auftreten einer Person wurde
durch den Ehrenkodex gestaltet, den der Sozialisationsgrad vorgab.
Eine dem Ehrenkodex widersprechende Handlung beinhaltete nicht
nur die Gefahr der Exklusion, sondern auch der persönlichen Ehrver-
letzung und daher der Erschütterung der eigenen Identität. Der Besitz
der Ehre, sei es in der Form der Standesehre oder der Familienehre,
stellte sich daher meistens als eine Herausforderung dar, die die Ehrli-
chen stets verpflichtete, ihre Anerkennung zu schützen und, wenn ge-
geben, dafür in den Kampf zu gehen. Duelle waren deshalb nur unter
denen gebräuchlich, deren Ehre durch standesbedingte Begünstigun-
gen festgelegt war.53 Der Duellgegner war üblicherweise in gleicher ge-
sellschaftlicher Position.54 Als leicht verletzliches Gut war Ehre auch in
innerständischen Beziehungen anzusehen. Denn es war durchaus ge-
geben, innerhalb einer gleich sozialisierten Schicht Unterschiede in der
Ehrenhaftigkeit ausmachen zu können. Die Sorgfältigkeit im Ehrerhalt
zog gleichsam vermehrte Anerkennung nach sich. In diesem Sinne al-
so fungierte die Ehre als ein innerständisches Differenzierungsmittel.55

In Hinsicht auf die bisher geschilderte Beschaffenheit des Ehrbe-
griffs stellt sich das Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung in
zwei verschiedenen Aspekten dar. Zunächst ist die Privilegierung bzw.
Benachteiligung abhängig von Abstammung und die damit einherge-
hende Abgrenzung zu anderen Schichten zu erwähnen. Darüberhin-
aus erfüllt dieses Prinzip eine Funktion der internen Kontrolle einer
Gruppe, indem die Mitglieder durch Sanktionen und soziale Ver-
pflichtungen diszipliniert und zum Behüter des eigenen Ehrenkodex
bestimmt werden. Dies gewährleistet letztendlich den Fortbestand
einer Gruppe bzw. des gesamten differenzierenden und hierarchisie-
renden Systems.

53 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 63.

54 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 50.
55 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 55.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

21

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Der Umstand, dass die Verinnerlichung von Ehre im konventio-
nellen Sinn aus dem aufgeklärten Gesellschaftssystem verschwunden
ist und es keine weiterführenden Abhandlungen über den Ehrbegriff
im Bereich des aktuellen philosophischen Diskurses gibt, bildet die Ar-
gumentationsgrundlage für das Entrücken dieses dargestellten gesell-
schaftlichen Systems. Wenn keine Differenzierungsmechanismen in
Ständeform mehr existieren, dann auch keine Ehre, so die herrschende
These.56 Es kann vielleicht bestritten werden, ob die gesellschaftlichen
Schichten tatsächlich verschwunden sind. Denn wenn auch nicht mit
der Ehre im ständischen Sinne verbunden, so können Einzelpersonen
oder Gruppierungen doch durch wirtschaftliche Überlegenheit noch
immer Gesellschaften dominieren. Fakt ist hingegen, dass diese
Schichtungen weniger durch die Abstammung als vielmehr durch die
persönliche Leistung einzelner gebildet werden. Theoretisch gesehen,
besteht für jedermann die Möglichkeit, sich in unterschiedlichste Ge-
sellschaftsschichten zu integrieren. Im Allgemeinen kann man die
oben genannte These folgendermaßen verstehen: Die Ehre hat durch
die Veränderung der gesellschaftlichen Systeme ihre bestimmende
Funktion verloren. Sie scheint also nicht mehr ein Kriterium zu sein,
durch das ein Mensch seine Prägung erhält. Indem die konkreten
Machtinstanzen wie Legislative oder Judikative durch die Gewaltentei-
lung entstanden, wurde der politische Machtanspruch der privilegier-
ten Ehrlichen unmittelbar minimiert, um nur ein Beispiel zu nennen.57

Das Prinzip der Selbstjustiz

Wie im obigen Abschnitt erwähnt wurde, diente die Ehre auch als ein
Mittel zur innerständischen Differenzierung. Die Aufrechterhaltung
des Ansehens implizierte also auch das Motiv, in der Rangordnung so-
wohl in der eigenen Gruppe als auch in der gesamten Gesellschaft die
vorhandene soziale Stellung zu bewahren und gegebenenfalls sogar

2.1.3.

56 Vgl. Olsthoorn: Honor, Face and Reputation in Political Theory, S. 485.
57 Die Mentalität der standesbedingten Machthierarchie und die damit verbundenen

Verpflichtungen sind hingegen teilweise in die Moderne eingedrungen. Das lässt
sich beispielsweise daran erkennen, dass sich die sogenannten ˈEhrenmännerˈ,
wenn auch äußerst selten, am Anfang des 20. Jahrhunderts noch duellierten (Vgl.
Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 90.).

Erstes Kapitel

22

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


aufzusteigen. Dies hing in großem Maße von der Anerkennung der ei-
genen Ehre durch andere ab, die, auch wenn durch die Zugehörigkeit
zu einem adeligen oder höheren Stand fast problemlos gesichert, ohne
den eigenen Beitrag der einzelnen schwer einzufordern war. Dieser
Beitrag variiert zwar je nach den gesellschaftlichen Prioritäten der ent-
sprechenden Epoche. Prinzipiell stehen aber bestimmte Fähigkeiten
wie kämpferische, berufliche oder rhetorische Geschicklichkeit und
Tugenden im Vordergrund, unter denen meist Aufrichtigkeit, Fleiß
und Tapferkeit im Sinne der Konfliktbereitschaft verstanden wurde.58

Einer der entscheidenden Bestandteile der aristokratischen Identität,
der aber auch eine zentrale Anforderung der Gesellschaft bildet, war
die Satisfaktionsfähigkeit, die hauptsächlich darin bestand, eine Ehr-
verletzung in entsprechender Weise zu erwidern. Die angemessene Re-
aktion auf einen Affront beinhaltete eigentlich nichts anderes als Ra-
che, meist gewalttätiger Natur. Die Satisfaktionsfähigkeit zu beweisen
bildete in erster Linie eine wichtige Grundlage für die gesellschaftliche
Anerkennung. Ein Ehrenmann59 äußerte durch sein agonales Auftre-
ten in der Öffentlichkeit, dass er den Respekt verdiente, den er bezug-
nehmend auf seinen adeligen Status von anderen einforderte. Zudem
wirkte sich diese Fähigkeit auf diverse Bereiche des Lebens aus, die von
Ehre bestimmt waren. Aller Besitz, bspw. die politische oder wirt-
schaftliche Macht, konnte durch Verleumdung verloren gehen.60 Des-
halb hatte nicht nur die Ehrenhaftigkeit selbst, sondern auch deren
Verteidigung eine existenzielle Bedeutung.

Es soll darauf aufmerksam gemacht werden, dass der Sachverhalt,
der eine Ehrverletzung ausmacht, äußerst komplex und schwer defi-
nierbar ist. Hingegen definiert jeder Ehrenkodex ehrverletzende
Handlungen, genauso wie die Maßstäbe der Ehre selbst. Alle Hand-
lungsweisen, die die Persönlichkeit und die mit dem Stand verbundene

58 Vgl. Brüggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhältnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 41.

59 Der Ausdruck ˈEhrenmannˈ wird hier deshalb verwendet, weil die gesellschaftli-
chen Anforderungen, die die Selbstjustiz miteinbeziehen, meistens an Männer ge-
stellt wurden. (Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 131.).
Die Anforderungen Frauen betreffend hängen vielmehr mit körperlicher Enthalt-
samkeit und schamhaftem Auftreten zusammen.

60 Vgl. Moeglin: Fürstliche Ehre und Verletzte Ehre der Fürsten im spätmittelalterli-
chen Deutschen Reich, S. 91.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

23

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Identität herabwürdigen, hatten das Potenzial, als Ehrverletzung be-
zeichnet zu werden. Diese erstecken sich von verbalen Beleidigungen
und üblen Nachreden bis hin zu körperlichen Angriffen.61 Einen wei-
teren wichtigen Faktor für Ehrverletzung bildete der schlechte Ruf
weiblicher Familienmitglieder. Eine von diesen verursachte ˈBefle-
ckungˈ oder der Vorwurf Dritter, die Reinheit einer Frau sei zweifel-
haft, zählten zu den Auslösern, die Vergeltung forderten. Während der
Ehrenkodex die Ehre und deren Verletzung definiert, bestimmt er
gleichzeitig die Mechanismen ihrer Verteidigung bzw. ihrer Wieder-
herstellung. Das Prinzip der Selbstjustiz soll hauptsächlich aus dieser
Perspektive betrachtet werden.

Man kann behaupten, dass das Duellieren, praktiziert ab der Frü-
hen Neuzeit bis hin zur beginnenden Moderne, die geläufigste Metho-
de war, Vergeltung zu üben. Darüberhinaus ist nicht zu vergessen, dass
die ältesten literarischen Duellanten aus Heldenmythen stammen.
Man betrachte nur die Auseinandersetzung zwischen Paris und Mene-
laos, die im Trojanischen Krieg gipfelte.

Obwohl das Duell rein technisch eine Kampfform zwischen be-
waffneten Männern darstellt, beinhaltet es verschiedene symbolische
Bedeutungen. Die Bereitschaft zum Duell beweist nicht nur Mut, son-
dern auch das Einverständnis, sein Leben bedenkenlos für seine Ehre
zu riskieren. Das Duell muss also nicht zwangsweise in der Tötung des
Gegners gipfeln, allein die Teilnahme an einem solchen zeugt von an-
gemessenem Verhalten.62 Die zwei Möglichkeiten, zu töten oder getö-
tet zu werden, lassen sich also übersetzen mit dem Fortleben in Ehre
oder dem Sterben in Ehre. Da die Ehre mit der gesamten Identität
einer Person assoziiert wurde, bedeutete ihre Verletzung einen unmit-
telbaren Verlust der individuellen Existenz. Die Verweigerung eines
Duells bzw. der Satisfaktion führte daher ebenso zur Ehrverletzung.
Wer seine Ehre nicht zu verteidigen vermochte, durfte keinen An-

61 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 52; Moeglin: Fürst-
liche Ehre und Verletzte Ehre der Fürsten im spätmittelalterlichen Deutschen
Reich, S. 86; Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung
in der Frühen Neuzeit, S. 6.

62 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 42.

Erstes Kapitel

24

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


spruch auf Respekt und Macht erheben.63 Eingebettet in diese Mentali-
tät erscheint das Ritual daher sinnvoll.

Obwohl das Duell schon gegen Ende des 18. Jahrhunderts in vielen
Ländern Europas als eine Straftat verboten wurde, wurde es bis zum
19. Jahrhundert weiterhin ausgeübt.64 Denn die ehrenvolle Gewalttä-
tigkeit im Namen der Ehre galt als „die selbstverständliche Art der
Wiederherstellung der Ehre“.65 Trotz der Strafbarkeit wurden die Duel-
lanten nicht verurteilt, sondern vielmehr toleriert. Dies wurde durch
das Rechtssystem bzw. die Mangelhaftigkeit des Rechts untermauert
und gleichzeitigt entschuldigt. Es wurde behauptet, dass das Recht al-
lein nicht ausreiche, Menschen vor Affronts zu schützen.66 Die Ehre
als lebenswichtiger Wert bedürfe extremer Maßnahmen zu ihrer Er-
haltung. Die Normen der Eliten standen also über allen Regelungen
der Gesellschaft. Diesem Argument liegt aber auch ein anderer Aspekt
zugrunde. Wie schon angemerkt, berechtigte die Ehre vor allem in der
Ständeordnung zu einem subjektiven Rechtsanspruch.67 Die Tendenz
der Adeligen, bei einem Konflikt die eigenen Vergeltungsmethoden
anzuwenden statt sich an das allgemeingültige Recht zu wenden, hängt
in großem Maße mit diesem Aspekt zusammen. Das Duellieren war
letztendlich eine aristokratische Praxis.68 Das Bestehen dieses Selbst-
justizmechanismus wurde insofern ermöglicht, als die Eliten das
Machtmonopol schlicht und ergreifend nicht anerkannten, welches sie
nicht nach ihren eigenen Prioritäten prägen konnten. Dementspre-
chend entstanden zwei parallel existierende Instanzen, deren Normen
stets konkurrierten: das allgemeine Recht und der individuelle Ehren-

63 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 67.

64 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 66-68.

65 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 14.

66 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 51.

67 Vgl. Schuster: Ehre und Recht. Überlegungen zu einer Begriffs- und Sozialge-
schichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft, S. 45.

68 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 55.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

25

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


kodex.69 Überdies soll bemerkt werden, dass der Ehrenkodex verlang-
te, alle Instanzen außer ihm selbst zu eliminieren bzw. zu entkräften.
Daraus lässt sich folgern, dass die Ehrlichen durch den ihrer Stellung
inhärenten Ehrenkodex einerseits befähigt aber andererseits gezwun-
gen wurden, Selbstjustiz zu üben.70

Im Namen der Ehre Selbstjustiz zu üben erscheint als Maßnahme,
einem Verbrechen, das innerhalb der Standesordnung ebenso mit
einem materiellen Gewinn verbunden war, einen moralischen Wert
zuzusprechen. Eben diese Mentalität findet sich anteilig auch in der
Auffassung wieder, dass Ehrenmord, meist begangen an Frauen, er-
laubt und sogar gefordert ist. Der Ehrenmord lässt sich nach diesem
Verständnis als die Wiederherstellung der (Familien-) Ehre auffassen.
Diese Betrachtungsweise impliziert den Glauben, durch den Mord die
moralische Integrität der Familie zurückzugewinnen. Die symbolische
Bedeutung des Ehrenmords ist mit der des Duells zu vergleichen. Wie
oben erwähnt, zählt beim Duell nicht in erster Linie der Tötungsakt
selbst, sondern die Bereitschaft zum Duell. Das gleiche gilt auch für
einen potenziellen Ehrenmörder. Wichtig ist also nicht unmittelbar die
Tötung, sondern der Mordversuch per se, um der Umwelt zu signali-
sieren, dass man um jeden Preis für den Ehrerhalt der Familie einsteht.
Nicht selten verliert ein Ehrenmordverweigerer sein gesellschaftliches
Ansehen, welches ein Verbrechen als Gebot der Ehre einfordert.71

Selbstjustiz erfolgt aber nicht nur durch physische Gewalt, sondern
auch durch mentale. Dem Ehrenkodex kommt unmittelbar das Recht
zu, denjenigen, die dem Ehrenkodex zuwider handeln, den Respekt
abzuerkennen. Dem Prinzip der Ausgrenzung liegt genau diese Art der
Selbstjustiz zugrunde. Die Verpflichtungen der Ehrengemeinschaft
verwandeln sich insofern in ein Unterdrückungsmittel, durch das die
Mitglieder ständig beobachtet und mit der Exklusion bedroht wer-

69 Vgl. Brüggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhältnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 21; Schuster: Ehre und Recht.
Überlegungen zu einer Begriffs- und Sozialgeschichte zweier Grundbegriffe der
mittelalterlichen Gesellschaft, S. 54.

70 Vgl. Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spätmittelalter,
S. 106.

71 Vgl. Önal: Namus Cinayetleri, S. 57, 58.

Erstes Kapitel

26

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


den.72 Theoretisch gesehen ist es nicht die Aufgabe der Justiz zu be-
stimmen, wer ehrenhaft ist oder Respekt verdient. Im Unterschied
zum Duell kann die Exklusion aus einer Gruppe nicht als eine Angele-
genheit des Rechts betrachtet werden. Daher kann es auf den ersten
Blick unnachvollziehbar erscheinen, die Aberkennung von Respekt
und die damit verbundene Ausgrenzung als einen Aspekt des Selbst-
justizmechanismus im Sinne des subjektiven Rechtsanspruchs zu be-
trachten. Hingegen fungiert diese Aberkennung im Rahmen eines Eh-
renkodex als eine Form der Strafe. In diesem Sinne kann dies durchaus
als eine Vergeltungsmethode bezeichnet werden, die, wenn nicht gegen
das Recht, so doch gegen die allgemeinen Menschenrechte verstößt.

Dass die Ständeordnung etwa im beginnenden 19. Jahrhundert
ihre Wirkungskraft verloren hat, führte gleichzeitig dazu, dass die
Praktiken der Ständeideologie keine Anerkennung mehr finden. Zu
behaupten ist, dass die ˈPopularitätˈ der Selbstjustiz in der Form des
Duells von dieser kulturellen Veränderung ebenso beeinflusst wurde.
Kwame A. Appiah, der das Aussterben des Duellierens in Europa als
eine moralische Revolution bezeichnet,73 beschreibt die letzten Duelle
als unseriöse vielmehr lächerliche Aktionen. Er berichtet von einer
Szene im Jahr 1852, in der beide Duellanten, zwei Parlamentsmitglie-
der aus Canterbury in England, und ihre Sekundanten mit derselben
Kutsche zu dem Ort fahren, an dem sie aufeinander schießen woll-
ten.74 Dies war das letzte in England verzeichnete Duell, so Appiah.
Offensichtlich haben die Duellanten selbst den Akt, den sie unternah-
men, nicht ernst genommen. Noch wichtiger scheint aber die Reaktion
der Öffentlichkeit. Die Times veröffentlichte dazu einen humoristi-
schen Artikel. Appiah fügt in diesem Zusammenhang hinzu: „Der
Handel nimmt ein lachendes Ende.“75

72 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 99.

73 In seinem Werk „Eine Frage der Ehre. Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt“ geht es im Allgemeinen darum, wie die Gesellschaften im Laufe der Ge-
schichte ihre moralisch fragwürdigen Traditionen selber anzweifeln konnten. Das
Aussterben des Duells betrachtet Appiah als eine dieser Traditionen.

74 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 67.

75 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 67.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

27

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Das, was Appiah als moralische Revolution bezeichnet, betrifft si-
cherlich nicht nur das Verschwinden von Duellen, sondern auch das
Aussterben der Mentalität, die dieser Form der Gewaltausübung einen
Sinn verlieh. Man kann annehmen, dass diese Entwicklung im Moral-
verständnis auch nicht separat vom gesellschaftlichen Rechtsverständ-
nis zu denken ist, welches der Bestimmungsfähigkeit des Rechts zu
Stärke verholfen hat. Durch das in der ehemaligen Aristokratie eher
gemiedene angewachsene Vertrauen in das Recht wurde dieses zur be-
stimmenden Instanz, die die Strafbarkeit einer Tat festlegte und die
Verhängung einer solchen maßgeblich bestimmte. Es gilt also, dass das
Recht erstens neutral bzw. objektiv gegen alle operiert, so dass jeder
unabhängig vom sozialen Status gleich behandelt wird und es zweitens
für alle verbindlich ist. Die Selbstjustiz als ein moralisch und rechtlich
inakzeptables Phänomen zu kategorisieren, geht auch damit einher, die
Ehre als eine ihrer elementaren Begründungen ebenso zu verurteilen.

Das Phänomen des Ehrenmordes, das neben dem heutigen Staats-
und Rechtssystem existiert, scheint, wie oben erwähnt, die Merkmale
obsoleter aristokratischer Ideologie aufzuweisen, die keinen anderen
Strafmechanismus und keine andere soziale Ordnung anerkennt als
die eigene. Für die eingangs in diesem Kapitel genannte intellektuelle
Betrachtungsweise, die die Ehre als ein „Relikt einer Epoche der Bar-
barei“ bezeichnet, bildet dieses Phänomen zweifelsohne ein weiteres
Argument.

Geschlechtsspezifische Deutung von Ehre

Die Ehre ist nicht nur durch die Abstammung bzw. den Stand oder das
gesellschaftliche Ansehen bedingt, das Tugenden wie Tapferkeit, Groß-
zügigkeit etc. entspringt. Es stellt sich in den meisten Ehrkonzepten
heraus, dass sie ebenso an das Geschlecht einer Person geknüpft ist.76

Dieser Aspekt der Ehre und die damit verbundene Problematik der
Geschlechterungleichheit kann als ein weiteres Argument für den in-
haltlichen Zerfall des Ehrbegriffs angesehen werden.

2.1.4.

76 Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 89; Dinges: Ehre als Thema der hi-
storischen Anthropologie, S. 34.

Erstes Kapitel

28

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Es ist zunächst zu betonen, dass sich männliche von weiblicher
Ehre hauptsächlich aufgrund der geschlechtsspezifischen Pflichten, die
vom Ehrenkodex auferlegt werden, unterscheidet.77 Es ist zwar zu be-
haupten, dass die weibliche Ehre im Zentrum der geschlechtsspezifi-
schen Bedeutung steht (denn meist ist von dieser in dem Zusammen-
hang die Rede).78 Da aber Männlichkeit und Weiblichkeit in Bezug auf
Ehre in einem Abhängigkeitsverhältnis zu einander stehen, soll auch
verdeutlicht werden, was unter männlicher Ehre zu verstehen ist.

Um den geschlechtsspezifischen Aspekt von Ehre darzustellen, soll
die gesellschaftliche Machthierarchie berücksichtigt werden, die nicht
geschlechtsneutral ist. Eine historische Bezugnahme auf diesen Sach-
verhalt scheint auch hier hilfreich zu sein. Der Machtanspruch der
Adeligen, die an der Spitze der Ständeordnung standen, hing u. a. auch
davon ab, inwieweit sie dem Idealbild der Männlichkeit genügten, das
innerhalb dieses Systems geformt wurde. Nach Pierre Bourdieu ist der
Adel bzw. der point d´honneur, dessen Kriterien zum großen Maße die
männliche Ehre bestimmten, „das Produkt einer sozialen Benen-
nungs- und Einprägungsarbeit“.79 Das heißt, ein Mann, der Anspruch

77 Vgl. Frevert: Ehre – männlich/weiblich. Zu einem Identitätsbegriff des 19. Jahr-
hunderts, S. 23. Der Sachverhalt der Homosexualität taucht in diesem Konzept fast
nur in Bezug auf die männliche Homosexualität auf. Die weibliche Homosexualität
scheint kein Gewicht zu haben. In Hinsicht auf die Begründung kann man speku-
lieren, dass unter weiblichen Homosexuellen keine Penetration stattfindet. Dies
spielt in extrem kodifizierten Gruppen bzw. Gesellschaften, deren Ehrenkodizes
fast tabuisiert sind und daher nicht intern in Frage gestellt werden können, eine
äußerst wichtige Rolle (Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 117; Dinges:
Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 136.). Da die Frau fast wie ein ˈEi-
gentumˈ betrachtet wird, soll sie nur von dem Mann berührt werden, der sie ˈbe-
sitztˈ. Die Ehre, die auch in Bezug auf die Geschlechtsehre zu kompetitiven Fähig-
keiten herausfordert, kann als ein Gegenstand der männlichen Konkurrenz be-
trachtet werden. Geht es um die Ehre der Ehefrau oder anderer weiblicher Famili-
enmitglieder, dann bergen außenstehende Männer die Gefahr, diese Ehre zu verlet-
zen. Bei der weiblichen Homosexualität gibt es jedoch keinen Konkurrenten im
traditionellen Sinne, der einen Mann zum Wettbewerb herausfordern kann. Es ge-
hört per se zum Gebot der Ehre, dass ein Ehrenmann nur mit seinen geschlechts-
und statusgleichen Kontrahenten konkurrieren kann. Gegenteiliges gilt als ehrlos.
Daher kann ein weibliches Gegenüber kein Konkurrent sein, der die Ehre eines
Mannes verletzen kann.

78 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 146; Schneider: Der
Islam und die Frauen, S. 246.

79 Vgl. Bourdieu: Die männliche Herrschaft, S. 91.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

29

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


auf Ehre hat, wird dazu gezwungen, nach einem Muster der Männlich-
keit zu agieren.80 Dieses Muster verstehe sich im Allgemeinen als „se-
xuelles und soziales Reproduktionsvermögen“, so Bourdieu. Als Krite-
rien gelten, wie oben erwähnt, nicht nur Tugenden wie Moral oder
Tapferkeit, sondern auch Konfliktbereitschaft und Gewalttätigkeit, die
nach Bourdieu aber vielmehr eine „Bürde“ darstellen.81 Aus dieser
Überlegung ist abzuleiten, dass der Mann durch die genannte Prägung
darauf ˈprogrammiertˈ ist, seine physische und geistige Kraft sowie sein
materielles Vermögen darauf zu verwenden, unantastbare maskuline
Eigenschaften zu entwickeln und dadurch seine Ehre zu stärken.

Im Vergleich zu männlicher Ehre, die aus einem breiten Spektrum
von Tugenden und Pflichten besteht, ist die weibliche Ehre auf einen
deutlich engeren Aspekt der Tugendhaftigkeit beschränkt. Es gilt als
die Tugend einer ehrenhaften Frau, peinlich genau auf ihre Keuschheit
zu achten und männlichen Familienangehörigen, dem Vater und/oder
dem Ehemann, Treue zu wahren.82 Eine ehrenhafte Frau ist also da-
durch gekennzeichnet, eine schamhafte Haltung im Sinne der (sexuel-
len) Enthaltsamkeit und Zurückhaltung innerhalb ihrer Umgebung
einzunehmen. Dazu gehört auch die Pflege des Haushalts, die Erzie-
hung der Kinder und die Achtung des Ehepartners. Schon zur Zeit der
demokratischen Polis, in der das Recht und die Ehre zwei handlungs-
prägende Pole bildeten, wurde das Haus (gr. oikos) als der Lebens- bzw.
Existenzraum der Frauen festgelegt.83 Dies galt als ein Gebot des da-
maligen Ehrenkodex, das seine Gültigkeit im weiteren Verlauf der Ge-
schichte in verschieden kulturellen Kontexten weiterhin bewahren
konnte.

Die Vorgaben der weiblichen Ehre weisen im Allgemeinen ein ar-
chaisches Denkmuster auf, nach welchem die Ehre nicht unmittelbar

80 In seinem Buch „Die männliche Herrschaft“ untersucht Bourdieu diesen Sachver-
halt nicht unmittelbar in Bezug auf den Adel bzw. die Ständeordnung. Es geht ihm
vielmehr darum zu erklären, inwiefern der männliche Machtanspruch die Macht-
hierarchie der Gesellschaften und die Sozialisation der Menschen prägt.

81 Vgl. Bourdieu: Die männliche Herrschaft, S. 92-93.
82 Vgl. Bourdieu: Die männliche Herrschaft, S. 93; Burghartz: Geschlecht-Körper-Eh-

re. Überlegungen zur Weiblichen Ehre in der Frühen Neuzeit am Beispiel der Bas-
ler Ehegerichtsprotokolle, S. 214.

83 Vgl. Brüggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhältnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 55-58.

Erstes Kapitel

30

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


als ein sozialer Wert definiert wird, so, wie es der allgemeinen Bedeu-
tung des Ehrbegriffs obliegt,84 sondern das als gesellschaftliche Anfor-
derung an Frauen, sich nicht nur in sexueller Hinsicht sondern auch
hinsichtlich ihrer generellen Rechte bevormunden zu lassen, gilt. Ehe-
schließung und Mutterschaft machen dabei die Bereiche aus, die von
Vorschriften am stärksten betroffen sind. Im Abschnitt „Das Prinzip
der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung“ wurde erwähnt, dass im Mit-
telalter die unehelich Geborenen als unehrliche Personen stigmatisiert
und von Geburt an aus der Gesellschaft ausgeschlossen wurden. Diese
Betrachtungsweise scheint in aktuellen streng gehaltenen Ehrenkodi-
zes weiterhin zu existieren. Dass uneheliche Schwangerschaft in man-
chen Teilen der Welt noch immer verboten ist, birgt fatale Folgen für
Mutter und Kind, die beide in solchem Falle keinen Anspruch auf ge-
sellschaftliche Anerkennung haben.85

Das eingangs erwähnte Abhängigkeitsverhältnis von männlichem
und weiblichem Ehrbegriff besteht in einer geschlechtsverbundenen
Verantwortungs- und Verletzlichkeitsspanne. Die Frau muss ab dem
Zeitpunkt der Pubertät den familiären Normen genügen, die die Gren-
zen zwischen dem Erlaubten und dem Verbotenen in der Sexualität
definieren. Der Mann hingegen hat stets die weibliche Ehre zu vertei-
digen und im Falle einer Verletzung diese wiederherzustellen.86 Die
Frau erweist sich in dieser Hinsicht als das Symbol der weiblichen Eh-
re, deren Schützer und ˈBesitzerˈ im übertragenen Sinn wiederum der

84 Es wird im zweiten und dritten Kapitel detailliert erklärt, dass sich die Ehre grund-
sätzlich auf einen Wertzuschreibungsprozess bezieht, der sowohl gesellschaftlich/
äußerlich als auch innerlich stattfindet.

85 An dieser Stelle wird auf die Untersuchung von Irene Schneider Bezug genommen,
die das islamische Rechtssystem im Iran und die Rechte der Frauen darstellt.
Schneider lässt die Frage zwar offen, inwieweit die Regelung im Iran, die die un-
eheliche Schwangerschaft verbietet, mit einem Ehrverständnis begründet wird. Es
ist aber festzustellen, dass dies eine klare Parallelität zur mittelalterlichen patriar-
chalen Ehrvorstellung bezüglich der unehelichen Beziehung von Frauen zeigt. In
den modernen Gesetzbüchern anderer islamischer Länder würde dieser Sachver-
halt überhaupt nicht berücksichtigt, da die uneheliche Sexualbeziehung vielmehr
tabuisiert würde, so Schneider (Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen). Die
Frage, inwiefern der Islam und die Ehrenkodizes, die unterdrückerische und men-
schenverachtende Vorschriften implizieren, miteinander zusammenhängen, wird
im zweiten Kapitel ausführlich thematisiert.

86 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 21; Dinges:
Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 130.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

31

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Mann ist. Nicht nur eine Handlung, die den zentralen weiblichen Tu-
genden (Keuschheit und Treue) widerspricht, sondern allein eine Ver-
mutung, die auf einem Verstoß gegen diese beruht, kann zu (meist ge-
walttätigen) Konflikten führen, die in erster Linie unter Männern statt-
finden.87 Obwohl die weibliche Ehre als Handlungsmaßstab für die
Frau definiert wird, ist es hingegen nicht ihre Aufgabe, diese zu vertei-
digen oder wiederherzustellen.88 Wie im obigen Abschnitt geschildert,
wurde das Ritual des Duellierens bis zum Ende des 19. Jahrhunderts
als eine der wesentlichen Vergeltungsmethoden angewendet, um eine
solche Art der Ehrverletzung zu strafen. In der heutigen Zeit stellt sich
die Ehrverletzung einer Frau als ein Auslöser für Ehrenmode dar, die
wiederum von männlichen Familienmitgliedern begangen werden. Es
ist also zu behaupten, dass eine aggressive bzw. agonale Reaktion auf
die Verletzung der weiblichen Ehre ebenso zur Rettung der männli-
chen Ehre dient.

Es scheint die Annahme zuzutreffen, dass es sich hier um eine Art
der feudalen Mentalität hinsichtlich der Geschlechterrollen handelt.
Ein Mann von Ehre zeichnet sich durch dieselben Faktoren aus wie ein
Lehnsherr: finanzielle Quellen, angesehene gesellschaftliche Stellung,
Ruhm etc.89 Im Verhältnis zwischen Mann und Frau in diesem Kon-
zept stellt es sich heraus, dass die Frau, deren Ehre ein Bestandteil der
männlichen Ehre ist, ebenfalls zu diesem Besitztum gezählt wird. Da-
her muss der Mann sich notwendigerweise dazu verpflichten, die Frau
als einen Teil seines Eigentums und somit seiner Ehre zu schützen. Die
dem Mann zugestandene Gewalttätigkeit wird damit verteidigt, dass
sie sich als Pflicht manifestiert. Indem die Konfliktbereitschaft zur
Schau gestellt wird, wird überdies die Männlichkeit bewiesen, was
letztendlich alle Zweifel ausschließt, die diese in Frage stellen kön-

87 Vgl. Frevert: „Mann und Weib, und Weib und Mann“. Geschlechter-Differenzen in
der Moderne, S. 197.

88 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 9; Frevert: „Mann und Weib, und Weib und Mann“. Geschlech-
ter-Differenzen in der Moderne, S. 219.

89 Diesen Aspekt thematisiert Bourdieu unter der Nennung der Kapitalarten, welche
sich in kulturelle, ökonomische und symbolische untergliedern. Er bezeichnet die
Ehre als das symbolische Kapital einer Person (Vgl. Bourdieu: Die feinen Unter-
schiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft). Im zweiten Kapitel wird auf die-
se Theorie näher eingegangen.

Erstes Kapitel

32

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nen.90 Die herrschende Position, die in dieser Machthierarchie dem
Mann zuteil wird, unterstreicht die Unterlegenheit der Frau. Allerdings
soll auf den Punkt aufmerksam gemacht werden, dass die Frau, vor-
sichtig ausgedrückt, von diesem Privileg in gewisser Hinsicht profitiert.
Immerhin geht es bei dieser Form der Verteidigung auch um die Parti-
zipation am Ruhm des Mannes. In einer Gesellschaft, in der Frauen
nur wenig Möglichkeiten haben, einen angesehenen Status zu erlangen,
scheint dies sogar erstrebenswert zu sein.

Zwar betont Bourdieu, dass die Geschlechterhierarchie bzw. die
männliche Herrschaft ihre Selbstverständlichkeit verloren hat.91 Die
Menschen würden aber diese gesellschaftliche Struktur, deren Wurzeln
auf die feudale Ordnung zurückzuführen sind, auf eine soziogeneti-
sche Weise erlernen. Daraus lässt sich ableiten, dass die Normen dieser
Machthierarchie im menschlichen Bewusstsein so fest verankert sind,
dass ˈunbewusstˈ die Disposition erlangt wird, das Leben danach zu ge-
stalten. Die genannten herrschenden bzw. unterlegenen Rollen würden
sogar in der Moderne von beiden Geschlechtern übernommen.92 Auch
eine moderne Frau wünsche sich beispielsweise einen Mann, der ihr
von finanziellen Möglichkeiten und sozialem Status her überlegen ist.
Bourdieu bezieht sich auf die Untersuchungen, die auf die Tendenzen
der Frauen in Partnerschaft abzielen, und fügt dementsprechend hin-
zu, dass dieser Wunsch sogar in den bevorzugten körperlichen Eigen-
schaften eines Mannes präsent sei. Beispielsweise würden Frauen
Männer bevorzugen, die nicht kleiner sind als sie. Die Merkmale, die
darauf hinweisen, dass die Frau in der Beziehung aus verschiedenen

90 Es soll dabei nicht außer Betracht gelassen werden, dass die Präsentation der Ehre
auf verschiedene Weisen ein notwendiger Faktor ist, der dafür sorgt, Achtung und
Ansehen zu mehren. Zurschaustellung erfüllt also die Funktion, sich selbst zum
Gegenstand des ˈKlatschesˈ zu machen, um dadurch den guten Ruf, der durch di-
verse persönliche Eigenschaften erlangt wird, in der Gesellschaft zu präsentieren.
Dies kann beinahe als historisches Brauchtum bezeichnet werden. Nach Dülmen
bezeichnet das „Gerede“ ein zentrales Merkmal der Ständegesellschaft. „Alles […]
musste besprochen werden, so dass nichts verborgen blieb“ (Vgl. Dülmen: Der ehr-
lose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frühen Neuzeit, S. 2.).
Dieser Aspekt ist auch hinsichtlich des umgekehrten Falles von großer Bedeutung.
Eine Ehrverletzung wird intensiver wahrgenommen, wenn es Zeugen gibt. Daraus
konstruiert sich der Begriff der Schande.

91 Vgl. Bourdieu: Die männliche Herrschaft, S. 100.
92 Vgl. Bourdieu: Die männliche Herrschaft, S. 66.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

33

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Sichten die dominante Partei ist, würden sie sozial herabsetzen. „Mit
einem unterlegenen Mann würde sie [eine Frau, B.C.] sich selbst un-
terlegen fühlen.“93

Die Frage, inwiefern diese These Bourdieus in Bezug auf die mo-
derne Frau zutrifft, benötigt vielleicht eine detaillierte Untersuchung,
die sich vielmehr soziologisch mit diesem Thema auseinandersetzt.
Der Aspekt hingegen, dass die Frau die ihr zugeschriebene Unterlegen-
heit annimmt und sich durch diese definiert, präsentiert sich im tradi-
tionellen Verständnis u. a. dadurch, dass der Mann oft als Versorger im
finanziellen Sinne betrachtet wird.

Fakt ist, dass die geschilderte Machthierarchie, die für patriarchale
soziale Mechanismen sorgt, einerseits den männlichen Interessen zu
dienen und Frauen demgemäß zu benachteiligen scheint. Andererseits
macht der Ehrenkodex, der dieser Machthierarchie einen symboli-
schen Wert beimisst, beide Geschlechter zum Opfer.94 Der Mann wird
mit ˈMächtigkeitˈ identifiziert, was zur Folge hat, dass er diese stets un-
ter Beweis stellen muss. Die Frau ist mit der Forderung nach Gehor-
sam und einer Art der Zweitrangigkeit belegt. Ehrengemeinschaften
opfern ihre Mitglieder also durch das Diktat verschiedener Verpflich-
tungen, von denen auch das Geschlechterverhältnis betroffen ist. In
den Gemeinschaften, in denen strenge Ehrenkodizes herrschen, wird
bspw. die Scheidung teilweise noch immer tabuisiert. Denn diese sagt
aus, dass der Mann seine Ehre, besser gesagt seine Frau, als ein priva-
tes Gut öffentlich gemacht hat.95 Auch nach einer Trennung hat die
Frau weiterhin die Wertschätzung des Mannes inne, zu deren Erhalt er
lebenslänglich verpflichtet ist. Der Mann ist also durch den Ehrenko-
dex dazu gezwungen, das Leben seiner geschiedenen Frau stets zu
kontrollieren. Es kommt manchmal sogar vor, dass diese aufgrund des
Verbotes ihres Exmannes nicht wieder heiraten kann.96 Auch der Eh-

93 Vgl. Bozon: Les femmes et l`écart d`age entre conjionts, zit. nach Bourdieu: Die
männliche Herrschaft, S. 67.

94 Vgl. Braun: Verschleierte Wirklichkeit. Die Frau, der Islam und der Westen, S. 325.
95 Vgl. Toprak: Das schwache Geschlecht – die türkischen Männer. Zwangsheirat,

häusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre, S. 156-162.
96 In manchen Fällen von Ehrenmorden stellte es sich heraus, dass das weibliche Op-

fer eine zweite Ehe eingehen wollte. Der Täter, in solchen Fällen der Exmann, hin-
gegen erklärt den Mord mit dem gesellschaftlichen Druck, den er nicht bewältigen
konnte.

Erstes Kapitel

34

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


renmord erweist sich häufig als eine solche zwangsläufig durch die
Umwelt oktroyierte Handlungsweise.97 Es fällt zwar schwer, die Frage
zu beantworten, inwiefern die Täter aus eigener Überzeugung den
Mord an anderen begehen. Doch werden Ehrenmorde immerhin nicht
nur an Frauen verübt, sondern auch an Männern, die sich diesen Prak-
tiken verweigern.98

Trotz der Feststellung, dass beide Geschlechter durch das gleiche
Motiv eingeschränkt werden, ist der zentrale Aspekt nicht aus dem
Auge zu verlieren, dass meist Frauen unter patriarchalen Systemen lei-
den. Laut neuester Untersuchungen unterliegen die Motive der Ehren-
morde den schnell wandelnden gesellschaftlichen Dynamiken. Dem-
gemäß führt nicht in erster Linie ein Verdacht des Verstoßes gegen se-
xuelle Reinheit oder Treue zum Ehrenmord. Schon der Versuch ein
emanzipiertes Leben zu führen, erscheint als ausreichend, um einem
weiblichen Mitglied der Gesellschaft seine Ehre abzuerkennen.99

Das geschlechtsbezogene Ansehen ist nicht nur ein Aspekt des
Ehrbegriffs, sondern auch ein gesamtgesellschaftliches Phänomen, das
sowohl die innerfamiliären als auch zwischenmenschlichen Beziehun-
gen unter dem Aspekt der Tugendhaftigkeit und des Pflichtbewusst-
seins genderorientiert prägt. Die herrschende These, dass Ehre als ein
Handlungsmaßstab ausgedient hat, beruht auch auf diesem Phänomen,
in dem, wie geschildert, Autorisierungs- und Unterdrückungsmecha-
nismen als gesellschaftliche Regulatoren dienen.

Ehre als das Leitmotiv von shame culture

Ein weiterer Aspekt, der in diesem Kapitel in Bezug auf die Obsoles-
zenz des Ehrbegriffs erwähnt werden soll, ist die kulturwissenschaftli-

2.2.

97 Vgl. Gündoğan: Aklı Olmayanın Aklı Töre. Töre Cinayetleri Faillerinin Sosyo-
Kültürel Açıdan İncelenmesi, S. 258-259, S. 290; Önal: Namus Cinayetleri,
S. 42-43.

98 Vgl. http://www.spiegel.de/panorama/justiz/bka-studie-ein-drittel-aller-ehren-
mord-opfer-sind-maennlich-a-778249.html.

99 Vgl. Önal: Namus Cinayetleri, S. S. 62-80, S. 47; Gündoğan: Aklı Olmayanın Aklı
Töre. Töre Cinayetleri Faillerinin Sosyo-Kültürel Açıdan İncelenmesi, 261-262.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

35

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


che Unterscheidung zwischen shame culture und quilt culture.100 Diese
Unterscheidung geht im Allgemeinen aus der Theorie hervor, dass sich
die Moralverständnisse des Abendlandes und des Morgenlandes vor
allem aufgrund der kulturellen Motive voneinander unterscheiden.
Die US-amerikanische Kulturanthropologin Ruth Benedict hat diese
Theorie mit ihrem Werk „The Chrysanthemum And The Sword“ ge-
festigt, in dem sie die US-amerikanische Kultur mit der japanischen
vergleicht und daraus zwei verschiedene kulturellbedingte Moralver-
ständnisse ableitet. Benedict wurde während des Zweiten Weltkriegs
von der US-amerikanischen Institution „Office of War Information“
beauftragt, die japanische Kultur zu analysieren. Die Untersuchung
Benedicts, die infolge dieses Auftrags ausgeführt wurde, beruht jedoch
aufgrund der Kriegssituation nicht auf einer Feldforschung, sondern
liegt in Form diverser medialer Ausführungen wie Berichte, Filme, Li-
teratur usw. vor.101 Dies gilt als einer der Gründe für die Kritik, dass
ihre Arbeit fern von wissenschaftlicher Objektivität sei und vielmehr
den pragmatischen Interessen des US-amerikanischen Staates diene.102

Dennoch nimmt ihre Untersuchung insofern eine wichtige Bedeutung
ein, als dass sie darüber eine Frage aufwirft, inwiefern sich die Moral-
auffassungen der westlichen und nicht-westlichen Gesellschaften von-
einander unterscheiden und worin dies begründet sei.

Aus der Theorie Benedicts geht hervor, dass sich die westliche Kul-
tur eine innengeleitete Moral zu eigen macht und die nicht-westliche
eine außengeleitete. In der ersteren, die sich quilt culture nennt, wird
der moralische Wert einer Handlung an dem eigenen Gewissensurteil
gemessen, während in der letzteren, der shame culture, eine Handlung
durch äußere Sanktionen geprägt wird. Da das Gewissen als eine inter-
ne Instanz die Grundlage des Moralbewusstseins der westlichen Kultur

100 Diese Begriffe werden im Prinzip in der Fachliteratur mit Scham- und Schuldkul-
tur übersetzt. Es leitet sich jedoch aus dem Kontext ab, dass das Wort shame we-
niger auf den Schamaffekt, als vielmehr auf Schande im Sinne eines schlechten
Rufs hindeutet. Da aber der Ausdruck ˈSchandekulturˈ in diesem Zusammenhang
kaum auftritt, wird in der vorliegenden Arbeit der gängige Ausdruck Scham- bzw.
Schuldkultur verwendet.

101 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 145; Lot-
ter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der Moral,
S. 95.

102 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 145-146.

Erstes Kapitel

36

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


bilde, so Benedict, handele es sich dort um eine innere Verpflichtung
zur Moralität, die auf einem eigenen Schuldbewusstsein beruhe.103 In
der nicht-westlichen Kultur hingegen fungiere die Scham als ein
Handlungsgrund, der sich nicht durch einen Normverstoß als innere
Sanktion, sondern erst durch dessen Exposition als eine äußere Sankti-
on manifestiere.

Hinsichtlich des Schambegriffs bezieht sich die Position Benedicts
auf die Theorie zum Schamgefühl von Margaret Mead.104 Mead führte
Untersuchungen in dreizehn verschiedenen ˈprimitivenˈ Gesellschaften
durch und stellte infolgedessen fest, dass die Scham eine zentrale
Handlungskategorie sei, die aber nur in der Gegenwart anderer ihre
Funktion erfülle.105 Durch die Scham als eine äußere Sanktion werde
eine Person dazu veranlasst, sich an das ethische System der eigenen
Gesellschaft anzupassen und dabei eine mögliche Blamage, oder noch
schlimmer, eine Exklusion zu verhindern.106 Es handele sich also beim
Phänomen der Scham nicht um die moralische Verbindlichkeit der
Werte, sondern um die öffentliche Meinung, die das Verhalten einer
Person regelt. Daher betrachten Benedict und Mead die Scham als ein
Gefühl, das nicht unmittelbar ein genuines Moralbewusstsein bildet.107

In Bezug auf diese Betrachtungsweise erklärt sich die Schamkultur da-
durch, dass nicht die Internalisierung der Normen, sondern die Aner-
kennung und die Bestätigung durch andere zur Handlung motivieren.
Es ist noch hinzuzufügen, dass in der Schamkultur die Gruppennor-
men über jedem persönlichen moralischen Urteil stehen. Daraus folgt,
dass es für eine Person, geprägt innerhalb einer Schamkultur, irrele-
vant ist, welchen moralischen Wert ihre Handlung besitzt, solange die-
se nicht aufgedeckt wird.108 Das Schuldbewusstsein hingegen entsprin-

103 Vgl. Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur,
S. 223.

104 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 147; Lot-
ter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der Moral,
S. 93, 94.

105 Vgl. Mead: Cooperation and Competition among Primitive Peoples, S. 494.
106 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 150.
107 Vgl. Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der

Moral, S. 94.
108 Vgl. Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der

Moral, S. 94.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

37

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ge dem Gewissen und benötige die Verinnerlichung der Normen.
Ganz gleich, ob Beobachtende anwesend sind, orientiere man sich in
der Schuldkultur an diese interne Instanz und handele stets nach deren
Urteil.

Es wurde schon erwähnt, dass diese Untersuchung Benedicts vor
allem aufgrund der Forschungsstandards kritisiert wurde. Eine weitere
Kritik bezieht sich auf die inhaltlichen Ambivalenzen. Die Theorie der
Scham- und Schuldkultur scheine das Moralverständnis von beiden
Kulturen auf eine einseitige und zu enge Grundlage zu reduzieren. Es
entstehe dadurch das Missverständnis, dass dem Abendland das Scha-
mempfinden und dem Morgenland das Schuldbewusstsein bzw. die
Norminternalisierung fehle.109 Auch wenn diese Kritik vor allem des-
halb zutrifft, weil Scham und Schuld als zwei einander ergänzende und
gegenseitig wirkende Gefühle bzw. Einstellungen nicht in erster Linie
auf Kultur, sondern vielmehr auf menschliche Natur bezogen betrach-
tet werden müssen, scheint es überdies problematisch, die Scham als
eine ausschließlich äußere Sanktion zu bezeichnen. Dass das Scha-
mempfinden eigentlich die Normübernahme benötigt und daher auch
ohne den Blick anderer entstehen kann, wird im dritten Kapitel aus-
führlicher thematisiert.

Die Relevanz der Theorie von Scham- und Schuldkultur für den
Ehrbegriff besteht hingegen darin, dass die Ehre als eine kollektivregu-
lierende Größe, die ein eigenes normatives System anbietet, eher der
Schamkultur zuzuordnen ist und damit die Frage beantwortbar
scheint, warum die abendländische Kultur den Ehrbegriff mit Skepsis
betrachtet. Wie in den obigen Abschnitten dargestellt, stehen fast in al-
len Ehrkonzepten gruppenbezogene Handlungsmaßstäbe im Vorder-
grund, denen eine Person nicht immer aus moralischen Gründen ge-
nügt, sondern sich dadurch integriert, indem sie einen guten Ruf er-
langt und darüber hinaus einer möglichen Ausgrenzung durch Ver-
leumdung vorbeugt. Insofern ist hervorzuheben, dass nicht in erster
Linie gilt, dass eine Handlung moralisch richtig ist, sondern ob sie ge-
sellschaftlichen Anforderungen entspricht. Wie Kwame A. Appiah ver-
deutlicht, kann ein Ehrenkodex auch etwas Unmoralisches beinhal-

109 Vgl. Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 100-101.

Erstes Kapitel

38

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ten.110 Nicht ˈdas Guteˈ bzw. ˈdas Böseˈ, sondern Ehrgewinn bzw. -ver-
lust veranlassen eine Person, etwas zu tun oder zu unterlassen.

Dass die Verhaltensparadigmen einer Schamkultur wie ein Ehr-
konzept funktionieren, veranschaulicht Benedict mit einem Beispiel
aus der japanischen Kultur. Es gehöre zu den gesellschaftlichen Ver-
pflichtungen von Japanern, in den zwischenmenschlichen Beziehun-
gen stets sorgfältig auf eine Gegenleistung im Sinne von positiver oder
negativer ˈRückzahlungˈ zu achten, wie sie sich in Dankbarkeit oder
Rache äußern könnte. Diese Verpflichtung nennt sich auf Japanisch gi-
ri, die Benedict als die japanische Entsprechung der Ehre bezeich-
net.111 Ohne diese Rückerstattung bleibe man sowohl anderen wie
auch sich selbst etwas schuldig, was sich letztendlich zerstörerisch auf
die eigene Reputation auswirke. Jemand, der keinen Dank entgegen-
bringe, keine Rache übe, riskiere also seine Ehre. Die regulative Funk-
tion der öffentlichen Meinung und die Angewiesenheit der einzelnen
auf diese verdeutlichen die Semantik der Ehre innerhalb der von Bene-
dict betrachteten Schamkultur. Trotz ihrer inhaltlichen Ambivalenzen
bietet diese Theorie zwar eine ˈAlternativerklärungˈ dafür an, warum
die Ehre als ein Orientierungswert keine Relevanz für die abendländi-
sche Gegenwartsgesellschaft hat. Es soll jedoch darauf hingewiesen
werden, dass in der Geschichte der abendländischen Kultur ebenso
Phänomene zu finden sind, die außengeleitete Praktiken darstellen.
Das Duellieren ist hier erneut als ein Beispiel anzubringen.

Fazit: Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

Es stellt sich heraus, dass die geschilderten Inhalte und die phänome-
nologischen Formen der Ehre, die in diesem Kapitel als deren Grund-
prinzipien bezeichnet werden, rein theoretisch betrachtet den westli-
chen Werten (vor allem Demokratie, Rechtsstaatlichkeit, Gleichbe-
rechtigung etc.) aus verschiedenen Blickwinkeln widersprechen. Die
Distanzierung vom Ehrbegriff im Abendland kann ebenso als eine Fol-

110 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 192.

111 Vgl. Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur,
S. 82.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

39

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ge des geistigen sowie gesellschaftsstrukturellen Wandels nach dem
Zeitalter der Aufklärung verstanden werden, wobei zu bemerken ist,
dass die Aufklärung eine lange Periode impliziert, die im Laufe der
Zeit gleichermaßen bestimmten Wandlungen unterlag und daher auf
verschiedene Weisen definiert wurde. Doch zeigt die Behauptung, dass
der Begriff der Ehre ein archaisches Wesen innehabe, eine klare Pa-
rallelität zu der, dass sie in eine Epoche einzuordnen ist, die das
Abendland durch die Aufklärung überwunden hat. Das heißt, die Ge-
genargumente, die in Bezug auf die Relevanz der Ehre als ein Hand-
lungsmaßstab vorgebracht werden können, werden mit den Errungen-
schaften der aufklärerischen Ideologie untermauert, welche die
Grundlage der westlichen Werte bildet.

Wie schon betont, werden die Werte einer Gesellschaft durch
einen gesellschaftlichen Strukturwandel ebenso aktualisiert. Werner
Schneider untergliedert die Gründe der Aufklärung in drei Aspekte:
Die Veränderung des gesellschaftlichen Verhaltens, eine neue Betrach-
tungsweise zur Religion und ein neues Selbstverständnis der Men-
schen.112 Diese Gründe können auch dafür dienen, dass die Ehre in
diesem neu aufkommenden Denksystem ihren Stellenwert verliert.
Das Ideal der Herrschaft der Vernunft, das gleichzeitig eine differen-
ziertere Moral bezweckt, eliminiert auch den Begriff der Ehre als einen
patriarchalen und feudalen Orientierungswert.

Mit dem Aussterben der Ständerordnung hat also auch der Ehrbe-
griff seine gesellschaftliche Grundlage verloren. Hingegen ist zu be-
merken, dass der Begriff der Ehre Ende des 19. Jahrhunderts bis Mitte
des 20. Jahrhunderts im Westen erneut eine ˈBlütezeitˈ erlebte. Die Vor-
stellung der spezifischen Ehrauffassung, die jeder Stand für sich defi-
nierte, wurde nach der Gründung der Nationalstaaten nicht mehr mit
dem Stand, sondern mit der Nation verbunden. Dies kann vor allem
der ideologischen Tendenz politischer Persönlichkeiten entnommen
werden, in politischen und militärischen Zusammenhängen stets auf
den Begriff der Nationalehre Bezug zu nehmen, genauso wie sich
Fürsten auf ihre Adelsehre bezogen. Es ist festzustellen, dass die Ehre
auch in der Form der Nationalehre die gleichen Funktionen erfüllt, die
vor allem im Rahmen des Prinzips der Zugehörigkeit und der Aus-

112 Vgl. Schneiders (Hg.): Lexikon der Aufklärung, S. 12.

Erstes Kapitel

40

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


grenzung verstanden werden können. Auch in dieser Form offenbart
sich die Instrumentalisierung des Ehrbegriffs für die eigenen politi-
schen und militärischen Interessen der Nationen. Hier ist festzustellen,
dass das Abendland mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts einen neuen
Wertewandel erlebt hat. Wie eingangs dieses Kapitels erläutert, wurde
u. a. mit der Erklärung der Allgemeinen Menschenrechte zumindest
versucht, die bis zum Zweiten Weltkrieg gestiegene nationalistische
politische Haltung zu überwinden, die in Anlehnung an Nationalehre
ebenso eine sittliche Dimension gewonnen hat und zu einem aner-
kannten gesellschaftlichen Wert wurde. Dadurch wurde auch der Be-
griff der Ehre bzw. der Nationalehre erneut obsolet.

Zu Beginn wurde herausgestellt, dass eine wichtige Voraussetzung
für das archaische Wesen eines Sachverhalts ist, dass er sich neuen
Konzepten nicht anpassen kann. Die Ebenen, auf denen die Ehre sich
heute ausmachen lässt (Ehrenmord oder unterdrückerische Traditio-
nen im Sinne eines Ehrbegriffs), scheinen zu belegen, dass der Ehrbe-
griff diese Fähigkeit nicht besitzt. Die Gesellschaften, in denen die Eh-
re einen Einflussraum findet, werden notwendigerweise immer ge-
schlossener, da das Wesen der Ehre eine einzige Machtinstanz aner-
kennt, welche nur durch einen Ehrenkodex bestimmt werden kann.
Dementsprechend entsteht eine Gesellschaftsstruktur, welche parallel
zu den vorhandenen staatlichen Institutionen existiert. Dass Ehren-
morde auch in modernen Rechtsstaaten vorkommen können, kann
mit eben diesem Machtanspruch der genannten geschlossenen Gesell-
schaften erklärt werden, welche nach ihren eigenen Ehrenkodizes be-
urteilen, statt auf Grundlage staatlicher Regelungen zu agieren.

Es ist hingegen zu betonen, dass Ehre ein Begriff ist, der für be-
stimmte Interessen leicht instrumentalisiert werden kann. Dies ist
hauptsächlich damit zu erklären, dass die Inhalte von Achtung nach
den Werten einer Gesellschaft variieren bzw. anerkannte Werte auf das
Ehrverständnis Einfluss nehmen können. Dies ist als ein Indiz dafür
zu betrachten, dass Ansehen auch auf der Grundlage moderner Gesell-
schaftswerte neu interpretiert werden kann. Die Frage, inwiefern der
Ehrbegriff die erwähnte Anpassungsfähigkeit besitzt, benötigt aber
eine begriffliche Analyse, die im zweiten und dritten Kapitel der vor-
liegenden Arbeit durchgeführt wird.

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

41

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Zweites Kapitel

Was ist Ehre?

Im ersten Kapitel wurden die möglichen Gründe für die Distanzierung
vom Ehrbegriff erläutert, welche seit über einem halben Jahrhundert
stattfindet. Auch wenn diese Gründe, wie oben mehrfach bemerkt,
hinsichtlich des Wertewandels plausibel scheinen, können sie die Be-
hauptung der Obsoleszenz des Ehrbegriffs nicht genau begründen.
Das dort Geschilderte begründet die Obsoleszenz der Gesellschaftsfor-
men und ihrer Normen und Werte, die stets mit Ehre verbunden wur-
den. Der Begriff der Ehre bezeichnet hingegen den sozialen Wert eines
Menschen. Auch wenn sich die Grundlage, auf der dieser Wert konsti-
tuiert wird, ändert bzw. nicht mehr existiert, bestehen die Neigung und
das Bedürfnis des Menschen, einen bestimmten sozialen Wert zu er-
werben. Daher definiert sich die Ehre immer wieder in Bezug auf die
neu entstandenen Werte und Gesellschaftsformen. Dadurch gestaltet
sie sich als eine neue Form des sozialen Werts.

In Hinsicht auf die Erscheinungsformen der Ehre ist festzuhalten,
dass sie ein doppeldimensionales Wesen hat. Denn mit dem Ausdruck
ˈEhrenhaftigkeitˈ ist zum einen die positive soziale Bewertung, zum an-
deren der aufrichtige Charakter eines Menschen gemeint. Dies deutet
darauf hin, dass der Ehrbegriff einen äußeren und einen inneren As-
pekt impliziert. In diesem Sinne bezeichnet Ehre sowohl das Ansehen
bzw. die Anerkennung in der Gesellschaft, als auch das Verhalten einer
Person, welches diese Anerkennung begründet.

Nicht alle Denker, die sich mit dem Ehrbegriff befassen, unter-
scheiden zwischen äußerer und innerer Ehre.113 Ehre wird meist als

II.

113 Demetriou: Honor for Intro; Oprisko: Honor. A Phenomenology; Sessions: Ho-
nor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence; Speitkamp:
Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre; Burkhart: Eine Geschichte
der Ehre; Vogt; Zinglere: Ehre in traditionalen und modernen Gesellschaften;
Korff: Ehre, Prestige, Gewissen; Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abend-

43

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ein Phänomen angesehen, das einen sozialen Wert bezeichnet und die
innere Ehre, wenn auch nicht extra und konkret so genannt, so doch
inhaltlich angedeutet, automatisch miteinbezieht. Wie in der Einlei-
tung der vorliegenden Arbeit erwähnt, ist Ehre ein janusköpfiges Kon-
zept, das sich durch zwei elementare Aspekte darstellt: äußere und in-
nere Ehre. Um Ehre als Begriff und Phänomen verstehen zu können,
müssen die äußere und innere Ehre einerseits als zwei Konzepte be-
trachtet werden, die sich eindeutig auf eine jeweils andere Weise kon-
stituieren. Andererseits ist aber auch nicht zu übersehen, dass sie mit-
einander in einem engen Zusammenhang stehen. Zu betonen ist also,
dass innere und äußere Ehre sich als zwei Grundinhalte des Ehrkon-
zepts darstellen, die aber nicht scharf voneinander getrennt werden
können. Denn das eine kann unter Umständen das andere ergänzen
und sogar erfordern. Diese inhaltliche und phänomenologische Di-
chotomie der Ehre ist zweifelsohne darauf zurückzuführen, dass Ehre
einem Wertungsprozess entspringt, der einerseits durch eine einzelne
Person und andererseits durch deren Mitmenschen bestimmt wird.

Bei äußerer Ehre handelt es sich um die Wertung einer Person
durch andere, während die innere Ehre ein Wert ist, den man sich
selbst zuschreibt. Die innere Ehre kann als das Resultat eines inneren,
persönlichkeitsbezogenen Prozesses eines Menschen angesehen wer-
den, in dem er sich selbst beurteilt. Man misst sich selbst an einem
Idealbild, das sich durch die eigene Lebensgeschichte, eigene Umwelt,
den eigenen Charakter etc. gestaltet. Je mehr man sich diesem Ideal-
bild nähert, desto größer ist die Möglichkeit, innere Ehre zu erwerben.
Zu behaupten ist, dass die innere Ehre auf dem Bedürfnis danach be-
ruht, sich selbst positiv zu bewerten, weswegen sie als ein intrinsischer
Wert bezeichnet werden kann. Überdies ist anzunehmen, dass der
Mensch es gerade dank dieses Bedürfnisses vermag, innere Ehre zu
konstituieren.

Die Unterscheidung zwischen innerer und äußerer Ehre ist des-
halb von großer Bedeutung, weil Ehre nicht nur durch den Respekt an-
derer, durch das sogenannte Ansehen, entsteht, sondern sich in dem
Aspekt zeigt, wie man mit dem Ansehen umgeht. Es gehört zum Kon-

ländischen Lebens- und Sittlichkeitsform sollen an dieser Stelle erwähnt werden,
da sie entweder diese Unterscheidung gemacht oder die innere Ehre zumindest
inhaltlich – nicht aber als einen eigenen, separaten Begriff – thematisiert haben.

Zweites Kapitel

44

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


zept der Ehre, die Voraussetzung und Grundlage des Ansehens in Fra-
ge zu stellen und es stets hinterfragen zu können, ob diese dem eige-
nen Selbstbild entsprechen oder es vielmehr unterminieren. Bei der
Konstituierung des sozialen Werts soll auch die persönliche Wertvor-
stellung berücksichtigt werden.

Im folgenden Kapitel wird analysiert, wie sich die Ehre in diesen
beiden Formen zeigt. Zudem wird dargestellt, dass sich die Bedingun-
gen der äußeren Ehre manchmal als die Faktoren erweisen, die die Eh-
re zu einem suspekten Begriff machen. In Bezug auf diese Feststellung
wird die These hervorgehoben, dass die innere Ehre verstärkt werden
soll, um diese Problematik zu überwinden.

Die äußere Ehre

Die äußere Ehre ist der Wert, der dem Menschen von anderen zuge-
schrieben wird. Wer diesen Wert besitzt, der flößt anderen in seiner
Umgebung Respekt, Achtung und sogar Bewunderung ein. Daher wird
die äußere Ehre des Menschen daran gemessen, ob er in seiner Umwelt
respektiert und geachtet wird.

Man kann von drei wichtigen Aspekten der äußeren Ehre reden:
Erstens ist sie kein intrinsischer Wert, den jeder nur dank seines
Menschseins per se besitzt. Sie wird durch die Bewertung von Mit-
menschen sozial konstituiert.114 Sie ist nicht angeboren. Daher kann
sie gewonnen und verloren sowie durch die eigene Handlung oder die
Handlung eines Anderen verletzt werden. Max Scheler bezeichnet die
Ehre als die „objektive Wertqualität der Sozialperson“.115 Bei dieser
Definition sind zwei inhaltliche Punkte hervorzuheben. [1] Sie wird
nicht subjektiv als ein Wert durch die eigene Einschätzung beigemes-
sen. Unsere äußere Ehre ist also nicht das, was wir selbst über uns den-
ken. Wir brauchen ein Gegenüber, das unsere Handlungen nach be-
stimmten Prinzipien oder Normen bewertet. Diese Bewertung be-

III.

114 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S. 16.

115 Scheler erwähnt die Ehre als ein Teilaspekt in seinem Konzept von Scham. Die
Ehre ist bei ihm kein zentrales Thema. Und er unterscheidet auch nicht zwischen
äußerer und innerer Ehre (Vgl. Scheler: Über Scham und Schamgefühl, S. 152.).

III. Die äußere Ehre

45

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


zeichnet Scheler als objektiv, weil sie die allgemeine Meinung einer ge-
samten Gesellschaft oder Gruppe äußert. [2] Es wird bei der Konstitu-
ierung der äußeren Ehre die Sozialperson bewertet. Wie wir mit ande-
ren Menschen umgehen, ob wir uns an die Normen der Gesellschaft,
in der wir leben, anpassen, diese zumindest beachten,116 welche soziale
Rolle wir einnehmen und ob wir den Pflichten, die mit diesen Rollen
verbunden sind, genügen können, mit welchen Leitsätzen wir in der
Gesellschaft auftreten, ob wir etwas erreichen können, das nicht für je-
den umzusetzen ist. All dies sind Kriterien, nach denen wir anerkannt
und respektiert werden.

Zweitens handelt es sich um einen Wert, der nach den Maximen
der anderen bestimmt wird. Der Mensch ist notwendigerweise auf
Außenmeinung angewiesen, wenn er äußeren Ehrgewinn erhalten will.
In diesem Sinne ist der Maßstab der äußeren Ehre vor allem das, was
in der Gesellschaft als gut und achtenswert angesehen wird. In dieser
Hinsicht spielt das Wertesystem der Gesellschaft eine wichtige Rolle
bei der Konstituierung der äußeren Ehre. Dabei muss der Maßstab der
äußeren Ehre nicht immer moralische Inhalte haben. Denn das, was in
einer Gesellschaft für gut und wichtig erachtet wird, hat nicht immer
einen moralischen Wert inne. Das, was die äußere Ehre eines Men-
schen ausmacht, kann auch moralisch irrelevant sein.

Ein entscheidender Punkt hinsichtlich des Maßstabs der äußeren
Ehre ist der, dass dieser kulturell und zeitlich variieren kann. In den
traditionellen Gesellschaften gilt beispielsweise die Keuschheit als das
wichtigste Gut einer Frau. Dort wird die äußere Ehre der Frau mit der
Einhaltung ihrer sexuellen Enthaltsamkeit gleichgesetzt. In anderen
Gesellschaftssystemen wiederum misst sich äußere Ehre am Grad des
Vermögens einer Person. Man kann also dem jeweiligen Wertesystem
der Gesellschaft entnehmen, wie sich die Definition äußerer Ehre fest-
legt. Sie bedarf eines Bewusstseins gesellschaftlicher Normen. Man
sollte die Gesellschaft, in der man sozial verankert ist, und deren Mo-
ralverständnis und Normen kennen. Man sollte in der Lage sein, den
Erwartungen der Gesellschaft, die auf diesen Normen beruhen, zu ge-

116 Dabei ist es wichtig zu sagen, dass diese Normen nicht unbedingt unsere eigenen
sein müssen. Bei der Bildung der äußeren Ehre spielt es auch eine wichtige Rolle,
ob wir die Normen bzw. Werte anderer Menschen ebenfalls beachten.

Zweites Kapitel

46

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nügen. Aus diesem Sachverhalt konstituiert sich auch der dritte As-
pekt:

Die äußere Ehre ist ein konditionaler Wert, um dessen Erhaltung
sich jeder selbst bemühen muss. Dies gelingt durch die Überzeugung
der eigenen äußeren Ehre, die im besten Falle Respekt hervorrufen
kann. Erbringt man eine zu respektierende Leistung oder weist man
einen bewundernswerten Charakter auf, ist zumeist davon die Rede,
dass Bedingungen für die äußere Ehre erfüllt werden. Es handelt sich
also um eine idealisierte Lebensform, eine idealisierte Persönlichkeit,
die Respekt hervorruft. Nur durch die Erreichung dieses Ideals kann es
gelingen, in den Augen seiner Mitmenschen als ehrenhaft zu gelten.

Eingangs wurde erwähnt, dass die äußere Ehre nicht angeboren ist,
sondern erworben wird. Zudem ist sie sehr verletzlich. Wird die äuße-
re Ehre beschädigt, kann es die Möglichkeit geben, sie wiederherzu-
stellen. In dieser Hinsicht wäre es irrtümlich anzunehmen, dass nur
bestimmte Menschen Anspruch hätten, äußere Ehre zu besitzen. Die-
sem Irrtum unterlagen vor allem aristokratische Gesellschaften, was
letztendlich zu der Ausgrenzung des Ehrbegriffs in der Moderne ge-
führt hat.117 Unter diesem Gesichtspunkt ist zu beachten, dass auch die
aristokratische Ehre beständig gefährdet war, obwohl sie als angebore-
nes Privileg angesehen wurde.

Jeder hat das Recht, die äußere Ehre einzufordern, was jedoch von
bestimmten Bedingungen abhängig ist. Die äußere Ehre wird demjeni-
gen zuteil, der ihre Bedingungen erfüllt. Dieser Aspekt macht äußere
Ehre zu einem egalitären Begriff, der Hierarchie und Elitismus negiert
und jedem die Möglichkeit bietet, sich für seinen Ehrerwerb einzuset-
zen.

Aus den genannten Gesichtspunkten lässt sich zwar folgern, dass
normgerechtes Handeln eine entscheidende Bedingung für Gewinn
und Erhalt äußerer Ehre ist, da dies Respekt und Wertschätzung her-
vorruft. Allerdings ist diese Schlussfolgerung nicht ausreichend. Es sei
hier ein Gegenbeispiel zu nennen: In einer Gesellschaft, in der das ge-
meinsame Wertesystem nicht mit einer als allgemeingültig zu bezeich-

117 Vgl. Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 67. Im ersten Kapitel wurde dies aus-
führlich thematisiert.

III. Die äußere Ehre

47

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nenden Moral118 konform geht, kann man gerade durch den Verstoß
gegen diese Normen an äußerer Ehre gewinnen. Beispielsweise können
Persönlichkeiten, die gegen ein menschenverachtendes System aufbe-
gehren, zu angesehenen ʹHeroenʹ werden. In dieser Hinsicht ist zu be-
haupten, dass die äußere Ehre mehr als die Anpassung an die gültigen
Normen fordert, sofern diese Normen auf rechtsverletzenden und
menschenverachtenden Inhalten basieren. Im genannten Beispiel ist
also der Kampf für ein persönliches Ideal ehrenhafter als Gehorsam
gegenüber gesellschaftlichen Auflagen, denen man guten Gewissens
nicht unterstehen kann.119

Der Respekt, wie bereits angeführt, ist ein elementares Anzeichen
der äußeren Ehre. Jedoch kann er verschiedene Motive haben – nicht
immer unterliegt Respekt denselben Gründen. Respekt begegnet dem-
jenigen, der besondere Begabungen und Fähigkeiten aufweisen kann,
die als herausragend gelten (Künstler, Wissenschaftler, Ärzte etc.), oder
durch freigiebige und großmütige Handlungen hervorsticht. Die er-
wähnten diversen Motive für Respekt und äußere Ehre sollen im Fol-
genden unter zwei Gesichtspunkten betrachtet werden: Das gesell-
schaftliche Ansehen und die Gruppenehre.120

118 An dieser Stelle soll kurz auf die Frage eingegangen werden, was hier mit allge-
meingültiger Moral gemeint ist. Es fällt nicht leicht, den Moralbegriff aufgrund
der vor allem kulturellbedingten und zeitlich vielfältigen Deutungsvarianten ein-
heitlich zu definieren. Da gesellschaftliche Sitten und Konventionen eng mit Mo-
ralverständnis verbunden sind, kann Moral leicht mit kulturellen Normen ver-
wechselt werden. Insofern ist einerseits zu behaupten, dass es mehrere Moralen
gibt und die Moral daher weder definierbar noch allgemeingültig ist. Andererseits
kann der Rahmen einer allgemeingültigen Moral durch moralische Pflichten fest-
gestellt werden, die hauptsächlich bestimmten allgemeingültigen Werten ent-
springen. Wie der Philosoph Detlef Horster in seinem Versuch zu Moraldefiniti-
on erläutert, ist das menschliche Leben ein hoher Wert, aus dem sich das Tö-
tungs-Verbot ableitet (Vgl. Horster: Ethik, S. 8). Moral besteht also aus Werten
und Normen, die zum Wohl der Menschen beitragen und deren Realisierung Re-
geln benötigt, die als moralische Pflichten bezeichnet werden. In diesem Sinne
gibt es also bestimmte grundlegende Werte, die für alle Menschen gelten, wie
eben den Wert des menschlichen Lebens. Deren Realisierung kann jedoch von
Kultur zu Kultur auf eine andere Weise erfolgen (Vgl. Horster: Ethik, S. 10).

119 „[H]onour could not only work in the public interest, but also against it […].”
(Olsthoorn: Honor, Face and Reputation in Political Theory, S. 476.).

120 Bei der Gruppenehre gibt es auch andere Elemente, die in Betracht gezogen wer-
den sollen, bspw. Identitätsbildung und Zugehörigkeitsprinzip.

Zweites Kapitel

48

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Das gesellschaftliche Ansehen

In Bezugnahme auf das gesellschaftliche Ansehen erscheint eine Un-
tergliederung notwendig, die ʹdie Unterformen der Formen der äuße-
ren Ehreʹ impliziert. Die Unterformen der äußeren Ehre können als
die Bedingungen betrachtet werden, die das gesellschaftliche Ansehen
einer Person begründen. Diese sind Status, spezielle Fähigkeiten, so-
ziales Engagement und moralische Haltung einer Person.

Der Status

Das Verhältnis zwischen Status und Ehre

Der Status bezeichnet die Stellung einer Person in der Gesellschaft, in
der diese sich aufgrund ihrer Merkmale positioniert und differen-
ziert.121 Wenn diese Merkmale in der Gesellschaft als wertvoll angese-
hen werden und eine spezielle Position mit sich bringen, nimmt man
unmittelbar eine besondere Stellung in der Gesellschaft ein. Im Fol-
genden wird Bezug genommen auf die Definition des Status aus sozio-
logischer Sicht, der sich auf seine soziale Umgebung bezieht. Dessen
entscheidende Indikatoren variieren je nach kultureller oder ökonomi-
scher Struktur und dem Wertesystem der Gesellschaft. In der europä-
ischen Aristokratie war beispielsweise die Herkunft bzw. die Familien-
zugehörigkeit der wichtigste Indikator, der den sozialen Status und die
damit verbundene Ehre des Menschen bestimmt hat.122 Im Grunde
kann man behaupten, dass die Statusehre die zentrale Form der Ehre
in der aristokratischen Gesellschaftsordnung bzw. der Ständegesell-
schaft darstellte.123 Wie schon erwähnt, fungierte die Ehre innerhalb
der aristokratischen Gesellschaftsordnung als eine informelle soziale
Kategorie, die die Menschen hauptsächlich nach ihrer Herkunft bzw.
Familienzugehörigkeit klassifizierte und deren dadurch erworbenen

1.

1.1.

1.1.1.

121 Vgl. Hoffmeyer- Zlotnik; Geis: Status-Prestige. Berufsklassifikation und Messung
des beruflichen Status/Prestige, S. 125.

122 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 31-32; Dinges:
Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 123.

123 Vgl. Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spätmittelalter,
S. 100.; Rogge: Ehrverletzungen und Entehrungen in Politischen Konflikten in
Spätmittelalterlichen Städten, S. 110.

III. Die äußere Ehre

49

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Rang legitimierte.124 Die damalige gesellschaftliche Hierarchie ist auf
die Statusehre zurückzuführen, die „die Gleichgestellten von den Tie-
ferstehenden differenzierte“.125 In diesem Sinne vermittelte die Ehre
die gesellschaftliche Ausgrenzung bestimmter Gruppen und war zu-
gleich die „Quelle der Solidarität“ derjenigen, die in ihrer Ehre sozial
gleich waren.126 Daher bezeichnet der Sozialwissenschaftler Christian
Giordano diese als „ein kognitives Instrument der sozialen Differen-
zierung.“127

Wie bereits erwähnt ist eines der wichtigsten Argumente für die
Obsoleszenz des Ehrbegriffs die These, dass die Ehre vor allem in der
Form der Statusehre die Bildung sozialer Schichten in der Gesellschaft
verschärft. Diese These ist in erster Linie auf die Geschichte des Ehr-
verständnisses in der Ständegesellschaft zurückzuführen. Allerdings ist
es eine Tatsache, dass in diesen Zeiten die Ehre der Person als ihr ge-
sellschaftliches Ansehen mit ihrem Stand einherging, der auch ihren
Status per se bestimmte. Ein wichtiges Detail soll an dieser Stelle be-
achtet werden: In der Ständeordnung ist eigentlich nicht die Ehre, son-
dern der Status angeboren. Die Ehre wiederum ist das an diesen Status
gebundene Privileg. Für eine Person, die keine adeligen Wurzeln hatte,
war es fast ausgeschlossen, einen ʹehrenhaftenʹ Status in der Gesell-
schaft zu erreichen, auch wenn sie die dafür erforderlichen Fähigkeiten
besaß. Diese Maxime galt bis zum Übergang vom 18. zum 19. Jahr-
hundert und fungierte trotz der gesetzlichen Regelungen als das Prin-
zip der gesellschaftlichen Existenz bestimmter Berufsgruppen.128

„Im bayerischen Gunzenhausen weigerte sich 1756 das Schneiderhand-
werk, einen Lehrjungen aufzunehmen, weil sein Großvater mütterlicher-
seits ein Schafmeister gewesen sei und sich mit gefallenem Vieh abgege-
ben habe. Selbst als die ansbachische Regierung die Einschreibung des
Lehrjungen erzwingen wollte, wehrte sich das Schneiderhandwerk erfolg-
reich. Erst als der Lehrjunge beim Kammergericht gegen die ʹgesetzwidri-

124 Vgl. Althoff: Composito. Wiederherstellung verletzter Ehre im Rahmen gütlicher
Konfliktbeendigung, S. 63.

125 Vgl. Berger: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 77.
126 Vgl. Berger: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 77.
127 Vgl. Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Überlagerungsmentalität und

Überlagerungsrationalität in mediterranen Gesellschaften, S. 357.
128 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 55.

Zweites Kapitel

50

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


geʹ Anordnung klagte, beugte sich die Zunft dem Urteil und nahm den
Lehrjungen auf.“129

Auch wenn das Prinzip der Chancengleichheit heute noch immer dis-
kutiert wird, können wir zumindest theoretisch davon ausgehen, dass
in einer modernen Gesellschaft eine solche Ausgrenzung, wie in dem
obigen Zitat dargelegt, im Detail nicht mehr stattfindet. Das, was wir
für eine moderne Gesellschaft exakt behaupten können, ist, dass der
Status weder angeboren noch unerreichbar für bestimmte Gruppen ist.
Es besteht keine Verbindung zwischen dem Status und der Herkunft,
so dass jeder Anspruch auf den sozialen Aufstieg hat.130 Die egalitäre
Gesellschaftsordnung hebt unmittelbar die Funktion des Ehrbegriffs
auf, die die strenge soziale Hierarchie begünstigt. Das heißt aber nicht,
dass auch die Statusehre durch diese Veränderung verschwindet. Sie
hängt noch immer von den Kriterien ab, die den sozialen Status des
modernen Menschen bestimmen. Das, was sich eventuell minimiert,
ist die Beschränkung der Statusehre auf die Herkunft bzw. den Stand.
Das Recht eines jeden, einen hohen sozialen Status zu erreichen, soll
auch zur Folge haben, dass jeder genauso berechtigt ist, die Statusehre
zu gewinnen. Die Funktion der Statusehre in der heutigen Zeit hat
gleichsam damit zu tun, inwiefern die moderne Gesellschaftsordnung
nach demokratischen Grundprinzipien gestaltet wird. Der Begriff Sta-
tusehre hängt daher von der gleichmäßigen Verteilung der Gerechtig-
keit und der Demokratie ab. Rawls bestimmt in seinem Werk „A
Theory of Justice“ das Grundrecht eines jeden auf die Freiheit und die
ökonomisch- sozialen Möglichkeiten, die den Interessen eines jeden
entsprechen, als zwei Grundprinzipien der Gerechtigkeit.131 Ein sol-
ches Gesellschaftssystem bildet auch die Grundlage, die für ein akzep-
tables Verständnis von Statusehre erforderlich ist. Dies soll auch als ein

129 Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frü-
hen Neuzeit, S. 20.

130 Es soll aber auch nicht außer Betracht gelassen werden, dass die Nebenfaktoren
wie die ökonomische Lage oder das soziale Milieu der Person bei dem sozialen
Aufstieg große Rollen spielen. Leider haben heute viele Menschen nicht aus-
nahmslos die Möglichkeit, einen angesehenen Status in der Gesellschaft zu erwer-
ben, auch wenn es die demokratische Ordnung der modernen Gesellschaften dies
beispielsweise durch die Gesetze fördert. Daher bleibt diese Behauptung teilweise
nur auf theoretischer Ebene.

131 Vgl. Rawls: A Theory of Justice, S. 60.

III. Die äußere Ehre

51

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Argument gegen die These gelten, dass die Ehre umgekehrt in der
Form des Status zur gesellschaftlichen Hierarchie führt. In diesem Zu-
sammenhang soll zunächst die moderne Definition des Status und
dessen Verbindung mit der Ehre verstanden werden.

Status in der Gegenwart

Es fällt einerseits schwer, die genauen Grenzen des Status in einer mo-
dernen Gesellschaft zu bestimmen und ihn dadurch zu definieren.
Denn die Parameter der sozialen Struktur in der modernen Gesell-
schaft sind relativ variabel, so dass man den Status nicht bloß auf be-
stimmte Merkmale des Menschen (bspw. Herkunft, Familienstand, Ge-
schlecht usw.) begrenzen kann. Andererseits wird in der Soziologie
von einigen Indikatoren geredet, die in dieser sozialen Struktur her-
vortreten und als die Merkmale des Status gekennzeichnet werden. In
den modernen Gesellschaften werden ˈBerufˈ, ˈBildungˈ und ˈEinkom-
menˈ als die Indikatoren des sozialen Status betrachtet.132 Wenn heute
von Ehre gesprochen wird, die mit dem sozialen Status verbunden ist,
dann muss sie zu diesen drei Elementen in einem bestimmten Verhält-
nis stehen. Es muss beachtet werden, dass aktuell auf diese Elemente
Wert gelegt wird. Einen Beruf, ein abgeschlossenes Studium oder ein
gutes Einkommen vorweisen zu können, beeinflusst die gesellschaftli-
che Betrachtung einer Person positiv. Das, was wir als die Folge dieses
Einflusses beobachten können, ist, dass die Person, die diese Voraus-
setzungen erfüllt, Anerkennung erhält. Nach der Internationalen Stan-
dardklassifikation der Berufe der Internationalen Arbeitsorganisation
bringen folgende Berufe mehr Prestige mit sich: Ärzte, Universitäts-
und Hochschullehrer und verwandte Lehrkräfte der oberen Bildungs-
ebene, Richter, Rechtsvertreter, Physiker und Astronomen, Führungs-
kräfte in der Privatwirtschaft, Architekten und Städteplaner, Apothe-

1.1.2.

132 Vgl. Kreckel: Politische Soziologie der sozialen Ungleichheit, S. 95; Hoffmeyer-
Zlotnik; Geis: Status-Prestige. Berufsklassifikation und Messung des beruflichen
Status/Prestige, S. 125. Es gibt auch andere Indikatoren wie den Familienstand
oder das Alter. Es ist aber zu behaupten, dass sich diese nicht direkt auf die Statu-
sehre beziehen. Deshalb lässt sich die Bedeutung des Begriffs Status auf diese drei
Elemente begrenzen.

Zweites Kapitel

52

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ker, Mathematiker, Bauingenieure, Offiziere.133 Bei einem Blick auf
diese Berufe ist auffällig, dass sie fast ausnahmslos [1] einen Hoch-
schulabschluss benötigen und man sie meistens mit [2] einem guten
Einkommen verbinden kann. Insofern sollen die erwähnten drei Ele-
mente des sozialen Status als zwei Formen des Eigentums betrachtet
werden: das geistige Eigentum und das materielle Eigentum. Danach
scheint die These bezüglich des Verhältnisses zwischen dem Status
und der Ehre als das gute Ansehen in der Gesellschaft zu stimmen.
Wie am Anfang bereits erörtert besteht die Statusehre darin, bestimm-
te achtenswerte Merkmale zu besitzen, die eine Person höher stellen als
andere. Man kann behaupten, dass dies als eine Art ˈÜberlegenheitˈ an-
zusehen ist. Das bedeutet nicht, dass der Status das Recht verleiht, pri-
vilegierter behandelt zu werden als andere. Diese Überlegenheit be-
deutet, dass man mithilfe seines geistigen und/oder materiellen Eigen-
tums die Befähigung erlangt, ein Mitsprache- und Entscheidungsrecht
auf gesellschaftlicher Ebene innezuhaben. Diese Überlegenheit lässt
sich beispielsweise an der Durchsetzungskraft innerhalb einer Gruppe
oder Gesellschaft erkennen, die sich als eine Machtinstitution erweist.
Die Führer sozialer Gruppierungen sind meist diejenigen, die über
mehr Wissen verfügen als andere oder die Gruppe durch ihr materiel-
les Vermögen unterstützen können.134 Dieses enge Verhältnis zwischen
Status und Macht ist seit der klassischen Antike präsent, obwohl der
Status früher auf einer anderen kategorischen Ebene gestaltet wurde
als in der Moderne. In der Polis der klassischen Antike hatten beson-
ders die Männer, die wegen ihres sozialen Status hohe Ehre besaßen,
an der politischen Macht Anteil, wirkten bei juristischen Verfahren
mit.135 In der Frühen Neuzeit Europas wurden die Begriffe ʹehrlichʹ

133 Die eigentliche Liste der Berufe mit Prestige wird als eine „Prestigeskala“ hierar-
chisch erstellt. Hier wird diese hierarchische Skala nicht berücksichtigt und die
Berufe, die in der Liste stehen, zusammengefasst (Vgl. Hoffmeyer-Zlotnik; Geis:
Status-Prestige. Berufsklassifikation und Messung des beruflichen Status/Prestige,
S. 138.). Es gibt auch andere Tätigkeiten, die in der Liste der Internationalen Ar-
beitsorganisation nicht vorkommen aber genauso wie die genannten Berufe zum
guten Ansehen führen können, bspw. Geistliche.

134 Beispielsweise gewinnen Unternehmen, die sich in Bereichen Bildung, Sport oder
Kunst durch Spenden engagieren, gesellschaftliches Ansehen.

135 Vgl. Brüggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhältnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 143.

III. Die äußere Ehre

53

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


und ʹunehrlichʹ nicht direkt als die moralischen oder sittlichen Prinzi-
pien verwendet, sondern fungierten als „eine sozial-mentale Katego-
rie“, die vor allem mit dem Berufsstand verbunden war.136 Zu einer be-
stimmten Berufsgruppe zu gehören, war zugleich ein Garant für ehr-
volles Ansehen.

Diese Beispiele aus der Geschichte bieten eine theoretische Grund-
lage für das Verständnis von der Wechselbeziehung zwischen Status
und Macht. Unter aktuellen Gesichtspunkten jedoch hat sich in der
Definition von Status viel verändert. Statusehre erscheint nicht mehr
als ein angeborenes Privileg, sondern als etwas, das durch das Erwer-
ben einer bestimmten differenzierenden ˈQualitätˈ gewonnen wird. An
dieser Stelle stellt sich eine wichtige Frage: Hat jeder, der diese Qualität
erworben hat bzw. einen auf die beschriebene Weise erworbenen Sta-
tus besitzt, gleichzeitig auch die Statusehre inne? Genauer gefragt, wird
man wegen seines Status immer und unbedingt respektiert?

Respekt in Bezug auf Status

Im obigen Abschnitt wurde erwähnt, dass der Respekt verschiedene
Motive haben kann. Der Respekt, der mit dem Status zusammenhängt,
unterscheidet sich von dem, der einer Person aufgrund ihrer speziellen
Fähigkeiten oder ihrer tugendhaften Haltung entgegengebracht wird.
Er unterscheidet sich auch von dem Respekt, auf den jeder Mensch
aufgrund seines Menschseins Anspruch hat. Das Wichtige bei der Re-
spektsform, die die Statusehre betrifft, ist, dass sie sich nicht direkt auf
die Person selbst bezieht, sondern auf das, über das die Person verfügt.
Wir müssen die Person, die durch mindestens eines der oben genann-
ten Elemente charakterisiert werden kann, nicht unbedingt persönlich
kennen, um sie zu respektieren. Es geht hier um die Annahme, dass sie
etwas besitzt, das Respekt verdient. Wenn man erfährt, dass eine Zu-
fallsbekanntschaft als Arzt, Wissenschaftler oder Lehrer praktiziert,
beeinflusst das die Einstellung zu ihr. Ein Richter flößt Respekt und
Achtung ein, auch wenn man nicht persönlich mit ihm bekannt ist.
Man achtet diese Personen, weil sie Positionen einnehmen (das Rich-

1.1.3.

136 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 21.

Zweites Kapitel

54

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


teramt, das Lehramt, einen Lehrstuhl usw.), die man [1] anerkennt
und die [2] die genannten Respektsformen voraussetzen. Sie zeichnen
sich also durch etwas aus, durch das sie ein höheres Ansehen erhal-
ten.137 Der Person, die einen Status erlangt, wird deshalb Ehre zuteil,
weil diesem Status ein Wert zugeschrieben wird. Es folgt aus diesem
Gedankengang, dass die Statusehre nicht in erster Linie auf dem per-
sönlichen Respekt, sondern auf der gesellschaftlichen Anerkennung
einer Position beruht.

Sessions betont diesen Aspekt der Statusehre in seinem Buch „Ho-
nor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence“. Er
nennt die Statusehre positional honor und unterteilt sie in achievement
und status honor.138 Seine These für beide Aspekte dieser Form der äu-
ßeren Ehre ist, dass sie eigentlich ohne die Achtung sowie den Respekt
der Anderen existiert. „[B]oth aspects (achievement or status) are in-
dependent of notice or applause by others”.139 Man sei nicht unbedingt
auf die gesellschaftliche Achtung angewiesen, um diese Ehre zu besit-
zen. Solange man eine achtenswerte Leistung erbringt oder einen be-
sonderen Status besitzt, könnten wir annehmen, dass man per se die
Statusehre einnimmt, weil diese an sich einen bestimmten Wert besitzt.
Sessions hat zwar ein treffendes und umfassendes Statement über die
Ehre entworfen. Jedoch scheint seine These bezüglich der Statusehre
aus zwei Sichten problematisch zu sein. Das erste Problem betrifft sei-
ne Konzeption. Die zwei Aspekte vom Begriff positional honor (achie-
vement und status) sollten eher als zwei verschiedene Formen der äu-
ßeren Ehre kategorisiert werden. Hier liegt das Entscheidende darin,
auf welchem Motiv der Respekt beruht, der einer der Maßstäbe der äu-

137 Das heißt nicht, dass die Person, die keinem dieser Berufsstände unterliegt, keine
höhere Bildung oder ein hohes Einkommen vorweisen kann, weniger Respekt
verdient. Das heißt nur, dass eine solche Person die Motive des Respekts, der auf
dem Status beruht, nicht besitzt und sie somit nicht für diese Statusform respek-
tiert und geachtet wird. Dieser Umstand schließt die Möglichkeit nicht aus, eine
andere Form der äußeren Ehre zu besitzen. Kurz: Jemand, der die Elemente des
Status nicht besitzt, gilt nicht unbedingt als ehrlos. Da der Respekt verschiedene
Motive hat, kann sich äußere Ehre in diesen Fällen auch durch anderes begrün-
den.

138 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 17.

139 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 17-18.

III. Die äußere Ehre

55

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ßeren Ehre ist. Der Respekt, den beispielsweise eine prominente Per-
son des öffentlichen Lebens genießt, ist nicht mit dem zu vergleichen,
der jemandem aufgrund seines Status unmittelbar erwiesen wird. Für
diese Form der Ehre im Sinne von positional honor als achievement
bringt er die folgenden Beispiele:

“[W]inning some actual competition (the Tour de France); completing a
difficult and valued task better than other (Mozart); doing something ex-
traordinary for the first time (Neil Armstrong, Eduard Hillary); display-
ing some particular excellence (Mother Teresa, Michael Jordan)…”140

Bei diesen Beispielen handelt es sich vorrangig um Situationen, in de-
nen man Bewunderung und Faszination auslöst, weil man über eine
spezielle Fähigkeit verfügt. Diese Art der äußeren Ehre soll im folgen-
den Abschnitt diskutiert werden. Dagegen steht bei der Statusehre die
Anerkennung einer Position im Vordergrund, dank derer man in ers-
ter Linie anerkannt und infolgedessen respektiert wird.

Das zweite Problem liegt darin, dass Sessions die öffentliche Mei-
nung aus dem Konzept der äußeren Ehre eliminiert, indem er behaup-
tet, dass die Statusehre unabhängig von der Achtung der Anderen er-
worben werden könne. Die Statusehre als eine Form der äußeren Ehre
betrifft unmittelbar die soziale Person bzw. die Auffassung anderer von
unserer gesellschaftlichen Stellung. Wenn wir diese nicht berücksichti-
gen, dann können wir die Beziehung zwischen der Ehre und der Au-
ßenwelt nicht nachvollziehen. Denn die äußere Ehre zu erlangen, ist
ein sozial konstruierter Prozess und die öffentliche Meinung ist einer
der wichtigsten Bestandteile dieses Prozesses. Insofern spielen die Be-
griffe Respekt und Achtung eine zentrale Rolle im Konzept der äuße-
ren Ehre. Sie dienen als die entscheidenden Maßstäbe, die uns zeigen,
ob der Person in der Gesellschaft ein Wert zugesprochen wird.

Fakt ist, dass die Statusehre in erster Linie dem Wert entspringt,
der dem Status als eine Position zugeschrieben wird. Und daher
scheint es angebracht, dass die Statusehre von der Anerkennung des
Status selbst abhängt. Dennoch sollte auch eingeräumt werden, dass
nicht jeder, der einen Status erlangt, unbedingt an Statusehre gewinnt.
Daraus folgt, dass die Statusehre auch anderen Kriterien unterliegt, au-

140 Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S. 17.

Zweites Kapitel

56

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ßer dem Status selbst. Da die Gewinnung der Statusehre ein sozialer
Prozess ist, können wir den Besitz eines Status als die erste Stufe bzw.
die erste Voraussetzung der Statusehre betrachten. Die nächste Stufe
beinhaltet den Umstand, inwiefern man in der Lage ist, sein materiel-
les Besitztum in symbolisches Gut umwandeln zu lassen. Denn die äu-
ßere Ehre ist vor allem ein symbolischer Wert, der sich im gesellschaft-
lichen Respekt manifestiert.

Pierre Bourdieu hat diesen symbolischen Wert der Ehre sehr aus-
führlich und exakt dargelegt. Nach der Ansicht Bourdieus ist die Ehre
dem „symbolischen Kapital“ des Menschen unterzuordnen, das auch
als Prestige, Bekanntheit, Ruhm, guter Ruf, Ansehen usw. verstanden
werden kann.141 Das symbolische Kapital dient als eine Art Kredit,
durch den man ohne konkrete Aufwände vieles erreichen kann.142 Der
ˈEhrenmannˈ kann mit seinem Namen viel kaufen und sogar bestimm-
te Normen oder Einstellungen geltend machen.143 Bourdieu hält die
Akkumulation des ökonomischen und kulturellen Kapitals (diese wer-
den in der vorliegenden Arbeit als geistiges und materielles Eigentum
bezeichnet) sogar für identisch mit dem symbolischen Kapital.144

Denn das erstere könne sich in das letztere umwandeln, und umge-
kehrt.

Die Möglichkeit dieser Umwandlung bildet die zweite Stufe der
Statusehre. Es handelt sich dabei darum, ob man andere davon über-
zeugen kann, den Wert, den man durch den Status gewinnt, tatsäch-
lich verdient zu haben. Wenn dies gelingt, kann der Status in einen
symbolischen Wert umgewandelt werden. Dieser Wert wird durch die
Achtung und den Respekt in der Umwelt symbolisch bestätigt. Denn
der Respekt der Mitmenschen ist die Ausdrucksform, welche diese
Überzeugung veranschaulicht. Die Frage, ob jeder, der einen bestimm-
ten hohen Status hat, genauso auch die Statusehre besitzt, kann somit
mit „Nein“ beantwortet werden.

141 Vgl. Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,
S. 456; Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 121.

142 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 122.
143 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft. S. 122.
144 Vgl. Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,

S. 456.

III. Die äußere Ehre

57

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Eingangs wurde angemerkt, dass der Status eine Person über ande-
re erhebt. Diese Überlegenheit ist aber nur dadurch möglich, dass sie
von der Außenwelt auch als solche wahrgenommen und bewertet wird.
Die Erwägung Hobbes´ scheint an dieser Stelle erwähnenswert. Er gibt
an, dass wir Überlegenheit und Macht einer Person anerkennen, in-
dem wir sie ehren.145 Hobbes beschränkt das Verlangen nach der Ehre
auf das pure Interesse an der Macht. Diese Ansicht wird vor allem aus
dem Grund kritisiert, weil der Ehrbegriff dadurch nicht zu unterschei-
den sei von Eitelkeit und Egoismus.146 Hingegen liefert Hobbes uns
auch einen entscheidenden Hinweis bezüglich des Konzepts der äuße-
ren Ehre. Sicherlich liefern wir durch Ehrung unsere Bestätigung, dass
jemand Achtung und daher eine besondere Stellung in der Gesellschaft
verdient. Jemanden zu ehren heißt, ihm auf unterschiedliche Weise zu
vermitteln, dass er die Position verdient, die ihn höher stellt als andere.
Es gibt verschiedene Formen der Ehrungen. Wir ehren einen Schrift-
steller, indem wir ihn mit einem Literaturpreis auszeichnen. Einem
Akademiker die Lehrbefugnis zu erteilen, der Opfer eines Krieges bzw.
einer Katastrophe mit einer Schweigeminute zu gedenken, können
ebenfalls als Formen der Ehrbekundung angesehen werden. Das Ehren,
auf welches Hobbes hinweist, ist aber grundsätzlich etwas, was dem
Menschen de facto Macht verleiht.

Der verdiente Respekt in Bezug auf Status

Stephan Darwall ist einer der Philosophen, der mit Nachdruck darauf
hinweist, dass die Ehre auf gesellschaftlichem Respekt gründet. Er ver-
wendet die Bezeichnung honor respect, mit der er grundsätzlich die
Statusehre meint. Nach Darwall bedeutet honor respect, dass wir je-
manden für seinen Status respektieren bzw. ihn in seiner Rolle aner-
kennen.147 Während er die Bedeutung des Respekts im Konzept der
Ehre betont, macht er darauf aufmerksam, dass nicht nur die Statuseh-
re, sondern auch der Status selbst durch den Respekt konstituiert wird.

1.1.4.

145 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 73.
146 Vgl. Olsthoorn: Honor, Face and Reputation in Political Theory, S. 477.
147 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,

S. 17.

Zweites Kapitel

58

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


“Respecting or honoring someone in this sense is […] allowing him to
play the role he is attempting to play by playing along with him or by bes-
towing on him a higher status or role, that is, an honor.”148

Nach Darwall erlauben wir es einer Person, eine Rolle zu spielen, in-
dem wir sie respektieren. Diese Überlegung Darwalls überschneidet
sich mit der oben genannten These von Hobbes. Denn wir manifestie-
ren durch unseren Respekt, dass die entsprechende Person Merkmale
besitzt, die sie höher stellen. Und dadurch bestätigen wir, dass sie aus
diesem Grund für die Stellung geeignet ist, auf die wir einen besonde-
ren Wert legen. Der Respekt gegenüber der Person mit hohem Status
impliziert zudem eine weitere Botschaft: Wir verpflichten sie, die Ver-
antwortung für diese Stellung zu übernehmen, weil wir annehmen,
dass sie dank ihrer Eigentümer, sei es Wissen oder materielles Eigen-
tum, in der Lage ist, Sachverhalte und Umstände prägen zu können. Es
ist augenscheinlich, dass der entscheidende Aspekt der Statusehre in
diesem Sachverhalt liegt. Während wir das Urteil eines Richters re-
spektieren, gehen wir davon aus, dass er ein gerechtes Urteil fällt.
Wenn sich ein Arzt bei der Behandlung eines Patienten für einen chir-
urgischen Eingriff entscheidet, akzeptieren wir das, da wir seinem
Wissen vertrauen und ihn deshalb respektieren. Wir gehen nicht auto-
matisch davon aus, dass ein Arzt eine falsche Diagnose stellt, wodurch
er seine Statusehre verlöre. Letzteres würde dazu führen, dass wir an
seiner Befähigung für diesen Beruf oder seinem Verantwortungsbe-
wusstsein zweifeln und der Respekt ihm gegenüber verloren geht.

Ein anderer Gesichtspunkt, der bezüglich der Statusehre große Be-
deutung einnimmt, ist der, auf welche Weise man den Status erlangt.
Jemand, der nicht geeignet für eine besondere Position in der Gesell-
schaft ist, kann diese trotz mangelnder Kompetenz erreichen. Als
ˈGünstlingˈ eines einflussreichen Menschen eine berufliche Position
einnehmen zu können ist nur ein Beispiel dafür, wie komplex die Fak-
toren sind, die die Statusehre bestimmen können. Unter genannten
Umständen wäre es nicht gerechtfertigt, für einen Verdienst oder eine
Stellung respektiert zu werden. Dass solche Fälle die Statusehre einer
Person zerstören, hängt aber grundsätzlich davon ab, ob sie überführt

148 Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S. 79.

III. Die äußere Ehre

59

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


werden können, oder nicht. Geschieht dies nicht, kann die betreffende
Person ihre Statusehre bewahren. Ob jemand seinem Status wirklich
gerecht wird, kann nicht immer überprüft werden. In dieser Hinsicht
können wir also nicht immer genau wissen, ob jemand seine Statuseh-
re bzw. Respekt verdient. Das kann als Handicap der äußeren Ehre gel-
ten, das wir ohne die Rücksichtnahme auf die innere Ehre nicht über-
winden können. Da der Begriff der inneren Ehre im zweiten Abschnitt
ausführlich dargelegt werden soll, wird diese Problematik der äußeren
Ehre zunächst einmal nicht näher betrachtet.

Genauso wie die Erlangung der Statusehre ist auch deren Bewah-
rung von großer Bedeutung, die vor allem die Aufgabe der Person
selbst ist. Die Statusehre zu bewahren, ist in erster Linie vom Umgang
mit ˈÜberlegenheitˈ und ˈMachtˈ abhängig. Denn man kann seine
Macht, die man mit der eigenen Bemühung erreicht und deshalb auch
verdient, für seine eigenen Interessen missbrauchen. Dies gilt sowohl
für das geistige als auch materielle Eigentum einer Person. Genauso
wie die Ehre selbst hat deren Verletzung auch verschiedene Formen.
Und ein Missbrauch der Macht gilt ohne Zweifel als Ehrverletzung, die
durch die Person selbst zu verantworten ist.

“What is honor without merit? And what can be called true merit
but that which makes a person be a good man as well as a great
man?”149 Damit wir die Statusehre als etwas annehmen können, was
auch einen ethischen Wert hat, soll sie den Prinzipien der Ethik nicht
widersprechen. Daniel Defoe macht in vorliegendem Aphorismus ge-
nau auf diesen Aspekt aufmerksam. Die Macht, die gegen die Ethik
verstößt, stellt die Person nicht höher, sondern degradiert ihren Wert.
In dieser Hinsicht kann auch der Status keine Bedeutung haben, ge-
schweige denn zu gesellschaftlichem Ansehen führen.

In Bezug auf das Geschilderte ist zu behaupten, dass der Status in
einem deckungsgleichen Verhältnis mit der äußeren Ehre steht. Der
Status, der unmittelbar zu gutem Ruf bzw. einem positiven gesell-
schaftlichen Ansehen führt, unterliegt jedoch bestimmten Bedingun-
gen. Diese bestehen darin, dass der Status durch eine respektable Ei-
genleistung erlangt wird und die Macht, die diesem entspringt, nicht
zu egozentrischen Zwecken ausgenutzt wird.

149 Defoe: The Instability of Human Glory, S. 141.

Zweites Kapitel

60

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Spezielle Fähigkeiten

Die Arten von Fähigkeit

Dass etwas als eine Form der äußeren Ehre bezeichnet werden kann,
hängt hauptsächlich damit zusammen, ob es in einem Verhältnis mit
der gesellschaftlichen Achtung bzw. dem Respekt steht. Diese elemen-
tare Logik der äußeren Ehre impliziert auch die Situation, dass eine
Person durch eine spezielle Fähigkeit eine besondere Achtung in ihrer
Umwelt genießt. Es soll zunächst klar gestellt werden, was mit der Fä-
higkeit gemeint ist, wenn das gesellschaftliche Ansehen als eine Form
der äußeren Ehre auch auf dieser beruhen kann. Fähigkeit heißt, etwas
schaffen zu können, etwas geschickter, schneller, besser zu machen als
andere. Insofern besteht ein breites Spektrum von Fähigkeiten. Wir
können von der Geschicklichkeit eines Kleinkriminellen reden, der
seine „Tätigkeit“ mit großer Sorgfalt ausübt, so dass er durch seine
Schlauheit besticht. In der Tat geht es hier um eine spezielle Fähigkeit,
zu der wir, wenn auch schockiert, ironisch „Respekt!“ sagen können.
Jemand, der großes Geschick im Lügen aufweist, kann durch dieses
„Talent“ und die „Kreativität“, die sich dahinter verbirgt, verblüffen.150

Der fiktive Charakter Hannibal Lecter von Thomas Harris hat Lesern
und Zuschauern zweifellos imponiert. Die US-amerikanische Krimise-
rie „Dexter“, in der ein gleichnamiger Serienmörder spielt, scharte eine
immense Fangruppe um sich, die von den „meisterhaften“ Morden des
Hauptcharakters sehr „beeindruckt“ war. Es wirkt beinahe absurd, von
schwerst kriminellen Taten beeindruckt zu werden. Das Interesse, das
beispielsweise ein Serienmörder erweckt, beruht aber jenseits der Bru-
talität seiner Tat, auch darauf, wie geschickt er seine Morde plant und
wie nüchtern er diese verübt. Auch wenn wir uns dessen bewusst sind,
dass wir solche Personen im wahren Leben niemals achten bzw. re-
spektieren können, rufen ihre „Fähigkeiten“ in uns eine Mischung aus
Abscheu und Erstaunen hervor, die sich in eben diesem Interesse nie-
derschlägt. Hier besteht eine Situation, in der etwas, was wir sogar als
„Fähigkeit“ bezeichnen, nicht zu Achtung, sondern zu Verachtung
einer Person führt.

1.2.

1.2.1.

150 Wir nennen jemanden Lügner, dessen Lüge aufgedeckt wird. Die „guten“ Lügner
werden aber oftmals gar nicht erst erkannt, weil sie zu geschickt vorgehen.

III. Die äußere Ehre

61

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Denken wir hingegen an Aristoteles, Michelangelo, Dostojewski,
Stephen Hawking, Alfred Hitchcock, Jimi Hendrix, Pelé u.a., so bewer-
ten wir den Begriff ʹFähigkeitʹ völlig anders. Hier ist er angereichert
mit den Definitionen von Geschicklichkeit, Kreativität, Intelligenz.
Diese Personen begeistern uns und daher achten wir sowohl ihre Fä-
higkeiten als auch ihren Charakter.

Die drei Faktoren von Fähigkeit als Bedingung der äußeren Ehre

Es müssen also zwei verschiedene Arten der Fähigkeit betrachtet wer-
den: Die eine ruft Abscheu und Verachtung hervor, während die ande-
re Begeisterung und Achtung einflößt. Erstere wird zu „bösen“ Zwe-
cken instrumentalisiert, schadet anderen, zerstört einen vorhandenen
Wert und verstößt somit gegen eine Norm oder schafft einen Unwert,
während letztere anderen nutzt und aus einem Wert entsteht bzw.
einen vorhandenen Wert manifestiert oder einen neuen Wert schafft.
Dass wir Personen, die besondere Fähigkeiten besitzen, achten und sie
dadurch gesellschaftliches Ansehen gewinnen, hängt daher von drei
wichtigen Faktoren ab: [1] Ob ihre Fähigkeit auch für andere nützlich
ist, [2] inwiefern aus ihr etwas geschaffen wird, was unserem Verständ-
nis vom Wert entspricht und [3] ob sie in dieser Hinsicht eine neue
und akzeptable Perspektive bietet. Insofern bezieht sich der Wert, der
einer Person zugesprochen wird, in dieser Form der äußeren Ehre [1]
auf die Fähigkeit selbst, solange wir andere begeistern können, und [2]
den Bereich, innerhalb dessen sie wirkt. Unter der speziellen Fähigkeit
einer Person, die uns begeistert und dadurch ihr gesellschaftliches An-
sehen definiert und stärkt, ist wissenschaftliches, philosophisches,
künstlerisches, musikalisches oder sportliches Können und Schaffen
zu verstehen. Schauen wir näher auf die Fähigkeiten, die wir als wert-
voll betrachten und achten. Dadurch kann es sich auch herausstellen,
wie das Verhältnis zwischen der speziellen Fähigkeit und der äußeren
Ehre entsteht.

Nützlichkeit

Der gesellschaftliche Nutzen einer Fähigkeit lässt sich gut an Beispie-
len aus dem wissenschaftlichen Bereich belegen. Wissenschaftliche Er-

1.2.2.

a

Zweites Kapitel

62

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


findungen oder Entdeckungen helfen dabei, das Leben im praktischen
Sinne zu erleichtern. Die Gedankenwelt eines Philosophen beispiels-
weise nützt der intellektuellen Errungenschaft der Menschheit, weil sie
uns zum Nachdenken darüber anregt, was die Möglichkeit der Er-
kenntnis ist, warum wir etwas „gut“ oder „böse“ nennen, was die Ge-
rechtigkeit oder das Gewissen ist, ob wir Menschen uns selbst Freiheit
beimessen können usw. Das literarische Schaffen wiederum fungiert
nicht nur als bloße rhetorische Schilderung der Welt auf eine poetische
oder ästhetische Weise, sondern gestaltet sich auch als ein ˈFenster zur
Realitätˈ. Fähigkeiten, die anderen nützen, können noch durch unzäh-
lige Beispiele erweitert werden.

Darstellung eines vorhandenen Werts

Wie bereits angemerkt, gestaltet sich der zweite Faktor der äußeren
Ehre, die auf speziellen Fähigkeiten beruht, dadurch, dass die Fähigkeit
unserem Verständnis vom Wert entspricht bzw. einen Wert äußert. An
dieser Stelle ist der Begriff ˈWertˈ der Ausdruck dessen, was wir für
schön, ästhetisch und gut erachten. Wittgenstein betont in seinem
„Vortrag über Ethik“, dass unser Verständnis vom Ästhetischen oder
Schönen eins mit dem vom Guten sei.151 Diese Theorie soll hier über-
nommen werden. Denn wenn wir bspw. einen Künstler aufgrund sei-
ner künstlerischen Fähigkeit achten, bezieht sich unsere Achtung
hauptsächlich auf die Schönheit seines Werks. Weil wir es schön fin-
den, fassen wir sein Schaffen zugleich als etwas Gutes auf. Überdies ist
es nicht immer möglich, etwas für gut zu erachten, was für unsere Be-
griffe nicht von Wert ist.

Werterschaffung

Dass man durch seine Fähigkeiten einen neuen Wert schaffen kann,
gilt als der dritte Faktor. Ein komponiertes Lied, ein Gemälde, das der
inneren Welt eines Malers entsprungen ist, sind Werte, die große Ach-
tung verdienen. Es gibt aber in diesem Zusammenhang einen noch
wichtigeren Aspekt. Denken wir darüberhinaus an die Produkte von

b

c

151 Wittgenstein: Vortrag über Ethik und andere kleine Schriften, S. 10-19.

III. Die äußere Ehre

63

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Philosophen, Autoren, Regisseuren usw., dann geben sie nicht nur das
wieder, was wir als ein Wert betrachten, sondern schaffen auch neue
Werte, die uns bzw. unser Verständnis vom Guten und Bösen sowie
vom Schönen und Hässlichen prägen. Welche Erfolge beispielsweise
ein Schriftsteller erlangen kann, beschreibt Dülmen folgendermaßen:

„Die Entkriminalisierung des Selbstmordes steht […] zweifellos im Zu-
sammenhang mit der zu Ende des 18. Jahrhunderts erfolgten öffentlichen
Diskussion um den Selbstmord, die ein breites Verständnis für die ehe-
mals entehrende Untat schuf. Der „Werther“ von Goethe wurde europa-
weit gelesen. Hier ging es nicht um den Verruf und die Ruchlosigkeit des
Selbstmords, sondern um Mitleid und Verständnis, um die Rechtferti-
gung einer solchen Tat als eines autonomen Aktes eines Menschen, der
aber insgesamt für unrecht gehalten wurde.“152

Als Goethe mit „Die Leiden des jungen Werthers“ die Betrachtung des
Selbstmordes in Frage und damit zur Disposition gestellt hat, ob die
Selbsttötung wirklich etwas Böses ist, hat er sich vor allem mit den
Werten seiner Gesellschaft kritisch auseinandergesetzt und auf eine
neue Perspektive hingewiesen, die ein neues gesellschaftliches Be-
wusstsein in einem sensiblen Thema schaffen konnte. Es müssen aber
nicht unbedingt immer neue gesellschaftliche oder ideologische Bewe-
gungen gegründet werden. Die Hauptsache ist, dass die Fähigkeit „gu-
te“ Zwecke vermittelt und dadurch etwas Wertvolles schafft. Damit
eine Fähigkeit sich in gesellschaftliches Ansehen verwandeln kann, soll
sie sowohl etwas Schönes schaffen als auch auf das Böse hinweisen.
Bezüglich dieses Aspektes soll die künstlerische Haltung Picassos er-
wähnt werden. Mit dem Bild „Guernica“, in dem Picasso das Bombar-
dement der spanischen Stadt Guernica durch die „Legion Condor“
schildert, unterstrich er einerseits die Entsetzlichkeit des Krieges und
hielt andererseits den Verantwortlichen einen Spiegel vor. Die folgende
Anekdote erscheint an dieser Stelle von großer Bedeutung:

„Auf dem riesigen, acht Meter langen Schwarz-Weiß-Gemälde sind in der
abstrakten, aber alles andere als abstrakt auf uns wirkenden Malerei Pi-
cassos die Folgen zu sehen: sterbende Männer und Frauen, flehende Kin-
der, in den Flammen versinkende Tiere. […] Nachdem die Nazis Paris
drei Jahre später besetzt hatten, besuchte ein deutscher Offizier Picassos

152 Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frü-
hen Neuzeit, S. 90.

Zweites Kapitel

64

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Atelier in der Rue des Grands-Augustins, wo eine kleinere Reproduktion
von ʹGuernicaʹ zwischen den Staffeleien stand. Der Besucher sprach den
Maler an, und es kam zu diesem Dialog: Der deutsche Soldat fragte: ʹUnd
das haben Sie gemacht?ʹ – ʹNeinʹ, antwortete Picasso, ʹSie!ʹ.“153

Ein Künstler kann vielleicht mit seiner Fähigkeit nicht die Welt ändern,
aber zumindest den dafür erforderlichen ersten Anstoß geben, der
nicht nur Fähigkeit, sondern auch Mut benötigt. Wir bewundern und
respektieren die künstlerische Fähigkeit einer Person nicht nur deswe-
gen, weil sie etwas völlig Neues schafft, aufklärt oder sichtbar macht,
sondern auch die Tatsache, dass es Courage bedarf, um mit einer Fä-
higkeit die Unterscheidung von Gut und Böse zu verdeutlichen.

Alle drei genannten Faktoren spezieller Fähigkeiten in Verbindung
mit gesellschaftlichem Ansehen stehen in einem engen Verhältnis mit-
einander. Denn je nützlicher eine Fähigkeit ist, desto größerer Wert
wird darauf gelegt. Und je wertvoller etwas ist, desto größere Achtung
verdient es. Die Nützlichkeit der speziellen Fähigkeit soll hierbei nicht
aus einer rein pragmatischen Sicht betrachtet werden. Die Theorie von
Adam Smith über die ethischen Gefühle des Menschen und die Nütz-
lichkeit als Einfluss auf unser Verständnis von der Schönheit ist an die-
ser Stelle bedeutend.154 Zwar redet Smith vor allem von der Bequem-
lichkeit der Dinge, die ihnen ihre Schönheit verleihen würden, und
dem Vergnügen, an das uns diese Dinge erinnerten. Seine These kann
aber auch auf die Nützlichkeit der Fähigkeiten übertragen werden.
Denn etwas, was die Interessen anderer anspricht, findet in erster Linie
Achtung und Anerkennung.

Bekanntheit und Ruhm

Ein weiterer Aspekt, der hier erwähnt werden soll, ist der, dass eine
spezielle Fähigkeit bekannt werden soll, damit sie die äußere Ehre
einer Person bedingen kann. Natürlich sind solche Fähigkeiten, die
den oben gennannten Faktoren entsprechen, bedeutende Werte an sich,

1.2.3.

153 Ustinov: Achtung! Vorurteile, S. 13.
154 Smith bezieht sich in dieser Theorie auf Hume, der diese noch vor Smith an-

brachte. (Vgl. Hume: Enquiry Concerning the Principles of Moral. Section V.
„Why utility pleases“, Part I.), (Vgl. Smith: Theorie der ethischen Gefühle,
S. 287.).

III. Die äußere Ehre

65

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


so dass sie auch unabhängig davon, ob sie bekannt bzw. erkannt wer-
den, Ehre ausmachen können. Dass diese Formen der Fähigkeiten ein
Wert an sich sind und daher auch ohne die Achtung anderer Men-
schen als die äußere Ehre angenommen werden sollen, betont Sessions,
wobei er diese Art der Ehre recognition honor nennt.155 Wie im obigen
Abschnitt (der Status als die äußere Ehre) mehrfach erwähnt wurde, ist
es ein wichtiger Aspekt der äußeren Ehre, auf die Meinung anderer an-
gewiesen zu sein (siehe den zweiten Aspekt der äußeren Ehre). In die-
sem Sinne scheint nicht ausreichend, nur eine spezielle Fähigkeit zu
haben, damit wir von der äußeren Ehre einer Person, die sie dank ihrer
Fähigkeit gewinnt, reden können. Diese soll auch von der Außenwelt
anerkannt werden. Als ein Teilaspekt des gesellschaftlichen Ansehens
benötigt die spezielle Fähigkeit also die Bekanntheit.

An dieser Stelle soll aber auch betont werden, dass ein spezieller
Grad an Bekanntheit nicht immer mit Positivem belegt sein muss, so
dass wir jede Bekanntheit als die äußere Ehre kategorisieren können.
Amokläufer oder ein Politiker, dessen Name im Zusammenhang mit
einem Korruptionsskandal erwähnt wird, können gleichsam „bekannt“
werden – es gibt zahlreiche solche Beispiele. Bei der äußeren Ehre, die
man aufgrund einer speziellen Fähigkeit hat, geht es darum, dass der
Grund der Bekanntheit zugleich achtenswerte Inhalte haben soll. Diese
Semantik gilt eigentlich auch für den Begriff „Ruhm“.156 Nicht jede be-
rühmte Persönlichkeit erweckt bei uns angenehme Gefühle und flößt
unmittelbar Achtung ein, so dass wir von ihrer äußeren Ehre reden
können. „[F]ame does not meet the criteria for being a concept of ho-
nor because it does not represent a process of inscribing social value

155 Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S. 18.

156 Allerdings liegen beide Definitionen (Bekanntheit und Ruhm) so nah aneinander,
dass ein genauer Unterschied fast unmöglich ist. Die Definition Sessions´ kann
einen Unterschied genauer herausstellen: „ʹFameʹ ambiguous among (i) simply
being known by many; (ii) being well-known and also well-liked according to the
values of the fans; or (iii) being well-known and also respected as worthy of fame
according to (objective) standards of excellence. Only (ii) is conferred honor; (iii)
is recognition honor …, and (i) is not honor at all (it is compatible with infamy).”
(Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S. 11.).

Zweites Kapitel

66

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


onto an individual.”157 Diese Überlegung Opriskos bietet einerseits
eine aufschlussreiche Perspektive bezüglich des Verhältnisses zwischen
der Bekanntheit und der äußeren Ehre, was auch den Ruhm betrifft,
der infolge einer speziellen Fähigkeit der Person entstehen kann.
Gleichzeitig kann eine solche Situation nicht immer Begeisterung und
Achtung in der Gesellschaft finden. Was Oprisko andererseits über-
sieht, ist, dass die Bekanntheit bzw. der Ruhm selbstverständlich ein
Konzept der Ehre sein kann, solange sie zugleich mit dem gesellschaft-
lichen Ansehen der Person einhergeht. Wenn die Bekanntheit der Per-
son auf einer Fähigkeit beruht, die Verachtung erweckt, dann können
wir diesen Umstand lediglich als Schande bezeichnen, die sich als das
Gegenteil der äußeren Ehre erweist.

Zu behaupten ist, dass eine Person, die dank ihrer Fähigkeiten be-
rühmt bzw. bekannt wird, zugleich eine angesehene Stellung in der Ge-
sellschaft einnimmt. In diesem Sinne hat diese Art der äußeren Ehre
bestimmte Gemeinsamkeiten mit der Statusehre, die im obigen Ab-
schnitt thematisiert wurde. Selbstverständlich besitzen auch Künstler
oder Wissenschaftler das geistige Eigentum, das ihnen Macht verleiht,
Sachverhalte prägen zu können. Daher kann die äußere Ehre eines
Wissenschaftlers oder Künstlers als Statusehre betrachtet werden, so-
lange die Fähigkeit zugleich einen bestimmten Status in der Gesell-
schaft bildet. Jenseits dieser Gemeinsamkeit gibt es einen Aspekt, der
schlussendlich hervorgehoben werden soll. Auch wenn wir einräumen,
dass beide Formen äußerer Ehre eine theoretische Parallelität aufwei-
sen, soll das entscheidende Element spezieller Fähigkeiten durch die
Freiheit des Schaffens definiert werden. Die Achtung, die einem
Künstler erwiesen wird, begründet sich in erster Linie im freien Raum
zur Gestaltung seiner Werke, der ihm von der Gesellschaft gegeben
wird. Eine Person aufgrund ihrer Fähigkeit zu achten heißt letztend-
lich, das Werk, das sie durch ihre Fähigkeit erschafft, anzuerkennen
und ihr dadurch zu vermitteln, dass ihre Leistung von großem Wert ist.

157 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 102.

III. Die äußere Ehre

67

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Soziales Engagement

Der theoretische Rahmen des sozialen Engagements

Das soziale Engagement ist ein weitgehender komplexer Begriff, der
ebenso als freiwilliges oder bürgerschaftliches Engagement verstanden
werden kann, weil diese drei Begrifflichkeiten auch im praktischen
Feld beinahe gleiche Funktionen erfüllen.158 Da hier aber das soziale
Engagement in Bezug auf sein Verhältnis zum gesellschaftlichen Anse-
hen thematisiert werden soll, erscheinen die drei Aspekte von großer
Bedeutung, die definitorisch in allen Deutungsvarianten von Engage-
ment auftreten: freiwillig, gemeinschaftsorientiert und unentgeltlich.
Es ist allerdings wohl möglich, das soziale Engagement, das diesem Ty-
pus entspricht, als das Ehrenamt zu definieren. [1] Niemand kann ge-
zwungen werden, eine ehrenamtliche Aufgabe zu erfüllen. Das Indivi-
duum soll durch seine innere Motivation selbst die Entscheidung tref-
fen, sich an einer Organisation, die dem Gemeinschaftswohl dient, zu
beteiligen. [2] Es soll gemeinschaftsorientiert sein. Das heißt, dass sich
die ehrenamtliche Tätigkeit zunächst auf die Mitmenschen bezieht.
Man erfüllt Aufgaben für diejenigen, die keine Familienangehörigen
oder Verwandte sind. [3] Das Ehrenamt kann nicht auf materiellen
Gewinn gerichtet sein. Auch in der Abgabenordnung § 52 wird die eh-
renamtliche Tätigkeit aus der Sicht des deutschen Staates genau festge-
stellt:

„Eine Körperschaft verfolgt gemeinnützige Zwecke, wenn ihre Tätigkeit
darauf gerichtet ist, die Allgemeinheit auf materiellem, geistigem oder
sittlichem Gebiet selbstlos zu fördern.“159

Die Aussage „die Allgemeinheit […] selbstlos zu fördern“ beweist den
elementaren Sinn des sozialen Engagements, der uns zur Beantwor-
tung der Frage entscheidende Hinweise gibt, inwiefern sich das soziale
Engagement auf die äußere Ehre beziehen kann. Denn ein freiwillig
entschiedenes, gemeinwohlorientiertes, selbstlos ausgeübtes Engage-
ment gibt uns vielerlei Gründe dafür, warum wir einen auf diese Weise
Engagierten respektieren sollen. Und fraglos erhält eine Person, die
ohne Erwartung auf (finanzielle) Gegenleistung ihre Mitmenschen un-

1.3.

1.3.1.

158 Vgl. Olk; Hartnuß: Bürgerschaftliches Engagement, S. 148.
159 http://www.gesetze-im-internet.de/ao_1977/__52.html.

Zweites Kapitel

68

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


terstützt oder die Bedürfnisse anderer für mögliche Lösungen in die
öffentliche Diskussion bringt, in den meisten Fällen auch Respekt ihrer
Umgebung. Im Großen und Ganzen ist das der Rahmen des Verhält-
nisses zwischen der äußeren Ehre und dem sozialen Engagement.
Dennoch sollen die Details, die diesem Verhältnis zugrunde liegen, ge-
nauer veranschaulicht werden, ebenso die Frage danach, was genau es
rechtfertigt, dass sozial Engagierte gesellschaftliches Ansehen gewin-
nen.

Die Bedingung des sozialen Engagements für die äußere Ehre

Das soziale Engagement kann als eine Facette des Begriffs Sozialkapital
angesehen werden. Das Sozialkapital bezeichnet nach Bourdieu die so-
zialen Beziehungen, die hauptsächlich in dem materiellen und symbo-
lischen Austausch in der Gesellschaft bestehen.160 Während Bourdieu
die „Reproduktionsmechanismen“ in der Gesellschaft soziologisch
analysiert, bemerkt er: Je umfassender die Austauschnetze seien, desto
größer die Möglichkeit, dass alle Kapitalarten, ökonomisches, symboli-
sches oder kulturelles Kapital, sich erhöhen.161 In diesem Zusammen-
hang erfüllt das soziale Engagement eine zentrale Funktion innerhalb
dieses Austauschnetzes. Denn es handelt sich beim sozialen Engage-
ment um die menschlichen Beziehungen, die zur Anreicherung ge-
nannter Kapitalarten beitragen. In dieser Hinsicht ist eine Gesellschaft,
in der es starke Netze des sozialen Engagements gibt, in Bezug auf die
Terminologie Bourdieus reich an Sozialkapital. Dies vermittelt zu-
gleich die Möglichkeit des Gewinns an symbolischem Kapital162 für
Einzelpersonen.

Auch Putnam vertritt die Begriffsbestimmung von Bourdieu be-
züglich des Sozialkapitals. Er ergänzt sie jedoch durch einen weiteren
wichtigen Aspekt. Putnam sieht das gegenseitige Vertrauen der Indivi-
duen als das besondere Kennzeichen des Sozialkapitals, das er civic vir-

1.3.2.

160 Vgl. Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,
S. 209.

161 Vgl. Braun: Soziales Kapital, S. 56.
162 Dass das symbolische Kapital in der Terminologie Bourdieus das soziale Ansehen

bezeichnet, wurde schon in den vorhergehenden Abschnitten erwähnt.

III. Die äußere Ehre

69

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


tue nennt.163 Dass die Menschen in einer sozialen Organisation mit
bestimmten gemeinsamen Zielen ehrenamtlich zusammenkommen,
ist für ihr gegenseitiges Vertrauen wirkungsvoller als eine Zusammen-
kunft wegen eines wirtschaftlichen Abkommens – um nur ein Beispiel
zu nennen. Dass das Vertrauen im Konzept der Ehre eine äußerst
wichtige Grundlage für die gegenseitige Achtung und Anerkennung
bildet, stellt Sessions heraus, obwohl er das Vertrauen als ein peripheral
concept of honor betrachtet.164 Solange es die Koexistenz dieser drei
Elemente in einer Gesellschaft gibt, können wir behaupten, dass diese
Gesellschaft über ein Sozialkapital verfügt, das in bedeutendem Maß
auf den gemeinsamen Werten der Menschen beruht. Das soziale Enga-
gement spielt in diesem Zusammenhang die Rolle, die diese drei Ele-
mente ins Zentrum des gesellschaftlichen Lebens stellt und dadurch zu
ihrer Evidenz führt.

Das soziale Engagement ist überdies aus dem Grund von großer
Bedeutung, als dass das gesellschaftliche Ansehen der Einzelperson,
nach Bourdieu das symbolische Kapital, auf einer bedeutsamen und
sinnvollen Basis gründet. Im Diskurs über die Rolle der Individuen im
Sozialstaat wird die Bedeutung des sozialen Engagements öfter betont,
da dies als ein wichtiges Mittel „zur Stärkung der Bürgertugenden und
sozialmoralischen Grundlagen“ angesehen wird.165 Zweitens kann das
Individuen einen neuen Raum eröffnen, in dem sie trotz der Pluralität
der Werte und der scharf getrennten Lebensräume gesellschaftliches
Ansehen gewinnen können. Denn innerhalb des sozialen Engagements
verdeutlicht man die eigene Position und setzt sich Ziele,166 die einen
mit anderen verbinden. Daraus entsteht die gegenseitige Achtung der
Individuen. Und indem man sich selbst für die Lösung einer Problem-
situation anderer einsetzt, vermittelt man zugleich seine Anerkennung
anderer Lebensweisen und -situationen. Dadurch schafft man gleich-
zeitig Respekt für die eigene Person.

163 Vgl. Putnam: Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community,
S. 19.

164 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 10-26.

165 Vgl. Olk; Hartnuß: Bürgerschaftliches Engagement, S. 147.
166 Vgl. Enquête Kommission, 2002, S. 268, zit. nach Wezel, Anerkennungskultur,

S. 635.

Zweites Kapitel

70

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


„[E]hrenamtliche SachwalterInnen [sind] Teile einer kooperativen Unter-
stützungskultur; durch ihre semiprofessionelle Arbeit mit AkteurInnen
im Feld der Sachwalterschaft und die Ausrichtung auf gemeinsame Ziele
entstehen Anerkennung und Bestätigung durch soziales Engagement. Da-
durch entsteht eine gewisse Befriedigung, da ein sinnvoller Beitrag für
einen gesellschaftlichen Teilbereich geleistet wird.“167

Daher nimmt auch in der Debatte über die Anerkennungskultur die
„engagementffreundliche“ Politik einen bedeutenden Platz ein, „die
sich u.a. in der Einrichtung von Anlaufstellen, dem Auf- und Ausbau
einer engagementfördernden Infrastruktur, der Etablierung von Netz-
werkstellen, aber auch in der wissenschaftlichen Begleitung von Pro-
jekten und der Verbreitung der Wissensbasis über bürgerschaftliches
Engagement ausdrückt“.168 Eine Gesellschaft, deren Bürger sich durch
diverse (Eigen-)Initiativen ehrenamtlich engagieren, ist vor allem eine
Gesellschaft, in der ihre Bürger zahlreiche Bereiche für die Förderung
von Integration und Austausch mit anderen finden können. Dies ist
die Vorstellung einer Gesellschaft, in der Bedürfnisse und Werte ande-
rer ernst genommen werden. Das, was die Anerkennungskultur uns
beibringen soll, ist, dass wir den im sozialen Feld selbstlos Engagierten
für ihr Verantwortungsbewusstsein einen hohen Wert zusprechen sol-
len. Denn diese Personen verdienen zweifellos den höchsten Respekt
von anderen. Es wird im Anerkennungsdiskurs auch betont, dass die
Individuen davon überzeugt werden sollen, dass ihr eigener Beitrag
zur Gesamtleistung für die Erfüllung der gemeinwohlorientierten Auf-
gaben sehr wichtig ist.169 Daher soll das Engagement der Individuen
zunächst öffentlich gefördert und wertgeschätzt werden. Dies ge-
schieht dadurch, dass die Engagierten das Mitspracherecht bei Ent-
scheidungen haben und ihnen Vertrauen entgegengebracht wird. Dazu
gehören auch Ehrungen und Auszeichnungen, die Engagierte ermuti-
gen und „belohnen“. Nicht zuletzt soll betont werden, dass zivile Bür-
ger, die mit problemorientierten Lösungsvorschlägen sogar Einfluss
auf politische Entschlüsse haben und dadurch selbstbewusste Indivi-
duen der Gesellschaft bilden können.

167 Felbinger: Gesellschaftlicher Ressourcenmangel als Entwicklungschance? Oder:
Die Suche nach Sinn durch gesellschaftliches Engagement am Beispiel ehrenamt-
licher Sachwalterschaft, S. 185.

168 Wezel: Anerkennungskultur, S. 638.
169 Vgl. Wezel, Anerkennungskultur, S. 636.

III. Die äußere Ehre

71

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Das aktuelle Bild des sozialen Engagements

Es wird heutzutage vom „Strukturwandel des Ehrenamts“ gesprochen,
der durch die Änderung der Motive des sozialen Engagements zustan-
de kommt.170 In Anlehnung an diese These wird behauptet, dass sich
die Engagierten früher an Werten wie gesellschaftliche Solidarität, Hu-
manität sowie christliche Nächstenliebe orientiert haben.171 Heute sei
jedoch ein steigendes Interesse an Selbsthilfegruppen zu beobachten,
in denen Engagierte sich vorrangig mit ihrer eigenen Problemwelt aus-
einandersetzen. Das Motiv des Engagements habe sich vom Kollekti-
ven zum Individualistischen gewandelt. Es wird bestritten, ob diese
neue Form des Engagements auch weiterhin als „Ehrenamt“ bezeich-
net werden kann. Denn die Grundannahme bezüglich des Ehrenamtes
setzt voraus, dass die Engagierten Aufgaben für andere erfüllen. Je-
doch sehen sich viele Beteiligte in Selbsthilfegruppen meistens als eh-
renamtlich Engagierte.172 Dieser Strukturwandel hat offensichtlich mit
der Tatsache zu tun, dass die hergebrachten Zentralwerte teilweise
durch die individualistisch-pluralistischen Weltanschauungen der mo-
dernen Individuen ersetzt worden sind. Es ist daher die unabdingbare
Folge dieses Wandels, der in vielen Bereichen des sozialen Zusammen-
lebens bestimmte Einflüsse hat. Es kann angesichts dieser Verände-
rung die Fragen aufgeworfen werden, ob dies ein Nachteil für gelunge-
nes Zusammenleben sein mag. Das folgende Zitat, das wohl auch eine
Kritik darstellt, gilt als ein plausibler Einwand:

„Ein tiefgreifender Wertewandel hat die ganze Bevölkerung der Bundes-
republik erfasst. Selbstentfaltungswerte gewinnen und traditionelle
Pflichtwerte verlieren an Bedeutung. Diese Entwicklung wird oft als Ten-
denz zum Egoismus missverstanden. Es ist vielmehr eine Tendenz zu

1.3.3.

170 Vgl. Heinze; Olk; Wohlfahrt (Hg.): Von der traditionellen Sozialpolitik zur neuen
Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement und lokale Infrastruktur,
S. 21.

171 Vgl. Heinze; Olk; Wohlfahrt (Hg.): Von der traditionellen Sozialpolitik zur neuen
Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement und lokale Infrastruktur,
S. 22.

172 Vgl. Heinze; Olk; Wohlfahrt (Hg.): Von der traditionellen Sozialpolitik zur neuen
Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement und lokale Infrastruktur,
S. 22.

Zweites Kapitel

72

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


mehr Eigeninitiative, Eigensinn und Selbstsorge, die eine wichtige Quelle
bürgerschaftlichen Engagements darstellt.“173

So wie in diesem Zitat vertreten wird, spielt eine solche Veränderung
bei der Motivation des sozialen Engagements vermutlich nur eine ge-
ringe Rolle, wenn wir uns darauf konzentrieren möchten, warum das
soziale Engagement wertvoll ist. Ganz gleich, ob man in Selbsthilfe-
gruppen oder anderen Organisationen bzw. Initiativen engagiert ist,
steht ein zentrales Motiv im Vordergrund: die Verantwortungsüber-
nahme, ob für andere oder für sich selbst. Es soll unterstrichen werden,
dass auch denjenigen, die sich in den Selbsthilfegruppen engagieren,
ein ebenso großer Wert zugesprochen werden sollte. Denn eine solche
Selbst-Initiative deutet vor allem an, dass man die Beherztheit aufweist,
sich mit eigenen Problemen auseinanderzusetzen. Auch mit Hinblick
auf durch häusliche Gewalt misshandelte Frauen erscheint die Unter-
stützung solcher Initiativen äußerst wichtig. Denn mit der Erfahrung
der Gewalt an der eigenen Person geht zumeist auch die Selbstachtung
verloren. Eine Betroffene, die sich nun an Selbsthilfegruppen beteiligt,
um gegen Gewalt aufzubegehren, gewinnt dadurch an Selbstachtung
und Achtung durch andere. Durch die Förderung solcher Initiativen
zeigt die Gesellschaft ihre Anerkennung gegenüber denjenigen, die
sich selbst und ihre Bedürfnisse ernst nehmen.

Soziales Engagement ist nicht nur die Aufgabe einer Einzelperson,
sondern auch der privaten sowie staatlichen Institutionen für eine Ge-
sellschaft. Je effektiver alle zivilen und politischen Organe einer Gesell-
schaft im sozialen Engagement handeln, desto tiefer können die Be-
griffe Vertrauen, Achtung und Anerkennung wurzeln. Dies ist ein sehr
bestimmender Faktor, der den Begriff der äußeren Ehre zu einem be-
deutsamen sozialen Phänomen macht. Letztendlich bedarf das gesell-
schaftliche Ansehen als eine Form der äußeren Ehre vor allem einer
Lebensform, in der auch andere Akteure des eigenen Lebens des Indi-
viduums sind, die gegenüber seinem Handeln eine Position entwickeln
und es bewerten. Die Grundlage der äußeren Ehre wird also auch
durch die Verbundenheit in einem sozialen Netz mit anderen gebildet,
die den Sinn der eigenen Existenz ergänzen. Ein Staat, der dem sozia-

173 Keupp: Visionen der Zivilgesellschaft: Der aufmüpfige Citoyen oder eine Mittel-
schichtveranstaltung?, S. 37.

III. Die äußere Ehre

73

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


len Engagement der Bürger Raum schafft, beweist dadurch vor allem
sein Vertrauen gegenüber diesen. Dieses Vertrauen beinhaltet zu ehren
und, nicht zuletzt, äußere Ehre anzuerkennen.

Moralische Haltung

Es ist bisher mehrfach betont worden, dass die äußere Ehre in Verbin-
dung mit Achtung gesetzt werden kann. Dies zeigt auch, wie umfas-
send das Konzept der Ehre ist. In diesem Abschnitt soll erläutert wer-
den, dass die moralische Haltung des Menschen ein elementares Prin-
zip der äußeren Ehre ist, das sogar bei der Bildung der äußeren Ehre in
allen anderen Formen zu finden ist. Die äußere Ehre entsteht dadurch,
dass das Verhalten eines Menschen von anderen bewertet und infolge-
dessen wertgeschätzt wird. Aristoteles sagt, dass die Ehre selbst der
Maßstab des lobenswerten Verhaltens sei, weil die Vernünftigen nur
das Lobenswerte achten würden.174

Moral aus kulturspezifischer Sicht

Wenn von der moralischen Haltung die Rede ist, begegnen wir zu-
nächst dem Problem der Begriffsbestimmung der Moral. Denn die
Moral, vor allem in Bereichen, in denen sie mit der Vorstellung der
Ehre einhergeht, findet zahlreiche Auslegungen, weswegen es auch
zahlreiche Ehrverständnisse gibt. Jedes Land, jede Gesellschaft hat
selbstverständlich eigene Sitten, die auch in einem bedeutenden Maße
ihr Moralverständnis begründen. Dass die Auffassung von der Ehre je
nach Kultur oder Zeit variiert, hat also in großem Maße mit dieser Tat-
sache zu tun. Es könnte sich in diesem Zusammenhang berechtigter-
weise die Frage stellen: Nach welchem Maßstab betrachten wir eine
Haltung als moralisch, so dass wir von der äußeren Ehre reden können,
die dieser Haltung entspringen soll?

Dieser Frage soll hier zunächst kulturrelativistisch begegnet wer-
den. Zu erwähnen ist, dass die Kulturen selbstverständlich die Moral-
verständnisse der Gesellschaften beeinflussen. Das Verhältnis zwi-
schen der äußeren Ehre und der moralischen Haltung besteht, wie

1.4.

1.4.1.

174 Vgl. Aristoteles: Rhetorik, Buch I, 1365 a, 10.

Zweites Kapitel

74

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Aristoteles sagt, darin, dass man für sein gesellschaftlich gutgeheißenes
Verhalten gelobt wird. In dieser Hinsicht ist die Kultur ein wichtiger
Faktor für das Ehrverständnis des Menschen. Beispielsweise kann eine
Gesellschaft auf Achtung der Familie mehr Wert legen als eine andere.
Wer in einer solchen Umgebung aufwächst und dieser Sitte entspre-
chend handelt, wird infolge seiner Sittsamkeit gelobt und gewinnt
dementsprechend gesellschaftliches Ansehen aus kulturspezifischer
Sicht. Die Kulturanthropologin Ruth Benedict, die mit ihren Werken
„The Chrysanthemum and the Sword“, 1977 und „Patterns of Culture“,
1989 eine neue Sichtweise zum Kulturrelativismus bot, behauptet wie
im ersten Kapitel der vorliegenden Arbeit geschildert, dass das japani-
sche Moralverständnis in erster Linie durch die Sitten und Kultur zu
verstehen sei, und man dadurch strikt zwischen westlicher und asiati-
scher Moral unterscheidet. Das ist eine Theorie, die wir nicht von der
Hand weisen können. Denn das Verständnis von der Moral sowie der
Ehre bildet sich durch den über Epochen angewachsenen Einfluss der
Kultur. Das Verständnis einer Gesellschaft von Moral und Ehre zu be-
greifen, benötigt in diesem Sinne auch die Kenntnis ihrer Kultur. In
der japanischen Kultur hat das Geschenk beispielsweise eine größere
Bedeutung als in der westlichen. Ein Geschenk zu bekommen bedeutet,
mit diesem wie mit einer Schuld umzugehen, die man wie eine Last
[japan. on] auf den Schultern trägt, bis man sie mit einer Gegenleis-
tung bzw. einem Gegengeschenk begleicht.175 Nach Benedict schämen
sich Japaner gegenüber anderen, wenn sie nicht in der Lage sind, diese
(Gegen-) Leistung zu erbringen, weil sie diese Art des Geschenkaus-
tausches als ein elementares Zeichen für das gesellschaftliche Ansehen
betrachten würden. Dieses Verständnis bildet die kulturspezifische
Perspektive des Moralverständnisses. Ähnliches ist auch in der türki-
schen Kultur zu beobachten. Es ist oft eine Frage der äußeren Ehre, vor
allem auf Hochzeiten dem Ehepaar ein hochwertiges Geschenk zu ma-
chen. Speziell in den traditionell geprägten Familien wird meistens von
den Familienangehörigen der Braut bzw. des Bräutigams überwacht,
von wem welches Geschenk stammt, damit dem- oder derjenigen in
der nächstmöglichen Situation (bspw. auf einer Hochzeit oder einem

175 Vgl. Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur,
S. 73.

III. Die äußere Ehre

75

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Beschneidungsfest) ein gleichwertiges Geschenk gemacht werden
kann. Hier wird nicht ein materieller Gewinn beabsichtigt, sondern
man zeigt, dass man den anderen in gleichem Maße wertschätzt. Je-
manden zu wertschätzen und dies durch Symbole, hier das Geschenk,
zu zeigen, wird auch als ein Faktor der äußeren Ehre betrachtet. Für
die Türken ist beispielsweise die Gastfreundschaft ein weiterer wesent-
licher Faktor des gesellschaftlichen Ansehens, da das als ein Anzeichen
der Großzügigkeit angenommen wird, die die äußere Ehre der Person
in großem Maße bestimmt.176 Derlei kulturelle Bräuche und Sitten
kann man von dem Moralverständnis nicht völlig trennen, weil sie
einen Teil der kulturellen Moral bilden, die sich auch auf das Ehrver-
ständnis auswirken. Dies führt zu dem Problem, dass ein Verstoß ge-
gen kulturelle Sitten als unmoralisches Verhalten kategorisiert wird.
Diese Problematik spitzt sich am deutlichsten in geschlechtsspezifi-
scher Deutung der Moral zu.

Geschlechtsspezifische Moral

Es darf nicht übersehen werden, dass es bestimmte Ehrenpraktiken
bzw. Ehrverständnisse gibt, die einerseits als ein durch die kulturellen
Motive geprägtes Moralverständnis erscheinen, andererseits dazu ver-
anlassen, den Begriff der Moral neu zu definieren, weil er in diesem
Falle irritierend für die Außenwelt erscheint. Einer der wichtigsten
Faktoren, der den Begriff der Ehre mit Skepsis belegt, ist das Verständ-
nis, das die Moralität der Frau und des Mannes auf verschiedenen
Ebenen und durch eine geschlechtsspezifische Perspektive beurteilt.
Wie im ersten Kapitel der vorliegenden Arbeit erwähnt, wird die Tu-
gendhaftigkeit bzw. die moralische Haltung der Frau in bestimmten
Kulturen an ihrer sexuellen Integrität und die äußere Ehre des Mannes
an seiner Stärke gemessen, die in erster Linie über die Fähigkeit defi-
niert wird, der Verpflichtung zum Schutz der sexuellen Ehre der Frau
genügen zu können.177 Dieser geschlechtsspezifische Aspekt der Ehre,
der häufig unter der moralischen Haltung verstanden wird, soll hier

1.4.2.

176 Vgl. Petersen: Ehre und Scham. Das Verhältnis der Geschlechter in der Türkei,
S. 29.

177 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 201; Petersen: Ehre und Scham. Das
Verhältnis der Geschlechter in der Türkei, S. 29; Schirrmacher: Ehrenmord. Ein

Zweites Kapitel

76

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


die extreme Auslegung des Ehrbegriffs genannt werden, die sich am
deutlichsten an den Ehrenmorden darstellt. Diese extreme Auslegung
hat auch in den Gesellschaften, in denen sie als eine moralische Größe
angesehen wird, ihre eigene Terminologie. Für die weibliche Ehre bzw.
die sexuelle Ehre der Frau wird in den Sprachen der nahöstlichen Län-
der meistens das Wort namus178 verwendet; also ein Wort, das in vie-
len anderen Sprachen keine wörtliche Übersetzung hat.179 Das Wort,
das in diesem Konzept die andere Größe bildet, ist şeref, das etwa das
gesellschaftliche Ansehen bedeutet und häufig als gradueller Wert gilt,
der überwiegend dem Mann zugesprochen wird.180 Es kann behauptet
werden, dass diese zwei Ausdrucksformen, die die Strafrechtlerin Ba-
har Erbil „türkische Ehrbegriffe“ nennt,181 ein umfassenderes Konzept
haben als die sexuellen und agonalen Konnotationen. Erbil fasst das
weitgehende Inhaltsspektrum dieser zwei Begriffe schlicht zusammen:
„Namus bezeichnet das Ehrgefühl, şeref dagegen die Wertschät-
zung.“182 Tatsächlich tritt vor allem namus in vielen türkischen Sprich-
wörtern als Tugendhaftigkeit, Aufrichtigkeit, Zuverlässigkeit, Treue
usw. auf. Dies ist z. B. dem verbreiteten Spruch zu entnehmen: „Söz
namustur!“ (wörtl. „Wort [Versprechen] ist Ehre!“). Jedoch steht der
geschlechtsspezifische Inhalt dieses Begriffs im Vordergrund, so dass
seine anderen Konnotationen ausgeblendet werden.

Verbrechen zwischen Migration und Tradition – rechtliche, soziologische und re-
ligiöse Aspekte, S. 16; Toprak: Das schwache Geschlecht – die türkischen Männer.
Zwangsheirat, häusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre, S. 155; Schiffauer: Die
Gewalt der Ehre. Erklärung zu einem türkisch-deutschen Sexualkonflikt, S. 27;
Burghartz: Geschlecht-Körper-Ehre. Überlegungen zur Weiblichen Ehre in der
Frühen Neuzeit am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle, S. 214; Dinges: Ehre
und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 124.

178 Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 95; Petersen: Ehre und Scham. Das
Verhältnis der Geschlechter in der Türkei, S. 26-28.

179 Vgl. Erbil: Toleranz für Ehrenmörder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Berücksichtigung des türkischen Ehrbegriffs, S. 155; İslam Ansiklope-
disi, Band 32, S. 381. Im Arabischen ist ırd das diesem Aspekt entsprechende
Wort.

180 Vgl. Petersen: Ehre und Scham. Das Verhältnis der Geschlechter in der Türkei,
S. 31.

181 Vgl. Erbil: Toleranz für Ehrenmörder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Berücksichtigung des türkischen Ehrbegriffs, S. 155.

182 Erbil: Toleranz für Ehrenmörder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter be-
sonderer Berücksichtigung des türkischen Ehrbegriffs, S. 155.

III. Die äußere Ehre

77

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Das Verhältnis zwischen der moralischen Haltung und der äuße-
ren Ehre fußt historisch gesehen im großen Maße auf einer Mann-
und-Frau-Polarisation. In diesem Sinne unterscheidet sich die Defini-
tion der weiblichen Moralität von der der männlichen. Ob die Frau
ihre „weiblichen Pflichten“ erfüllt, bestimmt zwar das gesellschaftliche
Ansehen der Frau. Das Entscheidendste ist aber, ob sie ihre sexuelle
Integrität bewahrt.183 Die moralischen Aufgaben der Frau, die zugleich
auf ihre Ehrenhaftigkeit Hinweise geben, bewegen sich in einem engen
und ziemlich leicht definierbaren Rahmen, während die Ehrenhaftig-
keit des Mannes diverse Aufgaben umfasst, die sich von der Verpflich-
tung zum Schutz der weiblichen Ehre bis zu unterschiedlichen sozialen
Kompetenzen erstrecken.184 Diese Schablone entspricht zwar nicht
dem modernen Mann-und-Frau-Modell. Jedoch gehen geschichtlich
in vielen Kulturen die gesellschaftlichen Rollen des Menschen, die je
nach dem Geschlecht verteilt werden, mit dem Verständnis von der
Moralität und unmittelbar der Ehrenhaftigkeit einher. In Europa wur-
de bis zur Gründung der modernen Staaten mit modernen Verfassun-
gen unter der Ehrenhaftigkeit dieses Zusammenspiel der Ehre und der
geschlechtsspezifischen Aufgaben verstanden.185

„Wie die bürgerliche Gesellschaft jener Zeit [19. Jahrhundert, B. C.] mit
der Geschlechterfrage umging, wie sie die Differenz zwischen Frauen und
Männern, zwischen Weiblichem und Männlichem dachte, prägte und be-
gründete, ist auch und gerade auf dem ʹFeld der Ehreʹ entschieden wor-
den, zuweilen sogar im unmittelbar-handgreiflichen Sinn.“186

Einerseits teilt das geschlechtsspezifische Verständnis von der Ehren-
haftigkeit sowohl der Frau als auch dem Mann verschiedene Aufgaben
zu, die sich oft in eine soziale Beeinträchtigung beider Geschlechter

183 Vgl. Erbil: Toleranz für Ehrenmörder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Berücksichtigung des türkischen Ehrbegriffs, S. 158; Dinges: Ehre
und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 137.

184 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 127.
185 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 127-147; Giordano:

Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Konstruktion oder
Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 173-176; Frevert: Ehre – männ-
lich/weiblich. Zu einem Identitätsbegriff des 19. Jahrhunderts, S. 23; Baroja: Ho-
nour and Shame. A Historical Account of Several Conflicts, S. 208.

186 Frevert: Ehre – männlich/weiblich. Zu einem Identitätsbegriff des 19. Jahrhun-
derts, S. 23.

Zweites Kapitel

78

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


verwandeln. Andererseits lässt sich aus der geschichtlichen Tradition
der Ehrenpraktiken ableiten, dass dies überwiegend den Interessen
einer männerdominierten Weltordnung dient. Denn in jeder Gesell-
schaft, in der dieses Verständnis herrschte und immer noch herrscht,
wird meist die Existenz der Frauen sozial und psychologisch bedroht,
auch wenn viele Männer in Europa beim Duellieren starben oder in-
folge eines Ehrenmordes inhaftiert wurden. Der Brauch des Füßebin-
dens in China, der bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts praktiziert wur-
de,187 und die Ehrenmorde, die noch heute verübt werden, sind nur ei-
nige Beispiele, die diese These stützen. In seinem Beitrag zur Ehrvor-
stellung in den mediterranen Gesellschaften bezeichnet Giordano die
Überwachungspflicht des Mannes als die Legitimationsgeltung seiner
Autorität über die Frau.188 Das Ehrverständnis, dessen Dynamik aus
dem männlich-weiblichen Spannungsfeld abgeleitet wird, fungierte
bzw. fungiert aber auch als eine Legitimationsgeltung der männlichen
Autorität über die gesellschaftlichen Kodizes im Allgemeinen. Denn
der Ehrenkodex in dieser strengen Form wirkt nicht nur in den Berei-
chen, in denen es um die männlich-weiblichen Verhältnisse geht, son-
dern beeinflusst auch die Lebensweisen und -anschauungen der Men-
schen überhaupt. Die Fragen, wer die letzte Entscheidung trifft und
wer ein Mitspracherecht innehat, fallen auch unter die männlich-weib-
lich differenzierenden Grenzen dieses Kodex. Über die Männerdomi-
nanz in der Welt zu diskutieren, ist sicherlich das Thema einer anderen
Arbeit. Was hier aber betont werden soll, ist, dass der Ehrbegriff, der
hinsichtlich des genannten Aspekts keine ethisch begründbare Basis
hat, von seiner Natur aus zum Instrument der Moralverständnisse ge-
macht werden kann. Denn es stellt sich heraus, dass die Ehre in Hin-
sicht dieses Aspekts eine flexible Größe ist, die jede Gesellschaft nach
ihren eigenen kulturellen Motiven adaptieren kann.

Beruhend auf den gesellschaftlichen Kodizes eine Definition der
Moralität zu entfalten, bildet einen problematischen Zwiespalt für den-
jenigen, der seine moralische Integrität zerstört und die Ehre per se zu
einem angreifbaren Begriff macht, dessen moralische Qualität frag-

187 Für weitere Information siehe Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu mora-
lischen Revolutionen kommt, S. 70-116.

188 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische
Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 175.

III. Die äußere Ehre

79

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


würdig ist. Diesen Zwiespalt schildert Fontane in seinem Effi Briest-
und-Instetten-Konflikt. Die Affäre zwischen der verheirateten Effi und
dem Major Crampas führt in erster Linie Effi und ihren Ehemann In-
stetten zu einem moralischen Konflikt jenseits der gesellschaftlichen
Degradierung.

„Ich schäme mich. Aber wie ich nicht die rechte Reue habe, so hab´ ich
auch nicht die rechte Scham. Ich schäme mich bloß von wegen dem ewi-
gen Lug und Trug; immer war es mein Stolz, daß ich nicht lügen könne
und auch nicht zu lügen brauche, lügen ist so gemein, und nun habe ich
doch immer lügen müssen, vor ihm und vor aller Welt.“189

Effi kann akzeptieren und nachvollziehen, dass sie in ihrer Umwelt
und sogar in ihrer Familie als eine ehrlose Frau gelten wird. Die gesell-
schaftliche Ausgrenzung kann sie hingegen nicht anerkennen, weil das,
was in der Gesellschaft als moralisch anerkannt wird, ihr Inneres nicht
anspricht. Der innere Konflikt von Instetten stellt eine Machtlosigkeit
gegenüber dem Ehrenkodex dar. Nachdem er erfahren hat, dass seine
Frau ihn betrogen hat, äußert er dieses Geständnis:

„Ich liebe meine Frau, ja seltsam zu sagen, ich liebe sie noch […]. Aber im
Zusammenleben mit den Menschen hat sich Etwas ausgebildet, das nun
mal da ist und nach dessen Paragraphen wir uns gewöhnt haben, alles zu
beurteilen, die andern und uns selbst.“190

Der Konflikt von Instetten herrscht nicht nur zwischen dem gesell-
schaftlichen Moralverständnis und seinem eigenen, sondern auch zwi-
schen seinen rein menschlichen Gefühlen und dem Wunsch nach An-
erkennung. Giordano meint, dass man nicht unbedingt von der mora-
lischen Korrektheit der Ehrengebote überzeugt sein muss. „[R]elevan-
ter ist für ihn [einen Ehrenmann, B. C.] die Anerkennung der eigenen
sozialen Identität.“191 Hingegen stellt sich im Fall von Instetten, der
sich am Ende mit dem Liebhaber seiner Frau duelliert, heraus, dass
diese Betrachtung zu äußerst widrigen inneren Konflikten führt. Die
extreme Auslegung des Ehrbegriffs widerspricht nicht nur einer akzep-
tablen Ethikvorstellung, sondern auch den durchaus natürlichen Ei-

189 Fontane: Effi Briest, S. 270.
190 Fontane: Effi Briest, S. 291.
191 Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Kon-

struktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 183.

Zweites Kapitel

80

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


genschaften des Menschen. Nach Aristoteles ist die Ehre eines der
wichtigsten Elemente der Glückseligkeit, nach der der Mensch von Na-
tur aus strebt.192 Im Fall vom Effi Briest und Instetten stellt es sich aber
heraus, dass keiner von beiden diese erreichen kann, obwohl sie sich
zum Schluss dem Ehrenkultus ihrer Gesellschaft unterwerfen. Die Mo-
ralität des Menschen sollte ihn auch glücklich machen. Zu behaupten,
dass jeder Mensch Recht auf Anerkennung hat, ist zwar ethisch kor-
rekt. Wenn aber der Weg zur Anerkennung auf einer ethisch falschen
Basis beruht, dann zerstört dieser Umstand zuerst die moralische Inte-
grität des Menschen und schließlich seine menschlichen Gefühle.

Es ist zu behaupten, dass die Ansicht, die die Ehrenhaftigkeit der
Frau auf ihre Keuschheit reduziert, die Frau dadurch zu einem sexuel-
len Objekt und den Mann zum autoritären Besitzer dieses Objekts
macht, noch existiert, obwohl die moderne Interpretation von Ge-
schlechterrollen diese inhaltlich zu widerlegen sucht. Diese Ehrvorstel-
lung ist zweifelsohne auf ein patriarchales und archaisches Moralver-
ständnis zurückzuführen. In die Auseinandersetzung mit diesem Ver-
ständnis muss daher unmittelbar die patriarchale Gesellschaftsord-
nung einbezogen werden, die innerhalb der modernen Gesellschaften
existiert, ebenso die Frage nach der Rolle der Frau. Es soll in diesem
Zusammenhang die Frage gestellt werden, was die Gründe dafür sein
können, dass das problematische Ehrverständnis als Teil eines frag-
würdigen Moralverständnisses, das die extreme Auslegung der Ehre ge-
nannt werden soll, in der modernen Zeit existiert.

Das geschlechtsspezifische Ehrverständnis zu untersuchen, gehört
in erster Linie zum Bereich der Soziologie. Bisher wurden unterschied-
liche soziologische Untersuchungen bezüglich der Bedeutung der Ehre
in solchen Gesellschaften unternommen.193 Sie bieten zwar aufschluss-
reiche Feststellungen, die zur Interpretation des Ehrbegriffs vor allem
in den südeuropäischen bzw. mediterranen Ländern dienen. Jedoch
herrscht heutzutage ein Wertewandel, so dass diese Untersuchungen

192 Vgl. Aristoteles: Rhetorik, Buch I, 1361 a, 25.
193 Vgl. Bourdieu: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundla-

ge der kabylischen Gesellschaft; Peristiany; Pitt-Rivers: Honor and Grace in An-
thropology; Peristiany: Honour and Shame; Vogt (Hg.): Ehre. Archaische Mo-
mente in der Moderne; Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Überlage-
rungsmentalität und Überlagerungsrationalität in mediterranen Gesellschaften.

III. Die äußere Ehre

81

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


die aktuellen Ehrverständnisse kaum erklären können. Die Frage nach
dem Ehrbegriff ist also weithin noch offen. Es gibt auch Untersuchun-
gen, die überwiegend das Ehrverständnis in den muslimischen Gesell-
schaften thematisieren.194 Diese konzentrieren sich jedoch eher auf die
Lebensweisen und Sitten in dörflichen Gegenden, in denen die Men-
schen hauptsächlich in einer ˈgeschlossenenˈ Welt mit tradierten Nor-
men leben. Das Leben der Menschen in den Großstädten repräsentiert
hingegen eine andere Lebensform, die einerseits aus vielen Sichten
dem ˈmodernen Menschenbildˈ entspricht, und andererseits bestimmte
tradierte Werte nicht komplett ablehnt.195 Dass diese Untersuchungen
in sehr engem Rahmen gesteckt sind und kein umfassendes Bild be-
züglich der Ehrverständnisse in verschiedenen Völkern und Lebens-
weisen geben können, hat Toprak in seinem Werk „Das schwache Ge-
schlecht – die türkischen Männer“ unterstrichen.196 In den Gesell-
schaften, in denen die Modernität mit der Tradition und die Gesetze
mit den Selbstjustizmechanismen konkurrieren, kann die Moral unter-
schiedliche Auslegungen finden, wodurch auch unterschiedliche Ehr-
verständnisse entstehen. Aus diesem Grund könnte es irrtümlich sein,
das Moralverständnis einer gesamten Gesellschaft auf spezifische Bei-
spiele zu beschränken und daraus pauschale Schlussfolgerungen zu
ziehen.

Genauso wie der Begriff der Ehre beruhen dessen Auslegungen
auf komplexen Faktoren, die mit der Koexistenz der Modernität und
der patriarchalen Ehrenkodizes einhergehen. Diese Faktoren aufzulis-
ten und zu analysieren, bedarf, wie erwähnt, vor allem einer ausführli-

194 Vgl. Strasser: Die Unreinheit ist fruchtbar; Schirrmacher: Ehrenmord. Ein Ver-
brechen zwischen Migration und Tradition – rechtliche, soziologische und reli-
giöse Aspekte; Petersen: Ehre und Scham. Das Verhältnis der Geschlechter in der
Türkei.

195 Vgl. Erbil: Toleranz für Ehrenmörder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Berücksichtigung des türkischen Ehrbegriffs, S. 202. Ein gutes Bei-
spiel liefert Christina von Braun in ihrem Werk „Verschleierte Wirklichkeit. Die
Frau, der Islam und der Westen“. Sie beschreibt das neue Bild der modernen Mus-
limin, die einerseits den Individualismus wertschätzt, sich als die intellektuelle
Avantgarde versteht und kritisch gegenüber der Unterdrückung jeder Art steht,
andererseits eine neue Aneignungsform der Religion entwickelt (Vgl. Braun: Ver-
schleierte Wirklichkeit. Die Frau, der Islam und der Westen, S. 359, 360).

196 Vgl. Toprak: Das schwache Geschlecht – die türkischen Männer. Zwangsheirat,
häusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre. S. 153.

Zweites Kapitel

82

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


chen soziologischen Untersuchung. Hier ist jedenfalls zu behaupten,
dass diese Koexistenz überwiegend mit soziopolitischen Gründen und
irrtümlichen religiösen Auslegungen in einem engen Zusammenhang
steht.

Es soll auch darauf hingewiesen werden, dass kulturelle Werte und
religiöse Gebote fälschlicherweise oft als moralische Normen ange-
nommen werden. Es finden sich daher in dieser Dimension des Moral-
verständnisses etliche Auslegungsschwächen.

In diesem Sinne ist es ein recht umfangreiches Vorhaben, die am
Anfang gestellte Frage zu beantworten, welcher Maßstab in dem Ver-
hältnis zwischen der äußeren Ehre und der moralischen Haltung be-
rücksichtigt werden soll. Die kulturellen Werte der Gesellschaften da-
bei nicht zu beachten, wäre hier wenig hilfreich. Und wir sollten ein-
räumen, dass es unerlässlich ist, sich im Moralverständnis auch auf die
Kultur zu beziehen. Dennoch scheint die These, die moralische Hal-
tung sei ein Prinzip der äußeren Ehre, eben aufgrund der Vielfalt von
kulturellen Moralverständnissen zu vage zu sein. Denn es bestehen
Moralverständnisse, die hinsichtlich der Prinzipien der Menschen-
rechte inakzeptable Ehrenkodizes erlauben, oder die Sitten, die bezüg-
lich der Geschlechterverhältnisse und der gesellschaftlichen Pflichten
der Frau und des Mannes eine Doppelmoral begünstigen. Wenn wir
also behaupten, moralische Haltung bilde die äußere Ehre, dann müs-
sen wir auch die Sitten und Verhaltensweisen, die nach solchen Moral-
verständnissen für gerechtfertigt angesehen werden, miteinbeziehen.
In dieser Hinsicht müssten wir beispielsweise die „sittliche“ Begrün-
dung dafür, eine Frau im Namen der Ehre zu töten, akzeptieren, auch
wenn wir sie nicht nachvollziehen können, und die Tötung sogar als
einen moralischen Akt kategorisieren, der innerhalb dieser Ehrvorstel-
lung auch die äußere Ehre des Mörders konstituiert. Die Behauptung
scheint gerechtfertigt, dass ein solches Verständnis überhaupt nichts
mit Moral zu tun haben kann. Jedoch ist die Tatsache nicht zu ignorie-
ren, dass moralisch zweifelhafte Taten, einschließlich der Ehrenmorde,
ihren Ursprung in den Mentalitäten haben, die für viele Menschen die
Basis ihrer Moral darstellen.

III. Die äußere Ehre

83

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Ein allgemeingültiges Verständnis von Ethik

Wenn wir versuchten, diese Problematik in Anlehnung an die Vielfäl-
tigkeit der Kulturen kulturrelativistisch zu lösen, könnten wir keine
Begründung dafür finden, warum wir uns in problematischen Fällen
mit bestimmten Sitten oder Überzeugungen kritisch auseinanderset-
zen sollten. Sich an den Begriff der Ethik auf der Grundlage des Kul-
turrelativismus anzunähern, veranlasst uns zu der Annahme, dass
ethische Werte relativ sind.197 Diese Hypothese würde uns vor allem
daran hindern, gegen verwerfliche Taten, die durch ein spezielles kul-
turelles Moralverständnis als Gebote definiert werden, aufzubegehren.
Für die Auslegung eines genuinen Ethik-Begriffs erscheint es kritisch,
mit den Moralverständnissen kulturrelativistisch zu operieren. Es soll-
te in unserem Verständnis von moralischer Haltung einen umfassen-
deren Maßstab geben, der über allen Kulturen steht und in kritischen
Situationen der Beurteilung geltend gemacht werden kann. Denn der
Ehrbegriff verdankt Praktiken wie Mord, Ausschluss aus der Familie
oder der Herabsetzung des weiblichen Geschlechts seinen schlechten
Ruf, die sich meistens als Sitten bzw. kulturelle Motive erweisen und
letztendlich auf inakzeptable Moralverständnisse zurückzuführen sind.

Angesichts ihrer unmittelbaren Verschmelzung mit Kulturen und
Traditionen kann man die Funktion und Bedeutung der Ehre sicher-
lich nicht durch absolutistische Theorien deuten. Es sollte allerdings
möglich sein, in Anlehnung an die Prinzipien einer allgemeingültigen
ethischen Bestimmung Einwand zu erheben, solange Sitten oder Tra-
ditionen gegen diese verstoßen. Ein ethisch begründbares und vertret-
bares Ehrverständnis benötigt eine moralisch akzeptable Basis. Die
Ethik erkennt in dieser Hinsicht keine Nation, keine Religion und kei-
ne Kultur an. Die Ethik sollte eine allgemeingültige Sprache haben, die
jedem dasselbe gebietet und verbietet. Die ethischen Werte sollten uni-
versell und für jeden verbindlich sein. Denn Ethik bildet sich aus der
Vernunft und dem Gewissen des Menschen. Dort, wo wir uns auf die-
se Werte verlassen können, erwarten wir auch notwendigerweise ein
allgemein akzeptables Verhalten. Die Durchsetzungskraft der Sitten
und tradierten Normen sollte da enden, wo diese Werte verletzt wer-

1.4.3.

197 Vgl. Spaemann: Moralische Grundbegriffe, S. 22.

Zweites Kapitel

84

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


den. Die Gesellschaften sollten ihre kulturellen Motive und Sitten, so-
lange sie sich mit ihrem Moralverständnis überschneiden, an den Prin-
zipien dieser allgemeinen Ethik messen.198 Es bildet sich die äußere
Ehre eines einer Gesellschaft, wenn auf diese Werte Acht gegeben wird.
Die äußere Ehre mit Verbindung zu moralischer Haltung tritt auf, wo
wir keineswegs von der Relativität bestimmter ethischer Werte spre-
chen können. Jeder Wert, der über kulturelle (tradierte) Normen und
religiösen Glauben hinausgeht und einem ganzheitlichen Verständnis
zugeordnet würde, gäbe die Möglichkeit, an äußerer Ehre zu gewinnen,
solange diese verinnerlicht würde. Gemeint sind die Werte, die sich im
klassischen Sinne im pflicht- und tugendhaften Handeln darstellen, die
wir weder einer nur einzigen Kultur zu-, noch einer Kultur aberken-
nen können. Bei der äußeren Ehre, die moralische Haltung voraussetzt,
sollte der Maßstab also eine „absolute“ ethische Grundlage bilden, de-
ren Verstoß das gesellschaftliche Ansehen erschüttern kann. Ohne den
Kulturrelativismus zu überwinden und uns an dieser „allgemeinen
Ethik“ zu orientieren, können wir theoretisch zweifelhafte Traditionen,
die im Namen der Ehre ausgeübt werden, keineswegs kritisieren und
keinen Ehrbegriff entfalten, der der Ethik nicht widerspricht. Hier
handelt es sich um einen Aspekt der Ehre, der uns die Vorstellung ei-
nes Ehrverständnisses ermöglicht, die mit den universellen Werten
vereinbar ist, einen Aspekt, unter dem ein Ehrverständnis der Kultu-
ren möglich erscheint.

Cunningham entspricht mit seinem Begriff Modern Honor dieser
Betrachtungsweise. Er revidiert den Ehrbegriff hauptsächlich auf der
Grundlage bestimmter ethischer Prinzipen und Tugenden und spricht
von Elementen der Ehre, die diese zu einem universell gültigen Begriff
machen können.

198 „Regierungen führen gerne das Argument an, daß die Menschenrechte sich mit
der Kultur ihres Staates nicht vereinbaren lassen. Mal sind die Menschenrechte zu
individualistisch, mal sind die in ihnen vertretenen Werte zu christlich geprägt,
mal ist das Bild des Menschen, das den Verträgen [Menschenrechtsverträge, B.
C.] zu Grunde liegt, zu europäisch. Dieses Argument der Kulturkonformität
könnte nur in einem fiktiven Land zutreffend sein, in dem sich die Menschen gar
nicht als Individuen, sondern lediglich als Teil eines Kollektivs begreifen würden
[…].“ (Toivanen; Mahler: Menschenrechte im Vergleich der Kulturen, S. 104.).

III. Die äußere Ehre

85

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


„[…] I wish to highlight seven elements as key points of modern honor –
dignity, courage, fidelity, honesty, fortitude, compassion, and gratitude.
[…] And those who distinguish themselves in these seven admirable ways
are worthy of special respect. When we think of the measure of a person,
we naturally think about character, and I have suggested that we should
look first to these elements when thinking about honor.”199

Außer diesen listet Cunningham andere Werte auf wie Bescheidenheit,
Bereitschaft zur Selbsthingebung etc. Wie erwähnt, hat die Ehre einen
schlechten Ruf, den sie den fatalen Ehrenpraktiken verdankt. Wenn
aber diese von Cunningham genannten Tugenden als ein Kanon ange-
sehen würden, nach dem sich das Ehrverständnis des Menschen rich-
tet, kann auch eine Gefahr der falschen Auslegung beseitigt werden. Es
ist nicht von der Hand zu weisen, dass man durch Einhaltung dieser
Tugenden an Respekt und Achtung gewinnen könnte. Zudem ist es
wichtig zu betonen, dass Ehre vor allem in der antiken Philosophie mit
tugendgemäßem Handeln gleichgesetzt wird.

Die moralische Haltung als ein Prinzip der äußeren Ehre beinhal-
tet, inwieweit man seine Pflichten ernst nimmt. Des Weiteren wirkt sie
in den Bereichen, in denen man mit anderen in geschäftlichen, fami-
liären oder freundschaftlichen Beziehungen steht. Wie man mit seinen
Mitmenschen umgeht, ist ein wichtiges Kriterium für die äußere Ehre.
An dieser Stelle soll betont werden, dass es innerhalb der sozialen Be-
ziehungen ein elementarer Bestandteil der äußeren Ehre ist, jedem
Menschen Anspruch auf Ehre zuzugestehen und anderen Respekt zu
erweisen, sofern sie ihn verdienen. Diesen Grundsatz formuliert Ap-
piah folgendermaßen:

„Ehre bedeutet Anspruch auf Respekt. Wenn wir wissen wollen, ob Ehre
in einer Gesellschaft eine Rolle spielt, müssen wir daher zunächst einmal
fragen, ob Menschen dort glauben, dass jemand das Recht habe, mit Re-
spekt behandelt zu werden.“200

Gegenteilig dazu zu handeln kann gleichermaßen als ein Grundsatz
der äußeren Ehre gelten: Menschen Respekt zu aberkennen, sofern sie
durch entsprechende Haltung und Aktion gegen gesellschaftliche Re-
geln verstoßen. Stoecker betont, dass sogar die Demütigung von Perso-

199 Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 73, 98.
200 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,

S. 190.

Zweites Kapitel

86

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nen löblich sein könne, sofern sie diese verdienten.201 Die Handlungen
dagegen, die anderen schaden, entehren hauptsächlich denjenigen, der
diese begeht. Die äußere Ehre ist einerseits ein Wert, der vom Außen
zugesprochen wird und um den sich jeder selbst zu bemühen hat. An-
dererseits ist sie ein gradueller Wert, für dessen positive oder negative
Beurteilung sowohl die Person selbst, als auch die Außenwelt verant-
wortlich ist.

Die Person ist bei Gewinn und Verlust der äußeren Ehre auf die
Meinung anderer angewiesen, andere wiederum beurteilen den Grad
an äußerer Ehre durch das Auftreten der jeweiligen Person. Denn bil-
den wir eine Meinung zu einer Person, beziehen wir uns vornehmlich
auf ihr Auftreten und ihre Außenwirkung. Da die Motivation eines
Menschen bezüglich seines (ehrenhaften) Verhaltens nicht immer er-
sichtlich für andere sein kann, läuft man Gefahr, Respekt irrtümlich
darzubringen. Durchaus kann jemand Achtung erfahren, der aus Pro-
fitgier und Geltungssucht handelt. In diesem Falle wird ihm fälschli-
cherweise äußere Ehre zuteil. Cicero differenzierte mit Hinblick darauf
falsche und wahre Ehre.202 Auch Aristoteles verwies darauf, dass nur
die Ehre, nicht der Ehrgeiz, den er die „bloße Sucht“ nach Ruhm
nennt, zum trefflichen Charakter gehöre.203 Dass die äußere Ehre vor-
nehmlich auf das nach außen gerichtete Wirken einer Person bezogen
wird, mindert ihre Transparenz. Dagegen bietet die Überlegung Adam
Smiths eine Perspektive, die diesen Verlust von Allgemeingültigkeit
und Transparenz relativiert. Smith unterstreicht die persönliche Posi-
tion zur moralischen Haltung:

„Er [der Mensch B.C.] will nicht nur Lob, sondern Lobenswürdigkeit, er
wünscht so zu sein, daß er, wenn er auch von niemanden gelobt werden
würde, dennoch der natürliche und schickliche Gegenstand des Lobs wä-
re. […] Das aufrichtigste Lob kann uns nur wenig Freude bereiten, wenn
es nicht als irgendeine Art von Beweis für unsere Lobenswürdigkeit be-
trachtet werden kann. Es genügt keineswegs, daß man uns Achtung und
Bewunderung auf diese oder jene Weise, vielleicht bloß aus Unwissenheit
oder Irrtum, entgegenbringt. Wenn wir uns dessen bewusst sind, daß wir
es nicht verdienen, in einem so günstigen Rufe zu stehen, und daß man,

201 Vgl. Stoecker: Menschenwürde und das Paradox der Entwürdigung Menschen-
würde und das Paradox der Entwürdigung, S. 147.

202 Vgl. Cicero: Gespräche in Tusculum, Buch III, 2 (3), (4).
203 Vgl. Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch IV, 10, 1125 a 27-b 14.

III. Die äußere Ehre

87

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


wenn man die Wahrheit über uns wüßte, uns mit ganz anderen Gefühlen
betrachten würde, dann ist unsere Genugtuung weit davon entfernt, voll-
ständig zu sein.“204

Smith redet hier von einer idealen Position, die jemanden dazu veran-
lasst, die moralische Qualität und Berechtigung für das ihm entgegen-
gebrachte Lob zu überprüfen. Dabei macht das eigentlich Lobenswerte
genau diese ideale Haltung aus.

Gesellschaftliches Ansehen soll den Menschen also im Idealfall zu
ständiger Selbstkontrolle führen. Dies kann auch auf das Verhältnis
zwischen äußerer Ehre und moralischer Haltung übertragen werden.

Fazit: Das gesellschaftliche Ansehen

Die Ehre ist ein Begriff, der aufgrund seiner Mehrdimensionalität und
kulturellbedingten Variabilität schwer zu definieren ist. Dementspre-
chend fällt es ebenso schwer, ihm allgemeingültige Kriterien zuzu-
schreiben. Wir können jedoch feststellen, dass die Ehre sich vor allem
in ihrer äußeren Form auf den gesellschaftlichen Respekt bezieht,
denn die äußere Ehre auf den Wert hinweist, der einer Person von an-
deren beigemessen wird. Das gesellschaftliche Ansehen, dessen Be-
gründungen ebenso vielfältig sein können, ist gleichsam in diesem
Rahmen zu verstehen.

Wenn wir von dem gesellschaftlichen Ansehen einer Person reden,
dann geht es im Allgemeinen um ihre Merkmale, die sie von anderen
differenzieren und höher stellen als andere, weshalb sie ihrer Umwelt
Respekt bzw. Bewunderung einflößt. Da die Kriterien des gesellschaft-
lichen Ansehens zeitlich und kulturell variieren, benötigt eine zeitge-
mäße aktuelle Definition, die Sachverhalte festzustellen, auf die in der
Gegenwart Wert gelegt werden. Es ist zwar einzuräumen, dass die Dif-
ferenziertheit der Gegenwartsgesellschaft auch eine Definition vom
Wertvollen erschwert. Es wurden dennoch in diesem Kapitel vier ver-
schiedene Bereiche festgestellt, die im Allgemeinen als Bewertungs-
maßstäbe betrachtet werden können. Diese sind Status, spezielle Fä-
higkeiten, soziales Engagement und moralische Haltung einer Person.

204 Smith: Theorie der ethischen Gefühle, S. 182-184.

Zweites Kapitel

88

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Wie betont, soll die dadurch entstandene Überlegenheit einer Per-
son nicht unmittelbar als eine Begründung dafür dienen, besser bzw.
privilegierter behandelt zu werden. Dies erklärt vielmehr den Umstand,
warum eine Person auf einer bestimmten Ebene Respekt verdient. In
allen vier Bereichen stellt sich das gesellschaftliche Ansehen als etwas
dar, was die Erfüllung bestimmter Bedingungen bzw. eine persönliche
Leistung voraussieht. Der Respekt, auf dem der gute Ruf einer Person
beruht, soll also verdient und berechtigt sein. Diese Betrachtungsweise
ist vor allem hinsichtlich des Status von großer Bedeutung, dessen zeit-
lich variable Kriterien in Anlehnung an die moderne Weltstruktur im
Kontext des gesellschaftlichen Ansehens als Beruf, Bildung und Ein-
kommen zusammengefasst wurden. Es wurde also betont, dass nicht
nur der Besitz eines angesehenen Status, der durch diese Kriterien ent-
steht, als die Berechtigung der Statusehre gilt, sondern auch, wie dieser
erlangt wird.

Das Verhältnis zwischen speziellen Fähigkeiten und dem gesell-
schaftlichen Ansehen einer Person erklärt sich erstens dadurch, dass
das Schaffen von etwas Einzigartigem Respekt einflößt. Eine spezielle
Fähigkeit führt aber insofern zum gesellschaftlichen Ansehen, als sie
zu guten Zwecken eingesetzt wird. Gute Zwecke erklären sich unter
drei Gesichtspunkten: Nützlichkeit für andere, Widerspiegelung vor-
handener Werte und Schaffen neuer Werte. Dies differenziert bei-
spielsweise einen Künstler oder einen Wissenschaftler von anderen,
wodurch dieser hinsichtlich seiner Tätigkeit höher steht.

Das soziale Engagement symbolisiert die verantwortungsbewusste
und solidarische Haltung einer Person, die in erster Linie deshalb ach-
tenswert ist, weil sie zum Erhalt und zur Entwicklung einer Anerken-
nungskultur dient. Überdies stellt sich soziales Engagement nicht nur
als ein persönlicher Beitrag eines einzelnen zu einem besseren gesell-
schaftlichen Zusammenleben dar, sondern auch zu seinem eigenen
sinnvollen Leben.

Die moralische Haltung wurde ebenso als ein wichtiges Kriterium
des gesellschaftlichen Ansehens bezeichnet. Wie schon bemerkt, wer-
den die Begriffe Tugendhaftigkeit und Ehrenhaftigkeit seit dem Alter-
tum häufig miteinander verbunden. Wenn wir die Tugendhaftigkeit als
eine bestimmte moralische Haltung verstehen, die in einer Gesellschaft
anerkannt wird, dann verdeutlicht sich die These, dass ein soziales

III. Die äußere Ehre

89

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Auftreten nach dem anerkannten Moralverständnis zum gesellschaftli-
chen Ansehen einer Person führt. Hingegen wurde unterstrichen, dass
dies ein sensibler Bereich ist, der auch Ambivalenz impliziert. Ein Mo-
ralverständnis, das gegen die allgemeinen ethischen Normen verstößt,
macht auch das gesellschaftliche Ansehen einer Person fragwürdig, das
nach diesem konstituiert wird. Es entsteht also die Problematik, dass
der Respekt, den eine Person in diesem Fall genießt, einerseits ein ver-
dienter ist, weil er auf der Erfüllung der gesellschaftlichen Erwartun-
gen beruht. Andererseits stellt sich die Frage, inwieweit dieses gesell-
schaftliche Ansehen ethisch tragbar ist. Auf diese Problematik wird im
dritten Kapitel näher eingegangen, da sie ohne die Bezugnahme auf die
innere Ehre nicht analysiert werden kann, die die Grundlage für einen
möglichen Lösungsansatz bilden kann.

Die Gruppenehre

Die Gruppenehre ist ein kollektiver Wert, der jedem Mitglied einer
Gruppe aufgrund seiner Zugehörigkeit von anderen Mitgliedern ver-
liehen wird. Sie ist ein Wert, den man personalisiert bzw. sich zu eigen
macht und zugleich mit anderen teilt. In einer Gruppe können wir
nicht von einer Dualität (Person und/versus Gruppe) reden, sondern
es geht in der Gruppe um eine kollektive Identität, der die Gruppeneh-
re als ein gemeinsamer Wert entspringt. Diese ist aber keine gesonder-
te Identität, sondern ergänzt die Vollkommenheit des Selbst. Des Wei-
teren benennt die Gruppenehre einen Wert, der eine Gruppe gegen-
über einer anderen, fremden, repräsentiert. Um den Begriff Gruppen-
ehre transparent zu machen, sollen folgende Fragen eingehender be-
trachtet werden: Wie funktioniert eine Gruppe und wo genau ist die
Gruppenehre in der Dynamik einer Gruppe zu verorten? Was heißt es,
eine kollektive Identität zu haben?

Die Funktion einer Gruppe

In seinem Werk „Soziologie. Untersuchungen über die Formen der
Vergesellschaftung“ hebt Georg Simmel hervor, dass es drei Elemente

2.

2.1.

Zweites Kapitel

90

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


gebe, die zur Erhaltung der sozialen Kreise dienen.205 Diese seien
Recht, Sittlichkeit und Ehre. Nach Simmel nehme Ehre eine mittlere
Position zwischen den anderen ein:

„Bringt man diese Normierungsarten auf ihren ganz spezifischen Aus-
druck, unter Vorbehalt des Ineinanderverlaufens und des Austausches
von Inhalten, so erwirkt das Recht äußere Zwecke durch äußere Mittel,
die Sittlichkeit innere Zwecke durch innere Mittel, die Ehre äußere Zwe-
cke durch innere Mittel.“206

Bezüglich des Funktionierens einer Gruppe hat Simmel tatsächlich
eine zentrale Feststellung angebracht, die übernommen werden kann.
Die Gruppenerhaltung benötigt aber auch ein anderes Detail. Das
Rechtssystem einer Gruppe bzw. Gesellschaft kann erst dann zur
Gruppenerhaltung dienen, wenn es für alle Mitglieder verbindlich sein
kann. Die Gesetze werden daher nicht ausschließlich auf Einzelperso-
nen ausgerichtet, sondern sprechen die Gesellschaft als eine ˈKollektiv-
personˈ an. Jeder, der sich selbst als einen Teil derer erkennt, muss sich
unmittelbar zur Anpassung an das Recht verpflichten. Damit Sittlich-
keit ein Mittel zur Gruppenerhaltung sein kann, muss sie auch diese
kollektive Funktion erfüllen. Einer Gruppe muss also eine Definition
der Sittlichkeit zugrunde liegen, die dem gemeinsamen Moralver-
ständnis der Gruppe dient.

Demnach können die Elemente, die das Verhältnis zwischen Per-
son und Gruppe regulieren und die gemeinsame soziale Existenz eines
heterogenen Gefüges ermöglichen, in zwei Kategorien unterteilt wer-
den: Eine Gruppe funktioniert erstens auf einer formellen Ebene.
Zweitens funktioniert sie auf der Ebene der Werte. Die Ehre kann in
beide Kategorien eingeordnet werden, weil sie sowohl im formellen
Bereich als auch im Bereich der Werte bestimmte Funktionen erfüllen
kann. Denn wenn auch nicht schriftlich festgelegt, definiert sie doch
Normen und bestimmt Verhaltensweisen innerhalb einer Gruppe, de-
ren Verstoß oft zu negativen physischen bzw. sozialen Sanktionen
führt. Dies kann als ihre formelle Funktion angesehen werden, die sich
am deutlichsten im Begriff ˈEhrenkodexˈ äußert. Ein Ehrenkodex ge-

205 Vgl. Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaf-
tung, S. 598-600.

206 Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung,
S. 599.

III. Die äußere Ehre

91

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


bietet nicht nur ein bestimmtes Verhalten, er zieht auch die Grenze
zwischen richtig und falsch, definiert, wer bzw. was lobens- oder ta-
delnswert ist. Der Ehrenkodex erweist sich in bestimmten, überwie-
gend patriarchalen gesellschaftlichen Zusammenhängen als eine In-
stanz, die mit formellem Recht konkurriert.207 Ein gutes Beispiel dafür
sind mafiöse Gruppierungen und deren meist dogmatische Normen,
die über einem allgemeingültigen Recht stehen, oder Familien bzw.
Sippen, die das Rechtssystem ignorieren und stattdessen nach ihren ei-
genen Normen Urteile fällen – genannt sei hier erneut das Beispiel der
Ehrenmorde. Zu beobachten ist, dass Ehre auch zu einem Instrument
der verrohten Traditionen oder Machtverhältnisse werden kann. Die
genannten Muster sollen veranschaulichen, dass Ehre ein wirkungsvol-
les Motiv ist, um bestimmte Normen zu stabilisieren und im Bewusst-
sein zu verankern. Für den Erhalt einer Gruppe, die aus einem hetero-
genen Gefüge besteht, kann Ehre als eine vermittelnde Funktion zwi-
schen Norm und Person fungieren, was mit bloßem Recht oder Sitt-
lichkeit nicht zu rechtfertigen wäre.208 Wenn es um den Begriff Ehren-
kodex geht, sollen daher nicht unmittelbar die Lebensweisen und Mo-
ralvorstellungen der Gruppen verstanden werden, die das Menschen-
recht verachten und moralisch verwerfliche Gebote und Vergeltungs-
methoden befürworten. Einem Ehrenkodex kann jede Gruppierung
Folge leisten, der gemeinsame Handlungsnormen, Vorschriften und
Werte zugrunde liegen: Familien, Nationen, religiöse Gemeinschaften,
Sportmannschaften, zivile Organisationen, politische Parteien, Berufs-
gruppen etc.

Damit der Ehrenkodex im Tun und Denken der Mitglieder greifen
kann, muss eine Ebene als gemeinsamer Nenner geschaffen werden,
auf der sich die Mitglieder einigen können. Diese Ebene konzipiert
sich aus Werten, die den Gruppenmitgliedern als Begründung dafür
dienen, warum ein Verhalten als richtig bzw. falsch angenommen wird.
Sie fungieren demnach als Maßstäbe des gemeinsamen Verhaltensko-
dex einer Gruppe.

207 Vgl. Schreiner: Würde, Respekt, Ehre. Werte als Schlüssel zum Verständnis von
anderen Kulturen, S. 28; Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen
der Vergesellschaftung, S. 601.

208 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 315.

Zweites Kapitel

92

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Die Gruppenerhaltung benötigt eine weitere Ebene, die die ge-
nannte Kategorie ergänzt. Diese ist die Ebene der emotionalen Bin-
dung. Im Rahmen einer Erfahrung innerhalb einer Gruppe werden ge-
meinsame Emotionen verstärkt: gemeinsame Freude, gemeinsames
Leid, gemeinsamer Stolz, gemeinsames Empfinden von Schande etc.
Das, was diese Bindung zustande bringt, sind in erster Linie u. a. die
gemeinsamen Ideale und Ziele. Aus diesem Grund ist eine Bindung al-
so dadurch möglich, dass die Personen sich mit der Gruppe identifi-
zieren, so dass ein emotionaler Zustand der Gruppe zugleich persön-
lich wahrgenommen wird. Die Niederlage einer Fußballmannschaft ist
meistens nicht nur für die Sportler selbst, sondern auch die Fans be-
dauerlich. Erfolgreiche Bemühungen einer Regierung um ausgleichen-
de Gerechtigkeit kann Empathie in allen Bürger dieses Landes auslö-
sen. Korruptionsverdacht einem Abgeordneten gegenüber bereitet den
schlechten Ruf einer ganzen politischen Partei.

Es kann behauptet werden, dass die Gruppenehre genau auf diesen
letzten zwei Ebenen operiert: auf der Ebene der Werte und der Ebene
der Emotionen. Noch intensiviert gedacht: Damit diese Ebenen sich
überhaupt gegenseitig bedingen können, muss die Gruppenehre als ein
verbindendes Element bestehen.

Der Begriff der Ehre wurde auch in historischem Verständnis vor-
nehmlich im Kontext einer Gruppe definiert. Gemeinschaften und so-
ziale Gruppierungen haben sich schon immer ihrer eigenen Definition
von Ehre folgend von anderen differenziert. „Innerhalb dieser Ge-
meinschaften galt das Prinzip der Ebenbürtigkeit und Ehrengleich-
heit.“209 Dieses Prinzip kann auch als ein Zugehörigkeits- und Aus-
grenzungsprinzip der Gruppen bezeichnet werden. Als Simmel sagte,
„jede Ehre ist ursprünglich Standesehre […]“,210 deutete er auf diese
elementare Funktion der Ehre hin, die auch in unserer Zeit, in der
nicht mehr von Ständen die Rede sein kann, ihre Relevanz und Gel-
tung bewahrt. Diese Funktion ist als eine den Menschen sozial sowie

209 Frevert: Ehre – männlich/weiblich. Zu einem Identitätsbegriff des 19. Jahrhun-
derts, S. 25.

210 Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung,
S. 600.

III. Die äußere Ehre

93

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


moralisch disziplinierende211 und auch als ein soziales Gefüge emotio-
nal212 bindende zu verstehen. Zu behaupten ist, dass die Standesehre
ein musterhaftes Beispiel darstellt, das diese Funktion von Ehre am
deutlichsten dokumentiert. Denn in der Ständeordnung hat Ehre als
ein Maßstab fungiert, der als die Norm eines Standes einer Gruppe
vorgeschrieben wurde und Rechte, Rollen und Pflichten deren Mitglie-
der regelte und bestimmte. Ehre, die einem Stand zugeschrieben wur-
de, wurde dadurch zum Mittel der Ordnung sowie zur Identität jeden
Mitglieds.213

Prinzipien der Gruppenehre

(Pflichtmäßigkeit, Loyalität, Vertrauen, Respekt, Egalität)
Die Gruppenehre bringt bestimmte Prinzipien in die Gruppe ein, ohne
die die Vorstellung von Gruppenehre kaum möglich ist und die letzt-
endlich zur Gruppenerhaltung dienen. Es geht also um Prinzipien, die
in jeder Gruppe als die Gruppeneinheit fördernde Mittel gelten und
von jedem, der sich in diese integriert, eingehalten werden müssen.214

Als erste dieser Prinzipien kann pflichtmäßiges Handeln angebracht
werden. Einer Gruppe zuzugehören heißt in erster Linie, bestimmte
Pflichten zu übernehmen. Jeder Gruppe kann eine andere Definition
von Pflicht zugrunde liegen. Dies ändert am kollektiven Bewusstsein
nicht, dass dem Prinzip Pflichtmäßigkeit zugrunde liegt. Es soll den
Mitgliedern einer Gruppe um das Bewusstsein gehen, sich selbst für
etwas zu verantworten.

Denken wir an die kleinste Gruppenform, die Familie. Mitglied
einer Familie zu sein, ist nicht immer ein bewusst gewählter Zustand.

2.2.

211 Vgl. Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frühen Neuzeit, S. 99.

212 Vgl. Brüggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhältnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 181; Korff: Ehre, Prestige, Ge-
wissen, S. 36.

213 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 55, 68; Dülmen:
Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frühen Neu-
zeit, S. 21; Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spätmittelal-
ter, S. 101; Schuster: Ehre und Recht. Überlegungen zu einer Begriffs- und Sozial-
geschichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft, S. 62.

214 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 28.

Zweites Kapitel

94

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


In diesem Sinne unterscheidet sich die Familienzugehörigkeit von an-
deren Gruppenzugehörigkeiten.215 Zu behaupten ist, dass das bestim-
mende Motiv der Pflichtmäßigkeit in einer Familie die emotionale
Bindung der Mitglieder ist, die, rein biologisch gesehen, der Blutsver-
wandtschaft entspringen soll. Die Verantwortungsübernahme scheint
in diesem Fall nicht eine selbst und bewusst getroffene Entscheidung,
sondern eine innere Disposition bzw. Bereitschaft zu sein. Dagegen ist
die Familie eine Institution, in der pflichtmäßiges Handeln eine zen-
trale Funktion erfüllen soll. Als Familie definiert sich solche nur dann,
wenn ihre Mitglieder sich selbst als ein Teil dessen erkennen, für das
sie sich bewusst verantworten wollen. Der enge Zusammenhang zwi-
schen Familie und Pflicht findet sich soziologisch und rechtlich fast in
allen Gesellschaften. Beispielsweise werden im Deutschen Grundge-
setz (Art. 6, Abs. 2) die Schranken der Elternschaft durch Bezugnahme
auf deren Pflichten gesetzt: „Pflege und Erziehung der Kinder sind das
natürliche Recht der Eltern und die zuvörderst ihnen obliegende
Pflicht […].“ In dieser Aussage wird zwar nicht auf Familie Bezug ge-
nommen, sondern auf Elternschaft. Außerdem kann diese ˈgesetzlicheˈ
Verpflichtung als ein naturrechtlicher Sachverhalt angesehen werden,
der mit dem Bewusstsein der Gruppenzugehörigkeit nicht zusammen-
hängt. Jedoch soll der Kinderwunsch die Absicht implizieren, eine
Gruppe, eine Familie216 zu gründen, für deren Erhaltung man selbst
verantwortlich ist.

Die Pflichten in einer Gruppe gehen mit den Rollenübernahmen
und deren Sinn einher. Dass ein Mitglied seinen Pflichten genügt,
heißt, dass es seine Rolle begriffen und deren implizierte Verantwor-
tung übernommen hat. Innerhalb einer Gruppe werden die Pflichten
nicht auf einen individualisierten Bereich begrenzt. Etwas wird auch
für jemand anderen und allgemeinnützlich für die Gruppe getan. Da-
her ergänzt jedes Mitglied die Ganzheit und den Sinn der Gruppe, in-
dem es sich seiner Pflichten bewusst wird und sie realisiert. Eltern

215 Hier wird davon ausgegangen, dass Gruppenzugehörigkeit in erster Linie von der
persönlichen Entscheidung abhängt. Will man einer Gruppe zugehören, agiert
man nach deren Verhaltenskodex.

216 Unter Familie wird hier nicht das Gefüge verstanden, das im klassischen Sinn aus
Vater, Mutter und Kind besteht. U.a. werden hier auch die Familien mit alleiner-
ziehenden Müttern oder Vätern miteinbezogen.

III. Die äußere Ehre

95

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


übernehmen die Verantwortung für die gesundheitliche oder finanzi-
elle Versorgung ihrer Kinder – um nur ein Beispiel zu nennen.217

Es kann gehaltlos erscheinen, sich über familiäre Verantwortungen
dem Begriff der Gruppenehre anzunähern. Man könnte einwenden,
dass die Wurzeln des Verantwortungsbewusstseins innerhalb einer Fa-
milie an anderen Stellen zu suchen sind. In einer Familie gibt es selbst-
verständlich mehrere Motive, die diesem Bewusstsein zugrunde liegen.
An dieser Stelle ist aber wichtig zu betonen, dass der Begriff Familien-
ehre eine bedeutsame Stellung in der Geschichte des Ehrbegriffs ein-
nimmt. Hinsichtlich der Analyse der Gruppenehre ist es daher relevant,
diese in Betracht zu ziehen.

Wie im ersten Kapitel dargestellt, bezog sich Familienehre begriffs-
geschichtlich gesehen in erster Linie auf eine adelige bzw. angesehene
Abstammung.218 Doch genügte es nicht, allein diese innezuhaben: Die
Familienehre forderte von all jenen, die in ihrer sozialen Umgebung
von deren Privilegien profitierten,219 ein bestimmtes Verhalten, sowohl
innerhalb als auch außerhalb der Familie. Das Entscheidendste ist
aber, wie die Mitglieder einer angesehenen Familie diese nach außen
repräsentierten. Dies kann auch als eine gemeinsame Pflicht bezeich-
net werden, die sich auf alle Bereiche des Lebens auswirkt. Einige
Überlegungen zur Definition der Familienehre könnten beispielsweise
folgende sein: Wie verdienen die jeweiligen Mitglieder ihren Lebens-
unterhalt, welche Beziehungen gehen sie mit anderen ein, wen heiraten
sie. Die Motive, die Ordnung und Harmonie innerhalb der Familie
schaffen, sind auch für eine Repräsentation des familiären Gefüges
nach außen von großer Bedeutung. Auch in geschlechtsspezifischer
Rollenverteilung innerhalb einer Familie erweisen sich weibliche bzw.
männliche Pflichten als Motive, die sowohl innerfamiliäre Beziehun-
gen regeln, als auch die Familienehre schützen. Wie Familie und Ehe

217 An dieser Stelle wird von einer rein theoretischen Annahme ausgegangen. Daher
meint diese Behauptung nicht, dass die Eltern-Kind-Beziehung in jedem Fall auf
dieselbe Weise funktioniert. Apropos stellt sich die ethische Frage anders danach,
wie oder nach welchem Maßstab Grenzen des pflichtgemäßen Handelns der El-
ternschaft zu setzen sind.

218 Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spätmittelalter, S. 103;
Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 32.

219 Familienehre verleiht einer Person soziale Annehmlichkeiten im unmittelbaren
Umfeld und lässt sie davon profitieren.

Zweites Kapitel

96

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


als Institutionen im griechischen Denken nach geschlechtsspezifischer
Rollen- und Pflichtenverteilung konstruiert wurden, hat Foucault in
seinem Werk „Sexualität und Wahrheit“, Band II, ausführlich erläu-
tert.220 Die Familienehre ist eigentlich seit der Geschichte bis zu aktuell
noch bestehenden patriarchalen Gesellschaften neben anderen Inhal-
ten auch eine geschlechterdifferenzierte Größe. Demnach werden die
Rollen innerhalb einer Familie auf der Grundlage geschlechtsspezifi-
scher Sittlichkeitsvorstellung und damit verbundener Pflichten ver-
teilt.221 Beispielsweise war der soziale Raum einer Frau in klassischer
Zeit auf Oikos [griech. Haus] beschränkt.222 Die mütterlichen Pflichten
einer Frau fungieren als ein Maßstab sowohl für weibliche Ehre als
auch für Familienehre.223 Die Pflicht eines Vaters besteht nicht nur aus
finanzieller Versorgung der Familie. Sondern er wird auch dazu ange-
halten, peinlich genau zu überwachen, ob die Familienmitglieder nach
einem ihnen oktroyierten Ehrenkodex handeln.224 Er repräsentiert
nämlich die Familie nach außen.225 Der Sohn übernimmt die finanzi-
elle Verantwortung sowie die Überwachungspflicht des Vaters, falls
dieser dazu nicht mehr in der Lage ist. Es ist die Pflicht der Tochter,
auf ihre Reinheit zu achten, die fast nur die sexuelle Unberührtheit
symbolisiert, da diese einen Indikator für die intakte Familienehre dar-

220 Vgl. Foucault: Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit II, S. 185-193.
221 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 31; Dülmen: Der

ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frühen Neuzeit,
S. 98; Frevert: Ehre – männlich/weiblich. Zu einem Identitätsbegriff des 19. Jahr-
hunderts, S. 23; Bourdieu: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, S. 38; Roodenburg: Ehre in einer
pluralistischen Gesellschaft: die Republik der Vereinigten Niederlande, S. 370;
Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 124; Burghartz: Ge-
schlecht-Körper-Ehre. Überlegungen zur Weiblichen Ehre in der Frühen Neuzeit
am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle, S. 214; Burkhart: Eine Geschichte
der Ehre, S. 200; Schreiner: Würde, Respekt, Ehre. Werte als Schlüssel zum Ver-
ständnis von anderen Kulturen, S. 33.

222 Vgl. Brüggenbrock: Die Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhältnis
von athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 35.

223 Vgl. Schreiner: Würde, Respekt, Ehre. Werte als Schlüssel zum Verständnis von
anderen Kulturen, S. 33; Dülmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale
Ausgrenzung in der Frühen Neuzeit, S. 9.

224 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 130.
225 Vgl. Schreiner: Würde, Respekt, Ehre. Werte als Schlüssel zum Verständnis von

anderen Kulturen, S. 37.

III. Die äußere Ehre

97

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


stellt.226 Jedes Mitglied hat eine gesonderte Aufgabe, die letztendlich
zur Erfüllung eines größeren Ideals und zum Schutz der Familienehre
dient. Diese Form der Familienordnung findet sich zwar vornehmlich
in ländlichen oder durch strenge Traditionen geprägten Gesellschaf-
ten. Hingegen kann man behaupten, dass geschlechtsspezifische Rol-
lenverteilung und damit verbundene Pflichten zumindest die Eltern-
schaft in einem großen Maße betreffen. Mütter, die, aus welchen
Gründen auch immer, ihr neugeborenes Kind verlassen,227 verlieren
häufig die Achtung ihrer Umgebung, in meist noch höherem Maße als
ein Vater.

Im pflichtmäßigen Handeln steckt noch ein anderes Prinzip, das
ein zentrales Motiv der Familienehre darstellt. Gruppenehre fordert
Loyalität gegenüber der Gruppe. Loyalität definiert sich in vielen Eh-
renkodizes, die aus einer tradierten und streng hierarchisierten Struk-
tur entstanden sind, durch Achtung gegenüber Hierarchie und dem
Oberhaupt der Gruppe. Ruth Benedict beschreibt die Familienhierar-
chie in japanischer Kultur folgendermaßen:

“The wife bows to her husband, the child bows to his father, younger bro-
thers bow to elder brothers, the sister bows to all her brothers of whatever
age. […] Hierarchy based on sex and generation and primogeniture are
part and parcel of family life.”228

Es kann angenommen werden, dass die zentrale Idee in dieser hierar-
chischen Struktur vor allem die Bemühung um Ordnung ist. Loyalität
kann als ein Mittel zu harmonischem Zusammensein und somit zu
Ordnung also einiges beitragen. Benedict erläutert sehr ausführlich,
wie loyal das japanische Volk während des Zweiten Weltkriegs seinem
Kaiser gegenüber war. Diese Haltung habe es ihm erleichtert, das Trau-
ma des Niedergangs zu überwinden. Die rasche Normalisierung nach

226 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit, S. 134; Schreiner: Wür-
de, Respekt, Ehre. Werte als Schlüssel zum Verständnis von anderen Kulturen,
S. 36-37.

227 In Gesellschaften, in denen uneheliche Empfängnis geahndet wird, kommt dies
aufgrund des gesellschaftlichen Drucks oft vor.

228 Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur, S. 34.

Zweites Kapitel

98

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


dem Krieg habe nach Benedict damit zu tun, dass der Kaiser diesen als
unausweichlich deklariert und sein Volk dadurch beruhigt habe.229

Die Gebote eines Ehrenkodex sollten prinzipiell ohne Bedacht an-
genommen werden, da eine kritische Betrachtung der Gruppenord-
nung zur Ausgrenzung aus der Gruppe führen kann. Dagegen scheint
eine absolut unkritische Anerkennung und Verinnerlichung der Nor-
men einer Gruppe für einen reflektierten Menschen nicht ausnahms-
los möglich zu sein, vor allem wenn die Gebote eines Ehrenkodex in-
dividuelles Entscheidungsrecht eingrenzen oder individuellem Wert-
verständnis widersprechen. Ausgehend von dieser Tatsache hebt der
deutsche Philosoph Wilhelm Korff hervor, dass dies nur in „primiti-
ven“ kulturellen Kontexten realisierbar sein könne, „sofern [in, B. C.]
diesen eine Unterscheidung von ʹInnenweltʹ und ʹAußenweltʹ, von Ge-
sinnung und Darstellung dieser Gesinnung faktisch noch nicht voll-
ziehbar ist.“ Wenn wir strenge patriarchale Ehrenkodizes in Betracht
ziehen, erscheint diese These Korffs überzeugend. Denn dort kann we-
der die Zugehörigkeit noch der Austritt nur persönlich bestimmt wer-
den. Wird man in eine nam- und ehrenhafte Familie hineingeboren,
ist einem unmittelbar die Pflicht auferlegt, diesen Namen um jeden
Preis zu verteidigen. Nach einer BKA-Studie sind ein Drittel der Opfer
von Ehrenmorden männlich, was u.a. damit erklärt wird, dass diese
dem Ehrenkodex widersprochen haben.230 Für jemanden, der einen
Ehrenmord verweigert, kann also die Gefahr der Ermordung bestehen,
im günstigeren Fall erfolgt der Ausschluss aus der Familie. Sowohl die
Zugehörigkeit als auch der Ausschluss wird durch einen Familienaus-
schuss bestimmt und reguliert. Man kann feststellen, dass ein solches
regulatorisches System selten positiv behaftet ist. Letztendlich werden
Ehrenmorde, Blutrache-Morde (oder Zwangsheiraten) mit der Vergel-
tung eines System-Verstoßes gerechtfertigt.

229 Vgl. Albrecht: Anthropologie der Verschiedenheit, Anthropologie der Gemein-
samkeit. Zur Wirkungsgeschichte der Unterscheidung von Scham- und Schuld-
kulturen, S. 181, 182; Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of
Japanese Cultur, S. 20-43.

230 Vgl. http://www.spiegel.de/panorama/justiz/bka-studie-ein-drittel-aller-ehren-
mord-opfer-sind-maennlich-a-778249.html.

III. Die äußere Ehre

99

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Jedoch ist Loyalität vor allem eine Tugend, die in zwischen-
menschlichen Beziehungen eine bindende Funktion erfüllt, ganz gleich,
ob diese innerhalb einer Gruppe oder im Privaten bestehen.

In jeder Gruppe spielt Repräsentation eine elementare Rolle, so-
wohl für Beziehungen innerhalb als auch außerhalb. Theoretisch gese-
hen muss das Manifest einer ideologischen Gruppe von allen Mitglie-
dern akzeptiert und umgesetzt werden. Auf einer Pressekonferenz
müssen sich Mitglieder eines Verbandes oder einer politischen Partei
zu einem Thema meist nach Absprache mit anderen Mitgliedern äu-
ßern. Für Konfliktsituationen innerhalb einer Gruppe versucht man
oftmals auch durch interne Ansätze Lösungen zu finden, ohne dass die
Problematik öffentlich würde. Was Loyalität innerhalb einer Gruppe
vermitteln kann, kann selbstverständlich mit zahlreichen Beispielen
aufgezeigt werden. An dieser Stelle scheint aber folgende Frage wichti-
ger zu sein: Geht es im oben angebrachten Beispiel strenger Ehrenko-
dizes in Familienclans um Loyalität oder Gehorsam? Für die Unter-
scheidung dieser zwei Begriffe muss berücksichtigt werden, welches
ursächliche Motiv durch eine loyale Handlung zum Vorschein kommt.
Entscheidungen, die aufgrund von äußeren Repressionen getroffen
werden (Zwangsehe, Mord etc.), können hingegen nicht dem Motiv
der Loyalität zugeordnet werden. Im Folgenden soll untersucht werden,
ob dieselbe Entscheidungskraft vorliegen würde, wäre der Zwang dazu
nicht vorhanden. Zunächst einmal ist festzustellen, dass man von Ge-
horsam statt von Loyalität spräche, wenn jemand eine Forderung ak-
zeptieren würde, der er innerlich aber kritisch gegenüber stände. Es
wäre in so einem Falle unmöglich für die betroffene Person, die Kodi-
zes der Gruppenehre, zu verinnerlichen, sie als ein persönliches Gut
anzunehmen. Loyalität ist etwas, was durch innere Überzeugung kon-
struiert und unterstützt wird. Loyalität beweist daher jemand, der Vor-
schriften und Leitmotiven mittels seines eigenen Willens folgt, nicht
aufgrund drohender Sanktionen.

Selbstverständlich folgen auch reflektierte Geister Verhaltens- oder
Ehrenkodizes, sofern diese konform mit ihrem Verständnis von Wer-
ten gehen. Nicht jede Zugehörigkeit zu oder jeder Ausschluss aus einer
Gruppe soll hier unmittelbar als eine ˈAußenentscheidungˈ betrachtet
werden, da beides auch eine persönliche Entscheidung sein kann –
beispielsweise, wenn die Ideologien einer Gruppierung für den Betrof-

Zweites Kapitel

100

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


fenen als überholt erscheinen. Existieren keine gemeinsamen Ideale,
endet auch die Notwendigkeit der Pflichtmäßigkeit seitens des Einzel-
nen. Man wird einerseits von der Gruppe zu pflichtmäßigem Handeln
„aufgefordert“, weil jeder am gruppenrelevanten Zusammenhalt betei-
ligt ist. Andererseits besteht aber auch ein inneres, persönliches Be-
dürfnis nach eben diesem Handlungskonzept. Dieses Bedürfnis beruht
letztendlich auf der individuellen Überzeugung, einer Gruppe zuzuge-
hören, die das eigene Selbst ergänzt. Die oben genannte These von
Korff, die er in Anlehnung an bestimmte spezifische Beispiele entwirft,
kann also nicht abstrahiert werden. Um loyal gegenüber einer Gruppe
zu sein, muss man nicht unmittelbar über ein primitives Denkmuster
verfügen.

Es soll angemerkt werden, dass die Familienehre als Begriff und
Phänomen stark mit dem Wert zusammenhängt, der auf die Familie
als Institution gelegt wird. Dass der Begriff Familienehre im Laufe der
letzten Jahrzehnte vor allem in modernen Gesellschaften seine Rele-
vanz verloren hat, ist manchen Soziologen und Kulturanthropologen
zufolge auch durch „Entinstitutionalisierung“ verursacht worden.231 Es
sind neue Formen der Familie entstanden, die auch von einer Defini-
tion der Familie im klassischen Sinne abweichen. Doch gibt es be-
stimmte Merkmale des Familienehre-Begriffs, die auch in neuen Fami-
lienformen auftreten können. Für eine Handlung, zu deren Ausfüh-
rung man durch äußere Einflüsse getrieben worden ist, ein Gefühl der
Überzeugung zu entwickeln, ist eine Folge von übernommenen Kodi-
zes einer Gruppe, wie sie auch innerhalb einer Familienform anzufin-
den sind. Abgesehen davon, ob ein strenger Ehrenkodex in der Familie
herrscht oder nicht, besteht innerhalb des familiären Konstrukts eine
Ebene der gemeinsamen Gefühle. Leistet ein Familienmitglied einen
erfolgreichen Beitrag, empfinden andere gleichermaßen Stolz. Gerät
ein Familienmitglied in eine missliche Situation, sind auch die restli-
chen Familienmitglieder unmittelbar davon betroffen. Die Motive die-
ser Gefühle können variieren, je nach dem, welche Werte innerhalb
der Familie vorherrschen und nach welchem Verhaltenskodex sie ge-
staltet sind. Es kommt selbstverständlich darauf an, wie eng die inner-
familiären Beziehungen sind und ob es in der Familie ein Bewusstsein

231 Vgl. Berger: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 83-85.

III. Die äußere Ehre

101

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


der Repräsentation gibt. Jemandem, der sich nicht von anderen Fami-
lienmitgliedern repräsentiert sieht, würde auch umgekehrt diese Auf-
fassung fehlen und die Umsetzung von Familienehre könnte somit erst
gar nicht greifen.

Prinzipien wie pflichtmäßiges Handeln oder Loyalität können als
Instrumente der Ehre betrachtet werden, die ein reibungsloses Verhält-
nis zwischen Person und Wertesystem kanalisieren. Ein türkisches
Sprichwort besagt viel über diesen Sachverhalt: „Vatan borcu, namus
borcu!“ [wörtl. „Schuld an dem Vaterland ist Schuld an der Ehre!“].
Dieses Sprichwort wird zwar meist im militärischen Zusammenhang
verwendet. Es heißt, ein Ehrenmann ist dem Vaterland sein Leben
schuldig. In diesem ˈGrundsatzˈ ist aber prinzipiell das Bewusstsein
verankert, Verantwortung für ein gemeinsames Gut zu übernehmen.
Die Hingabe des eigenen Lebens bezeichnet metaphorisch die prinzi-
piell notwendige Intention, die von jedem erwartet wird, der durch sei-
ne Gruppenzugehörigkeit eine kollektive Identität232 besitzt. Diese
muss um jeden Preis bewahrt und gegen alle potenziellen Anfeindun-
gen geschützt werden. Eine Verletzung der Gruppenehre kann sowohl
von innen als auch von außen zustande kommen. Ganz allgemein ge-
dacht, wird eine Gruppe dann angegriffen, wenn ihre Werte missachtet
werden. In Detail kann dies auf vielfältige Weise vonstatten gehen.
Dem US-amerikanischen Philosophen Anthony Cunningham zufolge
haben die USA den Anschlag gegen die Twin Towers am 11. Septem-
ber 2001 als eine Ehrverletzung der gesamten Nation wahrgenommen.
Die große militärische Investition und die ambitionierte Mühe um die
Suche nach Tätern müssten mit dem Wunsch nach Satisfaktion bzw.
Vergeltung erklärt werden.233

Der Sorge um den Schutz der Gruppenehre liegt in den meisten
Fällen das Verlangen nach Anerkennung der Gruppe von anderen
Gruppen zugrunde. Im Abschnitt über den Status in vorliegender Ar-
beit wurde erläutert, dass es in manchen Zusammenhängen ein Ver-
hältnis zwischen Ehre und Machtanspruch gibt. Auch auf einer Ma-
kroebene kann man vom selben Verhältnis reden. Der Machtanspruch
stellt sich in diesem Zusammenhang als eine Facette der Gruppenehre

232 Auf diese Bezeichnung wird im Folgenden näher eingegangen.
233 Vgl. Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 170.

Zweites Kapitel

102

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


dar. Etwas, was Macht und Geltung in Frage stellt, bereitet die Gefahr
einer Ehrverletzung.

Wie erwähnt, besteht im Verhältnis zwischen Gruppe und Person
eine wechselseitige ˈnotwendigeˈ Repräsentation: Die Gruppe repräsen-
tiert den Einzelnen, und umgekehrt. Die Gruppenehre kann daher also
auch von innen heraus verletzt werden. Wie die Loyalität eines jeden
Mitglieds, ist auch die Illoyalität bedeutsam für ein gesamtes Gruppen-
system. Deshalb wird individuelles Verhalten zum repräsentativen Ver-
halten einer ganzen Gruppierung.

Diverse symbolische Motive und Handlungen repräsentieren die
verschiedenen Facetten von Ehre. Im obigen Abschnitt über die Statu-
sehre wurde erläutert, wie ein Status einhergeht mit Prestige. Ein
Amtsinhaber wird manchmal nur dank allgemeiner Achtung respek-
tiert. In diesem Zusammenhang kann man behaupten, dass eine Grup-
pe genau aus derselben Perspektive betrachtet werden kann. Ein Grup-
penmitglied wird allein aufgrund seiner Gruppenzugehörigkeit mit
Respekt betrachtet und gilt als Repräsentant der Gruppenehre. Be-
trachten wir nun ein ganzes Land als Gruppierung, so ist zu beobach-
ten, dass dieses Prinzip des „Gruppenvertreters“ gleichermaßen greift,
und zwar bereits im kleinsten Detail: Nicht nur die Bürger eines Lan-
des, sondern bereits landestypische Symbole gelten als Vertreter lan-
desspezifische Werte. Diese zu beschädigen und zu missachten ist
gleichbedeutend mit der Missachtung des Ansehens eines ganzen Lan-
des. Nehmen wir beispielsweise einen Auszug aus dem Strafgesetzbuch
der BRD, § 90 a, der den Schutz der kollektiven Werte Deutschlands
gesetzlich gewährleistet:

„(1) Wer öffentlich, in einer Versammlung oder durch Verbreiten von
Schriften (§ 11 Abs. 3) 1. die Bundesrepublik Deutschland oder eines
ihrer Länder oder ihre verfassungsmäßige Ordnung beschimpft oder bös-
willig verächtlich macht oder 2. die Farben, die Flagge, das Wappen oder
die Hymne der Bundesrepublik Deutschland oder eines ihrer Länder ver-
unglimpft, wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder mit Geldstrafe
bestraft.“

Die aufgelisteten Symbole sind eigentlich keine privaten Güter, son-
dern repräsentatives Allgemeingut. Die hier unterschwellig geforderte
Loyalität gegenüber der landestypischen Symbolik manifestiert sich in

III. Die äußere Ehre

103

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


der Achtung der Gesetzeslage, die letztendlich zum Schutz der gemein-
samen Werte dient. Widriges Verhalten betrifft daher das ganze Land.

Ehre ist ein Faktor, der die Mitglieder einer Gruppe dazu veran-
lasst, die Elemente, die zu Ordnung und Erhaltung einer Gruppe die-
nen, mit einem moralischen Bewusstsein bedenken. Die Pflichten, die
Bürger eines Landes übernehmen, werden zwar meistens durch Geset-
zesrecht auferlegt. Gesetze können allerdings keine moralische Über-
nahme ihres Inhaltes gewährleisten. Sie setzen lediglich Grenzen zu
ordnungsmäßigem Handeln und definieren Pflichten, ohne diese mo-
ralisch zu begründen. Selbstverständlich können Gesetze auch ethi-
sche Urteile beinhalten. Beispielsweise werden im Artikel 5 des
Grundgesetzes sowohl Meinungsfreiheit wie auch persönliche Ehre je-
des Bürgers unter Schutz gestellt.

„(1) Jeder hat das Recht, seine Meinung in Wort, Schrift und Bild frei zu
äußern und zu verbreiten und sich aus allgemein zugänglichen Quellen
ungehindert zu unterrichten. Die Pressefreiheit und die Freiheit der Be-
richterstattung durch Rundfunk und Film werden gewährleistet. Eine
Zensur findet nicht statt. (2) Diese Rechte finden ihre Schranken in den
Vorschriften der allgemeinen Gesetze, den gesetzlichen Bestimmungen
zum Schutze der Jugend und in dem Recht der persönlichen Ehre.“

Diese Äußerung hat tatsächlich eine moralische Qualität. Doch heißt
das nicht unbedingt, dass sie ein gleichgeartetes moralisches Verständ-
nis bei allen Bürgern zu manifestieren vermag. Die eigens getroffene
Überzeugung „ich tue etwas nicht“ muss also nicht notwendigerweise
die Begründung beinhalten, „weil es verboten ist“. Die Begründung
sollte eher lauten, „weil ich es selbst nicht für gut halte.“ Aus Pflichten
kann erst dann eine moralische Größe entstehen,234 wenn sie mit
einem eigens verinnerlichten Verantwortungsbewusstsein verbunden
werden. Das Verantwortungsbewusstsein gegenüber einem Land und
seinen Gesetzen benötigt also einen anderen Grundsatz als die Furcht
vor Bestrafung. Solange Recht und Moral nicht logisch miteinander
verbunden werden, konstituiert sich das Regelsystem des juristischen
Rechts lediglich als Entwurf, dem man auch ohne moralische Reflexi-
on Folge leistet. Dieses Zusammenspiel von Recht und Moralität be-
darf einer anderen verbindenden Größe, durch die Pflichten als per-

234 Bürgerliche Pflichten werden hier als moralische Dispositionen betrachtet.

Zweites Kapitel

104

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


sönliche und bewusst bestimmte Aufgaben angenommen werden.
Simmels Überlegung bezüglich der mittleren Position von Ehre ist an
dieser Stelle nochmals in Erinnerung zu rufen. Es ist zu behaupten,
dass Gruppenehre als diese verbindende Größe agieren kann, weil sie
vor allem eine Selbstverpflichtung mit sich bringt. Eine Handlung kann
sich zu Eigeninteresse emanzipieren und somit einen moralischen
Grundsatz in sich verankern, der auch als solcher begriffen wird.

Simmel behauptet, dass die Ehre „dem Menschen seine soziale
Pflicht zu seinem individuellen Heile macht“.235 Wie bereits erläutert,
kann Ehrbewusstsein dazu führen, aus einem gemeinsamen Sachver-
halt einen persönlichen Sinn abzuleiten. Das Pflichtbewusstsein, das
einer gemeinsamen Ehrvorstellung entspringt, bedeutet in diesem
Kontext, dass man sich um den Fortbestand einer sozialen Ordnung
bemüht, in der man seine sinnvolle soziale Existenz durch die Ge-
meinsamkeit verwirklicht. Auch Sessions zufolge ist Selbstverpflich-
tung (Commitment) eines der wichtigsten Elemente im Konzept von
Ehre.236 Zugehörigkeit zu einer Gruppe (mit Sessions` Bezeichnung
honor group)237 kann als die Bereitschaft der Mitglieder zum gemein-
samen ˈAgierenˈ verstanden werden. In Gruppen kommen die Mitglie-
der dadurch zusammen, dass sie an dasselbe Ideal glauben und sich
dazu verpflichten, auf diesem Ideal beruhenden Normen Folge zu leis-
ten.

Gruppensymbolen wird meist eine Art der Immunität zugeschrie-
ben, wie am Beispiel des Auszugs aus dem Strafgesetzbuch der BRD
aufgezeigt worden ist. Dieser Umstand kann aber auch dazu führen,
dass kollektive Werte zu ˈsakralenˈ Größen werden und die Bindung an
eine Gruppe von einer rationalen und praktischen Grundlage abge-
koppelt und stattdessen in eine emotionale eingebettet wird. Parallel zu

235 Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung,
S. 602.

236 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 20.

237 Sessions beschäftigt sich in seinem Werk „Honor for Us. A Philosophical Analysis,
Interpretation and Defence“ zwar sehr ausführlich mit dem Ehrbegriff, in dem er
dessen Funktionen in honor groups aus verschiedenen Perspektiven darstellt. Er
erläutert aber nicht deutlich, was er mit honor groups meint. Daher wird hier von
der These ausgegangen, dass jede Gruppe, die gemeinsame Werte und einen Ver-
haltenskodex innehat, als eine honor group bezeichnet werden kann.

III. Die äußere Ehre

105

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


diesem Gedankengang soll bemerkt werden, dass radikalisierte ˈGrup-
penanhängerschaftˈ viel mit dieser Tatsache zu tun hat. In einer radi-
kalisierten Einstellung wird die Hingabe des individuellen Selbst an die
Gruppe in einen „sinnvollen“ aber auch existenziell erforderlichen
Rahmen verlagert. Dass Ehre als ein emotionales Motiv im Gruppen-
zusammenhalt fungieren kann, wurde eingangs erwähnt. Dies kon-
struiert sich als ein feingliedriges System, innerhalb dessen vor allem
in Bezug auf religiöse oder nationale Identität die Grenzen zwischen
Religiosität und Fanatismus oder Patriotismus und Nationalismus auf-
gehoben werden können.

Beim Nationalismus geht es darum, dass man seiner nationalen
Identität ohne einen rationalen Grund einen Wert zuschreibt, den man
oft als Ehre bzw. Nationalehre bezeichnet. In dieser Hinsicht scheint es
ausreichend zu sein, nur diese national ausgerichtete Identität zu besit-
zen, um automatisch deren Wert zu übernehmen. Das folgende Bei-
spiel der Kulturanthropologin Dagmar Burkhart schildert einen ent-
sprechenden emotionalen Zustand türkischer Migranten in Deutsch-
land:

„Laut Umfrage der Berliner Ausländerbeauftragten gab lediglich knapp
ein Viertel der Befragten an, sie hätten von dem neuen Staatsangehörig-
keitsrecht Gebrauch gemacht und einen Antrag auf deutsche Staatsange-
hörigkeit gestellt. Die Ursache für diese vergleichsweise geringe Zahl von
Antragstellern liegen nach Meinung von Experten nicht nur in wirt-
schaftlichen Problemen (z. B. Erbrechtsfragen …), sondern vielmehr in
dem Bewusstsein, mit der Aufgabe der nationalen Identität auch die na-
tionale Ehre zu verlieren.“238

Dass Nationalismus keine Ideologie, sondern ein Gefühl ist, hat Chris-
tina von Braun schon bemerkt.239 Beruhend auf dieser These kann be-
hauptet werden, dass das Verständnis von Nationalehre, die lediglich
auf einem Zugehörigkeitsgefühl beruht, etwas rein Emotionales ist und
daher keine rationale Begründung benötigt. Auf diese Weise wandelt
sich diese Form des Ehrverständnisses um in Stolz, der sich ohne eige-
ne Leistung oder individuelles Zutun manifestieren kann. Daher er-
scheint die Feststellung von Speier bezüglich dieser Einstellung pas-

238 Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 207.
239 Vgl. Braun: Verschleierte Wirklichkeit. Die Frau, der Islam und der Westen,

S. 327.

Zweites Kapitel

106

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


send: “Every pitiable fool who has nothing to be proud of snatches at
the last straw of being proud of the nation to which he accidentally be-
longs.”240 Es muss dabei eingeräumt werden, dass Patriotismus nicht in
jedem Fall mit logischen Argumenten erklärt werden kann. Mit Natio-
nalehre hingegen verhält es sich anders. Es muss jedoch zunächst zwi-
schen Nationalismus und Nationalehre unterschieden werden. Es gibt
kein „symmetrisches“ Verhältnis zwischen diesen beiden. Ersteres
kann auf letzteres sogar zerstörerisch wirken, wenn die Ehre einer Na-
tion nur auf einen inhaltslosen Identitätsbegriff reduziert wird.

Nationalehre hat, wie alle anderen Formen von Ehre, eine dynami-
sche Natur und kann verloren aber auch wiederhergestellt werden. Ein
Land, das eine achtenswerte Geschichte aufzuweisen hat, kann seinen
guten Ruf durch aktuelles Handeln mit der Zeit verlieren, ebenso geht
es umgekehrt.

Die Nationalehre muss „gepflegt“ werden, und zwar durch ganz
konkrete Leistungen. Diese werden zwar meist nach konjunkturellen
Indikatoren bestimmt, je stärker die Ökonomie eines Landes, desto
mehr Geltungsanspruch kann es erheben, was schlussendlich auch als
ein Ehrgewinn auf der Makroebene betrachtet wird. Aber die Natio-
nalehre hängt auch davon ab, ob ein Staat es seinen Bürgern ermög-
licht, unter würdigen Bedingungen zu leben. In einem Land, in dem
Menschenrechtsverletzungen oder soziale Unausgeglichenheit an der
Tagesordnung sind, kann das Bewusstsein für Nationalehre keine Basis
finden. Fehlt diese Basis, dann reicht es aus, nach dem Wert inhaltslee-
rer Symbole auf emotionaler Ebene zu suchen. In diesem Fall kann
sich das Phänomen der Nationalehre leicht in Nationalismus verwan-
deln.

Nationalehre ist kein „fiktiver kollektiver Bewusstseinsinhalt“,241

der die Massen durch Slogans und Euphorie242 zusammenhält. „Wie
die Ehre des Einzelnen kann sie [Nationalehre, B.C.] uns motivieren,

240 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 98.
241 Diese Bezeichnung verwendet Burkhart in Bezug auf deutsches Nationalbewusst-

sein, das sie als ein „Konstrukt“ betrachtet, welches für die heutige pluralistische
Gesellschaft Deutschlands irrelevant sei (Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Eh-
re, S. 178, f.).

242 In Kriegszeiten werden die Massen durch verschiedene erhitzende Worte moti-
viert. Die Nationalehre wird dann verstärkt hervorgehoben. In den ersten Jahren
der Türkischen Republik waren bspw. die folgenden Worte Atatürks überall im

III. Die äußere Ehre

107

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


gemeinsam herauszufinden, ob wir gemeinsam das Richtige tun kön-
nen.“243 Dieser Vorschlag von Appiah soll nicht als Utopie aufgefasst
werden; er kann durch die Bemühung des Einzelnen durchaus in die
Tat umgesetzt werden. Ein gutes Beispiel dafür bringt Appiah mit der
moralischen Revolution in China, die durch das Bewusstwerden vom
Individualismus ihren Anfang nahm.244 Der erwähnte Brauch des
Füßebindens, der jahrelang als ein Zeichen der Ehrbarkeit von Frauen
betrachtet wurde, wurde durch die kollektive Beschämung überwun-
den.245 Die Revolution beginnt also mit dem Versuch der Überzeu-
gung, dass ein falsches Verständnis von Ehre die Schande des gesam-
ten Volks sei. Dieser kulturelle Erfolg entstand durch die Koalition chi-
nesischer Bürger aus dem In- und Ausland. Intellektuelle, Autoren und
Journalisten chinesischer Abstammung brachten bei jeder offiziellen
Gelegenheit zum Ausdruck, dass der Brauch des Füßebindens zum
Gegenstand des Gespötts gemacht werde und der Nation Schande be-
reitete. Diverse Initiativen und Kampagnen, die sich gegen diese Prak-
tik aussprachen, haben dazu geführt, dass die Gesellschaft begann,
Dinge in Frage zu stellen und moralische Grundsätze zu entwerfen.246

In einem Interview spricht der finnische Kulturanthropologe Sa-
muli Schielke, der lange Zeit über Ägypten forschte, von gemeinsamen
Werten und einem kollektiven Geist während des „Arabischen Früh-
lings“ auf dem Tahrir-Platz in Kairo. Anhand dieses Beispiels kann die
Auffassung Appiahs von Nationalehre noch einmal verdeutlicht wer-
den. Die Worte eines Demonstranten diesbezüglich gibt Schielke fol-
gendermaßen wider:

„Zum ersten Mal war alles, was zu einem Leben gehört, dabei. Und was
zu einem Leben gehört für ihn, war eben die Fähigkeit nein zu sagen.

Land präsent, um das Volk trotz der traurigen Kriegsjahre zu einem Neuanfang
zu motivieren. („Türk milleti zekidir, Türk milleti çalışkandır!“ [wörtl. „Das türki-
sche Volk ist intelligent, das türkische Volk ist fleißig!“]).

243 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S. 111.

244 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 178.

245 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 178.

246 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 194.

Zweites Kapitel

108

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Nicht nur immer mitzumachen, nicht nur immer Befehle anzunehmen,
sondern aus eigenem Antrieb, zusammen mit anderen etwas zu tun, et-
was zu verwirklichen, einen Standpunkt zu haben.“247

Es kann als praktische Umsetzung von Nationalehre angesehen wer-
den, wenn die Bürger eines Landes nach Respekt und Anerkennung
des Staats verlangen, Demokratie fordern und dafür gemeinsam de-
monstrieren. Emotionen bilden dabei natürlich gleichermaßen eine
konstante Facette der Gruppenehre. Nur in Verbindung mit sinnvollen
gemeinsamen Idealen können sie aber erst ein tragfähiges Verständnis
von Nationalehre konstituieren. Die Nationalehre ist ein Wert, zu des-
sen Entstehung sowohl die Bürger als auch der Staat selbst beitragen
müssen. Die Nationalehre kann ein Verantwortungsbewusstsein dafür
konstruieren, das eigene Land nach außen hin positiv zu repräsentie-
ren. Staaten, die dieses tragbare Verständnis von Nationalehre vermit-
teln, müssen sich gleichzeitig darüber im Klaren sein, dass jede (Men-
schen-)Rechtsverletzung zum Verlust des guten Rufs und zu Ehrverlet-
zung führen kann. Die Qualität einer gruppenbezogenen Ordnung
und deren Mittel ist ein entscheidender Faktor, der Respekt und Aner-
kennung von anderen einfordert.

An dieser Stelle kehren wir zurück zu den Prinzipien, die durch
den Ehrenkodex einer Gruppe vertreten werden. Nach William Lad
Sessions ist Vertrauen ein komplementäres Element des Ehrkonzepts,
das er trust honor nennt.248 Genauso wie die Normen sollen gleicher-
maßen die gruppeninternen Mitglieder geachtet werden. Das sei nach
Sessions unter anderem durch gegenseitiges Vertrauen möglich.249

Vertrauen bringt Respekt mit sich. Ganz allgemein gesagt vertrauen
wir jemandem, von dessen Zuverlässigkeit wir überzeugt sind. Das
Vertrauen ist, sozusagen, ein ˈEndeindruckˈ, den jemand auf andere
macht. Grundsätzlich ist der Faktor des Vertrauens auch derjenige, der
bei der Konstituierung der äußeren Ehre eines Menschen eine Rolle

247 Vgl. http://www.deutschlandradiokultur.de/karama-die-bedeutung-der-wurde-
bei-den-arabischen.media.108d41f68756ba3507bb3bc6fe4cc146.pdf.

248 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 22.

249 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 22.

III. Die äußere Ehre

109

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


spielt. An dieser Stelle erscheint die Feststellung von Fichte bezüglich
des Ehrbegriffs sehr bedeutsam:

„Ehre […] im moralischen Sinn ist die Meinung anderer von uns, dass es
wohl möglich sei, dass wir bei unseren Handlungen überhaupt, und ins-
besondere bei unserer Wechselbeziehungen mit ihnen, nichts beabsichti-
gen, als das Rechte und Gute.“250

Die Überzeugung anderer von unseren guten Absichten bildet auch
die Grundlage ihres Vertrauens. In einer Gruppe fungieren allgemein
betrachtet gemeinsame Werte sowie der Verhaltenskodex als entschei-
dendste Maßstäbe des Vertrauens. Zuverlässigkeit im Sinne der Ver-
trauenswürdigkeit wird deshalb daran gemessen, inwieweit jemand
diese beachtet. Aus dieser Überlegung ist abzuleiten, dass man seine
Ehre auch der Vermittlung seiner eigenen Zuverlässigkeit verdankt.
Beziehungen, denen diese Grundlage fehlt, erschweren auch eine ge-
meinsame Existenz und Kooperation.

Vorangehend wurde kurz erwähnt, dass Vertrauen auf Respekt ge-
genüber einer anderen Person fußt. Es wurde in der Einleitung des
zweiten Kapitels betont, dass Ehre kein bedingungsloser Begriff ist. In-
nerhalb einer Gruppe gilt dieser Aspekt ebenso wie in anderen Zusam-
menhängen von Ehre. Für ein ausgewogenes Zugehörigkeitsgefühl und
die Aufnahme in eine Gruppierung muss man das Vertrauen, aber
auch den Respekt anderer gewinnen, um zu demonstrieren, dass man
es wert ist, am gemeinsamen Gut teilzuhaben. Die Existenz in einer
Gruppe, die gleichbedeutend mit Gefühl der sozialen Sicherheit ist, ist
ebenso von Zustimmung anderer abhängig wie vom eigenen Zutun.
Durch Zustimmung und Bestätigung wird einer Person zugesichert,
dass man sie als ein ˈgenuinesˈ Mitglied einer Gruppe anerkennt. Kwa-
me A. Appiah vertritt die These, dass Ehre gleichbedeutend sei mit
„Anspruch auf Respekt“.251 Er fügt aber auch hinzu, dass es in einer
Gruppe nicht in erster Linie darum geht, respektiert zu werden, son-
dern den Respekt zu verdienen.252 Frühere Duellanten hätten diesen

250 Fichte: Das System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre,
S. 421/ 312.

251 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 29.

252 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 33.

Zweites Kapitel

110

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Anspruch demonstriert, so Appiah, indem sie ihr Leben herausgefor-
dert hätten.253 „So ist denn das Duell geprägt von einer etwas unguten
Mischung aus der Sorge, respektiert zu werden, und der Sorge, des Re-
spekts würdig zu sein.“254 Es ging einer Person in Ehrengruppen
darum, andere davon zu überzeugen, dass sie es wert ist, in der Grup-
pe zu bestehen. In einer Gruppe steht die Erwartung im Vordergrund,
dass einzelne Mitglieder die Normen der Gruppe beachten. Auch
wenn der Beitritt in eine Gruppe in den meisten Fällen eine freiwillige
Entscheidung darstellt (in eine politische Partei, zivile Initiative, Sport-
mannschaft und sogar die Staatsbürgerschaft), benötigt die Gruppen-
zugehörigkeit die Verinnerlichung eines geteilten Verhaltenskodex, der
sich gelegentlich auch in einen Ehrenkodex abwandelt. Die Übernah-
me eines gruppeninternen Ehrbegriffs hängt von einem gruppenkon-
formen Verhalten ab, während das Gegenteil als ein Normverstoß gilt,
der zugleich dazu führt, an der gemeinsamen Ehre nicht mehr teilha-
ben zu dürfen. Denn die Gruppenehre „fordert von Menschen mit
einer bestimmten Identität ein bestimmtes Verhalten“.255 Die Berechti-
gung des Beitritts in eine Gruppe oder der Schutz der eigenen Existenz
in der Gruppe hängt also von Bestätigung anderer ab. Das Angewie-
sensein auf andere stellt grundsätzlich normgerechtes Handeln ins
Zentrum des Gruppenerlebnisses. Diese Tatsache kann die Mitglieder
einer Gruppe mit einem strengen Ehrenkodex, in der den Normen
eine absolute Gültigkeit zugesprochen wird, dazu bringen, diesen Nor-
men unabhängig von ihrer Qualität bzw. moralischen Tragbarkeit zu
genügen. Infolgedessen wird der moralische Wert eines Ehrenkodex
(der Gebote der Ehrengruppe) nicht kritisch hinterfragt.256 Dieser
Umstand kann dazu führen, dass fatale Vorgehensweisen (wie das Du-
ellieren oder ein Mord zu Rettung der Familienehre) als harmlose und
sogar notwendige Verhaltensmaßnahmen angesehen werden können.

253 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 63.

254 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S. 36.

255 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S. 191.

256 Vgl. Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Überlagerungsmentalität und
Überlagerungsrationalität in mediterranen Gesellschaften, S. 183.

III. Die äußere Ehre

111

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Ausgehend von der These Appiahs kann man vermuten, dass zu-
nächst die Normen des Ehrenkodex für verbindlich gehalten werden
müssen, damit man Respekt einfordern kann. Dies ist ein Aspekt, der
sich auch mit dem Prinzip „pflichtmäßiges Handeln“ überschneidet. Es
geht nicht um den Inhalt der Pflichten und ihrer daraus resultierenden
Gebote, sondern darum, ob sie erfüllt werden.257 Obwohl der Ehrbe-
griff inhaltlich von Gruppe zu Gruppe variabel ist, ändert sich dieses
Prinzip nicht. Es ist letztendlich eine persönliche Verpflichtung zur
Achtung gemeinsamer Werte.258

Das Verhältnis zwischen den Begriffen Vertrauen, Respekt und
Anerkennung lässt sich von sich aus verstehen. An dieser Stelle be-
deutsamer ist, dass sich aus diesem ˈDreieckˈ ein Schlüsselwort kon-
struiert und eine feste Konstante in das Motiv der Gruppenehre ein-
bringt: Verantwortung. Während wir jemandem vertrauen, ihn respek-
tieren oder anerkennen, übertragen wir ihm Verantwortung für ein
bestimmtes Verhalten oder eine bestimme Rolle. Ebenso übernehmen
wir Verantwortung durch Respekt bzw. Vertrauen anderer. Anerken-
nung, Respekt oder Vertrauen erfährt insofern ein „moralischer Ak-
teur“.259 Dieser Gedankengang kann mit der These des Philosophen
Stephen Darwall bezüglich des Respektbegriffs in Verbindung gesetzt
werden.

In seiner Analyse zentriert sich die Frage, was das Objekt des Re-
spekts ist. Insofern untergliedert er Respekt in zwei Hauptformen: re-
cognition respect (Anerkennungsrespekt) und appraisal respect (Wert-
schätzungsrespekt).260 Appraisal respect bezeichnet unsere respektvolle
Haltung gegenüber jemandem, der eine besondere Fähigkeit besitzt
oder etwas Achtbares tut. Diese Form von Respekt wurde im Abschnitt
über „spezielle Fähigkeiten“ ausführlich erläutert. Recognition respect

257 Vgl. Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Überlagerungsmentalität und
Überlagerungsrationalität in mediterranen Gesellschaften, S. 183.

258 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 9.

259 Diese Bezeichnung wird vom Konzept Darwalls übernommen.
260 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,

S. 18, 19. Der Übersetzer des Buches „The Honor Code: How Moral Revolutions
Happen“ von Kwame A. Appiah hat diese Begriffe, die Appiah verwendet, als
„Anerkennungs- und Wertschätzungsrespekt“ übersetzt.

Zweites Kapitel

112

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


drückt aus, dass wir jemanden in seiner Rolle oder seinem Status aner-
kennen. In Bezug darauf bringt Darwall folgendes Beispiel:

“It is this sort of respect to which Rodney Dangerfield [ein US-amerikani-
scher Komiker, B.C.] refers when he bemoans the fact that neither his son
nor his wife takes him seriously as a father or a husband with the com-
plaint ˈI can´t get no respectˈ.”261

In dieser Form von Respekt ist nach Darwall auch honor respect ent-
halten, den man aufgrund seines Status genießt.262 Honor respect be-
schränkt Darwall nur auf den Status, weil honor ihm zufolge eine Grö-
ße sei, die lediglich diesem entspringt. Jedoch impliziert der Ehrbegriff
ein äußerst komplexes Konzept, das sehr unterschiedliche Zusammen-
hänge umfasst. Wie in dieser Arbeit ausführlich dargelegt, kann ihre
Reichweite nicht nur auf einen spezifischen Bereich oder eine einzige
Bedingung beschränkt werden. Ungeachtet dieser Position Darwalls
soll hier eine weitere Form von Respekt, der second-personal respect,
erwähnt werden, mit dem Darwall veranschaulicht, inwieweit man
durch Respekt zu einem moralischen Akteur wird. Second-personal re-
spect ist ein Aspekt des seiner Theorie entspringenden second-personal
standpoint: In zwischenmenschlichen Beziehungen würde von uns
meist in Bezug auf eine Autorität und im Rahmen gegenseitiger Re-
chenschaftsverpflichtung eine bestimmte Handlung gefordert. Der Re-
spekt von anderen schließt eine Person in eine Gruppe mit ein, in der
sie zur Einhaltung von Normen verpflichtet ist.

“Reciprocal, second-personal respect [….] mediates moral responsibility.
In holding someone moral responsible, we address demands in the name
of an authority that our addressee and we share; we acknowledge this
shared standing in holding them morally responsible and call on them to
acknowledge it also.”263

Auch bezüglich moralischer Normen geht es um denselben Verpflich-
tungsmechanismus. Durch Respekt wird jemand verpflichtet und
übernimmt ebenfalls eine Verantwortung für die Forderungen der
Gruppe, was den Akteur eines moralischen Gefüges bezeichnet.

261 Darwall: Two Kinds of Respekt, S. 38.
262 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,

S. 17.
263 Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,

S. 23.

III. Die äußere Ehre

113

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


„We have to see it [moral obligation, B.C.] as involving demands that are
ʹin forceʹ from the moral point of view, that is, from the (first-person plu-
ral) perspective of the moral community.”264

In seinem Konzept nimmt der Ehrbegriff, wie bereits erwähnt, eine
Stellung außerhalb der moral community ein. Dagegen geht es in der
Idee der Gruppenehre prinzipiell auch um denselben Verpflichtungs-
mechanismus, in dem das Verantwortungsbewusstsein höchste Pflicht
eines jeden ist. In dieser Hinsicht kann Darwalls These auch in das
Konzept von Gruppenehre integriert werden. Ein weiterer Schnitt-
punkt ist der, dass Respekt einen entscheidenden Faktor in der Funk-
tionalität dieses Mechanismus darstellt. Indem man jemandem Re-
spekt erweist, verpflichtet man ihn zu demselben Verhalten, das man
selbst sein eigen nennt. Das, was Darwall authority nennt, stellt sich im
Kontext von Gruppenehre als die Berechtigung dar, der Gruppe beizu-
treten und mit entsprechenden Pflichten belegt zu werden. Allein das
Recht, Anteil an der Gruppenehre zu haben, begründet die Erwartung
anderer an eine Person, normgerecht zu handeln, nicht zuletzt durch
die Verteilung von Rollen und Pflichten an einzelne Mitglieder. Dies
ist sowohl Merkmal als auch Voraussetzung für einen Zugehörigkeits-
bzw. Ausgrenzungsmechanismus, der jeden einem Kodex gegenüber
rechenschaftspflichtig macht.

Hierbei ist zu bemerken, dass authority in der Theorie Darwalls
eine weitere Bedeutung einnimmt. Indem man von jemand anderem
etwas fordert, wird man selbst zu einer Autorität im Namen der moral
community.265 In einer Gesellschaftsschicht mit einem gruppenspezifi-
schen Ehrverständnis hingegen bezieht man sich auf den Ehrenkodex
und stellt dann eine Forderung im Namen der Gruppe. Von einem
Mitglied einer adeligen Familie wird erwartet, nach den Kodizes der
Familie zu handeln. Ein Offizier kann die Grenzen des militärischen
Verhaltenskodex nicht überschreiten. Man unterliegt innerhalb solcher
Gruppen ständiger Kontrolle und erhält Forderungen von anderen
Mitgliedern im Namen der Gruppe. Es soll einerseits eingeräumt wer-
den, dass solche Forderungen nicht auf moralischen Normen beruhen.

264 Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountability,
S. 9.

265 Vgl. Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountabi-
lity, S. 103.

Zweites Kapitel

114

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Es wurde mehrfach betont, dass ein Ehrenkodex nicht immer morali-
sche Handlungen gebietet. Hier geht es vielmehr darum, dass eine
Gruppe, deren Verhaltensmotiv in der Ehre begründet ist, ähnliche
Reflexe und Modi aufweist wie eine moral community. Andererseits ist
aber auch hervorzuheben, dass sich jeder Ehrenkodex in einem be-
stimmten Maße als ein Moralkodex erweist. Ehr- und Moralverständ-
nis einer Gruppe prägen sich oft gegenseitig. Eine Handlung, die mit
dem Ehrenkodex konform geht, ist aus der Sicht der Gruppe eine auto-
matisch moralische Handlung. Jemand, der nach dem Ehrenkodex
agiert, wird daher auch aufgrund seiner moralischen Integrität hono-
riert. Nach Wilhelm Korff ist das Zusammenspiel von Ehrenkodex und
Moralverständnis nicht nur ein faktischer Sachverhalt, sondern auch
ein notwendiger Beweis für die Moralität eines Menschen. „Erst im
Rahmen eines partikular geltenden jedoch in sich gültigen konkreten
Ethos […] kann der Mensch moralisch sein.“266 Dass jede Gruppe in
sich einen eigenen Verhaltenskodex entwickelt, dem auch ihr Moral-
verständnis entspringt, gibt einem Gruppenmitglied, ausgehend von
der These Korffs, gleichzeitig praktische Gründe, um sich als mora-
lisch handelnd zu empfinden.267

Der Anspruch auf Respekt ist in einer Gruppe gegenseitig bedingt,
was die wechselseitige Rechenschaftspflicht miteinbezieht. Genau da-
rin liegt nach Ansicht von Darwall die Moralität: „I call morality as
equal accountability.“268 Darwall entwirft hier zwar eine weitgehende
These bezüglich der Moral, die sich auf eine kantianische Idee grün-
det. Hingegen besteht auch in dieser Überlegung ein Moment, das sich
mit Verlangen nach Respekt innerhalb einer Gruppe überschneidet.
Um von jemandem normgerechtes Handeln aber auch Respekt zu for-
dern, muss er (im Stand der Ehre) anderen ebenbürtig sein. Analog
dazu kommt auch eine Ehrverletzung genau nach diesem Prinzip zu-

266 Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 53.
267 Im Abschnitt „Moralische Haltung“ wurde dargestellt, dass partikular, bspw. kul-

turspezifisch, gestaltete Ehrenkodizes manchmal menschenrechtsverletzende
oder menschenverachtende Handlungen nach sich ziehen. In Anlehnung an diese
Tatsache sollte man einräumen, dass die partikulare Gültigkeit eines Ethos über
die Moralität des Menschen hinausgeht und schlussendlich seine ethische Trag-
barkeit verlieren kann.

268 Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountability,
S. 101.

III. Die äußere Ehre

115

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


stande. Axel Schmidt bringt in seinem Artikel „ʹWo die Männer sind,
gibt es Streitʹ. Ehre und Ehrgefühl im ländlichen Sardinien“, in wel-
chem er das Ehrverständnis im ländlichen Sardinien präsentiert, ein
interessantes Beispiel bezüglich dieses Prinzips:

„Einen Statusniederen herauszufordern, gilt als schändlich. Ebenso fühlt
man sich als ʹEhrenmannʹ nicht durch die Handlungsweise eines ʹEhrlo-
senʹ beleidigt. So rächt man sich auch nicht an demjenigen, der im Dorf
aus materieller Not stiehlt.“269

Die Egalität ist eines der wesentlichen Prinzipien der Gruppenehre.
Das Duell hat als eine Vergeltungsmethode fungiert, die nur unter
Gleichen angewandt wurde. Nicht nur der Umstand, dass man durch
das Duell sein Leben herausfordert, konstituierte sich als eine Frage
der Ehre sondern auch, mit wem man sich duellierte. Rechenschafts-
pflichtig ist nur derjenige, der berechtigt ist, an der Gruppenehre teil-
zuhaben. Dementsprechend wird nur von einem Mitglied erwartet,
seinesgleichen zu respektieren. Umgekehrt gedacht meint der An-
spruch auf Respekt also zu behaupten, dass man anerkannt werden
will als ein gleichgestelltes Mitglied.

Dieses Prinzip stellt sich gleichzeitig aber auch als ein radikalisier-
ter Ausgrenzungsmechanismus heraus. Nach einigen Forschungsmei-
nungen erlaube die distinguierende Natur von Ehre nicht, stets gleich
zu sein mit anderen.270 Es stehe ein Wettbewerbsverhalten im Vorder-
grund, durch das man um Überlegenheit kämpft. Die strikte Differen-
zierung zwischen „Ehrvollen“ und „Ehrlosen“ bringe notwendig eine
hierarchische Struktur mit sich, deren Schranken schwer aufzuheben
seien. Diese Kritik richtet sich aber nicht an das Verhältnis zwischen
Mitgliedern einer gleichen Gruppe, sondern an das Verhältnis zwi-
schen verschiedenen Gruppen. Ein typisch historisches Beispiel bildet
die soziale Diskrepanz zwischen den Ständen: Klerus und Adel, Adel
und Bauern etc. Es soll betont werden, dass auch Bevölkerungsgrup-
pen wie Sinti oder Roma, Juden oder Prostituierte, die in frühneuzeit-
lichem Europa von oberen Schichten als ehrlos bezeichnet wurden, ei-

269 Schmidt: »Wo die Männer sind, gibt es Streit«. Ehre und Ehrgefühl im ländlichen
Sardinien, S, 209.

270 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische
Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 179, 180.

Zweites Kapitel

116

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


gene Ehrenkodizes und Gruppenehre bildeten.271 Von anderen Grup-
pen Respekt und Anerkennung einzufordern, gehört natürlich glei-
chermaßen zum Konzept von Ehre. In Bezug auf die Gruppenehre gilt
aber in erster Linie, dass die Voraussetzungen dafür nur die Gruppen-
mitglieder betreffen und man vor allem unter seinesgleichen gleichge-
stellt sein will und muss.

William L. Sessions ist einer der wenigen Philosophen, die die An-
sicht vertreten, dass Gruppen mit einem spezifischen Ehrverständnis
prinzipiell egalitär sind.272 „[A]ll are members because, and only be-
cause, they follow the same rules and mutually regard one another as
honorable.”273 Sogar in Bezug auf den geschlechtsspezifischen Aspekt
behauptet er, dass allen Mitgliedern unabhängig von ihrem Geschlecht
gerade durch die Rollenverteilung gleichermaßen Ehre zuteil wird.
Denn ein Ehrenkodex verlange nach einer vollständigen Zugehörigkeit
von allen, die Anspruch auf Gruppenehre erheben. Diese würde dann
verletzt, wenn einige mehr Ehre besäßen als andere.274 Sessions´ These
erscheint auch in der Hinsicht korrekt, als dass eine solche ungleich-
mäßige Verteilung von Ehre per se die Gruppenharmonie vernichtet
und dadurch ihre Erhaltung gefährdet.

Der Begriff Respekt soll in diesem Kontext nicht wie in der kantia-
nischen Konzeption gelesen werden. Denn es handelt sich dort viel-
mehr um Respekt, der jedem Menschen als einem rationalen und au-
tonomen Akteur zukommt, und zwar nicht deshalb, weil jeder rational
und autonom ist, sondern weil er per se das Potenzial hat, diese Fähig-
keit zu besitzen und anzuwenden.275 Respektiert wird der Mensch in
der Konzeption Kants aufgrund seiner Menschenwürde. An dieser
Stelle ist wichtig zu bemerken, dass sich Darwall in seiner Theorie von

271 Vgl. Roodenburg: Ehre in einer pluralistischen Gesellschaft: die Republik der
Vereinigten Niederlande, S. 381, 386.

272 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 32, 163.

273 Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S. 169.

274 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 169.

275 Vgl. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, S. 191-211.

III. Die äußere Ehre

117

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Respekt im großen Maße auf die Position von Kant bezieht.276 Der Re-
spekt, der mit Gruppenehre zusammenhängt, richtet sich dagegen an
Personen mit einer bestimmten Identität, von denen ebenfalls Respekt
eingefordert wird. In diesem Zusammenhang meint, zu respektieren,
die Identität einer Person anzuerkennen, welche zugleich ihre Ehre ist,
die sie mit anderen teilt. Es geht hier um eine „relative Anerken-
nung“,277 und zwar Anerkennung als ein Mitglied der Gruppe. Aus
diesem Aspekt lässt sich folgern, [1] dass Respekt, den man anderen
Gruppenmitglieder erweist, normativer Natur ist, und [2] dass er ein
unabdingbares Bedürfnis jeder Person ist, die sich selbst mit einer
Gruppe identifiziert. Es lässt sich natürlich von sich aus verstehen,
dass Respekt und Anerkennung zentrale Rollen für ein gesundes
Selbstbild darstellen. Nach Peter Baumann bildet der gegenseitige Re-
spekt die Grundlage der Menschenwürde. Im Unterschied von Kant
und Darwall geht er davon aus, dass der Mensch nicht deshalb respek-
tiert werden soll, weil er aufgrund seiner Ratio und Autonomiefähig-
keit Würde als einen irreduziblen Wert innehat, sondern weil er ein so-
ziales Wesen ist, das aufgrund eines Grundbedürfnisses nach Respekt
das Recht besitzt, in bestimmter Weise behandelt zu werden.278 Bau-
mann erklärt zwar nicht, worauf dieses Bedürfnis zurückzuführen ist,
mit dem er den Begriff der Menschenwürde erklärt. Und deshalb
scheint seine These ambivalent zu sein. Dagegen bedarf unsere Person
der Anerkennung anderer, was auch den Aspekt der Ehre miteinbe-
zieht, auf die Meinung anderer angewiesen zu sein. Im Statement Bau-
manns handelt es sich zwar um die Menschenwürde, nicht also um die
Ehre. Jedoch müssen wir feststellen, dass sich diese zwei Begriffe zu-
mindest in dem Aspekt überschneiden, dass keiner, dessen Identität
von anderen nicht anerkannt wird, sich in seiner Menschenwürde re-
spektiert fühlen kann.

276 Vgl. Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountabi-
lity, S. 119.

277 Diese Bezeichnung wird von Peter Baumann übernommen (Vgl. Baumann: Men-
schenwürde und das Bedürfnis nach Respekt, S. 26.).

278 Vgl. Baumann: Menschenwürde und das Bedürfnis nach Respekt, S. 30.

Zweites Kapitel

118

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Kollektive Identität

An dieser Stelle erscheint es wichtig, näher auf den Identitätsbegriff
einzugehen. Es wurde schon betont, dass es im Konzept von Gruppen-
ehre nicht eine von der Gruppe separate Identität gibt. Sie wird einer-
seits geteilt und ist somit kollektiv. Andererseits bekommt sie eine per-
sönliche Eigenschaft, indem sie von einzelnen als die eigene Identität
wahrgenommen wird. Die Idee einer kollektiven Identität scheint auf
dem ersten Blick der Individualisierung einer Person zu widersprechen.
Doch können wir die Identitätsbildung nicht als etwas rein Individuel-
les betrachten. Im Großen und Ganzen ist zu behaupten, dass Ge-
schlecht, Nationalität, Beruf, Alter, Familienstand, Religion, ideologi-
sche oder politische Einstellungen etc. unsere Identitäten ausmachen.
All diese Identitätsarten binden uns an ein soziales Gefüge, in dem wir
zu einem sozialen Wesen werden. Ein soziales Wesen ist man aber in
erster Linie dadurch, dass man lernt, wie und nach welchen Maßstä-
ben zu handeln ist. Es handelt sich um einen Sozialisationsprozess, der
sich ausschließlich interaktiv vollzieht. Die Gruppenzugehörigkeit soll-
ten wir in diesem Sinne als ein wichtiges Moment der Sozialisation ei-
nes Menschen betrachten. Denn ein Gruppenerlebnis bietet die Mög-
lichkeit, in Bezug auf andere und auf der Grundlage der gemeinsamen
Werte und Normen eine eigene Identität herauszubilden.

Der Soziologe Erving Goffman, der diesen Prozess in seinem Werk
„Behavior in Public Places“ ausführlich analysiert, behauptet, dass wir
durch die soziale Ordnung, an die wir uns anpassen, und durch Men-
schen, mit denen wir kommunikativ in verschiedenen Beziehungen
stehen, die Interaktionsformen und Anstandsnormen (Proprieties) er-
lernen. In seiner Analyse orientiert er sich zwar grundsätzlich an den
Beziehungen oder Situationen im öffentlichen Raum und beschreibt,
wie das Engagement eines Menschen in einem sozialen Umfeld durch
die Anwesenheit anderer gelenkt wird. Man lerne die Interaktionsfor-
men meist situativ.279 Er zieht aber auch die umfassende Schlussfolge-
rung, dass all diese Formen Verhaltensregeln sind, die einem Werte-
bzw. Normensystem entspringen und auf die man im Falle einer Zuge-

2.3.

279 Vgl. Goffman: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of
Gatherings, S. 201-205.

III. Die äußere Ehre

119

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


hörigkeit zu einer Gruppe achten muss.280 „An act can, of course, be
proper or improper only according to the judgment of a specific social
group […].”281 Goffman redet hier zwar nicht von moralischer Richtig-
keit einer Handlung – zumindest ist aus seinem Konzept kein normati-
ver Schluss abzuleiten. Doch ist der Umstand, den Goffman beschreibt,
hinsichtlich des Verhältnisses zwischen Sozialisation eines Menschen
und Verinnerlichung der Werte von großer Bedeutung. Die Sozialisati-
on lässt sich insofern dadurch beschreiben, dass man die Werte seiner
Umwelt lernt bzw. begreift und auf sie als ein Akteur, der bestimmte
soziale Rollen einnimmt, reagiert. Man kann diese ablehnen, was die
Zugehörigkeit unmittelbar ausschließt, oder sie übernehmen. Nur
wenn das letztere der Fall ist, können wir davon reden, dass man all
den Prinzipien, die oben dargestellt wurden, unterliegt. Denn in die-
sem Fall entsteht auch das Bewusstsein für und die Übernahme von
Gruppenehre.

Das Wesen der kollektiven Identität liegt auch darin begründet, in-
nerhalb eines sozialen Gefüges einen individuellen Beitrag und gleich-
zeitig einen Beitrag zur Gesellschaft zu leisten. Nach dem kanadischen
Philosophen Charles Taylor ist es generell für die Bildung einer Identi-
tät notwendig, dass man sich selbst durch Kommunikation in Bezie-
hungskonstellationen mit anderen ʹpositioniertʹ. „Ein Selbst ist man
nur unter anderen Selbsten. Es ist nie möglich, ein Selbst zu beschrei-
ben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt bil-
den.“282

An dieser Stelle soll auch die Theorie von dem US-amerikanischen
Philosophen und Soziologen George H. Mead bezüglich der Entwick-
lung der Identität erläutert werden.283 Mead zufolge befindet sich der
Mensch in einer ständigen Interaktion und entwickelt seine Identität

280 Vgl. Goffman: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of
Gatherings, S. 242-248.

281 Goffman: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of Gathe-
rings, S. 5.

282 Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, S. 69.
283 Im Originaltext verwendet Mead nicht das Wort identity, sondern self. Ins Deut-

sche wird es aber aufgrund des aktuellen Sprachgebrauchs als Identität übersetzt
(Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, Nachbemerkung zur Übersetzung, S. 442.). Mead verwendet noch zwei wei-
tere Bezeichnungen, die er als Phasen der Identität bezeichnet: the me und the I.

Zweites Kapitel

120

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


durch eine gegenseitige Beeinflussung. Seiner Theorie nach müsse der
Mensch zu einem Mitglied einer Gesellschaft werden, um eine Identi-
tät zu erlangen. Dies sei dadurch möglich, indem er die beobachtbaren
Verhaltensweisen übernimmt und auf sie reagiert.284 Man lerne die all-
gemeinen Reaktionen des ˈverallgemeinerten Anderenˈ und reguliere
dadurch sein eigenes Verhalten. Alles, was man durch diese Interakti-
on erwirbt, bilde das me.285 Als me sei man Teil der gemeinsamen Nor-
men, da man auf diese Weise wie der verallgemeinerte Andere hande-
le. In diesem Prozess sei gleichermaßen ein anderer Aspekt bezüglich
der Moralität eines Menschen ausfindig zu machen. Mitglied einer Ge-
meinschaft zu sein, sei einerseits ein notwendiges Kriterium dafür,
dass man eine Identität besitzt. Solange der Mensch allgemeine Reak-
tionen dieser Gemeinschaft verinnerlichte, formten sie andererseits
den Charakter des Menschen. Dieser Charakter sei nach Mead ein mo-
ralischer.286 Des Weiteren bestehe eine vollständige Identität nicht nur
aus diesem Aspekt. Verinnerlichung der allen Mitmenschen gemeinsa-
men Reaktionen sei nämlich eine weitere Phase dieses Prozesses. Es
bedürfe zudem einer eigenen Haltung, die er the I nennt.

„Das ʹIchʹ [the I, B.C.], reagiert auf die Identität, die sich durch die Über-
nahme der Haltung anderer entwickelt. Indem wir diese Haltung über-
nehmen, führen wir das ʹICHʹ [the me, B.C.] ein und reagieren darauf als
ein ʹIchʹ.“287

Es geht in Meads Konzeption nicht um eine metaphysische ˈSpaltungˈ
des Menschen. Er betont, dass diese zwei Aspekte ganz genau dem

The me bezeichnet das sich selbst als Objekt erfahrende Ich (Bemerkung des Über-
setzers, S. 216.). The I bezeichnet er zwar an einer Stelle als Ego des Menschen
(Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 247.). Aus seiner Konzeption ist jedoch abzuleiten, dass the I das Subjekt
der gesellschaftlichen Erfahrung einer Person darstellt, das auch sich selbst als
solches erfährt.

284 Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 206.

285 Die Bezeichnung me lässt sich im Konzept von Mead als das verallgemeinerte An-
dere verstehen (Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des So-
zialbehaviorismus, S. 217.).

286 Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus. S. 205.

287 Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehaviorismus,
S. 217.

III. Die äußere Ehre

121

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Verhalten des Menschen zu entnehmen seien. Auch wenn man auf
sein me als ein I reagiere, trete man in der Gesellschaft letztendlich als
ein me auf. Es ist zu bemerken, dass auch Mead nicht direkt den Be-
griff der kollektiven Identität analysiert.288 Jedoch veranschaulicht er
mit diesem geschilderten Prozess, woraus die Gruppenzugehörigkeit
besteht und was sie für die Einzelperson bedeutet. Er behauptet, dass
die Anpassung an eine Umwelt, welche meist als Übernahme der ge-
meinsamen Verhaltens- und Denkmuster vorkomme, ein notwendiger
Akt des Menschen sei, ganz gleich, wie „zivilisiert“ und „modern“ er
sei.289

Wie sich die Bildung einer Identität, wie auch immer geartet, in
der Achse von Ich und andere bewegt, so muss auch eine kollektive
Identitätsbildung betrachtet werden. Ausgehend von der Theorie
Meads ist zu behaupten, dass die kollektive Identität eine Gruppenzu-
gehörigkeit voraussetzt. Dies kann mit der Terminologie von Mead fol-
gendermaßen erläutert werden: Man muss zunächst den Verhaltensko-
dex begreifen (Bildung von me), ihn annehmen und verinnerlichen
(Reaktion von I auf me) und nach ihm handeln (Erscheinung der voll-
brachten Identität).

Den Kodex zu begreifen und ihn mit eigener Reflexion und Hal-
tung zu versehen, (the I – mit Ausdruck von Mead), bringt in das Phä-
nomen Gruppenzugehörigkeit eine individualistische Perspektive ein.
Diese Haltung muss sich nicht unbedingt als Akzeptanz und Verinner-
lichung erweisen. Sie kann auch eine Nichtakzeptanz des Kodex zur
Folge haben. Mead bemerkt, dass in diesem Fall eine Möglichkeit ent-
stehe, die gleichermaßen ein Vorteil für die Gruppe sei: Man könne
durch den Dialog andere davon überzeugen, bestimmte Normen zu

288 Es muss eingeräumt werden, dass die Theorien von Goffman und Mead viel kom-
plexer und detaillierter sind als hier beschrieben. Es wurden an dieser Stelle nur
die Aspekte thematisiert, die hinsichtlich des Begriffs der kollektiven Identität
und der damit verbundenen Gruppenehre berücksichtigt werden sollen. Die Ge-
meinsamkeit beider Theorien liegt darin, zu veranschaulichen, dass die Sozialisa-
tion und Bildung einer eigenen Identität ohne den Einfluss bzw. die Interaktion
mit der Umwelt nicht möglich ist.

289 Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 266.

Zweites Kapitel

122

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


flexibilisieren und zu optimieren.290 Auch nach Taylor spielt ein kämp-
ferisches Ich, das sich selbst in den Innergruppenbeziehungen für Än-
derungen einsetzt, eine elementare Rolle bei der Bestimmung der eige-
nen Identität.291 Dieser Kampf werde Taylor zufolge meistens mit un-
serem signifikanten Anderen (significant other) geführt, als welche auch
Bezugspersonen wie Eltern, Freunde, Geschwister, Gesinnungsgenos-
sen bezeichnet werden.

Aus diesen Überlegungen von Mead und Taylor bezüglich der in-
dividuellen Perspektive kann ein entscheidender Aspekt der kollekti-
ven Identität herausgearbeitet werden. Anzubringen sei hier erneut das
Beispiel Appiahs, dass die Auflehnung gegen die chinesische Tradition
des Füßebindens als eine moralische Revolution angesehen werden
kann: Die Kritiker und ihre Nacheiferer machten sich bewusst, dass
dieser Brauch gleichbedeutend mit nationaler Schande sei. Dies zeigt
also, dass Revolutionen unterschiedlicher Ausführungen eine indivi-
dualistische Perspektive im Gruppenleben benötigen, wie Taylor und
Mead behaupten.

Der Mensch besitzt zweifelsohne mehrere Identitäten. Zwar ist dis-
kutierbar, welche von diesen die Eigenschaften einer kollektiven Iden-
tität aufweisen. Jedoch ist es möglich, den Rahmen der kollektiven
Identität auszumachen, um den Zusammenhang zwischen dieser und
der Gruppenehre verdeutlichen zu können.

Es ist zu behaupten, dass Menschen, die hinsichtlich ihrer gleich-
gearteten Eigenschaften, die sie von anderen differenzieren, derselben
Definition entsprechen und somit eine kollektive Identität haben. Die-
se kann beispielsweise ein Geschlecht sein. Nehmen wir an, dass
Männlichkeit und Weiblichkeit kollektive Identitäten seien. Hier muss
aber auch die Frage gestellt werden, nach welchem Kriterium wir ein
Geschlecht von einem anderen unterscheiden. Auf dem ersten Blick
scheint diese Unterscheidung auf biologisch-physische Eigenschaften
beschränkt zu sein. Hingegen muss jemand, der mit weiblichen kör-
perlichen Eigenschaften geboren wurde, sich selbst, nicht unbedingt
als eine Frau definieren. Somit fiele er auch nicht unter die Definition
der Weiblichkeit, wodurch er de facto außerhalb dieser kollektiven

290 Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 211.

291 Vgl. Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, S. 22.

III. Die äußere Ehre

123

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Identität angesiedelt werden würde.292 Wir können gleichsam nicht
behaupten, dass die Familie eine von Geburt an bestimmte kollektive
Identität eines Menschen ausmacht. Es kann beispielsweise vorkom-
men, dass die emotionale Verbindung mit Familie nicht über eine
Blutverwandtschaft hinausgeht und man sich daher nicht durch diese
definiert.

Ein Versuch, kollektive Identität in Anlehnung an Annahmen auf
eine deduktive Weise zu definieren, ist vielleicht eine praktische und
sogar eine einfache Methode. Doch scheint die Realität viel komplexer
zu sein. Die kollektive Identität ist vor allem ein Begriff, der durch die-
jenigen geprägt wird, die ihr angehören. Daher sollte sie eher mithilfe
einer induktiven Methode analysiert werden. Die folgenden Aussagen
entsprechen unter diesem Gesichtspunkt dem Phänomen der kollekti-
ven Identität nicht: Aa und Ab haben die Gemeinsamkeit, A zu sein. Sie
fallen unter die Kategorie A. Nach dem angeführten Gedankengang
scheinen diese Aussagen hingegen richtiger zu sein: a und b definieren
sich selbst als A. Sie bilden die Kategorie A. Eine kollektive Identität
kann selbstverständlich auch mit Hilfe der ersten Schlussfolgerung de-
finiert werden. Es geht hier allerdings um den Tatbestand, dass die kol-
lektive Identität eine von innen heraus gebildete Kategorie ist. Jemand
muss sich selbst als etwas definieren, was auch für die Außenwelt die-
selbe Bedeutung einnimmt. Dementsprechend kann die Definition
von kollektiver Identität folgendermaßen formuliert werden: Eine Ka-
tegorie, die der Selbstdefinition von mehreren Menschen entspricht,
kann Eigenschaften aufweisen, aus denen eine kollektive Identität be-
steht.

In diesem Zusammenhang verdeutlicht sich, dass die Selbstbe-
stimmtheit aus der Sicht der Einzelperson ein zentraler Aspekt der kol-
lektiven Identität ist. Sie kann entstehen und anhalten, solange die Per-
sonen selbst davon überzeugt sind, dieser zu entsprechen. Erst dann
können die oben dargestellten Prinzipien der Gruppenehre (Pflicht-
mäßigkeit, Loyalität, Vertrauen, Respekt, Egalität) eine existenzielle Be-
deutung für die Mitglieder einer Gruppe einnehmen. Vorangehend

292 Homosexualität oder Transsexualität ist ein komplexes Thema, über das ausführ-
lich diskutiert werden kann. Hier soll lediglich angerissen werden, dass das ange-
borene Geschlecht nicht immer der bestimmende Faktor des gelebten Ge-
schlechts (Gender) ist.

Zweites Kapitel

124

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


wurde erwähnt, dass ein feiner Unterschied zwischen Loyalität und
Gehorsam besteht, welcher aber für das Bewusstsein von Gruppenehre
aus der Sicht einer Person viel ausmacht. In bestimmten Situationen
erweist sich pure Gehorsamkeit als loyale Haltung. Im Hintergrund
dieser Tatsache stehen zweifellos viele Motive. In geschilderten Situa-
tionen ist es evident, dass auferlegte Außenmotive zu einem bestimm-
ten Verhalten zwingen. Fakt ist, dass Gruppenzugehörigkeit die Anpas-
sung an ein herrschendes System voraussetzt. Ohne die Intention, sich
in die Gruppe zu integrieren, kann nicht von einer vollständigen
Gruppenzugehörigkeit sowie der Bildung einer kollektiven Identität
die Rede sein. In diesem Sinne spielen die Außenmotive selbstver-
ständlich zentrale Rollen. Wenn diese Außenmotive sich aber durch
auferlegte Zwangshandlungen, Lebensbedrohungen oder Androhung
einer Exklusion aus der Gruppe auszeichnen, dann wird das gebotene
Verhalten nolens volens übernommen. Die Gruppenehre muss also,
wie bereits aufgeführt, in erster Linie von jedem Mitglied als ein eige-
ner Wert verinnerlicht werden, damit ein Ehr-Gebot, das damit ver-
bunden ist, eine Basis bekommt und im Bewusstsein greifen kann. Er-
neut und abschließend also die Theorie, dass es weder möglich ist, für
sich selbst inakzeptable Ehrenkodizes einer Gruppe zu verinnerlichen,
noch eine Identität zu bilden, die durch die Interaktion in dieser Grup-
pe entsteht.

Die Gruppenzugehörigkeit, die zur Bildung der kollektiven Identi-
tät dient, kann als ein dynamischer Sozialisationsprozess betrachtet
werden. Dieser ist nach Oprisko ein Wertungsprozess, dessen Rahmen
durch Ehre bestimmt wird.

“Honor is nothing less than the social processes of value: valuation and
evaluation of people by people. Honor tells us what we are through rela-
tional identities. Honor tells us what qualities we offer, and to what extent
degree we possess them, which are important to society. Honor tells us
whether those qualities are considered good or bad, better or worse, im-
portant or immaterial.”293

Oprisko weist hier nicht auf die Gruppenzugehörigkeit hin. Er be-
trachtet Ehre als eine Sozial- und Denkkategorie, an der man im Allge-
meinen gemessen wird. Die Bewertung eines Menschen durch andere

293 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 39.

III. Die äußere Ehre

125

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


umfasst nach der Theorie Opriskos all seine Identitäten. Er wird als ein
Ganzes bewertet. In diesem Sinne stellt sich die Sozialisation einerseits
als eine Reifung des Menschen nach den Normen seiner Umwelt dar,
andererseits als die Bemühung um Anerkennung und Ehrgewinn.

Hinsichtlich der Gruppenehre besteht dieser Prozess aus zwei Di-
mensionen: Bewertung und Ehrgewinn [1] innerhalb und [2] außer-
halb der Gruppe. Man wird innerhalb der Gruppe und von anderen
Mitgliedern bewertet und erhält den Ehrgewinn nur innerhalb der
Gruppe. Von anderen Mitgliedern fordert man Respekt für seine
Gruppenzugehörigkeit als einen persönlichen Anteil kollektiver Identi-
tät. Außerhalb der Gruppe wird man nicht unter Bezugnahme auf
Gruppenehre, sondern nach anderen Maximen bewertet. Respekt er-
hält man dann nicht für diesen persönlichen Anteil, sondern die
Gruppenehre erhält ihn als einen kollektiven Wert. Die erste Dimensi-
on betrifft die Existenz einer Person in der Gruppe und benötigt daher
die Beachtung der oben dargestellten Prinzipien der Gruppenehre. Die
zweite Dimension betrifft die Existenz außerhalb der Gruppe und be-
nötigt ein Bewusstsein für eine genuine Repräsentation. Man tritt in
der Gruppe verstärkt als eine individuelle Person auf, die der Bewer-
tung anderer unterzogen ist. Außerhalb der Gruppe erscheint man als
ein Mitglied einer Gruppe mit kollektiver Identität. In der Gruppe gilt:
„Ich und andere, die mich bewerten, von denen ich Respekt verlange,
und mit denen mich doch etwas Gemeinsames verbindet.“ Außerhalb
der Gruppe gilt: „Wir und andere, von denen wir Respekt einfordern.“

Die Gruppenehre ist ein Motiv, das zu einer Form der (positiven)
Konkurrenz zwischen Personen führen kann, sowohl innerhalb als
auch außerhalb der Gruppe. Denn das Konstrukt der Gruppenehre be-
inhaltet, dass der Grad an Ehrbewusstsein und – darbietung konstant
bleibt, innerhalb der Gruppe zwischen den einzelnen Mitgliedern, au-
ßerhalb der Gruppe zwischen anderen Gruppen. Dieser Sachverhalt
kann also dazu führen, dass er zu Optimierung motiviert, im Verhal-
ten ʹbesserʹ zu werden, was unter günstigen Voraussetzungen als eine
moralische Haltung betrachtet werden kann. Denn aus den bisherigen
Annahmen kann gefolgert werden, dass die Bildung einer kollektiven
Identität und das Bewusstsein von Gruppenehre auch zu einer morali-
schen Reifung des Menschen beitragen. Dies ist auch ein Prozess der
Unterscheidungsfähigkeit zwischen „Richtigem und Falschem“.

Zweites Kapitel

126

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Die Gruppenehre kann überdies gebieten, dass diverse Gruppie-
rungen respektvoll und anerkennend miteinander umgehen. Denn sie
vermittelt ein Verständnis von Respekt per se und für den Grund, aus
dem man Anerkennung für seine kollektive Identität und gemeinsa-
men Werte einfordert. Dieser Umstand kann es im besten Falle ermög-
lichen, dass Gesellschaften, Länder, religiöse oder ideologische Grup-
pen trotz ihrer Differenzen eine gemeinsame Basis für Einigung und
akzeptable Lösungsansätze möglicher Konflikte entwickeln.

Fazit: Die Gruppenehre

Die Gruppenehre kann als die ursprüngliche und paradigmatische
Form der äußeren Ehre bezeichnet werden. Wie im ersten Kapitel er-
läutert, hatte die Ehre in der aristokratischen Gesellschaftsstruktur, in
der sie als ein zentraler Orientierungswert fungierte, hauptsächlich in
Bezug auf die Zugehörigkeit zu einer Gruppe und die damit verbunde-
nen Verpflichtungen in der Form der standesspezifischen Ehre einen
Sinn und eine Funktion. Es kann also behauptet werden, dass die Ehre
auch in den Gruppierungen der modernen Gesellschaften dieser ur-
sprünglichen Form ähnliche Funktionen erfüllt. Die Gruppenehre
symbolisiert einen gemeinsamen gruppenspezifischen Wert, der in
erster Linie zum Erhalt und zur Ordnung einer Gruppe dient.

Abgesehen von ihrer Art kann es in jeder Gruppe einen eigenen
Ehrenkodex geben, solange mit dem Ausdruck ˈEhrenkodexˈ eine Rei-
he von Verhaltensregeln und gruppeninternen Normen gemeint ist,
deren Einhaltung für die Teilnahme an dem gemeinsamen Wert der
Gruppe vorausgesetzt wird. In einer Berufsgruppe beispielsweise kann
der Verstoß gegen die Kodizes bzw. die Regeln zu einem schlechten
Ruf führen, auf die alle Mitglieder achten müssen, da dieser Beruf ein
Bestandteil ihrer Identität ist. Der Verlust des Ansehens in diesem Fall
ist also als ein Ehrverlust zu definieren.

Auch wenn der Gehalt bzw. die Normen eines jeden Ehrenkodex
variieren können, unterliegt jede Gruppe bestimmten Prinzipien, wel-
che in der vorliegenden Arbeit als Loyalität, Egalität, Pflichtmäßigkeit,
Respekt und Vertrauen festgelegt werden. Jedes einzelne Mitglied leis-
tet einen persönlichen Beitrag zum Zusammenhalt einer heterogenen

III. Die äußere Ehre

127

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Gemeinschaft, indem es diese Prinzipien als die Grundlage seiner eige-
nen Gruppenexistenz annimmt. Obwohl die hier genannten Prinzipien
der Gruppenehre einige Gemeinsamkeiten mit denen der Standesehre
aufweisen, differenzieren sich beide Sachverhalte dadurch, dass die
Gruppenzugehörigkeit und die damit verbundene Verpflichtung zu
gruppenspezifischer Ehre in einem moderneren Verständnis nicht un-
mittelbar zwangsläufig, sondern rein persönlich übernommen werden.

In Bezug auf diese Prinzipien wurde oben erläutert, dass die Bin-
dung zu einer Gruppe nicht auf der Grundlage eines blinden Gehor-
sams, sondern einer eigenständig beschlossenen Loyalität geschlossen
wird. Es wurde überdies verdeutlicht, dass diese Prinzipien eine mora-
lische Grundlage für Gruppierungen verschaffen. Die Mitglieder einer
Gemeinschaft werden also durch Respekt und Vertrauen zu morali-
schen Akteuren, die sich selbst zu gemeinsamen Normen verpflichten
und von anderen das gleiche Pflichtbewusstsein fordern.

Im Gegensatz der allgemeinen Annahme, dass ein Ehrenkodex
eine hierarchisierende gesellschaftliche Struktur fordert, erweist sich
die Egalität als ein wesentliches Prinzip einer Gruppe, die sich mit
einer spezifischen Wertorientierung kennzeichnet. Genauso wie in
Pflichtbewusstsein müssen alle Mitglieder auch in Ansehen gleich sein,
da der schlechte Ruf eines Mitglieds zerstörerisch für die äußere Ehre
der gesamten Gruppe ist.

Die Gruppenehre kann überdies als ein persönlicher Wert betrach-
tet werden, da die Gruppenzugehörigkeit eine kollektive Identität ver-
schafft, die sich jedes Mitglied zu eigen macht. In einer differenzierten
vielfältig gestalteten Gesellschaft kann man verschiedene kollektive
Identitäten gleichzeitig besitzen, die man in verschiedenen Bereichen
seines Lebens erwirbt, bspw. Berufsgruppe, Familie, Sportverein, Poli-
tische Partei etc.

Die Fragen, ob der Verlust einer kollektiven Identität immer als ein
Ehrverlust zu betrachten ist und inwiefern sich der Ehrverlust in einer
spezifischen Gruppe auf die Existenz einer Person in anderen Lebens-
bereichen auswirkt, werden im resümierenden vierten Kapitel disku-
tiert.

Zweites Kapitel

128

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Drittes Kapitel

Die innere Ehre

Die innere Ehre ist ein Wert, den eine Person sich selbst zuschreibt.
Die Entstehung dieses Werts bedingt zwei ergänzende Elemente. Diese
sind Scham und Selbstachtung. Hier soll unter Scham nicht der Scha-
maffekt, sondern eine schamhafte Haltung verstanden werden, die un-
ser Verhalten präventiv bestimmt. Das zweite Element der inneren Eh-
re ist Selbstachtung. Unter Selbstachtung soll das Handeln nach einer
individuell gestalteten moralischen Haltung verstanden werden.

Beide Elemente operieren auf der Grundlage eines bestimmten
Selbstbilds. Die Frage „Welches Verhalten entspricht meinem Selbst-
bild und welches Verhalten verletzt es?“ spielt in diesem Zusammen-
hang eine entscheidende Rolle. Die innere Ehre kann zum einen als ein
persönlicher Wertzuschreibungsprozess angesehen werden, in dem
eine Person ihr Selbst bildet. Zum anderen erfüllt dieser innere Aspekt
die Funktion der Ehre, Respekt für die eigene Person einzufordern.

In seiner Schrift „J. G. Fichte´s Rechenschaft an das Publikum ue-
ber seine Entfernung von Jena in dem Sommerhalbjahr 1795“ scheint
Fichte von seiner inneren Ehre zu sprechen,294 die er folgendermaßen
beschreibt:

„Es gibt Etwas, was mir über Alles gilt, und dem ich alles Andere nachset-
ze, von dessen Behauptung ich mich durch keine möglichere Folge abhal-
ten lasse, für das ich mein ganzes irdisches Wohl, meinen guten Ruf, mein
Leben, das ganze Wohl des Weltalls, wenn es damit in Streit kommen
könnte, ohne Bedenken aufopfern würde. Ich will es Ehre nennen. Diese
Ehre setze ich keinesweges in das Urtheil Anderer über meine Handlun-
gen, wenn es das einstimmige Urtheil meines Zeitalters und der Nachwelt
seyn könnte; sondern in dasjenige, das ich selbst über sie fällen kann.“295

IV.

294 Burkhart bezeichnet diese als intrinsische Ehre, die Fichte in dieser Schrift als ein
höchst persönliches Gut detailliert beschreibt.

295 Fichte: Johann Gottlieb Fichte´s Leben und literarischer Briefwechsel, II, S. 45 f.

129

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


In dieser Beschreibung trifft Fichte keine Differenzierung zwischen
äußerer und innerer Ehre, sondern er abstrahiert aus der Wertung, die
er sich selbst zuschreibt, einen allgemeinen Ehrbegriff. Allerdings
scheint das hier beschriebene Ehrkonstrukt vor allem aufgrund seiner
Bestimmbarkeit durch die Person selbst die Merkmale innerer Ehre zu
besitzen. Überdies impliziert diese Überlegung Fichtes die inhaltliche
und phänomenologische Dichotomie von Ehre, da er deutlich zwi-
schen Ehre und gutem Ruf unterscheidet. Letzteres kann nach der
These der vorliegenden Arbeit wohl als äußere Ehre bezeichnet wer-
den. Auch wenn Fichte im vorliegenden Ausschnitt die ˈUnantastbar-
keitˈ der Ehre andeutet, erfährt man aus der Vorgeschichte, dass diese
Schrift aus einer durch andere Personen gekränkten Ehre entstanden
ist. Denn Fichte verfasste diese Schrift infolge einer Auseinander-
setzung mit seiner Umgebung in Jena, in der er sich diffamiert sah.296

Also ist die innere Ehre auch dadurch charakterisiert, graduell und
verletzlich zu sein. Daher kann sie genauso wie die äußere Ehre sowohl
durch die eigene Handlung als auch durch die Handlung anderer zuer-
kannt sowie in Frage gestellt werden. Dies erscheint auf den ersten
Blick widersprüchlich. Denn solange die innere Ehre ein von der Per-
son selbst zugeschriebener Wert ist, müsste sie gegen ˈAußenwirkungˈ
immun sein. Doch soll das doppeldeutige Konzept von Ehre an dieser
Stelle nochmals in Erinnerung gerufen werden. Es ist einzuräumen,
dass der Wert, der einer Person von anderen zugeschrieben wird,
einen Einfluss auf den Wert hat, den man sich selbst beimisst, und um-
gekehrt. Ohne diese Dichotomie in Betracht zu ziehen, bleibt die Ana-
lyse von innerer Ehre mangelhaft.

Ein weiterer Punkt, der hier erwähnt werden soll, ist der, dass auch
die innere Ehre ein konditionaler Wert ist, der genauso zu pflegen ist
wie der der äußeren Ehre. Denn sie ist kein irreduzibles Gut, das jeder
Mensch per se besitzt.

Der Besitzt von innerer Ehre setzt, wie erwähnt, zwei ergänzende
Elemente voraus: Scham und Selbstachtung. Diesbezüglich kann man
zwar einwenden, dass Scham ein (Affekt-) Gefühl darstellt, welches so-
gar unabhängig von innerer Ehre ausgelöst werden kann und Selbst-
achtung wohl mit innerer Ehre gleichzusetzen ist, was den expliziten

296 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 81.

Drittes Kapitel

130

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Begriff „innere Ehre“ als überflüssig erscheinen lässt. Dies wären tat-
sächlich berechtigte Einwände. Dass Scham vor allem im alltäglichen
Sprachgebrauch ein akutes Gefühl bezeichnet, ist selbstverständlich
nicht zu bestreiten. Und wie die Selbstachtung einer Person bewertet
wird, hat äußerst viele Gemeinsamkeiten mit dem Sachverhalt, der in
der vorliegenden Arbeit als innere Ehre bezeichnet wird. Es muss aber
zunächst verdeutlicht werden, dass Scham und Selbstachtung zwei
wichtige Grundhaltungen eines Menschen sind. Die innere Ehre dage-
gen ist ein Wert, der zusätzlich aus diesen beiden entsteht. Es bedarf
Scham und Selbstachtung als wesentliche Elemente, die die Vorausset-
zung für innere Ehre schaffen, diese begründen und schützen. Im Fol-
genden soll darauf näher eingegangen werden.

Scham

Wie vorangehend geäußert, bezeichnet innere Ehre einen Wert, den
man sich selbst zuschreibt. Damit wir von der inneren Ehre einer Per-
son reden können, muss sie deren persönlichen Wert aber vor allem
achten und schützen. Scham, die fast ausnahmslos jedem Menschen
als ein unangenehmes Gefühl bekannt ist, scheint auf den ersten Blick
eine Bedrohung für diesen Wert zu sein. Scham wird verbunden mit
einem plötzlichen Erröten, dem Wunsch, im Boden zu versinken, dem
Drang, sich aus schamauslösenden Situationen möglichst schnell zu
entfernen etc. Die meisten Scham-Situationen führen eine Person da-
zu, sich mit sich selbst auseinanderzusetzen, ihren charakterlichen
Wert zuallererst selbst in Frage zu stellen. Eine der Thesen der vorlie-
genden Arbeit ist die, dass die Scham allerdings auch zur Erhaltung
des Wertes der inneren Ehre dient. Wenn wir die Scham-Phänomene
in Betracht ziehen, sehen wir, dass Scham sich nicht nur als ein unmit-
telbares Gefühl erweist, sondern auch als eine innere Haltung, die im
Gegensatz zu akuten körperlichen Reaktionen, die plötzlich ausgelöst
werden, dauerhaft besteht. Die Scham setzt nicht nur dann ein, wenn
eine Verletzung der Persönlichkeit stattgefunden hat, sondern auch,
wenn eine mögliche Verletzung droht. Sie stellt sich also nicht nur als
eine im Nachhinein entstehende Reaktion dar, sondern als eine Art
Warnhinweis auf einen künftigen Angriff auf die eigene Person. Aus

1.

IV. Die innere Ehre

131

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


diesem Gesichtspunkt ist die Scham eine handlungsprägende innere
Haltung297 eines Menschen, durch die dieser selbst entscheidet, welche
Handlungsnorm seiner inneren Ehre entspricht. Im vorliegenden Ab-
schnitt wird erläutert, dass die Scham in der angebrachten Form so-
wohl eine Bedingung für innere Ehre als auch ein Ausdruck selbiger ist.
Um diese These näher zu erklären, werden zunächst die Fragen nach
der Bedeutung von Scham-Phänomenen beantwortet und was genau
Scham auslöst. Zum Schluss wird die Voraussetzung und die Bedeu-
tung von Scham für innere Ehre diskutiert und worauf dieses Verhält-
nis gegründet ist.

Zunächst ist wichtig anzumerken, dass die Scham-Phänomene
meist situativ sind und je nach sozialem Milieu, dem Charakter und
der individuellen Lebensgeschichte des Sichschämenden variieren.
Dies erschwert einerseits die Scham-Phänomene zu typisieren. Ande-
rerseits können wir aber bestimmte Situationen anbringen, deren Un-
annehmlichkeiten in ihrer Peinlichkeit liegen und die vermutlich bei
jedem ein Gefühl der Blamage auslösen können, wobei ihre situative
und von der Person abhängige Variabilität nicht unberücksichtigt blei-
ben darf. Man kann sich beispielsweise wegen eines Fauxpas oder
einer unangemessenen Kleidung, eines versehentlich gesagten obszö-
nen Wortes schämen. Bei einem seriösen Gespräch aufzustoßen, beim
Gehen zu stolpern oder das Magenknurren in einem ruhigen Raum
voller Menschen etc. können gleichermaßen blamierend sein und des-
halb als Scham-Phänomene betrachtet werden. Das Verhältnis zwi-
schen innerer Ehre und Scham verdeutlicht sich aber eingehender in
der Antwort auf die Frage, worin Grund und Folge einer Scham-Situa-
tion bestehen. Die geschilderten Situationen sind zwar fast ausnahms-
los peinlich, dramatisch sind sie jedoch nicht. Denn bei einigen han-
delt es sich um einen ˈUnfallˈ, bei anderen vielleicht um eine Unauf-
merksamkeit, die jedem unterlaufen kann. Sie lösen lediglich einen
kurzzeitig aufblitzenden Affekt aus, dessen Wirkung sich zwar relativ
unangenehm anfühlt, aber auch genauso schnell wieder nachlässt. Be-
züglich dieser Situationen können wir also nicht sagen, dass sie eine
bedeutende Rolle für die innere Ehre einer Person spielen. Für die in-

297 Auf dieses Verhältnis weist auch Schlossberger hin (Vgl. Schlossberger: Stolz,
Scham, Ehre, S. 265.).

Drittes Kapitel

132

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nere Ehre wären sie dann bedeutsam, wenn sie den eigenen Maßstab,
an dem man sich selbst misst, bedrohen würden. Hingegen sind sie als
relevante Scham-Phänomene zu betrachten, weil sie entscheidende
Merkmale der Scham aufweisen: Die Scham drückt erstens ein Gefühl
der Zurschaustellung dessen aus, das man nach außen hin nicht zeigen
will.298 Aus diesen Situationen geht zweitens hervor, dass der Scham
eine unerwünschte Unkontrollierbarkeit des eigenen Handelns zu-
grunde liegt. Die Scham manifestiert in diesem Zusammenhang ein
Gefühl des Versagens in Selbstbeherrschung. Drittens setzt dieses Ge-
fühl dort ein, wo man plötzlich im Zentrum der Aufmerksamkeit
steht, selbst wenn dies aus einem positiven Grund geschieht – bspw.
von anderen gelobt oder beglückwünscht zu werden.299 In diesem Zu-
sammenhang betrachtet Max Scheler die Scham als eine Angst „ers-
tens vor Vergegenständlichung, zweitens vor der Erdrückung des
Selbstbildes vor dem Fremdbild.“300 Der Mensch neige von Natur aus
dazu, sich selbst bzw. seine individuelle Sphäre vor einer allgemeinen
zu schützen. Diesen Schutz ermögliche ihm sein Schamgefühl.301

In Anlehnung an die These Schelers können wir versuchen zu ver-
stehen, warum manche Scham-Situationen sogar zum Selbstmord füh-
ren. Im Jahr 2014 beging ein japanischer Stammzellenforscher Suizid,
der bezüglich bestimmter Fehler in seiner Studie und seiner Vorge-
hensweise im Forschungsprozess angeblich heftig kritisiert wurde.302

Es können hinter solchen Ereignissen natürlich auch andere Gründe
gesteckt haben, wie psychische Krankheiten, Belastung, Erschöpfung
etc. Es ist also nicht nachzuweisen, ob in diesem Fall ausschließlich die
Scham das Motiv für den Selbstmord darstellte. Überdies muss einge-
räumt werden, dass hier auch eine Erschütterung der äußeren Ehre
vorliegen kann. Denn die fatale Situation des Forschers bezieht sich in
erster Linie auf seine gesellschaftliche Rolle als Wissenschaftler. Der
Respekt, den er durch diese Rolle erhalten hatte, scheint hier in Gefahr

298 Vgl. Breun: Scham und Würde. Über die symbolische Prägnanz des Menschen,
S. 29.

299 Vgl. Hilgers: Scham. Gesichter eines Affekts, S. 15.
300 Scheler: Über Scham und Schamgefühl, S. 148.
301 Vgl. Scheler: Über Scham und Schamgefühl, S. 90.
302 Vgl. http://www.faz.net/aktuell/wissen/mensch-gene/japanischer-stammzellfor-

scher-tot-selbstmord-im-labor-13082353.html.

IV. Die innere Ehre

133

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


geraten zu sein. Sei es nun also aufgrund des eigenen ˈMisserfolgsˈ oder
der Kritik an seinen Kompetenzen als Wissenschaftler, hier besteht
eine Verletzung seines guten Rufs, weshalb wir diese Situation auch
mit Hinblick auf die äußere Ehre betrachten müssen. Dagegen ist ein-
zuräumen, dass jede Verletzung äußerer Ehre eine potenzielle Verlet-
zung innerer Ehre nach sich ziehen kann. In diesem Fall tritt Scham
als ein Merkmal der Ehrverletzung auf, wobei nicht zu vergessen ist,
dass eine Ehrverletzung auf verschiedene Weisen bspw. in Form von
Zorn oder Rachegefühl empfunden werden kann.

In Bezug auf den genannten Fall ist allerdings zu behaupten, dass
es sich hier um eine tiefgreifende innere Einstellung handelt, die ers-
tens nicht unabhängig von sozialer Rolle und Außenmeinung gedacht
werden kann und zweitens im Unterschied zu einem plötzlich ausge-
lösten Affekt (eben wie Wut oder Rachewunsch) nicht situativ operiert,
sondern das Selbstverständnis eines Menschen grundlegend prägt.
Diese innere Einstellung bzw. Haltung gibt uns bestimmte Hinweise
auf das Charakteristikum der Scham, das folgendermaßen beschrieben
werden kann: Man schämt sich, [1] wenn man sich selbst als jemanden
wahrnimmt, der man nicht sein will und [2] wenn man glaubt, von an-
deren als jemand wahrgenommen zu werden, der man nicht sein will.
Ausgehend von dieser These können wir behaupten, dass der benannte
Stammzellenforscher starker Scham ausgesetzt war, weil er vermutlich
selbst Fehler begangen hat, die seine Kompetenzen als Wissenschaftler
in seinen Augen und in den Augen anderer in Frage stellten. Er be-
trachtete sich selbst als jemanden, den er nicht darstellen wollte – ein
inkompetenter Forschender, der von ˈsignifikanten anderenˈ kritisiert
wird. Durch die Kritik nahm er die Überzeugung auf, dass ihn auch
die urteilende Außenwelt als unbefugt ansah. Durch seine eigene An-
sicht und durch die anderer in der Rolle, die für die Aufrechterhaltung
seiner inneren Ehre entscheidend war, fühlte er sich unbestätigt.303 Es
muss eingeräumt werden, dass wir hier vielmehr mit einer zerstöreri-
schen Funktion der Scham konfrontiert sind, als mit einer schützen-
den, von der auch Scheler redet. Doch schildert dieses Beispiel am ein-
dringlichsten, was Scheler mit der „Angst vor Erdrückung des Selbst-

303 Ob Suizid als Option zum Schutz der inneren Ehre gesehen werden kann, ist da-
bei natürlich fraglich.

Drittes Kapitel

134

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


bilds vor einem Fremdbild“ meint. Denn wir können behaupten, dass
der Forscher sich vor allem deshalb in einer tiefen Verlegenheit befand,
weil seine Fehler von anderen erkannt worden sind. Bevor über den
Konflikt zwischen Ich und anderen im Zusammenhang mit Scham-
Phänomenen diskutiert wird, soll zunächst einmal auf das Selbstver-
ständnis einer Person, das sich in Scham-Phänomenen als ein Kon-
fliktmotiv präsentieren kann, eingegangen werden.

Für jemanden, der sich selbst einen Wert zuschreibt, gilt in der Re-
gel, dass er diesen Wert an einem Idealbild misst. Scham wird spürbar,
wenn eine Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem Idealbild ent-
steht.304 Bernard Williams drückt dies plastisch aus: „Shame looks to
what I am.“305 Also verweist das Schamgefühl einer Person darauf,
welche Rolle sie in diesem Moment verkörpert. Eine kurze Begriffsklä-
rung mag hilfreich sein: Das Selbstbild können wir allgemein betrach-
tet als das Verständnis einer Person von sich selbst und das Idealbild
als eine ˈWunschpersonˈ definieren. Es kann behauptet werden, dass
ein Idealbild grundsätzlich auf bestimmten Normen sowie dem Wert-
verständnis einer Person beruht. Eine genaue praktische Unterschei-
dung zwischen dem Selbst- und dem Idealbild erscheint jedoch äußert
schwierig, weil man oft dazu neigt, sich selbst als jemanden zu sehen,
der man eigentlich nicht ist, aber gern sein will. Sich der Diskrepanz
zwischen diesen Ansprüchen bewusst zu werden benötigt daher eine
akribischere Anschauung seiner selbst. Die im Kontext innerer Ehre
relevante Scham entspringt einer solchen Selbsterkenntnis, die der In-
schrift am Eingang des Apollotempels zu Delphi „Erkenne dich
selbst!“ entspricht. Eine weitere These Schelers bezüglich der Scham
deutet gleichermaßen auf diese Annahme hin: „In aller Scham näm-
lich findet ein Actus statt, den ich ʹRückwendung auf ein Selbstʹ nen-
nen möchte.“306 Die innere Ehre offenbart sich dadurch, dass sie eine
mögliche Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem Idealbild über-
winden will. Die Scham fungiert dabei als ein Kontroll-, Schutz- und
Warnmechanismus, der auch im Voraus auf diese Diskrepanz hinweist
– also ein Mechanismus, der einer Person signalisiert, welche Hand-

304 Vgl. Hilgers: Scham. Gesichter eines Affekts, S. 19.
305 Williams: Shame and Necessity, S. 93.
306 Scheler: Über Scham und Schamgefühl, S. 78.

IV. Die innere Ehre

135

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


lung oder Situation sie von dem entfernt, was sie als erstrebenswert er-
achtet.

Neben Scheler betrachten noch andere Philosophen diese genann-
te innere Haltung als Schamgefühl, das im Unterschied zu Scham als
einem akuten Gefühl das Verhalten eines Menschen steuert.307 Mit
dem Ausdruck „Schamgefühl“ bezeichnet man alltagsprachlich meist
eine generelle Haltung, nicht also einen Affekt. Sie kann ebenso als
Schamhaftigkeit angesehen werden. Die entscheidende Frage ist aber,
ob die hier genannte Haltung nicht vielmehr das Ehrgefühl ist. Fakt ist,
dass Ehr- und Schamgefühl sehr nah aneinander liegen und analytisch
nur schwer voneinander zu trennen sind. Scheler scheint im folgenden
Zitat eine mögliche Lösung für diese Problematik zu bieten:

„Auch Ehrgefühl ist Vorgefühl und nicht erst Nachgefühl. Es bedarf kei-
nes Entzuges der Achtung, um es hervorzurufen. Es arbeitet von vornhe-
rein in der Richtung, ein der Achtung und Liebe würdiges Sein und Ver-
halten als Bild darzubieten.“308

Scheler vergleicht hier zwar nicht unmittelbar Ehr- und Schamgefühl
miteinander. Überdies macht er allerdings in seiner Theorie über die
Scham deutlich auf den engen Zusammenhang zwischen Ehre und
Scham aufmerksam. Es lässt sich aus diesem Zitat eine ˈangereihteˈ
Struktur beider Sachverhalte schlussfolgern, in der das Ehrgefühl als
das Gegenteil des Schamgefühls beschrieben wird. Nach der Logik die-
ser Struktur kann letzteres nur entstehen, wenn ersteres verschwindet.
An dieser Stelle ist anzumerken, dass diese ˈGleichungˈ auch umge-
kehrt nicht funktionieren kann. Zwar ist einzuräumen, dass Ehre
hauptsächlich mit Wert (im Sinne von lobenswerten Eigenschaften)
und Scham mit Wertlosigkeit zu tun hat. Jedoch handelt es sich hier
nicht um logisch aufeinander aufbauende Sachverhalte, sondern eher
miteinander verbundene. Das Ehrgefühl können wir als das Bewusst-
sein für den eigenen Wertzuschreibungsprozess eines Menschen be-
zeichnen. Der Vollzug dieses Prozesses wird in folgender Frage heraus-
gestellt: Welches Verhalten entspricht dem Wert, den ich behaupte zu
besitzen? In dieser Hinsicht trifft die Überlegung Schelers. Jedoch

307 Vgl. Landweer: Scham und Macht. Phänomenologische Untersuchungen zur So-
zialität eines Gefühls, S. 46.

308 Scheler: Über Scham und Schamgefühl, S. 149.

Drittes Kapitel

136

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


bleibt das Ehrgefühl mangelhaft, wenn die Bedeutung Scham zu emp-
finden nicht hinterfragt wird, weil diese als ein Element fungiert, das
das Bewusstsein des Ehrgefühls ergänzt. Und ohne das Ehrgefühl ver-
liert das Schamgefühl seine eigentliche Grundlage. Warum sollte man
Scham empfinden, wenn das Verständnis vom eigenen Wert nicht vor-
handen ist? Beim Verhältnis von Ehr- und Schamgefühl handelt es sich
daher vielmehr um ein Zusammenspiel beider Sachverhalte.309

Bezüglich der bisherigen Erwägungen muss eingeräumt werden,
dass man im Handeln meist von anderen Motiven geleitet wird als
dem hier beschriebenen Ehrgefühl, auch wenn man behauptet, im Na-
men der Ehre zu handeln. Man misst sich nicht ausschließlich an
einem Idealbild, das auf einem äußert individuellen Wertverständnis
beruht, sondern auch an einem Bild, das gesellschaftlichen Anforde-
rungen entspricht. Manchmal manifestiert sich sogenanntes ehrenhaf-
tes Verhalten auf der Grundlage des Bedürfnisses nach Anerkennung
oder aber einer puren Profitsucht. In diesem Zusammenhang tran-
szendiert die Scham die oben dargestellte genuine Selbsterkenntnis
und erweist sich vielmehr als Angst vor einem Verlust des Status, Ex-
klusion aus der Gemeinschaft etc.

Sartre geht im Ich-und-andere-Konflikt der Scham-Phänomene
einen Schritt weiter und behauptet, dass die Scham kein Reflexionsphä-
nomen sei, weil man sich primär immer vor jemand anderem schä-
me.310 Jede Scham ist demgemäß eine Art der Beschämung. Erst durch
andere wird man sich der Wertlosigkeit oder Atrozität einer Handlung
bzw. Situation bewusst. Durch den urteilenden Blick anderer wird Be-
schämung hervorgerufen. Doch müssen diese anderen keine konkret
Anwesenden sein, sondern es geht um imaginäre andere, deren Sicht-
weisen man selbst übernimmt. Man muss also nicht unmittelbar ˈange-
blicktˈ werden, um sich für etwas zu schämen. Die Scham ist nach
Sartre eine Art der Objektivierung des Selbst. Man werde zum Objekt
seines Selbst, über das man ein Urteil fällt wie sein Außenstehender.

„[I]ch schäme mich meiner, wie ich Anderen erscheine. Und eben durch
das Erscheinen Anderer werde ich in die Lage versetzt, über mich selbst

309 Vgl. Rappe: Die Scham im kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefühls in Griechenland und China, S. 42.

310 Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Anthropolo-
gie, S. 406.

IV. Die innere Ehre

137

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ein Urteil wie über ein Objekt zu fällen, denn als Objekt erscheine ich An-
deren.“311

Es handelt sich also um eine Spaltung des Ich: Ich als Selbst und Ich
gedacht aus der Sicht anderer. Genauer gesagt ist die Scham ein Be-
wusstwerden dieser Spaltung. Diese Erwägung Sartres kann folgender-
maßen erweitert werden: Man wird sich durch andere auch dessen be-
wusst, was gut, wünschenswert, akzeptabel oder erlaubt ist. Das Ge-
genüber stellt sich einerseits als eine Instanz dar, die eine Person zu
einer Art der Vorzensur führt und bestimmt andererseits, welche Nor-
men sie anzuerkennen hat. Die Philosophin Maria-Sibylla Lotter
nennt die Funktion des anderen, der sich in den Scham-Phänomenen
am stärksten behauptet, „ursprüngliche Autorität“.312 In der Scham of-
fenbart sich, dass man einer Autorität widerspricht, die man als primär
anerkennt. Aus dieser Betrachtungsweise lässt sich folgern, dass man
sich selbst stets aus der Sicht der anderen, des Gegenübers beurteilt.
Dementsprechend entspringen die Scham-Phänomene nicht einem
rein individuellen inneren Konflikt, bei dessen Entstehung die Außen-
meinung indifferent bleibt. Dies bestätigen tatsächlich die Scham-Re-
aktionen: Denn wenn die Scham ein ausschließlich innerer Konflikt
wäre, wie könnten wir dann das Erröten erklären? Was meint dann der
Wunsch danach, im Boden zu versinken, wenn nicht der, aus dem
Blick der Umwelt verschwinden zu wollen? Die Unerträglichkeit einer
Scham-Situation verdoppelt sich ohne Zweifel durch die ˈZeugenˈ. Das,
was innerhalb eines Scham-Phänomens das Selbstverständnis eines
Menschen zerstören kann, ist in erster Linie ein zweiter Blick, der
ˈBlick der anderenˈ, der sowohl einen Indikator für die Relevanz einer
Norm darstellt als auch einen möglichen Normverstoß zum Vorschein
bringt. Das Gegenüber zwingt eine Person zu erkennen, dass sie in Be-
zug auf die Geltung bestimmter Normen etwas Falsches, Inakzeptables
getan hat. In diesem Fall schämt man sich aber nicht nur seines Norm-
verstoßes, der von anderen aufgedeckt wird, sondern deshalb, weil von
außen beobachtet wird, dass man sich schämt. Errötet man vor Scham,
ist die Umgebung also unmittelbarer Zeuge der eigenen inneren Erre-

311 Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Anthropolo-
gie, S. 406.

312 Vgl. Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 79.

Drittes Kapitel

138

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


gung. Der andere hält einer Person gleichsam den Spiegel vor, wo-
durch sie sich durch die Erkenntnis ihres Selbstbildes zugleich der Dis-
tanzierung von ihrem Idealbild bewusst wird.

Hier entsteht ein fraglicher Aspekt der Scham, der gleichermaßen
das Verständnis von der inneren Ehre einer Person betrifft: Nach die-
sem Gedankengang müsste man sich nur in Anwesenheit anderer
schämen. Ein Normverstoß müsste sich demnach nicht automatisch
als störend erweisen, solange er unentdeckt bleibt. Es ist zu bemerken,
dass dies oft der Fall ist. Die Scham setzt oft dann ein, wenn man ex-
poniert wird. Doch besitzt die Scham ein weiteres Charakteristikum,
das diese Behauptung widerlegt: Man schämt sich vor sich selbst auch
ohne die Last eines zweiten Blicks, die mit dem Ausdruck Sartres ima-
ginäre andere erklärt wird. Da aber dieser Blick, wenn auch imaginär
so doch handlungsprägend, die Anerkennung einer äußeren Autorität
ausdrückt, ist im Grunde anzunehmen, dass man sich auch dann schä-
men müsste, wenn man gegen die Normen verstieße, die man selbst
grundsätzlich nicht anerkennt. Diese Annahme widerspricht allerdings
der anfangs angebrachten These, dass die Scham grundsätzlich einer
Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem Idealbild entspringt. Denn
dieser These zufolge erweist sich die Scham vor allem als ein innerer
Konflikt, der lediglich die Person selbst betrifft. Es stellt sich also
nochmals die Frage nach dem hauptsächlichen Grund der Scham – ist
es die Distanzierung vom Idealbild oder der Blick der anderen? Die
Scham zeigt eine konfuse Mehrdimensionalität auf, weshalb die Ant-
wort auf diese Frage „beides“ lauten soll. Diese Antwort genügt aber
nicht zu begründen, dass die Scham sowohl ein innerer als auch ein
äußerer Konflikt ist.

Oben wurde kurz erwähnt, dass sich das Idealbild einer Person, an
dem sie ihren Wert misst und das somit zu einem bestimmenden
Maßstab ihrer inneren Ehre wird, auf der Grundlage eigener Normen
und Wertvorstellung bildet. Allerdings entsteht dadurch ein Diskurs,
dem eine problematische Definition des Selbst- und/oder Idealbilds
zugrunde liegt. Die entscheidende Frage hier ist, inwieweit eine Norm,
die jemand für seine eigene Maßgabe hält, auch in der Tat seine eigene
bzw. eine individuelle darstellt. Beruht die innere Ehre auf einer rein
individuellen Definition des Selbst? Wenn wir begründen könnten,
dass das Selbstverständnis eines Menschen absolut autonom ist, dann

IV. Die innere Ehre

139

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


müssten wir ebenso behaupten, dass die Scham ein rein individueller
Konflikt sei. An dieser Stelle soll ein elementarer Aspekt des gesamten
Ehrkonzepts nicht aus den Augen verloren werden: Der innere Wert-
zuschreibungsprozess einer Person kann sich nicht als absolut immun
gegen die Außenwelt manifestieren. Den Wert, den eine Person zu be-
sitzen glaubt, kann sie nicht immer autonom definieren. Es soll erneut
betont werden, dass die Scham als ein ergänzendes Element innerer
Ehre nicht separat von der Logik der Manifestation von Ehre, welche
durch innere und äußere Faktoren beeinflusst wird, zu begreifen ist.
Wie die Ehre selbst ist auch die Scham sowohl in der inneren als auch
äußeren Erfahrungswelt eines Menschen zu verorten. Diese Problema-
tik soll im Folgenden aus einer anderen Perspektive betrachtet werden.

Die Bedeutung der gemeinsamen Wertvorstellung in einer Grup-
pe, die im Abschnitt „Gruppenehre“ der vorliegenden Arbeit ausführ-
lich analysiert wird, soll an dieser Stelle noch einmal in Erinnerung ge-
rufen werden. Dort wurde verdeutlicht, dass man seine Zugehörigkeit
zu einer Gruppe dadurch demonstriert, dass man ihre Normen und
Werte anerkennt. Es wurde überdies betont, dass dies nicht aufgrund
eines blinden Gehorsams, dem manchmal negative Sanktionen zu-
grunde liegen, sondern nur infolge einer rein persönlichen Entschei-
dung erfolgen kann. Bei einer solchen Gruppenzugehörigkeit handelt
es sich daher um die Anerkennung der Normen, die einer gemeinsa-
men ursprünglichen Auffassung entstammen, sich dann aber schließ-
lich in individuelle Übernahme verwandeln. Wenn wir eine Gesetzmä-
ßigkeit akzeptieren, akzeptieren wir zugleich eine Gruppe von Perso-
nen, die diese Normen ebenso bestätigen. Schreibt man sich selbst also
einen Wert zu, bezieht man sich deshalb gleichermaßen auf andere.
Normakzeptanz und – verstoß werden insofern zu zentralen Faktoren
in Scham-Phänomenen, als dass diese in der gemeinsamen Existenz
mit anderen grundsätzlich eine „überindividuelle“313 Bedeutung ein-
nehmen. Man schämt sich dementsprechend nicht nur deshalb, weil
man seine eigenen Normen missachtet hat, sondern auch gegenüber
anderen, die diese gleichsam übernommen haben. Man schämt sich
nicht vor irgendjemandem, sondern vor denen, auf deren Meinung

313 Vgl. Demmerling; Landweer: Philosophie der Gefühle. Von Achtung bis Zorn,
S. 229.

Drittes Kapitel

140

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


man einen besonderen Wert legt, weil man mit ihnen dieselben An-
sichten gesellschaftlicher Auflagen teilt. Das, was dem japanischen
Stammzellenforscher seine Situation unerträglich werden ließ, war die
Tatsache, dass er und seine Kritiker derselben ˈNormgemeinschaftˈ an-
gehörten.

Auch wenn die Umwelt für den Einzelnen keine Normgemein-
schaft im genannten Sinne bildet, weil ihre Normen seiner Innenwelt
nicht entsprechen, und somit ein Normverstoß nicht unmittelbar zu
einer Scham-Situation führt, entsteht womöglich ein Konflikt zwi-
schen der Innen- und Außenwelt, welcher ebenso zu einem Konflikt
zwischen der inneren und der äußeren Ehre führt. Im Abschnitt „Mo-
ralische Haltung“ wurde verdeutlicht, dass das Verhalten nach den mo-
ralischen Maßstäben einer Gesellschaft, zu der man gehört, als eine
der Bedingungen der äußeren Ehre zu sehen ist. Dort wurde die Pro-
blematik thematisiert, dass das gesellschaftlich anerkannte Verständnis
von Moral der eigenen moralischen Auffassung der Einzelnen wider-
sprechen kann. Diese Tatsache, die eine Konfliktsituation darstellt,
weist auch darauf hin, dass innere und äußere Ehre manchmal in Wi-
derspruch stehen können. Ein möglicher Verstoß gegen eine allgemein
anerkannte Norm, die man aber nicht persönlich verinnerlicht hat,
führt aus dieser Sicht betrachtet wahrscheinlich zur Verletzung des ge-
sellschaftlichen Ansehens bzw. der äußeren Ehre. Entsteht eine große
Reaktion in der Gesellschaft auf einen Normverstoß, die in der Aber-
kennung der Achtung und schließlich in der Degradierung des sozia-
len Werts einer Person mündet, so ist von der Schande die Rede, die
auch als das ˈGegenkonzeptˈ der Ehre bezeichnet werden kann. Dies
impliziert jedoch nicht, dass der Entstehungsgrund der Schande, also
der Normverstoß, zugleich zum Grund für Scham wird. Gegen etwas,
was die äußere Ehre verletzt, kann die innere Ehre absolut immun
bleiben. Denn es geht hier vielmehr darum, welches Urteil man selbst
über eigene Handlung fällt. Solange keine Übereinstimmung der Innen-
und Außenwelt stattfindet und man infolgedessen seine Handlung
durch seine eigene moralische Auffassung begründet, können wir da-
von ausgehen, dass die moralische Qualität eines Normverstoßes für
den Einzelnen, der dies getan hat, irrelevant bleibt und somit seine in-
nere moralische Integrität auch nicht davon beeinflusst wird. Man be-
wahrt in diesem Fall weiterhin seine innere Ehre, während es eventuell

IV. Die innere Ehre

141

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


um Verlust an äußerer Ehre geht. Daraus soll nicht gefolgert werden,
dass die Außenmeinung absolut keinen Einfluss auf das Verständnis
einer Person von dem eigenen Wert habe. Dies hängt aber vielmehr
davon ab, inwieweit man selbst die äußeren Sanktionen für berechtigt
und begründet hält. Dies entscheidet letztendlich die innere Normak-
zeptanz, um den hier entscheidenden Ausgangspunkt erneut zu beto-
nen. Ein solcher Konflikt ist in dieser Hinsicht nicht als ein Scham-
Phänomen zu betrachten. An dieser Stelle ist an den Monolog von Effi
Briest, der Protagonistin des gleichnamigen Romans von Fontane, der
im Abschnitt „Moralische Haltung“ zitiert wurde, noch einmal zu er-
innern.

„Ich schäme mich. Aber wie ich nicht die rechte Reue habe, so hab´ ich
auch nicht die rechte Scham. Ich schäme mich bloß von wegen dem ewi-
gen Lug und Trug; immer war es mein Stolz, daß ich nicht lügen könne
und auch nicht zu lügen brauche, lügen ist so gemein, und nun habe ich
doch immer lügen müssen, vor ihm und vor aller Welt.“314

Sich infolge eines Normverstoßes schämen zu können, gehört insofern
zur moralischen Integrität einer Person, als dass sie bestimmte Hand-
lungsmaßstäbe berücksichtigt und für die Konsequenzen ihrer Hand-
lung sich selbst verantwortet. Die Scham fungiert aus dieser Sicht als
die persönliche Verurteilung der eigenen Tat. Diese innere Auseinan-
dersetzung müsste, wie dem Zitat zu entnehmen ist, von dem Gefühl
der Reue begleitet werden, damit die Scham die genannte Funktion er-
füllen kann. In dieser Art von Scham steckt eine absolute Anerken-
nung einer Norm, von deren moralischen Relevanz man überzeugt ist.
Die Situation, in die Effi gerät, symbolisiert hingegen den oben ge-
schilderten Konflikt. Sie verspürt keine „rechte Scham“, da ihre Tat in
ihren eigenen Augen nicht als unmoralisch zu kategorisieren ist, selbst
wenn diese dem bestehenden Ehrenkodex ihrer Umwelt völlig wider-
spricht. Das, was die innere Ehre von Effi verletzt, scheint nicht die
Schande zu sein, die sie vor allem ihrer Familie bringt und schließlich
ihre Exklusion aus der Familie verursacht. Sondern sie leidet unter
einem moralischen Zwiespalt, der darauf beruht, aufgrund der herr-
schenden unterdrückerischen moralischen Auffassung die Rolle einer
anderen Person, die sie nicht sein will, zu verkörpern. Dieser äußere

314 Fontane: Effi Briest, S. 270.

Drittes Kapitel

142

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Zwang, wegen dem sie lügen muss, erweist sich also als die Hauptbe-
drohung für ihre moralische Integrität. In diesem Zusammenhang las-
sen sich zwei Aspekte erkennen: Erstens kann die Außenmeinung bzw.
das Urteil anderer erst in einem Verhältnis, das auf gemeinsamen Nor-
men beruht, zu einem entscheidenden Grund für Scham werden.315

Zweitens muss man bestehende Normen selbst übernehmen, damit ein
möglicher Verstoß gegen diese einen Grund für die Scham bilden
kann.316

Nach diesem Gedankengang zu urteilen, müsste man sich eines
Verstoßes gegen eine Norm nicht schämen, die man selbst nicht aner-
kennt, auch wenn man dadurch der herrschenden Meinung entgegen-
wirkt. Eine als Protest bewusst ausgesuchte Verhaltensweise als beab-
sichtigte Abweichung von allgemeinen Umgangsformen beispielsweise
verursacht unter Umständen tatsächlich vielmehr ein Gefühl von Stolz
und zielgerichteter Aufsässigkeit als Scham. Jedoch scheitern solche
Aktionen oftmals dort, wo eine absolute gesellschaftliche Ausgrenzung
des Einzelnen stattfindet. Ein Widerstand gegen die allgemeine Wert-
vorstellung oder Norm kann also eine einzelne Person in äußerst wid-
rige Situationen bringen. Die Schwierigkeit liegt auch darin, dass man
dadurch in eine Auseinandersetzung mit sich selbst gerät, in der man
sich von seinem Selbstbild distanziert und seinen Wert in Frage stellt.
Die Idee, dass die innere Ehre autonom definier- bzw. bestimmbar ist,
wird dort widerlegt, wo der Selbstwert auf die Anerkennung anderer
angewiesen ist. Manchmal schämen wir uns, auch wenn diese Scham
aus der Verletzung von Regelsystemen resultiert, die für uns absolut ir-
relevant sind. Dies ist ein Ergebnis der Vielschichtigkeit von Scha-
mempfinden. Dagegen können wir aber argumentieren, dass man,
schämt man sich schon nicht wegen der Missachtung bestehender
Normen, aber wenigstens auf die Personen einen Wert gelegt haben
muss, vor denen man sich schämt.

315 Vgl. Landweer: Scham und Macht. Phänomenologische Untersuchungen zur So-
zialität eines Gefühls, S. 68-69.

316 Vgl. Kläui: Scham und Schuld. Blick und Stimme, S. 59; Landweer: Scham und
Macht. Phänomenologische Untersuchungen zur Sozialität eines Gefühls,
S. 46-47; Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen
der Moral, S. 80.

IV. Die innere Ehre

143

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Es erscheint also eindeutig, warum sich die Scham meistens als
eine Angst vor äußerer Sanktion erweist. Norbert Elias bezeichnet die
Scham als „eine Angst vor sozialer Degradierung“.317 Aus der bisher
geschilderten Perspektive betrachtet scheint diese These plausibel zu
sein. Doch nicht immer lässt sich Scham primär als Angst vor einem
Ansehensverlust verstehen. Solange die individuellen Normen mit den
gesellschaftlichen verwoben sind, heißt eine mögliche Ausgrenzung
aus einer Gruppe zugleich eine Distanzierung vom eigenen Idealbild.
Dies erläutert Elias folgendermaßen:

„[D]er Konflikt, der sich in Scham-Angst äußert, ist nicht nur ein Kon-
flikt des Individuums mit der herrschenden, gesellschaftlichen Meinung,
sondern ein Konflikt, in den sein Verhalten das Individuum mit dem Teil
seines Selbst gebracht hat, der diese gesellschaftliche Meinung repräsen-
tiert […].“318

Innerhalb der Scham-Phänomene steht also das Verhältnis zu anderen
Menschen im Vordergrund, was jedoch nicht ausschließt, dass die per-
sönliche Position zu gesellschaftlichen Normen gleichsam eine wichti-
ge Voraussetzung ist.

Hilge Landweer, eine der Philosophinnen, die Elias´ Ansicht der
Scham-Angst bestätigen, erweitert diese These und behauptet, dass
eine Abweichung von ausschließlich individuellen Präferenzen oder
Prinzipien keine Scham auslöse, sondern vielmehr Ärger oder Bedau-
ern.319 In Bezug auf die Präferenzen, die lediglich die Privatsphäre
einer Person betreffen, scheint die Argumentation Landweers begrün-
det zu sein. Allerdings ist einzuwenden, dass auch eine Abweichung
von individuellen Präferenzen Scham verursachen kann, auch wenn
diese für die Mitmenschen grundsätzlich irrelevant sind. Die Scham
betrifft das soziale Auftreten einer Person als Ganzes und setzt auch
dann ein, wenn die Integrität einer Person bedroht wird.320 Definiert
man sich selbst nach außen hin beispielsweise als die unfehlbare Per-

317 Vgl. Elias: Über den Prozeß der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, B. II. S. 408.

318 Elias: Über den Prozeß der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation.
Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, B. II. S. 409.

319 Vgl. Landweer: Scham und Macht. Phänomenologische Untersuchungen zur So-
zialität eines Gefühls. S. 68, 69.

320 Vgl. Tiedemann: Die Scham, das Selbst und der Andere. Psychodynamik und
Therapie von Schamkonflikten, S. 522.

Drittes Kapitel

144

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


son x und zeigt dagegen negative (und gleichzeitig menschlichere)
Merkmale von y auf, kann sich diese Ambivalenz in Scham verwan-
deln. Dies hat zwei Gründe: Erstens kann diese Ambivalenz aus der
Sicht der Person auf eine Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem
Idealbild hindeuten. Zweitens kann sie auf Skepsis in der Umgebung
stoßen. Und zwar nicht, weil x oder y eine relevante Größe darstellt,
sondern, weil ein folgerichtiges Verhalten meistens auch zu den allge-
meinen Anforderungen einer Gesellschaft an den Einzelnen gehört.

An dieser Stelle kommen wir zurück auf die Theorie von Sartre.
Ausgehend von seiner These ist zu behaupten, dass sich ein Mensch in
erster Linie aus dem Grund schämt, weil er sich selbst objektivieren
bzw. aus einer Außenperspektive beurteilen kann. Während Sartre von
dem Vorgang der Scham redet, schildert er unterschwellig eine Form
des moralischen (Selbst-) Bewusstseins.321 Sich schämen zu können er-
weist sich also als die moralische Fähigkeit eines Menschen, in erster
Linie sich selbst für sein eigenes Verhalten verantworten zu können. Es
wird also der Gemütszustand antizipiert, wenn man etwas tut oder un-
terlässt. Erst eine solche Fähigkeit kann sich in einen Selbstkontrollme-
chanismus verwandeln, der die Handlungen eines Menschen prägt, be-
vor eine Scham-Situation als Ehrverletzung stattgefunden hat. In der
Diskussion über Scham wird auf diesen Mechanismus häufig verwie-
sen: Elias nennt ihn „Scham-Angst“, wie im Zitat oben angebracht
wurde. Bernard Williams verwendet den Ausdruck „prospective
shame“,322 und Eduard Zwierlein „präventive Scham“.323 Diese Be-
zeichnungen überschneiden sich mit der These des vorliegenden Ab-
schnitts, dass die Scham nicht nur ein akuter Affekt, sondern eine in-
nere Haltung ist, die als ein unabdingbares Element innerer Ehre den
Wertzuschreibungsprozess eines Menschen ergänzt, indem sie die
Grenzen des Verhaltens im Rahmen des Wertes, den man sich selbst
zuschreibt, bestimmt und einen Menschen zuerst innerlich sanktio-
niert. Die „Scham-Angst“, die hauptsächlich für verschiedene „Scham-

321 Vgl. Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 80.

322 Vgl. Williams: Shame and Necessity, S. 79.
323 Vgl. Zwierlein: Zur Athropologie der Scham bei Max Scheler, S. 161.

IV. Die innere Ehre

145

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


vermeidungsstrategien“324 verantwortlich ist, stellt sich insofern als ein
ˈEnd-Aktˈ bzw. ein Resultat des Bewusstseins von innerer Ehre dar. Die
innere Ehre lässt sich in diesem Zusammenhang auch als Respekt vor
sich selbst verstehen. In der antiken Philosophie wird sogar betont,
dass man sich weniger vor anderen schämen soll als vor sich selbst.325

Demnach gilt also das zu vermeiden, was die eigene Vorstellung von
Selbstrespekt herabsetzen könnte. Ein solch antizipierendes ˈHand-
lungsmanöverˈ kann auch in der Umgebung zu respektablem Ansehen
führen, was zugleich das Selbstverständnis eines Menschen in einen si-
cheren Bereich versetzt bzw. die Festigung der eigenen inneren Ehre
bewirkt.

Bisher wurde die Scham aus der Sicht der Normverstöße betrach-
tet, die man selbst begeht. Fakt ist, dass Scham auch durch das Verhal-
ten anderer ausgelöst werden kann. Durch eine Art der Misshandlung
oder Beleidigung verfällt man oft in einen Selbstzweifel, der sich meist
als Scham darstellt. Theoretisch fällt es uns leicht zu behaupten, dass
das Opfer einer Beleidigung keinen Grund zur Scham habe. Praktisch
sieht dieser Sachverhalt aber anders aus. Jemand, der zum Opfer einer
Demütigung, sei diese verbaler oder körperlicher Natur, gemacht wird,
kann sich zutiefst schämen, ganz gleich, wer der Verantwortliche ist.
Diese Behauptung scheint auf den ersten Blick dem bisher Gesagten zu
widersprechen. Denn die Scham wurde bislang grundsätzlich als eine
Distanzierung vom eigenen Idealbild betrachtet, was impliziert, dass
der hauptsächliche Auslöser der Scham die eigene Handlung sei.
Wichtig an dieser Stelle aber zu betonen ist, dass auch eine Beleidigung
von außen gleichermaßen zu dieser Distanzierung führen kann. Denn
es gehört mitunter zum Idealbild eines Menschen, über Körper, Den-
ken und Handeln selbst entscheiden zu können. Durch eine Beleidi-
gung schämt man sich dann verständlicherweise, wenn der Gedanke
zutage tritt: „Ich bin jemand, der sich selbst nicht verteidigen, seine ei-
gene Handlung nicht selbst bestimmen kann.“ Diese Betrachtungswei-
se verantwortet jedoch wiederum das Opfer selbst für die Scham. Es
gibt dagegen Situationen, auf die man keinen Einfluss haben kann und

324 Vgl. Rappe: Die Scham im kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefühls in Griechenland und China, S. 46.

325 Vgl. Rappe: Die Scham im kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefühls in Griechenland und China, S. 208.

Drittes Kapitel

146

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


in denen man tatsächlich nur durch das Verhalten seines Gegners an-
gegriffen ist, man sich also trotzdem schämt. Avishai Margalit erklärt
diesen ambivalenten Tatbestand mit der Zugehörigkeit zu einer
„menschlichen Gemeinschaft“, zu deren Wert jeder etwas beiträgt.326

Daher erwarte man von anderen Mitgliedern dieser Gemeinschaft,
ganz gleich, wie ignorant oder gesetzlos sie sein mögen, auf der
Grundlage der Achtung zu handeln. Solange dies nicht der Fall sei,
bleibe das Gefühl der Demütigung berechtigt und begründet.

Es soll aber auch danach gefragt werden, was ˈBeleidigungˈ eigent-
lich meint. Das Verständnis dieses Begriffes ist vielfältig. Das heißt,
man kann sich hinsichtlich derselben Handlung in einem anderen
Grad beleidigt fühlen als ein anderer. Es hängt auch davon ab, um wel-
chen (sozialen) Kontext es sich handelt. Besehen wir uns dazu ein Bei-
spiel aus dem kulturell-soziologischen Bereich: Der Handschlag ist vie-
lerorts ein zentrales Symbol für die Achtung seines Gegenübers. Im
orientalischen Raum hat der Handschlag zwar dieselbe Bedeutung.
Wenn man aber eine ältere Person, vor allem ein Familienmitglied, mit
Handschlag begrüßt, statt ihr die Hand zu küssen, kann sie sich wo-
möglich beleidigt fühlen. Dass man eine Handlung vom Zusammen-
hang abhängig als Beleidigung oder Nicht-Beleidigung interpretieren
muss, schildert Hans Reiner mit folgendem Gespräch zwischen ehe-
maligen jugoslawischen Beamten:

„Wenn mich jemand in London beleidigt, drehe ich mich gar nicht um. In
Berlin werde ich ihn verklagen; in Paris ihn ausschimpfen, in Belgrad ihm
die Zähne einschlagen, in Montenegro ihn niederschießen. Wenn man in
Montenegro erlaubt, daß man einen beleidigt und beschimpft, wird es
ihm geschehen, daß man ihn häufiger erniedrigt […] Geht er nicht hoch
und greift er nicht zum Revolver, wie es der Brauch ist, ist er unter Mon-
tenegrinern ein verlorener Mann.“327

326 Vgl. Margalit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 129. Margalit
thematisiert in diesem Abschnitt seines Buchs zwar das Paradox der Erniedrigung
und redet an dieser Stelle nicht direkt von Schamphänomenen, sondern Selbst-
achtung und Demütigung. Es wird hier aber davon ausgegangen, dass Scham mit
diesem Konzept in einem engen Zusammenhang steht, was auch Margalit später
ausführlich aufführt (S. 135-140).

327 Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendländischen Lebens- und Sittlich-
keitsform, S. 32.

IV. Die innere Ehre

147

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Dies ist ein passendes Beispiel für die Variabilität der Auffassung von
Beleidigung. Dem angebrachten Beispiel nach zu urteilen, müsste aber
auch das Selbstwertverständnis oder das Gefühl der Wertlosigkeit da-
von abhängen, was andere von einer Person erwarten. Es wurde oben-
stehend verdeutlicht, dass man tradierte Normen zuallererst anerken-
nen muss, damit Anforderungen an das eigene Handeln von außen
von Bedeutung sein können. Überdies ist es eher unwahrscheinlich,
dass eine Person ihr Verständnis von Selbstwert je nach der Umgebung
ändert, auch wenn man sich an diese anpasst. Für Beleidigung muss es
also einen allgemeingültigen Maßstab geben: Nach Hans Reiner be-
deutet Beleidigung, „sich über den anderen zu stellen“.328 In dieser
Hinsicht scheint die Scham, die durch Beleidigung entsteht, die Offen-
barung eines ˈUnterlegenheitskomplexesˈ zu sein. Im Abschnitt „Grup-
penehre“ wurde detailliert verdeutlicht, dass dem Ehrbegriff im Ge-
gensatz zu der geläufigen These, Ehre impliziere eine hierarchisierende
soziale Struktur, das Egalitätsprinzip zugrunde liegt. Die Gruppenehre
fordert von allen, an der gemeinsamen Ehre gleichermaßen teilzuha-
ben, da das Gegenteil Verlust an Ehre bedeutet, was einen Austritt aus
der Gruppe mit sich bringt. Daher steht jedem Mitglied zu, von allen
anderen Mitgliedern zu verlangen, als ein vollständiges Mitglied be-
handelt zu werden, was in erster Linie durch gegenseitigen Respekt
möglich ist. Dasselbe kann auch in Bezug auf die innere Ehre geltend
gemacht werden. Ein Mensch mit innerer Ehre sollte von seinen Mit-
menschen Gleichbehandlung einfordern. Die Handlung eines Gegen-
übers, die bei einer Person den Zweifel regt, nicht auf gleicher Ebene
mit ihm zu stehen, kann als beleidigend bzw. verletzend für die innere
Ehre empfunden werden. Hier handelt es sich nicht um sozialen Status
oder ein ökonomisches Gleichgewicht,329 sondern vielmehr um einen
minimalen Faktor, der alle Menschen gleichstellt. Die innere Ehre be-
dingt also Respekt von anderen als einen minimalen gemeinsamen
Nenner, der beispielsweise die sozial- bzw. statusbedingte Kluft zwi-
schen dem Vorstandsvorsitzenden und der Reinigungsfachkraft eines

328 Vgl. Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendländischen Lebens- und
Sittlichkeitsform, S. 30.

329 Genauso wie im Abschnitt Gruppenehre deutlich erklärt wurde, soll noch einmal
betont werden, dass eine ökonomisch-soziale Ungleichheit die Gruppenehre einer
gesamten Gesellschaft auf der Makroebene verletzt.

Drittes Kapitel

148

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Unternehmens zu einem sinnlosen Faktum macht. Wir können zwar
nicht behaupten, dass eine Beleidigung auf jeden Fall Scham auslöst.
Denn infolge einer solchen Situation kann man auch Zorn oder
Wunsch nach Vergeltung empfinden. Die Aberkennung des Respekts,
die als ˈUnterlegenheitˈ gelesen werden kann, scheint jedoch eine alter-
native Begründung für die Scham-Phänomene zu sein, deren Auslöser
nicht die Person selbst ist.

Die innere Ehre meint aber nicht nur, sich über eine Beleidigung
zu schämen, sondern überhaupt reflektieren zu können, dass man be-
leidigt wird. Malcolm X macht in seiner berühmten Rede „Message to
the Grass Roots“ eine Unterscheidung zwischen the house negro und
the field negro.330 Mit dem ersten Ausdruck beschreibt er Afroamerika-
ner, die zur Zeit der Sklaverei bei wohlhabenden Familien als Bediens-
tete arbeiteten und von deren Standards bis zu einem gewissen Maße
ˈprofitiertenˈ. Sie wurden ausreichend mit Kleidung und Mahlzeiten
versorgt. Diese seien nach Malcolm X zivilisierte Sklaven, die sich von
der Gnade ihrer Herren abhängig machten. Sie hätten ihre Eigner
mehr als sich selbst geliebt und mit ihnen stets in der ersten Person
Plural gesprochen. Sie verzichteten also auf ihre Persönlichkeit und be-
wegten sich lediglich innerhalb des Freiraumes, der ihnen zugebilligt
wurde. Hier wird nicht die Situation der Sklaven per se als beschä-
mend geschildert, sondern der Tatbestand, dass sie überhaupt nicht
begreifen konnten, wie erniedrigend ihre Situation eigentlich war. Die
innere Ehre kann also nicht nur durch faktischen Respekt konstituiert
werden, sondern auch durch faktischen Willen zu Respekt. Wenn wir
von innerer Ehre einer Person reden, muss auch impliziert werden,
dass Scham selbst dann einsetzt, wenn ein Eigenwille fehlt.

Der hier der inneren Ehre zugeschriebene Respektanspruch lässt
den Zweifel aufkommen, ob an dieser Stelle nicht vielmehr die Rede
von Menschenwürdebegriff sein sollte. Es ist einzuräumen, dass Ehre
und Würde hinsichtlich des Wertes, der einem Menschen zukommt,
fast auf derselben Begründung beruhen. In der aktuellen Diskussion
wird auf den engen Zusammenhang, der grundsätzlich aus mehreren
inhaltlichen Gemeinsamkeiten besteht, häufig Bezug genommen. Cun-

330 Vgl. Breitman (Hg.): Malcolm X Speaks, S. 10.

IV. Die innere Ehre

149

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ningham betrachtet Würde als einen der key points of modern honor.331

Nach Oprisko bildet Würde den ontologischen Prozess der Internali-
sierung des Wertesystems, die er als Ehrenhaftigkeit eines Menschen
bezeichnet.332 Nach Appiah drückt Würde das Grundrecht auf Respekt
eines Menschen aus und ist in dieser Form als ein Teil der Ehre anzu-
sehen.333 Honneth stellt beide Begriffe gleich und hebt hervor, dass sie
das Maß sozialer Wertschätzung sind, dessen moderner Ausdruck aber
vielmehr Status sei.334 In der Definition der Würde Luhmanns impli-
ziert der Würdebegriff sogar einige Merkmale des Ehrbegriffs, die in
der vorliegenden Arbeit dargestellt werden. Nach Luhmann sei die
Würde beispielsweise „alles andere als unantastbar“, weshalb sie zu
einem besonderen Schutzgegenstand der Verfassung gemacht wer-
de.335 Robert Spaemann ist gleichsam einer der Philosophen, der hin-
sichtlich der Unantastbarkeit der Menschenwürde eine Luhmann ähn-
liche Ansicht vertritt. Nach Spaemann ist die Menschenwürde insofern
verletzlich, als dass sie nur durch würdelose Handlung einer Person
selbst verletzt werden kann.336 Beide Denker weisen dadurch auf einen
zentralen Aspekt des Würdebegriffs hin: Dass er ausschließlich durch
eine genuine Selbstdarstellung der entsprechenden Person konstituiert
werden kann. In dieser Hinsicht treten beide Begriffe, Würde und Ehre,
als durchaus labile Werte auf, deren Bildung von bestimmten Bedin-
gungen abhängt. In Anlehnung an diese angebrachten Theorien
scheint es äußerst schwierig und vielleicht unnötig, eine klare Grenze
zwischen beiden Begriffen zu ziehen. Jedoch besitzt der Würdebegriff
in alltäglicher Verwendung und vor allem in der Rechtssprache eine
allgemeingültige und sogar strikt begrenzte Bedeutung, auch wenn
man in der Ethik noch immer über ihn aus verschiedenen Sichten dis-
kutiert und er somit verschiedene Deutungsebenen einnimmt. In der

331 Vgl. Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 73.
332 Vgl. Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 120.
333 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen

kommt, S. 192.
334 Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer

Konflikte, S. 217.
335 Vgl. Luhmann: Grundrechte als Institution. Ein Beitrag zur politischen Soziolo-

gie, S. 69.
336 Vgl. Spaemann: Das Natürliche und das Vernünftige. Aufsätze zur Anthropolo-

gie, S. 83.

Drittes Kapitel

150

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


vorliegenden Arbeit soll aber folgende Definition geltend gemacht
werden: Würde ist ein Wert, der jedem Menschen ohne Weiteres zu-
kommt. Wenn wir annehmen, dass dieser absoluten Wertzuschreibung
ursprünglich das Würde-Respekt-Verhältnis im Kategorischen Impe-
rativ zugrunde liegt, dann erklärt sich der Respektanspruch eines
Menschen von sich aus. Sicherlich gehört es ebenso zum Konzept von
Ehre, ausschließlich aufgrund des Menschseins Respekt von anderen
einzufordern, wie die Theorien oben verdeutlichen. Doch erscheint
der Ehrbegriff vielschichtiger und komplexer, so dass sein Gehalt nicht
auf ein einziges definitorisches Merkmal reduziert werden kann. Wenn
wir annehmen, dass man nicht nur in Bezug auf sein Menschsein, son-
dern auch seine soziale Rolle, seinen Status sowie seine Gruppenzuge-
hörigkeit Respekt einzufordern hat, dann gelangen wir in den Definiti-
onsbereich der Ehre.

Der Respektanspruch erweist sich also zum einen als eine unab-
dingbare Bedingung, zum anderen als eine Erscheinungsform der in-
neren Ehre. Es ist zu behaupten, dass der Respektanspruch einer Per-
son prinzipiell ihrer Überzeugung vom eigenen Wert entstammt, den
sie zunächst selbst respektiert. Er scheint daher grundsätzlich auf dem
Begriff der Selbstachtung zu fußen, die im nächsten Abschnitt detail-
liert debattiert wird. Hier ist jedoch anzumerken, dass Scham und
Selbstachtung als die zwei ergänzenden Elemente der inneren Ehre zu-
gleich einander ergänzen und bedingen. Das Verhältnis zwischen
Scham und Selbstachtung ist dadurch zu erklären, dass man nur dann
in der Lage ist, sich schämen zu können, wenn man eine fest verwur-
zelte Wertvorstellung von der eigenen Person hat, deren Verletzung
eine Bedrohung für die Persönlichkeit bildet. Und solange man die Fä-
higkeit besitzt, sich schämen zu können, können wir davon ausgehen,
dass man auf diese Wertvorstellung peinlich genau achtet. Das Zusam-
menspiel dieser zwei Elemente der inneren Ehre kommt im ehrenhaf-
ten Verhalten einer Person zutage, dessen wesentliches Charakteristi-
kum darin besteht, die Selbstachtung als ein entscheidendes Hand-
lungsmotiv anzusehen und die Scham als ein Signal der Verletzung der
inneren Ehre zu vermeiden.

Hans Reiner, einer der wenigen Philosophen, die die innere und
äußere Ehre voneinander unterscheiden, erklärt den Zusammenhang
zwischen Selbstachtung und Scham aus einer ähnlichen Sicht. Nach

IV. Die innere Ehre

151

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Reiner bestehe die innere Ehre einer Person darin, „sich gestehen zu
müssen, dass er sich selbst nicht mehr achten kann, wenn er tut, was er
selbst als sittlich hässlich erkennt“.337 Man werde sich dieser Logik
nicht durch den Verstand, sondern durch die Scham bewusst. Diese
Scham, die auf Achtung vor sich selbst beruht, verspüre man aber
nicht nur vor anderen, sondern in erster Linie vor sich selbst. Dement-
sprechend kann gesagt werden, dass man, erfährt man die Scham vor
sich selbst, im Handeln nicht auf die Außenmeinung sondern in erster
Linie auf sein eigenes Idealbild338 Bezug nimmt, das für die moralische
Integrität einer Person und deren achtenswerte Darstellung im sozia-
len Feld die Grundlage bildet.

Bei Norbert Elias erfüllt die Scham vor sich selbst eine weitere
Funktion. In ausgeprägt differenzierten Gesellschaften, in denen es
eine Vielfältigkeit der Lebensformen und selbstgeregelte individuelle
Lebensräume gibt, würden die gesellschaftlichen Überwachungs- und
Sanktionsmechanismen im Vergleich zu geschlossenen kleinen gesell-
schaftlichen Strukturen immer schwächer, sogar unmöglicher.339 Pa-
rallel zu dieser Entwicklung sei nach Elias eine innere Entwicklung des
Einzelnen entstanden, die er „psychische Transformation des Abend-
landes“ nennt.340 Die gesellschaftliche Überwachung würde durch das
Über-Ich als eine individuelle Triebüberwachungsfunktion ersetzt, da
sich „Fremdzwänge“ in „Selbstzwänge“ verwandelt hätten.341 In die-
sem Zusammenhang diene die Scham als ein innerer Sanktionsmecha-
nismus, der diese Selbstzwänge verspüren lässt. Da aber Elias Scham
als eine Angst vor sozialer Degradierung definiert, handelt es sich hier
vielmehr um die präventive Funktion der Scham, die eine mögliche

337 Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendländischen Lebens- und Sittlich-
keitsform, S. 46.

338 An dieser Stelle soll noch einmal in Erinnerung gerufen werden, dass das Ideal-
bild einer Person auch von allgemeinen gesellschaftlichen Normen beeinflusst
werden kann, die sie als ihre eigenen internalisiert.

339 Vgl. Elias: Über den Prozeß der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. II, S. 410.

340 Vgl. Elias: Über den Prozeß der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. II, S. 408.

341 Vgl. Elias: Über den Prozeß der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. II, S. 409,
411.

Drittes Kapitel

152

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Schamsituation vorwegnimmt und das Verhalten einer Person mit die-
sem Bewusstsein im Voraus bestimmt. Diese Sichtweise läuft darauf
hinaus, dass die Scham, zumindest theoretisch gesehen, einer Person
das ihrem Inneren am besten entsprechende Verhalten ermöglicht.

Wie schon betont, weisen die Scham-Phänomene meist von dem
sozialen Hintergrund einer Person abhängige, situative und demge-
mäß komplexe Merkmale auf. Trotz dieser Mehrdimensionalität lassen
sich das Gemeinsame an den Scham-Phänomenen und dadurch das
Charakteristikum der Scham definieren. Es ist zu behaupten, dass der
Mensch ein Wesen ist, das sich selbst als jemand erfahren will, der er
zu sein wünscht. Genau so hat er das Bedürfnis von seinen Gegen-
übern als diese gewünschte Person erfasst zu werden. Betrachten wir
die Scham als einen akut einsetzenden Affekt, können wir davon aus-
gehen, dass eine Bedrohung dieses Wunsches entsteht, die man nicht
in der Lage ist zu beseitigen. Also erfährt man Scham, abgesehen von
dem Entstehungsmotiv, das wie erwähnt situativ variieren kann, als
eine Art der Ohnmacht gegenüber einer Situation, die sowohl das
Selbstbild als auch seine Darstellung womöglich zerstört. Das Zerstö-
rerische an den Scham-Phänomenen liegt darin, dass die Vorstellung
eines idealen Ich in den eigenen Augen und Augen anderer ins Wan-
ken gerät. In dieser Hinsicht erweist sich die Scham einerseits als ein
innerer Konflikt, weil man sich dadurch dessen bewusst wird, dass
man sich von diesem idealen Ich entfernt. Das Ausgeliefertsein in den
Scham-Phänomenen, das auch in den körperlichen Reaktionen wie im
Erröten zu beobachten ist, manifestiert, dass man eine Situation bzw.
eine Tat selbst als falsch oder inakzeptabel einstuft. Deshalb wurde
oben erläutert, dass es eine Voraussetzung der Scham sei, eine Norm
verinnerlicht bzw. anerkannt zu haben, damit ein möglicher Verstoß
zu Scham führen kann.

Andererseits stellt sich die Scham als ein äußerer Konflikt dar.
Dies kann zum einen in Anlehnung an die These Sartres dadurch er-
klärt werden, dass man sich immer und nur vor jemand anderem
schämt, unabhängig davon, ob dieser anwesend ist. Der internalisierte
andere fungiert als eine innere Instanz, die die Handlungen einer Per-
son stets beurteilt. Da das Urteil dieser Instanz auf den Normen beruht,
die sich man grundsätzlich zu eigen gemacht hat, erlebt man die
Scham als einen inneren Konflikt, der aber ursprünglich durch einen

IV. Die innere Ehre

153

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


externen Blick als eine äußere Autorität verursacht worden ist. Aus
dieser Sicht steckt in der Scham ein wichtiges Moment: Durch den in-
ternalisierten anderen wird man dazu fähig, sich vor sich selbst zu
schämen, was unmittelbar impliziert, dass der Mensch über ein ˈvon
alleine funktionierendes Überwachungssystemˈ bezüglich seiner eige-
nen Handlungen und des Umgangs mit den Normen verfügt, zu denen
er sich verpflichtet.

Zum anderen versteht sich die Scham als ein äußerer Konflikt, da
sie mit einer Angst verbunden ist, das Ansehen in der Gesellschaft zu
verlieren, zu der man sich vor allem hinsichtlich der mit anderen ge-
teilten gemeinsamen Normen zugehörig fühlt. In diesem Aspekt tritt
eine wichtige Funktion der Scham zutage, die oben präventive Scham
genannt wurde. Es soll erneut darauf aufmerksam gemacht werden,
dass genau diese Art der Scham, die wir vielmehr die Schamhaftigkeit
als eine Grundhaltung einer Person nennen sollten, für die innere Ehre
einer Person von großer Bedeutung ist. Das heißt, das Entscheidende
für die innere Ehre ist nicht die Scham selbst, sondern die Fähigkeit
einer Person, sich schämen zu können. Diese Fähigkeit ist vor allem
deshalb eine Bedingung und zugleich ein Ausdruck der inneren Ehre,
da man dadurch herausstellt, dass man sein Selbst achtet und schützt.

Selbstachtung

Dass jemandem in seiner Umgebung äußere Ehre zuteil wird, können
wir, wie im Abschnitt „Äußere Ehre“ detailliert erläutert, mittels ver-
schiedener Ehrerweisungen beobachten. Diese äußern sich durch
Preisverleihungen, berufliche Positionen sowie Gruppenzugehörigkeit
bzw. symbolische Merkmale der mit anderen geteilten Gruppenehre
etc. Hingegen weist die innere Ehre auf den ersten Blick keine konkre-
ten Umsetzungen wie die äußere auf. Es fällt daher schwer zu behaup-
ten, dass eine Person innere Ehre besitzt. Dieses Problem hängt in ers-
ter Linie damit zusammen, dass die innere Ehre ein intrinsischer Wert
ist, den man, im Gegensatz zu äußerer, sich selbst zuschreibt. Es ist da-
her hervorzuheben, dass sich die innere Ehre am deutlichsten im Ver-
halten einer Person offenbart, in dem sie auf ihre Selbstachtung als
eine moralische Haltung Bezug nimmt. In der Aussage „Ich tue bzw.

2.

Drittes Kapitel

154

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


meide etwas, weil ich auf mich selbst achte“ steckt der intrinsische
Wert, der die innere Ehre ausmacht. In diesem Hinblick konkretisiert
die Selbstachtung die eigene Wertzuschreibung, weshalb sie in der vor-
liegenden Arbeit als das zweite ergänzende Element der inneren Ehre
bezeichnet wird.

An dieser Stelle begegnet uns aber die Frage, woran die Selbstach-
tung einer Person zu erkennen ist. Denn die Selbstachtung kann von
Person zu Person variierende Deutungen einnehmen. In diesem Ab-
schnitt wird daher zunächst diskutiert, [1] nach welchen Kriterien wir
die Selbstachtung einer Person einschätzen können und [2] woran wir
erkennen, dass sie im moralischen Sinne auf sich selbst achtet.

Die Beantwortung der ersten zwei Fragen benötigt auch die Analy-
se des Selbstverständnisses einer Person. Denn die Selbstachtung als
ein Anzeichen des eigenen Wertzuschreibungsprozesses eines Men-
schen deutet ebenso auf sein Verhältnis zu sich selbst hin. Wie man
sein Selbst konstituiert und es definiert, erklärt auch, was man unter
Selbstachtung versteht. In diesem Zusammenhang wird [3] auf den
Begriff ˈSelbstˈ näher eingegangen.

Im Gegensatz zu der Scham versteht sich die Selbstachtung als ein
Begriff, der meist positive Konnotationen besitzt.342 Zweifelsohne wird
die Selbstachtung im alltäglichen Gebrauch als ein wünschens- und
achtenswertes Attribut einer Person angesehen. Auch in der ethischen
Diskussion besitzt der Selbstachtungsbegriff eine prominente Stel-
lung.343 Analog dazu ist festzustellen, dass die Selbstachtung sowie die
Person selbst, die diese hat, einen ethischen Wert innehaben. Eine wei-
tere Frage, die in diesem Abschnitt untersucht wird, lautet daher, [4]
worauf der Wert, der auf den Begriff Selbstachtung gelegt wird, zu-
rückzuführen ist. Die Antwort auf diese Frage ist für das Verständnis
des ethischen Werts der inneren Ehre ebenso von großer Bedeutung.

342 Im obigen Abschnitt wurde allerdings erklärt, dass die Scham in der vorliegenden
Arbeit nicht als negativer Affekt, sondern vielmehr als eine Grundhaltung be-
trachtet wird, die das Verhalten einer Person präventiv bestimmt und dadurch
eine moralische Integrität schafft. Hier ist jedoch der allgemeine Gebrauch von
Scham gemeint.

343 Im Folgenden werden mehrere Theorien, in denen das ethische Gewicht der
Selbstachtung akzentuiert wird, dargestellt.

IV. Die innere Ehre

155

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Um die erste Frage, woran wir die Selbstachtung einer Person er-
kennen, zu diskutieren, ist der Protagonist der Kurzgeschichte „Der
Tod des Beamten“ des russischen Schriftstellers Anton Tschechow als
ein Beispiel anzubringen. Dort schildert Tschechow die tragikomische
Geschichte des Gerichtsvollziehers Iwan Dmitritsch Tscherwjakow. Bei
einer Operettenaufführung sitzt Tscherwjakow in der zweiten Reihe
des Operettenhauses und genießt das Stück „Die Glocken von Corne-
ville“. Plötzlich widerfährt ihm etwas Unangenehmes: Er niest und
schaut sich dann um, um zu sehen, ob er jemanden gestört habe. Er
bemerkt einen älteren Herrn, der sich in der ersten Reihe Hals und
Glatze abtrocknet. Sobald er registriert, dass dieser Herr der Zivilgene-
ral Brisschalow ist, den er aus Versehen angespuckt hat, verspürt
Tscherwjakow Scham und zugleich das Bedürfnis danach, sich zu ent-
schuldigen. Er bittet mit einer leisen Stimme um Verzeihung. Jedoch
ignoriert der General seine Entschuldigung. Etwas beunruhigt und
verzweifelt versucht Tscherwjakow in der Pause noch einmal, seine
Entschuldigung auszusprechen. Der General weist ihn diesmal wütend
zurück und sagt in einem bitteren Ton, dass er den Vorfall schon ver-
gessen habe. Tscherwjakow kann sich aber nicht beruhigen. Am
nächsten Tag besucht er, allerdings vergeblich, den General, um sich
besser auszudrücken und zu erklären, dass das Niesen etwas Menschli-
ches sei und er ihn also nicht mit Absicht angespuckt habe. Beim zwei-
ten Besuch wirft der General Tscherwjakow, tagelang durch dessen
Entschuldigungsversuche belästigt, zornig hinaus. Tscherwjakow geht
wortlos nach Hause, legt sich mit seiner Uniform auf das Sofa und ver-
stirbt.

Diese Geschichte von Tschechow kann einerseits als eine sozialkri-
tische Überlegung gelesen werden. Andererseits beinhaltet sie interes-
sante Momente, die uns Hinweise auf das Selbstverständnis und die
Selbstachtung einer Person geben können. Der Fall von Tscherwjakow
kann unter zwei Blickwinkeln analysiert werden. Nehmen wir an, dass
er keine Selbstachtung besitzt. Die entsprechenden Begründungen lau-
ten: [1] Er hat zwar ein klares Verständnis von Selbst bzw. ein Selbst-
Konzept,344 aber er fixiert den Wert seines Selbst ausschließlich auf die

344 Unter dem Selbstkonzept kann das Idealbild verstanden werden, das in den obi-
gen Abschnitten als der Maßstab einer Person im Tun und Denken dargestellt
wurde.

Drittes Kapitel

156

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Meinung anderer. Denn er definiert sich durch das Verhalten der Au-
ßenwelt ihm gegenüber. Es geht also um ein Selbst, das keineswegs au-
tonom konstituiert ist, sondern vielmehr von der Bestätigung bzw. An-
erkennung der Umwelt345 abhängt. Einer Person, deren Selbstachtung
in erster Linie von ihrer eigenen Vorstellung von sich abhängt, müsste
ausreichen, sich um eine Entschuldigung bemüht zu haben. Tscher-
wjakow hingegen ist jemand, der im Falle der Ignoranz seiner Person
nicht mehr existieren kann. [2] Er erniedrigt sich selbst, weil er nicht
einsieht, dass er nicht wirklich ernst genommen wird. [3] Der Ge-
schichte ist überdies zu entnehmen, dass sich Tscherwjakow auch aus
dem Grund nicht beruhigen kann, weil die Person, die er angespuckt
hat, ein General ist – jemand also, der in der Gesellschaft einen höhe-
ren Status hat. Der Protagonist symbolisiert in diesem Hinblick ein
Denkmuster, in dem die zwischenmenschlichen Umgangsformen auf
die hierarchisch strukturierten Normen beschränkt sind. Wir wissen
zwar nicht, wie Tscherwjakow agieren würde, wenn er eine weniger ge-
achtete Person oder einen ihm gleichrangigen Beamten angespuckt
hätte. Wir können jedoch darauf spekulieren, dass er sich entweder gar
nicht entschuldigen würde. Oder er würde sich im Falle der Ignoranz
seines Gegenübers überhaupt nicht aufdringlich durchsetzen wollen.
In diesem Sinne ist zu behaupten, dass sein Motiv nicht seine Selbst-
achtung repräsentiert, sondern vielmehr die Angst, von einer wichti-
gen Persönlichkeit in seiner Gesellschaft ausgegrenzt oder verachtet zu
werden.

Wenn wir aber annehmen, dass der Protagonist jemand ist, der
sich selbst respektiert, lauten die Begründungen: [1] Das, was ihm wie-
derfährt, entspricht nicht der Vorstellung, die er von seinem Selbst hat.
Der Unruhe, in die Tscherwjakow nach diesem Zwischenfall gerät,
liegt in erster Linie das Bewusstsein zugrunde, dass er seiner Umge-
bung (hier dem General) ein Bild von sich selbst gibt, das er nicht prä-
sentieren will.346 Aus seinen Monologen ist abzuleiten, dass er eben
diesen Gedanken hegt und es nicht erträgt, in den Augen des Generals

345 Ob ein autonom konstituiertes Selbst das Bedürfnis einer Person nach Anerken-
nung anderer ausschließt, wird in den weiteren Teilen dieses Abschnitts näher
diskutiert.

346 Im Abschnitt „Scham“ wurde dieser Aspekt gleichermaßen als ein Auslöser für
Schamgefühl bezeichnet.

IV. Die innere Ehre

157

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


eine respektlose Person zu sein, die anderen mit Absicht Schaden zu-
fügt und sich dann nicht angemessen entschuldigt. Daher unternimmt
er all die kläglichen Versuche mit der Hoffnung, schlussendlich Verge-
bung zu erfahren. [2] Er macht sich selbst für sein eigenes Verhalten
verantwortlich und unternimmt mehrere Anläufe zur Entschuldigung,
um seine Verfehlung in den Augen anderer wiedergutzumachen. [3] Er
verlangt von seinem Gegenüber genau die gleiche Achtung, die er vor
sich selbst hat.

In Bezug auf die letzte Begründung kann ein weiterer Aspekt er-
wähnt werden, der vielmehr eine psychoanalytische Auslegung be-
inhaltet. Es ist für Tscherwjakow von existenzieller Bedeutung, erkannt
zu werden, damit er überhaupt eine Vorstellung von einem Selbst ha-
ben kann. Das Erkannt- bzw. Gesehenwerden, das in dieser Geschichte
als eine fatale Missachtung zutage tritt,347 fungiert hier als eine Art von
Bestätigung der eigenen Person, der eigenen Existenz. Obwohl der
Protagonist jedes Mal zurückgewiesen wird, sträubt er sich gegen diese
Zurückweisung, weil er wahrgenommen werden will. Mit der Mühe
um Entschuldigung präsentiert er sein Selbst, sagt unterschwellig: „Ich
bin da. Sieh mich!“ Diese Überlegung kann mit dem Ausdruck von
Charles Taylor erklärt werden: „Ein Selbst ist man nur unter anderen
Selbsten.“348 Dieser Aspekt liefert uns das Portrait einer Person, die ei-
nerseits eine Vorstellung von ihrem Selbst hat, das sie ernst nimmt bzw.
achtet, aber andererseits für den Erhalt dieses Selbst der Anerkennung
anderer bedarf. Auch aus dieser Sicht betrachtet fällt es aber schwer,
ein Urteil darüber zu fällen, ob diese Person nun aus sich selbst heraus
Selbstachtung erfährt oder nicht.

347 Indem man jemanden ablehnt, drückt man grundsätzlich aus, dass einem dessen
Existenz bewusst ist. Diese Betrachtungsweise kommt auch in Henning Hahns
Überlegung bezüglich des Begriffs ˈDemütigungˈ vor. Er meint, dass, wenn wir die
Demütigung ernst nehmen und infolgedessen dagegen revoltieren, wir diese so-
wie unser Gegenüber, den Täter also, in der Tat anerkennen. „Das eigentliche Pa-
radox besteht also darin, dass sich eine ganz durch ihre Empörung beherrschte
Person selbst zum Komplizen der Demütigung macht, da ihr Kampf gegen die
Demütigung selbst ein Akt ihrer Anerkennung ist“ (Hahn: Moralische Selbstach-
tung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeitstheorie, S. 64.).

348 Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, S. 69. Auf
dieses Statement Taylors wurde im Abschnitt „Gruppenehre“ als eine Erklärung
der kollektiven Identität bzw. der Existenz in einer Gruppe ebenso Bezug genom-
men.

Drittes Kapitel

158

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Wie geschildert, können mehrere Argumente für oder gegen die
Behauptung aufgelistet werden, dass eine Person Selbstachtung hat. In
diesem Zusammenhang benötigen wir einen Rahmen, in dem wir den
Begriff ˈSelbstachtungˈ nach bestimmten Kriterien definieren können.
Es ist zunächst zu behaupten, dass eine Person in erster Linie eine kla-
re Vorstellung von ihrem eigenen Selbst haben sollte, auf das sie sich
beziehen kann. Um die Frage zu beantworten, wie diese erreicht wer-
den kann, soll zunächst der Begriff ˈSelbstˈ näher analysiert werden.

Im Abschnitt „Gruppenehre“ wurde die Theorie von Mead in Be-
zug auf Identität349 detailliert erläutert. Mead zufolge wird das Selbst
auf einer intersubjektiven Ebene konstituiert. In der zwischenmensch-
lichen Kommunikation, sei es in der Familie, unter Freunden oder an-
deren sozialen Gefügen, geht es um wechselseitige Reaktionsketten
von Einzelnen und deren Umfeld. Von Kindheit an erlernt der Mensch
soziale Normen, indem er auf sie reagiert. In diesem Prozess, den wir
Sozialisationsprozess nennen können, konstituiert er sein Selbst stän-
dig in Bezug auf andere und reagiert auf die Vorgaben seiner Umwelt
letztendlich als ein soziales bzw. anpassungsfähiges Wesen – als me,
um es mit den Worten von Mead zu beschreiben. Während man die
Verhaltensregeln verinnerlicht, die auf der moralischen Auffassung der
eigenen Umwelt beruhen, wird man sowohl zu einem vollständigen
Mitglied einer Gemeinschaft, das die Bestätigung anderer bekommt,
als auch ein auf sich bezogenes Selbst.

Dieser Überlegung liegt die Idee zugrunde, dass der Einzelne sich
selbst in der Kommunikation mit anderen nicht direkt als ein Subjekt,
sondern zuerst als ein Objekt erfährt und sich dadurch aus der verall-
gemeinerten Sicht definiert.350 Die Konstituierung eines jeden Selbst
geht in diesem Sinne aus einer Art der Selbstobjektivierung hervor.

349 Im genannten Abschnitt wurde betont, dass Mead im Originaltext das Wort self
verwendet. Es wird aber ins Deutsche als „Identität“ übersetzt. Im Konzept von
Mead erweist sich das Selbst bzw. self als eine ˈSummeˈ der Identitäten, die man
durch seine sozialen Rollen erwirbt.

350 Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 180.

IV. Die innere Ehre

159

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Diese These von Mead fußt ursprünglich auf dem Begriff ˈSelbst-
bewusstseinˈ bei Hegel.351 In der Hegelschen Theorie vom Selbst wird
das Subjekt bei der Begegnung mit anderen notwendigerweise einer
„Selbstnegation“ unterzogen.352 Das heißt, jede Kommunikation ist
eine Interaktion, in der die Subjekte ihr Selbst als ein Erfahrungsobjekt
ihres Gegenübers wahrnehmen. Deshalb erfahren sie zunächst nicht
das Subjektsein in einer Interaktionsbeziehung, sondern das Objekt-
sein, worauf die Selbstnegation in der Hegelschen Terminologie hin-
deutet.353 Das Subjekt gelangt durch diese Negation bzw. die Erfah-
rung eines anderen Subjekts zu dem Bewusstsein seiner selbst. Mit der
Erwägung bezüglich der Selbstnegation versucht Hegel aber nicht nur
zu erläutern, wie das Selbstverständnis einer Person zustande kommt.
Sondern er erweitert diesen Gedankengang und gründet seine Lehre
der Anerkennung ebenso auf diesem.354 Die Begegnung der Subjekte
verwandelt sich dadurch in eine Interaktion, indem sie ihre eigenen
egozentrischen Wünsche oder Begierden auf das Minimale reduzieren.
Dies wird als der eigentliche Gehalt des Begriffs ˈSelbstnegationˈ in der
Terminologie Hegels angesehen, durch den eine Person nach Hegel das
normative Verständnis von ihrem eigenen Selbst entwickelt.355 Indem
ein Subjekt sich selbst in der erwähnten Weise negiert, erkennt es un-
mittelbar sein Gegenüber in seinen Wünschen und Begierden an, und
umgekehrt. Der Prozess des Selbstbewusstseins, dessen entscheidendes
Element die Selbstnegation ist, ermöglicht dadurch einem Individuum
den Gewinn einer moralischen Haltung, die grundsätzlich auf der ge-
genseitigen Anerkennung beruht.

Bezogen auf die Theorien von Mead und Hegel ist das Selbst ein
ˈProduktˈ der sozialen Person, das sie dank der Interaktion mit anderen

351 Honneth untersucht diesen Zusammenhang zwischen den Theorien von Mead
und Hegel ausführlich (Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte, S. 114, 119-121.).

352 Vgl. Hegel: Enzyklopädie der Philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,
Bd. III, S. 213.

353 Vgl. Hegel: Enzyklopädie der Philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,
Bd. III, S. 216, 217.

354 Vgl. Hegel: Phänomenologie des Geistes, S. 127-137.; Honneth: Das Ich im Wir.
Studien zur Anerkennungstheorie, S. 30.

355 Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, S. 121.

Drittes Kapitel

160

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


erwirbt. Das Wichtigste ist aber, dass sich die Bildung des Selbst einer
Person in den beiden Theorien als die Bildung eines moralischen Selbst
erweist. Als ein Interaktionspartner, jemand also, der seinem Gegen-
über durch eine Art der Selbstrelativierung einen freien Handlungs-
bzw. Selbstäußerungsraum schafft, lernt das Individuum, was es heißt,
andere anzuerkennen. Gleichzeitig wird es zu einer Art des ˈAnerken-
nungsobjektsˈ anderer. Dieser Interaktionsprozess bietet ihm letztend-
lich die Möglichkeit, ein Selbst zu konstituieren bzw. ein moralisches
Verständnis vom eigenen Selbst zu entwickeln. Auch die Entstehung
der Selbstachtung ist genau in diesen Prozess einzubetten. Ausgehend
von der Theorie Hegels über das Selbstbewusstsein bzw. seiner Lehre
der Anerkennung, kann also die Selbstachtung einer Person auch nicht
immun gegen ihre Interaktionspartner sein. Ganz grob gesagt, benö-
tigt sie anerkennende andere, um ihre Selbstachtung aufrechtzuerhal-
ten. Die Frage, wie dies im Detail zu erklären ist, kann in Anlehnung
an die eingehende Analyse des Selbst- und Anerkennungsbegriffs von
Axel Honneth beantwortet werden.

Honneth erläutert die Entstehung der Selbstachtung für den Ein-
zelnen auf der Grundlage der Hegelschen Theorie. Er schildert zu-
nächst in seinem Werk „Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte“ die Anerkennungsformen in der Hegel-
schen Terminologie. Diese bestehen aus drei Achsen: Liebe, die eine
Person in erster Linie in der Familie findet, Recht, das einer Person
erst in einer bürgerlichen Gesellschaft zusteht, und Solidarität, die den
symbolischen Wert darstellt, der einer Person vom Staat verliehen
wird.356 Honneth verfeinert diese Schablone in seinem Buch „Das Ich
im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie“, in dem er die Lehre der
Anerkennung Hegels ausführlicher untersucht und ausgehend von die-
ser seine eigene Theorie festigt. Nach Honneth ermöglicht eine Um-
welt mit anerkennenden anderen dem Individuum eine „positive
Selbstbeziehung“.357 Dafür brauche es zu allererst das Selbstvertrauen,
das es durch die Liebe, meist in der Familie, Freundschaft oder Part-
nerschaft, erlangt.358 Der nächste Schritt sei die Selbstachtung. Das In-

356 Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, S. 46.

357 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 266.
358 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 268.

IV. Die innere Ehre

161

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


dividuum entwickle grundsätzlich in der Rolle eines Bürgers, der
Rechtsansprüche in seiner Gesellschaft besitzt, das Gefühl der Selbst-
achtung. Da dies aber eine abstrakte Grundlage für eine Person sei, um
ihre Selbstachtung langfristig aufrechtzuerhalten, sei sie „auf die Mit-
gliedschaft in sozialen Gruppen angewiesen, die eine Art von kompen-
satorischem Respekt verschaffen“.359 Der letzte Baustein einer positi-
ven Selbstbeziehung sei nach Honneth das Selbstwertgefühl, dessen
Erlangung durch die Wertschätzung der Leistungen einer Person
durch andere möglich sei.360

Es stellt sich bei der Erwägung Honneths heraus, dass die Selbst-
Bildung in erster Linie die soziale Eigenschaft des Menschen betrifft.
Erst in einer Gesellschaft und durch die Anerkennung anderer ist der
Mensch in der Lage, überhaupt ein Verständnis von Selbst zu entwi-
ckeln. Dementsprechend handelt es sich darum, dass man auch für
eine positive Selbstbeziehung hauptsächlich auf die Handlungsweisen
anderer angewiesen ist.

Honneth beschäftigt sich hier nicht direkt mit dem Begriff ˈSelbst-
achtungˈ. Es geht ihm vielmehr darum zu diskutieren, welches Selbst-
verständnis eine Person zufrieden stellt. Es soll betont werden, dass al-
le drei Begriffe, von denen Honneth redet, hinsichtlich eines befriedi-
genden Selbstverständnisses, tatsächlich sehr wichtige Funktionen er-
füllen. Im Hinblick auf die innere Ehre einer Person, den Wert also,
den man sich selbst zuschreibt, sind sie ebenso bedeutsam. Es soll den-
noch die Frage gestellt werden, ob die Entstehungsarten dieser Begriffe
tatsächlich so ähnlich sein können, wie Honneth meint. Denn es stellt
sich bei näherer Betrachtung heraus, dass man für alle drei ˈBausteineˈ
einer positiven Selbstbeziehung letztendlich auf andere angewiesen ist.
Daher soll hier auf einen Punkt aufmerksam gemacht werden: Im Un-
terschied zu Selbstvertrauen und Selbstwertgefühl weist die Selbstach-
tung vielmehr auf eine moralische Grundhaltung einer Person hin. Sie
bezeichnet eine innere Einstellung, wie im obigen Abschnitt „Scham“
in Bezug auf die Schamhaftigkeit einer Person festgestellt wurde. An
dieser Stelle ist es wichtig, die Unterscheidung Margalits zwischen
Selbstwertgefühl und Selbstachtung zu erwähnen. Bei seiner Ausein-

359 Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 268, 269.
360 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 269.

Drittes Kapitel

162

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


andersetzung mit diesen beiden Begriffen betont er, dass diese nicht
immer eine zusammenhängende Parallelität beinhalten. Das heißt,
eine Person könne Selbstwertgefühl haben und gleichzeitig keine
Selbstachtung, und umgekehrt.

„Wir alle kennen Menschen, die sich auf ihre Leistungen und Erfolge eini-
ges zugute halten und doch bereitwillig vor jedem zu Kreuze kriechen.
[…] Ein Kriecher erniedrigt sich selbst, um sich auf Kosten seiner Selbst-
achtung Vorteile zu verschaffen, die seinem Selbstwertgefühl durchaus
dienlich sein können.“361

Den umgekehrten Fall erläutert er wie folgt:
„Jemand kann – ungeachtet all seiner Leistungen – nur wenig Selbstwert-
gefühl haben und trotzdem eine unbeugsame Selbstachtung verspüren.
[…] Diese Selbstachtung kann sich etwa darin äußern, daß man hartnä-
ckig seine Grundrechte einklagt, […] sich gegen Menschen, die einen be-
leidigt oder gedemütigt haben, zur Wehr zu setzen, selbst wenn man sich
dabei in Gefahr begibt, und dem Gegner kräftemäßig unterlegen ist.“362

Das, was für die These der vorliegenden Arbeit entscheidend ist, liegt
in dem Aspekt begründet, in welcher Form die Selbstachtung einer
Person zum Vorschein kommt bzw. wozu sie eine Person im Verhalten
motiviert. Wie dem zweiten Zitat von Margalit zu entnehmen ist, fun-
giert die Selbstachtung363 als eine moralische Disposition, weshalb sie
nicht als ein Gefühl, sondern vielmehr als eine Grundhaltung angese-
hen werden sollte. Sie beruht in erster Linie auf der Überzeugung einer
Person, dass sie einen Wert innehat, den sie in ihren Handlungen be-
rücksichtigen soll. Dieser Wert ist aber von demjenigen zu unterschei-
den, der sich aufgrund von Fähigkeiten oder Erfolgen, die von anderen
wertgeschätzt werden, als Selbstwertgefühl definiert. Auch Margalit
betont in diesem Zusammenhang, dass das Selbstwertgefühl hinsicht-
lich der Leistungen einer Person abhängig von Wertschätzung anderer
ein graduierbarer Begriff ist.364 Der Wert hingegen, den wir die innere
Ehre nennen können und die Grundlage der Selbstachtung einer Per-
son bildet, beruht vielmehr auf den Normen bzw. den moralischen

361 Margalit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 55.
362 Margalit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 56.
363 Nach Margalit kann Selbstachtung auch als Würde bezeichnet werden (Vgl. Mar-

galit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 49.).
364 Vgl. Margalit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 57.

IV. Die innere Ehre

163

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Grundsätzen, die man als wahr annimmt und an der man sich in sei-
nen Handlungen orientiert. In diesem Sinne kann behauptet werden,
dass das Verständnis Honneths von Selbstachtung hinsichtlich des ge-
nannten Aspekts weniger tragbar ist als das von Margalit. Denn Hon-
neth beschränkt die Selbstachtung genauer betrachtet darauf, den Sta-
tus einer Rechtsperson innezuhaben. Wie geäußert, würde der Person
durch die Mitgliedschaft in sozialen Gruppen auf Dauer Selbstachtung
zuteil, so Honneth, weil sie dort als ein anerkanntes Mitglied diesen
Status praktisch erlebe. Der Aspekt, den Honneth nicht erwähnt, ist
hingegen der, dass die Mitgliedschaft in einer Gruppe zu allererst die
Verinnerlichung ihrer moralischen Kodizes bedingt. Ein Gruppenmit-
glied genießt die Achtung anderer insofern, als es nach deren Kodizes
handelt. Auch wenn wir die Betrachtungsweise Honneths befürworten,
macht dies in der Tatsache keinen Unterschied, dass ein solches Mit-
glied genau aufgrund seines eigenen Verhaltens seine Selbstachtung
garantiert. Ein weiterer Aspekt, der bei Honneth nicht präzise heraus-
gearbeitet ist, ist der, dass die reine Tatsache einer Gruppenzugehörig-
keit und deren Anerkennung ebenso zur Steigerung des Selbstvertrau-
ens sowie des Selbstwertgefühls führen kann.

Es soll an dieser Stelle bemerkt werden, dass die Begriffe Selbstver-
trauen, Selbstwertgefühl und Selbstachtung, in der Tat dicht mit einan-
der verschmolzen sind, auch wenn sie kontextabhängig verschiedene
Motive haben können. Obwohl man sie manchmal ˈkonkretˈ verspüren
kann, sind sie abstrakte Begriffe, die mehrere komplexe Spekulationen
erlauben. Dazu scheint eine Klassifizierung hilfreich zu sein. Es soll er-
neut gesagt werden, dass die Selbstachtung im Unterschied zu Selbst-
vertrauen und Selbstwertgefühl, ein Begriff ist, der in erster Linie mit
dem Wert zusammenhängt, den man sich selbst zuschreibt. Und dieser
Wert, wie oben mehrfach angedeutet, bezieht sich auf die moralische
Orientierung einer Person und ihre eigenen Handlungen, die auf die-
ser beruhen. Dementsprechend lautet die kurze Zusammenfassung des
zuletzt Gesagten, dass der Hauptcharakter der Selbstachtung ein mora-
lischer ist, weil die innere Ehre einen moralischen Rahmen bzw. Hand-
lungen nach bestimmten moralischen Maßstäben voraussetzt. Diese
Maßstäbe bilden das persönliche Idealbild einer Person, auf deren
Grundlage sie sich zu bestimmten Normen verpflichtet und eine Ori-
entierungshilfe findet, um mit ihren sozialen Rollen umgehen zu kön-

Drittes Kapitel

164

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nen. Aus diesem Gedankengang lässt sich zudem folgern, dass die
Selbstachtung einerseits von der inneren Ehre motiviert wird und sie
andererseits stärkt. Denn je mehr man nach diesen Maßstäben handelt,
desto konkreter wird die Erkenntnis von der inneren Ehre. „Meine
moralische Auffassung ist es wert, geachtet zu werden“ heißt in dieser
Hinsicht: „Ich bin mir etwas wert“. Indem man auf sich selbst im ge-
nannten moralischen Sinne achtet, steigert man das eigene Wertbe-
wusstsein. Dieser Blickwinkel kann mit dem Funktionieren der äuße-
ren Ehre überein gebracht werden. Der soziale Wert einer Person, die
äußere Ehre, steigt durch die Achtung anderer. Genau die gleiche
Funktion erfüllt hier die Achtung einer Person sich selbst gegenüber.
Der Wert einer Person steigt in ihren Augen durch die Achtung vor
sich selbst.

Charles Taylor behauptet, dass eine moralische Orientierung vor
allem bei der Bildung des Selbst eine entscheidende Rolle spielt. Unser
Selbst-Sein hänge mit „unserem Sinn für das Gute“ zusammen.365 Das,
was bzw. wer wir sind, werde dadurch definiert, worin unsere Wertun-
gen liegen. Diese seien „die qualitativen Unterscheidungen“, mit deren
Hilfe eine Person nicht nur weiß, wo ihr „Standort“ ist, sondern sie
auch „ein erfülltes Leben“ führt.366 Man bilde also sein Selbst auf der
Grundlage dieser moralischen Orientierung, indem man aber ständig
auf der Suche nach dem Guten sei. In diesem Zusammenhang betont
er:

„[W]ir gehen von der Grundannahme aus, ein handelndes menschliches
Wesen existiere in einem Raum voller Fragen, wobei es sich um die Frage
handele, auf die unsere Rahmendefinitionen Antworten geben, die den
Horizont bilden, angesichts dessen wir wissen, wo wir stehen und welche
Bedeutungen die Dinge für uns haben.“367

Nach Taylor ist die Bildung eines Selbst hauptsächlich eine ˈewigeˈ
Auseinandersetzung mit den Begrifflichkeiten der Moral. In Bezug auf
diese Betrachtungsweise scheint überdies die Behauptung zuzutreffen,
dass es einer Person erst dann gelingt, ein Selbst zu konstituieren,
wenn sie die Werte ihrer eigenen Welt hinterfragt und die damit ver-

365 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, S. 103.
366 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, S. 60.
367 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, S. 59.

IV. Die innere Ehre

165

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


bundenen Fragen wiederum aus ihrer eigenen Sicht beantwortet. Die
moralische Orientierung als die Grundlage der Vorstellung des eige-
nen Selbst nimmt auf diese Weise eine individuelle Form an, wobei zu
unterstreichen ist, dass Taylor bezüglich des Begriffs ˈSelbstˈ keines-
wegs eine absolut individualistische Denkweise vertritt. Ganz im Ge-
genteil beinhalten seine Ansichten Motive, die der Wichtigkeit der
Verschmelzung einer Person mit ihrer Umwelt für ihre Identitätsbil-
dung Nachdruck verleihen. Einführend wurde die Aussage Taylors ge-
nannt: „Ein Selbst ist man nur unter anderen Selbsten.“ Er ergänzt die-
se Aussage folgendermaßen: „Es ist nie möglich, ein Selbst zu be-
schreiben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt
bilden.“368 Also definiere man sich selbst bzw. bestimme seinen Stand-
ort durch die Bezugnahme auf eine Gemeinschaft. Die Bestandteile
der persönlichen Geschichte, welcher Herkunft man ist, in welchem
Milieu man aufgewachsen ist, und sogar, welche Sprache man spricht
etc., beeinflusse die Selbstdefinition einer Person. Die moralische Ori-
entierung, mit deren Hilfe man seine Position in der eigenen Lebens-
welt findet, entspringt zwar einer ˈindividuellenˈ Suche nach dem Gu-
ten, sie wird aber auch von der moralischen Auffassung der Umwelt
bestimmt.369 Taylor veranschaulicht mit seiner Theorie eine zweidi-
mensionale Bildung der moralischen Orientierung. Hier ist jedoch der
entscheidende Punkt, dass Taylor mit seiner These grundsätzlich das
Bild eines moralischen Selbst schildert. Genau dieses Selbst bestimmt
den Umstand, wie wir mit den Rollen, die wir übernehmen, bzw. den
Teilidentitäten, die unser Selbst als eine Ganzheit bilden, und den dazu
gehörigen Verpflichtungen überhaupt umgehen.

Entsprechend diesem Gesichtspunkt akzentuiert Henning Hahn,
dass ein solches Selbst, das er „die moralische Identität“ nennt, die
notwendige Voraussetzung für „eine praktische Identität“ sei.370 Unter
der praktischen Identität seien alle sozialen Praktiken zu verstehen, in
denen eine Person ihre Persönlichkeit mit bestimmten spezifischen

368 Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, S. 69.
369 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, S. 73.
370 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-

rechtigkeitstheorie, S. 23.

Drittes Kapitel

166

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Verpflichtungen verbindet.371 Man identifiziere sich selbst zwar mit
der Umwelt, in die man sich durch die Einhaltung ihrer Verhaltensre-
geln integriert. Die moralische Identität, die sich in diesem Identifika-
tionsprozess entwickelt, vollziehe sich aber durch ein subjektives Mo-
ment. Dieses stecke in der Antwort auf die Frage, „welche Person man
sein will“.372 Dementsprechend bedinge eine moralische Identität nach
Hahn „eine eigene normative Verfassung“, die hauptsächlich von dem
„So-Sein-Wollen“ einer Person bestimmt werde.373 Das normative
Selbstverständnis, dem eine individuell auferlegte moralische Verfas-
sung zugrunde liegt, begründe auch „die moralische Selbstachtung“.
Vor sich selbst im moralischen Sinne Achtung zu haben bedeute in
diesem Sinne, dass man sich als eine autonome Person um ein selbst-
bestimmtes Leben bemüht, in dem man sich gegenüber den externen
Normen hauptsächlich aus der Sicht seines eigenen moralischen
Standpunkts positioniert.374

Das normative Selbstverständnis sowie die moralische Begrün-
dung des Selbstachtungsbegriffs bei Hahn sind auf die kantsche Moral-
philosophie zurückzuführen.375 Zwar betont er, dass der Begriff
ˈSelbstachtungˈ in den Schriften Kants nicht vorkommt. Einer der Leit-
gedanken im Kants Moralsystem laufe jedoch auf die moralische Be-
deutung der Selbstachtung hinaus.376 Wie Hahn auch bemerkt, festigt
Kant diesen Gedanken mit den Aussagen „moralische Selbstschät-
zung“ oder „Achtung für sich selbst“.377 Kant begründet die Moralität
des Menschen mit seiner Vernunft. Als ein vernunftbegabtes Lebewe-
sen soll der Mensch seinen Willen am Gesetz seiner praktischen Ver-
nunft bestimmten. Nach Hahn sei das Hauptmotiv, das einen Men-

371 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 15.

372 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 15.

373 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 16.

374 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 23.

375 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 70.

376 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 70.

377 Vgl. Kant: Die Metaphysik der Sitten, S. 534 ff.

IV. Die innere Ehre

167

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


schen dazu anhält, nach den Grundsätzen der praktischen Vernunft zu
handeln, die Achtung vor sich selbst.378 Der Mensch verpflichte sich
selbst objektiv erklärt durch seine praktische Vernunft und subjektiv
erklärt aufgrund seiner Selbstpositionierung zu bestimmten Nor-
men.379 Die Notwendigkeit einer moralischen Orientierung lässt sich
dementsprechend dadurch erklären, dass der Mensch als animal ratio-
nale ohne Gründe nicht existieren kann. Allein diese Tatsache begrün-
det, warum einer Person es nicht gelingen kann, ohne eine moralische
Orientierung ein Selbstverständnis zu haben. Die objektive Verpflich-
tung des Menschen, d. i. die praktische Vernunft, verwandelt sich in
eine subjektive, indem der Mensch sich bewusst an das Gesetz der
praktischen Vernunft hält. Auf der Grundlage der praktischen Ver-
nunft eine moralische Auffassung zu bilden, symbolisiert also das ˈVer-
trauenˈ einer Person in die Möglichkeit ihrer eigenen Vernunft. „Dies
bedeutet nicht mehr und nicht weniger, als dass Vernunft prinzipiell in
sich selbst achtenden Personen wirksam wird.“380 In diesem Sinne
meint die Selbstachtung, das eigene rationale Potenzial als eine Refe-
renz in der moralischen Orientierung anzuerkennen. Entsprechend
dieser Grundannahme lässt sich die Selbstachtung auch als Achtung
vor der eigenen Selbstbestimmung verstehen. Das normative Selbst-
verhältnis bzw. das „moralische So-Sein-Wollen“ bestehe demnach da-
rin, Anspruch auf ein selbstbestimmtes Leben zu haben bzw. diesen er-
heben zu wollen.381

Wie geschildert ist der Schnittpunkt der zuletzt genannten zwei
Theorien von Taylor und Hahn der, dass sich eine moralische Orien-
tierung als die notwendige Voraussetzung des Selbstverständnisses
einer Person erweist. Hingegen gibt es einen wesentlichen Unter-
schied: In der Theorie Hahns zentriert sich die Idee der Selbstbestim-
mung, während bei Taylor die Bezugnahme auf andere einen entschei-
denden Faktor bei der Konstituierung eines Selbst darstellt. In Bezug

378 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 70.

379 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 85.

380 Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtig-
keitstheorie, S. 71.

381 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 23.

Drittes Kapitel

168

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


auf die bisher erwähnten Theorien über das Selbst bzw. die Selbstach-
tung können wir im Allgemeinen von zwei zentralen Positionen reden.
Die erste ist die Anerkennungstheorie,382 nach welcher eine Person
sich selbst über die Gesamtheit aller Normen ihrer Umwelt definiert.
Sie verwirklicht sich selbst in der Kommunikation mit anderen, auf
deren Anerkennung sie vor allem in ihrem Selbstverständnis angewie-
sen ist. In diesem Sinne hängt auch ihre Selbstachtung zum größten
Teil von ihren sozial anerkannten Rollen ab. In der zweiten Position,
die Hahn Selbstachtungstheorie nennt,383 setzt sich eine Person selbst-
bestimmte moralische Grundsätze und erlangt dadurch ein autonomes
Selbstverständnis. In dieser Position erweist sich die Selbstbestim-
mung auch als ein Zeichen der moralischen Selbstachtung. Das heißt:
Indem man nach seiner eigenen moralischen Auffassung handelt,
drückt man seine Achtung vor sich selbst aus. Es ist allerdings festzu-
stellen, dass es eine wichtige Gemeinsamkeit der beiden Betrachtungs-
weisen gibt, die darin besteht, dass, wenn wir von dem Selbstverständ-
nis einer Person reden, wir grundsätzlich ihr moralisches Selbst mei-
nen, ganz gleich wie dies zustande gekommen ist.

Kommen wir an dieser Stelle auf die eingangs gestellte Frage zu-
rück, welche Kriterien die Selbstachtung voraussetzt. Zunächst kann
gesagt werden, dass sich eine moralische Orientierung als ein wichtiges
Kriterium der Selbstachtung darstellt. Diese bildet zudem die Grundla-
ge des Selbstverständnisses einer Person. Aus diesem Gedankengang
geht auch hervor, dass die Selbstachtung eine moralische Grundhal-
tung ist, und deren Erhaltung genau deshalb in erster Linie von der
Person selbst abhängt. Entscheidend ist also nicht, wie andere sich ver-
halten, sondern wie man selbst handelt. Daher kann behauptet werden,
dass wir von der Selbstachtung einer Person erst dann reden können,
wenn sie sich in Tun und Denken auf ihre moralische Auffassung be-
zieht und infolgedessen eine Handlung bevorzugt oder meidet. An die-
ser Stelle soll aber eine Problematik diskutiert werden, die bei der Dar-
stellung von den oben erwähnten zwei Hauptpositionen ˈAnerken-

382 Hier wird auf die ausführliche Erläuterung Hahns Bezug genommen (Vgl. Hahn:
Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeits-
theorie, S. 5-13.).

383 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 11.

IV. Die innere Ehre

169

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nungs- und Selbstachtungstheorienˈ offen blieb, und zwar die Proble-
matik der Selbstbestimmung. Es ist wichtig, die Frage zu beantworten,
inwieweit es möglich ist, die moralische Auffassung autonom zu bilden
und diese zu realisieren. Schließen diese zwei Theorien notwendig ein-
ander aus?

Zunächst soll unterstrichen werden, dass eine autonom gebildete
moralische Orientierung nicht unbedingt eine absolute Abwendung
von den allgemein anerkannten Normen einer Gesellschaft bedeuten
muss. Auch eine Person, die diese Normen bewusst als die Grundlage
ihrer Handlungen annimmt, können wir durchaus autonom nennen.
Denn solange sie sich mit diesen kritisch auseinandersetzt und sich
diejenigen zu eigen macht, die sie mit ihrem Selbstverständnis verein-
baren kann, erfüllt sie ein Grundprinzip der menschlichen Autono-
mie.384 Wenn wir hingegen annehmen, dass eine autonome Person ihr
Selbst nicht nach den tradierten bzw. allgemeingültigen Denkmustern
sondern nach ihren eigenen Ansichten definiert, dann muss es sich um
einen Prozess handeln, in dem sie zunächst nach sich selbst sucht, da-
mit sie überhaupt eine Grundlage für die genannte Vereinbarung fin-
den kann. Der Aspekt, der hier nicht übersehen werden soll, ist der,
dass diese Suche sowohl zu einer zufrieden stellenden moralischen
Orientierung wie auch zu einer schmerzhaften, zerstörerischen Orien-
tierungslosigkeit führen kann. Honneth weist in seiner eingehenden
Auseinandersetzung mit der Thematik der „Selbstsuche“ auf diese ˈGe-
fahrˈ hin. Er behauptet, dass sich der moderne Mensch um der Indivi-
dualisierung Willen einem Selbstfindungsprozess widme, in dem er
auf eine „experimentelle Weise“ nach einem Ich sucht.385 Dies soll
einer der Einflüsse der immer mehr individualisierten modernen Welt
sein, deren Forderung an Individuen „Sei du selbst!“ lautet. Die Eman-
zipierung des Individuums verwandle sich jedoch in einen massiven
äußeren Zwang einer ˈnotwendigenˈ Selbstverwirklichung. Die Vielfäl-
tigkeit der Lebensweisen und die einfache Erreichbarkeit diverser Al-
ternativen in verschiedenen Lebensbereichen ermöglichten ihm dabei

384 Hier wird der Begriff Autonomie im Sinne der „Freiheit der Willkür, des (freien)
moralischen Selbstzwangs oder der moralischen Selbstverpflichtung„ in der kant-
schen Terminologie verwendet (Vgl. Kant: Die Metaphysik der Sitten, S. 572-573,
551-552.).

385 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 212.

Drittes Kapitel

170

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


verschiedene Existenzformen zu erproben, um sein Selbst zu finden.386

Allerdings erlebe der Einzelne seit den letzten Jahrzehnten den Über-
gang zum Individualismus als eine intellektuelle und materielle Be-
stimmungslosigkeit. Das breite Auswahlspektrum und die ˈWahl-Frei-
heitˈ führten unter anderem auch dazu, dass die Individuen immer we-
niger bindungsfähig werden, einen Beruf, eine Lebensform sowie Per-
sonen, mit denen sie Beziehungen eingehen, immer schneller verlas-
sen. Es handle sich also auch um eine „hedonistische Alltagsmoral“,
die die Individuen nur kurzfristig befriedigt. Aus dieser Sicht betrach-
tet gelinge es ihnen daher auch nicht immer, ein befriedigendes Selbst
zu finden und, wie man es ausdrücken könnte, ein glückliches Leben
zu führen.387 In Anlehnung an die Sozialkritiken von den Soziologen
Alain Ehrenberg und Georg Simmel fügt er noch hinzu, dass die
Selbstverwirklichung bzw. der Selbstfindungsprozess in diesem Zeital-
ter weniger zu Zufriedenheit als vielmehr zu Depression geführt hat.388

Dieses Bild, auf das Honneth hinweist, können wir als das erste Handi-
cap der Selbstbestimmung ansehen.

Der Idee eines autonomen Selbst bzw. einer selbstbestimmten mo-
ralischen Orientierung, die theoretisch gesehen dem Menschen als
einem vernunftbegabten Lebewesen und seiner Würde am besten zu
entsprechen scheint, können in der Realität noch zwei wichtige Proble-
matiken entgegengesetzt werden. Man kann zum einen durch seine
Emanzipierung immer einsamer werden. Wir können davon ausgehen,
dass die „hedonistische Alltagsmoral“, von der Honneth redet, genau
zu dieser Einsamkeit führen kann. Zudem sollten wir uns dem Begriff
der Selbstbestimmung, die man als eine Art der Emanzipation definie-
ren kann, hinsichtlich der Gesellschaften mit festen moralischen Auf-
lagen annähern. Da die Emanzipation eine Art von Anderssein bedeu-
tet, bildet dies eine Überforderung für solche Gesellschaften. Auf diese
Weise wird es womöglich immer schwieriger für den emanzipierten
Einzelnen, in dieser gesellschaftlichen Struktur einen Lebensraum zu
finden. Die Selbstbestimmung kann zum anderen noch fatalere Folgen
haben. Im Abschnitt „Äußere Ehre“ wurden die orthodoxen Ehrvor-
stellungen thematisiert, die eine absolute bzw. bedenkenlose Akzep-

386 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 212.
387 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 218.
388 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 220.

IV. Die innere Ehre

171

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


tanz des jeweiligen Ehrenkodex als die Grundvoraussetzung für die
Mitgliedschaft einer Gruppe ansehen. In einer solchen Gruppe verur-
sacht das Abweichen von deren Normen in einem günstigeren Fall
eine Exklusion aus der Gruppe. Der Versuch einer selbstbestimmten
Lebensweise, unmittelbar verbunden mit der Ablehnung des Ehrenko-
dex, kann aber auch lebensbedrohliche Situationen mit sich bringen,
so dass der Einzelne, der sowohl sich selbst als auch sein Leben auto-
nom bestimmen will, zwischen Leben und Autonomie entscheiden
muss.389 Angesichts dieser Tatsache scheint also das Selbstbestim-
mungsideal ziemlich utopisch zu sein. Von einer Person, die mit dieser
genannten Entscheidung konfrontiert ist, kann man nicht erwarten,
dass sie sich unter eventueller Aufopferung ihres Lebens durchsetzt,
um ein selbstbestimmtes Leben zu führen. Ebenso scheint es absurd zu
behaupten, dass sie aufgrund ihrer ˈGehorsamkeitˈ wenig oder keine
Selbstachtung habe. Auch Hahn als ein überzeugter Vertreter des
Selbstbestimmungsideals müsste dieses Handicap berücksichtigt ha-
ben. Denn er bemerkt schließlich auch, dass einer Person die Heraus-
bildung einer eigenen moralischen Verfassung und deren Realisierung
erst in einer „gerecht eingerichteten Gesellschaft“ gelänge.390

Aus den zuletzt genannten Problemstellungen soll dennoch nicht
gefolgert werden, dass die Selbstachtung eine Größe ist, auf die man je
nach Situation verzichten kann. In einer Gesellschaft, deren morali-
sche Kodizes menschenverachtend sind, findet sich vermutlich keine
Grundlage, auf der der Einzelne sein Selbst autonom bilden und dem-
entsprechend eine innere moralische Grundhaltung, d. i. die Selbstach-
tung, verwirklichen kann. Daraus folgt also ein wichtiger Aspekt, der
in Bezug auf den Begriff der Selbstachtung erwähnt werden soll.

Auch wenn wir annehmen, dass die Selbstbestimmung für eine an-
gemessene Entwicklung des eigenen Selbst bzw. der eigenen morali-
schen Auffassung ein äußerst wichtiges Prinzip ist, kann die Rolle der
Umwelt, in der das Individuum existiert, nicht übersehen werden. Es

389 Im Abschnitt „Gruppenehre“ wurde erwähnt, dass auch manche Ehrenmordver-
weigerer ihr Leben ließen, weil sie durch ihre Verweigerung, sei es aus ethischen
oder emotionalen Gründen, unmittelbar ausdrücken, dass sie den Ehrenkodex,
der sie zum Mord zwingt, ablehnen und nach eigener Auffassung handeln wollen.

390 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 100.

Drittes Kapitel

172

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


soll auf die obige Bemerkung Hahns bezüglich einer gerechten Gesell-
schaft nochmals aufmerksam gemacht werden. Hahn bezieht sich in
diesem Zusammenhang auf die Gerechtigkeitstheorie von John Rawls.
Denn eine der entscheidendsten Thesen Rawls´ lautet, dass die Selbst-
achtung der Einzelnen erst in einer Gesellschaft geschützt werde, in
der alle Mitglieder das Anerkennungsprinzip verinnerlicht haben, und
deren staatliche Institutionen dieses Prinzip ebenso unterstützen.391 Es
soll unterstrichen werden, dass die Selbstkonstituierung das Recht auf
die Selbstbehauptung in allen Bereichen des Lebens voraussetzt. In
diesem Sinne stellen sich der Staat und dessen Institutionen als die
Schlüsselmittel heraus, die den Einzelnen dieses Recht gewährleisten.
Der Ausdruck „anständige Gesellschaft“ Margalits meint auch nichts
anderes als ein solches gesellschaftliches System. Er verfeinert diese
Ansicht und betont, dass man sogar die Gesellschaften nicht als an-
ständig bezeichnen könne, in denen zwar keine Menschenrechtsverlet-
zung erfolgt, aber Bürgern ihre Bürgerrechte entzogen werden. Als
Beispiel nennt er Frauen, denen das Wahlrecht verweigert wird.392 Die
Kernidee einer anständigen Gesellschaft bestehe darin, dass die Bürger
sich selbst in erster Linie als „vollwertige Menschen“ ansehen können.

Der oben genannte Aspekt beinhaltet daher, dass die Selbstachtung
separat von der staatlichen und politischen Struktur sowie den gesell-
schaftlichen Auflagen nicht realisierbar ist. Das gesellschaftliche Sys-
tem sollte also unbedingt einen Beitrag dafür leisten, dass dessen ihm
zugehörige Personen die Grundlage finden, auf der ihr Selbst basiert
und dadurch die Selbstachtung herausgearbeitet werden kann. Dieser
Aspekt taucht aber auch mit Bezug auf zwischenmenschliche Bezie-
hungen auf. Oben wurden die Theoretiker, die die Lehre der Anerken-
nung vertreten, kurz dargestellt. Dort war davon die Rede, dass ein be-
friedigendes Selbstverständnis unter anderem auch ein anerkennendes
Gegenüber bedingt. Um die Funktion anderer in Bezug auf die Selbst-
achtung einer Person besser verstehen zu können, sollten wir diese
Thematik ins Gegenteil umkehren. Demütigung bzw. Erniedrigung

391 Vgl. Rawls: A Theory of Justice, S. 454, 582.
392 Vgl. Margalit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 50, 51.

IV. Die innere Ehre

173

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


stellen oft die Motive dar, durch die sich die Bedeutung von Begriffen
wie Selbstachtung am besten verdeutlicht.393

Auf eine paradoxe Weise fühlt man sich in manchen Situationen
gedemütigt, obwohl man diese Demütigung nicht selbst herbeigeführt
hat, wie das Opfer einer Vergewaltigung, um nur ein Beispiel zu nen-
nen.394 Tatsächlich wird das Selbstverständnis einer Person durch
solch ein Ereignis äußerst negativ beeinflusst. Dies hat zweifelsohne
zur Folge, dass sie sich sowohl in ihrer Selbstachtung, als auch in
ihrem Selbstwertgefühl verletzt fühlt.

„Dementsprechend setzt auch die Selbstachtung – obschon sie darauf be-
ruht, daß man sein eigenes Menschsein anerkennt – implizit immer
schon das respektvolle Verhalten anderer Menschen voraus.“395

Das respektvolle Verhalten, von dem Margalit redet, meint nichts an-
deres, als die Selbstdefinition einer Person in jeder Art der Beziehung
mit ihr zu berücksichtigen und die Fortführung ihrer Existenz nach
dieser Definition nicht einzuschränken. Der Verstoß gegen ein solches
Verhalten zieht also unmittelbar das Gefühl der Verletzung der Selbst-
achtung nach sich, was die Notwendigkeit des Angewiesenseins auf
andere erklärt.

Dass man sich infolge eines respektlosen Verhaltens gedemütigt
fühlt, gibt einen interessanten Hinweis auf die Beschaffenheit der
Selbstachtung. In den obigen Teilen wurde mehrfach betont, dass die
Selbstachtung etwas ist, um das sich die Person in erster Linie selbst
kümmern muss. Eine demütigende Situation kann in dieser Hinsicht
als eine ˈGelegenheitˈ betrachtet werden, bei der man die Stärke der ei-
genen Selbstachtung präsentieren kann. Es gehört zu einem gefestigten
Selbstverständnis, Widerstand gegen Respektlosigkeit zu leisten. Man
verstärkt also seine Selbstachtung auch dadurch, dass man Ressenti-
ments im Falle einer Demütigung durch eine Art der ˈRevolteˈ aus-

393 Vgl. Maihofer: Die Würde des Menschen, zit. nach Stoecker: Menschenwürde
und das Paradox der Entwürdigung, S. 133.

394 Margalit untersucht dieses Paradox detailliert in seinem Werk „Politik der Würde.
Über Achtung und Verachtung“. Auch in seinem Artikel „Menschenwürde und
das Paradox der Entwürdigung“ setzt sich Ralf Stoecker mit dieser Problematik
auseinander (Vgl. Stoecker: Menschenwürde und das Paradox der Entwürdigung,
139-142.).

395 Margalit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 130.

Drittes Kapitel

174

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


drückt. Honneth bezeichnet eine solche Selbstverteidigung als „Kampf
um Anerkennung“.396 Die Erfahrung von Missachtung könne deshalb
als eine „Motivationsquelle von politischem Widerstand“ verstanden
werden, welchen wir gleichermaßen als moralische Revolte beschrei-
ben können.

Im obigen Abschnitt „Scham“ wurde das Beispiel aus einer Rede
von Malcolm X angebracht. Dort war von der diskreditierenden Situa-
tion der house negros, der afroamerikanischen Sklaven, die Rede, die
auf den Anspruch an ihre Individualität verzichteten und sich selbst
ihren Eignern unterwarfen. Die field negros hingegen beschreibt Mal-
colm X als achtenswerte Rebellen, die die entwürdigende Situation, in
der sie sich befinden, begreifen und dementsprechend jede Art der Re-
volte wagten. Ein weiteres Beispiel bildet in diesem Zusammenhang
die Figur des „Onkel Tom“, der Protagonist des gleichnamigen Romans
von Harriet Beecher Stowe. Dieser wird im Buch als eine vorbildlich
tugendhafte Persönlichkeit dargestellt, die die Entwürdigung, die sie
erleidet, mit der Hoffnung auf Erlösung bzw. eine göttliche Belohnung
duldet. Margalit sowie Henning Hahn unterstreichen, dass eine solche
Unterwürfigkeit ein gutes Beispiel für die Selbsterniedrigung dar-
stellt.397 Nach beiden Analytikern fehlt es Onkel Tom an Selbstach-
tung. Zwischen den house negros und Onkel Tom besteht eine Pa-
rallelität. Die house negros hielten ihre Situation überhaupt nicht für
problematisch. Sie sahen diese sogar als einen wünschenswerten Zu-
stand angesichts der damaligen Bedingungen an, so Malcolm X. Onkel
Tom bevorzugte blinde Gehorsamkeit, da dies für seine Begriffe nichts
anderes war als eine Tugend. Die Gemeinsamkeit zwischen diesen Bei-
spielen besteht also darin, dass eine entwürdigende Situation über-
haupt nicht wahrgenommen sondern ganz im Gegenteil entweder als
günstig oder als profitabel angenommen wird. In beiden Fällen wird
daher gegen eine Ungerechtigkeit nicht aufbegehrt. In dem genannten
Abschnitt wurde unterstrichen, dass die innere Ehre nicht nur von fak-
tischem Respekt durch andere, sondern auch von faktischem Willen

396 Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, S. 224, 225.

397 Vgl. Margalit: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, S. 46; Hahn:
Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeits-
theorie, S. 1-5.

IV. Die innere Ehre

175

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


zum Respekt einer Person selbst abhängt. Es ist also eine moralische
Verantwortung einer Person für sich selbst, ihre innere Ehre gegen äu-
ßere Angriffe zu schützen. Dies ist als eines der wichtigen normativen
Charakteristika der inneren Ehre zu betrachten.

Die moralische Revolte ist immer auch eingebettet in gesellschaft-
liche „moralische Revolutionen“.398 Eine Person wie Onkel Tom
schließt durch ihre Gehorsamkeit alle Möglichkeiten aus, ungerechte
bzw. menschenverachtende Situationen zu ändern. Zwar ist ein loyales
und geduldiges Verhalten als tugendhaft einzustufen. Es soll jedoch die
Unterscheidung gemacht werden, an wen oder was sich diese Loyalität
heftet. In Situationen, die Menschen ihrer Möglichkeit berauben, ihr
Selbst zu behaupten und zu realisieren, verlieren Begriffe wie Loyalität,
Treue oder Geduld ihren tugendhaften Charakter. Sie fungieren viel-
mehr als selbstvernichtende und entwürdigende Motive. Es ist also zu
behaupten, dass solche Tugenden genau aufgrund ihrer sensiblen ˈAus-
nutzbarkeitˈ nötigenfalls preisgegeben werden sollen. Dies ist auch hin-
sichtlich der Verantwortung jedes Einzelnen für eine gerechte Gesell-
schaft von großer Bedeutung. Denn ein Teil einer Gesellschaft zu sein,
heißt nicht nur, deren Normen bedingungslos zu verinnerlichen. Ein
vollständiges Mitglied wird man auch dadurch, dass man die Initiative
ergreift, um lebenswerte Bedingungen für alle zu bewirken. Mead be-
zeichnet ein solches Verantwortungsbewusstsein als „die gesellschaftli-
che Kreativität“.399 Während sich ein Subjekt als me, ein soziales anpas-
sungsfähiges Mitglied, in die Gesellschaft integriert, besitzt es aber
auch gleichzeitig die Fähigkeit, als I individuelle Reaktionen auf be-
stimmte gesellschaftliche Auflagen zu äußern. Somit gelänge es ihm,
seine Umwelt ebenso zu beeinflussen.400

Eine solche revolutionäre Haltung gegen verwurzelte und kritisch
zu betrachtende Ehrvorstellungen in unserer Zeit scheint notwendig
zu sein. Wie oben erwähnt, begegnet uns hier jedoch wieder die
Schwierigkeit, dass ein solcher Widerstand zu lebensbedrohlichen Fol-

398 Hier wird auf den Ausdruck moral revolutions von Kwame A. Appiah Bezug ge-
nommen.

399 Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 258.

400 Vgl. Mead: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 259.

Drittes Kapitel

176

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


gen für den Einzelnen führen kann. In diesem Zusammenhang be-
hauptet Hahn, dass die Bewahrung der moralischen Selbstachtung
wichtiger ist, als die der körperlichen Selbsterhaltung.401 Es sei also so-
gar moralisch wichtiger, im Kampf gegen eine unterdrückerische Au-
torität „das eigene Leben aufs Spiel zu setzen“, als auf das eigene mora-
lische Wertesystem zu verzichten. Es ist erneut zu betonen, dass diese
Behauptung angesichts der genannten Realitäten etwas zu radikal zu
sein scheint. Noch wichtiger ist, dass die gesamte Gesellschaft das An-
erkennungsprinzip als das höchste Gut internalisiert, wie Rawls her-
vorhebt. Diese These Rawls´ sowie die Idee einer anständigen Gesell-
schaft Margalits, in der sich alle selbst für „vollwertig“ halten können,
erweist sich hingegen lediglich als ein Prinzip, das die Ethik in Bezug
auf ein moralisch akzeptables gesellschaftliches System äußert. Dass in
einer Gesellschaft dieses Prinzip nicht beachtet wird, hebt die Selbst-
achtung ihrer Mitglieder nicht auf. Aber es setzt die Grundlage außer
Kraft, auf der ein Einzelner sein Selbst behaupten und dadurch seine
Selbstachtung realisieren kann. Demnach besteht der Schlüsselpunkt
darin, dass eine Person dann ihre Selbstachtung verliert, wenn sie ihr
Selbst nicht behauptet und nicht schützt, obwohl sie dazu in der Lage
ist.

Wie schon geäußert, liegt der Selbstachtung der intrinsische Wert,
die innere Ehre, zugrunde. Dass eine Person sich selbst einen Wert bei-
misst, ist auch daran zu erkennen, wie bewusst sie sich ihrer Fähigkei-
ten ist. Die Selbstachtung bezieht sich auf das Selbst als eine Ganzheit.
Für sich selbst Achtung zu haben, impliziert also auch, dass man seine
Stärken zu schätzen weiß. Hier tritt die Unterscheidung Margalits zwi-
schen Selbstwertgefühl und Selbstachtung noch einmal zutage. Zwar
scheint diese Unterscheidung vor allem hinsichtlich der Beispiele, die
er anbringt, plausibel zu sein. Denken wir aber beispielsweise an einen
Künstler, der sein Talent unterschätzt. Nach der Ansicht Margalits
müsste es ihm an Selbstwertgefühl fehlen. Er würde sich womöglich
nicht verletzt fühlen, wenn sein künstlerisches Werk, was auch seine
Person selbst betrifft, missachtet würde, beispielsweise durch Kritisie-
rung oder ein Ausstellungsverbot. Er würde sich wahrscheinlich nicht

401 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 8, 9.

IV. Die innere Ehre

177

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


einmal darum bemühen, zu erklären, dass dieses Werk oder zumindest
seine künstlerische Tätigkeit es wert sei, respektiert zu werden. Es ist
anzunehmen, dass es dem Künstler in diesem Beispiel ebenso an
Selbstachtung fehlt. Wie betont, gehört es zur Selbstachtung einer Per-
son, von anderen Respekt einzufordern. Dafür muss man jedoch zu-
nächst in der Lage sein, die Eigenschaften, für die man Achtung ein-
fordert, selbst wertzuschätzen. Selbstverständlich soll hier zwischen
der narzisstischen Selbstliebe und der moralischen Selbstachtung un-
terschieden werden. Die Selbstachtung veranlasst einen, nach der mo-
ralischen Qualität einer Handlung bzw. der eigenen Handlung zu fra-
gen und, wenn nötig, eine innere Kritik zu üben, um dem inneren
Wert entsprechend zu handeln. Für einen Narzissten wäre eine solche
innere Auseinandersetzung ausgeschlossen. Genauso unterscheidet
sich eine Person mit Selbstachtung von einem Egoisten. Denn einem
Egoisten fehlt die Sensibilität danach zu fragen, wie es einem anderen
ergehen würde, würde er dies oder jenes tun. Jemandem, der Selbst-
achtung hat, müsste hingegen bewusst sein, dass das Fehlen dieser
Sensibilität seine eigene Selbstachtung verletzen würde.

An dieser Stelle sollen die einführend gestellten Fragen noch ein-
mal erwähnt werden. Die erste Frage lautet: Welche Kriterien liegen
der Selbstachtung zugrunde? In Anlehnung an die oben diskutierten
Thesen ist zu behaupten, dass ein klares Selbstverständnis, wie schon
einmal erwähnt, das entscheidende Kriterium der Selbstachtung ist.
Dies gründet sich auf einer moralischen Orientierung. Das heißt, das
Selbst einer Person, ganz gleich, in welchen Identitätsformen es sich
darstellt, manifestiert sich als moralische Haltung.

Die zweite Frage lautet: Woran erkennen wir die Selbstachtung
einer Person? Es ist ein Anzeichen der Selbstachtung, das Selbst bzw.
die ihm zugrunde liegende moralische Orientierung möglichst selbst-
bestimmt zu konstituieren, da dies dem Menschsein und seinem Wert
am besten entspricht. Jemand, der sich selbst im Rahmen seiner mora-
lischen Orientierung einen Wert zuschreibt, sieht genau diesen Wert
als den Maßstab seiner Handlungen. Die Selbstachtung äußert sich
aber auch in demütigenden Situationen in Form einer Revolte. Denn
auf sich selbst im moralischen Sinne zu achten heißt, sich darum zu
kümmern, das Selbst zu behaupten und zu schützen. Eine weitere

Drittes Kapitel

178

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


selbstachtende Haltung besteht darin, dass man seine positiven Eigen-
schaften wertschätzt, ohne eitel zu sein.

Die letzte Frage lautet: Warum ist die Selbstachtung aus ethischer
Sicht als achtenswert zu betrachten? Hier können wir uns auf die kant-
sche Ansicht beziehen, dass die Selbstwertschätzung402 eine der mora-
lischen Pflichten des Menschen gegen sich selbst ist, weil er das einzige
Wesen ist, das aufgrund seiner Vernunft in der Lage ist, sich selbst mo-
ralisch verpflichten zu können. Überdies vermittelt die Selbstachtung
die Möglichkeit der Verantwortung für die eigene Umwelt einer Person,
wodurch sie bestimmte gesellschaftliche Überzeugungen bzw. Aufla-
gen, die den ethischen Prinzipien und dem Wert des Menschseins ge-
nerell widersprechen, ändern kann.

Zum Schluss kommen wir auf den eingangs genannten Fall von
Tscherwjakow. Es wurde die Frage gestellt, ob eine solche Person
Selbstachtung hat. Auf der Grundlage des bisher geschilderten Rah-
mens bezüglich der Selbstachtung kann diese Frage folgendermaßen
beantwortet werden: Tscherwjakow benimmt sich zwar respektvoll, in-
dem er eine Umgangsform berücksichtigt bzw. sich für seinen Fehler
entschuldigt, selbst wenn das versehentliche Anspucken in diesem Fall
keine unmittelbaren Schuldgefühle auslösen müsste. Offensichtlich
fühlt er sich gedemütigt, weil er unübersehbar nicht ernst genommen
wird. Denn er wird nicht nur nicht anerkannt, sondern überhaupt
nicht erkannt, nicht gesehen. Seine Bemühung um Vergebung nimmt
in diesem Moment eine andere Form an, da diese nicht mehr von
einem Schuldgefühl, sondern von dem Wunsch nach Gesehenwerden
motiviert wird. Aus dieser Sicht stellt er sich als jemand dar, der auf
sein Selbst achtet. Hinsichtlich der Ignoranz seines Gegenübers wäre
hingegen zu erwarten, dass er beispielsweise Zorn empfindet statt des
endlosen Bedürfnisses nach Verzeihung. In diesem Fall hätte er wahr-
scheinlich nach Möglichkeiten gesucht, sich selbst entsprechend sei-
nem Wert zu verteidigen. Dies wäre beispielsweise durch ˈGegenigno-
ranzˈ möglich. Da er aber nicht in der Lage ist, die Demütigung durch
sein Gegenüber angemessen zu werten, erweist sich seine Bitte um
Vergebung als selbsterniedrigend. Wie oben erläutert, ist die Anerken-

402 Es wurde oben erläutert, warum unter Kants Begriff „Selbstwertschätzung“ auch
die Selbstachtung verstanden werden kann.

IV. Die innere Ehre

179

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


nung anderer von großer Bedeutung für das Selbstverständnis sowie
die Selbstachtung einer Person. Ein noch wichtigerer Aspekt liegt aber
in der Antwort auf die Frage, ob man sich selbst nur von dieser abhän-
gig macht. Das, was Tscherwjakow zu dem Versuch zur Verzeihung
führt, ist kein Prinzip seiner moralischen Orientierung, sondern seine
Selbstlosigkeit. Aus diesem Grund bleibt ihm nichts anderes als zu
sterben, wenn er ignoriert wird. Da er [1] kein klares Selbstverständnis
hat, das auf einer eigenen moralischen Orientierung beruht, und des-
halb seine Existenz durch andere bestätigt wissen muss, [2] auf eine
Misshandlung (hier die Ignoranz) nicht angemessen reagiert, und [3]
seine achtenswerte Eigenschaft (hier die Rücksichtnahme auf eine Um-
gangsform) selbst nicht wertschätzt, erfüllt er also nicht die Kriterien,
die der Selbstachtung zugrunde liegen.

Fazit: Die innere Ehre

Innere Ehre wurde in der vorliegenden Arbeit als der Wert bezeichnet,
den eine Person sich selbst zuschreibt. Wie im Abschnitt „Selbstach-
tung“ erläutert, ist der Umstand nicht leicht festzustellen, ob eine Per-
son innere Ehre besitzt. Dies kann also erst aus ihren Handlungen ab-
geleitet werden, durch welche sich dieser innere Wert konkretisiert. In-
sofern wurden Scham und Selbstachtung als zwei Grundhaltungen
festgelegt, die sowohl Bedingung als auch Ausdruck der inneren Ehre
darstellen. Auf der Grundlage von Scham und Selbstachtung zu han-
deln, weist darauf hin, dass man eine Selbstvorstellung hat, auf die
man Wert legt.

Im Unterschied zur geläufigen Bedeutung des Wortes, Scham be-
zeichne einen meist als eine physische Reaktion empfundenen Affekt,
wurde der Schambegriff in der vorliegenden Arbeit als eine innere
Einstellung festgelegt. Nicht unmittelbar infolge einer unerwünschten
peinlichen Situation setzt demgemäß die Scham ein, sondern sie be-
stimmt Handlungen einer Person vor, so dass durch sie im Vorfeld
wahrgenommen und entschieden werden kann, welche Handlung dies
verursachen könnte. Nach dieser Betrachtungsweise bezeichnet Scham
überdies nicht unmittelbar die Angst vor einer Schamsituation, son-
dern eine Warnung vor dem Verstoß gegen die Normen, die man

Drittes Kapitel

180

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


selbst verinnerlicht hat. Da die Normverinnerlichung ebenso als die
Grundlage der Konstituierung eines eigenen Selbst betrachtet wird,
heißt ein Normverstoß gleichzeitig einem idealisierten Selbst zu wider-
sprechen, was das Verständnis einer Person vom eigenen Selbst zerstö-
ren kann. Das Schamgefühl als eine innere Haltung signalisiert also die
Distanzierung von einem erwünschten Ich, weshalb eine bestimmte
Handlungsweise antizipiert wird, bevor die Scham einsetzt.

Der Begriff der Selbstachtung wurde auch in Bezug auf ein Ideal-
bild definiert, an dem man sich beim Handeln misst. Da dieses Ideal-
bild wie gesagt auf verinnerlichten Normen beruht, heißt normgerech-
tes Handeln, auf das eigene Selbst zu achten. Daher wurde verdeutlicht,
dass es ein enges Verhältnis zwischen der moralischen Orientierung
und der Selbstachtung einer Person gibt.

Scham und Selbstachtung stehen insofern in einem wechselseitig
wirkenden Verhältnis, als dass die letztere zum ehrenhaften Handeln
motiviert und die erstere eine Abweichung davon verhindert. Obwohl
hervorgehoben wurde, dass die innere Ehre durch diese zwei Grund-
haltungen zu einem konkreten Wert wird, soll auch bemerkt werden,
dass die innere Ehre ebenso ermöglicht, einem idealisierten Ich ent-
sprechend zu handeln. Theoretisch gesehen, bildet eine schamhafte
Handlung, durch die sich auch die Selbstachtung manifestiert, sowohl
den Grund als auch die Folge der innen Ehre.

Es wurde zwar als die Bedingung der inneren Ehre bezeichnet,
dass man stets nach diesem Idealbild handelt. Dies ist jedoch praktisch
nicht immer möglich. Denn genauso wie in Bezug auf äußere Ehre ist
man auch mit Hinblick auf innere Ehre in gewisser Hinsicht auf die
Außenwelt angewiesen. Wie schon betont, ist eine Gesellschaft, die die
Realisierung des eigenen bzw. idealisierten Selbst der Einzelnen ver-
hindert, zerstörerisch für innere Ehre, wobei wir für eine solche Ehr-
verletzung nur dann die Person selbst verantwortlich machen können,
wenn sie in der Lage ist, diese zu verändern und trotzdem nicht agiert.

Dass das eigene individuelle Ehrverständnis und das der Außen-
welt manchmal einander widersprechen können, deutet auf die ambi-
valente Beschaffenheit des Ehrkonzepts hin. Demgemäß kann eine
Handlung, die zu Gewinn an äußerer Ehre einer Person führt, ihre in-
nere Ehre verletzen, und umgekehrt. Wie bisher mehrmals unterstri-
chen, können also innere und äußere Ehre konkurrieren. Auf die Frage,

IV. Die innere Ehre

181

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ob eine Vereinbarung beider Aspekte möglich und, wenn ja, notwen-
dig ist, wird im folgenden Kapitel näher eingegangen, in dem die
Schlussfolgerungen dieser Arbeit dargelegt und die Möglichkeit eines
ethisch akzeptablen Ehrverständnisses diskutiert werden.

Drittes Kapitel

182

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Viertes Kapitel

Rehabilitierung des Ehrbegriffs

In diesem Kapitel werden zunächst Formen von Ehre resümierend
dargestellt, die in der vorliegenden Arbeit herausgearbeitet wurden.

Obwohl Ehre in Kontexten, in denen sie als eine handlungsprägen-
de Größe bzw. ein Verhaltensprinzip erscheint, klare inhaltliche Merk-
male aufweist, führt die Mehrdimensionalität des Begriffs gleichzeitig
zu widersprüchlichen Semantiken. Dementsprechend kann sich bei-
spielsweise eine Person in ein und derselben Situation aus einer Sicht
als angesehen, aus einer anderen aber als ehrlos erweisen. Es sollen da-
her die paradoxen Aspekte des Ehrbegriffs dargestellt werden, die zu-
gleich eine Grundlage der ethisch problematischen Ehrverständnisse
bilden.

Zum Schluss werden ethische Lösungsansätze erwähnt, die die
Möglichkeit eines moralisch akzeptablen Ehrverständnisses anbieten
können. Somit wird auch diskutiert, ob der Ehrbegriff in einer moder-
nen Form anpassungsfähig an moderne Gesellschaftsstrukturen ist
und inwiefern die im ersten Kapitel geschilderte aktuelle Distanzie-
rung vom Ehrbegriff überwindbar ist.

Formen von Ehre

Wenn es sich um den heutigen Stellenwert des Ehrbegriffs handelt, be-
gegnet uns ein ambivalentes Portrait. Auf der einen Seite besteht ein
Verständnis, das Ehre als einen hohen und unabdingbaren sozialen
Wert auslegt, durch den sich zugleich bestimmte extreme Rollenvertei-
lungen und Verhaltensmuster erklären lassen. Auf der anderen Seite
gibt es eine Position, die den Ehrbegriff allgemein als archaisch und
für die heutige Zeit überflüssig kategorisiert und die Lebensweise der
Gruppen, die den Wert von Ehre hochschätzen, gleichzeitig als exoti-

V.

1.

183

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


sche Lebensformen betrachtet. In der vorliegenden Arbeit wurde er-
läutert, dass beide Positionen mangelhaft und stellenweise extrem sind.
Ehre ist weder einem massivarchaischen Denkmodell zuzuordnen, das
in unserer Zeit keine Funktionen mehr erfüllen kann. Noch ist sie ein
Wert, der extreme Lebensweisen und -anschauungen bestimmter so-
zialer Kreise rechtfertigen bzw. begründen kann.

Um diese These argumentativ begründen zu können, wurde der
Ehrbegriff in den obigen Kapiteln in Bezug auf Umstände analysiert,
in denen er in verschiedenen Kontexten wie Status, Bekanntheit,
Gruppenzugehörigkeit etc. divergent auftaucht. Dabei wurde oft auf
den historischen Hintergrund des Begriffs Bezug genommen.

Bei der Überlegung zum Verständnis des Sachverhalts, was genau
Ehre ausmacht, stellt sich heraus, dass Ehre einen dichotomen Wert
darstellt. Im zweiten und dritten Kapitel wurde darauf basierend ge-
schildert, dass Ehre einerseits den sozialen Wert und andererseits das
Selbstverständnis einer Person betrifft. Ersteres bezeichnet die äußere
Ehre, die von anderen zugeschrieben wird, während letzteres die inne-
re Ehre beschreibt, die infolge eines eigenen, persönlichen Wertzu-
schreibungsprozesses entsteht.

Da der soziale Wert grundsätzlich etwas von anderen „Gegebenes“
ist, soll in erster Linie berücksichtigt werden, was in einer Gesellschaft
als erstrebenswert angesehen wird, um zu verstehen, wie die äußere
Ehre konstituiert wird. Denn soziale Bewertung geschieht im Prinzip
auf der Grundlage der gesellschaftlich anerkannten Normen und Wer-
te und jede Gesellschaft besitzt vor allem kulturellbedingt verschiedene
Wertvorstellungen. Abhängig von gesellschaftlicher Struktur bzw. da-
von, welcher Quelle Normen und Werte einer Gesellschaft entsprin-
gen, variieren auch Kriterien von äußerer Ehre. Max Scheler scheint
auf diese Variabilität des Wertverständnisses und die damit verbunde-
ne Vielfältigkeit der Ehrauffassungen hinzudeuten: „Nicht die Ehre ist
veränderlich, sondern worin die Menschen ihre Ehre setzten.“403

Es wurde im einführenden Teil des zweiten Kapitels erläutert, dass
sich positive Bewertung durch andere am deutlichsten als Respekt,
Achtung und Bewunderung darstellt. Insofern wurde die These gefes-
tigt: Wer in Bezug auf seine bestimmten Eigenschaften, Handlungen

403 Scheler: Über Scham und Schamgefühl, S. 153.

Viertes Kapitel

184

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


oder Einstellungen geachtet oder wertgeschätzt wird, der besitzt äuße-
re Ehre.

Dass Normen und Werte prinzipiell die Grundlage der sozialen
Bewertung bilden, bedeutet jedoch nicht, dass dies ein moralisches
Konzept ist. Der soziale Wert einer Person wird nicht immer an mora-
lischen, sondern auch an nicht-moralischen Werten gemessen. Also
impliziert das Konzept von Ehre nicht lediglich eine bestimmte Moral-
auffassung, weil man nicht nur aufgrund seiner moralisch korrekten,
sondern auch anderer wünschens- und/oder bewundernswerter Ei-
genschaften und Handlungen geachtet wird. Insofern können kulturel-
le und religiöse Normen, gesellschaftliche Konventionen sowie soziale
Tugenden (und sogar modische Tendenzen) ebenso Kriterien darstel-
len, deren Erfüllung kontextabhängig zum äußeren Ehrgewinn dient.

Äußere Ehre wurde zwar in zwei Formen behandelt: gesellschaftli-
ches Ansehen und Gruppenehre. In beiden Formen handelt es sich
aber um den sozialen Wert einer Person – in ersterer in Bezug auf be-
stimmte gesellschaftlich anerkannte Eigenschaften und in letzterer auf
Gruppenzugehörigkeit. Gruppenehre bezeichnet in diesem Sinne das
Ansehen einer Person, das sie in einer Gruppe erwirbt, zu deren Nor-
menerfüllung sie sich verpflichtet. Auch wenn es aufgrund der ge-
nannten Wertevariabilität schwer fällt, Formen von äußerer Ehre ge-
nau zu definieren, wurden im zweiten Kapitel vier verschiedene (Un-
ter-)Formen des gesellschaftlichen Ansehens festgelegt: Status, speziel-
le Fähigkeiten, soziales Engagement und moralische Haltung. Diese
sind zugleich als Kriterien des Ansehens zu bezeichnen.

Die ersten drei Formen sollen als spezifische Aspekte von äußerer
Ehre betrachtet werden, die nicht für jeden Menschen per se gelten.
Das heißt, diejenigen, die einen angesehenen Status, eine bestimmte
spezielle Fähigkeit oder die Tendenz bzw. die Disposition besitzen, sich
in einem sozialen Bereich zu engagieren, haben die Möglichkeit, eine
spezifische Art von Ehre zu erlangen. Moralische Haltung hingegen
bildet eine eher allgemeinere Form bzw. ein allgemeines Kriterium von
äußerer Ehre, das grundsätzlich eine Art gesellschaftlicher Sittlich-
keitsnormen bezeichnet, deren Einhaltung von jedem verlangt wird
und jedem Menschen positiven sozialen Wert ermöglicht. Beispiels-
weise wird auch von einem Künstler, der aufgrund seines Talents und

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

185

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


seiner Werke wertgeschätzt wird, erwartet, auf bestimmte gesellschaft-
liche (Sittlichkeits-) Normen zu achten.

Es wurde im Abschnitt „Status“ ausführlich erklärt, dass der Be-
griff nach konjunkturellen Dynamiken der Weltordnung inhaltlich
veränderlich ist. In Anlehnung an aktuelle Wertorientierungen, welche
eigentlich höchst differenziert zu betrachten und daher schwer defi-
nierbar sind, wurden im Großen und Ganzen drei Indikatoren ge-
nannt, die das heutige Verständnis von Status und dessen Grundlage
bilden. Diese sind Einkommen, Bildung und Beruf. Rein theoretisch
wurde also behauptet, dass die genannten Indikatoren zum Ehrgewinn
führen. Die Frage, warum Status ein Wert zugeschrieben wird, kann
vielleicht zuerst mit der Überlegung beantwortet werden, dass die Fä-
higkeiten, die zur Erlangung eines Status in genannter Form dienen,
als eine Art von ʹmodernen sozialen Tugendenʹ fungieren. Eine nach-
weisbare Leistung, bspw. Berufsausbildung, Hochschulabschluss, ein
generell erfolgreicher Werdegang, benötigt bestimmte Kompetenzen
wie Fleiß, Disziplin, positive Konkurrenzbereitschaft, Kollegialität etc.,
die in diesem Zusammenhang unter die sozialen Tugenden fallen. Es
ist an dieser Stelle zu bemerken, dass Tugend ein Begriff ist, der zwar
im alltäglichen Gebrauch meist (moralisch) korrekte Einstellungen
bzw. Handlungen bezeichnet, in der philosophischen Terminologie
aber vielfältige Definitionen impliziert. Im Allgemeinen kann gesagt
werden, dass Tugend im ethischen Zusammenhang nicht unmittelbar
die moralische Qualität, sondern auch den wünschenswerten Charak-
ter einer Handlung bzw. Einstellung betrifft, dem kein moralisches Ur-
teil zuzuordnen ist.404 Eine Handlung kann also moralisch irrelevant
und gleichzeitig achtenswert sein. Die hier in Bezug auf Status genann-
ten Fähigkeiten weisen insofern Eigenschaften auf, die wie erwähnt
vielleicht moralisch unwesentlich, in Anbetracht aktueller Gesell-
schaftsstruktur aber erstrebenswert erscheinen. Daher scheint die Be-
zeichnung ʹsoziale Tugendenʹ in diesem Kontext zuzutreffen.

Da hingegen die Erlangung von Status, in welcher Art auch immer,
nicht stets mithilfe der genannten Kompetenzen geschieht bzw. auch
durch ʹverkürzteʹ Wege (ohne eigene Mühe) möglich ist, kann nicht
verallgemeinert behauptet werden, dass alle, die einen angesehenen

404 Vgl. Birnbacher: Analytische Einführung in die Ethik, S. 295.

Viertes Kapitel

186

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Status innehaben, genau aus dem Grund geachtet werden, weil sie tu-
gendhafte Eigenschaften aufweisen. Zudem werden Menschen über-
wiegend durch existenzielle Bedürfnisse motiviert, einen Status zu er-
werben, nicht also, weil sie sich zu tugendhaftem Handeln gezwungen
sehen. Dem Wert des Status sollen in dieser Hinsicht auch andere Mo-
tive zugrunde liegen. Im genannten Kapitel wurde also verdeutlicht,
dass das Verhältnis zwischen Status und Ansehen mit dem zwischen
Macht und gesellschaftlicher Anerkennung zu assoziieren ist. In die-
sem Sinne erklärt sich der Wert, der auf Status gelegt wird, mit der Be-
deutung von Macht. Wie dort erwähnt, wird meistens die Stellung an-
erkannt, nicht also unmittelbar die Person selbst, die diese besitzt. Bei-
spielsweise wird ein Richter in erster Linie aufgrund des Richteramtes
geachtet, da dies eine Art der Machtinstanz symbolisiert. Der Status
symbolisiert die Macht, deren Besitz soziale Geltung erzeugt und An-
spruch auf Respekt begründet. In diesem Sinne hat etwas, was in einer
Gesellschaft als Kriterium der Macht gilt, zugleich das Potenzial, als
ein Kriterium des Ansehens betrachtet zu werden.

Im ersten Kapitel wurde erwähnt, dass die Obsoleszenz des Ehrbe-
griffs auch durch gesellschaftlichen Strukturwandel hervorgerufen
wird. Dies impliziert ebenso den Gedanken, dass Ehre ein zentrales
Symbol einer Machthierarchie ist, die lediglich in einer Ständeordnung
übergeordnet Sinn und Funktion hatte. Es ist jedoch festzustellen, dass
gesellschaftliche Schichten, wenn auch in einer anderen Art, weiterhin
bestehen und Status noch immer aufzeigt, wer welcher Schicht zuge-
hörig ist und weshalb soziale Geltung hat. Zu diesem Einfluss gelangt
man dabei durch materielle sowie symbolische Mittel, bspw. finanziel-
les Vermögen oder berufliche Positionen. Zudem ist hinzuzufügen,
dass das Ansehen wächst, je mehr Einflusspotenzial ein Status mit sich
bringt. Das wechselseitige Verhältnis zwischen Ehre bzw. gesellschaftli-
chem Ansehen und Status im Sinne von Macht ist also sowohl in vor-
industriellen als auch modernen Zeiten zu beobachten. In diesem Sin-
ne ist erneut festzustellen, dass Ehre in moderner Gesellschaftsstruktur
in Form von Status und damit verbundener sozialer Geltung weiterhin
existiert. Es wurde hingegen betont, dass der wesentliche Unterschied
zwischen dem altertümlichen und dem modernen Begriff der Statu-
sehre in der Möglichkeit liegt, dass alle, nicht also nur bestimmte privi-

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

187

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


legierte Gruppen, theoretisch gesehen, diese Geltung durch eigene
Leistung erlangen können.

Diese Feststellung kann als eine soziologische Tatsache gelten.
Wenn wir hingegen den Sachverhalt aus ethischer Sicht analysieren,
müssen wir andere Aspekte veranschaulichen. Dass Ansehen, das auf
Status beruht, weiterhin seine Existenz bewahrt, ist kein Argument da-
für, dass wir es nicht als überflüssig beschreiben, sondern als etwas ka-
tegorisieren sollen, das benötigt wird. Die Aufgabe der Ethik besteht
darin, die moralische Qualität eines Sachverhalts (hier der Statusehre)
zu analysieren bzw. zu begründen. Im Hinblick auf das Geschilderte
fällt es jedoch schwer, der Statusehre eine moralische Qualität zuzu-
schreiben. Es ist ebenso schwierig und teilweise vage, die Bestrebungen
einen Status zu erlangen als wertvoll zu bezeichnen. Allerdings weckt
die negative Konnotation von Macht sogar einen genauso negativen
Eindruck in Bezug auf den Sachverhalt. In diesem Sinne soll die Auf-
merksamkeit auf die Phase gelenkt werden, die nach der Erlangung ei-
nes Status beginnt – und zwar auf das Verhältnis des Menschen zu
Macht und dessen Umgang mit dieser. Es soll darüber nachgedacht
werden, inwiefern Macht in ein wertvolles Gut umgewandelt werden
kann. Vorsichtig kann angenommen werden, dass ein Angehöriger der
unteren Schicht, der auf bestimmte gesellschaftliche Vorgänge eher
weniger Einfluss hat, einen schwierigen Zugang zu sozialen Tugenden
wie Verantwortungsbewusstsein hat als eine einflussreiche Person, die
sich aus ihrer Stellung heraus mit diesen Attributen in größerem Um-
fang auseinandersetzen muss. Diese Annahme liegt darin begründet,
dass Integrität (in diesem Falle Verantwortung) eine sekundäre Rolle
für diejenigen spielt, die bspw. von prekären finanziellen Problemen
betroffen sind oder von sozialer Ungleichheit im Allgemeinen. Tugend
äußert sich in diesem Falle eventuell eher in den Bestrebungen, die ei-
gene Situation zu ändern. Für einen Machtinhaber hingegen gilt dies
eher nicht. Zu behaupten ist, dass es für diejenigen notwendig ist, tu-
gendhaft zu handeln, die mit keinem existenziellen Kampf im genann-
ten Sinne konfrontiert sind. Es sollte als die Pflicht von einflussreichen
Amtsinhabern gelten, gerecht, solidarisch und verantwortungsbewusst
zu handeln. Dies kann als die Bedingung von statusbedingtem Anse-
hen betrachtet werden, die ebenso den verdienten Respekt rechtfertigt.

Viertes Kapitel

188

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Der Wert von speziellen Fähigkeiten, die als eine der elementaren
Grundlagen für gesellschaftliches Ansehen betrachtet wurden, unter-
liegt drei Bedingungen: Nützlichkeit, Darstellung eines vorhandenen
Werts und Erschaffen eines neuen Werts. Letzteres kann auch durch-
aus ʹnegativʹ konnotiert sein. Wenn, bleiben wir bei diesem Beispiel,
ein Künstler eine Wertvorstellung, die er aus eigener Sicht als inakzep-
tabel kategorisiert, sei es satirisch oder poetisch, kritisiert, sollte dies
als ʹnegatives Schaffenʹ eines neuen Werts gelten.

Aus der genannten Grundlage ist abzuleiten, dass eine ʹinaktiveʹ
spezielle Fähigkeit, aus welcher kein Ergebnisgewinn oder Produkt
entspringt, außerhalb dieser Kategorie steht. Nicht die Fähigkeit selbst,
sondern das sichtbare Ergebnis, im künstlerischen, wissenschaftlichen
oder anderweitigen Sinne, schafft äußere Ehre. Es wurde im Abschnitt
„Spezielle Fähigkeiten“ die Ansicht von Sessions erwähnt, dass ein
Werk an sich wertvoll sei und daher auch ohne Applaus bzw. Wert-
schätzung durch andere eine Form von Ehre bildet. Dies gelte auch für
Status bzw. bestimmte Posten. Diese Betrachtungsweise, die in gewis-
ser Hinsicht materialer Wertethik nahe steht, welche impliziert, dass
Werte auch ohne Übernahme und Verinnerlichung von Menschen be-
stehen können,405 wurde jedoch im genannten Abschnitt widerlegt.
Damit sich etwas, was an sich von Wert ist, in die äußere Ehre umwan-
deln kann, benötigt es Achtung durch andere, da sich äußere Ehre in
erster Linie durch diese manifestiert. Künstler, Schriftsteller oder Wis-
senschaftler, deren Werke zwar wertvoll sind und dagegen nicht gesell-
schaftlich wertgeschätzt werden, besitzen ausgehend von dieser These
keine äußere Ehre.

Wie schon bemerkt, bildet soziales Engagement eine weitere
Grundlage für gesellschaftliches Ansehen. Soziales Engagement defi-
niert sich grundsätzlich durch drei zentrale Merkmale: unentgeltlich,
gemeinschaftsorientiert und freiwillig. Es wurde in dem Abschnitt
„Soziales Engagement“ veranschaulicht, dass diese Merkmale gleich-

405 Vgl. Horster: Ethik, S. 108.; Joas: Die Entstehung der Werte, S. 133. Max Scheler,
der als einer der Vertreter dieses Wertverständnisses gilt, vertritt auch bezüglich
des Ehrbegriffs im Allgemeinen diese Ansicht: „Ehrverlust, der auf Irrtum und
Täuschung beruht, ist doch objektiv Ehrverlust, der allerdings das Ehrgefühl
nicht erregt – es sei denn durch Suggestion.“ Scheler: Über Scham und Schamge-
fühl, S. 153.

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

189

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


zeitig begründen, warum eine Person, die sich im sozialen Feld in ver-
schiedenen Bereichen engagiert, Achtung verdient.

Diese Überlegung ermöglicht uns, zu erklären, welche Rolle Indi-
viduen in einer solidarischen Gesellschaft übernehmen, in der eine
Anerkennungskultur herrscht. Solidarische Gesellschaft definiert sich
in dieser Hinsicht als ein soziales Gefüge, in dem Engagement in ge-
nannter Art gefördert wird und die auf die genannte Weise Engagier-
ten geachtet und ermutigt werden.

Eine der Thesen dieser Arbeit lautet, dass moralische Haltung ein
zentrales Kriterium des gesellschaftlichen Ansehens darstellt. Zunächst
ist zu betonen, dass diese These wegen der Variabilität der Wertevor-
stellungen, die die ethische Analyse des gesellschaftlichen Ansehens
erschwert, auch zu einer ambivalenten Überlegung wird. Einerseits
muss angenommen werden, dass moralisches Handeln Respekt impli-
ziert. Andererseits beruhen Haltungen, die von Menschen im Namen
der Moral angefordert werden, nicht immer auf moralischen Werten,
sondern häufig auf gesellschaftlichen Konventionen oder religiösen
Geboten. Tatsächlich ist es schwierig, diese von einander zu unter-
scheiden. Es ist selbstverständlich tugendhaft, gesellschaftliche Werte
zu achten. Hingegen ist es nachteilig, Betrachtungsweisen außer Acht
zu lassen, die diese kritisch beurteilen. Es wurde daher unterstrichen,
dass Moralauffassungen, welchen Inhalts sie auch immer sein mögen,
stets an ethisch begründbaren allgemeinen moralischen Werten ge-
messen werden sollen. Dadurch kann auch die Voraussetzung der mo-
ralischen Haltung für äußere Ehre ethisch tragbar sein.

Es wurde ausführlich erläutert, dass Gruppenehre einen Wert be-
zeichnet, der durch eine kollektive Identität entfaltet wird. Dieser ist
vor allem für die Identitätsbildung einer Person motivierend und dient
zum Erhalt der Gruppierungen, die auch heterogene Bestandteile ha-
ben. Jedoch impliziert der Wert der Gruppenehre auch problematische
Aspekte. Der kollektiven Identität einen Wert zuzuschreiben, kann da-
zu führen, dass sie Vorrang vor dem individuellen Wert der Einzelnen
hat und diesen sogar zerstören kann. Auf diese Problematik, die vielen
bedenklichen Ehrpraktiken zugrunde liegt, und ihre möglichen Lö-
sungsansätze wird im dritten Abschnitt näher eingegangen.

Die innere Ehre ist als der Aspekt des Ehrbegriffs zu betrachten,
der die individuelle Haltung einer Person zu sich selbst und ihrer Um-

Viertes Kapitel

190

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


welt definiert. Der Begriff der Ehre kann erst durch diesen Aspekt
einen individuellen Wert gewinnen. Die innere Ehre bezeichnet nicht
nur eine individuelle Haltung, die Selbstbildung und Selbstschutz er-
möglicht, sondern erklärt auch, was es heißt, in einem sozialen Gefüge
als ein sich selbst achtendes Individuum aufzutreten, das aber auch
nicht indifferent zu seiner Umwelt steht. Der Ausdruck „Ehrenhaftig-
keit“ entspricht am besten dieser Einstellung.

Die Dichotomie von Ansehen und Ehre

Einander widersprechende Konzepte/Formen von Ansehen

Hinsichtlich der Tatsache, dass eine Person mehrere (gesellschaftliche)
Rollen verkörpert und Identitäten besitzt, kann man auch gleichzeitig
existierende diverse Formen des Ansehens annehmen. In einem Le-
bensbereich als eine angesehene Person wahrgenommen zu werden,
bringt im Prinzip auch in anderen Bereichen soziale Geltung mit sich.
Beispielsweise gilt das Ansehen eines Schriftstellers hauptsächlich in
der literarischen Welt, weil er in Bezug auf seine Fähigkeit wertge-
schätzt wird. Das daraus resultierende Ansehen kann sich dann aber
auch auf andere Lebensbereiche auswirken.

Wenn sich sein literarisches Werk allerdings beispielsweise als Fal-
sifikat in dem Sinne entpuppte, dass er eine Hauptidee oder Geschich-
te von jemand anderem übernommen hat,406 würde dies wahrschein-
lich zum Verlust seines Ansehens in Fachkreisen und einer Exklusion
aus diesen führen.

Auch wenn solche Fälle meist situativ sind und sich je nach dem
Motiv des Ansehensverlustes ändern, können wir davon ausgehen,
dass die im Beispiel genannte Person aus diesem Grund nicht automa-
tisch auch aus anderen Lebensbereichen ausgegrenzt werden würde.
Denn dort herrschen andere Prinzipien, die eine Zugehörigkeit be-
stimmen.

Das Ansehen in Bezug auf eine bestimmte Eigenschaft kann dem-
gemäß dann verloren gehen, wenn in dem Bereich ein Regelverstoß

2.

2.1.

406 Hier ist nicht von Inspiration oder offen ausgesprochenem ʹKopierenʹ die Rede.

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

191

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


begangen oder eine Norm missachtet wird, in dem diese Eigenschaft
eine Bedeutung hat und demgemäß die Grundlage des Ansehens bil-
det. Im Fall des genannten Literaten beispielsweise ist Eigenständigkeit
u. a. als eine Norm zu betrachten, auf die zu achten eine Voraussetzung
für die literarische Fähigkeit darstellt, damit der Wert seiner Werke be-
gründet werden kann. Wie bereits betont, sind hingegen solche Fälle
höchst situativ. Es fällt daher nicht leicht, zu bestimmen, inwiefern sich
die Kriterien von verschiedenen Formen der äußeren Ehre aufeinan-
der auswirken.

Dennoch leitet sich aus diesem Beispiel die These ab, dass sich ge-
sellschaftliches Ansehen im großen Maße auf eine Normgemeinschaft
bezieht und daher auf der Grundlage eines ethischen Systems konsti-
tuiert wird. Einem ethischen System liegen nicht unmittelbar morali-
sche Grundsätze zugrunde. Sondern es besteht auch aus spezifischen
Regeln und Richtlinien.407

Daraus ist auch der ambivalente Aspekt der Ehrkonzepte abzulei-
ten, unter dem dasselbe Motiv in einem Zusammenhang zum Verlust
des Ansehens, unter einem anderen zu Ehrgewinn führen kann. Op-
positionelle, deren Gedanken und Äußerungen dem herrschenden
System zuwider laufen, können innerhalb dieses Systems als Verräter
gelten, aus anderen politischen Blickwinkeln heraus wiederum als mu-
tige Vorläufer, denen dadurch eine hohe Achtung zuteil wird.

Die Behauptung, dass verschiedene Ehrkonzepte auch verschiede-
ne Semantiken innehaben und deshalb unabhängig von einander ope-
rieren, gilt auch für die Bewertung der Fälle, in denen eine allgemein-
gültige moralische Regel missachtet wird. An dieser Stelle sollen die
Ehrenkodizes in Erinnerung gerufen werden, innerhalb derer Tötung,
bspw. Ehrenmord, als eine moralisch verwerfliche Tat eine Art des Kri-
teriums des Ansehens bildet. Nicht selten gewinnt der Täter in der
Gruppe mit diesem strengen Ehrverständnis an Anerkennung, wäh-
rend er in einem anders gearteten Kontext als Mörder gilt. Zwar stellt
dies ein extremes Beispiel dar. Dennoch wird hier eine höchst ambiva-
lente Tatsache veranschaulicht, aufgrund derer eine Person nicht nur

407 An dieser Stelle ist es bedeutsam zu bemerken, dass das Wort „namus“, das eine
der türkischen Übersetzungen von Ehre ist, ursprünglich Gesetz bedeutet, wie das
griechische Wort nomos (Aydin: Nâmûs/Nomos. Cebrâil mi Tevrat mı? “Bed’ü’l-
vahy” hadisindeki Nâmûs kavramı üzerine, S. 66.).

Viertes Kapitel

192

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


bezüglich ihres Selbstbilds sondern auch ihrer sozialen und morali-
schen Ausprägung in Zweifel geraten kann. In Bezug auf diese Schwie-
rigkeit wird im dritten Abschnitt eine mögliche Antwort auf die Frage
präsentiert, welches Kriterium man bevorzugen sollte, um sich ein be-
stimmtes Ehrverständnis zu eigen zu machen. Zunächst werden aber
weitere Aspekte veranschaulicht, die einander widersprechende Ehr-
konzepte darstellen.

Einander widersprechende Grundsätze von innerer und äußerer Ehre

Da Ehre ein janusköpfiges System darstellt, das aus einem äußeren und
inneren Aspekt (Ansehen und Ehrenhaftigkeit) besteht, handelt es sich
nicht immer um einen in seiner Bedeutung homogenen Begriff, wenn
wir von der Ehre einer Person oder dem Ehrverständnis einer Ge-
meinschaft reden. Das heißt, Ehre wird erst dann zu einem vollständi-
gen Konzept, wenn die Voraussetzungen beider Aspekte erfüllt werden.
Da aber beide Formen verschiedenen Grundsätzen unterliegen, begeg-
nen uns oft zwei miteinander konkurrierende und sogar einander un-
terminierende Einheiten, statt ergänzende.

In diesem Zusammenhang ist zunächst hervorzuheben, dass ge-
sellschaftliches Ansehen nicht immer durch innere Ehre konstituiert
wird. Oftmals führt gerade ein Verstoß gegen diese zu gesellschaftli-
chem Ansehen. Dies ist möglicherweise dadurch zu erklären, dass
nicht insbesondere die innere Ehre, sondern überwiegend andere Ei-
genschaften bewertet werden, die unmittelbar nach außen hin sichtbar
sind. Vor allem im Bereich der Arbeitswelt oder der Politik wird der
soziale Wert nicht immer daran gemessen, wie schamhaft eine Person
ist oder ob sie im moralischen Sinne nach eigenen Maßstäben handelt.
Nach den Kriterien von Ansehen, die, wie gesagt, je nach gesellschaft-
licher Struktur und Wertevorstellung variieren, zu handeln, kann
durch verschiedene Gründe erklärt werden. Die oben erwähnte Be-
deutung von Macht scheint jedoch ein entscheidendes Motiv zu sein.
Zu behaupten ist, dass Anspruch auf Macht die Sensibilität einer Per-
son für die Maßstäbe innerer Ehre verringern kann.

An dieser Stelle scheint die Überlegung Margalits zur Unterschei-
dung zwischen Selbstachtung und Selbstwertgefühl, die im Abschnitt
„Selbstachtung“ erwähnt wurde, einleuchtend zu sein. Diese bilden

2.2.

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

193

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


zwei verschiedene Kriterien der persönlichen Prioritäten im sozialen
Feld und im Verhältnis zu eigenem Selbst. Margalit schildert dort
Selbstachtung als die Einstellung, auf eigene Prinzipien mehr Wert zu
legen als auf pragmatische Ziele. Eine sich selbst achtende Person
müsste demgemäß eventuell auf materiellen Gewinn verzichten, weil
sie somit aus pragmatischer Sicht hilfreich erscheinende, in der Tat
aber ʹselbst-verletzendeʹ Methoden umgehen würde.

Dies gilt auch für diejenigen, die gegen eine ungerechte Situation
aufbegehren, weil dies eine Vorgabe ihrer inneren Ehre ist, auch wenn
sie dadurch soziale Anerkennung verlieren. Eine angesehene Person zu
sein impliziert also nicht immer Ehrenhaftigkeit, und umgekehrt. Das
ethische Ideal sollte eigentlich lauten, dass eine ehrenhafte Person, die
die Bedingungen innerer Ehre erfüllt, per se Respekt und Anerken-
nung von anderen verdient. Dies sieht in der Praxis jedoch anders aus.
Nicht alle ehrenhaften Handlungen und Einstellungen einer Person
werden von anderen in entsprechender Weise honoriert. Wie bisher
schon mehrfach betont, kann das eigene Verständnis vom richtigen
Handeln manchmal kulturellen und gesellschaftlichen Handlungs-
maßstäben widersprechen.

Der Konflikt, der hier entsteht, kann als eine Diskrepanz zwischen
den Kriterien des sozialen Werts und des persönlichen Werts eines
Menschen erklärt werden. Die Mechanismen der sozialen Bewertung
zielen nicht unbedingt darauf ab, den eigentlichen Wert eines Men-
schen auszumachen und ihn in entsprechender Weise zu honorie-
ren.408 Die Diskrepanz zwischen dem Verzicht auf Ansehen und dem
auf Ehrenhaftigkeit deutet daher in gewisser Hinsicht auf einen ur-
sprünglichen Konflikt zwischen Individuum und Gesellschaft hin. Ver-
zicht auf Ehrenhaftigkeit versteht sich in diesem Zusammenhang als
Verzicht auf das eigene positive Selbst. Denn, wie in den Abschnitten
„Scham“ und „Selbstachtung“ erläutert, bedeutet „sich schämen zu
können“ und „auf sich selbst zu achten“ vor allem, ein ideales Selbst-
bild zu entwickeln, das auf einer selbstbestimmten (moralischen) Ori-
entierung beruht. Also sollte eine Person, die Bezug auf ihre innere

408 Dabei soll darauf aufmerksam gemacht werden, dass es hier nicht darum geht, zu
bestimmen, was den eigentlichen menschlichen Wert ausmacht, sondern zu ver-
deutlichen, dass das Ansehen als Folge eines sozialen Bewertungsprozesses meist
auf einem Prototyp beruht, der durch äußere Autoritäten bestimmt wird.

Viertes Kapitel

194

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Ehre nimmt, dieses stets als Maßstab der Handlung annehmen. Zu be-
haupten ist, dass nicht nur extrem kodifizierte geschlossene Gesell-
schaften, sondern auch moderne Gesellschaftsstrukturen in gewisser
Hinsicht dazu führen, zwischen dem eigenen Selbst, der Ehrenhaftig-
keit, und dem Ansehen zu entscheiden.

Da sich aber der Mensch als ein soziales Wesen in die Umwelt, in
der er existiert, integrieren muss und dies hauptsächlich durch Verin-
nerlichung ihrer Normen und Verhaltensregeln vollzieht, nimmt dieser
Konflikt eine ʹDimension des Innerenʹ ein. Also verwandelt sich der
Konflikt zwischen Ich und Anderen in einen Konflikt zwischen Ich
und Wir. Dies wurde im Abschnitt „Gruppenehre“ in Anlehnung an
das Identitätskonzept von George H. Mead ausführlich erklärt.

Der Mensch tritt in der Gesellschaft, die ihm durch Normeninter-
nalisierung eine Identität verleiht, als Wir auf. Das Wir ist aber zu-
gleich das Ich, mit dem er in Konflikt gerät. Die Reaktion von I [Ich, B.
C.] auf me [Wir, B. C.], mit dem Ausdruck von Mead, symbolisiert also
den hier diskutierten Konflikt zwischen Ich und Wir (anderen). Neben
seiner natürlichen Fähigkeit zur Sozialisation wird der Mensch auch
durch das unabdingbare Bedürfnis nach Anerkennung dazu motiviert,
sich an die soziale Ordnung anzupassen. Daher hat er auch die Gesetze
des ʹWirʹ anzuerkennen, mit dem er sich, wie gesagt, gleichzeitig aus-
einandersetzt.

In Bezug auf diesen Konflikt soll festgestellt werden, dass gesell-
schaftliches Ansehen manchmal Ehrenhaftigkeit ersetzt und der
Mensch sich diesem fügt. Der Umstand, von anderen geachtet zu wer-
den, befriedigt das Bedürfnis nach Anerkennung und die soziale Exis-
tenz nimmt somit eine Bedeutung, einen Sinn ein, so dass, wie oben in
Bezug auf Machtanspruch erwähnt, die Sensibilität für Ehrenhaftigkeit
kompensiert bzw. verdrängt wird.

Dieser Konflikt, der sich im Ehrkonzept als Konflikt zwischen in-
nerer und äußerer Ehre erweist, offenbart sich sehr deutlich in Form
von Gruppenehre. Es wurde im Abschnitt „Gruppenehre“ erläutert,
dass diese einen kollektiven Wert symbolisiert, der zum einen zum Er-
halt einer Gruppe dient und zum anderen eine identitätsstiftende
Funktion erfüllt. Dort wurde ebenso betont, dass man seine Identitä-
ten stets in Bezug auf eine Gruppe, besser gesagt, in einer Normge-
meinschaft herausbildet, als deren Mitglied man bestimmte Rollen

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

195

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


und damit verbundene Pflichten übernimmt. Die Identifikation mit
einer Gruppe, sei es Familie, Nation, Religion oder Berufsgruppe, äu-
ßert sich durch das persönliche Verhältnis zu deren Werten und Nor-
men. Je mehr man sich selbst mit einer Gruppe identifiziert, desto be-
deutsamer wird der Wert, der der kollektiven Identität dieser Gruppe
entspringt. Im obigen Abschnitt wurde erwähnt, dass der Wert der
Gruppenehre für einzelne Mitglieder darin besteht, dass dieser inner-
halb der Gruppe vermehrt als Ansehen empfunden wird. Das heißt,
ein vollständiges Mitglied, welches das ethische System der Gruppe
hochschätzt und sich selbst dadurch definiert, genießt auch Achtung
in der Gruppe.

Genau in diesem Punkt liegt auch der problematische Aspekt der
Gruppenehre. Gruppenzugehörigkeit verleiht nicht nur eine Identität,
die ursprünglich kollektiv geteilt ist, sondern auch eine Ich-Vorstellung,
die hauptsächlich innerhalb der Gruppe eine Bedeutung hat. Die Tat-
sache, dass das Bedürfnis nach Anerkennung in der Gruppe stets be-
friedigt wird, verhindert die Entwicklung einer subjektiven Ich-Vorstel-
lung. Kollektive Identität kompensiert also den Mangel eines subjekti-
ven Ich, über das man reflektiert und dessen Handlungsmaßstäbe man
selber definiert. In dieser Hinsicht würde man auf die Frage, „Wer bist
du?“ die Antwort geben „Anhänger von X, Mitglied von Y, Bürger von
Z“. Hier handelt es sich um ein Wir, nicht um ein Ich. Da eine Zugehö-
rigkeit die Funktion eines Platzhalters für das eigene Selbst erfüllt,
wird auch persönliche Ehre durch Gruppenehre ersetzt. Unter Bezug-
nahme auf das Thema der vorliegenden Arbeit angewandt, ersetzt das
Ansehen in der Gruppe, das durch genuine Gruppenzugehörigkeit per
se garantiert wird, Ehrenhaftigkeit.

In diesem Sinne ist zu behaupten, dass fanatische, radikalisierte
Tendenzen der Mitglieder bestimmter Gruppierungen mit dem Defizit
im eigenständigen Denken erklärt werden kann. Denn die Disposition,
Normen, Werte und Anforderungen der Gruppe zu hinterfragen, be-
nötigt in erster Linie eine Distanzierung von Gruppenidealen. Für je-
manden, der sich selbst ausschließlich durch eine kollektive Identität
definiert, ist diese Möglichkeit aber fast ausgeschlossen. Denn hier feh-
len Werturteile, an denen die Werte der Gruppe gemessen werden
können, bis auf diejenigen, die von der Gruppe teilweise ʹsuggeriertʹ
werden.

Viertes Kapitel

196

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Das Prinzip der Ausgrenzung und Zugehörigkeit, das im ersten
Kapitel in Bezug auf das Ehrverständnis der Ständeordnung und heu-
tiger bestimmter geschlossener Gesellschaften erläutert wurde, soll an
dieser Stelle nochmals in Erinnerung gerufen werden. Das dort ge-
schilderte Ehrverständnis gründet sich auch auf ein Ideal der kollekti-
ven Identität und einen damit verbundenen Wert. Ausgrenzung und
Zugehörigkeit stehen in einem wechselseitigen Abhängigkeitsverhält-
nis und bilden daher eine Einheit. Denn damit eine kollektive Identität
geschaffen werden kann, muss zugleich auch die Identität des Fremden
definiert werden. Die Vorstellung von Wir beruht auf einer absoluten
Negation – ganz grob ausgedrückt: Wir und nicht-Wir. Das Wir be-
zieht also notwendig eine Vorstellung von anderen mit ein, ohne die
kein Wir existiert.

Wenn die bestimmenden Merkmale einer Gruppe, also Bedingun-
gen und Maßstäbe der Zugehörigkeit, mit einem spezifischen Wert,
hier der Gruppenehre, verbunden werden, dann ist die Möglichkeit re-
lativ groß, die Bedeutung von Wir auf eine extreme Weise auszulegen.
Es kann darauf spekuliert werden, dass nationalistisch oder religiös
fundierter Extremismus auf einer idealisierten oder sogar als ʹheiligʹ
geltenden kollektiven Identität beruht, die zu befolgen für Mitglieder
ehrenhaft ist. Außenstehende hingegen teilen diese Ehre nicht. Für je-
manden, der keine eigenständige Selbstvorstellung entwickelt hat und
sich selbst daher nur durch ʹüberschätzteʹ Eigenschaften der kollekti-
ven Identität definiert, wäre eine Ausgrenzung aus der Gruppe kata-
strophal und implizierte automatisch die (unerwünschte) Verbunden-
heit mit Außenstehenden.

Selbstverständlich gehört es zum Sozialisationsprozess des Men-
schen, sich in eine Gruppe zu integrieren und dadurch bestimmte
Identitäten zu erwerben, bereits im Kindesalter geschieht dies durch
die Verbundenheit mit der Familie. Auch im Erwachsenenalter erwirbt
man ständig neue Identitätsformen, die Eigenschaften von Kollektivi-
tät aufweisen, bspw. im beruflichen Bereich. Durch eine kollektive
Identität eine bestimmte Wertvorstellung zu definieren, gehört auch
zur Natur der Sache. Das Problematische hingegen besteht darin, die-
ser eine Art der Immunität zuzuschreiben. Häufig ist in Gruppen mit
extremen Wertidealen die Tendenz zu beobachten, den Mitgliedern
kritische Auseinandersetzung mit dem vorherrschenden Regelsystem

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

197

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


zu untersagen. Es wird somit auch im Vorfeld die Möglichkeit ausge-
schlossen, ein persönliches Ehrverständnis zu entfalten. Dies wird
hauptsächlich durch Einhalten des Ehrenkodex erwirkt. Solange es
eine Bedingung des äußeren Ehrgewinns in der Gruppe ist, gemeinsa-
men Normen ausnahmslos zu genügen, ist eine solche Reflexion per se
fast unmöglich. Denn diese würde implizieren, das Ansehen in der
Gruppe zu gefährden.

Es ist zu unterstreichen, dass nur eine Person, die eine individuelle
Ehrvorstellung hat, in der Lage sein kann, Werte ihrer kollektiven
Identität in Frage zu stellen. Die ʹindividuelle Ehrvorstellungʹ bezieht
sich hierbei auf die innere Ehre. Ohne die Initiative, die innere Ehre als
individuelles Konzept zu begreifen, ist zum einen die Konstituierung
der äußeren Ehre problematisch und es zum anderen fast unmöglich,
fragliche Ehrverständnisse umzukehren. Auch wenn bestimmte Werte
kollektiv geprägt sind, sind letztendlich einzelne Mitglieder dafür ver-
antwortlich, diese zu hinterfragen, wenn nötig gar zu ändern.

Bei diesem dargestellten Aspekt wird grundsätzlich auf extreme
Ehrverständnisse Bezug genommen, welche persönliches Entschei-
dungsrecht auf Gestaltung des eigenen Lebens missachten, patriarchale
Rollenverteilungen befürworten und die Ehre der Gruppe über den
Wert des individuellen Lebens stellen.

Mehrfach wurde erwähnt, dass Ehrenmörder unter Umständen
dazu gezwungen werden, einen Mord zu begehen. Auch wenn Vorga-
ben im Namen der Ehre durch äußere Repression befolgt werden, soll
hier die Position vertreten werden, dass die Durchführung der meisten
prekären Ehrenpraktiken aus einem individuellen Handlungsmaßstab
erfolgt. In diesem Sinne ist beispielsweise der Ausführende eines Eh-
renmordes genauso verantwortlich für seine Tat, wie die unmittelbare
Umgebung, deren Normen er sich aneignete. Die Bedeutung der Eh-
renhaftigkeit verdeutlicht sich vor allem in den Fällen, in denen der Ei-
genwille ein Verbrechen verhindert. Es ist die innere Ehre, die den ers-
ten Anstoß gibt, ein im moralischen Sinne kritisch zu betrachtendes
Ehrverständnis, differenzierter ausgedrückt, ein ʹehrlosesʹ Verständnis
von Ansehen, zu verurteilen.

Im Abschnitt „Gruppenehre“ wurde betont, dass es als ein morali-
scher Reflex gilt, Respekt vor der eigenen Person einzufordern. Es ist
hingegen gleichzeitig zu verdeutlichen, dass Anerkennung nicht als

Viertes Kapitel

198

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


zielgerichteter Zweck der Handlung verstanden werden soll. Sonst
müssten wir auch Gehorsam gegenüber einem fragwürdigen Ehrver-
ständnis als Wille zum Respekt interpretieren. In einer Gruppe aner-
kannt werden zu wollen und problematischen Geboten zu folgen, wür-
de sich auch dadurch gleichermaßen rechtfertigen lassen. Ehrenhaftig-
keit impliziert daher, oftmals auch auf Anerkennung verzichten zu
müssen.

Daraus entsteht ein weiterer Aspekt der einander unterminieren-
den Konzepte von innerer und äußerer Ehre. Auch wenn sich die Hal-
tung, für ein idealisiertes Selbst gegen bestimmte gesellschaftliche Nor-
men zu verstoßen, als eine Art der Ehrenhaftigkeit erweist, muss ein-
gesehen werden, dass man in diesem Fall auch mit daraus resultieren-
den Konsequenzen rechnen muss. Unter Umständen muss, wie er-
wähnt, eine Ausgrenzung aus dem gewohnten Umfeld in Kauf genom-
men werden. Dabei ist zu betonen, dass dies allerdings lediglich als
Verletzung der inneren Ehre zu bezeichnen ist. Durch den Verlust von
Ansehen in genannter Form geht die innere Ehre also nicht verloren.

An dieser Stelle soll die Ansicht geäußert werden, die in der vorlie-
genden Arbeit bezüglich des Verlustes von innerer Ehre vertreten wird.
Innere Ehre kann, wie gesagt, durch Handlungen anderer verletzt wer-
den. Verlust von innerer Ehre hingegen resultiert nur aus eigener Hand-
lung. Im dritten Kapitel wurden die Voraussetzungen dieses Sachver-
halts detailliert erläutert. Es hat sich herausgestellt, dass Erniedrigung
und Demütigung als ehrverletzend empfunden werden. Eine zweite
und intensivierte Stufe von Erniedrigung bzw. Verletzung der inneren
Ehre bildet hingegen der Umstand, gegen diese Situation indifferent zu
bleiben. Also äußert sich faktischer Wille zum Respekt als Widerstand.
Gegen eine ungerechte Situation aufzubegehren, gilt in diesem Zusam-
menhang als ehrenhaft. Daher ist hervorzuheben, dass Verlust von An-
sehen, wenn aufgrund des Bewusstseins von Ehrenhaftigkeit in Kauf
genommen, sogar zur Verstärkung von innerer Ehre dienen kann. Die-
se Ansicht wurde allerdings dadurch eingeschränkt, dass man diese
Disposition nicht auf Menschen übertragen kann, die von existenziel-
len Schwierigkeiten betroffen sind. Es wäre ein dogmatisches Postulat,
Ehrenhaftigkeit im Sinne einer selbstbestimmt gestalteten moralischen
Orientierung und Lebensweise um jeden Preis durchzusetzen.

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

199

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Es ist eine persönliche Entscheidung, als anerkannt geltend aber
im Grunde ehrlos zu agieren oder ein ideales Selbst zu gestalten. Es
soll betont werden, dass die hier erwähnten Aspekte nicht verallgemei-
nert werden können, da das Verhältnis zwischen äußerer und innerer
Ehre genauso situativ variiert. Überdies kann man auch von Fällen re-
den, in denen beide Aspekte miteinander übereinstimmten. Dies ist je-
doch von bestimmten Kriterien abhängig, die im Folgenden nochmals
erwähnt werden sollen.

Es wurde im dritten Kapitel erläutert, dass die Gesellschaft auch
eine entscheidende Rolle spielt, wenn es um die Realisierung eines eh-
renhaften Lebens der Einzelnen geht. In diesem Zusammenhang wur-
den die Statements von Avishai Margalit und John Rawls bezüglich
einer moralisch idealen Gesellschaftsform übernommen. Von beiden
Positionen ausgehend, ist dies erst in Sozialgefügen möglich, in denen
sich Einzelne als „vollwertige Menschen“, mit Ausdruck von Margalit,
fühlen und respektvollen Umgang erfahren. Die Verwirklichung des
eigenen Selbst hängt auch von der Anerkennung auf institutioneller
Ebene ab. Die Frage, ob die Kriterien von Ansehen und Ehrenhaftig-
keit miteinander vereinbar sind, ist in Anlehnung an diese Überlegung
zu bejahen. Solange soziale Strukturen die Entfaltung eines ehrenhaf-
ten Lebens ermöglichen und anerkennen, ist es für Einzelne auch
möglich, die Bedingungen von innerer und äußerer Ehre zu vervoll-
ständigen.

Ausblick

Trotz der Tatsache, dass es an sich eine philosophische Frage ist, ob
ethische Schlüsse allgemeingültig sein können, wurde in der vorliegen-
den Arbeit die Position vertreten, dass Ethik absolute Gültigkeit bean-
spruchen kann. Die Frage, ob wir ein bestimmtes Ehrverständnis aus
ethischer Sicht moralisch in Frage stellen können, ist daher anhand be-
stimmter ethischer Prinzipien zu bejahen, die als verbindlich gelten
sollten. Es ist hingegen eine wichtige Frage, ob die in dieser Arbeit ver-
tretene Idee der eigenen Ehrvorstellung in jedem Fall diesen Prinzipi-
en entsprechen kann. Können wir in jedem Fall davon ausgehen, dass

3.

Viertes Kapitel

200

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Inhalte einer individuell gestalteten Ehrvorstellung immer ethisch be-
gründbar sein würden?

Diese Frage wurde im Abschnitt „Selbstachtung“ auf der Grundla-
ge der kantschen Moralphilosophie teilweise beantwortet. Es wurde er-
klärt, dass die Vernunft den Maßstab der Moral bildet, an dem sich die
Verpflichtung zu bestimmten Normen orientieren sollte. Dies definiert
auch die Bedeutung, sich selbst im moralischen Sinne zu achten. Ob
jeder Mensch ein ethisch begründbares Ehrverständnis entfalten kann,
indem er sich an das Gesetz der praktischen Vernunft hält, ist dennoch
eine Frage, die sich vielmehr in der Praxis beantworten lässt. Dieser
kantsche Vorschlag scheint aber, zumindest theoretisch, die ethisch
tragbare Position bezüglich moralisch fraglicher Ehrverständnisse zu
sein. Überdies ist erneut hinzuzufügen, dass hinter extremen Ehrver-
ständnissen häufig eine Mentalität steckt, die dem Ideal einer kollekti-
ven Identität entspringt, nicht also eine Selbstpositionierung zu Nor-
men. Dadurch wird auch die eingangs gestellte Frage beantwortet, wel-
ches Kriterium für die Verinnerlichung eines bestimmten Ehrver-
ständnisses zu berücksichtigen ist.

Kollektive Identität ist etwas, was das Gemeinsame an unseren
Identitäten darstellt und bezeichnet daher eine der wesentlichen Ei-
genschaften von dem, was wir Identität nennen – wenn von der An-
nahme ausgegangen wird, dass wir alle unsere diversen Ausprägungen
der Identität wiederum mit anderen teilen, die gleichermaßen vorge-
hen. Das Problematische an der kollektiven Identität liegt jedoch darin,
dass die mit ihr verbundenen kollektiven Werte als der Hauptorientie-
rungspunkt der Konstituierung der Ehre zum Vorschein kommen. Ge-
wiss ist es nicht zu übersehen, dass die kollektiven Werte eine wichtige
Rolle in Bezug auf den Gewinn von Ansehen spielen. Dies führt aber
auch, wie oben resümierend geschildert, dazu, dass die persönliche Be-
teiligung eines Menschen an der Bildung seines sozialen Werts einge-
schränkt wird. Die Ehre als der soziale Wert des Menschen verliert in-
folgedessen an ihrem individuellen Gehalt. Daher wurde in der vorlie-
genden Arbeit der innere Aspekt der Ehre als das elementare Funda-
ment bezeichnet, durch den erst das Konzept der Ehre eine ethisch ak-
zeptable Form einnimmt.

Wie schon bemerkt, verwirklicht sich das individuelle Verständnis
von Ehre dadurch, dass man [1] auf der Grundlage einer eigenen mo-

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

201

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


ralischen Orientierung handelt und [2] Respekt für das eigene Selbst
einfordert. Als ehrenhaft wurde zudem die Bereitschaft bezeichnet,
problematischen, fraglichen Funktionsweisen einer Gesellschaftsord-
nung entgegenzuwirken. Ein Ehrenmordverweigerer stellt ein treffen-
des Beispiel zu diesem Sachverhalt dar. Es ist hier bedeutsam, das
Statement von Kwame A. Appiah zu nennen, der dafür plädiert, die
Ehre gegen die Ehrenmorde zu wenden.409 Diese Ehrauffassung kann
also nichts anderes heißen, als die hier angebrachte individuelle Posi-
tion, die sich darum bemüht, den Begriff der Ehre von extremen Aus-
legungen zu befreien.

Die im ersten Kapitel geschilderte skeptische Betrachtung zum
Ehrbegriff lässt sich zwar durch Wertewandlung und neue Gesell-
schaftsstrukturen begründen, wie dort ausführlich erklärt wurde. Je-
doch wurde die Konstituierung der Ehre in der vorliegenden Arbeit als
ein persönlicher und sozialer Wertungsprozess definiert, der sowohl
die soziale Existenz als auch das Selbstverständnis eines Menschen be-
trifft und aus dem Grund nicht auf eine Epoche beschränkt werden
kann. Der Mensch sucht immer nach Anerkennung in seiner Umwelt
und sein sozialer Wert ist daher immer von großer Bedeutung. In die-
ser Hinsicht ist die Frage, ob Ehre tatsächlich obsolet ist, ist zu vernei-
nen. Es soll nochmals betont werden, dass nicht der Begriff der Ehre,
sondern einige seiner Deutungen archaischer Natur sind und deshalb
das Hauptmotiv bilden, das dieser Skepsis zugrunde liegt. Nicht Ehre
an sich, sondern die damit verbundenen Wertvorstellungen und Mo-
ralauffassungen sollen kritisch in Frage gestellt werden. Solange patri-
archale Denkweisen nicht aktualisiert bzw. modifiziert werden, bleibt
die Gefahr bestehen, den Ehrbegriff weiterhin zugunsten dieser Men-
talitäten zu instrumentalisieren.

Nicht zuletzt ist das dichotome Wesen der Ehre als eine Herausfor-
derung zu sehen, negative Folgen dieser Doppeldeutigkeit durch eine
ethisch akzeptable Vereinbarung zu überwinden. Denn es ist schwer,
ohne äußere Ehre ein positives Verständnis vom eigenen Selbst zu eta-
blieren. Ohne Einflussnahme von innerer Ehre wiederum bleiben mo-
ralisch fragliche Inhalte des Ansehens weiterhin bestehen.

409 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 187.

Viertes Kapitel

202

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Literaturverzeichnis
Albrecht, Clemens: Anthropologie der Verschiedenheit, Anthropologie der Ge-

meinsamkeit. Zur Wirkungsgeschichte der Unterscheidung von Scham- und
Schuldkulturen. In: Bauks, Michaela; Meyer, Martin F. (Hg.): Zur Kulturge-
schichte der Scham. In: Bermes, Christian; Dierse, Ulrich; Erler, Michael (Hg.):
Archiv für Begriffsgeschichte. Felix Meiner Verlag: Hamburg 2011. S. 177-194.

Althoff, Gerd: Composito. Wiederherstellung verletzter Ehre im Rahmen Gütli-
cher Konfliktbeendigung. In: Schreiner, Klaus; Schwerhof, Gerd (Hg.): Verletzte
Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frühen Neuzeit.
Böhlau Verlag: Köln 1995. S. 63-76.

Appiah, A. Kwame: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt. Dt. übers. v. Bischof, M., C. H. Beck: München 2011.

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Hg. Bien, G. Dt. übers. v. Eugen, R., Meiner:
Hamburg 1985.

Aristoteles: Rhetorik. Dt. übers. v. Krapinger, G., Philipp Reclam: Ditzingen 1999.
Baroja, Julio C.: Honour and Shame. A Historical Account of Several Conflicts.

In: Peristiany, J. G. (Ed.): Honour and Shame. The Values of Mediterranean So-
ciety. The Trinity Press: Worcester/ London 1965.

Baumann, Peter: Menschenwürde und das Bedürfnis nach Respekt. In: Stoecker,
Ralf (Hg.): Menschenwürde. Annäherung an einen Begriff. Österreichische
Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft: Schriftenreihe der Wittgenstein-Gesellschaft,
32. Wien: öbv & hpt; 2003. S. 19-34.

Baxter, Vern; Margavio, A. V.: Honor, Self and Social Reproduction. In: Journal
for the Theory of Social Behavior, 41:2, Blackwell Publishing Ltd, 2010.
S. 121-142.

Benedict, Ruth: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur.
Routledge & Kegan Paul: London 1977.

Berger, Peter L.: Exkurs. Über den Begriff der Ehre und seinen Niedergang. In:
Berger, Brigitte u.a.: Das Unbehagen in der Modernität. Campus Verlag: Frank-
furt am Main, New York 1987. S. 75-86.

Birnbacher, Dieter: Analytische Einführung in die Ethik. De Gruyter: Berlin, Bos-
ton 2013.

Bleeck, Klaus: Adel. In: Schneiders, Werner (Hg.): Lexikon der Aufklärung.
Deutschland und Europa. C. K. Beck: Bremen 2011. S. 27-28.

203

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft. Dt. übers. v. Schwibs, Bernd; Russer, Achim, Suhrkamp: Frankfurt am
Main 2012.

Bourdieu, Pierre: Die männliche Herrschaft. Dt. übers. v. Bolder, Jürgen, Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 2012.

Bourdieu, Pierre: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen
Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Dt. übers. v. Pialoux, Cordula; Schwibs,
B. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2012.

Braun, Christina von; Mathes, Bettina: Verschleierte Wirklichkeit. Die Frau, der
Islam und der Westen. Aufbau Verlag: Berlin 2007.

Braun, Sebastian: Soziales Kapital. In: Olk, Thomas; Hartnuß, Birger (Hg.):
Handbuch Bürgerschaftliches Engagement. Beltz Juventa: Weinheim und Basel
2011. S. 53-65.

Breitman, George (Hg.): Malcolm X Speaks. Selected Speeches. Grove Press: New
York 1990.

Breun, Richard: Scham und Würde. Über die symbolische Prägnanz des Men-
schen. Karl Alber: Freiburg, München 2014.

Brüggenbrock, Christel: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhältnis
von athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit. In: Algazi, G.; Jussen, B.;
Kiening, C.; Kürger, K.; Kuchenbuch, L. (Hg.): Historische Semantik, Bd. 8.
Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen 2006.

Burghartz, Susanne: Geschlecht-Körper-Ehre. Überlegungen zur Weiblichen Eh-
re in der Frühen Neuzeit am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle. In:
Schreiner, K.; Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaf-
ten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Böhlau Verlag: Köln 1995.
S. 214-234.

Burkhart, Dagmar: Eine Geschichte der Ehre. WBG: Darmstadt 2006.
Cicero, Marcus T.: De Officiis. Vom pflichtgemäßen Handeln. Hg. u. Dt. übers. v.

Nickel, R., Artemis Winkler: Düsseldorf 2008.
Cicero, Marcus T.: Gespräche in Tusculum. Dt. übers. v. Gigon, O., dtv, Artemis

Verlag: München 1991.
Cunningham, Anthony: Modern Honor. A Philosophical Defence. Routledge:

New York 2013.
Darwall, Stephan: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal

Ethics II. Oxford University Press: Oxford 2013.
Darwall, Stephen: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accoun-

tability. Harvard University Press: Cambridge, Massachusetts [u. a.] 2006.
Defoe, Daniel: The Instability of Human Glory. In: The Cooperative Publication

Society. Essays of British Essayists. Universty of California: New York, London
1900. S. 137-149.

Demmerling, Christoph; Landweer, Hilge: Philosophie der Gefühle. Von Ach-
tung bis Zorn. J.B. Metzler: Stuttgart 2007.

Literaturverzeichnis

204

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Dinges, Martin: Ehre und Geschlecht in der Frühen Neuzeit. In: Backmann, S.;
Künast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B. (Hg.): Colloquia Augustana, Bd 8. Ehrkon-
zepte in der Frühen Neuzeit, Identitäten und Abgrenzungen. Akademie Verlag:
Berlin 1988. S. 123-147.

Dinges, Martin: Ehre als Thema der historischen Anthropologie. In: Schreiner, K.;
Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittel-
alters und der Frühen Neuzeit. Böhlau Verlag: Köln 1995.

Dülmen, Richard van: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgren-
zung in der Frühen Neuzeit. Böhlau Verlag: Köln 1999.

Elias, Norbert: Über den Prozeß der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der
Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 2.
Wandlungen der Gesellschaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation. Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 1997.

Erbil, Bahar: Toleranz für Ehrenmörder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht un-
ter besonderer Berücksichtigung des türkischen Ehrbegriffs. In: Hilgendorf,
Eric (Hg.): Das Strafrecht vor neuen Herausforderungen. Bd. 17. Logos Verlag:
Berlin 2008.

Felbinger, Andrea: Gesellschaftlicher Ressourcenmangel als Entwicklungschance?
Oder: Die Suche nach Sinn durch gesellschaftliches Engagement am Beispiel
ehrenamtlicher Sachwalterschaft. In: Ortega; Felbinger; Mikula; Egger (Hg.):
Macht, Eigensinn, Engagement. Lernprozesse gesellschaftlicher Teilhabe. VS
Verlag: Wiesbaden 2010. S. 173-189.

Fichte, Johann G.: Das System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissen-
schaftslehre (1798). In: Verweyen, Hansjürgen (Hg.): Philosophische Biblio-
thek, Bd. 485. Felix Meiner Verlag: Hamburg 1995.

Fichte, Immanuel H.: Johann Gottlieb Fichte´s Leben und literarischer Brief-
wechsel, Bd. 2. Brockhaus: Leipzig 1862.

Fontane, Theodor: Effi Briest. (1896). Insel: Berlin 2012.
Foucault, Michel: Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit II. Dt. übers. v.

Raulff, U; Seitter, W., Suhrkamp: Frankfurt am Main 1989.
Frevert, Ute: Ehre – männlich/weiblich. Zu einem Identitätsbegriff des 19. Jahr-

hunderts. In: Volkov, S., Stern, F., Institut für Deutsche Geschichte (Hg.): Neue-
re Frauengeschichte. Tel Aviver Jahrbuch für Deutsche Geschichte, Bd. 21. Blei-
cher Verlag: Tel Aviv 1992. S. 21-68.

Frevert, Ute: „Mann und Weib, und Weib und Mann“. Geschlechter-Differenzen
in der Moderne. C.H. Beck: München 1995.

Giordano, Christian: Die Betrogenen der Geschichte. Überlagerungsmentalität
und Überlagerungsrationalität in mediterranen Gesellschaften. Campus Verlag:
Frankfurt am Main 1992.

Literaturverzeichnis

205

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Giordano, Christian: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologi-
sche Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen? In: Vogt,
L; Zinglere, A. (Hg.): Ehre. Archaische Momente in der Moderne. Suhrkamp:
Frankfurt am Main 1994. S. 172-192.

Goffman, Erving: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of
Gatherings. The Free Press: New York 1966.

Gündoğan, Kadir: Aklı Olmayanın Aklı Töre. Töre Cinayetleri Faillerinin Sosyo-
Kültürel Açıdan İncelenmesi. Sözkesen Matbaacılık: Ankara 2013.

Hahn, Henning: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen
Gerechtigkeitstheorie. In: Hinsch, W; Wingert, L. (Hg.): Ideen und Argumente.
Walter de Gruyter: Berlin, New York 2008.

Hegel, Georg W. F.: Enzyklopädie der Philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse, Bd. III (1830). Suhrkamp: Frankfurt am Main 2014.

Hegel, Georg W. F.: Phänomenologie des Geistes. (1807). Hg: Wessels, H.-F.;
Clairmont, H. Felix Meiner Verlag: Hamburg 2006.

Heinze, Rolf G; Olk, Thomas; Wohlfahrt, Norbert (Hg.): Von der traditionellen
Sozialpolitik zur neuen Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement
und lokale Infrastruktur. Hg. v. Institut für Landes- und Stadtentwicklungsfor-
schung des Landes Nordrhein-Westfalen. ILS Schriften 64. waz-Druck: Dort-
mund 1992.

Hilgers, Micha: Scham. Gesichter eines Affekts. Vandenhoeck & Ruprecht: Göt-
tingen 1997.

Hobbes, Thomas: Leviathan. (1651). Dt. übers. v. Schlösser, J., Felix Meiner Ver-
lag: Hamburg 1996.

Hoffmeyer-Zlotnik, Jürgen H.P.; Geis, Alfons J.: Status-Prestige. Berufsklassifi-
kation und Messung des beruflichen Status/Prestige. In: Zuma, Nachrichten 52,
Jahrgang 27, Mannheim 2003.

Honneth, Axel: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Suhrkamp:
Berlin 2010.

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1992.

Horster, Detlef: Ethik. Philipp Reclam: Leipzig 2009.
İslam Ansiklopedisi: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları Matbaacılık ve Ticaret, Bd.

32. Istanbul 2006.
Joas, Hans: Die Entstehung der Werte. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1997.
Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten (1797). Hg. v. Weischedel, Wilhelm,

Bd. 8. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2014.
Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft (1788). Grundlegung zur Meta-

physik der Sitten (1786). Hg. v. Weischedel, Wilhelm, Bd. 7. Suhrkamp: Berlin
2016.

Literaturverzeichnis

206

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Keupp, Heiner: Visionen der Zivilgesellschaft: Der aufmüpfige Citoyen oder eine
Mittelschichtveranstaltung? In: Ortega; Felbinger; Mikula; Egger (Hg.): Macht,
Eigensinn, Engagement. Lernprozesse gesellschaftlicher Teilhabe. VS Verlag:
Wiesbaden 2010. S. 17-41.

Kläui, Christian: Scham und Schuld. Blick und Stimme. In: Schönbächler, G.
(Hg.): Die Scham in Philosophie, Kulturanthropologie und Psychoanalyse. Col-
leguim Helveticum Hefte, Bd. 2. Druckerei Peter: Zürich 2006. S. 57-62.

Korff, Willhelm: Ehre, Prestige, Gewissen. J. P. Bachem: Köln 1966.
Kreckel, Reinhard: Politische Soziologie der sozialen Ungleichheiten. In: Hon-

neth, A.; Joas, H; Offe, C (Hg.), Theorie und Gesellschaft, Bd. 25. Campus Ver-
lag: Frankfurt am Main, New York 1997.

Landweer, Hilge: Scham und Macht. Phänomenologische Untersuchungen zur
Sozialität eines Gefühls. In: Wendel, Hans J. (Hg.): Philosophische Untersu-
chungen. C. B. Mohr (Paul Siebeck): Tübingen 1999.

Lotter, Maria-Sibylla: Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen
Grundlagen der Moral. Suhrkamp: Berlin 2012.

Luhmann, Niklas: Grundrechte als Institution. Ein Beitrag zur politischen Sozio-
logie. In: Schriften zum Öffentlichen Recht, Bd. 24. Duncker & Humblot: Berlin
2009.

Margalit, Avishai: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung. Dt. übers. v.
Schmidt, G.; Vonderstein, A. Suhrkamp: Berlin 2012.

Mead, George H.: Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbeha-
viorismus. Dt. übers. v. Pacher, U. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1973.

Mead, Margaret: Cooperation and Competition among Primitive Peoples, Mc-
Graw-Hill Book Company: New York, London 1937.

Moeglin, Jean-Marie: Fürstliche Ehre und Verletzte Ehre der Fürsten im spätmit-
telalterlichen Deutschen Reich. In: Schreiner, Klaus; Schwerhof, Gerd (Hg.):
Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frühen
Neuzeit. Böhlau Verlag: Köln 1995. S. 77-91.

Oberwittler, Dietrich; Kasselt, Julia: Ehrenmorde in Deutschland 1996-2005. Hg:
Bundeskriminalamt. Polizei + Forschung Bd. II. Luchterhand: Köln 2011.

Olk, Thomas; Hartnuß, Birger: Bürgerschaftliches Engagement. In: Olk, Thomas;
Hartnuß, Birger (Hg.). Handbuch Bürgerschaftliches Engagement. Beltz Juven-
ta: Weinheim und Basel 2011. S. 145-163.

Önal, Ayşe: Namus Cinayetleri. TC Istanbul Kültür Üniversitesi, Iyü Yayinevi: Is-
tanbul 2012.

Oprisko, Robert, L: Honor. A Phenomenology. Routlege: New York 2012.
Petersen, Andrea: Ehre und Scham. Das Verhältnis der Geschlechter in der Tür-

kei. Express Edition: Berlin 1985.
Putnam, Robert D.: Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Com-

munity. Simon & Schuster: New York 2000.

Literaturverzeichnis

207

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Rappe, Guido: Die Scham im Kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefühls in Griechenland und China. Projekt Verlag: Bochum, Freiburg
2009.

Rawls: John: A Theory of Justice. The Belknap Press of Harvard University Press:
Cambridge, Massachusetts, London 1971.

Reiner, Hans: Ehre. In: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philo-
sophie. Bd. II, Völlig neubearb. Ausg. des „Wörterbuchs der philosophischen
Begriffe“ von Rudolf Eisler. Schwabe Verlag: Basel 1972. S. 320-323.

Reiner, Hans: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendländischen Lebens- und
Sittlichkeitsform. E. S. Mittler & Sohn GmbH: Dortmund 1956.

Rogge, Jörg: Ehrverletzungen und Entehrungen in Politischen Konflikten in Spät-
mittelalterlichen Städten. In: Schreiner, K.; Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre,
Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Böhlau
Verlag: Köln 1995. S. 110-143.

Roodenburg, Herman: Ehre in einer pluralistischen Gesellschaft: die Republik der
Vereinigten Niederlande. In: Backmann, S.; Künast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B.
(Hg.): Colloquia Augustana, Bd. 8. Ehrkonzepte in der Frühen Neuzeit, Identi-
täten und Abgrenzungen. Akademie Verlag. Berlin 1988. S. 366-387.

Sartre, Jean Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen
Anthropologie. In: Wroblewsky, V. von (Hg.): Gesammelte Werke. Philosophi-
sche Schriften I. Dt. übers. v. Schöneberg, H.; König, T. Rowohlt Taschenbuch
Verlag: Hamburg 1994.

Scheler, Max: Über Scham und Schamgefühl (1913). In: Frings, Manfred S. (Hg.):
Schriften aus dem Nachlass Bd. 1. Bouvier Verlag: Bonn 1986. S. 65-154.

Schiffauer, Werner: Die Gewalt der Ehre. Erklärung zu einem türkisch-deutschen
Sexualkonflikt. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1983.

Schirrmacher, Christine: Ehrenmord. Ein Verbrechen zwischen Migration und
Tradition – rechtliche, soziologische und religiöse Aspekte. In: Rechtspoliti-
sches Forum, Legal Policy Forum, 37, Institut für Rechtspolitik an der Universi-
tät Trier, 2007.

Schlossberger, Matthias: Stolz, Scham Ehre. In: Stoecker, R.; Neuhäuser, C; Raters,
M-L. (Hg.): Handbuch Angewandte Ethik. J. B. Metzler: Stuttgart, Weimar
2011. S. 265-269.

Schmidt, Axel: „Wo die Männer sind, gibt es Streit“. Ehre und Ehrgefühl im ländli-
chen Sardinien. In: Vogt, L; Zinglere, A. (Hg.): Ehre. Archaische Momente in
der Moderne. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1994. S. 193-211.

Schneider, Irene: Der Islam und die Frauen. C.H. Beck: München 2011.
Schneiders, Werner (Hg.): Lexikon der Aufklärung. Deutschland und Europa. C.

K. Beck: Bremen 2011.
Schreiner, Karin: Würde, Respekt, Ehre. Werte als Schlüssel zum Verständnis von

anderen Kulturen. Hans Huber: Bern 2013.

Literaturverzeichnis

208

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Schuster, Peter: Ehre und Recht. Überlegungen zu einer Begriffs- und Sozialge-
schichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft. In: Backmann,
S.; Künast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B. (Hg.): Colloquia Augustana, Bd. 8. Ehr-
konzepte in der Frühen Neuzeit, Identitäten und Abgrenzungen. Akademie
Verlag: Berlin 1988. S. 40-66.

Schwennicke, Andreas: Gesetzgebung. In: Schneiders, Werner (Hg.): Lexikon der
Aufklärung. Deutschland und Europa. C. K. Beck: Bremen 2011. S. 162-163

Sessions, William, L.: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and
Defence. Continuum: New York 2010.

Simmel, Georg: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaf-
tung. Gesamtausgabe Bd. 2, Hg. Rammstedt, Otthein, Suhrkamp: Frankfurt am
Main 2013.

Smith, Adam: Theorie der ethischen Gefühle. Dt. übers. v. Eckstein, W., Brandt,
Horst D. (Hg.). Felix Meiner Verlag: Hamburg 2010.

Spaemann, Robert: Das Natürliche und das Vernünftige. Aufsätze zur Anthropo-
logie. Piper: München 1987.

Spaemann, Robert: Moralische Grundbegriffe. C. H. Beck Verlag: Nördlingen
2009.

Speitkamp, Winfried: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre. Phi-
lipp Reclam: Stuttgart 2010.

Stoecker, Ralf: Eine Frage der Ehre. Der Mord an Hatin S. als Herausforderung für
die moderne Moralphilosophie. In: Berliner Debatte Initial 17, 2006, 1 / 2.
S. 147-155.

Stoecker, Ralf: Menschenwürde und das Paradox der Entwürdigung. In: Stoecker,
Ralf (Hg.) Menschenwürde - Annäherung an einen Begriff. Österreichische Lud-
wig-Wittgenstein-Gesellschaft: Schriftenreihe der Wittgenstein-Gesellschaft,
32. Wien: öbv & hpt, 2003. S. 133–151.

Strasser, Sabine: Die Unreinheit ist Fruchtbar. Rowohlt: Hamburg 1996.
Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Hg.: Gut-

mann, A. Dt. übers. v. Kaiser, R. S. Fischer: Frankfurt am Main 1993.
Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität.

Dt. übers. v. Schulte, J. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1994.
Tiedemann, Jens L.: Die Scham, das Selbst und der Andere. Psychodynamik und

Therapie von Schamkonflikten. Psychosozial Verlag: Gießen 2010.
Toivanen, R.; Claudia, M: Menschenrechte im Vergleich der Kulturen. In: Yousefi,

H. R.; Fischer, K. (Hg.): Interkulturelle Bibliothek, Bd. 105. Traugott Bautz:
Nordhausen 2006.

Toprak, Ahmet: Das schwache Geschlecht – die türkischen Männer. Zwangshei-
rat, häusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre. Lambertus Verlag: Freiburg 2005.

Ustinov, Peter: Achtung, Vorurteile. Rowohlt: Hamburg 2005.

Literaturverzeichnis

209

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981


Vogt, Ludgera: Ehre in traditionalen und modernen Gesellschaften. In: Vogt, L;
Zinglere, A. (Hg.): Ehre. Archaische Momente in der Moderne. Suhrkamp:
Frankfurt am Main. 1994.S. 291-314.

Vogt, Ludgera: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft. Suhrkamp:
Frankfurt am Main 1997.

Wellmann, Hans: Der historische Begriff der ˈEhreˈ– sprachwissenschaftlich un-
tersucht. In: Backmann, S.; Künast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B. (Hg.): Colloquia
Augustana, Bd 8. Ehrkonzepte in der Frühen Neuzeit, Identitäten und Abgren-
zungen. Akademie Verlag: Berlin 1988. S. 27-39.

Werden, Rita: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie. Unv. Diss.
Albert-Ludwigs-Universität 2013.

Wezel, Hannes: Anerkennungskultur. In: Olk, Thomas; Hartnuß, Birger (Hg.):
Handbuch Bürgerschaftliches Engagement. Beltz Juventa: Weinheim und Basel
2011. S. 635-647.

Williams, Bernard: Shame and Necessity. University California Press: Berkeley,
Los Angeles, London 1993.

Wittgenstein, Ludwig: Vortrag über Ethik und andere kleine Schriften. Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 1991.

Zmora, Hillay: Adelige Ehre und ritterliche Fehde. Franken im Spätmittelalter. In:
Schreiner, K.; Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaf-
ten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Böhlau Verlag: Köln 1995.
S. 92-109.

Zwierlein, Eduard: Zur Anthropologie der Scham bei Max Scheler. In: Bauks, M.;
Meyer, M. F. (Hg.): Zur Kulturgeschichte der Scham. In: Bermes, C.; Dierse, U.;
Erler, M. (Hg.): Archiv für Begriffsgeschichte. Felix Meiner Verlag: Hamburg
2011. S. 158-176.

INTERNET

Aydın, Fuat: Nâmûs/Nomos. Cebrâil mi Tevrat mı? “Bed’ü’l-vahy” hadisindeki
Nâmûs kavramı üzerine. DÎVÂN İlmî Araştırmalar. 15, 2003/2. S. 53-85. http://
isamveri.org/pdfdrg/D01525/2003_15/2003_15_AYDINF.pdf (Zugriff:
12.2014)

Darwall, Stephen: Two Kind of Respect. In: Ethics, Vol. 88, 1977, S. 36-49. http://
www.yale.edu/darwall/Two%20Kinds%20of%20Respect.pdf (Zugriff: 12.2014)

Demetriou, Dan: Honor for Intro. http://philpapers.org/rec/DEMHFI. (Zugriff:
10.2014)

Olsthoorn, Peter: Honor, Face and Reputation in Political Theory. http://philpape
rs.org/rec/OLSHFA. (Zugriff: 10.2014)

Literaturverzeichnis

210

https://doi.org/10.5771/9783828869981 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869981

	Einleitung
	1. Intention und Forschungshypothese
	2. Methode
	3. Forschungsstand

	Erstes Kapitel
	I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff
	1. Überblick: Das aktuelle Verständnis von Ehre
	2. Die Begründung der Obsoleszenz der Ehre
	2.1. Das archaische Wesen der Ehre
	2.1.1. Das angeborene Privileg
	2.1.2. Das Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung
	2.1.3. Das Prinzip der Selbstjustiz
	2.1.4. Geschlechtsspezifische Deutung von Ehre

	2.2. Ehre als das Leitmotiv von shame culture

	Fazit: Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff


	Zweites Kapitel
	II. Was ist Ehre?
	III. Die äußere Ehre
	1. Das gesellschaftliche Ansehen
	1.1. Der Status
	1.1.1. Das Verhältnis zwischen Status und Ehre
	1.1.2. Status in der Gegenwart
	1.1.3. Respekt in Bezug auf Status
	1.1.4. Der verdiente Respekt in Bezug auf Status

	1.2. Spezielle Fähigkeiten
	1.2.1. Die Arten von Fähigkeit
	1.2.2. Die drei Faktoren von Fähigkeit als Bedingung der äußeren Ehre
	a Nützlichkeit
	b Darstellung eines vorhandenen Werts
	c Werterschaffung

	1.2.3. Bekanntheit und Ruhm

	1.3. Soziales Engagement
	1.3.1. Der theoretische Rahmen des sozialen Engagements
	1.3.2. Die Bedingung des sozialen Engagements für die äußere Ehre
	1.3.3. Das aktuelle Bild des sozialen Engagements

	1.4. Moralische Haltung
	1.4.1. Moral aus kulturspezifischer Sicht
	1.4.2. Geschlechtsspezifische Moral
	1.4.3. Ein allgemeingültiges Verständnis von Ethik


	Fazit: Das gesellschaftliche Ansehen
	2. Die Gruppenehre
	2.1. Die Funktion einer Gruppe
	2.2. Prinzipien der Gruppenehre
	2.3. Kollektive Identität

	Fazit: Die Gruppenehre


	Drittes Kapitel
	IV. Die innere Ehre
	1. Scham
	2. Selbstachtung
	Fazit: Die innere Ehre


	Viertes Kapitel
	V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs
	1. Formen von Ehre
	2. Die Dichotomie von Ansehen und Ehre
	2.1. Einander widersprechende Konzepte/Formen von Ansehen
	2.2. Einander widersprechende Grundsätze von innerer und äußerer Ehre

	3. Ausblick


	Literaturverzeichnis
	INTERNET


