Blsra Cakil

Rehabilitierung
des Ehrbegriffs

hitpsz//dol.org/10.5771/9763828869981 - Genarlert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, fir oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen,



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Biisra Cakil

Rehabilitierung des
Ehrbegriffs

216.73.216.35, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhakt.

mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

216.73.216.35, am 21.01.2026, 181

:48, 0
mit, f0r oder in KI-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Biigra Cakil

Rehabilitierung des Ehrbegriffs

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophischen
Fakultat der Universitat Potsdam, Wintersemester 2016/17

Biigra Cakil
Rehabilitierung des Ehrbegriffs

© Tectum — ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018
Miindl. Priifung: 10.05.2017

Erstgutachter: Prof. Dr. Logi Gunnarsson

Zweitgutachter: Prof. Dr. Ralf Stoecker

ePDF: 978-3-8288-6998-1
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4133-8 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:43, © Urheberechtiich geschitzter Inht 3
tersagt, ‘mit, f0r oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Dieses Buch ist meinem Vater gewidmet.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828869981

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. ©
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Mein herzlicher Dank gilt meinem Doktorvater Herr Prof. Dr. Ralf
Stoecker und Herr Prof. Dr. Logi Gunnarsson fiir die Betreuung dieser
Arbeit, die vielen philosophisch und methodisch bereichernden Dis-
kussionen und ihre motivierende Unterstiitzung wihrend der gesam-
ten Bearbeitungsphase meiner Dissertation.

Berlin, im Januar 2017 Biigra Cakil

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

Vil


https://doi.org/10.5771/9783828869981

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. ©
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Inhaltsverzeichnis

Einleitung ...........

Erstes Kapitel .......

1. Uberblick: Das aktuelle Verstandnis von Ehre............................
2. Die Begriindung der Obsoleszenz der Ehre ................ceevvnnennn.

2.1,

2.2,

Das archaische Wesen der ERre............coooeeeiiiiiiiiinnnnnen.
2.1.1. Dasangeborene Privileg.............coovviieiiiiinienis
2.1.2.  Das Prinzip der Zugehérigkeit und der Ausgrenzung......
2.1.3. Das Prinzip der Selbstjustiz...............cccoeeevnernnnn.
2.1.4. Geschlechtsspezifische Deutung von Ehre.................
Ehre als das Leitmotiv von shame culture....................ccc.

Fazit: Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff................coooeiinininnn.

Zweites Kapitel .....

1. Das gesellschaftliche Ansehen.............coccvvveiiiiiiiineiieenn,

1.1.

1.2.

1.3.

DerStatUS «..eeeee e
1.1.1. Das Verhdltnis zwischen Status und Ehre.................
1.1.2. Statusin der Gegenwart............c.oeveiiieiiinennnn.
1.1.3. Respektin Bezug auf Status ................covveernnn.
1.1.4. Derverdiente Respekt in Bezug auf Status ...............
Spezielle Fahigkeiten.............ccoveiiiveiiinniiineiecen,
1.2.1. Die Arten von Fahigkeit..............coooevveiiiininnnnn.
1.2.2. Die drei Faktoren von Fahigkeit als Bedingung der
duBeren Ehre......oovvveeiiiiiiee
1.2.3. Bekanntheitund Ruhm..................o.
Soziales Engagement ............ccoveiiiiiiiiieiiineiieeen,
1.3.1. Der theoretische Rahmen des sozialen Engagements....

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Inhaltsverzeichnis

1.3.2. Die Bedingung des sozialen Engagements fiir die duBere

ERre .., 69
1.3.3. Das aktuelle Bild des sozialen Engagements ............. 72
1.4. Moralische Haltung ...........coevviiiiiniiiiii e, 74
1.4.1. Moral aus kulturspezifischer Sicht........................ 74
1.4.2.  Geschlechtsspezifische Moral..............c..ccoveenn. 76
1.4.3. Einallgemeingiiltiges Verstandnis von Ethik.............. 84
Fazit: Das gesellschaftliche Ansehen .............ccooooiiiiiiiiin i, 88
2. Die Gruppenenre. . .....uevieiee e 90
2.1, Die Funktion einer GrUppe .........ocoveivieiniiieiieiieeines 90
2.2. Prinzipien der Gruppenehre.............ccoooiviiiiiiiiinnnnnnnn. 94
2.3. Kollektive Identitat............covvvunviiineiineiiin e, 119
Fazit: Die GrUPPeNENre .........cevvuniiiee e e 127
Drittes Kapitel ..............coooviiiii 129
1. SCNAM e 131
2. SelbStAChtUNG ..vveveeci e 154
Fazit: Dieinnere ERre ...........oeiiiiiii i 180
Viertes Kapitel................oooiiiii 183
1. FOrmen VON ENIe .. e 183
2. Die Dichotomie von Ansehenund Ehre ............ccooviiiiiinnnnnnnn, 191
2.1. Einander widersprechende Konzepte/Formen von Ansehen...... 191
2.2. Einander widersprechende Grundsatze von innerer und duferer
BAre e 193
3 AUSBICK e 200
Literaturverzeichnis ...................coooiiiiiiiiinii 203

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Einleitung

1. Intention und Forschungshypothese

Allein in Deutschland wurden von 1996 bis 2005 nach einer BKA-Stu-
die 78 verschiedene Fille ausgemacht, in denen es sich um Morde han-
delte, denen entweder Ehrenmord oder Mordversuch mit Ehrmotiv
zugrunde lagen.* Auch wenn bisher keine weiteren Untersuchungen
vorliegen, die Zahlen und Motive dhnlicher Fille in Deutschland ge-
nau so systematisch belegen, erfihrt die Offentlichkeit bis heute durch
Medien immer wieder dieses Gewaltphdnomen, dessen Motiv Ehre ist.
Opfer sind meistens junge Frauen, die zum grofiten Teil von ihren
mannlichen Familienangehorigen gewalttatig behandelt oder ermordet
werden, mit der Begriindung, gegen Normen bzw. Verhaltensregeln
der Familie verstoflen zu haben.

Die Intention dieser Arbeit besteht nicht darin, das Phanomen
'Ehrenmord’ zu untersuchen. Es ist in erster Linie Aufgabe von Rechts-
wissenschaftlern, Soziologen und Psychologen, den Hintergrund die-
ses Verbrechens zu erforschen, das kulturelle und soziopsychologische
Motive impliziert. Es geht in dieser Arbeit auch nicht darum, zu be-
griinden, warum Ehrenmord moralisch inakzeptabel ist. Es versteht
sich von alleine, dass der Sachverhalt gegen mehrere moralische Prin-
zipien verst6f3t und vor allem eine Menschenrechtsverletzung darstellt.

In dieser Arbeit wird grundsitzlich eine moralphilosophische Un-
tersuchung des Ehrbegriffs bezweckt. Einer der wichtigsten Ausgangs-
punkte dieser Arbeit ist das ambivalente Bild, das das Phanomen des
Ehrenmords aufzeigt. Es veranschaulicht einen begrifflich wider-
spriichlichen Umstand, dass Mord als eine moralisch falsche Tat und

1 Es wird hier auf diese Studie, die zwar auf zehn Jahre zuriickliegenden Daten beruht
und tber den aktuellen Stand eher weniger informiert, Bezug genommen, die aber
die umfangreichste Studie ist, die in den letzten Jahren in Deutschland beziiglich
dieses Phanomens durchgefithrt wurde (Vgl. Oberwittler; Kasselt: Ehrenmorde in
Deutschland 1996-2005).

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Einleitung

Ehre, die urspriinglich positiven sozialen Wert und damit verbundene
soziale Geltung eines Menschen bezeichnet, Komponenten desselben
Zusammenhangs bilden. Denn begriffsgeschichtlich bedeutet das Wort
'Ehre’, wie seine lateinische Version honor, ,im Zusammenleben ge-
geniiber einem anderen durch Wort und Tat bekundetes Ansehen oder
Achtung®? Die Funktion von Ehrenmord besteht im typischen Sinne
darin, befleckte bzw. verletzte Ehre — gemeint ist hier im weitesten Sin-
ne Entzug von Achtung, der meist durch 'unanstindiges’ Verhalten
von weiblichen Familienmitgliedern verursacht wird - wiederherzu-
stellen. Also erweist sich Mord in diesem Kontext als eine Handlung,
die, auch wenn nicht als gut, so doch als richtig bezeichnet und demge-
méfd vorausgesetzt wird. Ehrenmord gewahrleistet also in den meisten
Fallen Ansehen in Gruppen, in denen dies als Gebot des Ehrenkodex
begiinstigt wird. Die Parallelitdt zwischen einem Verbrechen und so-
zialer Geltung erscheint genau so absurd und unlogisch, wie die Be-
hauptung, Liigen sei das wesentliche Prinzip der Aufrichtigkeit. In die-
sem Sinne miisste entweder die oben erwédhnte urspriingliche Bedeu-
tung des Wortes 'Ehre’ falsch bzw. fehlerhaft sein, oder sich das Ehr-
verstandnis, das sich in Ehrenmorden zuspitzt, auf einer vollig falschen
Deutung griinden. Der Akt des Mordes, der in der Tat keine Achtung,
sondern vielmehr Verachtung verdient, miisste Ehre also eher verlet-
zen, als sie wiederherzustellen.

Letztendlich macht das Ehrverstindnis, das nicht nur diese ambi-
valente Funktionsweise und demgeméf3 moralisch fragliche Praktiken
impliziert, sondern auch auf einer klaren geschlechtsorientierten Dop-
pelmoral beruht, Ehre zu einem suspekten Begriff, der lediglich einem
archaischen Denkmodell zuzuordnen ist und daher keine Aktualitat
mehr haben kann. Den Ehrbegriff in Anlehnung an sein archaisch er-
scheinendes Portrait als iiberfliissig zu erklaren, wiirde hingegen zu-
gleich bedeuten, die fortlaufende Existenz dieser Mentalitit in gewisser
Hinsicht anzunehmen. Das stindige Auftreten eines Gewaltphéno-
mens, dem Ehre als Hauptmotiv zugrunde liegt, macht es vielmehr
notwendig, sich mit dem Begriff der Ehre intensiv auseinanderzuset-
zen. Diese Tatsache, die als eine Herausforderung fiir die Moralphilo-
sophie zu betrachten ist, bildet einen weiteren Ausgangspunkt der vor-

2 Reiner: Ehre. In: Historisches Worterbuch der Philosophie, S. 320.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

1. Intention und Forschungshypothese

liegenden Arbeit.3 Wenn also eine solche Ehrauffassung besteht, dann
soll den Fragen nachgegangen werden, worin ihre Begriindung liegen
mag und worauf ihre Entstehung zuriickzufiithren ist, damit mogliche
Alternativdenkweisen entfaltet werden konnen.

Zur Beantwortung dieser Fragen wird im ersten Kapitel zundchst
der kulturelle und historische Hintergrund des Ehrphdnomens darge-
stellt, welcher ebenso die Grundlage fiir die Behauptung der Obsoles-
zenz des Ehrbegriffs in den modernen Zeiten bildet. Im genannten Ka-
pitel wird grundsétzlich der Umstand dargestellt, welche Rolle Ehre in
den archaisch erscheinenden Denkweisen spielt bzw. mit welchen Ver-
haltensprinzipien und Normen sie in Verbindung gebracht wird.

Wie bereits betont, wird Ehre vor allem in Bezug auf ihren phino-
menologischen Hintergrund und ihre aktuellen Erscheinungsformen
meist als tiberfliissig betrachtet. Stellt Ehre tatsdchlich ausschliefllich
eine Wertvorstellung dar, nach der sie nicht nur patriarchale Rollen-
verteilungen, sondern auch Gewalttitigkeit, in welcher Form auch im-
mer, begriindet? Allerdings miisste sie ausgehend von ihrem eingangs
genannten Gehalt einen positiven Wert innehaben, der sowohl ethisch
tragbar als auch in der heutigen Zeit praktizierbar ist. Aristoteles be-
zeichnet Ehre als ein wichtiges Gut, das zu besitzen ,,angenehm® fiir
den Menschen sei, was hingegen die oberfldchliche Ebene der Ehre bil-
de. Die entscheidende Bedeutung von Ehre bestehe darin, dass sie auf
Eigenschaften des Menschen verweist, wegen derer man geehrt wird
und die zu erlangen deshalb ein Gut darstellt.# Auch aus dieser Uberle-
gung leitet es sich ab, dass Ehre Zeichen eines achtenswerten Verhal-
tens und Charakters ist, das von anderen wertgeschitzt werden sollte.
Zudem gelangen wir im Grunde zum Konzept von Ehre, wenn wir von
'Respektieren’ und 'Honorieren’ oder ‘gutem Ruf und 'Prestige’ reden.
Das Konzept von Ehre impliziert in dieser Hinsicht sowohl das positi-
ve soziale Auftreten eines Menschen als auch dessen Selbstverstindnis,
welches zum einem aus dem ersteren resultieren und es zum anderen
bestimmen kann.

3 In seinem Artikel zum Thema Ehrenmord bezeichnet Ralf Stoecker diesen Sachver-
halt als einen ,,Ethik-Trigger®, der zu einer moralphilosophischen Untersuchung des
Ehrbegriffs herausfordert (Vgl. Stoecker: Eine Frage der Ehre. Der Mord an Hatin S.
als Herausforderung fiir die moderne Moralphilosophie, S. 167.).

4 Vgl. Aristoteles: Rhetorik, Buch I, 1363 a, 25.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Einleitung

In dieser Arbeit wird also von der Hypothese ausgegangen, dass
Ehre jenseits ihrer fraglichen Deutungen einen ethisch begriindbaren
Rahmen impliziert, der moralphilosophisch verdeutlicht werden soll.
Ohne die problematischen Aspekte dieses Konzepts zu tiberwinden,
kann aber der Begriff der Ehre nicht rehabilitiert und nicht festgestellt
werden, welchen Wert Ehre im aktuellen Zusammenleben darstellen
kann. Vor diesem Hintergrund wird in dieser Arbeit eine neue Be-
trachtungsweise zum Ehrbegriff dargestellt, in der sich hauptsichlich
die individuelle Bestimmungsfihigkeit eines Menschen beziiglich sei-
nes eigenen sozialen Werts und seiner Selbstvorstellung zentriert. Es
wird ebenso veranschaulicht, inwiefern diese Betrachtungsweise als ein
Losungsansatz zu moralisch fraglichen Ehrauffassungen dienen kann.

2. Methode

Die Herangehensweise dieser Arbeit wird vom doppeldimensionalen
Charakter der Ehre bestimmt, welcher sich zum einen dadurch offen-
bart, dass Ehre sowohl ‘gegeben’ ist als auch 'besessen’ wird. Zum an-
deren lasst sich dieses wesentliche Merkmal der Ehre daran erkennen,
dass sie sowohl durch andere als auch durch eine sie besitzende Person
vermehrt bzw. verletzt werden kann. Ausgehend von der Doppeldi-
mensionalitdt der Ehre, die ebenso als eine weitere Hypothese der vor-
liegenden Arbeit zu betrachten ist, soll der Ehrbegriff unter zwei Ge-
sichtspunkten analysiert werden: duflere und innere Ehre. Im zweiten
und dritten Kapitel werden die Erscheinungsformen dieser Aspekte
dargestellt, indem geschildert wird, welchen Bedingungen diese unter-
liegen. Dadurch soll zugleich diskutiert werden, inwiefern das Konzept
von Ehre mit einer normativen Grundlage in Verbindung zu bringen
ist und aus ihren Formen eine ethisch tragbare Ehrvorstellung abzulei-
ten ist.

Da Ehre mit mehreren soziologischen Kontexten (Kultur, Religion,
Beruf, Geschlecht etc.) in einem engen Zusammenhang steht bzw. die-
se sich auf das Konzept von Ehre intensiv auswirken, soll die Analyse
des Ehrbegriffs stets in Bezug auf diese durchgefithrt werden. Zum
Verstandnis unterschiedlicher Ehrverstindnisse wird also in dieser Ar-
beit oft ihr soziologischer Hintergrund présentiert.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

3. Forschungsstand

Im zusammenfassenden vierten Kapitel soll zunichst diskutiert
werden, inwieweit sich verschiedene Formen von Ehre zu einander
verhalten und welche Rolle die genannte Doppeldimensionalitit des
Sachverhalts in den problematischen Ehrverstindnissen spielt. Als Er-
gebnis der Untersuchung des Ehrbegriffs soll zum Schluss die Voraus-
setzung der oben erwiahnten Hypothese der vorliegenden Arbeit gefes-
tigt werden.

3. Forschungsstand

Der US-amerikanische Philosoph Kwame A. Appiah pladiert in sei-
nem Buch ,,Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolu-
tionen kommt“ dafiir, dass das Phinomen 'Ehrenmord’ durch eine
Riickkehr zur urspriinglichen Bedeutung der Ehre iiberwindbar sei.
Dieses Pladoyer erkléart aktuelle philosophische Untersuchungen des
Sachverhalts fiir nétig. Im Vorwort seines Buches hebt er demgemafd
die Position hervor: ,,Ich finde, es ist an der Zeit, die Ehre wieder in die
Philosophie einzuftihren.“s

Wie diesem Statement zu entnehmen ist, steht der Ehrbegriff nicht
unmittelbar im Zentrum des aktuellen philosophischen Forschungsin-
teresses. Allerdings ist Ehre ein Begriff, der sowohl die soziale als auch
individuelle Existenz des Menschen unmittelbar betrifft, weshalb vor
allem in der antiken Philosophie iiber sie haufig reflektiert wurde. Die-
se Uberlegungen stellen jedoch weniger umfassende Theorien als viel-
mehr Aphorismen dar. Es ist also festzustellen, dass nicht direkt eine
ausgiebige fundamentale Forschungstradition beziiglich des Ehrbe-
griffs besteht.

In den letzten Jahren wurden hingegen, neben Appiah, einige Un-
tersuchungen durchgefiihrt, in denen der Wert der Ehre aus philoso-
phischer Sicht abgehandelt wird. Dazu sind die folgenden Werke zu
zéhlen, auf die in der vorliegenden Arbeit oft Bezug genommen wer-
den soll: Darwall (2013): Honor, History & Relationship. Essays in Se-
cond-Personal Ethics II; Sessions (2010): Honor for Us. A Philosophi-

5 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S. 14.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Einleitung

cal Analysis, Interpretation and Defence; Oprisko (2012): Honor. A
Phenomenology; Cunningham (2013): Modern Honor. A Philosophi-
cal Defence.

Stephen Darwall betrachtet Ehre als ein Respektphdnomen, das er
auf zwei Ebenen analysiert: respect as honor and as accountability.® Es
handele sich grundsitzlich dann um Ehre, wenn Personen aufgrund
ihrer bestimmten Fahigkeiten oder gesellschaftlichen Stellung respek-
tiert werden. Diese Position wird in der vorliegenden Arbeit vor allem
in Bezug auf die duflere Ehre vertreten. Die Konzeption von William L.
Sessions griindet sich zum groflen Mafle auf die Respekttheorie von
Darwall. Hingegen untergliedert Sessions Ehre in zwei Hauptkonzepte,
welche er nicht wie in der vorliegenden Arbeit als innere und duflere
bezeichnet. Sondern er sieht diese als peripheral und central honor.
Ersteres deutet eher auf bestimmte Regeln und Prinzipien in den zwi-
schenmenschlichen Beziehungen hin, letzteres auf das Ehrgefiihl.
Nach Robert L. Oprisko ist Ehre als ,,the conceptual category of social
valuation processes“” zu definieren, was, wie in der vorliegenden Ar-
beit vertreten, innere und duflere Aspekte impliziert. Es soll hingegen
betont werden, dass in der vorliegenden Arbeit die Inhalte dieser As-
pekte anders herausgearbeitet werden, als Oprisko behauptet. Das Ver-
stindnis von einer modernen Ehre Anthony Cunninghams besteht da-
rin, dass Ehre einen Wert darstellt, der durch Verinnerlichung und
Realisierung bestimmter Tugenden konstituiert wird. Diese bezeichnet
er als ,,seven elements as key points of modern honor - dignity, coura-
ge, fidelity, honesty, fortitude, compassion, and gratitude.”® Es soll dis-
kutiert werden, inwiefern diese Elemente die Voraussetzung eines mo-
dernen Ehrverstindnisses bilden.

Uberdies impliziert das Konzept von Ehre viele Begrifflichkeiten
der Disziplin der Ethik wie (Selbst-)Achtung, Anerkennung, Scham,
Identitét etc. Die Theorien, die diesbeziiglich entfaltet wurden, gelten
ebenso als eine Grundlage fiir die Analyse des Sachverhalts.

6 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S.11-29.

7 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 34.

8 Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 73.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff
1. Uberblick: Das aktuelle Verstandnis von Ehre

Das Verstindnis von Ehre hat sich in den letzten Jahrzehnten vor al-
lem im Abendland gewandelt. Es kann behauptet werden, dass der Be-
griff von Ehre oder Ansehen heutzutage kaum noch mit einem morali-
schen Deutungsmuster einhergeht. Der Begriff wird verstirkt nur
dann présent, wenn beispielsweise von Ehrenmorden die Rede ist.
Ebenso schnell verschwindet er als Wertmaf3stab aber wieder aus dem
Blick der Offentlichkeit.

Wenn wir versuchen, das heutige Verstdndnis von Ehre darzustel-
len, begegnen uns zundchst zwei verschiedene Aspekte. Unter Umstén-
den herrscht iiberhaupt keine Vorstellung von Ehre vor. Das heifit, sie
besitzt keinen Inhalt, der eine handlungsprigende Grofle présentiert
und zu einem Verhaltensprinzip gemacht werden kann. Oder man be-
trachtet sie als Begriff eines archaischen Denkmodells, dessen Grund-
lage heute nicht mehr existiert und Handlungskategorien deshalb ab-
solut ungeeignet fiir die Gegenwartsgesellschaft sind.® Wéhrend ein
Ehrbegriff im alltdglichen Gebrauch fast keinen Platz einnimmt, findet
sich auch in der Philosophie eine Distanzierung vom Motiv von Eh-
re.’® Als ein inhaltsleerer Begriff wird Ehre aus der ethischen Diskussi-

9 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 116.

10 Es soll an dieser Stelle bemerkt werden, dass der Ehrbegriff auch geschichtlich be-
trachtet selten zum Gegenstand der Philosophie gemacht wurde. Sicherlich war
Ehre vor allem fiir die Philosophen des Altertums und des Mittelalters als eine ge-
sellschaftlich bestimmende Grofe von grofler Bedeutung, die das damalige Denk-
bzw. Moralsystem steuerte. Es bestehen also einige Uberlegungen zum ethischen
Gewicht der Ehre (bspw. von Cicero, Aristoteles, Kant, Hegel, Fichte, Hobbes,
Scheler). Hingegen gibt es kaum eine ausfiihrliche und umfassende Theorie beziig-
lich des Ehrbegriffs.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

on ebenso ausgegrenzt.’* Hingegen wird Ehre in manchen nicht-west-
lichen, vor allem in nah- und fernostlichen und teilweise mediterranen
Gesellschaften weiterhin als ein entscheidendes moralisches Prinzip
vorausgesetzt, ohne wiederum als ein problematischer Sachverhalt zur
Diskussion gestellt bzw. hinterfragt zu werden. Es ist hervorzuheben,
dass dieser aktuelle Zustand des Ehrbegriffs erstens auf dessen histori-
schen Hintergrund und zweitens auf die kulturell-soziologische Wand-
lung des Abendlandes und somit der Gegenwartsgesellschaft zuriick-
zuftihren ist.

Die Ehre stellt sich in der Geschichte vor allem als ein Motiv der
moralisch fragwiirdigen Traditionen dar. Die Praxis des Duellierens
oder die Tradition des Lotusfuf$es'? (die Bezeichnung fiir die Fii3e chi-
nesischer Frauen, die unter schmerzhafter Prozedur eingebunden oder
gebrochen wurden) konnen als diesbeziiglich entscheidende Beispiele
genannt werden, bei denen gesellschaftliches Ansehen als das wichtigs-
te Leitmotiv fungiert. Es ist also festzustellen, dass der Ehrbegriff vor
allem aufgrund eines historischen Hintergrunds per se mit negativen
Assoziationen verbunden ist. Zwar haben sich solche brutalen Brauche
im Laufe der Zeit verflichtigt. Das Ehrverstindnis aber, das men-
schenverachtende Riten bzw. die Gewalttitigkeit als eine Art des sittli-
chen Gebots betrachtet, besteht weiterhin in der Ausiibung von Ehren-
morden. Das Phinomen 'Ehrenmord’, in dem sich ein moralisch inak-
zeptabler Aspekt der Ehre duflert, erregt in der Offentlichkeit sogar
eine Art der Abscheu gegen diese spezielle Auffassung von Autoritét
und Geltung. Und dadurch festigt sich eine skeptische Betrachtung.
Allein die Gewalttaten, die im Namen der Ehre begangen werden,
scheinen also die heutige Abwendung vom Ehrbegriff begriinden zu
konnen. Denn sowohl historische Geltungspraktiken, wie auch das
heutige Ehrverstandnis bestimmter Bevolkerungsgruppen, welches das
Verbrechen im Namen der ‘Sittlichkeit' verharmlost bzw. begiinstigt,
schildern das Portrait eines Begriffes, der keinen moralischen Wert be-
sitzen und daher kein Verhaltensprinzip bilden kann.

11 Vgl. Stoecker: Eine Frage der Ehre. Der Mord an Hatin S. als Herausforderung fiir
die moderne Moralphilosophie, S. 152.

12 Kwame A. Appiah veranschaulicht in seinem Buch ,,Eine Frage der Ehre oder Wie
es zu moralischen Revolutionen kommt®, inwiefern dieser Brauch mit dem chinesi-
schen Ehrverstindnis zusammenhangt.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

Eines der elementaren Motive, das dem Phinomen Ehrenmord zu-
grunde liegt, ist zweifelsohne das Keuschheitsideal, das eine klare ge-
schlechtsspezifische, fast schon sexistische Vorstellung von Moral ma-
nifestiert. Es muss an dieser Stelle eingerdumt werden, dass sich der
Sexismus aktuell nicht selten in fast jedem sozialen Feld, vor allem in
der Arbeitswelt, als ein Diskriminierungsmotiv darstellt. Dagegen dif-
ferenziert sich das genannte Ehrverstindnis besonders dadurch, dass
Handlungsraum und -mafistab nahezu nur auf das Geschlecht und die
damit verbundenen festen Normen reduziert werden, deren dogmati-
scher Geltungsanspruch keine kritische Auseinandersetzung erlaubt.
Eine scharfe Grenzziehung zwischen den Rollen der Geschlechter wi-
derspricht, zumindest auf theoretischer Ebene, einer egalitiren Rechts-
und Sozialordnung. Als der beriihmte Roman ,,Effi Briest“ von Theo-
dor Fontane, in dem diese Ehrauffassung behandelt wird, 1974 ver-
filmt wurde, duflerte sich die Hauptdarstellerin Hanna Schygulla in
einem Interview zu dieser Thematik. Sie gib zu, dass sie diese disku-
tierte Problematik der Ehre gar nicht nachvollziehe und fiigt hinzu,
dass sie so nicht existiere.*3 Diese Ehrvorstellung, die sich in der Form
des Ehrenmordes zuspitzt, weckt vor allem in den intellektuellen Krei-
sen vielmehr betonte Verachtung.

»Ehre hat im heutigen Wertgefiige ungefdhr den gleichen Rang wie die
Keuschheit. Wer sie mit Nachdruck verteidigt, findet kaum Bewunderung
und wer behauptet, er habe sie verloren, wird eher beldchelt als bemitlei-
det.“14

In diesem Zusammenhang bezeichnet Peter Berger Ehre als ein ,,Uber-
bleibsel®, das die Wertungen einer ,altmodischen® Mentalitit symboli-
siert und daher fiir das heutige Verstindnis keine Geltung mehr be-
sitzt.*s Eine Person, die eine Ehrverletzung bzw. einen Ehrverlust erlei-
det, wiirde sogar den Zweifel hegen, ,neurotisch krank® zu sein. In
einem gilinstigeren Fall wiirde diese als ein ,,Opfer einer provinziellen
Mentalitdt“ betrachtet und, wie im obigen Zitat genannt, verspottet.'®
Aus dieser Feststellung Bergers ist sogar abzuleiten, dass sich die Ehr-

13 Vgl Frevert: ,Mann und Weib, und Weib und Mann“. Geschlechter-Differenzen in
der Moderne, S. 166.

14 Berger: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 75.

15 Vgl. Berger: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 75.

16 Vgl. Berger: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 76.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

10

verletzung, genauso wie die Ehre selbst, als etwas erweist, was man
sich kategorisch nicht mehr herleiten kann. In dieser Hinsicht wiirde
man eine Beleidigung, sei es in der Form einer verbalen Beldstigung,
eines Rufmords etc., ebenso wenig als eine Ehrverletzung empfinden.
Berger deutet also darauf hin, dass der Begriff 'Ehrverletzung’ nicht als
ein sozialer bzw. innerer Konflikt einer Person zu kategorisieren sei.
Hingegen definiert er nicht, was einer Person in solch einem Fall men-
tal zusto3t. Dennoch trifft seine Uberlegung hinsichtlich des folgenden
Aspekts zu.

Vom juristischen Standpunkt aus scheint es unméglich, Ehrverlet-
zung als ein Motiv anzubringen. In den Paragraphen § 185, § 186,
§ 187 des Deutschen Strafgesetzbuches werden Beleidigung, ible
Nachrede und Verleumdung als Straftaten definiert, die mit Freiheits-
strafe bzw. Geldstrafe belegt sind. In keinem der drei Paragraphen wird
aber auf den Terminus der Ehre Bezug genommen. Zwar wird das
Wort im Grundgesetz unter der Bezeichnung der 'personlichen Ehre'
(Art. 5) einmal genannt. Laut diesem Artikel steht die personliche Eh-
re eines jeden unter dem Schutz des Gesetzes. Jedoch wird weder klar
definiert, was unter Ehre verstanden werden soll, noch vor welcher
Handlung sie zu schiitzen sei. In diesem Sinne scheint Ehre ein Begriff
zu sein, der zwar, wenn auch nur gelegentlich, auf eine traditionelle
Weise gebraucht wird, in der heutigen Denkweise aber gar nicht zu
verorten ist.

Dagmar Burkhart, die zu den wenigen Theoretikerinnen gehort,
die sich mit dem Ehrbegriff befasst haben, betrachtet diesen Sachver-
halt aus einer anderen Sicht. Nach Burkhart sei es durchaus moglich,
dass sich eine Person auch in der heutigen Zeit in ihrer Ehre verletzt
fuhlt, bspw. durch Mobbing. Sie miisse dies jedoch dulden, solange
diese Situation keinen Gesetzesverstofd darstellt.

»Eine Straftat (z. B. ein Vertragsbruch, ein Betrug) ist immer ehrlos, aber
nicht jede moralische 'Ehrlosigkeit’ (eine Liige, ein gebrochenes Verspre-
chen, ein Verrat etc.) wird nach unserem Rechtsverstindnis als Straftat
aufgefasst und geahndet. “7

Das Problem mag, wie oben betont, auch darin begriindet liegen, dass
die Ehre eigentlich als inhaltlich konfuser und aufgrund ihres geschil-

17 Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 118.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

derten Hintergrunds obsolet wirkender Begriff in der aktuellen juristi-
schen Konzeption sowie im moralischen Denksystem keiner Kategorie
zuzuordnen ist. Dies kann aber nicht heiflen, dass die Ehre als ein
Konzept, das grundsiatzlich die soziale Existenz einer Person und de-
ren Umgang mit anderen betrifft, komplett verschwunden ist. Das in-
haltliche Spektrum des Ehrbegriffs erstreckt sich von Status bzw. ge-
sellschaftlichem Ansehen im Sinne der Geltung einer Person in ihrer
Umwelt und damit verbundenem Ruf bis zum Begrift der Wiirde.8
Die Ehre impliziert nicht zuletzt auch die Identitit sowie die sittliche
Haltung einer Person, unabhingig davon, welche Definition der Sitt-
lichkeit zugrunde liegt. In diesem Sinne operiert der Ehrbegriff nicht
nur auf der Ebene der Moralitdt und bestimmt die zu achtenden Nor-
men, sondern setzt die Grenzen zur Definition der eigenen Identitat.
Dies hingt hauptsichlich damit zusammen, dass die Ehre historisch
gesehen hinsichtlich der Klassen bzw. der Stinde einer Gesellschaft
eine differenzierende und identitétsstiftende Rolle gespielt hat.*> Ehre
bedeutete vor allem in den Zeiten der Standegesellschaft bis hin zum
19. Jahrhundert nicht nur Identitit, sondern kulturelle Grundlage im
Allgemeinen und einen elementaren Ausdruck des 'Zivilisiertseins'.
Deshalb behauptet die ehemalige Geschichtsprofessorin Ute Frevert,
dass, wenn die Gesellschaft des 19. Jahrhunderts von der heutigen Dis-
tanzierung vom Ehrbegriff gewusst hitte, diese als den Untergang des
Abendlandes interpretiert hatte.2°
Wie eingangs erwihnt, hat aber die ideologische Umwandlung des

abendldndischen Moralverstindnisses die Betrachtung des Ehrbegrif-
fes deutlich beeinflusst. Es ist bekannt, dass der Ehrbegriff schon aus
der Zeit des Nationalsozialismus vorbelastet war.2! Der schlechte Ruf

18 Vgl. Wellmann: Der historische Begrift der 'Ehre'- sprachwissenschaftlich unter-
sucht, S. 35-36.

19 Vgl. Roodenburg: Ehre in einer pluralistischen Gesellschaft: die Republik der Ver-
einigten Niederlande, S. 368; Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschich-
te der Ehre, S. 23; Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropo-
logische Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S.183;
Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 55.

20 Vgl. Frevert: ,Mann und Weib, und Weib und Mann. Geschlechter-Differenzen in
der Moderne, S. 169.

21 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 11; Burk-
hart: Eine Geschichte der Ehre, S. 175.

11

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

12

des Ehrbegriffs hat sich somit verschérft. Vor allem nach dem Zweiten
Weltkrieg ist zu beobachten, dass Ehre im Terminusumfeld der Moral
selten oder fast nie auftaucht, da sie nicht mehr als eine relevante Kate-
gorie fiir das Verhalten und Moralverstindnis des Menschen betrach-
tet wird. Es herrscht die These, dass Ehre in der abendldandischen Kul-
tur obsolet geworden sei.> Nicht nur das Verhalten nach einem be-
stimmten Ehrenkodex, sondern auch der Begriff der Ehre wird einer
»hiedrigen Kulturstufe® zugeordnet.?3 Die vielfiltigen Aspekte der Eh-
re wurden also durch moderne Begriffe wie Prestige, Anerkennung,
Respekt, Wiirde etc. kompensiert.24 Nach heutigen Theoretikern wiir-
den vor allem der Begriff der Wiirde in der Konzeption Kants und die
Theorie der Anerkennung Hegels eine in vielerlei Hinsicht besser ge-
eignete Grundlage fiir die moralischen Auflagen und das soziale Sys-
tem der Gegenwartsgesellschaft bilden.?s Durch die Erkldrung der All-
gemeinen Menschenrechte hat besonders der Begriff der Menschen-
wiirde eine prominente Stellung eingenommen und wurde als das
Fundament der Moral gekennzeichnet.26 Zu behaupten ist also, dass
Menschenwiirde den Ehrbegriff ersetzt hat. So lautet der erste Artikel
des Grundgesetzes fiir Deutschland: ,,Die Wiirde des Menschen ist un-
antastbar.“

Wie betont, liegt der Verdnderung der Terminologie und der da-
mit verbundenen Abwendung vom Ehrbegriff eine intellektuelle bzw.
gedankliche Abwandlung zugrunde. Es ist also zu behaupten, dass
Werte durch den Wandel der soziologischen Realititen stets aktuali-
siert werden. Diesbeziiglich behauptet Wilhelm Korff, dass die Wie-
dergeburt eines Denkmodells, das zu ,einer iiberwundenen Ethos-
form"® gehort, als ,,anachronistisch und barbarisch® betrachtet werde.?”
Die momentan herrschende Distanzierung vom Ehrbegriff sei also da-

22 Vgl. Berger: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, zit. nach

Baxter; Margavio: Honor, Self and Social Reproduction, S. 123.

23 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Kon-
struktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 172-191.

24 Vgl. Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 10, 11; Burkhart: Eine Geschichte der Ehre,
S.114.

25 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 116.

26 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 113; Stoecker: Menschenwiirde und
das Paradox der Entwiirdigung, S. 134.

27 Vgl. Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 52.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

durch begriindet, dass es jetzt eine ,hohere Sittlichkeit® gebe, fir die
Ehre aus mehreren Sichtweisen inaddquat sei. Diese Feststellung kann
man gleichsam als eine Erkldrung dafiir annehmen, warum Berger, wie
eingangs dieses Abschnitts erwihnt, behauptet, dass jemand, der Ehr-
verletzung bzw. Ehrverlust erlitten habe, beldchelt wiirde.

Zwar gibt es einige aktuelle Untersuchungen, in denen dafiir pla-
diert wird, dass der Ehrbegriff heute weiterhin eine Bedeutung besitzt,
die der zeitgendssischen Mentalitit bzw. der modernen Moralauffas-
sung doch nicht widerspricht.?8 Die Tendenz des intellektuellen Dis-
kurses besteht aber entweder darin, den Ehrbegriff als eine Konzeption
der aristokratisch-hierarchischen Gesellschaftsstruktur nicht unmittel-
bar zum Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung bzw. der aktu-
ellen ethischen Diskussion zu machen. Oder die Kultur der Gesell-
schaften, in denen die Ehrkonzepte noch immer ihre Prisenz bewah-
ren, wird iberwiegend als ,,exotischer Sachverhalt thematisiert.?9

2. Die Begriindung der Obsoleszenz der Ehre

2.1. Das archaische Wesen der Ehre

Wie vorangehend geschildert, besteht vor allem die Betrachtung zur
Ehre vom intellektuellen Standpunkt aus hauptsichlich darin, dass sie
als ein unkultiviertes Konzept keinen Wert mehr besitzt. Ehre sei das
»Relikt, die driickende Erbschaft einer archaischen Epoche der sozia-
len 'Barbarei’“3° Demzufolge fufit die verstandesmiflige Auseinander-
setzung mit dem Ehrbegriff, wenn auch deutlich begrenzt, vielmehr
auf einer 'Neugier', die durch diesen 'exotisch-fremden’ Sachverhalt er-
weckt wird.

Damit wir etwas als veraltet sehen konnen, reicht es nicht nur aus,
einen zeitlich als abgeschlossenen zu bezeichnenden Rahmen zu set-
zen. Jede Epoche kann theoretisch als die 'archaische' Form der nach-

28 Diese wurden in der Einleitung als aktuelle Untersuchungen beziiglich des Ehrbe-
griffs kurz dargestellt.

29 Vgl. Giordono: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum, S. 177.

30 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Kon-
struktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 173.

13

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

14

folgenden betrachtet werden. Daraus ist jedoch nicht unmittelbar ab-
zuleiten, dass alle sozialen sowie moralischen Inhalte der Vergangen-
heit tiberfliissig, nutzlos und sogar barbarisch sind, deren Verwendung
dementsprechend anachronistisch. Daher sollten unzeitgeméifle Sach-
verhalte vor allem hinsichtlich ihrer Anpassungsfihigkeit an die Ge-
genwart untersucht werden. In diesem Sinne sind zunichst die Merk-
male der Ehre zu verdeutlichen, mithilfe derer argumentiert wird, dass
der Ehrbegriff sowohl inhaltlich als auch zeitlich obsolet sei, um klar
zu stellen, inwiefern diese Behauptung die genannte Anpassungsfihig-
keit der Ehre widerlegt.

Es ist festzustellen, dass die Ehrenkodizes im Allgemeinen feste
und eindeutige Handlungsmafistibe vorschreiben, die heutzutage an-
gesichts der Differenziertheit der modernen Gesellschaftsstrukturen
schwer einzusetzen sind. Noch essenzieller sind aber die Prinzipien,
auf deren Grundlage die Ehre in der Geschichte operiert hat. Diese
konnen als die Argumente betrachtet werden, die das archaische We-
sen der Ehre erkldren. Die Ehre erweist sich zu ihren 'goldenen Zeiten'
zundchst als ein angeborenes Privileg, dessen Erlangung ausschliefllich
durch Herkunft méglich ist. Zweitens ist fast ausnahmslos jeder Eh-
renkodex auf dem Prinzip der Zugehorigkeit und der Ausgrenzung ge-
griindet. Nach einem bestimmten Ehrenkodex zu handeln, bedeutet
drittens die eigene Existenz herauszufordern bzw. geistig und korper-
lich in der Lage zu sein, den Forderungen des Ehrenkodex ohne jede
Einschrankung zu geniigen. Eine dieser Forderungen ist zweifelsohne
die Selbstjustiz, die jeder, der einem Ehrenkodex unterliegt, in Kauf
nehmen muss. Der Eigenwille, der diesen Mechanismus in Gang setzt,
betrifft ebenso das Prinzip der Zugehorigkeit und der Ausgrenzung.
Das vierte Prinzip der Ehre ist die geschlechtsspezifische Rollenvertei-
lung, die nicht nur eine wichtige Grundlage fiir die soziale und fami-
lidre Ordnung einer Gemeinschaft bildet, sondern auch den Selbstjus-
tizmechanismus anregt. 3*

31 All die genannten Prinzipien bzw. Merkmale des Ehrenkodex bewahren ihre Pri-
senz noch immer im Ehrverstindnis, das sich in der Gegenwart im Phidnomen
'Ehrenmord' konkret darstellt. Daher sollten sie nicht nur als historische, sondern
auch aktuelle Tatsachen betrachtet werden.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

2.1.1. Dasangeborene Privileg

Der Begriff der Ehre wird meistens mit der aristokratischen Gesell-
schaftsstruktur verbunden.3> Vor allem vom Mittelalter bis zum spéten
18. Jahrhundert war Ehre eine bezeichnende Grofle fir alle Stande, die
die Stratifikation der Gesellschaft bestimmte.33 Sie gehorte zu den Pri-
vilegien in dieser sozialen Ordnung, die nur bestimmten Menschen le-
diglich aufgrund ihrer Herkunft zukamen und diese daher in der Ge-
sellschaft hoher stellten als andere. Sie konnte weder erworben noch
verdient werden, da sie adelige Abstammung voraussetzte.34 Eine edle
bzw. 'hohe Geburt' galt ebenso als eine ‘ehrliche Geburt'.35 Die aristo-
kratische Gesellschaft bzw. die Staindeordnung bestimmte demgemif3
nicht nur, wer an oberster Stelle rangierte, sondern auch, mit welchem
Recht. Dieses Recht beruhte also nicht auf personlichen Leistungen,
sondern wurde, wie gesagt, durch Blutsverwandtschaft vererbt.3¢ Da
die gesellschaftlichen Schichten duflerst strenge Differenzierungen auf-
wiesen, die grundsatzlich am Grad der Ehre gemessen wurden, war
auch ein sozialer Aufstieg im Sinne des Erwerbs eines ehrbaren Status
fir Angehorige unterer Schichten ausgeschlossen.

Durch den unmittelbaren Besitz der Ehre als ein angeborenes Pri-
vileg durften die Mitglieder der oberen Schichten nicht nur die Hoch-
achtung ihrer Umwelt genieflen, sondern sie gewannen Mitsprache-
recht und Achtung in verschiedenen Bereichen der Gesellschaft.3” In
eine angesehene Familie hinein geboren zu werden, brachte aber nicht
nur Vorteile mit sich, sondern auch Verantwortungsiibernahme. Die
Zugehorigkeit verlieh einer Person unmittelbar das Recht, an der Ehre
der Familie teilzuhaben, deren Ruf wiederum durch die Regeltreue der
familidaren Mitglieder bewahrt wurde. Die genannte Verantwortung
entspringt demgemafd diesem Recht. Wer Anspruch auf dieses Recht
und somit auf die Ehre hatte, unterlag unmittelbar dem herrschenden

32 Vgl. Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spatmittelalter, S. 92.

33 Diese erstecken sich von kaiserlichem Rom bis in fernéstliche Linder (Vgl. Korff:
Ehre, Prestige, Gewissen, S. 100.).

34 Vgl Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 100.

35 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 32.

36 Vgl. Baroja: Honour and Shame. A Historical Account of Several Conflicts, S. 89.

37 Vgl Bleeck: Adel, S.27; Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im
Spatmittelalter, S. 109.

15

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

16

Ehrenkodex der Familie bzw. der jeweiligen Schicht. Da Ehre als unter
Familienmitgliedern aufteilbares Gut angesehen wurde, war jedes Mit-
glied fiir Erhalt und Rettung der Ehre verantwortlich. Als teilbares Gut
bestimmte Ehre ebenso, wer als Mitglied anzuerkennen war. Eine Per-
son, die durch Eheschlieffung einer Familie beitrat, musste daher
ebenso aus einer gleichrangigen Schicht stammen. Die Logik dieser
Regel, die als eine Art des Gebots zum Ehrenkodex der Schichten zu
betrachten ist, ldsst sich dadurch erkliaren, dass jedes potenzielle Mit-
glied Recht und Eignung besitzen musste, die Ehre der Familie zu tei-
len.

Die geschilderte differenzierende Funktion der Ehre in dieser
Form kann als die erste Begrilndung der Behauptung gelten, Ehre be-
sdfle ein archaisches Wesen. Die Idee von hoher Geburt und privile-
gierter Abstammung findet nach Theoretikern keinen Respekt in der
modernen egalitiren Gegenwartsgesellschaft.3® Ein Denkmuster, das
die Rechte einer Person auf der Grundlage seiner Abstammung defi-
niert, widerspricht nicht nur einem Rechtssystem, in dem alle Men-
schen gleiche Rechtskraft beanspruchen diirfen, sondern auch einem
Moralverstidndnis, das dafiir pladiert, dass jeder Mensch aufgrund sei-
nes Menschseins wertvoll ist und daher jeder einzelne Anspruch auf
Achtung hat.

Zu behaupten ist, dass Ehrerwerb durch Verwandtschaftsverhalt-
nisse weiterhin besteht. Durch die Verwandtenehe wird der Ehrenko-
dex, der die familidre Ordnung gestaltet, und die damit verbundene
tradierte Kultur insofern gesichert, als dass das neue Mitglied per se
ein Angehoriger/ eine Angehorige der Gruppe ist, der/ die3* mit dem
herrschenden Ehrenkodex vertraut ist. In diesem Sinne bilden die Ver-
wandten, die gleichsam honoriger Herkunft sind, also keine Gefahr fiir
die Verletzung der Familienehre. Nachwuchs aus diesen gesellschaftli-
chen Gefiigen garantiert der Familie zudem den Fortbestand ihres vor-
handenen Ansehens. Das Phanomen der Zwangsehe kann mithilfe die-
ses Blickwinkels erldutert werden. Der Erhalt der Familienehre wird
fast identisch mit dem Erhalt der Familie iiberein gebracht. Thr Wert
steht daher iiber dem individuellen Wert der einzelnen Mitglieder.

38 Vgl. Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 38.
39 Im Folgenden sind sdmtliche geschlechtsspezifischen Ausdriicke beidgeschlecht-
lich zu verstehen.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

Auch wenn diese Werthierarchie fiir die Familienmitglieder, die ihre
eigene Bedeutung mit der Familienehre identifizieren, nicht zu verur-
teilen ist, handelt es sich um einen Verstof3 gegen den Eigenwillen der-
jenigen Mitglieder, die sich eine selbstbestimmte Zukunft wiinschen.

In Bezug auf diese gesellschaftlichen Muster, die im Grunde feuda-
le Gesellschaftsordnungen in die Moderne tberfithren und dadurch
das individuelle Entscheidungsrecht des Menschen im Namen der Eh-
re beschneiden, scheint die skeptische Betrachtung des Ehrbegriffs be-
griindbar zu sein.

2.1.2. Das Prinzip der Zugehdrigkeit und der Ausgrenzung

Begriffsgeschichtlich betrachtet fungiert die Ehre grundsitzlich als ein
elementares Motiv der Differenzierungsmechanismen einer Gesell-
schaft.4° Diese Funktion der Ehre kann, neben der oben genannten Fa-
milienehre, am deutlichsten den strengen Standesideologien der vorin-
dustriellen bzw. vormodernen Gesellschaften entnommen werden.4!
Jeder Stand war mit bestimmten Werten gekennzeichnet, auf denen
die spezifische Ehre dieses Standes griindet.4> Die Standesehre be-
zeichnet in diesem Sinne die Gesamtheit bestimmter Denk-, und Ver-
haltensweisen nach den standesspezifischen Normen.43 Die spezifische
Ehre kann als ein gemeinsamer Wert verstanden werden, der erstens
die Bindung zu einem Stand bzw. einer Familie verstirkt und diesen
zweitens von anderen Kreisen der Gesellschaft differenziert. Genau auf
diese Mentalitat ist das Prinzip der Zugehorigkeit und der Ausgren-
zung zurlickzufithren, das einen der wichtigen Aspekte des in diesem

40 Vgl. Simmel: Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Vergesellschaftung,
S. 486.

41 Es soll darauf aufmerksam gemacht werden, dass Ehre von der Antike bis zur Mo-
derne als ein entscheidender Faktor der gesellschaftlichen Differenzierung fungiert
hat (Vgl. Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in
der Frithen Neuzeit, S. 96.).

42 Das Phinomen des Rittertums kann als der Beginn der Stindeordnung angesehen
werden, in der die Idee der spezifischen Ehre fiir bestimmte Klassen bzw. Berufs-
gruppen entstanden ist (Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesell-
schaft, S. 55.).

43 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 68; Diilmen: Der
ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frithen Neuzeit,
S. 96.

17

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

18

Kapitel genannten archaischen Ehrverstindnisses bildet. An dieser
Stelle kann die Behauptung aufgestellt werden, dass der Begriff der Eh-
re in der Geschichte weitgehend instrumentalisiert wurde, damit die
gesellschaftlichen Schichten ihre identitatsstiftende Funktion erfiillen
und dadurch dem Erhalt des vorhandenen Systems dienen konnten.
Daher war es notwendig, die Bedingungen der Zugehorigkeit zu einem
Stand bzw. einer Gruppe klarzustellen. Dies geht auch mit der Idee
einher, dass die Nichterfiillung dieser Bedingungen notwendigerweise
mit der Ausgrenzung aus der eigenen Gemeinschaft sanktioniert wird.

Die Zugehorigkeit zu einem Stand diente hauptsachlich dazu, auf
der Grundlage seiner vorhandenen Normen eine Identitét zu bilden.44
Daraus ldsst sich ableiten, dass die Identitit, die einer Person einen
Stand verleiht, zugleich die Identifikation mit dessen spezifischer Ehre
bedeutete. Die Ehre wurde daher meistens im Sinne des Begriffs der
Identitit verwendet. Durch diese Identifikation wurden die einzelnen
Mitglieder ebenso von anderen Stinden differenziert. Die Zugehorig-
keit bedingte aber, wie betont, ein verantwortungsbewusstes Verhalten,
was in erster Linie die Einhaltung der Vorschriften bzw. der Hand-
lungsnormen des eigenen Standes implizierte. Ganz gleich mit welchen
Attributen ein Stand belegt ist, stellen sich Loyalitdt, Demonstration
der Zugehorigkeit und genuine Reprisentation des Standes als die Ge-
bote dar, die die Ehre ausmachen. So hatte ein Fiirst nach anderen
Normen zu handeln als ein Handwerker. Dennoch unterlagen beide
demselben Prinzip, also dem Prinzip der Zugehdrigkeit, das die oben
genannten Bedingungen voraussetzt. Die Erfiillung der Bedingungen
der Zugehorigkeit kann einerseits als eine Demonstration der eigenen
Identitdt und andererseits als ein personlicher Beitrag zum Erhalt des
eigenen Standes betrachtet werden.

Wie im obigen Abschnitt in Bezug auf die Familienehre erwéhnt,
erfiillte der Besitz einer Standesehre nicht nur eine identitétsstiftende
Funktion, sondern er war auch eine Quelle der sozialen Geltung. Bes-
ser ausgedriickt, die Standesehre berechtigte die soziale Geltung einer
Person. In dieser Hinsicht erkldrte die Zugehorigkeit zu einem ein-
flussreichen Stand ebenso den Machtanspruch in verschiedenen Berei-
chen des Lebens fiir legitim. Da der positivistische Gesetzesbegriff erst

44 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 83.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

ab der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts entwickelt wurde, hatten
die gesellschaftlich Hohergestellten auch gleichsam die politische
Macht inne.#5 In diesem Zusammenhang gestalteten sich die Rechts-
prinzipien nach dem stdndischen Rechtsverstandnis. Die Vorrechte be-
stimmter Personen bzw. Gruppierungen, die sie ihrer Standesehre ver-
dankten, galten, wenn auch nicht schriftlich, so doch symbolisch, als
selbstverstidndlich und prigten dadurch sowohl das Rechtssystem als
auch die soziale Ordnung.4¢ Es ist zu behaupten, dass die Ehre diesen
Machtanspruch beschonigte, der nur ausgewéhlten Personen zukam.

Diese Macht- und Rechtshierarchie, die fast alle Bereiche des of-
fentlichen Lebens beeinflusste, wurde vor allem in der Offentlichkeit
durch verschiedene Symbole betont. Ein interessantes Beispiel bildet in
diesem Zusammenhang ein Ritual des Firstentums. Beim Schlieflen
eines Abkommens verpflichteten sich die Fiirsten im 14. Jahrhundert
im Deutschen Reich im Namen ihrer fiirstlichen Ehre.47 Das Verspre-
chen war eine Sache der Ehre bzw. der Standesehre. Die Bezugnahme
auf die Standesehre deklariert erstens die unumstrittene Glaubwiirdig-
keit des Wortes eines Fiirsten und zweitens das Verlangen nach Ach-
tung ihrer ehrverbundenen Geltung. Noch wichtiger erscheint aber das
Detail, dass sich die Fiirsten dadurch auf einen Differenzierungsme-
chanismus beziehen, dem die damalige Ehrvorstellung zugrunde liegt.
Durch ihre Ehre differenzierten sie sich also von anderen. Die Ehre als
ein sozialer Wert, der dem Rang bzw. der Klasse einer Person ent-
springt, stellte in dieser Hinsicht auch eine symbolische Ordnung
dar.#® Der Besitz der Ehre wurde auf verschiedene Weise stets unter-
strichen und zur Schau gestellt, so das Beispiel des 'Fiirstenabkom-
mens'. Dies ermoglichte die Verdeutlichung der Zuordnung zu diver-
sen Stdndegruppen.

45 Vgl. Schwennicke: Gesetzgebung, S.162.; Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell.
Eine Geschichte der Ehre, S. 92.

46 Vgl. Rogge: Ehrverletzungen und Entehrungen in Politischen Konflikten in Spét-
mittelalterlichen Stadten, S. 111.

47 Vgl. Moeglin: Fiirstliche Ehre und Verletzte Ehre der Fiirsten im spatmittelalterli-
chen Deutschen Reich, S. 8o.

48 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 97.

19

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

20

In diesem System waren nicht nur die Grenzen der Ehrlichkeit,+
sondern auch die der Unehrlichkeit klar definiert. Genauso wie die
Ehre war auch die Unehre von Geburt an festgelegt, was unmittelbar
implizierte, dass die als "unehrlich’ Geborenen keinen Anspruch auf
Mitspracherecht in der Offentlichkeit oder hohere Positionen in der
Gesellschaft hatten. Juden, Zigeuner oder bestimmte Berufsgruppen
wie Miiller, Tiirmer, Schéfer etc. wurden als unehrliche Personen be-
zeichnet, ohne aus der heutigen moralischen oder rechtlichen Sicht be-
trachtet ein Verbrechen begangen zu haben.5° Es ist zu behaupten, dass
das Prinzip eines Verweises aus der Gesellschaft fiir die genannten
Gruppierungen im Grunde nicht galt, denn dieses Prinzip setzte das
Vorhandensein der Ehre voraus, deren Verlust zur Ausgrenzung fiihrt.
Ehre aber hatten sie nie inne. Die Unehrlichen konnten demgemif3
weder an Ehre gewinnen, noch sie verlieren. Sie waren von Geburt an
aus einer Ehrengemeinschaft per se ausgegrenzt. Daher wurde an sie
auch nicht die Erwartung herangetragen, einem kompetitiven Verhal-
tensmuster nachzugehen oder sich den gingigen Vergeltungspraktiken
(Duellen) zuzuwenden. Auch die gesellschaftlichen Sanktionen richte-
ten sich nach dem Grad der Ehre. Nicht jeder wurde auf dieselbe Wei-
se bestraft. Auch wenn es um dasselbe Verbrechen ging, unterschieden
sich die Strafmethoden je nach Rang bzw. Stand einer Person.5* Selbst
nach Ableben einer unehrlichen Person griffen die Bewertungsmuster:
Dem Tod wurde kein Wert beigemessen, es erfolgte keine angemessene
Beerdigung.5?

Die Gebote der Ehre galten also nur fiir Zugehérige entsprechen-
der Gruppen, fiir diese waren sie existenzieller Natur. Die Zugehorig-
keit zu einer Gruppierung mit einem spezifischen Ehrenkodex impli-
zierte also eine stindige Bedrohung der Ausgrenzung. Ein sozialer

49 Mit dem Begriff der Ehrlichkeit ist in diesem Kontext nicht die Aufrichtigkeit im
heutigen Sinne gemeint, sondern die Bezeichnung fiir Gruppen, deren differenzie-
rendes Merkmal die von Geburt an oder durch den eigenen Stand zugeschriebene
Ehre war.

50 Vgl. Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 24.

51 Vgl. Schuster: Ehre und Recht. Uberlegungen zu einer Begriffs- und Sozialge-
schichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft, S. 40.

52 Vgl Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 34.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

Aufstieg bzw. die Moglichkeit, in eine angesehene Position aufzustei-
gen war zwar fiir die Mitglieder der unteren Schichten nicht gegeben.
Fir die 'Ehrlichen’ war jedoch ein Abstieg durchaus moglich. Der Ehe-
stand, die berufliche Tétigkeit, das soziale Gefiige, Eloquenz und Klei-
dung, kurz das gesamte gesellschaftliche Auftreten einer Person wurde
durch den Ehrenkodex gestaltet, den der Sozialisationsgrad vorgab.
Eine dem Ehrenkodex widersprechende Handlung beinhaltete nicht
nur die Gefahr der Exklusion, sondern auch der personlichen Ehrver-
letzung und daher der Erschiitterung der eigenen Identitdt. Der Besitz
der Ehre, sei es in der Form der Standesehre oder der Familienehre,
stellte sich daher meistens als eine Herausforderung dar, die die Ehrli-
chen stets verpflichtete, ihre Anerkennung zu schiitzen und, wenn ge-
geben, dafiir in den Kampf zu gehen. Duelle waren deshalb nur unter
denen gebriuchlich, deren Ehre durch standesbedingte Begiinstigun-
gen festgelegt war.53 Der Duellgegner war iiblicherweise in gleicher ge-
sellschaftlicher Position.5+ Als leicht verletzliches Gut war Ehre auch in
innerstdndischen Beziehungen anzusehen. Denn es war durchaus ge-
geben, innerhalb einer gleich sozialisierten Schicht Unterschiede in der
Ehrenhaftigkeit ausmachen zu konnen. Die Sorgfiltigkeit im Ehrerhalt
zog gleichsam vermehrte Anerkennung nach sich. In diesem Sinne al-
so fungierte die Ehre als ein innerstdndisches Differenzierungsmittel.5s

In Hinsicht auf die bisher geschilderte Beschaffenheit des Ehrbe-
griffs stellt sich das Prinzip der Zugehorigkeit und der Ausgrenzung in
zwei verschiedenen Aspekten dar. Zunichst ist die Privilegierung bzw.
Benachteiligung abhédngig von Abstammung und die damit einherge-
hende Abgrenzung zu anderen Schichten zu erwidhnen. Dariiberhin-
aus erfiillt dieses Prinzip eine Funktion der internen Kontrolle einer
Gruppe, indem die Mitglieder durch Sanktionen und soziale Ver-
pflichtungen diszipliniert und zum Behiiter des eigenen Ehrenkodex
bestimmt werden. Dies gewihrleistet letztendlich den Fortbestand
einer Gruppe bzw. des gesamten differenzierenden und hierarchisie-
renden Systems.

53 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 63.

54 Vgl Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 50.

55 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 55.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

21


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

22

Der Umstand, dass die Verinnerlichung von Ehre im konventio-
nellen Sinn aus dem aufgekldrten Gesellschaftssystem verschwunden
ist und es keine weiterfiihrenden Abhandlungen iiber den Ehrbegriff
im Bereich des aktuellen philosophischen Diskurses gibt, bildet die Ar-
gumentationsgrundlage fiir das Entriicken dieses dargestellten gesell-
schaftlichen Systems. Wenn keine Differenzierungsmechanismen in
Standeform mehr existieren, dann auch keine Ehre, so die herrschende
These.5¢ Es kann vielleicht bestritten werden, ob die gesellschaftlichen
Schichten tatsdchlich verschwunden sind. Denn wenn auch nicht mit
der Ehre im stdndischen Sinne verbunden, so kénnen Einzelpersonen
oder Gruppierungen doch durch wirtschaftliche Uberlegenheit noch
immer Gesellschaften dominieren. Fakt ist hingegen, dass diese
Schichtungen weniger durch die Abstammung als vielmehr durch die
personliche Leistung einzelner gebildet werden. Theoretisch gesehen,
besteht fiir jedermann die Mdglichkeit, sich in unterschiedlichste Ge-
sellschaftsschichten zu integrieren. Im Allgemeinen kann man die
oben genannte These folgendermafien verstehen: Die Ehre hat durch
die Verdnderung der gesellschaftlichen Systeme ihre bestimmende
Funktion verloren. Sie scheint also nicht mehr ein Kriterium zu sein,
durch das ein Mensch seine Prigung erhdlt. Indem die konkreten
Machtinstanzen wie Legislative oder Judikative durch die Gewaltentei-
lung entstanden, wurde der politische Machtanspruch der privilegier-
ten Ehrlichen unmittelbar minimiert, um nur ein Beispiel zu nennen.5”

2.1.3. Das Prinzip der Selbstjustiz

Wie im obigen Abschnitt erwdhnt wurde, diente die Ehre auch als ein
Mittel zur innerstindischen Differenzierung. Die Aufrechterhaltung
des Ansehens implizierte also auch das Motiv, in der Rangordnung so-
wohl in der eigenen Gruppe als auch in der gesamten Gesellschaft die
vorhandene soziale Stellung zu bewahren und gegebenenfalls sogar

56 Vgl. Olsthoorn: Honor, Face and Reputation in Political Theory, S. 485.

57 Die Mentalitat der standesbedingten Machthierarchie und die damit verbundenen
Verpflichtungen sind hingegen teilweise in die Moderne eingedrungen. Das ldsst
sich beispielsweise daran erkennen, dass sich die sogenannten 'Ehrenminner’,
wenn auch duflerst selten, am Anfang des 20. Jahrhunderts noch duellierten (Vgl.
Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 90.).

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

aufzusteigen. Dies hing in grofSem Mafle von der Anerkennung der ei-
genen Ehre durch andere ab, die, auch wenn durch die Zugehorigkeit
zu einem adeligen oder hoheren Stand fast problemlos gesichert, ohne
den eigenen Beitrag der einzelnen schwer einzufordern war. Dieser
Beitrag variiert zwar je nach den gesellschaftlichen Prioritdten der ent-
sprechenden Epoche. Prinzipiell stehen aber bestimmte Fahigkeiten
wie kdmpferische, berufliche oder rhetorische Geschicklichkeit und
Tugenden im Vordergrund, unter denen meist Aufrichtigkeit, Fleif3
und Tapferkeit im Sinne der Konfliktbereitschaft verstanden wurde.58
Einer der entscheidenden Bestandteile der aristokratischen Identitit,
der aber auch eine zentrale Anforderung der Gesellschaft bildet, war
die Satisfaktionsfihigkeit, die hauptsichlich darin bestand, eine Ehr-
verletzung in entsprechender Weise zu erwidern. Die angemessene Re-
aktion auf einen Affront beinhaltete eigentlich nichts anderes als Ra-
che, meist gewalttatiger Natur. Die Satisfaktionsfihigkeit zu beweisen
bildete in erster Linie eine wichtige Grundlage fiir die gesellschaftliche
Anerkennung. Ein Ehrenmanns9 duflerte durch sein agonales Auftre-
ten in der Offentlichkeit, dass er den Respekt verdiente, den er bezug-
nehmend auf seinen adeligen Status von anderen einforderte. Zudem
wirkte sich diese Féhigkeit auf diverse Bereiche des Lebens aus, die von
Ehre bestimmt waren. Aller Besitz, bspw. die politische oder wirt-
schaftliche Macht, konnte durch Verleumdung verloren gehen.®® Des-
halb hatte nicht nur die Ehrenhaftigkeit selbst, sondern auch deren
Verteidigung eine existenzielle Bedeutung.

Es soll darauf aufmerksam gemacht werden, dass der Sachverhalt,
der eine Ehrverletzung ausmacht, duflerst komplex und schwer defi-
nierbar ist. Hingegen definiert jeder Ehrenkodex ehrverletzende
Handlungen, genauso wie die Mafistibe der Ehre selbst. Alle Hand-
lungsweisen, die die Personlichkeit und die mit dem Stand verbundene

58 Vgl. Briiggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhiltnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 41.

59 Der Ausdruck 'Ehrenmann’ wird hier deshalb verwendet, weil die gesellschaftli-
chen Anforderungen, die die Selbstjustiz miteinbeziehen, meistens an Manner ge-
stellt wurden. (Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 131.).
Die Anforderungen Frauen betreffend hingen vielmehr mit korperlicher Enthalt-
samkeit und schamhaftem Auftreten zusammen.

60 Vgl. Moeglin: Fiirstliche Ehre und Verletzte Ehre der Fiirsten im spatmittelalterli-
chen Deutschen Reich, S. 91.

23

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

24

Identitdt herabwiirdigen, hatten das Potenzial, als Ehrverletzung be-
zeichnet zu werden. Diese erstecken sich von verbalen Beleidigungen
und tblen Nachreden bis hin zu kérperlichen Angriffen.®* Einen wei-
teren wichtigen Faktor fir Ehrverletzung bildete der schlechte Ruf
weiblicher Familienmitglieder. Eine von diesen verursachte 'Befle-
ckung' oder der Vorwurf Dritter, die Reinheit einer Frau sei zweifel-
haft, zéhlten zu den Auslosern, die Vergeltung forderten. Wihrend der
Ehrenkodex die Ehre und deren Verletzung definiert, bestimmt er
gleichzeitig die Mechanismen ihrer Verteidigung bzw. ihrer Wieder-
herstellung. Das Prinzip der Selbstjustiz soll hauptsichlich aus dieser
Perspektive betrachtet werden.

Man kann behaupten, dass das Duellieren, praktiziert ab der Frii-
hen Neuzeit bis hin zur beginnenden Moderne, die geldufigste Metho-
de war, Vergeltung zu iiben. Dariiberhinaus ist nicht zu vergessen, dass
die dltesten literarischen Duellanten aus Heldenmythen stammen.
Man betrachte nur die Auseinandersetzung zwischen Paris und Mene-
laos, die im Trojanischen Krieg gipfelte.

Obwohl das Duell rein technisch eine Kampfform zwischen be-
waffneten Minnern darstellt, beinhaltet es verschiedene symbolische
Bedeutungen. Die Bereitschaft zum Duell beweist nicht nur Mut, son-
dern auch das Einverstandnis, sein Leben bedenkenlos fiir seine Ehre
zu riskieren. Das Duell muss also nicht zwangsweise in der Totung des
Gegners gipfeln, allein die Teilnahme an einem solchen zeugt von an-
gemessenem Verhalten.®> Die zwei Moglichkeiten, zu toten oder geto-
tet zu werden, lassen sich also ubersetzen mit dem Fortleben in Ehre
oder dem Sterben in Ehre. Da die Ehre mit der gesamten Identitdt
einer Person assoziiert wurde, bedeutete ihre Verletzung einen unmit-
telbaren Verlust der individuellen Existenz. Die Verweigerung eines
Duells bzw. der Satisfaktion fithrte daher ebenso zur Ehrverletzung.
Wer seine Ehre nicht zu verteidigen vermochte, durfte keinen An-

61 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 52; Moeglin: Fiirst-
liche Ehre und Verletzte Ehre der Fiirsten im spétmittelalterlichen Deutschen
Reich, S. 86; Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung
in der Frithen Neuzeit, S. 6.

62 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 42.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

spruch auf Respekt und Macht erheben.®3 Eingebettet in diese Mentali-
tat erscheint das Ritual daher sinnvoll.

Obwohl das Duell schon gegen Ende des 18. Jahrhunderts in vielen
Lindern Europas als eine Straftat verboten wurde, wurde es bis zum
19. Jahrhundert weiterhin ausgeiibt.4 Denn die ehrenvolle Gewaltta-
tigkeit im Namen der Ehre galt als ,die selbstverstindliche Art der
Wiederherstellung der Ehre®% Trotz der Strafbarkeit wurden die Duel-
lanten nicht verurteilt, sondern vielmehr toleriert. Dies wurde durch
das Rechtssystem bzw. die Mangelhaftigkeit des Rechts untermauert
und gleichzeitigt entschuldigt. Es wurde behauptet, dass das Recht al-
lein nicht ausreiche, Menschen vor Affronts zu schiitzen.5¢ Die Ehre
als lebenswichtiger Wert bediirfe extremer Mafinahmen zu ihrer Er-
haltung. Die Normen der Eliten standen also iiber allen Regelungen
der Gesellschaft. Diesem Argument liegt aber auch ein anderer Aspekt
zugrunde. Wie schon angemerkt, berechtigte die Ehre vor allem in der
Staindeordnung zu einem subjektiven Rechtsanspruch.6” Die Tendenz
der Adeligen, bei einem Konflikt die eigenen Vergeltungsmethoden
anzuwenden statt sich an das allgemeingiiltige Recht zu wenden, hingt
in groflem Mafle mit diesem Aspekt zusammen. Das Duellieren war
letztendlich eine aristokratische Praxis.®® Das Bestehen dieses Selbst-
justizmechanismus wurde insofern ermdglicht, als die Eliten das
Machtmonopol schlicht und ergreifend nicht anerkannten, welches sie
nicht nach ihren eigenen Priorititen prigen konnten. Dementspre-
chend entstanden zwei parallel existierende Instanzen, deren Normen
stets konkurrierten: das allgemeine Recht und der individuelle Ehren-

63 Vgl. Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 67.

64 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 66-68.

65 Vgl. Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 14.

66 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 51.

67 Vgl. Schuster: Ehre und Recht. Uberlegungen zu einer Begriffs- und Sozialge-
schichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft, S. 45.

68 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 55.

25

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

26

kodex.69 Uberdies soll bemerkt werden, dass der Ehrenkodex verlang-
te, alle Instanzen aufler ihm selbst zu eliminieren bzw. zu entkréften.
Daraus lésst sich folgern, dass die Ehrlichen durch den ihrer Stellung
inharenten Ehrenkodex einerseits befihigt aber andererseits gezwun-
gen wurden, Selbstjustiz zu iiben.”°

Im Namen der Ehre Selbstjustiz zu iiben erscheint als Mafinahme,
einem Verbrechen, das innerhalb der Standesordnung ebenso mit
einem materiellen Gewinn verbunden war, einen moralischen Wert
zuzusprechen. Eben diese Mentalitdt findet sich anteilig auch in der
Auffassung wieder, dass Ehrenmord, meist begangen an Frauen, er-
laubt und sogar gefordert ist. Der Ehrenmord lédsst sich nach diesem
Verstandnis als die Wiederherstellung der (Familien-) Ehre auffassen.
Diese Betrachtungsweise impliziert den Glauben, durch den Mord die
moralische Integritdt der Familie zuriickzugewinnen. Die symbolische
Bedeutung des Ehrenmords ist mit der des Duells zu vergleichen. Wie
oben erwihnt, zdhlt beim Duell nicht in erster Linie der Totungsakt
selbst, sondern die Bereitschaft zum Duell. Das gleiche gilt auch fiir
einen potenziellen Ehrenmdrder. Wichtig ist also nicht unmittelbar die
Totung, sondern der Mordversuch per se, um der Umwelt zu signali-
sieren, dass man um jeden Preis fiir den Ehrerhalt der Familie einsteht.
Nicht selten verliert ein Ehrenmordverweigerer sein gesellschaftliches
Ansehen, welches ein Verbrechen als Gebot der Ehre einfordert.”*

Selbstjustiz erfolgt aber nicht nur durch physische Gewalt, sondern
auch durch mentale. Dem Ehrenkodex kommt unmittelbar das Recht
zu, denjenigen, die dem Ehrenkodex zuwider handeln, den Respekt
abzuerkennen. Dem Prinzip der Ausgrenzung liegt genau diese Art der
Selbstjustiz zugrunde. Die Verpflichtungen der Ehrengemeinschaft
verwandeln sich insofern in ein Unterdriickungsmittel, durch das die
Mitglieder stindig beobachtet und mit der Exklusion bedroht wer-

69 Vgl. Briiggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhaltnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S.21; Schuster: Ehre und Recht.
Uberlegungen zu einer Begriffs- und Sozialgeschichte zweier Grundbegriffe der
mittelalterlichen Gesellschalft, S. 54.

70 Vgl. Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spitmittelalter,
S. 106.

71 Vgl Onal: Namus Cinayetleri, S. 57, 58.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

den.”> Theoretisch gesehen ist es nicht die Aufgabe der Justiz zu be-
stimmen, wer ehrenhaft ist oder Respekt verdient. Im Unterschied
zum Duell kann die Exklusion aus einer Gruppe nicht als eine Angele-
genheit des Rechts betrachtet werden. Daher kann es auf den ersten
Blick unnachvollziehbar erscheinen, die Aberkennung von Respekt
und die damit verbundene Ausgrenzung als einen Aspekt des Selbst-
justizmechanismus im Sinne des subjektiven Rechtsanspruchs zu be-
trachten. Hingegen fungiert diese Aberkennung im Rahmen eines Eh-
renkodex als eine Form der Strafe. In diesem Sinne kann dies durchaus
als eine Vergeltungsmethode bezeichnet werden, die, wenn nicht gegen
das Recht, so doch gegen die allgemeinen Menschenrechte verstofit.

Dass die Stindeordnung etwa im beginnenden 19. Jahrhundert
ihre Wirkungskraft verloren hat, fithrte gleichzeitig dazu, dass die
Praktiken der Stindeideologie keine Anerkennung mehr finden. Zu
behaupten ist, dass die 'Popularitit’ der Selbstjustiz in der Form des
Duells von dieser kulturellen Verdnderung ebenso beeinflusst wurde.
Kwame A. Appiah, der das Aussterben des Duellierens in Europa als
eine moralische Revolution bezeichnet,”3 beschreibt die letzten Duelle
als unseridse vielmehr licherliche Aktionen. Er berichtet von einer
Szene im Jahr 1852, in der beide Duellanten, zwei Parlamentsmitglie-
der aus Canterbury in England, und ihre Sekundanten mit derselben
Kutsche zu dem Ort fahren, an dem sie aufeinander schieflen woll-
ten.”+ Dies war das letzte in England verzeichnete Duell, so Appiah.
Offensichtlich haben die Duellanten selbst den Akt, den sie unternah-
men, nicht ernst genommen. Noch wichtiger scheint aber die Reaktion
der Offentlichkeit. Die Times verdffentlichte dazu einen humoristi-
schen Artikel. Appiah fiigt in diesem Zusammenhang hinzu: ,Der
Handel nimmt ein lachendes Ende.“7s

72 Vgl. Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 99.

73 In seinem Werk ,Eine Frage der Ehre. Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt® geht es im Allgemeinen darum, wie die Gesellschaften im Laufe der Ge-
schichte ihre moralisch fragwiirdigen Traditionen selber anzweifeln konnten. Das
Aussterben des Duells betrachtet Appiah als eine dieser Traditionen.

74 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 67.

75 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 67.

27

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

Das, was Appiah als moralische Revolution bezeichnet, betrifft si-
cherlich nicht nur das Verschwinden von Duellen, sondern auch das
Aussterben der Mentalitdt, die dieser Form der Gewaltausiibung einen
Sinn verlieh. Man kann annehmen, dass diese Entwicklung im Moral-
verstandnis auch nicht separat vom gesellschaftlichen Rechtsverstind-
nis zu denken ist, welches der Bestimmungsfihigkeit des Rechts zu
Stirke verholfen hat. Durch das in der ehemaligen Aristokratie eher
gemiedene angewachsene Vertrauen in das Recht wurde dieses zur be-
stimmenden Instanz, die die Strafbarkeit einer Tat festlegte und die
Verhidngung einer solchen mafgeblich bestimmte. Es gilt also, dass das
Recht erstens neutral bzw. objektiv gegen alle operiert, so dass jeder
unabhidngig vom sozialen Status gleich behandelt wird und es zweitens
fur alle verbindlich ist. Die Selbstjustiz als ein moralisch und rechtlich
inakzeptables Phanomen zu kategorisieren, geht auch damit einher, die
Ehre als eine ihrer elementaren Begriindungen ebenso zu verurteilen.

Das Phinomen des Ehrenmordes, das neben dem heutigen Staats-
und Rechtssystem existiert, scheint, wie oben erwéhnt, die Merkmale
obsoleter aristokratischer Ideologie aufzuweisen, die keinen anderen
Strafmechanismus und keine andere soziale Ordnung anerkennt als
die eigene. Fir die eingangs in diesem Kapitel genannte intellektuelle
Betrachtungsweise, die die Ehre als ein ,Relikt einer Epoche der Bar-
barei“ bezeichnet, bildet dieses Phinomen zweifelsohne ein weiteres
Argument.

2.1.4. Geschlechtsspezifische Deutung von Ehre

Die Ehre ist nicht nur durch die Abstammung bzw. den Stand oder das
gesellschaftliche Ansehen bedingt, das Tugenden wie Tapferkeit, Grof3-
ziigigkeit etc. entspringt. Es stellt sich in den meisten Ehrkonzepten
heraus, dass sie ebenso an das Geschlecht einer Person gekniipft ist.76
Dieser Aspekt der Ehre und die damit verbundene Problematik der
Geschlechterungleichheit kann als ein weiteres Argument fiir den in-
haltlichen Zerfall des Ehrbegriffs angesehen werden.

76 Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 89; Dinges: Ehre als Thema der hi-
storischen Anthropologie, S. 34.

28

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

Es ist zunachst zu betonen, dass sich mannliche von weiblicher
Ehre hauptséchlich aufgrund der geschlechtsspezifischen Pflichten, die
vom Ehrenkodex auferlegt werden, unterscheidet.”” Es ist zwar zu be-
haupten, dass die weibliche Ehre im Zentrum der geschlechtsspezifi-
schen Bedeutung steht (denn meist ist von dieser in dem Zusammen-
hang die Rede).”® Da aber Mannlichkeit und Weiblichkeit in Bezug auf
Ehre in einem Abhéngigkeitsverhéltnis zu einander stehen, soll auch
verdeutlicht werden, was unter mannlicher Ehre zu verstehen ist.

Um den geschlechtsspezifischen Aspekt von Ehre darzustellen, soll
die gesellschaftliche Machthierarchie berticksichtigt werden, die nicht
geschlechtsneutral ist. Eine historische Bezugnahme auf diesen Sach-
verhalt scheint auch hier hilfreich zu sein. Der Machtanspruch der
Adeligen, die an der Spitze der Standeordnung standen, hing u. a. auch
davon ab, inwieweit sie dem Idealbild der Médnnlichkeit gentigten, das
innerhalb dieses Systems geformt wurde. Nach Pierre Bourdieu ist der
Adel bzw. der point d "honneur, dessen Kriterien zum grofien Mafle die
mannliche Ehre bestimmten, ,das Produkt einer sozialen Benen-
nungs- und Einpragungsarbeit“79 Das heif3t, ein Mann, der Anspruch

77 Vgl Frevert: Ehre — mannlich/weiblich. Zu einem Identitatsbegriff des 19. Jahr-
hunderts, S. 23. Der Sachverhalt der Homosexualitit taucht in diesem Konzept fast
nur in Bezug auf die minnliche Homosexualitit auf. Die weibliche Homosexualitt
scheint kein Gewicht zu haben. In Hinsicht auf die Begriindung kann man speku-
lieren, dass unter weiblichen Homosexuellen keine Penetration stattfindet. Dies
spielt in extrem kodifizierten Gruppen bzw. Gesellschaften, deren Ehrenkodizes
fast tabuisiert sind und daher nicht intern in Frage gestellt werden konnen, eine
dufSerst wichtige Rolle (Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 117; Dinges:
Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 136.). Da die Frau fast wie ein 'Ei-
gentum' betrachtet wird, soll sie nur von dem Mann beriihrt werden, der sie ‘be-
sitzt'. Die Ehre, die auch in Bezug auf die Geschlechtsehre zu kompetitiven Fahig-
keiten herausfordert, kann als ein Gegenstand der ménnlichen Konkurrenz be-
trachtet werden. Geht es um die Ehre der Ehefrau oder anderer weiblicher Famili-
enmitglieder, dann bergen auflenstehende Mianner die Gefahr, diese Ehre zu verlet-
zen. Bei der weiblichen Homosexualitdt gibt es jedoch keinen Konkurrenten im
traditionellen Sinne, der einen Mann zum Wettbewerb herausfordern kann. Es ge-
hort per se zum Gebot der Ehre, dass ein Ehrenmann nur mit seinen geschlechts-
und statusgleichen Kontrahenten konkurrieren kann. Gegenteiliges gilt als ehrlos.
Daher kann ein weibliches Gegeniiber kein Konkurrent sein, der die Ehre eines
Mannes verletzen kann.

78 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 146; Schneider: Der
Islam und die Frauen, S. 246.

79 Vgl. Bourdieu: Die mannliche Herrschaft, S. 91.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

29


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

30

auf Ehre hat, wird dazu gezwungen, nach einem Muster der Méannlich-
keit zu agieren.®° Dieses Muster verstehe sich im Allgemeinen als ,,se-
xuelles und soziales Reproduktionsvermogen®, so Bourdieu. Als Krite-
rien gelten, wie oben erwéhnt, nicht nur Tugenden wie Moral oder
Tapferkeit, sondern auch Konfliktbereitschaft und Gewalttitigkeit, die
nach Bourdieu aber vielmehr eine ,Biirde® darstellen.®* Aus dieser
Uberlegung ist abzuleiten, dass der Mann durch die genannte Prigung
darauf ‘programmiert’ ist, seine physische und geistige Kraft sowie sein
materielles Vermogen darauf zu verwenden, unantastbare maskuline
Eigenschaften zu entwickeln und dadurch seine Ehre zu stirken.

Im Vergleich zu ménnlicher Ehre, die aus einem breiten Spektrum
von Tugenden und Pflichten besteht, ist die weibliche Ehre auf einen
deutlich engeren Aspekt der Tugendhaftigkeit beschrankt. Es gilt als
die Tugend einer ehrenhaften Frau, peinlich genau auf ihre Keuschheit
zu achten und ménnlichen Familienangehdrigen, dem Vater und/oder
dem Ehemann, Treue zu wahren.8? Eine ehrenhafte Frau ist also da-
durch gekennzeichnet, eine schamhafte Haltung im Sinne der (sexuel-
len) Enthaltsamkeit und Zurtickhaltung innerhalb ihrer Umgebung
einzunehmen. Dazu gehort auch die Pflege des Haushalts, die Erzie-
hung der Kinder und die Achtung des Ehepartners. Schon zur Zeit der
demokratischen Polis, in der das Recht und die Ehre zwei handlungs-
pragende Pole bildeten, wurde das Haus (gr. oikos) als der Lebens- bzw.
Existenzraum der Frauen festgelegt.®3 Dies galt als ein Gebot des da-
maligen Ehrenkodex, das seine Giiltigkeit im weiteren Verlauf der Ge-
schichte in verschieden kulturellen Kontexten weiterhin bewahren
konnte.

Die Vorgaben der weiblichen Ehre weisen im Allgemeinen ein ar-
chaisches Denkmuster auf, nach welchem die Ehre nicht unmittelbar

80 In seinem Buch ,,Die minnliche Herrschaft“ untersucht Bourdieu diesen Sachver-

halt nicht unmittelbar in Bezug auf den Adel bzw. die Stindeordnung. Es geht ihm
vielmehr darum zu erkldren, inwiefern der méannliche Machtanspruch die Macht-
hierarchie der Gesellschaften und die Sozialisation der Menschen prigt.

81 Vgl. Bourdieu: Die ménnliche Herrschaft, S. 92-93.

82 Vgl. Bourdieu: Die médnnliche Herrschaft, S. 93; Burghartz: Geschlecht-Koérper-Eh-
re. Uberlegungen zur Weiblichen Ehre in der Frithen Neuzeit am Beispiel der Bas-
ler Ehegerichtsprotokolle, S. 214.

83 Vgl. Briiggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhiltnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 55-58.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

als ein sozialer Wert definiert wird, so, wie es der allgemeinen Bedeu-
tung des Ehrbegriffs obliegt,34 sondern das als gesellschaftliche Anfor-
derung an Frauen, sich nicht nur in sexueller Hinsicht sondern auch
hinsichtlich ihrer generellen Rechte bevormunden zu lassen, gilt. Ehe-
schlieffung und Mutterschaft machen dabei die Bereiche aus, die von
Vorschriften am stirksten betroffen sind. Im Abschnitt ,,Das Prinzip
der Zugehorigkeit und der Ausgrenzung“ wurde erwéhnt, dass im Mit-
telalter die unehelich Geborenen als unehrliche Personen stigmatisiert
und von Geburt an aus der Gesellschaft ausgeschlossen wurden. Diese
Betrachtungsweise scheint in aktuellen streng gehaltenen Ehrenkodi-
zes weiterhin zu existieren. Dass uneheliche Schwangerschaft in man-
chen Teilen der Welt noch immer verboten ist, birgt fatale Folgen fiir
Mutter und Kind, die beide in solchem Falle keinen Anspruch auf ge-
sellschaftliche Anerkennung haben.%s

Das eingangs erwahnte Abhingigkeitsverhiltnis von mannlichem
und weiblichem Ehrbegriff besteht in einer geschlechtsverbundenen
Verantwortungs- und Verletzlichkeitsspanne. Die Frau muss ab dem
Zeitpunkt der Pubertdt den familidren Normen geniigen, die die Gren-
zen zwischen dem Erlaubten und dem Verbotenen in der Sexualitét
definieren. Der Mann hingegen hat stets die weibliche Ehre zu vertei-
digen und im Falle einer Verletzung diese wiederherzustellen.8¢ Die
Frau erweist sich in dieser Hinsicht als das Symbol der weiblichen Eh-
re, deren Schiitzer und 'Besitzer' im tibertragenen Sinn wiederum der

84 Es wird im zweiten und dritten Kapitel detailliert erkldrt, dass sich die Ehre grund-
satzlich auf einen Wertzuschreibungsprozess bezieht, der sowohl gesellschaftlich/
dufSerlich als auch innerlich stattfindet.

85 An dieser Stelle wird auf die Untersuchung von Irene Schneider Bezug genommen,
die das islamische Rechtssystem im Iran und die Rechte der Frauen darstellt.
Schneider lasst die Frage zwar offen, inwieweit die Regelung im Iran, die die un-
eheliche Schwangerschaft verbietet, mit einem Ehrverstindnis begriindet wird. Es
ist aber festzustellen, dass dies eine klare Parallelitit zur mittelalterlichen patriar-
chalen Ehrvorstellung beziiglich der unehelichen Beziehung von Frauen zeigt. In
den modernen Gesetzbiichern anderer islamischer Lander wiirde dieser Sachver-
halt Gberhaupt nicht bertcksichtigt, da die uneheliche Sexualbeziehung vielmehr
tabuisiert wiirde, so Schneider (Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen). Die
Frage, inwiefern der Islam und die Ehrenkodizes, die unterdriickerische und men-
schenverachtende Vorschriften implizieren, miteinander zusammenhingen, wird
im zweiten Kapitel ausfithrlich thematisiert.

86 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 21; Dinges:
Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 130.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

32

Mann ist. Nicht nur eine Handlung, die den zentralen weiblichen Tu-
genden (Keuschheit und Treue) widerspricht, sondern allein eine Ver-
mutung, die auf einem Verstofl gegen diese beruht, kann zu (meist ge-
walttdtigen) Konflikten fiihren, die in erster Linie unter Ménnern statt-
finden.8” Obwohl die weibliche Ehre als Handlungsmafistab fiir die
Frau definiert wird, ist es hingegen nicht ihre Aufgabe, diese zu vertei-
digen oder wiederherzustellen.®® Wie im obigen Abschnitt geschildert,
wurde das Ritual des Duellierens bis zum Ende des 19. Jahrhunderts
als eine der wesentlichen Vergeltungsmethoden angewendet, um eine
solche Art der Ehrverletzung zu strafen. In der heutigen Zeit stellt sich
die Ehrverletzung einer Frau als ein Ausloser fiir Ehrenmode dar, die
wiederum von méannlichen Familienmitgliedern begangen werden. Es
ist also zu behaupten, dass eine aggressive bzw. agonale Reaktion auf
die Verletzung der weiblichen Ehre ebenso zur Rettung der ménnli-
chen Ehre dient.

Es scheint die Annahme zuzutreffen, dass es sich hier um eine Art
der feudalen Mentalitdt hinsichtlich der Geschlechterrollen handelt.
Ein Mann von Ehre zeichnet sich durch dieselben Faktoren aus wie ein
Lehnsherr: finanzielle Quellen, angesehene gesellschaftliche Stellung,
Ruhm etc.89 Im Verhiltnis zwischen Mann und Frau in diesem Kon-
zept stellt es sich heraus, dass die Frau, deren Ehre ein Bestandteil der
mannlichen Ehre ist, ebenfalls zu diesem Besitztum gezéhlt wird. Da-
her muss der Mann sich notwendigerweise dazu verpflichten, die Frau
als einen Teil seines Eigentums und somit seiner Ehre zu schiitzen. Die
dem Mann zugestandene Gewalttitigkeit wird damit verteidigt, dass
sie sich als Pflicht manifestiert. Indem die Konfliktbereitschaft zur
Schau gestellt wird, wird iiberdies die Minnlichkeit bewiesen, was
letztendlich alle Zweifel ausschlieit, die diese in Frage stellen koén-

87 Vgl. Frevert: ,Mann und Weib, und Weib und Mann“ Geschlechter-Differenzen in
der Moderne, S. 197.

88 Vgl. Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 9; Frevert: ,Mann und Weib, und Weib und Mann". Geschlech-
ter-Differenzen in der Moderne, S. 219.

89 Diesen Aspekt thematisiert Bourdieu unter der Nennung der Kapitalarten, welche
sich in kulturelle, 6konomische und symbolische untergliedern. Er bezeichnet die
Ehre als das symbolische Kapital einer Person (Vgl. Bourdieu: Die feinen Unter-
schiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft). Im zweiten Kapitel wird auf die-
se Theorie niaher eingegangen.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

nen.%° Die herrschende Position, die in dieser Machthierarchie dem
Mann zuteil wird, unterstreicht die Unterlegenheit der Frau. Allerdings
soll auf den Punkt aufmerksam gemacht werden, dass die Frau, vor-
sichtig ausgedriickt, von diesem Privileg in gewisser Hinsicht profitiert.
Immerhin geht es bei dieser Form der Verteidigung auch um die Parti-
zipation am Ruhm des Mannes. In einer Gesellschaft, in der Frauen
nur wenig Moglichkeiten haben, einen angesehenen Status zu erlangen,
scheint dies sogar erstrebenswert zu sein.

Zwar betont Bourdieu, dass die Geschlechterhierarchie bzw. die
maénnliche Herrschaft ihre Selbstverstindlichkeit verloren hat.9* Die
Menschen wiirden aber diese gesellschaftliche Struktur, deren Wurzeln
auf die feudale Ordnung zuriickzufithren sind, auf eine soziogeneti-
sche Weise erlernen. Daraus lsst sich ableiten, dass die Normen dieser
Machthierarchie im menschlichen Bewusstsein so fest verankert sind,
dass 'unbewusst' die Disposition erlangt wird, das Leben danach zu ge-
stalten. Die genannten herrschenden bzw. unterlegenen Rollen wiirden
sogar in der Moderne von beiden Geschlechtern ibernommen.?> Auch
eine moderne Frau wiinsche sich beispielsweise einen Mann, der ihr
von finanziellen Méglichkeiten und sozialem Status her iiberlegen ist.
Bourdieu bezieht sich auf die Untersuchungen, die auf die Tendenzen
der Frauen in Partnerschaft abzielen, und fiigt dementsprechend hin-
zu, dass dieser Wunsch sogar in den bevorzugten kérperlichen Eigen-
schaften eines Mannes prasent sei. Beispielsweise wiirden Frauen
Minner bevorzugen, die nicht kleiner sind als sie. Die Merkmale, die
darauf hinweisen, dass die Frau in der Beziehung aus verschiedenen

90 Es soll dabei nicht aufler Betracht gelassen werden, dass die Prasentation der Ehre
auf verschiedene Weisen ein notwendiger Faktor ist, der dafiir sorgt, Achtung und
Ansehen zu mehren. Zurschaustellung erfiillt also die Funktion, sich selbst zum
Gegenstand des 'Klatsches' zu machen, um dadurch den guten Ruf, der durch di-
verse personliche Eigenschaften erlangt wird, in der Gesellschaft zu présentieren.
Dies kann beinahe als historisches Brauchtum bezeichnet werden. Nach Diilmen
bezeichnet das ,Gerede ein zentrales Merkmal der Stdndegesellschaft. ,,Alles [...]
musste besprochen werden, so dass nichts verborgen blieb“ (Vgl. Diilmen: Der ehr-
lose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frithen Neuzeit, S. 2.).
Dieser Aspekt ist auch hinsichtlich des umgekehrten Falles von grofler Bedeutung.
Eine Ehrverletzung wird intensiver wahrgenommen, wenn es Zeugen gibt. Daraus
konstruiert sich der Begriff der Schande.

91 Vgl. Bourdieu: Die ménnliche Herrschatft, S. 100.

92 Vgl. Bourdieu: Die mannliche Herrschaft, S. 66.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

Sichten die dominante Partei ist, wiirden sie sozial herabsetzen. ,,Mit
einem unterlegenen Mann wiirde sie [eine Frau, B.C.] sich selbst un-
terlegen fithlen.“o3

Die Frage, inwiefern diese These Bourdieus in Bezug auf die mo-
derne Frau zutrifft, benotigt vielleicht eine detaillierte Untersuchung,
die sich vielmehr soziologisch mit diesem Thema auseinandersetzt.
Der Aspekt hingegen, dass die Frau die ihr zugeschriebene Unterlegen-
heit annimmt und sich durch diese definiert, prasentiert sich im tradi-
tionellen Verstdndnis u. a. dadurch, dass der Mann oft als Versorger im
finanziellen Sinne betrachtet wird.

Fakt ist, dass die geschilderte Machthierarchie, die fiir patriarchale
soziale Mechanismen sorgt, einerseits den mannlichen Interessen zu
dienen und Frauen demgemaif3 zu benachteiligen scheint. Andererseits
macht der Ehrenkodex, der dieser Machthierarchie einen symboli-
schen Wert beimisst, beide Geschlechter zum Opfer.94 Der Mann wird
mit 'Michtigkeit' identifiziert, was zur Folge hat, dass er diese stets un-
ter Beweis stellen muss. Die Frau ist mit der Forderung nach Gehor-
sam und einer Art der Zweitrangigkeit belegt. Ehrengemeinschaften
opfern ihre Mitglieder also durch das Diktat verschiedener Verpflich-
tungen, von denen auch das Geschlechterverhiltnis betroffen ist. In
den Gemeinschaften, in denen strenge Ehrenkodizes herrschen, wird
bspw. die Scheidung teilweise noch immer tabuisiert. Denn diese sagt
aus, dass der Mann seine Ehre, besser gesagt seine Frau, als ein priva-
tes Gut offentlich gemacht hat.95 Auch nach einer Trennung hat die
Frau weiterhin die Wertschédtzung des Mannes inne, zu deren Erhalt er
lebenslédnglich verpflichtet ist. Der Mann ist also durch den Ehrenko-
dex dazu gezwungen, das Leben seiner geschiedenen Frau stets zu
kontrollieren. Es kommt manchmal sogar vor, dass diese aufgrund des
Verbotes ihres Exmannes nicht wieder heiraten kann.®® Auch der Eh-

93 Vgl. Bozon: Les femmes et 1'écart d'age entre conjionts, zit. nach Bourdieu: Die
mannliche Herrschaft, S. 67.

94 Vgl. Braun: Verschleierte Wirklichkeit. Die Frau, der Islam und der Westen, S. 325.

95 Vgl. Toprak: Das schwache Geschlecht - die tiirkischen Ménner. Zwangsheirat,
héusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre, S. 156-162.

96 In manchen Fillen von Ehrenmorden stellte es sich heraus, dass das weibliche Op-
fer eine zweite Ehe eingehen wollte. Der Titer, in solchen Fillen der Exmann, hin-
gegen erklart den Mord mit dem gesellschaftlichen Druck, den er nicht bewiltigen
konnte.

34

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

renmord erweist sich hdufig als eine solche zwangslaufig durch die
Umwelt oktroyierte Handlungsweise.9” Es féllt zwar schwer, die Frage
zu beantworten, inwiefern die Titer aus eigener Uberzeugung den
Mord an anderen begehen. Doch werden Ehrenmorde immerhin nicht
nur an Frauen veriibt, sondern auch an Ménnern, die sich diesen Prak-
tiken verweigern.?®

Trotz der Feststellung, dass beide Geschlechter durch das gleiche
Motiv eingeschriankt werden, ist der zentrale Aspekt nicht aus dem
Auge zu verlieren, dass meist Frauen unter patriarchalen Systemen lei-
den. Laut neuester Untersuchungen unterliegen die Motive der Ehren-
morde den schnell wandelnden gesellschaftlichen Dynamiken. Dem-
gemaf3 fithrt nicht in erster Linie ein Verdacht des Verstofles gegen se-
xuelle Reinheit oder Treue zum Ehrenmord. Schon der Versuch ein
emanzipiertes Leben zu fiihren, erscheint als ausreichend, um einem
weiblichen Mitglied der Gesellschaft seine Ehre abzuerkennen.”®

Das geschlechtsbezogene Ansehen ist nicht nur ein Aspekt des
Ehrbegriffs, sondern auch ein gesamtgesellschaftliches Phanomen, das
sowohl die innerfamilidren als auch zwischenmenschlichen Beziehun-
gen unter dem Aspekt der Tugendhaftigkeit und des Pflichtbewusst-
seins genderorientiert prigt. Die herrschende These, dass Ehre als ein
Handlungsmaf3stab ausgedient hat, beruht auch auf diesem Phanomen,
in dem, wie geschildert, Autorisierungs- und Unterdriickungsmecha-
nismen als gesellschaftliche Regulatoren dienen.

2.2. Ehreals das Leitmotiv von shame culture

Ein weiterer Aspekt, der in diesem Kapitel in Bezug auf die Obsoles-
zenz des Ehrbegriffs erwahnt werden soll, ist die kulturwissenschaftli-

97 Vgl. Giindogan: Akli Olmayanin Akli Tore. Tore Cinayetleri Faillerinin Sosyo-
Kiiltiirel Agidan Incelenmesi, S.258-259, S.290; Onal: Namus Cinayetleri,
S. 42-43.

98 Vgl http://www.spiegel.de/panorama/justiz/bka-studie-ein-drittel-aller-ehren-
mord-opfer-sind-maennlich-a-778249.html.

99 Vgl. Onal: Namus Cinayetleri, S. S. 62-80, S. 47; Giindogan: Akli Olmayanin Akli
Tore. Tore Cinayetleri Faillerinin Sosyo-Kiiltiirel Agidan Incelenmesi, 261-262.

35

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

36

che Unterscheidung zwischen shame culture und quilt culture.*°® Diese
Unterscheidung geht im Allgemeinen aus der Theorie hervor, dass sich
die Moralverstandnisse des Abendlandes und des Morgenlandes vor
allem aufgrund der kulturellen Motive voneinander unterscheiden.
Die US-amerikanische Kulturanthropologin Ruth Benedict hat diese
Theorie mit ihrem Werk ,The Chrysanthemum And The Sword“ ge-
festigt, in dem sie die US-amerikanische Kultur mit der japanischen
vergleicht und daraus zwei verschiedene kulturellbedingte Moralver-
stindnisse ableitet. Benedict wurde wéihrend des Zweiten Weltkriegs
von der US-amerikanischen Institution ,,Office of War Information®
beauftragt, die japanische Kultur zu analysieren. Die Untersuchung
Benedicts, die infolge dieses Auftrags ausgefithrt wurde, beruht jedoch
aufgrund der Kriegssituation nicht auf einer Feldforschung, sondern
liegt in Form diverser medialer Ausfithrungen wie Berichte, Filme, Li-
teratur usw. vor.'** Dies gilt als einer der Griinde fiir die Kritik, dass
ihre Arbeit fern von wissenschaftlicher Objektivitit sei und vielmehr
den pragmatischen Interessen des US-amerikanischen Staates diene.1°2
Dennoch nimmt ihre Untersuchung insofern eine wichtige Bedeutung
ein, als dass sie dariiber eine Frage aufwirft, inwiefern sich die Moral-
auffassungen der westlichen und nicht-westlichen Gesellschaften von-
einander unterscheiden und worin dies begriindet sei.

Aus der Theorie Benedicts geht hervor, dass sich die westliche Kul-
tur eine innengeleitete Moral zu eigen macht und die nicht-westliche
eine auflengeleitete. In der ersteren, die sich quilt culture nennt, wird
der moralische Wert einer Handlung an dem eigenen Gewissensurteil
gemessen, wihrend in der letzteren, der shame culture, eine Handlung
durch duflere Sanktionen gepragt wird. Da das Gewissen als eine inter-
ne Instanz die Grundlage des Moralbewusstseins der westlichen Kultur

100 Diese Begriffe werden im Prinzip in der Fachliteratur mit Scham- und Schuldkul-
tur tbersetzt. Es leitet sich jedoch aus dem Kontext ab, dass das Wort shame we-
niger auf den Schamaffekt, als vielmehr auf Schande im Sinne eines schlechten
Rufs hindeutet. Da aber der Ausdruck 'Schandekultur' in diesem Zusammenhang
kaum auftritt, wird in der vorliegenden Arbeit der gangige Ausdruck Scham- bzw.
Schuldkultur verwendet.

101 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 145; Lot-
ter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen der Moral,
S. 95.

102 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 145-146.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

bilde, so Benedict, handele es sich dort um eine innere Verpflichtung
zur Moralitét, die auf einem eigenen Schuldbewusstsein beruhe.1°3 In
der nicht-westlichen Kultur hingegen fungiere die Scham als ein
Handlungsgrund, der sich nicht durch einen Normverstof} als innere
Sanktion, sondern erst durch dessen Exposition als eine dufere Sankti-
on manifestiere.

Hinsichtlich des Schambegriffs bezieht sich die Position Benedicts
auf die Theorie zum Schamgefiihl von Margaret Mead.*°4 Mead fiihrte
Untersuchungen in dreizehn verschiedenen 'primitiven’ Gesellschaften
durch und stellte infolgedessen fest, dass die Scham eine zentrale
Handlungskategorie sei, die aber nur in der Gegenwart anderer ihre
Funktion erfiille.’>s> Durch die Scham als eine dufSere Sanktion werde
eine Person dazu veranlasst, sich an das ethische System der eigenen
Gesellschaft anzupassen und dabei eine mogliche Blamage, oder noch
schlimmer, eine Exklusion zu verhindern.*°¢ Es handele sich also beim
Phdanomen der Scham nicht um die moralische Verbindlichkeit der
Werte, sondern um die dffentliche Meinung, die das Verhalten einer
Person regelt. Daher betrachten Benedict und Mead die Scham als ein
Gefiihl, das nicht unmittelbar ein genuines Moralbewusstsein bildet.*°7
In Bezug auf diese Betrachtungsweise erklart sich die Schamkultur da-
durch, dass nicht die Internalisierung der Normen, sondern die Aner-
kennung und die Bestitigung durch andere zur Handlung motivieren.
Es ist noch hinzuzufiigen, dass in der Schamkultur die Gruppennor-
men {iber jedem persénlichen moralischen Urteil stehen. Daraus folgt,
dass es fiir eine Person, geprigt innerhalb einer Schamkultur, irrele-
vant ist, welchen moralischen Wert ihre Handlung besitzt, solange die-
se nicht aufgedeckt wird.*°® Das Schuldbewusstsein hingegen entsprin-

103 Vgl Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur,
S.223.

104 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 147; Lot-
ter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen der Moral,
S.93,94.

105 Vgl. Mead: Cooperation and Competition among Primitive Peoples, S. 494.

106 Vgl. Werden: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie, S. 150.

107 Vgl. Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 94.

108 Vgl. Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 94.

37

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

ge dem Gewissen und bendtige die Verinnerlichung der Normen.
Ganz gleich, ob Beobachtende anwesend sind, orientiere man sich in
der Schuldkultur an diese interne Instanz und handele stets nach deren
Urteil.

Es wurde schon erwihnt, dass diese Untersuchung Benedicts vor
allem aufgrund der Forschungsstandards kritisiert wurde. Eine weitere
Kritik bezieht sich auf die inhaltlichen Ambivalenzen. Die Theorie der
Scham- und Schuldkultur scheine das Moralverstindnis von beiden
Kulturen auf eine einseitige und zu enge Grundlage zu reduzieren. Es
entstehe dadurch das Missverstdndnis, dass dem Abendland das Scha-
mempfinden und dem Morgenland das Schuldbewusstsein bzw. die
Norminternalisierung fehle.’* Auch wenn diese Kritik vor allem des-
halb zutrifft, weil Scham und Schuld als zwei einander ergdnzende und
gegenseitig wirkende Gefiihle bzw. Einstellungen nicht in erster Linie
auf Kultur, sondern vielmehr auf menschliche Natur bezogen betrach-
tet werden miissen, scheint es tiberdies problematisch, die Scham als
eine ausschlieSlich duflere Sanktion zu bezeichnen. Dass das Scha-
mempfinden eigentlich die Normiibernahme benétigt und daher auch
ohne den Blick anderer entstehen kann, wird im dritten Kapitel aus-
fithrlicher thematisiert.

Die Relevanz der Theorie von Scham- und Schuldkultur fiir den
Ehrbegriff besteht hingegen darin, dass die Ehre als eine kollektivregu-
lierende Grofle, die ein eigenes normatives System anbietet, eher der
Schamkultur zuzuordnen ist und damit die Frage beantwortbar
scheint, warum die abendlandische Kultur den Ehrbegrift mit Skepsis
betrachtet. Wie in den obigen Abschnitten dargestellt, stehen fast in al-
len Ehrkonzepten gruppenbezogene Handlungsmafistibe im Vorder-
grund, denen eine Person nicht immer aus moralischen Griinden ge-
niigt, sondern sich dadurch integriert, indem sie einen guten Ruf er-
langt und dariiber hinaus einer moglichen Ausgrenzung durch Ver-
leumdung vorbeugt. Insofern ist hervorzuheben, dass nicht in erster
Linie gilt, dass eine Handlung moralisch richtig ist, sondern ob sie ge-
sellschaftlichen Anforderungen entspricht. Wie Kwame A. Appiah ver-
deutlicht, kann ein Ehrenkodex auch etwas Unmoralisches beinhal-

109 Vgl Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 100-101.

38

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

ten.'*° Nicht 'das Gute' bzw. 'das Bose', sondern Ehrgewinn bzw. -ver-
lust veranlassen eine Person, etwas zu tun oder zu unterlassen.

Dass die Verhaltensparadigmen einer Schamkultur wie ein Ehr-
konzept funktionieren, veranschaulicht Benedict mit einem Beispiel
aus der japanischen Kultur. Es gehore zu den gesellschaftlichen Ver-
pflichtungen von Japanern, in den zwischenmenschlichen Beziehun-
gen stets sorgfiltig auf eine Gegenleistung im Sinne von positiver oder
negativer 'Riickzahlung' zu achten, wie sie sich in Dankbarkeit oder
Rache duflern konnte. Diese Verpflichtung nennt sich auf Japanisch gi-
ri, die Benedict als die japanische Entsprechung der Ehre bezeich-
net.*'* Ohne diese Riickerstattung bleibe man sowohl anderen wie
auch sich selbst etwas schuldig, was sich letztendlich zerstorerisch auf
die eigene Reputation auswirke. Jemand, der keinen Dank entgegen-
bringe, keine Rache {ibe, riskiere also seine Ehre. Die regulative Funk-
tion der offentlichen Meinung und die Angewiesenheit der einzelnen
auf diese verdeutlichen die Semantik der Ehre innerhalb der von Bene-
dict betrachteten Schamkultur. Trotz ihrer inhaltlichen Ambivalenzen
bietet diese Theorie zwar eine 'Alternativerkldrung' dafiir an, warum
die Ehre als ein Orientierungswert keine Relevanz fiir die abendlandi-
sche Gegenwartsgesellschaft hat. Es soll jedoch darauf hingewiesen
werden, dass in der Geschichte der abendlandischen Kultur ebenso
Phanomene zu finden sind, die auflengeleitete Praktiken darstellen.
Das Duellieren ist hier erneut als ein Beispiel anzubringen.

Fazit: Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

Es stellt sich heraus, dass die geschilderten Inhalte und die phanome-
nologischen Formen der Ehre, die in diesem Kapitel als deren Grund-
prinzipien bezeichnet werden, rein theoretisch betrachtet den westli-
chen Werten (vor allem Demokratie, Rechtsstaatlichkeit, Gleichbe-
rechtigung etc.) aus verschiedenen Blickwinkeln widersprechen. Die
Distanzierung vom Ehrbegriff im Abendland kann ebenso als eine Fol-

110 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 192.

111 Vgl Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur,
S. 82.

39

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Erstes Kapitel

40

ge des geistigen sowie gesellschaftsstrukturellen Wandels nach dem
Zeitalter der Aufkldrung verstanden werden, wobei zu bemerken ist,
dass die Aufklirung eine lange Periode impliziert, die im Laufe der
Zeit gleichermaflen bestimmten Wandlungen unterlag und daher auf
verschiedene Weisen definiert wurde. Doch zeigt die Behauptung, dass
der Begrift der Ehre ein archaisches Wesen innehabe, eine klare Pa-
rallelitdt zu der, dass sie in eine Epoche einzuordnen ist, die das
Abendland durch die Aufklirung iiberwunden hat. Das heifit, die Ge-
genargumente, die in Bezug auf die Relevanz der Ehre als ein Hand-
lungsmafistab vorgebracht werden kénnen, werden mit den Errungen-
schaften der aufklarerischen Ideologie untermauert, welche die
Grundlage der westlichen Werte bildet.

Wie schon betont, werden die Werte einer Gesellschaft durch
einen gesellschaftlichen Strukturwandel ebenso aktualisiert. Werner
Schneider untergliedert die Griinde der Aufkldrung in drei Aspekte:
Die Veranderung des gesellschaftlichen Verhaltens, eine neue Betrach-
tungsweise zur Religion und ein neues Selbstverstindnis der Men-
schen.'2 Diese Grinde konnen auch dafiir dienen, dass die Ehre in
diesem neu aufkommenden Denksystem ihren Stellenwert verliert.
Das Ideal der Herrschaft der Vernunft, das gleichzeitig eine differen-
ziertere Moral bezweckt, eliminiert auch den Begriff der Ehre als einen
patriarchalen und feudalen Orientierungswert.

Mit dem Aussterben der Stinderordnung hat also auch der Ehrbe-
griff seine gesellschaftliche Grundlage verloren. Hingegen ist zu be-
merken, dass der Begriff der Ehre Ende des 19. Jahrhunderts bis Mitte
des 20. Jahrhunderts im Westen erneut eine 'Bliitezeit' erlebte. Die Vor-
stellung der spezifischen Ehrauffassung, die jeder Stand fiir sich defi-
nierte, wurde nach der Griindung der Nationalstaaten nicht mehr mit
dem Stand, sondern mit der Nation verbunden. Dies kann vor allem
der ideologischen Tendenz politischer Persdnlichkeiten entnommen
werden, in politischen und militdrischen Zusammenhéngen stets auf
den Begriff der Nationalehre Bezug zu nehmen, genauso wie sich
Fiirsten auf ihre Adelsehre bezogen. Es ist festzustellen, dass die Ehre
auch in der Form der Nationalehre die gleichen Funktionen erfillt, die
vor allem im Rahmen des Prinzips der Zugehorigkeit und der Aus-

112 Vgl Schneiders (Hg.): Lexikon der Aufklarung, S. 12.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff

grenzung verstanden werden konnen. Auch in dieser Form offenbart
sich die Instrumentalisierung des Ehrbegriffs fiir die eigenen politi-
schen und militdrischen Interessen der Nationen. Hier ist festzustellen,
dass das Abendland mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts einen neuen
Wertewandel erlebt hat. Wie eingangs dieses Kapitels erldutert, wurde
u. a. mit der Erklarung der Allgemeinen Menschenrechte zumindest
versucht, die bis zum Zweiten Weltkrieg gestiegene nationalistische
politische Haltung zu tiberwinden, die in Anlehnung an Nationalehre
ebenso eine sittliche Dimension gewonnen hat und zu einem aner-
kannten gesellschaftlichen Wert wurde. Dadurch wurde auch der Be-
griff der Ehre bzw. der Nationalehre erneut obsolet.

Zu Beginn wurde herausgestellt, dass eine wichtige Voraussetzung
fir das archaische Wesen eines Sachverhalts ist, dass er sich neuen
Konzepten nicht anpassen kann. Die Ebenen, auf denen die Ehre sich
heute ausmachen liasst (Ehrenmord oder unterdriickerische Traditio-
nen im Sinne eines Ehrbegriffs), scheinen zu belegen, dass der Ehrbe-
griff diese Fahigkeit nicht besitzt. Die Gesellschaften, in denen die Eh-
re einen Einflussraum findet, werden notwendigerweise immer ge-
schlossener, da das Wesen der Ehre eine einzige Machtinstanz aner-
kennt, welche nur durch einen Ehrenkodex bestimmt werden kann.
Dementsprechend entsteht eine Gesellschaftsstruktur, welche parallel
zu den vorhandenen staatlichen Institutionen existiert. Dass Ehren-
morde auch in modernen Rechtsstaaten vorkommen konnen, kann
mit eben diesem Machtanspruch der genannten geschlossenen Gesell-
schaften erklart werden, welche nach ihren eigenen Ehrenkodizes be-
urteilen, statt auf Grundlage staatlicher Regelungen zu agieren.

Es ist hingegen zu betonen, dass Ehre ein Begriff ist, der fiir be-
stimmte Interessen leicht instrumentalisiert werden kann. Dies ist
hauptsichlich damit zu erklaren, dass die Inhalte von Achtung nach
den Werten einer Gesellschaft variieren bzw. anerkannte Werte auf das
Ehrverstandnis Einfluss nehmen konnen. Dies ist als ein Indiz dafiir
zu betrachten, dass Ansehen auch auf der Grundlage moderner Gesell-
schaftswerte neu interpretiert werden kann. Die Frage, inwiefern der
Ehrbegriff die erwdhnte Anpassungsfahigkeit besitzt, bendotigt aber
eine begriffliche Analyse, die im zweiten und dritten Kapitel der vor-
liegenden Arbeit durchgefithrt wird.

4

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. ©
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

Il. Was ist Ehre?

Im ersten Kapitel wurden die moglichen Griinde fiir die Distanzierung
vom Ehrbegrift erldutert, welche seit {iber einem halben Jahrhundert
stattfindet. Auch wenn diese Griinde, wie oben mehrfach bemerkt,
hinsichtlich des Wertewandels plausibel scheinen, konnen sie die Be-
hauptung der Obsoleszenz des Ehrbegriffs nicht genau begriinden.
Das dort Geschilderte begriindet die Obsoleszenz der Gesellschaftsfor-
men und ihrer Normen und Werte, die stets mit Ehre verbunden wur-
den. Der Begrift der Ehre bezeichnet hingegen den sozialen Wert eines
Menschen. Auch wenn sich die Grundlage, auf der dieser Wert konsti-
tuiert wird, dndert bzw. nicht mehr existiert, bestehen die Neigung und
das Bedurfnis des Menschen, einen bestimmten sozialen Wert zu er-
werben. Daher definiert sich die Ehre immer wieder in Bezug auf die
neu entstandenen Werte und Gesellschaftsformen. Dadurch gestaltet
sie sich als eine neue Form des sozialen Werts.

In Hinsicht auf die Erscheinungsformen der Ehre ist festzuhalten,
dass sie ein doppeldimensionales Wesen hat. Denn mit dem Ausdruck
‘Ehrenhaftigkeit' ist zum einen die positive soziale Bewertung, zum an-
deren der aufrichtige Charakter eines Menschen gemeint. Dies deutet
darauf hin, dass der Ehrbegrift einen dufleren und einen inneren As-
pekt impliziert. In diesem Sinne bezeichnet Ehre sowohl das Ansehen
bzw. die Anerkennung in der Gesellschaft, als auch das Verhalten einer
Person, welches diese Anerkennung begriindet.

Nicht alle Denker, die sich mit dem Ehrbegriff befassen, unter-
scheiden zwischen duflerer und innerer Ehre.’'3 Ehre wird meist als

113 Demetriou: Honor for Intro; Oprisko: Honor. A Phenomenology; Sessions: Ho-
nor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence; Speitkamp:
Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre; Burkhart: Eine Geschichte
der Ehre; Vogt; Zinglere: Ehre in traditionalen und modernen Gesellschaften;
Korff: Ehre, Prestige, Gewissen; Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abend-

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

43


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

44

ein Phanomen angesehen, das einen sozialen Wert bezeichnet und die
innere Ehre, wenn auch nicht extra und konkret so genannt, so doch
inhaltlich angedeutet, automatisch miteinbezieht. Wie in der Einlei-
tung der vorliegenden Arbeit erwahnt, ist Ehre ein januskopfiges Kon-
zept, das sich durch zwei elementare Aspekte darstellt: duflere und in-
nere Ehre. Um Ehre als Begriff und Phdnomen verstehen zu kdnnen,
miissen die duflere und innere Ehre einerseits als zwei Konzepte be-
trachtet werden, die sich eindeutig auf eine jeweils andere Weise kon-
stituieren. Andererseits ist aber auch nicht zu ubersehen, dass sie mit-
einander in einem engen Zusammenhang stehen. Zu betonen ist also,
dass innere und dufSere Ehre sich als zwei Grundinhalte des Ehrkon-
zepts darstellen, die aber nicht scharf voneinander getrennt werden
konnen. Denn das eine kann unter Umstanden das andere erginzen
und sogar erfordern. Diese inhaltliche und phanomenologische Di-
chotomie der Ehre ist zweifelsohne darauf zurtickzufithren, dass Ehre
einem Wertungsprozess entspringt, der einerseits durch eine einzelne
Person und andererseits durch deren Mitmenschen bestimmt wird.

Bei duflerer Ehre handelt es sich um die Wertung einer Person
durch andere, wahrend die innere Ehre ein Wert ist, den man sich
selbst zuschreibt. Die innere Ehre kann als das Resultat eines inneren,
personlichkeitsbezogenen Prozesses eines Menschen angesehen wer-
den, in dem er sich selbst beurteilt. Man misst sich selbst an einem
Idealbild, das sich durch die eigene Lebensgeschichte, eigene Umwelt,
den eigenen Charakter etc. gestaltet. Je mehr man sich diesem Ideal-
bild ndhert, desto grof3er ist die Moglichkeit, innere Ehre zu erwerben.
Zu behaupten ist, dass die innere Ehre auf dem Bediirfnis danach be-
ruht, sich selbst positiv zu bewerten, weswegen sie als ein intrinsischer
Wert bezeichnet werden kann. Uberdies ist anzunehmen, dass der
Mensch es gerade dank dieses Bediirfnisses vermag, innere Ehre zu
konstituieren.

Die Unterscheidung zwischen innerer und duflerer Ehre ist des-
halb von grof3er Bedeutung, weil Ehre nicht nur durch den Respekt an-
derer, durch das sogenannte Ansehen, entsteht, sondern sich in dem
Aspekt zeigt, wie man mit dem Ansehen umgeht. Es gehort zum Kon-

lindischen Lebens- und Sittlichkeitsform sollen an dieser Stelle erwihnt werden,
da sie entweder diese Unterscheidung gemacht oder die innere Ehre zumindest
inhaltlich - nicht aber als einen eigenen, separaten Begriff — thematisiert haben.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

zept der Ehre, die Voraussetzung und Grundlage des Ansehens in Fra-
ge zu stellen und es stets hinterfragen zu kénnen, ob diese dem eige-
nen Selbstbild entsprechen oder es vielmehr unterminieren. Bei der
Konstituierung des sozialen Werts soll auch die persénliche Wertvor-
stellung berticksichtigt werden.

Im folgenden Kapitel wird analysiert, wie sich die Ehre in diesen
beiden Formen zeigt. Zudem wird dargestellt, dass sich die Bedingun-
gen der dufleren Ehre manchmal als die Faktoren erweisen, die die Eh-
re zu einem suspekten Begriff machen. In Bezug auf diese Feststellung
wird die These hervorgehoben, dass die innere Ehre verstarkt werden
soll, um diese Problematik zu iiberwinden.

lll. Die auBere Ehre

Die duflere Ehre ist der Wert, der dem Menschen von anderen zuge-
schrieben wird. Wer diesen Wert besitzt, der flof8t anderen in seiner
Umgebung Respekt, Achtung und sogar Bewunderung ein. Daher wird
die duflere Ehre des Menschen daran gemessen, ob er in seiner Umwelt
respektiert und geachtet wird.

Man kann von drei wichtigen Aspekten der dufleren Ehre reden:
Erstens ist sie kein intrinsischer Wert, den jeder nur dank seines
Menschseins per se besitzt. Sie wird durch die Bewertung von Mit-
menschen sozial konstituiert.*14 Sie ist nicht angeboren. Daher kann
sie gewonnen und verloren sowie durch die eigene Handlung oder die
Handlung eines Anderen verletzt werden. Max Scheler bezeichnet die
Ehre als die ,objektive Wertqualitdt der Sozialperson®!'s Bei dieser
Definition sind zwei inhaltliche Punkte hervorzuheben. [1] Sie wird
nicht subjektiv als ein Wert durch die eigene Einschétzung beigemes-
sen. Unsere duflere Ehre ist also nicht das, was wir selbst iiber uns den-
ken. Wir brauchen ein Gegeniiber, das unsere Handlungen nach be-
stimmten Prinzipien oder Normen bewertet. Diese Bewertung be-

114 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S.16.

115 Scheler erwihnt die Ehre als ein Teilaspekt in seinem Konzept von Scham. Die
Ehre ist bei ihm kein zentrales Thema. Und er unterscheidet auch nicht zwischen
duferer und innerer Ehre (Vgl. Scheler: Uber Scham und Schamgefiihl, S. 152.).

45

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

46

zeichnet Scheler als objektiv, weil sie die allgemeine Meinung einer ge-
samten Gesellschaft oder Gruppe duflert. [2] Es wird bei der Konstitu-
ierung der dufleren Ehre die Sozialperson bewertet. Wie wir mit ande-
ren Menschen umgehen, ob wir uns an die Normen der Gesellschaft,
in der wir leben, anpassen, diese zumindest beachten,'*¢ welche soziale
Rolle wir einnehmen und ob wir den Pflichten, die mit diesen Rollen
verbunden sind, geniigen konnen, mit welchen Leitsdtzen wir in der
Gesellschaft auftreten, ob wir etwas erreichen kénnen, das nicht fiir je-
den umzusetzen ist. All dies sind Kriterien, nach denen wir anerkannt
und respektiert werden.

Zweitens handelt es sich um einen Wert, der nach den Maximen
der anderen bestimmt wird. Der Mensch ist notwendigerweise auf
Auflenmeinung angewiesen, wenn er dufleren Ehrgewinn erhalten will.
In diesem Sinne ist der Maf3stab der dufSeren Ehre vor allem das, was
in der Gesellschaft als gut und achtenswert angesehen wird. In dieser
Hinsicht spielt das Wertesystem der Gesellschaft eine wichtige Rolle
bei der Konstituierung der dufleren Ehre. Dabei muss der Maf3stab der
aufSeren Ehre nicht immer moralische Inhalte haben. Denn das, was in
einer Gesellschaft fiir gut und wichtig erachtet wird, hat nicht immer
einen moralischen Wert inne. Das, was die duflere Ehre eines Men-
schen ausmacht, kann auch moralisch irrelevant sein.

Ein entscheidender Punkt hinsichtlich des Mafistabs der dufleren
Ehre ist der, dass dieser kulturell und zeitlich variieren kann. In den
traditionellen Gesellschaften gilt beispielsweise die Keuschheit als das
wichtigste Gut einer Frau. Dort wird die duflere Ehre der Frau mit der
Einhaltung ihrer sexuellen Enthaltsamkeit gleichgesetzt. In anderen
Gesellschaftssystemen wiederum misst sich duflere Ehre am Grad des
Vermogens einer Person. Man kann also dem jeweiligen Wertesystem
der Gesellschaft entnehmen, wie sich die Definition duferer Ehre fest-
legt. Sie bedarf eines Bewusstseins gesellschaftlicher Normen. Man
sollte die Gesellschaft, in der man sozial verankert ist, und deren Mo-
ralverstaindnis und Normen kennen. Man sollte in der Lage sein, den
Erwartungen der Gesellschaft, die auf diesen Normen beruhen, zu ge-

116 Dabei ist es wichtig zu sagen, dass diese Normen nicht unbedingt unsere eigenen
sein miissen. Bei der Bildung der dufleren Ehre spielt es auch eine wichtige Rolle,
ob wir die Normen bzw. Werte anderer Menschen ebenfalls beachten.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

niigen. Aus diesem Sachverhalt konstituiert sich auch der dritte As-
pekt:

Die duflere Ehre ist ein konditionaler Wert, um dessen Erhaltung
sich jeder selbst bemiihen muss. Dies gelingt durch die Uberzeugung
der eigenen dufleren Ehre, die im besten Falle Respekt hervorrufen
kann. Erbringt man eine zu respektierende Leistung oder weist man
einen bewundernswerten Charakter auf, ist zumeist davon die Rede,
dass Bedingungen fiir die duflere Ehre erfiillt werden. Es handelt sich
also um eine idealisierte Lebensform, eine idealisierte Personlichkeit,
die Respekt hervorruft. Nur durch die Erreichung dieses Ideals kann es
gelingen, in den Augen seiner Mitmenschen als ehrenhaft zu gelten.

Eingangs wurde erwéhnt, dass die duflere Ehre nicht angeboren ist,
sondern erworben wird. Zudem ist sie sehr verletzlich. Wird die duf3e-
re Ehre beschadigt, kann es die Moglichkeit geben, sie wiederherzu-
stellen. In dieser Hinsicht ware es irrtimlich anzunehmen, dass nur
bestimmte Menschen Anspruch hitten, duflere Ehre zu besitzen. Die-
sem Irrtum unterlagen vor allem aristokratische Gesellschaften, was
letztendlich zu der Ausgrenzung des Ehrbegriffs in der Moderne ge-
fithrt hat.**7 Unter diesem Gesichtspunkt ist zu beachten, dass auch die
aristokratische Ehre bestindig gefihrdet war, obwohl sie als angebore-
nes Privileg angesehen wurde.

Jeder hat das Recht, die duflere Ehre einzufordern, was jedoch von
bestimmten Bedingungen abhingig ist. Die duflere Ehre wird demjeni-
gen zuteil, der ihre Bedingungen erfiillt. Dieser Aspekt macht duflere
Ehre zu einem egalitaren Begriff, der Hierarchie und Elitismus negiert
und jedem die Moglichkeit bietet, sich fiir seinen Ehrerwerb einzuset-
zen.

Aus den genannten Gesichtspunkten ldsst sich zwar folgern, dass
normgerechtes Handeln eine entscheidende Bedingung fiir Gewinn
und Erhalt duflerer Ehre ist, da dies Respekt und Wertschitzung her-
vorruft. Allerdings ist diese Schlussfolgerung nicht ausreichend. Es sei
hier ein Gegenbeispiel zu nennen: In einer Gesellschaft, in der das ge-
meinsame Wertesystem nicht mit einer als allgemeingiiltig zu bezeich-

117 Vgl Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 67. Im ersten Kapitel wurde dies aus-
fithrlich thematisiert.

47

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

48

nenden Moral'*® konform geht, kann man gerade durch den Verstof3
gegen diese Normen an duflerer Ehre gewinnen. Beispielsweise konnen
Personlichkeiten, die gegen ein menschenverachtendes System aufbe-
gehren, zu angesehenen ‘Heroen’ werden. In dieser Hinsicht ist zu be-
haupten, dass die duflere Ehre mehr als die Anpassung an die giiltigen
Normen fordert, sofern diese Normen auf rechtsverletzenden und
menschenverachtenden Inhalten basieren. Im genannten Beispiel ist
also der Kampf fiir ein personliches Ideal ehrenhafter als Gehorsam
gegeniiber gesellschaftlichen Auflagen, denen man guten Gewissens
nicht unterstehen kann.*

Der Respekt, wie bereits angefiihrt, ist ein elementares Anzeichen
der dufleren Ehre. Jedoch kann er verschiedene Motive haben — nicht
immer unterliegt Respekt denselben Griinden. Respekt begegnet dem-
jenigen, der besondere Begabungen und Fahigkeiten aufweisen kann,
die als herausragend gelten (Kiinstler, Wissenschaftler, Arzte etc.), oder
durch freigiebige und grofimiitige Handlungen hervorsticht. Die er-
wihnten diversen Motive fir Respekt und duflere Ehre sollen im Fol-
genden unter zwei Gesichtspunkten betrachtet werden: Das gesell-
schaftliche Ansehen und die Gruppenehre.*2°

118 An dieser Stelle soll kurz auf die Frage eingegangen werden, was hier mit allge-
meingiiltiger Moral gemeint ist. Es fillt nicht leicht, den Moralbegriff aufgrund
der vor allem kulturellbedingten und zeitlich vielfiltigen Deutungsvarianten ein-
heitlich zu definieren. Da gesellschaftliche Sitten und Konventionen eng mit Mo-
ralverstindnis verbunden sind, kann Moral leicht mit kulturellen Normen ver-
wechselt werden. Insofern ist einerseits zu behaupten, dass es mehrere Moralen
gibt und die Moral daher weder definierbar noch allgemeingiiltig ist. Andererseits
kann der Rahmen einer allgemeingiiltigen Moral durch moralische Pflichten fest-
gestellt werden, die hauptsichlich bestimmten allgemeingiiltigen Werten ent-
springen. Wie der Philosoph Detlef Horster in seinem Versuch zu Moraldefiniti-
on erlautert, ist das menschliche Leben ein hoher Wert, aus dem sich das To-
tungs-Verbot ableitet (Vgl. Horster: Ethik, S.8). Moral besteht also aus Werten
und Normen, die zum Wohl der Menschen beitragen und deren Realisierung Re-
geln bendtigt, die als moralische Pflichten bezeichnet werden. In diesem Sinne
gibt es also bestimmte grundlegende Werte, die fiir alle Menschen gelten, wie
eben den Wert des menschlichen Lebens. Deren Realisierung kann jedoch von
Kultur zu Kultur auf eine andere Weise erfolgen (Vgl. Horster: Ethik, S. 10).

119 ,[H]Jonour could not only work in the public interest, but also against it [...]
(Olsthoorn: Honor, Face and Reputation in Political Theory, S. 476.).

120 Bei der Gruppenehre gibt es auch andere Elemente, die in Betracht gezogen wer-
den sollen, bspw. Identititsbildung und Zugehérigkeitsprinzip.

»

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

1. Das gesellschaftliche Ansehen

In Bezugnahme auf das gesellschaftliche Ansehen erscheint eine Un-
tergliederung notwendig, die 'die Unterformen der Formen der dufe-
ren Ehre’ impliziert. Die Unterformen der dufleren Ehre konnen als
die Bedingungen betrachtet werden, die das gesellschaftliche Ansehen
einer Person begriinden. Diese sind Status, spezielle Fahigkeiten, so-
ziales Engagement und moralische Haltung einer Person.

1.1. Der Status
1.1.1. Das Verhaltnis zwischen Status und Ehre

Der Status bezeichnet die Stellung einer Person in der Gesellschaft, in
der diese sich aufgrund ihrer Merkmale positioniert und differen-
ziert.'>* Wenn diese Merkmale in der Gesellschaft als wertvoll angese-
hen werden und eine spezielle Position mit sich bringen, nimmt man
unmittelbar eine besondere Stellung in der Gesellschaft ein. Im Fol-
genden wird Bezug genommen auf die Definition des Status aus sozio-
logischer Sicht, der sich auf seine soziale Umgebung bezieht. Dessen
entscheidende Indikatoren variieren je nach kultureller oder 6konomi-
scher Struktur und dem Wertesystem der Gesellschaft. In der europa-
ischen Aristokratie war beispielsweise die Herkunft bzw. die Familien-
zugehorigkeit der wichtigste Indikator, der den sozialen Status und die
damit verbundene Ehre des Menschen bestimmt hat.’?> Im Grunde
kann man behaupten, dass die Statusehre die zentrale Form der Ehre
in der aristokratischen Gesellschaftsordnung bzw. der Stindegesell-
schaft darstellte.*?3 Wie schon erwdhnt, fungierte die Ehre innerhalb
der aristokratischen Gesellschaftsordnung als eine informelle soziale
Kategorie, die die Menschen hauptsichlich nach ihrer Herkunft bzw.
Familienzugehorigkeit klassifizierte und deren dadurch erworbenen

121 Vgl. Hoffmeyer- Zlotnik; Geis: Status-Prestige. Berufsklassifikation und Messung
des beruflichen Status/Prestige, S. 125.

122 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 31-32; Dinges:
Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 123.

123 Vgl. Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spatmittelalter,
S.100.; Rogge: Ehrverletzungen und Entehrungen in Politischen Konflikten in
Spatmittelalterlichen Stadten, S. 110.

49

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

50

Rang legitimierte.*24 Die damalige gesellschaftliche Hierarchie ist auf
die Statusehre zuriickzufiihren, die ,die Gleichgestellten von den Tie-
ferstehenden differenzierte®!?s In diesem Sinne vermittelte die Ehre
die gesellschaftliche Ausgrenzung bestimmter Gruppen und war zu-
gleich die ,Quelle der Solidaritat“ derjenigen, die in ihrer Ehre sozial
gleich waren.'?¢ Daher bezeichnet der Sozialwissenschaftler Christian
Giordano diese als ,ein kognitives Instrument der sozialen Differen-
zierung.“1?7

Wie bereits erwidhnt ist eines der wichtigsten Argumente fiir die
Obsoleszenz des Ehrbegriffs die These, dass die Ehre vor allem in der
Form der Statusehre die Bildung sozialer Schichten in der Gesellschaft
verschirft. Diese These ist in erster Linie auf die Geschichte des Ehr-
verstandnisses in der Standegesellschaft zuriickzufiihren. Allerdings ist
es eine Tatsache, dass in diesen Zeiten die Ehre der Person als ihr ge-
sellschaftliches Ansehen mit jhrem Stand einherging, der auch ihren
Status per se bestimmte. Ein wichtiges Detail soll an dieser Stelle be-
achtet werden: In der Stindeordnung ist eigentlich nicht die Ehre, son-
dern der Status angeboren. Die Ehre wiederum ist das an diesen Status
gebundene Privileg. Fiir eine Person, die keine adeligen Wurzeln hatte,
war es fast ausgeschlossen, einen 'ehrenhaften’ Status in der Gesell-
schaft zu erreichen, auch wenn sie die dafiir erforderlichen Fahigkeiten
besafl. Diese Maxime galt bis zum Ubergang vom 18. zum 19. Jahr-
hundert und fungierte trotz der gesetzlichen Regelungen als das Prin-
zip der gesellschaftlichen Existenz bestimmter Berufsgruppen.*28

»Im bayerischen Gunzenhausen weigerte sich 1756 das Schneiderhand-
werk, einen Lehrjungen aufzunehmen, weil sein Grofvater miitterlicher-
seits ein Schafmeister gewesen sei und sich mit gefallenem Vieh abgege-
ben habe. Selbst als die ansbachische Regierung die Einschreibung des
Lehrjungen erzwingen wollte, wehrte sich das Schneiderhandwerk erfolg-
reich. Erst als der Lehrjunge beim Kammergericht gegen die 'gesetzwidri-

124 Vgl. Althoff: Composito. Wiederherstellung verletzter Ehre im Rahmen giitlicher
Konfliktbeendigung, S. 63.

125 Vgl. Berger: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 77.

126 Vgl. Berger: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 77.

127 Vgl. Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Uberlagerungsmentalitit und
Uberlagerungsrationalitit in mediterranen Gesellschaften, S. 357.

128 Vgl. Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 55.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

II. Die duBere Ehre

ge’ Anordnung klagte, beugte sich die Zunft dem Urteil und nahm den
Lehrjungen auf.“129

Auch wenn das Prinzip der Chancengleichheit heute noch immer dis-
kutiert wird, konnen wir zumindest theoretisch davon ausgehen, dass
in einer modernen Gesellschaft eine solche Ausgrenzung, wie in dem
obigen Zitat dargelegt, im Detail nicht mehr stattfindet. Das, was wir
fiir eine moderne Gesellschaft exakt behaupten konnen, ist, dass der
Status weder angeboren noch unerreichbar fiir bestimmte Gruppen ist.
Es besteht keine Verbindung zwischen dem Status und der Herkunft,
so dass jeder Anspruch auf den sozialen Aufstieg hat.'3° Die egalitére
Gesellschaftsordnung hebt unmittelbar die Funktion des Ehrbegriffs
auf, die die strenge soziale Hierarchie begiinstigt. Das heifSt aber nicht,
dass auch die Statusehre durch diese Veranderung verschwindet. Sie
hingt noch immer von den Kriterien ab, die den sozialen Status des
modernen Menschen bestimmen. Das, was sich eventuell minimiert,
ist die Beschrankung der Statusehre auf die Herkunft bzw. den Stand.
Das Recht eines jeden, einen hohen sozialen Status zu erreichen, soll
auch zur Folge haben, dass jeder genauso berechtigt ist, die Statusehre
zu gewinnen. Die Funktion der Statusehre in der heutigen Zeit hat
gleichsam damit zu tun, inwiefern die moderne Gesellschaftsordnung
nach demokratischen Grundprinzipien gestaltet wird. Der Begriff Sta-
tusehre hiangt daher von der gleichmifligen Verteilung der Gerechtig-
keit und der Demokratie ab. Rawls bestimmt in seinem Werk , A
Theory of Justice® das Grundrecht eines jeden auf die Freiheit und die
okonomisch- sozialen Moglichkeiten, die den Interessen eines jeden
entsprechen, als zwei Grundprinzipien der Gerechtigkeit.’3* Ein sol-
ches Gesellschaftssystem bildet auch die Grundlage, die fiir ein akzep-
tables Verstandnis von Statusehre erforderlich ist. Dies soll auch als ein

129 Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Fri-
hen Neuzeit, S. 20.

130 Es soll aber auch nicht aufler Betracht gelassen werden, dass die Nebenfaktoren
wie die 6konomische Lage oder das soziale Milieu der Person bei dem sozialen
Aufstieg grofle Rollen spielen. Leider haben heute viele Menschen nicht aus-
nahmslos die Méglichkeit, einen angesehenen Status in der Gesellschaft zu erwer-
ben, auch wenn es die demokratische Ordnung der modernen Gesellschaften dies
beispielsweise durch die Gesetze fordert. Daher bleibt diese Behauptung teilweise
nur auf theoretischer Ebene.

131 Vgl Rawls: A Theory of Justice, S. 60.

51

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

Argument gegen die These gelten, dass die Ehre umgekehrt in der
Form des Status zur gesellschaftlichen Hierarchie fiithrt. In diesem Zu-
sammenhang soll zunédchst die moderne Definition des Status und
dessen Verbindung mit der Ehre verstanden werden.

1.1.2. Statusin der Gegenwart

Es fallt einerseits schwer, die genauen Grenzen des Status in einer mo-
dernen Gesellschaft zu bestimmen und ihn dadurch zu definieren.
Denn die Parameter der sozialen Struktur in der modernen Gesell-
schaft sind relativ variabel, so dass man den Status nicht blof3 auf be-
stimmte Merkmale des Menschen (bspw. Herkunft, Familienstand, Ge-
schlecht usw.) begrenzen kann. Andererseits wird in der Soziologie
von einigen Indikatoren geredet, die in dieser sozialen Struktur her-
vortreten und als die Merkmale des Status gekennzeichnet werden. In
den modernen Gesellschaften werden 'Beruf, 'Bildung' und 'Einkom-
men' als die Indikatoren des sozialen Status betrachtet.3> Wenn heute
von Ehre gesprochen wird, die mit dem sozialen Status verbunden ist,
dann muss sie zu diesen drei Elementen in einem bestimmten Verhélt-
nis stehen. Es muss beachtet werden, dass aktuell auf diese Elemente
Wert gelegt wird. Einen Beruf, ein abgeschlossenes Studium oder ein
gutes Einkommen vorweisen zu konnen, beeinflusst die gesellschaftli-
che Betrachtung einer Person positiv. Das, was wir als die Folge dieses
Einflusses beobachten konnen, ist, dass die Person, die diese Voraus-
setzungen erfiillt, Anerkennung erhilt. Nach der Internationalen Stan-
dardklassifikation der Berufe der Internationalen Arbeitsorganisation
bringen folgende Berufe mehr Prestige mit sich: Arzte, Universitits-
und Hochschullehrer und verwandte Lehrkrifte der oberen Bildungs-
ebene, Richter, Rechtsvertreter, Physiker und Astronomen, Fithrungs-
kréfte in der Privatwirtschaft, Architekten und Stadteplaner, Apothe-

132 Vgl Kreckel: Politische Soziologie der sozialen Ungleichheit, S.95; Hoffmeyer-
Zlotnik; Geis: Status-Prestige. Berufsklassifikation und Messung des beruflichen
Status/Prestige, S. 125. Es gibt auch andere Indikatoren wie den Familienstand
oder das Alter. Es ist aber zu behaupten, dass sich diese nicht direkt auf die Statu-
sehre beziehen. Deshalb lésst sich die Bedeutung des Begriffs Status auf diese drei
Elemente begrenzen.

52

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

ker, Mathematiker, Bauingenieure, Offiziere.*33 Bei einem Blick auf
diese Berufe ist auffillig, dass sie fast ausnahmslos [1] einen Hoch-
schulabschluss benétigen und man sie meistens mit [2] einem guten
Einkommen verbinden kann. Insofern sollen die erwihnten drei Ele-
mente des sozialen Status als zwei Formen des Eigentums betrachtet
werden: das geistige Eigentum und das materielle Eigentum. Danach
scheint die These beziiglich des Verhiltnisses zwischen dem Status
und der Ehre als das gute Ansehen in der Gesellschaft zu stimmen.
Wie am Anfang bereits erdrtert besteht die Statusehre darin, bestimm-
te achtenswerte Merkmale zu besitzen, die eine Person hoher stellen als
andere. Man kann behaupten, dass dies als eine Art ‘Uberlegenheit' an-
zusehen ist. Das bedeutet nicht, dass der Status das Recht verleiht, pri-
vilegierter behandelt zu werden als andere. Diese Uberlegenheit be-
deutet, dass man mithilfe seines geistigen und/oder materiellen Eigen-
tums die Befdhigung erlangt, ein Mitsprache- und Entscheidungsrecht
auf gesellschaftlicher Ebene innezuhaben. Diese Uberlegenheit lasst
sich beispielsweise an der Durchsetzungskraft innerhalb einer Gruppe
oder Gesellschaft erkennen, die sich als eine Machtinstitution erweist.
Die Fithrer sozialer Gruppierungen sind meist diejenigen, die iiber
mehr Wissen verfiigen als andere oder die Gruppe durch ihr materiel-
les Vermogen unterstiitzen konnen.'34 Dieses enge Verhaltnis zwischen
Status und Macht ist seit der klassischen Antike prisent, obwohl der
Status frither auf einer anderen kategorischen Ebene gestaltet wurde
als in der Moderne. In der Polis der klassischen Antike hatten beson-
ders die Manner, die wegen ihres sozialen Status hohe Ehre besaflen,
an der politischen Macht Anteil, wirkten bei juristischen Verfahren
mit.’35 In der Frithen Neuzeit Europas wurden die Begriffe 'ehrlich’

133 Die eigentliche Liste der Berufe mit Prestige wird als eine ,Prestigeskala® hierar-
chisch erstellt. Hier wird diese hierarchische Skala nicht berticksichtigt und die
Berufe, die in der Liste stehen, zusammengefasst (Vgl. Hoffmeyer-Zlotnik; Geis:
Status-Prestige. Berufsklassifikation und Messung des beruflichen Status/Prestige,
S.138.). Es gibt auch andere Tatigkeiten, die in der Liste der Internationalen Ar-
beitsorganisation nicht vorkommen aber genauso wie die genannten Berufe zum
guten Ansehen fithren konnen, bspw. Geistliche.

134 Beispielsweise gewinnen Unternehmen, die sich in Bereichen Bildung, Sport oder
Kunst durch Spenden engagieren, gesellschaftliches Ansehen.

135 Vgl Briiggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhiltnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 143.

53

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

und "unehrlich’ nicht direkt als die moralischen oder sittlichen Prinzi-
pien verwendet, sondern fungierten als ,eine sozial-mentale Katego-
rie, die vor allem mit dem Berufsstand verbunden war.!3¢ Zu einer be-
stimmten Berufsgruppe zu gehoren, war zugleich ein Garant fiir ehr-
volles Ansehen.

Diese Beispiele aus der Geschichte bieten eine theoretische Grund-
lage fiir das Verstandnis von der Wechselbeziehung zwischen Status
und Macht. Unter aktuellen Gesichtspunkten jedoch hat sich in der
Definition von Status viel verandert. Statusehre erscheint nicht mehr
als ein angeborenes Privileg, sondern als etwas, das durch das Erwer-
ben einer bestimmten differenzierenden 'Qualitdt’ gewonnen wird. An
dieser Stelle stellt sich eine wichtige Frage: Hat jeder, der diese Qualitét
erworben hat bzw. einen auf die beschriebene Weise erworbenen Sta-
tus besitzt, gleichzeitig auch die Statusehre inne? Genauer gefragt, wird
man wegen seines Status immer und unbedingt respektiert?

1.1.3. Respekt in Bezug auf Status

Im obigen Abschnitt wurde erwéhnt, dass der Respekt verschiedene
Motive haben kann. Der Respekt, der mit dem Status zusammenhingt,
unterscheidet sich von dem, der einer Person aufgrund ihrer speziellen
Fahigkeiten oder ihrer tugendhaften Haltung entgegengebracht wird.
Er unterscheidet sich auch von dem Respekt, auf den jeder Mensch
aufgrund seines Menschseins Anspruch hat. Das Wichtige bei der Re-
spektsform, die die Statusehre betrifft, ist, dass sie sich nicht direkt auf
die Person selbst bezieht, sondern auf das, iiber das die Person verfiigt.
Wir miissen die Person, die durch mindestens eines der oben genann-
ten Elemente charakterisiert werden kann, nicht unbedingt persénlich
kennen, um sie zu respektieren. Es geht hier um die Annahme, dass sie
etwas besitzt, das Respekt verdient. Wenn man erfihrt, dass eine Zu-
fallsbekanntschaft als Arzt, Wissenschaftler oder Lehrer praktiziert,
beeinflusst das die Einstellung zu ihr. Ein Richter flofit Respekt und
Achtung ein, auch wenn man nicht persénlich mit ihm bekannt ist.
Man achtet diese Personen, weil sie Positionen einnehmen (das Rich-

136 Vgl. Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 21.

54

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

teramt, das Lehramt, einen Lehrstuhl usw.), die man [1] anerkennt
und die [2] die genannten Respektsformen voraussetzen. Sie zeichnen
sich also durch etwas aus, durch das sie ein hoheres Ansehen erhal-
ten.’3” Der Person, die einen Status erlangt, wird deshalb Ehre zuteil,
weil diesem Status ein Wert zugeschrieben wird. Es folgt aus diesem
Gedankengang, dass die Statusehre nicht in erster Linie auf dem per-
sonlichen Respekt, sondern auf der gesellschaftlichen Anerkennung
einer Position beruht.

Sessions betont diesen Aspekt der Statusehre in seinem Buch ,,Ho-
nor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence®. Er
nennt die Statusehre positional honor und unterteilt sie in achievement
und status honor.*3% Seine These fiir beide Aspekte dieser Form der &du-
3eren Ehre ist, dass sie eigentlich ohne die Achtung sowie den Respekt
der Anderen existiert. ,,[B]oth aspects (achievement or status) are in-
dependent of notice or applause by others”'39 Man sei nicht unbedingt
auf die gesellschaftliche Achtung angewiesen, um diese Ehre zu besit-
zen. Solange man eine achtenswerte Leistung erbringt oder einen be-
sonderen Status besitzt, konnten wir annehmen, dass man per se die
Statusehre einnimmt, weil diese an sich einen bestimmten Wert besitzt.
Sessions hat zwar ein treffendes und umfassendes Statement tiber die
Ehre entworfen. Jedoch scheint seine These beziiglich der Statusehre
aus zwei Sichten problematisch zu sein. Das erste Problem betrifft sei-
ne Konzeption. Die zwei Aspekte vom Begriff positional honor (achie-
vement und status) sollten eher als zwei verschiedene Formen der du-
Beren Ehre kategorisiert werden. Hier liegt das Entscheidende darin,
auf welchem Motiv der Respekt beruht, der einer der Mafstébe der du-

137 Das heifit nicht, dass die Person, die keinem dieser Berufsstinde unterliegt, keine
hohere Bildung oder ein hohes Einkommen vorweisen kann, weniger Respekt
verdient. Das heif$t nur, dass eine solche Person die Motive des Respekts, der auf
dem Status beruht, nicht besitzt und sie somit nicht fiir diese Statusform respek-
tiert und geachtet wird. Dieser Umstand schliefSt die Moglichkeit nicht aus, eine
andere Form der dufleren Ehre zu besitzen. Kurz: Jemand, der die Elemente des
Status nicht besitzt, gilt nicht unbedingt als ehrlos. Da der Respekt verschiedene
Motive hat, kann sich duflere Ehre in diesen Féllen auch durch anderes begriin-
den.

138 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 17.

139 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 17-18.

55

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

56

Beren Ehre ist. Der Respekt, den beispielsweise eine prominente Per-
son des offentlichen Lebens geniefit, ist nicht mit dem zu vergleichen,
der jemandem aufgrund seines Status unmittelbar erwiesen wird. Fiir
diese Form der Ehre im Sinne von positional honor als achievement
bringt er die folgenden Beispiele:

“[W]inning some actual competition (the Tour de France); completing a
difficult and valued task better than other (Mozart); doing something ex-
traordinary for the first time (Neil Armstrong, Eduard Hillary); display-
ing some particular excellence (Mother Teresa, Michael Jordan)...”14°

Bei diesen Beispielen handelt es sich vorrangig um Situationen, in de-
nen man Bewunderung und Faszination auslost, weil man {iber eine
spezielle Fahigkeit verfiigt. Diese Art der dufleren Ehre soll im folgen-
den Abschnitt diskutiert werden. Dagegen steht bei der Statusehre die
Anerkennung einer Position im Vordergrund, dank derer man in ers-
ter Linie anerkannt und infolgedessen respektiert wird.

Das zweite Problem liegt darin, dass Sessions die 6ffentliche Mei-
nung aus dem Konzept der dufleren Ehre eliminiert, indem er behaup-
tet, dass die Statusehre unabhingig von der Achtung der Anderen er-
worben werden konne. Die Statusehre als eine Form der dufleren Ehre
betrifft unmittelbar die soziale Person bzw. die Auffassung anderer von
unserer gesellschaftlichen Stellung. Wenn wir diese nicht berticksichti-
gen, dann konnen wir die Beziehung zwischen der Ehre und der Au-
Benwelt nicht nachvollziehen. Denn die dufSere Ehre zu erlangen, ist
ein sozial konstruierter Prozess und die 6ffentliche Meinung ist einer
der wichtigsten Bestandteile dieses Prozesses. Insofern spielen die Be-
griffe Respekt und Achtung eine zentrale Rolle im Konzept der dufle-
ren Ehre. Sie dienen als die entscheidenden Maf3stabe, die uns zeigen,
ob der Person in der Gesellschaft ein Wert zugesprochen wird.

Fakt ist, dass die Statusehre in erster Linie dem Wert entspringt,
der dem Status als eine Position zugeschrieben wird. Und daher
scheint es angebracht, dass die Statusehre von der Anerkennung des
Status selbst abhiangt. Dennoch sollte auch eingerdumt werden, dass
nicht jeder, der einen Status erlangt, unbedingt an Statusehre gewinnt.
Daraus folgt, dass die Statusehre auch anderen Kriterien unterliegt, au-

140 Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S.17.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

Ber dem Status selbst. Da die Gewinnung der Statusehre ein sozialer
Prozess ist, konnen wir den Besitz eines Status als die erste Stufe bzw.
die erste Voraussetzung der Statusehre betrachten. Die nédchste Stufe
beinhaltet den Umstand, inwiefern man in der Lage ist, sein materiel-
les Besitztum in symbolisches Gut umwandeln zu lassen. Denn die du-
Bere Ehre ist vor allem ein symbolischer Wert, der sich im gesellschaft-
lichen Respekt manifestiert.

Pierre Bourdieu hat diesen symbolischen Wert der Ehre sehr aus-
fithrlich und exakt dargelegt. Nach der Ansicht Bourdieus ist die Ehre
dem ,,symbolischen Kapital“ des Menschen unterzuordnen, das auch
als Prestige, Bekanntheit, Ruhm, guter Ruf, Ansehen usw. verstanden
werden kann.'4* Das symbolische Kapital dient als eine Art Kredit,
durch den man ohne konkrete Aufwinde vieles erreichen kann.'4> Der
‘Ehrenmann' kann mit seinem Namen viel kaufen und sogar bestimm-
te Normen oder Einstellungen geltend machen.'43 Bourdieu halt die
Akkumulation des 6konomischen und kulturellen Kapitals (diese wer-
den in der vorliegenden Arbeit als geistiges und materielles Eigentum
bezeichnet) sogar fiir identisch mit dem symbolischen Kapital.44
Denn das erstere konne sich in das letztere umwandeln, und umge-
kehrt.

Die Moglichkeit dieser Umwandlung bildet die zweite Stufe der
Statusehre. Es handelt sich dabei darum, ob man andere davon tiber-
zeugen kann, den Wert, den man durch den Status gewinnt, tatsach-
lich verdient zu haben. Wenn dies gelingt, kann der Status in einen
symbolischen Wert umgewandelt werden. Dieser Wert wird durch die
Achtung und den Respekt in der Umwelt symbolisch bestitigt. Denn
der Respekt der Mitmenschen ist die Ausdrucksform, welche diese
Uberzeugung veranschaulicht. Die Frage, ob jeder, der einen bestimm-
ten hohen Status hat, genauso auch die Statusehre besitzt, kann somit
mit ,,Nein“ beantwortet werden.

141 Vgl. Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,
S. 456; Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 121.

142 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 122.

143 Vgl. Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft. S. 122.

144 Vgl. Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,
S. 456.

57

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

58

Eingangs wurde angemerkt, dass der Status eine Person iiber ande-
re erhebt. Diese Uberlegenheit ist aber nur dadurch méglich, dass sie
von der Auflenwelt auch als solche wahrgenommen und bewertet wird.
Die Erwagung Hobbes” scheint an dieser Stelle erwdahnenswert. Er gibt
an, dass wir Uberlegenheit und Macht einer Person anerkennen, in-
dem wir sie ehren.'4> Hobbes beschrinkt das Verlangen nach der Ehre
auf das pure Interesse an der Macht. Diese Ansicht wird vor allem aus
dem Grund kritisiert, weil der Ehrbegrift dadurch nicht zu unterschei-
den sei von Eitelkeit und Egoismus.'4¢ Hingegen liefert Hobbes uns
auch einen entscheidenden Hinweis beziiglich des Konzepts der dufle-
ren Ehre. Sicherlich liefern wir durch Ehrung unsere Bestédtigung, dass
jemand Achtung und daher eine besondere Stellung in der Gesellschaft
verdient. Jemanden zu ehren heif$t, ihm auf unterschiedliche Weise zu
vermitteln, dass er die Position verdient, die ihn hoher stellt als andere.
Es gibt verschiedene Formen der Ehrungen. Wir ehren einen Schrift-
steller, indem wir ihn mit einem Literaturpreis auszeichnen. Einem
Akademiker die Lehrbefugnis zu erteilen, der Opfer eines Krieges bzw.
einer Katastrophe mit einer Schweigeminute zu gedenken, konnen
ebenfalls als Formen der Ehrbekundung angesehen werden. Das Ehren,
auf welches Hobbes hinweist, ist aber grundsitzlich etwas, was dem
Menschen de facto Macht verleiht.

1.1.4. Derverdiente Respekt in Bezug auf Status

Stephan Darwall ist einer der Philosophen, der mit Nachdruck darauf
hinweist, dass die Ehre auf gesellschaftlichem Respekt griindet. Er ver-
wendet die Bezeichnung honor respect, mit der er grundsitzlich die
Statusehre meint. Nach Darwall bedeutet honor respect, dass wir je-
manden fiir seinen Status respektieren bzw. ihn in seiner Rolle aner-
kennen.*47 Wahrend er die Bedeutung des Respekts im Konzept der
Ehre betont, macht er darauf aufmerksam, dass nicht nur die Statuseh-
re, sondern auch der Status selbst durch den Respekt konstituiert wird.

145 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 73.

146 Vgl. Olsthoorn: Honor, Face and Reputation in Political Theory, S. 477.
147 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S.17.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

“Respecting or honoring someone in this sense is [...] allowing him to
play the role he is attempting to play by playing along with him or by bes-
towing on him a higher status or role, that is, an honor.”*4

Nach Darwall erlauben wir es einer Person, eine Rolle zu spielen, in-
dem wir sie respektieren. Diese Uberlegung Darwalls iiberschneidet
sich mit der oben genannten These von Hobbes. Denn wir manifestie-
ren durch unseren Respekt, dass die entsprechende Person Merkmale
besitzt, die sie hoher stellen. Und dadurch bestitigen wir, dass sie aus
diesem Grund fiir die Stellung geeignet ist, auf die wir einen besonde-
ren Wert legen. Der Respekt gegeniiber der Person mit hohem Status
impliziert zudem eine weitere Botschaft: Wir verpflichten sie, die Ver-
antwortung fiir diese Stellung zu tibernehmen, weil wir annehmen,
dass sie dank ihrer Eigentiimer, sei es Wissen oder materielles Eigen-
tum, in der Lage ist, Sachverhalte und Umstidnde prigen zu kénnen. Es
ist augenscheinlich, dass der entscheidende Aspekt der Statusehre in
diesem Sachverhalt liegt. Wéhrend wir das Urteil eines Richters re-
spektieren, gehen wir davon aus, dass er ein gerechtes Urteil fallt.
Wenn sich ein Arzt bei der Behandlung eines Patienten fiir einen chir-
urgischen Eingriff entscheidet, akzeptieren wir das, da wir seinem
Wissen vertrauen und ihn deshalb respektieren. Wir gehen nicht auto-
matisch davon aus, dass ein Arzt eine falsche Diagnose stellt, wodurch
er seine Statusehre verlore. Letzteres wiirde dazu fithren, dass wir an
seiner Befihigung fiir diesen Beruf oder seinem Verantwortungsbe-
wusstsein zweifeln und der Respekt ihm gegentiber verloren geht.

Ein anderer Gesichtspunkt, der beziiglich der Statusehre grof3e Be-
deutung einnimmt, ist der, auf welche Weise man den Status erlangt.
Jemand, der nicht geeignet fiir eine besondere Position in der Gesell-
schaft ist, kann diese trotz mangelnder Kompetenz erreichen. Als
'Gunstling' eines einflussreichen Menschen eine berufliche Position
einnehmen zu konnen ist nur ein Beispiel dafiir, wie komplex die Fak-
toren sind, die die Statusehre bestimmen konnen. Unter genannten
Umsténden wire es nicht gerechtfertigt, fiir einen Verdienst oder eine
Stellung respektiert zu werden. Dass solche Fille die Statusehre einer
Person zerstoren, hingt aber grundsitzlich davon ab, ob sie tiberfiihrt

148 Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S. 79.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

59


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

werden konnen, oder nicht. Geschieht dies nicht, kann die betreffende
Person ihre Statusehre bewahren. Ob jemand seinem Status wirklich
gerecht wird, kann nicht immer tiberpriift werden. In dieser Hinsicht
koénnen wir also nicht immer genau wissen, ob jemand seine Statuseh-
re bzw. Respekt verdient. Das kann als Handicap der dufleren Ehre gel-
ten, das wir ohne die Riicksichtnahme auf die innere Ehre nicht tiber-
winden konnen. Da der Begriff der inneren Ehre im zweiten Abschnitt
ausfithrlich dargelegt werden soll, wird diese Problematik der dufleren
Ehre zunidchst einmal nicht nadher betrachtet.

Genauso wie die Erlangung der Statusehre ist auch deren Bewah-
rung von grofler Bedeutung, die vor allem die Aufgabe der Person
selbst ist. Die Statusehre zu bewahren, ist in erster Linie vom Umgang
mit 'Uberlegenheit' und 'Macht' abhingig. Denn man kann seine
Macht, die man mit der eigenen Bemiihung erreicht und deshalb auch
verdient, fiir seine eigenen Interessen missbrauchen. Dies gilt sowohl
tiir das geistige als auch materielle Eigentum einer Person. Genauso
wie die Ehre selbst hat deren Verletzung auch verschiedene Formen.
Und ein Missbrauch der Macht gilt ohne Zweifel als Ehrverletzung, die
durch die Person selbst zu verantworten ist.

“What is honor without merit? And what can be called true merit
but that which makes a person be a good man as well as a great
man?”'49 Damit wir die Statusehre als etwas annehmen kénnen, was
auch einen ethischen Wert hat, soll sie den Prinzipien der Ethik nicht
widersprechen. Daniel Defoe macht in vorliegendem Aphorismus ge-
nau auf diesen Aspekt aufmerksam. Die Macht, die gegen die Ethik
verstofit, stellt die Person nicht hoher, sondern degradiert ihren Wert.
In dieser Hinsicht kann auch der Status keine Bedeutung haben, ge-
schweige denn zu gesellschaftlichem Ansehen fithren.

In Bezug auf das Geschilderte ist zu behaupten, dass der Status in
einem deckungsgleichen Verhiltnis mit der dufleren Ehre steht. Der
Status, der unmittelbar zu gutem Ruf bzw. einem positiven gesell-
schaftlichen Ansehen fiihrt, unterliegt jedoch bestimmten Bedingun-
gen. Diese bestehen darin, dass der Status durch eine respektable Ei-
genleistung erlangt wird und die Macht, die diesem entspringt, nicht
zu egozentrischen Zwecken ausgenutzt wird.

149 Defoe: The Instability of Human Glory, S. 141.

60

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

1.2. Spezielle Fahigkeiten
1.2.1. Die Arten von Fahigkeit

Dass etwas als eine Form der dufleren Ehre bezeichnet werden kann,
héngt hauptsichlich damit zusammen, ob es in einem Verhiltnis mit
der gesellschaftlichen Achtung bzw. dem Respekt steht. Diese elemen-
tare Logik der dufleren Ehre impliziert auch die Situation, dass eine
Person durch eine spezielle Fahigkeit eine besondere Achtung in ihrer
Umwelt genief3t. Es soll zunéchst klar gestellt werden, was mit der Fa-
higkeit gemeint ist, wenn das gesellschaftliche Ansehen als eine Form
der dufleren Ehre auch auf dieser beruhen kann. Fihigkeit heif3t, etwas
schaffen zu kénnen, etwas geschickter, schneller, besser zu machen als
andere. Insofern besteht ein breites Spektrum von Fahigkeiten. Wir
koénnen von der Geschicklichkeit eines Kleinkriminellen reden, der
seine ,Tétigkeit“ mit grofler Sorgfalt austibt, so dass er durch seine
Schlauheit besticht. In der Tat geht es hier um eine spezielle Fihigkeit,
zu der wir, wenn auch schockiert, ironisch ,Respekt!“ sagen konnen.
Jemand, der grofles Geschick im Liigen aufweist, kann durch dieses
»Talent” und die ,,Kreativitat®, die sich dahinter verbirgt, verbliiffen.1s°
Der fiktive Charakter Hannibal Lecter von Thomas Harris hat Lesern
und Zuschauern zweifellos imponiert. Die US-amerikanische Krimise-
rie ,Dexter, in der ein gleichnamiger Serienmdrder spielt, scharte eine
immense Fangruppe um sich, die von den ,,meisterhaften Morden des
Hauptcharakters sehr ,,beeindruckt® war. Es wirkt beinahe absurd, von
schwerst kriminellen Taten beeindruckt zu werden. Das Interesse, das
beispielsweise ein Serienmorder erweckt, beruht aber jenseits der Bru-
talitdt seiner Tat, auch darauf, wie geschickt er seine Morde plant und
wie nichtern er diese veriibt. Auch wenn wir uns dessen bewusst sind,
dass wir solche Personen im wahren Leben niemals achten bzw. re-
spektieren konnen, rufen ihre ,,Fahigkeiten in uns eine Mischung aus
Abscheu und Erstaunen hervor, die sich in eben diesem Interesse nie-
derschlagt. Hier besteht eine Situation, in der etwas, was wir sogar als
»Fahigkeit* bezeichnen, nicht zu Achtung, sondern zu Verachtung
einer Person fiihrt.

150 Wir nennen jemanden Liigner, dessen Liige aufgedeckt wird. Die ,,guten Liigner
werden aber oftmals gar nicht erst erkannt, weil sie zu geschickt vorgehen.

61

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

62

Denken wir hingegen an Aristoteles, Michelangelo, Dostojewski,
Stephen Hawking, Alfred Hitchcock, Jimi Hendrix, Pelé u.a., so bewer-
ten wir den Begriff 'Féhigkeit’ vollig anders. Hier ist er angereichert
mit den Definitionen von Geschicklichkeit, Kreativitit, Intelligenz.
Diese Personen begeistern uns und daher achten wir sowohl ihre Fa-
higkeiten als auch ihren Charakter.

1.2.2. Die drei Faktoren von Fahigkeit als Bedingung der duBeren Ehre

Es miissen also zwei verschiedene Arten der Fahigkeit betrachtet wer-
den: Die eine ruft Abscheu und Verachtung hervor, wihrend die ande-
re Begeisterung und Achtung einflo3t. Erstere wird zu ,,bosen” Zwe-
cken instrumentalisiert, schadet anderen, zerstort einen vorhandenen
Wert und verstoft somit gegen eine Norm oder schafft einen Unwert,
wihrend letztere anderen nutzt und aus einem Wert entsteht bzw.
einen vorhandenen Wert manifestiert oder einen neuen Wert schafft.
Dass wir Personen, die besondere Fahigkeiten besitzen, achten und sie
dadurch gesellschaftliches Ansehen gewinnen, hidngt daher von drei
wichtigen Faktoren ab: [1] Ob ihre Fihigkeit auch fiir andere niitzlich
ist, [2] inwiefern aus ihr etwas geschaffen wird, was unserem Verstand-
nis vom Wert entspricht und [3] ob sie in dieser Hinsicht eine neue
und akzeptable Perspektive bietet. Insofern bezieht sich der Wert, der
einer Person zugesprochen wird, in dieser Form der dufleren Ehre [1]
auf die Fahigkeit selbst, solange wir andere begeistern konnen, und [2]
den Bereich, innerhalb dessen sie wirkt. Unter der speziellen Fahigkeit
einer Person, die uns begeistert und dadurch ihr gesellschaftliches An-
sehen definiert und stérkt, ist wissenschaftliches, philosophisches,
kiinstlerisches, musikalisches oder sportliches Kénnen und Schaffen
zu verstehen. Schauen wir néher auf die Fihigkeiten, die wir als wert-
voll betrachten und achten. Dadurch kann es sich auch herausstellen,
wie das Verhdltnis zwischen der speziellen Fihigkeit und der dufleren
Ehre entsteht.

a Niitzlichkeit

Der gesellschaftliche Nutzen einer Fihigkeit ldsst sich gut an Beispie-
len aus dem wissenschaftlichen Bereich belegen. Wissenschaftliche Er-

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

findungen oder Entdeckungen helfen dabei, das Leben im praktischen
Sinne zu erleichtern. Die Gedankenwelt eines Philosophen beispiels-
weise niitzt der intellektuellen Errungenschaft der Menschheit, weil sie
uns zum Nachdenken dariiber anregt, was die Moglichkeit der Er-
kenntnis ist, warum wir etwas ,gut“ oder ,,bose” nennen, was die Ge-
rechtigkeit oder das Gewissen ist, ob wir Menschen uns selbst Freiheit
beimessen konnen usw. Das literarische Schaffen wiederum fungiert
nicht nur als blofle rhetorische Schilderung der Welt auf eine poetische
oder ésthetische Weise, sondern gestaltet sich auch als ein 'Fenster zur
Realitat'. Fahigkeiten, die anderen niitzen, konnen noch durch unzéh-
lige Beispiele erweitert werden.

b Darstellung eines vorhandenen Werts

Wie bereits angemerkt, gestaltet sich der zweite Faktor der duf3eren
Ehre, die auf speziellen Fahigkeiten beruht, dadurch, dass die Fahigkeit
unserem Verstandnis vom Wert entspricht bzw. einen Wert duflert. An
dieser Stelle ist der Begriff 'Wert' der Ausdruck dessen, was wir fiir
schon, ésthetisch und gut erachten. Wittgenstein betont in seinem
Vortrag tiber Ethik®, dass unser Verstindnis vom Asthetischen oder
Schénen eins mit dem vom Guten sei.!5* Diese Theorie soll hier iiber-
nommen werden. Denn wenn wir bspw. einen Kiinstler aufgrund sei-
ner kiinstlerischen Fahigkeit achten, bezieht sich unsere Achtung
hauptséchlich auf die Schonheit seines Werks. Weil wir es schon fin-
den, fassen wir sein Schaffen zugleich als etwas Gutes auf. Uberdies ist
es nicht immer moglich, etwas fiir gut zu erachten, was fiir unsere Be-
griffe nicht von Wert ist.

¢ Werterschaffung

Dass man durch seine Fahigkeiten einen neuen Wert schaffen kann,
gilt als der dritte Faktor. Ein komponiertes Lied, ein Gemadlde, das der
inneren Welt eines Malers entsprungen ist, sind Werte, die grofie Ach-
tung verdienen. Es gibt aber in diesem Zusammenhang einen noch
wichtigeren Aspekt. Denken wir dariiberhinaus an die Produkte von

151 Wittgenstein: Vortrag tiber Ethik und andere kleine Schriften, S. 10-19.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

Philosophen, Autoren, Regisseuren usw., dann geben sie nicht nur das
wieder, was wir als ein Wert betrachten, sondern schaffen auch neue
Werte, die uns bzw. unser Verstindnis vom Guten und Bdésen sowie
vom Schonen und Hésslichen pragen. Welche Erfolge beispielsweise
ein Schriftsteller erlangen kann, beschreibt Diilmen folgendermafien:

»Die Entkriminalisierung des Selbstmordes steht [...] zweifellos im Zu-
sammenhang mit der zu Ende des 18. Jahrhunderts erfolgten 6ffentlichen
Diskussion um den Selbstmord, die ein breites Verstandnis fir die ehe-
mals entehrende Untat schuf. Der ,Werther von Goethe wurde europa-
weit gelesen. Hier ging es nicht um den Verruf und die Ruchlosigkeit des
Selbstmords, sondern um Mitleid und Verstindnis, um die Rechtferti-
gung einer solchen Tat als eines autonomen Aktes eines Menschen, der
aber insgesamt fiir unrecht gehalten wurde.“*52

Als Goethe mit ,,Die Leiden des jungen Werthers“ die Betrachtung des
Selbstmordes in Frage und damit zur Disposition gestellt hat, ob die
Selbsttotung wirklich etwas Boses ist, hat er sich vor allem mit den
Werten seiner Gesellschaft kritisch auseinandergesetzt und auf eine
neue Perspektive hingewiesen, die ein neues gesellschaftliches Be-
wusstsein in einem sensiblen Thema schaffen konnte. Es miissen aber
nicht unbedingt immer neue gesellschaftliche oder ideologische Bewe-
gungen gegriindet werden. Die Hauptsache ist, dass die Fahigkeit ,,gu-
te Zwecke vermittelt und dadurch etwas Wertvolles schafft. Damit
eine Fahigkeit sich in gesellschaftliches Ansehen verwandeln kann, soll
sie sowohl etwas Schones schaffen als auch auf das Bose hinweisen.
Beziiglich dieses Aspektes soll die kiinstlerische Haltung Picassos er-
wiahnt werden. Mit dem Bild ,Guernica® in dem Picasso das Bombar-
dement der spanischen Stadt Guernica durch die ,Legion Condor®
schildert, unterstrich er einerseits die Entsetzlichkeit des Krieges und
hielt andererseits den Verantwortlichen einen Spiegel vor. Die folgende
Anekdote erscheint an dieser Stelle von grofler Bedeutung:

»Auf dem riesigen, acht Meter langen Schwarz-Weif3-Gemilde sind in der
abstrakten, aber alles andere als abstrakt auf uns wirkenden Malerei Pi-
cassos die Folgen zu sehen: sterbende Manner und Frauen, flehende Kin-
der, in den Flammen versinkende Tiere. [...] Nachdem die Nazis Paris
drei Jahre spater besetzt hatten, besuchte ein deutscher Offizier Picassos

152 Dilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frii-
hen Neuzeit, S. 90.

64

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

Atelier in der Rue des Grands-Augustins, wo eine kleinere Reproduktion
von 'Guernica’ zwischen den Staffeleien stand. Der Besucher sprach den
Maler an, und es kam zu diesem Dialog: Der deutsche Soldat fragte: 'Und
das haben Sie gemacht?’ - 'Nein', antwortete Picasso, 'Sie!’.“153

Ein Kiinstler kann vielleicht mit seiner Fahigkeit nicht die Welt dndern,
aber zumindest den dafiir erforderlichen ersten Anstofl geben, der
nicht nur Fahigkeit, sondern auch Mut benétigt. Wir bewundern und
respektieren die kiinstlerische Fdhigkeit einer Person nicht nur deswe-
gen, weil sie etwas vollig Neues schafft, aufklart oder sichtbar macht,
sondern auch die Tatsache, dass es Courage bedarf, um mit einer Fa-
higkeit die Unterscheidung von Gut und Bése zu verdeutlichen.

Alle drei genannten Faktoren spezieller Fahigkeiten in Verbindung
mit gesellschaftlichem Ansehen stehen in einem engen Verhiltnis mit-
einander. Denn je niitzlicher eine Fihigkeit ist, desto grofierer Wert
wird darauf gelegt. Und je wertvoller etwas ist, desto grofiere Achtung
verdient es. Die Niitzlichkeit der speziellen Fahigkeit soll hierbei nicht
aus einer rein pragmatischen Sicht betrachtet werden. Die Theorie von
Adam Smith iiber die ethischen Gefiihle des Menschen und die Niitz-
lichkeit als Einfluss auf unser Verstandnis von der Schonheit ist an die-
ser Stelle bedeutend.'s+ Zwar redet Smith vor allem von der Bequem-
lichkeit der Dinge, die ihnen ihre Schonheit verleihen wiirden, und
dem Vergniigen, an das uns diese Dinge erinnerten. Seine These kann
aber auch auf die Niitzlichkeit der Fahigkeiten {ibertragen werden.
Denn etwas, was die Interessen anderer anspricht, findet in erster Linie
Achtung und Anerkennung.

1.2.3. Bekanntheit und Ruhm

Ein weiterer Aspekt, der hier erwdhnt werden soll, ist der, dass eine
spezielle Fihigkeit bekannt werden soll, damit sie die dufSere Ehre
einer Person bedingen kann. Natiirlich sind solche Fahigkeiten, die
den oben gennannten Faktoren entsprechen, bedeutende Werte an sich,

153 Ustinov: Achtung! Vorurteile, S. 13.

154 Smith bezieht sich in dieser Theorie auf Hume, der diese noch vor Smith an-
brachte. (Vgl. Hume: Enquiry Concerning the Principles of Moral. Section V.
Why utility pleases, Part 1.), (Vgl. Smith: Theorie der ethischen Gefiihle,
S.287.).

65

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

66

so dass sie auch unabhingig davon, ob sie bekannt bzw. erkannt wer-
den, Ehre ausmachen konnen. Dass diese Formen der Fihigkeiten ein
Wert an sich sind und daher auch ohne die Achtung anderer Men-
schen als die duflere Ehre angenommen werden sollen, betont Sessions,
wobei er diese Art der Ehre recognition honor nennt.'ss Wie im obigen
Abschnitt (der Status als die dufSere Ehre) mehrfach erwahnt wurde, ist
es ein wichtiger Aspekt der dufleren Ehre, auf die Meinung anderer an-
gewiesen zu sein (siehe den zweiten Aspekt der dufleren Ehre). In die-
sem Sinne scheint nicht ausreichend, nur eine spezielle Fahigkeit zu
haben, damit wir von der dufleren Ehre einer Person, die sie dank ihrer
Fahigkeit gewinnt, reden kénnen. Diese soll auch von der AufSenwelt
anerkannt werden. Als ein Teilaspekt des gesellschaftlichen Ansehens
bendtigt die spezielle Fahigkeit also die Bekanntheit.

An dieser Stelle soll aber auch betont werden, dass ein spezieller
Grad an Bekanntheit nicht immer mit Positivem belegt sein muss, so
dass wir jede Bekanntheit als die duflere Ehre kategorisieren kénnen.
Amoklaufer oder ein Politiker, dessen Name im Zusammenhang mit
einem Korruptionsskandal erwédhnt wird, konnen gleichsam ,,bekannt®
werden - es gibt zahlreiche solche Beispiele. Bei der dufleren Ehre, die
man aufgrund einer speziellen Fihigkeit hat, geht es darum, dass der
Grund der Bekanntheit zugleich achtenswerte Inhalte haben soll. Diese
Semantik gilt eigentlich auch fiir den Begriff ,,Ruhm®*5¢ Nicht jede be-
rithmte Personlichkeit erweckt bei uns angenehme Gefiihle und flof3t
unmittelbar Achtung ein, so dass wir von ihrer dufleren Ehre reden
konnen. ,,[Flame does not meet the criteria for being a concept of ho-
nor because it does not represent a process of inscribing social value

155 Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S.18.

156 Allerdings liegen beide Definitionen (Bekanntheit und Ruhm) so nah aneinander,
dass ein genauer Unterschied fast unmoglich ist. Die Definition Sessions” kann
einen Unterschied genauer herausstellen: ,,’Fame’ ambiguous among (i) simply
being known by many; (ii) being well-known and also well-liked according to the
values of the fans; or (iii) being well-known and also respected as worthy of fame
according to (objective) standards of excellence. Only (ii) is conferred honor; (iii)
is recognition honor ..., and (i) is not honor at all (it is compatible with infamy).”
(Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S.11.).

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

onto an individual”'s7 Diese Uberlegung Opriskos bietet einerseits
eine aufschlussreiche Perspektive beziiglich des Verhaltnisses zwischen
der Bekanntheit und der dufleren Ehre, was auch den Ruhm betrifft,
der infolge einer speziellen Féhigkeit der Person entstehen kann.
Gleichzeitig kann eine solche Situation nicht immer Begeisterung und
Achtung in der Gesellschaft finden. Was Oprisko andererseits tiber-
sieht, ist, dass die Bekanntheit bzw. der Ruhm selbstverstindlich ein
Konzept der Ehre sein kann, solange sie zugleich mit dem gesellschaft-
lichen Ansehen der Person einhergeht. Wenn die Bekanntheit der Per-
son auf einer Fihigkeit beruht, die Verachtung erweckt, dann kénnen
wir diesen Umstand lediglich als Schande bezeichnen, die sich als das
Gegenteil der dufleren Ehre erweist.

Zu behaupten ist, dass eine Person, die dank ihrer Fahigkeiten be-
rithmt bzw. bekannt wird, zugleich eine angesehene Stellung in der Ge-
sellschaft einnimmt. In diesem Sinne hat diese Art der dufleren Ehre
bestimmte Gemeinsamkeiten mit der Statusehre, die im obigen Ab-
schnitt thematisiert wurde. Selbstverstindlich besitzen auch Kiinstler
oder Wissenschaftler das geistige Eigentum, das ihnen Macht verleiht,
Sachverhalte prigen zu konnen. Daher kann die duflere Ehre eines
Wissenschaftlers oder Kiinstlers als Statusehre betrachtet werden, so-
lange die Fahigkeit zugleich einen bestimmten Status in der Gesell-
schaft bildet. Jenseits dieser Gemeinsamkeit gibt es einen Aspekt, der
schlussendlich hervorgehoben werden soll. Auch wenn wir einrdumen,
dass beide Formen duflerer Ehre eine theoretische Parallelitit aufwei-
sen, soll das entscheidende Element spezieller Fahigkeiten durch die
Freiheit des Schaffens definiert werden. Die Achtung, die einem
Kiinstler erwiesen wird, begriindet sich in erster Linie im freien Raum
zur Gestaltung seiner Werke, der ihm von der Gesellschaft gegeben
wird. Eine Person aufgrund ihrer Fahigkeit zu achten heif3t letztend-
lich, das Werk, das sie durch ihre Fihigkeit erschafft, anzuerkennen
und ihr dadurch zu vermitteln, dass ihre Leistung von groflem Wert ist.

157 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 102.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

67


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

68

1.3. Soziales Engagement
1.3.1. Der theoretische Rahmen des sozialen Engagements

Das soziale Engagement ist ein weitgehender komplexer Begriff, der

ebenso als freiwilliges oder biirgerschaftliches Engagement verstanden

werden kann, weil diese drei Begrifflichkeiten auch im praktischen

Feld beinahe gleiche Funktionen erfiillen.s® Da hier aber das soziale

Engagement in Bezug auf sein Verhdltnis zum gesellschaftlichen Anse-
hen thematisiert werden soll, erscheinen die drei Aspekte von grofier

Bedeutung, die definitorisch in allen Deutungsvarianten von Engage-
ment auftreten: freiwillig, gemeinschaftsorientiert und unentgeltlich.
Es ist allerdings wohl moglich, das soziale Engagement, das diesem Ty-
pus entspricht, als das Ehrenamt zu definieren. [1] Niemand kann ge-
zwungen werden, eine ehrenamtliche Aufgabe zu erfiillen. Das Indivi-
duum soll durch seine innere Motivation selbst die Entscheidung tref-
fen, sich an einer Organisation, die dem Gemeinschaftswohl dient, zu

beteiligen. [2] Es soll gemeinschaftsorientiert sein. Das heifit, dass sich

die ehrenamtliche Titigkeit zunédchst auf die Mitmenschen bezieht.
Man erfiillt Aufgaben fiir diejenigen, die keine Familienangehorigen

oder Verwandte sind. [3] Das Ehrenamt kann nicht auf materiellen

Gewinn gerichtet sein. Auch in der Abgabenordnung § 52 wird die eh-
renamtliche Tatigkeit aus der Sicht des deutschen Staates genau festge-
stellt:

»Eine Korperschaft verfolgt gemeinniitzige Zwecke, wenn ihre Téatigkeit
darauf gerichtet ist, die Allgemeinheit auf materiellem, geistigem oder
sittlichem Gebiet selbstlos zu fordern.*s9

Die Aussage ,,die Allgemeinheit [...] selbstlos zu fordern beweist den
elementaren Sinn des sozialen Engagements, der uns zur Beantwor-
tung der Frage entscheidende Hinweise gibt, inwiefern sich das soziale
Engagement auf die duflere Ehre beziehen kann. Denn ein freiwillig
entschiedenes, gemeinwohlorientiertes, selbstlos ausgetibtes Engage-
ment gibt uns vielerlei Griinde dafiir, warum wir einen auf diese Weise
Engagierten respektieren sollen. Und fraglos erhilt eine Person, die
ohne Erwartung auf (finanzielle) Gegenleistung ihre Mitmenschen un-

158 Vgl. Olk; Hartnuf3: Biirgerschaftliches Engagement, S. 148.
159 http://www.gesetze-im-internet.de/ao_1977/__52.html.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

terstiitzt oder die Bediirfnisse anderer fiir mogliche Losungen in die
offentliche Diskussion bringt, in den meisten Féllen auch Respekt ihrer
Umgebung. Im Groflen und Ganzen ist das der Rahmen des Verhalt-
nisses zwischen der dufleren Ehre und dem sozialen Engagement.
Dennoch sollen die Details, die diesem Verhaltnis zugrunde liegen, ge-
nauer veranschaulicht werden, ebenso die Frage danach, was genau es
rechtfertigt, dass sozial Engagierte gesellschaftliches Ansehen gewin-
nen.

1.3.2. Die Bedingung des sozialen Engagements fiir die auBere Ehre

Das soziale Engagement kann als eine Facette des Begriffs Sozialkapital
angesehen werden. Das Sozialkapital bezeichnet nach Bourdieu die so-
zialen Beziehungen, die hauptsichlich in dem materiellen und symbo-
lischen Austausch in der Gesellschaft bestehen.'®® Wihrend Bourdieu
die ,Reproduktionsmechanismen® in der Gesellschaft soziologisch
analysiert, bemerkt er: Je umfassender die Austauschnetze seien, desto
grofler die Moglichkeit, dass alle Kapitalarten, konomisches, symboli-
sches oder kulturelles Kapital, sich erhohen.'* In diesem Zusammen-
hang erfllt das soziale Engagement eine zentrale Funktion innerhalb
dieses Austauschnetzes. Denn es handelt sich beim sozialen Engage-
ment um die menschlichen Beziehungen, die zur Anreicherung ge-
nannter Kapitalarten beitragen. In dieser Hinsicht ist eine Gesellschaft,
in der es starke Netze des sozialen Engagements gibt, in Bezug auf die
Terminologie Bourdieus reich an Sozialkapital. Dies vermittelt zu-
gleich die Moglichkeit des Gewinns an symbolischem Kapital*¢? fiir
Einzelpersonen.

Auch Putnam vertritt die Begriffsbestimmung von Bourdieu be-
ziiglich des Sozialkapitals. Er ergdnzt sie jedoch durch einen weiteren
wichtigen Aspekt. Putnam sieht das gegenseitige Vertrauen der Indivi-
duen als das besondere Kennzeichen des Sozialkapitals, das er civic vir-

160 Vgl. Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft,
S. 209.

161 Vgl. Braun: Soziales Kapital, S. 56.

162 Dass das symbolische Kapital in der Terminologie Bourdieus das soziale Ansehen
bezeichnet, wurde schon in den vorhergehenden Abschnitten erwahnt.

69

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

70

tue nennt.*s3 Dass die Menschen in einer sozialen Organisation mit
bestimmten gemeinsamen Zielen ehrenamtlich zusammenkommen,
ist fir ihr gegenseitiges Vertrauen wirkungsvoller als eine Zusammen-
kunft wegen eines wirtschaftlichen Abkommens - um nur ein Beispiel
zu nennen. Dass das Vertrauen im Konzept der Ehre eine dufSerst
wichtige Grundlage fiir die gegenseitige Achtung und Anerkennung
bildet, stellt Sessions heraus, obwohl er das Vertrauen als ein peripheral
concept of honor betrachtet.*64 Solange es die Koexistenz dieser drei
Elemente in einer Gesellschaft gibt, konnen wir behaupten, dass diese
Gesellschaft iiber ein Sozialkapital verfiigt, das in bedeutendem Mafl
auf den gemeinsamen Werten der Menschen beruht. Das soziale Enga-
gement spielt in diesem Zusammenhang die Rolle, die diese drei Ele-
mente ins Zentrum des gesellschaftlichen Lebens stellt und dadurch zu
ihrer Evidenz fiihrt.

Das soziale Engagement ist tiberdies aus dem Grund von grofier
Bedeutung, als dass das gesellschaftliche Ansehen der Einzelperson,
nach Bourdieu das symbolische Kapital, auf einer bedeutsamen und
sinnvollen Basis griindet. Im Diskurs iiber die Rolle der Individuen im
Sozialstaat wird die Bedeutung des sozialen Engagements ofter betont,
da dies als ein wichtiges Mittel ,,zur Stdrkung der Biirgertugenden und
sozialmoralischen Grundlagen® angesehen wird.'5 Zweitens kann das
Individuen einen neuen Raum eréffnen, in dem sie trotz der Pluralitat
der Werte und der scharf getrennten Lebensrdume gesellschaftliches
Ansehen gewinnen kénnen. Denn innerhalb des sozialen Engagements
verdeutlicht man die eigene Position und setzt sich Ziele,*¢¢ die einen
mit anderen verbinden. Daraus entsteht die gegenseitige Achtung der
Individuen. Und indem man sich selbst fiir die Lésung einer Problem-
situation anderer einsetzt, vermittelt man zugleich seine Anerkennung
anderer Lebensweisen und -situationen. Dadurch schafft man gleich-
zeitig Respekt fiir die eigene Person.

163 Vgl. Putnam: Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community,
S. 19.

164 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 10-26.

165 Vgl. Olk; Hartnuf3: Biirgerschaftliches Engagement, S. 147.

166 Vgl. Enquéte Kommission, 2002, S.268, zit. nach Wezel, Anerkennungskultur,
S. 635.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

»[E]hrenamtliche SachwalterInnen [sind] Teile einer kooperativen Unter-
stitzungskultur; durch ihre semiprofessionelle Arbeit mit AkteurInnen
im Feld der Sachwalterschaft und die Ausrichtung auf gemeinsame Ziele
entstehen Anerkennung und Bestatigung durch soziales Engagement. Da-
durch entsteht eine gewisse Befriedigung, da ein sinnvoller Beitrag fiir
einen gesellschaftlichen Teilbereich geleistet wird. 167

Daher nimmt auch in der Debatte tiber die Anerkennungskultur die
sengagementffreundliche® Politik einen bedeutenden Platz ein, ,die
sich uw.a. in der Einrichtung von Anlaufstellen, dem Auf- und Ausbau
einer engagementférdernden Infrastruktur, der Etablierung von Netz-
werkstellen, aber auch in der wissenschaftlichen Begleitung von Pro-
jekten und der Verbreitung der Wissensbasis {iber biirgerschaftliches
Engagement ausdriickt“.!%® Eine Gesellschaft, deren Biirger sich durch
diverse (Eigen-)Initiativen ehrenamtlich engagieren, ist vor allem eine
Gesellschaft, in der ihre Biirger zahlreiche Bereiche fiir die Férderung
von Integration und Austausch mit anderen finden konnen. Dies ist
die Vorstellung einer Gesellschaft, in der Bediirfnisse und Werte ande-
rer ernst genommen werden. Das, was die Anerkennungskultur uns
beibringen soll, ist, dass wir den im sozialen Feld selbstlos Engagierten
fir ihr Verantwortungsbewusstsein einen hohen Wert zusprechen sol-
len. Denn diese Personen verdienen zweifellos den hochsten Respekt
von anderen. Es wird im Anerkennungsdiskurs auch betont, dass die
Individuen davon iiberzeugt werden sollen, dass ihr eigener Beitrag
zur Gesamtleistung fiir die Erfiillung der gemeinwohlorientierten Auf-
gaben sehr wichtig ist.1® Daher soll das Engagement der Individuen
zundchst oOffentlich geférdert und wertgeschitzt werden. Dies ge-
schieht dadurch, dass die Engagierten das Mitspracherecht bei Ent-
scheidungen haben und ihnen Vertrauen entgegengebracht wird. Dazu
gehoren auch Ehrungen und Auszeichnungen, die Engagierte ermuti-
gen und ,belohnen® Nicht zuletzt soll betont werden, dass zivile Biir-
ger, die mit problemorientierten Losungsvorschligen sogar Einfluss
auf politische Entschliisse haben und dadurch selbstbewusste Indivi-
duen der Gesellschaft bilden kénnen.

167 Felbinger: Gesellschaftlicher Ressourcenmangel als Entwicklungschance? Oder:
Die Suche nach Sinn durch gesellschaftliches Engagement am Beispiel ehrenamt-
licher Sachwalterschaft, S. 185.

168 Wezel: Anerkennungskultur, S. 638.

169 Vgl. Wezel, Anerkennungskultur, S. 636.

71

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

72

1.3.3. Das aktuelle Bild des sozialen Engagements

Es wird heutzutage vom ,,Strukturwandel des Ehrenamts“ gesprochen,
der durch die Anderung der Motive des sozialen Engagements zustan-
de kommt.?7° In Anlehnung an diese These wird behauptet, dass sich
die Engagierten frither an Werten wie gesellschaftliche Solidaritat, Hu-
manitdt sowie christliche Néchstenliebe orientiert haben.'7* Heute sei
jedoch ein steigendes Interesse an Selbsthilfegruppen zu beobachten,
in denen Engagierte sich vorrangig mit ihrer eigenen Problemwelt aus-
einandersetzen. Das Motiv des Engagements habe sich vom Kollekti-
ven zum Individualistischen gewandelt. Es wird bestritten, ob diese
neue Form des Engagements auch weiterhin als ,Ehrenamt® bezeich-
net werden kann. Denn die Grundannahme beziiglich des Ehrenamtes
setzt voraus, dass die Engagierten Aufgaben fiir andere erfiillen. Je-
doch sehen sich viele Beteiligte in Selbsthilfegruppen meistens als eh-
renamtlich Engagierte.72 Dieser Strukturwandel hat offensichtlich mit
der Tatsache zu tun, dass die hergebrachten Zentralwerte teilweise
durch die individualistisch-pluralistischen Weltanschauungen der mo-
dernen Individuen ersetzt worden sind. Es ist daher die unabdingbare
Folge dieses Wandels, der in vielen Bereichen des sozialen Zusammen-
lebens bestimmte Einfliisse hat. Es kann angesichts dieser Verdnde-
rung die Fragen aufgeworfen werden, ob dies ein Nachteil fiir gelunge-
nes Zusammenleben sein mag. Das folgende Zitat, das wohl auch eine
Kritik darstellt, gilt als ein plausibler Einwand:

»Ein tiefgreifender Wertewandel hat die ganze Bevolkerung der Bundes-
republik erfasst. Selbstentfaltungswerte gewinnen und traditionelle
Pflichtwerte verlieren an Bedeutung. Diese Entwicklung wird oft als Ten-
denz zum Egoismus missverstanden. Es ist vielmehr eine Tendenz zu

170 Vgl. Heinze; Olk; Wohlfahrt (Hg.): Von der traditionellen Sozialpolitik zur neuen
Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement und lokale Infrastruktur,
S.21.

171 Vgl. Heinze; Olk; Wohlfahrt (Hg.): Von der traditionellen Sozialpolitik zur neuen
Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement und lokale Infrastruktur,
S.22.

172 Vgl. Heinze; Olk; Wohlfahrt (Hg.): Von der traditionellen Sozialpolitik zur neuen
Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement und lokale Infrastruktur,
S.22.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

mehr Eigeninitiative, Eigensinn und Selbstsorge, die eine wichtige Quelle
biirgerschaftlichen Engagements darstellt.“'73

So wie in diesem Zitat vertreten wird, spielt eine solche Veranderung
bei der Motivation des sozialen Engagements vermutlich nur eine ge-
ringe Rolle, wenn wir uns darauf konzentrieren mochten, warum das
soziale Engagement wertvoll ist. Ganz gleich, ob man in Selbsthilfe-
gruppen oder anderen Organisationen bzw. Initiativen engagiert ist,
steht ein zentrales Motiv im Vordergrund: die Verantwortungsiiber-
nahme, ob fiir andere oder fiir sich selbst. Es soll unterstrichen werden,
dass auch denjenigen, die sich in den Selbsthilfegruppen engagieren,
ein ebenso grofier Wert zugesprochen werden sollte. Denn eine solche
Selbst-Initiative deutet vor allem an, dass man die Beherztheit aufweist,
sich mit eigenen Problemen auseinanderzusetzen. Auch mit Hinblick
auf durch hausliche Gewalt misshandelte Frauen erscheint die Unter-
stiitzung solcher Initiativen duflerst wichtig. Denn mit der Erfahrung
der Gewalt an der eigenen Person geht zumeist auch die Selbstachtung
verloren. Eine Betroffene, die sich nun an Selbsthilfegruppen beteiligt,
um gegen Gewalt aufzubegehren, gewinnt dadurch an Selbstachtung
und Achtung durch andere. Durch die Férderung solcher Initiativen
zeigt die Gesellschaft ihre Anerkennung gegeniiber denjenigen, die
sich selbst und ihre Bediirfnisse ernst nehmen.

Soziales Engagement ist nicht nur die Aufgabe einer Einzelperson,
sondern auch der privaten sowie staatlichen Institutionen fiir eine Ge-
sellschaft. Je effektiver alle zivilen und politischen Organe einer Gesell-
schaft im sozialen Engagement handeln, desto tiefer konnen die Be-
griffe Vertrauen, Achtung und Anerkennung wurzeln. Dies ist ein sehr
bestimmender Faktor, der den Begriff der dufleren Ehre zu einem be-
deutsamen sozialen Phianomen macht. Letztendlich bedarf das gesell-
schaftliche Ansehen als eine Form der dufleren Ehre vor allem einer
Lebensform, in der auch andere Akteure des eigenen Lebens des Indi-
viduums sind, die gegeniiber seinem Handeln eine Position entwickeln
und es bewerten. Die Grundlage der dufleren Ehre wird also auch
durch die Verbundenheit in einem sozialen Netz mit anderen gebildet,
die den Sinn der eigenen Existenz ergdnzen. Ein Staat, der dem sozia-

173 Keupp: Visionen der Zivilgesellschaft: Der aufmiipfige Citoyen oder eine Mittel-
schichtveranstaltung?, S. 37.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

73


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

74

len Engagement der Biirger Raum schafft, beweist dadurch vor allem
sein Vertrauen gegeniiber diesen. Dieses Vertrauen beinhaltet zu ehren
und, nicht zuletzt, duflere Ehre anzuerkennen.

1.4. Moralische Haltung

Es ist bisher mehrfach betont worden, dass die duflere Ehre in Verbin-
dung mit Achtung gesetzt werden kann. Dies zeigt auch, wie umfas-
send das Konzept der Ehre ist. In diesem Abschnitt soll erldutert wer-
den, dass die moralische Haltung des Menschen ein elementares Prin-
zip der duferen Ehre ist, das sogar bei der Bildung der duferen Ehre in
allen anderen Formen zu finden ist. Die duflere Ehre entsteht dadurch,
dass das Verhalten eines Menschen von anderen bewertet und infolge-
dessen wertgeschdtzt wird. Aristoteles sagt, dass die Ehre selbst der
Mafistab des lobenswerten Verhaltens sei, weil die Verniinftigen nur
das Lobenswerte achten wiirden.'74

1.4.1. Moral aus kulturspezifischer Sicht

Wenn von der moralischen Haltung die Rede ist, begegnen wir zu-
nichst dem Problem der Begriffsbestimmung der Moral. Denn die
Moral, vor allem in Bereichen, in denen sie mit der Vorstellung der
Ehre einhergeht, findet zahlreiche Auslegungen, weswegen es auch
zahlreiche Ehrverstindnisse gibt. Jedes Land, jede Gesellschaft hat
selbstverstindlich eigene Sitten, die auch in einem bedeutenden Mafle
ihr Moralverstindnis begriinden. Dass die Auffassung von der Ehre je
nach Kultur oder Zeit variiert, hat also in groflem Mafle mit dieser Tat-
sache zu tun. Es konnte sich in diesem Zusammenhang berechtigter-
weise die Frage stellen: Nach welchem Maf3stab betrachten wir eine
Haltung als moralisch, so dass wir von der dufleren Ehre reden kénnen,
die dieser Haltung entspringen soll?

Dieser Frage soll hier zunéchst kulturrelativistisch begegnet wer-
den. Zu erwihnen ist, dass die Kulturen selbstverstdndlich die Moral-
verstandnisse der Gesellschaften beeinflussen. Das Verhiltnis zwi-
schen der dufleren Ehre und der moralischen Haltung besteht, wie

174 Vgl. Aristoteles: Rhetorik, Buch I, 1365 a, 10.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

Aristoteles sagt, darin, dass man fiir sein gesellschaftlich gutgeheiflenes
Verhalten gelobt wird. In dieser Hinsicht ist die Kultur ein wichtiger
Faktor fiir das Ehrverstandnis des Menschen. Beispielsweise kann eine
Gesellschaft auf Achtung der Familie mehr Wert legen als eine andere.
Wer in einer solchen Umgebung aufwichst und dieser Sitte entspre-
chend handelt, wird infolge seiner Sittsamkeit gelobt und gewinnt
dementsprechend gesellschaftliches Ansehen aus kulturspezifischer
Sicht. Die Kulturanthropologin Ruth Benedict, die mit ihren Werken
»T'he Chrysanthemum and the Sword®, 1977 und ,,Patterns of Culture®,
1989 eine neue Sichtweise zum Kulturrelativismus bot, behauptet wie
im ersten Kapitel der vorliegenden Arbeit geschildert, dass das japani-
sche Moralverstdndnis in erster Linie durch die Sitten und Kultur zu
verstehen sei, und man dadurch strikt zwischen westlicher und asiati-
scher Moral unterscheidet. Das ist eine Theorie, die wir nicht von der
Hand weisen konnen. Denn das Verstindnis von der Moral sowie der
Ehre bildet sich durch den iiber Epochen angewachsenen Einfluss der
Kultur. Das Verstdndnis einer Gesellschaft von Moral und Ehre zu be-
greifen, benétigt in diesem Sinne auch die Kenntnis ihrer Kultur. In
der japanischen Kultur hat das Geschenk beispielsweise eine groflere
Bedeutung als in der westlichen. Ein Geschenk zu bekommen bedeutet,
mit diesem wie mit einer Schuld umzugehen, die man wie eine Last
[japan. on] auf den Schultern trégt, bis man sie mit einer Gegenleis-
tung bzw. einem Gegengeschenk begleicht.'”s Nach Benedict schaimen
sich Japaner gegeniiber anderen, wenn sie nicht in der Lage sind, diese
(Gegen-) Leistung zu erbringen, weil sie diese Art des Geschenkaus-
tausches als ein elementares Zeichen fiir das gesellschaftliche Ansehen
betrachten wiirden. Dieses Verstindnis bildet die kulturspezifische
Perspektive des Moralverstdndnisses. Ahnliches ist auch in der tiirki-
schen Kultur zu beobachten. Es ist oft eine Frage der dufleren Ehre, vor
allem auf Hochzeiten dem Ehepaar ein hochwertiges Geschenk zu ma-
chen. Speziell in den traditionell gepragten Familien wird meistens von
den Familienangehorigen der Braut bzw. des Brautigams iiberwacht,
von wem welches Geschenk stammt, damit dem- oder derjenigen in
der nichstmoglichen Situation (bspw. auf einer Hochzeit oder einem

175 Vgl Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur,
S. 73.

75

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

76

Beschneidungsfest) ein gleichwertiges Geschenk gemacht werden
kann. Hier wird nicht ein materieller Gewinn beabsichtigt, sondern
man zeigt, dass man den anderen in gleichem Mafle wertschitzt. Je-
manden zu wertschitzen und dies durch Symbole, hier das Geschenk,
zu zeigen, wird auch als ein Faktor der dufleren Ehre betrachtet. Fiir
die Tirken ist beispielsweise die Gastfreundschaft ein weiterer wesent-
licher Faktor des gesellschaftlichen Ansehens, da das als ein Anzeichen
der Grof3ziigigkeit angenommen wird, die die duf3ere Ehre der Person
in groflem Mafle bestimmt.'7¢ Derlei kulturelle Brauche und Sitten
kann man von dem Moralverstindnis nicht vollig trennen, weil sie
einen Teil der kulturellen Moral bilden, die sich auch auf das Ehrver-
standnis auswirken. Dies fiihrt zu dem Problem, dass ein Verstof3 ge-
gen kulturelle Sitten als unmoralisches Verhalten kategorisiert wird.
Diese Problematik spitzt sich am deutlichsten in geschlechtsspezifi-
scher Deutung der Moral zu.

1.4.2. Geschlechtsspezifische Moral

Es darf nicht tibersehen werden, dass es bestimmte Ehrenpraktiken
bzw. Ehrverstdndnisse gibt, die einerseits als ein durch die kulturellen
Motive gepragtes Moralverstindnis erscheinen, andererseits dazu ver-
anlassen, den Begriff der Moral neu zu definieren, weil er in diesem
Falle irritierend fiir die Auflenwelt erscheint. Einer der wichtigsten
Faktoren, der den Begriff der Ehre mit Skepsis belegt, ist das Verstind-
nis, das die Moralitit der Frau und des Mannes auf verschiedenen
Ebenen und durch eine geschlechtsspezifische Perspektive beurteilt.
Wie im ersten Kapitel der vorliegenden Arbeit erwihnt, wird die Tu-
gendhaftigkeit bzw. die moralische Haltung der Frau in bestimmten
Kulturen an ihrer sexuellen Integritit und die duflere Ehre des Mannes
an seiner Starke gemessen, die in erster Linie {iber die Fahigkeit defi-
niert wird, der Verpflichtung zum Schutz der sexuellen Ehre der Frau
gentigen zu konnen.?77 Dieser geschlechtsspezifische Aspekt der Ehre,
der hiufig unter der moralischen Haltung verstanden wird, soll hier

176 Vgl. Petersen: Ehre und Scham. Das Verhiltnis der Geschlechter in der Tiirkei,
S. 29.

177 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 201; Petersen: Ehre und Scham. Das
Verhaltnis der Geschlechter in der Turkei, S.29; Schirrmacher: Ehrenmord. Ein

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

die extreme Auslegung des Ehrbegriffs genannt werden, die sich am
deutlichsten an den Ehrenmorden darstellt. Diese extreme Auslegung
hat auch in den Gesellschaften, in denen sie als eine moralische Gréfie
angesehen wird, ihre eigene Terminologie. Fiir die weibliche Ehre bzw.
die sexuelle Ehre der Frau wird in den Sprachen der nahostlichen Lén-
der meistens das Wort namus'7® verwendet; also ein Wort, das in vie-
len anderen Sprachen keine wortliche Ubersetzung hat.179 Das Wort,
das in diesem Konzept die andere Grofle bildet, ist seref, das etwa das
gesellschaftliche Ansehen bedeutet und haufig als gradueller Wert gilt,
der iiberwiegend dem Mann zugesprochen wird.*8° Es kann behauptet
werden, dass diese zwei Ausdrucksformen, die die Strafrechtlerin Ba-
har Erbil ,tiirkische Ehrbegriffe“ nennt,*$ ein umfassenderes Konzept
haben als die sexuellen und agonalen Konnotationen. Erbil fasst das
weitgehende Inhaltsspektrum dieser zwei Begriffe schlicht zusammen:
»Namus bezeichnet das Ehrgefithl, seref dagegen die Wertschit-
zung.“182 Tatsdchlich tritt vor allem namus in vielen tiirkischen Sprich-
wortern als Tugendhaftigkeit, Aufrichtigkeit, Zuverldssigkeit, Treue
usw. auf. Dies ist z. B. dem verbreiteten Spruch zu entnehmen: ,,S6z
namustur!“ (wortl. ,Wort [Versprechen] ist Ehre!“). Jedoch steht der
geschlechtsspezifische Inhalt dieses Begriffs im Vordergrund, so dass
seine anderen Konnotationen ausgeblendet werden.

Verbrechen zwischen Migration und Tradition - rechtliche, soziologische und re-
ligiose Aspekte, S. 16; Toprak: Das schwache Geschlecht - die tiirkischen Ménner.
Zwangsheirat, hiusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre, S. 155; Schiffauer: Die
Gewalt der Ehre. Erklirung zu einem tirkisch-deutschen Sexualkonflikt, S.27;
Burghartz: Geschlecht-Korper-Ehre. Uberlegungen zur Weiblichen Ehre in der
Frithen Neuzeit am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle, S. 214; Dinges: Ehre
und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 124.

178 Vgl. Schneider: Der Islam und die Frauen, S. 95; Petersen: Ehre und Scham. Das
Verhaltnis der Geschlechter in der Tiirkei, S. 26-28.

179 Vgl. Erbil: Toleranz fiir Ehrenmérder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Beriicksichtigung des tiirkischen Ehrbegriffs, S. 155; Islam Ansiklope-
disi, Band 32, S.381. Im Arabischen ist 1rd das diesem Aspekt entsprechende
Wort.

180 Vgl. Petersen: Ehre und Scham. Das Verhiltnis der Geschlechter in der Tiirkei,
S.31.

181 Vgl. Erbil: Toleranz fiir Ehrenmorder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Beriicksichtigung des tiirkischen Ehrbegriffs, S. 155.

182 Erbil: Toleranz fiir Ehrenmérder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter be-
sonderer Berticksichtigung des tiirkischen Ehrbegriffs, S. 155.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

77


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

Das Verhiltnis zwischen der moralischen Haltung und der dufle-
ren Ehre fufdt historisch gesehen im groflen Mafle auf einer Mann-
und-Frau-Polarisation. In diesem Sinne unterscheidet sich die Defini-
tion der weiblichen Moralitdt von der der mannlichen. Ob die Frau
ihre ,weiblichen Pflichten® erfiillt, bestimmt zwar das gesellschaftliche
Ansehen der Frau. Das Entscheidendste ist aber, ob sie ihre sexuelle
Integritdt bewahrt.'83 Die moralischen Aufgaben der Frau, die zugleich
auf ihre Ehrenhaftigkeit Hinweise geben, bewegen sich in einem engen
und ziemlich leicht definierbaren Rahmen, wahrend die Ehrenhaftig-
keit des Mannes diverse Aufgaben umfasst, die sich von der Verpflich-
tung zum Schutz der weiblichen Ehre bis zu unterschiedlichen sozialen
Kompetenzen erstrecken.'®4 Diese Schablone entspricht zwar nicht
dem modernen Mann-und-Frau-Modell. Jedoch gehen geschichtlich
in vielen Kulturen die gesellschaftlichen Rollen des Menschen, die je
nach dem Geschlecht verteilt werden, mit dem Verstindnis von der
Moralitdt und unmittelbar der Ehrenhaftigkeit einher. In Europa wur-
de bis zur Griindung der modernen Staaten mit modernen Verfassun-
gen unter der Ehrenhaftigkeit dieses Zusammenspiel der Ehre und der
geschlechtsspezifischen Aufgaben verstanden.*85

sWie die biirgerliche Gesellschaft jener Zeit [19. Jahrhundert, B. C.] mit
der Geschlechterfrage umging, wie sie die Differenz zwischen Frauen und
Minnern, zwischen Weiblichem und Ménnlichem dachte, prigte und be-
griindete, ist auch und gerade auf dem 'Feld der Ehre’ entschieden wor-
den, zuweilen sogar im unmittelbar-handgreiflichen Sinn.“*8¢

Einerseits teilt das geschlechtsspezifische Verstindnis von der Ehren-
haftigkeit sowohl der Frau als auch dem Mann verschiedene Aufgaben
zu, die sich oft in eine soziale Beeintrichtigung beider Geschlechter

183 Vgl. Erbil: Toleranz fiir Ehrenmorder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Berticksichtigung des tiirkischen Ehrbegriffs, S.158; Dinges: Ehre
und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 137.

184 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 127.

185 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 127-147; Giordano:
Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Konstruktion oder
Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 173-176; Frevert: Ehre - mann-
lich/weiblich. Zu einem Identititsbegriff des 19. Jahrhunderts, S. 23; Baroja: Ho-
nour and Shame. A Historical Account of Several Conflicts, S. 208.

186 Frevert: Ehre — ménnlich/weiblich. Zu einem Identitatsbegriff des 19. Jahrhun-
derts, S. 23.

78

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

verwandeln. Andererseits ldsst sich aus der geschichtlichen Tradition
der Ehrenpraktiken ableiten, dass dies iiberwiegend den Interessen
einer midnnerdominierten Weltordnung dient. Denn in jeder Gesell-
schaft, in der dieses Verstandnis herrschte und immer noch herrscht,
wird meist die Existenz der Frauen sozial und psychologisch bedroht,
auch wenn viele Manner in Europa beim Duellieren starben oder in-
folge eines Ehrenmordes inhaftiert wurden. Der Brauch des Fuflebin-
dens in China, der bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts praktiziert wur-
de,*87 und die Ehrenmorde, die noch heute veriibt werden, sind nur ei-
nige Beispiele, die diese These stiitzen. In seinem Beitrag zur Ehrvor-
stellung in den mediterranen Gesellschaften bezeichnet Giordano die
Uberwachungspflicht des Mannes als die Legitimationsgeltung seiner
Autoritat iiber die Frau.'8® Das Ehrverstdndnis, dessen Dynamik aus
dem maénnlich-weiblichen Spannungsfeld abgeleitet wird, fungierte
bzw. fungiert aber auch als eine Legitimationsgeltung der mannlichen
Autoritét tiber die gesellschaftlichen Kodizes im Allgemeinen. Denn
der Ehrenkodex in dieser strengen Form wirkt nicht nur in den Berei-
chen, in denen es um die médnnlich-weiblichen Verhiltnisse geht, son-
dern beeinflusst auch die Lebensweisen und -anschauungen der Men-
schen iiberhaupt. Die Fragen, wer die letzte Entscheidung trifft und
wer ein Mitspracherecht innehat, fallen auch unter die mannlich-weib-
lich differenzierenden Grenzen dieses Kodex. Uber die Ménnerdomi-
nanz in der Welt zu diskutieren, ist sicherlich das Thema einer anderen
Arbeit. Was hier aber betont werden soll, ist, dass der Ehrbegrift, der
hinsichtlich des genannten Aspekts keine ethisch begriindbare Basis
hat, von seiner Natur aus zum Instrument der Moralverstindnisse ge-
macht werden kann. Denn es stellt sich heraus, dass die Ehre in Hin-
sicht dieses Aspekts eine flexible Grofie ist, die jede Gesellschaft nach
ihren eigenen kulturellen Motiven adaptieren kann.

Beruhend auf den gesellschaftlichen Kodizes eine Definition der
Moralitét zu entfalten, bildet einen problematischen Zwiespalt fiir den-
jenigen, der seine moralische Integritét zerstort und die Ehre per se zu
einem angreifbaren Begriff macht, dessen moralische Qualitdt frag-

187 Fir weitere Information siehe Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu mora-
lischen Revolutionen kommt, S. 70-116.

188 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische
Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 175.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

79


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

80

wiirdig ist. Diesen Zwiespalt schildert Fontane in seinem Effi Briest-
und-Instetten-Konflikt. Die Affire zwischen der verheirateten Effi und
dem Major Crampas fiihrt in erster Linie Effi und ihren Ehemann In-
stetten zu einem moralischen Konflikt jenseits der gesellschaftlichen
Degradierung.

»Ich schame mich. Aber wie ich nicht die rechte Reue habe, so hab” ich
auch nicht die rechte Scham. Ich schime mich blofy von wegen dem ewi-
gen Lug und Trug; immer war es mein Stolz, daf$ ich nicht liigen konne
und auch nicht zu liigen brauche, liigen ist so gemein, und nun habe ich
doch immer liigen miissen, vor ihm und vor aller Welt.“189

Effi kann akzeptieren und nachvollziehen, dass sie in ihrer Umwelt
und sogar in ihrer Familie als eine ehrlose Frau gelten wird. Die gesell-
schaftliche Ausgrenzung kann sie hingegen nicht anerkennen, weil das,
was in der Gesellschaft als moralisch anerkannt wird, ihr Inneres nicht
anspricht. Der innere Konflikt von Instetten stellt eine Machtlosigkeit
gegeniiber dem Ehrenkodex dar. Nachdem er erfahren hat, dass seine
Frau ihn betrogen hat, duflert er dieses Gestdndnis:

»Ich liebe meine Frau, ja seltsam zu sagen, ich liebe sie noch [...]. Aber im
Zusammenleben mit den Menschen hat sich Etwas ausgebildet, das nun
mal da ist und nach dessen Paragraphen wir uns gewohnt haben, alles zu
beurteilen, die andern und uns selbst.“*9°

Der Konflikt von Instetten herrscht nicht nur zwischen dem gesell-
schaftlichen Moralverstandnis und seinem eigenen, sondern auch zwi-
schen seinen rein menschlichen Gefiithlen und dem Wunsch nach An-
erkennung. Giordano meint, dass man nicht unbedingt von der mora-
lischen Korrektheit der Ehrengebote iiberzeugt sein muss. ,,[R]elevan-
ter ist fiir ihn [einen Ehrenmann, B. C.] die Anerkennung der eigenen
sozialen Identitdt.“*9* Hingegen stellt sich im Fall von Instetten, der
sich am Ende mit dem Liebhaber seiner Frau duelliert, heraus, dass
diese Betrachtung zu duflerst widrigen inneren Konflikten fiihrt. Die
extreme Auslegung des Ehrbegriffs widerspricht nicht nur einer akzep-
tablen Ethikvorstellung, sondern auch den durchaus natiirlichen Ei-

189 Fontane: Effi Briest, S. 270.

190 Fontane: Effi Briest, S. 291.

191 Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische Kon-
struktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 183.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

II. Die duBere Ehre

genschaften des Menschen. Nach Aristoteles ist die Ehre eines der
wichtigsten Elemente der Gliickseligkeit, nach der der Mensch von Na-
tur aus strebt.192 Im Fall vom Effi Briest und Instetten stellt es sich aber
heraus, dass keiner von beiden diese erreichen kann, obwohl sie sich
zum Schluss dem Ehrenkultus ihrer Gesellschaft unterwerfen. Die Mo-
ralitdt des Menschen sollte ihn auch gliicklich machen. Zu behaupten,
dass jeder Mensch Recht auf Anerkennung hat, ist zwar ethisch kor-
rekt. Wenn aber der Weg zur Anerkennung auf einer ethisch falschen
Basis beruht, dann zerstort dieser Umstand zuerst die moralische Inte-
gritdt des Menschen und schliefSlich seine menschlichen Gefiihle.

Es ist zu behaupten, dass die Ansicht, die die Ehrenhaftigkeit der
Frau auf ihre Keuschheit reduziert, die Frau dadurch zu einem sexuel-
len Objekt und den Mann zum autoritiren Besitzer dieses Objekts
macht, noch existiert, obwohl die moderne Interpretation von Ge-
schlechterrollen diese inhaltlich zu widerlegen sucht. Diese Ehrvorstel-
lung ist zweifelsohne auf ein patriarchales und archaisches Moralver-
standnis zuriickzufithren. In die Auseinandersetzung mit diesem Ver-
stindnis muss daher unmittelbar die patriarchale Gesellschaftsord-
nung einbezogen werden, die innerhalb der modernen Gesellschaften
existiert, ebenso die Frage nach der Rolle der Frau. Es soll in diesem
Zusammenhang die Frage gestellt werden, was die Griinde dafiir sein
konnen, dass das problematische Ehrverstindnis als Teil eines frag-
wiirdigen Moralverstandnisses, das die extreme Auslegung der Ehre ge-
nannt werden soll, in der modernen Zeit existiert.

Das geschlechtsspezifische Ehrverstandnis zu untersuchen, gehort
in erster Linie zum Bereich der Soziologie. Bisher wurden unterschied-
liche soziologische Untersuchungen beziiglich der Bedeutung der Ehre
in solchen Gesellschaften unternommen.'93 Sie bieten zwar aufschluss-
reiche Feststellungen, die zur Interpretation des Ehrbegriffs vor allem
in den siideuropéischen bzw. mediterranen Lindern dienen. Jedoch
herrscht heutzutage ein Wertewandel, so dass diese Untersuchungen

192 Vgl. Aristoteles: Rhetorik, Buch I, 1361 a, 25.

193 Vgl. Bourdieu: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundla-
ge der kabylischen Gesellschaft; Peristiany; Pitt-Rivers: Honor and Grace in An-
thropology; Peristiany: Honour and Shame; Vogt (Hg.): Ehre. Archaische Mo-
mente in der Moderne; Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Uberlage-
rungsmentalitit und Uberlagerungsrationalitit in mediterranen Gesellschaften.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

81


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

82

die aktuellen Ehrverstindnisse kaum erklaren konnen. Die Frage nach
dem Ehrbegriff ist also weithin noch offen. Es gibt auch Untersuchun-
gen, die iberwiegend das Ehrverstidndnis in den muslimischen Gesell-
schaften thematisieren. 94 Diese konzentrieren sich jedoch eher auf die
Lebensweisen und Sitten in dorflichen Gegenden, in denen die Men-
schen hauptsichlich in einer 'geschlossenen’ Welt mit tradierten Nor-
men leben. Das Leben der Menschen in den Grofistddten reprasentiert
hingegen eine andere Lebensform, die einerseits aus vielen Sichten
dem 'modernen Menschenbild' entspricht, und andererseits bestimmte
tradierte Werte nicht komplett ablehnt.?95 Dass diese Untersuchungen
in sehr engem Rahmen gesteckt sind und kein umfassendes Bild be-
ziiglich der Ehrverstdndnisse in verschiedenen Volkern und Lebens-
weisen geben konnen, hat Toprak in seinem Werk ,,Das schwache Ge-
schlecht - die tiirkischen Ménner unterstrichen.’® In den Gesell-
schaften, in denen die Modernitat mit der Tradition und die Gesetze
mit den Selbstjustizmechanismen konkurrieren, kann die Moral unter-
schiedliche Auslegungen finden, wodurch auch unterschiedliche Ehr-
verstandnisse entstehen. Aus diesem Grund konnte es irrtiimlich sein,
das Moralverstindnis einer gesamten Gesellschaft auf spezifische Bei-
spiele zu beschranken und daraus pauschale Schlussfolgerungen zu
ziehen.

Genauso wie der Begriff der Ehre beruhen dessen Auslegungen
auf komplexen Faktoren, die mit der Koexistenz der Modernitit und
der patriarchalen Ehrenkodizes einhergehen. Diese Faktoren aufzulis-
ten und zu analysieren, bedarf, wie erwdhnt, vor allem einer ausfiihrli-

194 Vgl. Strasser: Die Unreinheit ist fruchtbar; Schirrmacher: Ehrenmord. Ein Ver-
brechen zwischen Migration und Tradition - rechtliche, soziologische und reli-
giose Aspekte; Petersen: Ehre und Scham. Das Verhiltnis der Geschlechter in der
Tiirkei.

195 Vgl. Erbil: Toleranz fiir Ehrenmorder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht unter
besonderer Beriicksichtigung des tiirkischen Ehrbegriffs, S.202. Ein gutes Bei-
spiel liefert Christina von Braun in ihrem Werk ,Verschleierte Wirklichkeit. Die
Frau, der Islam und der Westen®, Sie beschreibt das neue Bild der modernen Mus-
limin, die einerseits den Individualismus wertschatzt, sich als die intellektuelle
Avantgarde versteht und kritisch gegeniiber der Unterdriickung jeder Art steht,
andererseits eine neue Aneignungsform der Religion entwickelt (Vgl. Braun: Ver-
schleierte Wirklichkeit. Die Frau, der Islam und der Westen, S. 359, 360).

196 Vgl. Toprak: Das schwache Geschlecht - die tiirkischen Minner. Zwangsheirat,
héusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre. S. 153.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

chen soziologischen Untersuchung. Hier ist jedenfalls zu behaupten,
dass diese Koexistenz iberwiegend mit soziopolitischen Griinden und
irrtimlichen religiésen Auslegungen in einem engen Zusammenhang
steht.

Es soll auch darauf hingewiesen werden, dass kulturelle Werte und
religiose Gebote filschlicherweise oft als moralische Normen ange-
nommen werden. Es finden sich daher in dieser Dimension des Moral-
verstindnisses etliche Auslegungsschwéchen.

In diesem Sinne ist es ein recht umfangreiches Vorhaben, die am
Anfang gestellte Frage zu beantworten, welcher Mafistab in dem Ver-
héltnis zwischen der dufleren Ehre und der moralischen Haltung be-
riicksichtigt werden soll. Die kulturellen Werte der Gesellschaften da-
bei nicht zu beachten, wire hier wenig hilfreich. Und wir sollten ein-
rdumen, dass es unerlésslich ist, sich im Moralverstandnis auch auf die
Kultur zu beziehen. Dennoch scheint die These, die moralische Hal-
tung sei ein Prinzip der dufleren Ehre, eben aufgrund der Vielfalt von
kulturellen Moralverstindnissen zu vage zu sein. Denn es bestehen
Moralverstindnisse, die hinsichtlich der Prinzipien der Menschen-
rechte inakzeptable Ehrenkodizes erlauben, oder die Sitten, die beziig-
lich der Geschlechterverhéltnisse und der gesellschaftlichen Pflichten
der Frau und des Mannes eine Doppelmoral begiinstigen. Wenn wir
also behaupten, moralische Haltung bilde die duflere Ehre, dann miis-
sen wir auch die Sitten und Verhaltensweisen, die nach solchen Moral-
verstindnissen fiir gerechtfertigt angesehen werden, miteinbeziehen.
In dieser Hinsicht miissten wir beispielsweise die ,sittliche” Begriin-
dung dafiir, eine Frau im Namen der Ehre zu tdten, akzeptieren, auch
wenn wir sie nicht nachvollziehen konnen, und die Tétung sogar als
einen moralischen Akt kategorisieren, der innerhalb dieser Ehrvorstel-
lung auch die duflere Ehre des Morders konstituiert. Die Behauptung
scheint gerechtfertigt, dass ein solches Verstdndnis iiberhaupt nichts
mit Moral zu tun haben kann. Jedoch ist die Tatsache nicht zu ignorie-
ren, dass moralisch zweifelhafte Taten, einschliefllich der Ehrenmorde,
ihren Ursprung in den Mentalitaten haben, die fiir viele Menschen die
Basis ihrer Moral darstellen.

83

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

1.4.3. Einallgemeingiiltiges Verstandnis von Ethik

Wenn wir versuchten, diese Problematik in Anlehnung an die Vielfil-
tigkeit der Kulturen kulturrelativistisch zu losen, kénnten wir keine
Begriindung dafiir finden, warum wir uns in problematischen Fillen
mit bestimmten Sitten oder Uberzeugungen kritisch auseinanderset-
zen sollten. Sich an den Begriff der Ethik auf der Grundlage des Kul-
turrelativismus anzunahern, veranlasst uns zu der Annahme, dass
ethische Werte relativ sind.*7 Diese Hypothese wiirde uns vor allem
daran hindern, gegen verwerfliche Taten, die durch ein spezielles kul-
turelles Moralverstindnis als Gebote definiert werden, aufzubegehren.
Fir die Auslegung eines genuinen Ethik-Begriffs erscheint es kritisch,
mit den Moralverstindnissen kulturrelativistisch zu operieren. Es soll-
te in unserem Verstindnis von moralischer Haltung einen umfassen-
deren Maf3stab geben, der iiber allen Kulturen steht und in kritischen
Situationen der Beurteilung geltend gemacht werden kann. Denn der
Ehrbegriff verdankt Praktiken wie Mord, Ausschluss aus der Familie
oder der Herabsetzung des weiblichen Geschlechts seinen schlechten
Ruf, die sich meistens als Sitten bzw. kulturelle Motive erweisen und
letztendlich auf inakzeptable Moralverstindnisse zuriickzufithren sind.
Angesichts ihrer unmittelbaren Verschmelzung mit Kulturen und
Traditionen kann man die Funktion und Bedeutung der Ehre sicher-
lich nicht durch absolutistische Theorien deuten. Es sollte allerdings
moglich sein, in Anlehnung an die Prinzipien einer allgemeingiiltigen
ethischen Bestimmung Einwand zu erheben, solange Sitten oder Tra-
ditionen gegen diese verstofien. Ein ethisch begriindbares und vertret-
bares Ehrverstindnis benotigt eine moralisch akzeptable Basis. Die
Ethik erkennt in dieser Hinsicht keine Nation, keine Religion und kei-
ne Kultur an. Die Ethik sollte eine allgemeingiiltige Sprache haben, die
jedem dasselbe gebietet und verbietet. Die ethischen Werte sollten uni-
versell und fiir jeden verbindlich sein. Denn Ethik bildet sich aus der
Vernunft und dem Gewissen des Menschen. Dort, wo wir uns auf die-
se Werte verlassen konnen, erwarten wir auch notwendigerweise ein
allgemein akzeptables Verhalten. Die Durchsetzungskraft der Sitten
und tradierten Normen sollte da enden, wo diese Werte verletzt wer-

197 Vgl. Spaemann: Moralische Grundbegriffe, S. 22.

84

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

den. Die Gesellschaften sollten ihre kulturellen Motive und Sitten, so-
lange sie sich mit ihrem Moralverstidndnis tiberschneiden, an den Prin-
zipien dieser allgemeinen Ethik messen.'9® Es bildet sich die duflere

Ehre eines einer Gesellschaft, wenn auf diese Werte Acht gegeben wird.
Die duflere Ehre mit Verbindung zu moralischer Haltung tritt auf, wo

wir keineswegs von der Relativitit bestimmter ethischer Werte spre-
chen konnen. Jeder Wert, der iiber kulturelle (tradierte) Normen und

religiosen Glauben hinausgeht und einem ganzheitlichen Verstdndnis

zugeordnet wiirde, gabe die Moglichkeit, an duflerer Ehre zu gewinnen,
solange diese verinnerlicht wiirde. Gemeint sind die Werte, die sich im

klassischen Sinne im pflicht- und tugendhaften Handeln darstellen, die

wir weder einer nur einzigen Kultur zu-, noch einer Kultur aberken-
nen koénnen. Bei der dufleren Ehre, die moralische Haltung voraussetzt,
sollte der Maf3stab also eine ,absolute” ethische Grundlage bilden, de-
ren Verstof3 das gesellschaftliche Ansehen erschiittern kann. Ohne den

Kulturrelativismus zu {iberwinden und uns an dieser ,allgemeinen

Ethik® zu orientieren, konnen wir theoretisch zweifelhafte Traditionen,
die im Namen der Ehre ausgeiibt werden, keineswegs kritisieren und

keinen Ehrbegriff entfalten, der der Ethik nicht widerspricht. Hier

handelt es sich um einen Aspekt der Ehre, der uns die Vorstellung ei-
nes Ehrverstindnisses ermdoglicht, die mit den universellen Werten

vereinbar ist, einen Aspekt, unter dem ein Ehrverstindnis der Kultu-
ren moglich erscheint.

Cunningham entspricht mit seinem Begriff Modern Honor dieser
Betrachtungsweise. Er revidiert den Ehrbegriff hauptsichlich auf der
Grundlage bestimmter ethischer Prinzipen und Tugenden und spricht
von Elementen der Ehre, die diese zu einem universell giiltigen Begriff
machen konnen.

198 ,Regierungen fithren gerne das Argument an, dafl die Menschenrechte sich mit
der Kultur ihres Staates nicht vereinbaren lassen. Mal sind die Menschenrechte zu
individualistisch, mal sind die in ihnen vertretenen Werte zu christlich gepragt,
mal ist das Bild des Menschen, das den Vertrdgen [Menschenrechtsvertrige, B.
C.] zu Grunde liegt, zu europdisch. Dieses Argument der Kulturkonformitit
kénnte nur in einem fiktiven Land zutreffend sein, in dem sich die Menschen gar
nicht als Individuen, sondern lediglich als Teil eines Kollektivs begreifen wiirden
[...].“ (Toivanen; Mahler: Menschenrechte im Vergleich der Kulturen, S. 104.).

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

85


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

86

»[...] T wish to highlight seven elements as key points of modern honor -
dignity, courage, fidelity, honesty, fortitude, compassion, and gratitude.
[...] And those who distinguish themselves in these seven admirable ways
are worthy of special respect. When we think of the measure of a person,
we naturally think about character, and I have suggested that we should
look first to these elements when thinking about honor”*99

Aufler diesen listet Cunningham andere Werte auf wie Bescheidenheit,
Bereitschaft zur Selbsthingebung etc. Wie erwahnt, hat die Ehre einen
schlechten Ruf, den sie den fatalen Ehrenpraktiken verdankt. Wenn
aber diese von Cunningham genannten Tugenden als ein Kanon ange-
sehen wiirden, nach dem sich das Ehrverstindnis des Menschen rich-
tet, kann auch eine Gefahr der falschen Auslegung beseitigt werden. Es
ist nicht von der Hand zu weisen, dass man durch Einhaltung dieser
Tugenden an Respekt und Achtung gewinnen kénnte. Zudem ist es
wichtig zu betonen, dass Ehre vor allem in der antiken Philosophie mit
tugendgemaflem Handeln gleichgesetzt wird.

Die moralische Haltung als ein Prinzip der dufSeren Ehre beinhal-
tet, inwieweit man seine Pflichten ernst nimmt. Des Weiteren wirkt sie
in den Bereichen, in denen man mit anderen in geschéftlichen, fami-
lidren oder freundschaftlichen Beziehungen steht. Wie man mit seinen
Mitmenschen umgeht, ist ein wichtiges Kriterium fiir die dufere Ehre.
An dieser Stelle soll betont werden, dass es innerhalb der sozialen Be-
ziehungen ein elementarer Bestandteil der dufleren Ehre ist, jedem
Menschen Anspruch auf Ehre zuzugestehen und anderen Respekt zu
erweisen, sofern sie ihn verdienen. Diesen Grundsatz formuliert Ap-
piah folgendermafien:

»Ehre bedeutet Anspruch auf Respekt. Wenn wir wissen wollen, ob Ehre
in einer Gesellschaft eine Rolle spielt, miissen wir daher zundchst einmal
fragen, ob Menschen dort glauben, dass jemand das Recht habe, mit Re-
spekt behandelt zu werden.“2°°

Gegenteilig dazu zu handeln kann gleichermaflen als ein Grundsatz
der dufleren Ehre gelten: Menschen Respekt zu aberkennen, sofern sie
durch entsprechende Haltung und Aktion gegen gesellschaftliche Re-
geln verstofien. Stoecker betont, dass sogar die Demiitigung von Perso-

199 Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 73, 98.

200 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S. 190.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

nen [oblich sein konne, sofern sie diese verdienten.2°* Die Handlungen
dagegen, die anderen schaden, entehren hauptsichlich denjenigen, der
diese begeht. Die dufSere Ehre ist einerseits ein Wert, der vom Auflen
zugesprochen wird und um den sich jeder selbst zu bemiihen hat. An-
dererseits ist sie ein gradueller Wert, fiir dessen positive oder negative
Beurteilung sowohl die Person selbst, als auch die Auflenwelt verant-
wortlich ist.

Die Person ist bei Gewinn und Verlust der dufleren Ehre auf die
Meinung anderer angewiesen, andere wiederum beurteilen den Grad
an duflerer Ehre durch das Auftreten der jeweiligen Person. Denn bil-
den wir eine Meinung zu einer Person, beziehen wir uns vornehmlich
auf ihr Auftreten und ihre Auflenwirkung. Da die Motivation eines
Menschen beziiglich seines (ehrenhaften) Verhaltens nicht immer er-
sichtlich fiir andere sein kann, lduft man Gefahr, Respekt irrtiimlich
darzubringen. Durchaus kann jemand Achtung erfahren, der aus Pro-
fitgier und Geltungssucht handelt. In diesem Falle wird ihm falschli-
cherweise duflere Ehre zuteil. Cicero differenzierte mit Hinblick darauf
falsche und wahre Ehre.2°2 Auch Aristoteles verwies darauf, dass nur
die Ehre, nicht der Ehrgeiz, den er die ,blofle Sucht nach Ruhm
nennt, zum trefflichen Charakter gehore.?°3 Dass die duflere Ehre vor-
nehmlich auf das nach auflen gerichtete Wirken einer Person bezogen
wird, mindert ihre Transparenz. Dagegen bietet die Uberlegung Adam
Smiths eine Perspektive, die diesen Verlust von Allgemeingiiltigkeit
und Transparenz relativiert. Smith unterstreicht die personliche Posi-
tion zur moralischen Haltung:

»Er [der Mensch B.C.] will nicht nur Lob, sondern Lobenswiirdigkeit, er
wiinscht so zu sein, daf$ er, wenn er auch von niemanden gelobt werden
wiirde, dennoch der natiirliche und schickliche Gegenstand des Lobs wi-
re. [...] Das aufrichtigste Lob kann uns nur wenig Freude bereiten, wenn
es nicht als irgendeine Art von Beweis fir unsere Lobenswiirdigkeit be-
trachtet werden kann. Es geniigt keineswegs, dafl man uns Achtung und
Bewunderung auf diese oder jene Weise, vielleicht blof$ aus Unwissenheit
oder Irrtum, entgegenbringt. Wenn wir uns dessen bewusst sind, dafy wir
es nicht verdienen, in einem so giinstigen Rufe zu stehen, und daf3 man,

201 Vgl Stoecker: Menschenwiirde und das Paradox der Entwiirdigung Menschen-
wiirde und das Paradox der Entwiirdigung, S. 147.

202 Vgl. Cicero: Gespriche in Tusculum, Buch I1I, 2 (3), (4).

203 Vgl Aristoteles: Nikomachische Ethik, Buch IV, 10, 11252 27-b 14.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

87


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

88

wenn man die Wahrheit tiber uns wiifite, uns mit ganz anderen Gefiihlen
betrachten wiirde, dann ist unsere Genugtuung weit davon entfernt, voll-
standig zu sein.“>%4

Smith redet hier von einer idealen Position, die jemanden dazu veran-
lasst, die moralische Qualitdt und Berechtigung fiir das ihm entgegen-
gebrachte Lob zu tiberpriifen. Dabei macht das eigentlich Lobenswerte
genau diese ideale Haltung aus.

Gesellschaftliches Ansehen soll den Menschen also im Idealfall zu
standiger Selbstkontrolle fithren. Dies kann auch auf das Verhiltnis
zwischen duflerer Ehre und moralischer Haltung tibertragen werden.

Fazit: Das gesellschaftliche Ansehen

Die Ehre ist ein Begriff, der aufgrund seiner Mehrdimensionalitat und
kulturellbedingten Variabilitdt schwer zu definieren ist. Dementspre-
chend fillt es ebenso schwer, ihm allgemeingiiltige Kriterien zuzu-
schreiben. Wir koénnen jedoch feststellen, dass die Ehre sich vor allem
in ihrer dufleren Form auf den gesellschaftlichen Respekt bezieht,
denn die auflere Ehre auf den Wert hinweist, der einer Person von an-
deren beigemessen wird. Das gesellschaftliche Ansehen, dessen Be-
griindungen ebenso vielfiltig sein konnen, ist gleichsam in diesem
Rahmen zu verstehen.

Wenn wir von dem gesellschaftlichen Ansehen einer Person reden,
dann geht es im Allgemeinen um ihre Merkmale, die sie von anderen
differenzieren und hoher stellen als andere, weshalb sie ihrer Umwelt
Respekt bzw. Bewunderung einflofit. Da die Kriterien des gesellschaft-
lichen Ansehens zeitlich und kulturell variieren, benétigt eine zeitge-
mafle aktuelle Definition, die Sachverhalte festzustellen, auf die in der
Gegenwart Wert gelegt werden. Es ist zwar einzurdumen, dass die Dif-
ferenziertheit der Gegenwartsgesellschaft auch eine Definition vom
Wertvollen erschwert. Es wurden dennoch in diesem Kapitel vier ver-
schiedene Bereiche festgestellt, die im Allgemeinen als Bewertungs-
maflstibe betrachtet werden konnen. Diese sind Status, spezielle Fi-
higkeiten, soziales Engagement und moralische Haltung einer Person.

204 Smith: Theorie der ethischen Gefiihle, S. 182-184.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

Wie betont, soll die dadurch entstandene Uberlegenheit einer Per-
son nicht unmittelbar als eine Begriindung dafiir dienen, besser bzw.
privilegierter behandelt zu werden. Dies erklart vielmehr den Umstand,
warum eine Person auf einer bestimmten Ebene Respekt verdient. In
allen vier Bereichen stellt sich das gesellschaftliche Ansehen als etwas
dar, was die Erfiillung bestimmter Bedingungen bzw. eine personliche
Leistung voraussieht. Der Respekt, auf dem der gute Ruf einer Person
beruht, soll also verdient und berechtigt sein. Diese Betrachtungsweise
ist vor allem hinsichtlich des Status von grofier Bedeutung, dessen zeit-
lich variable Kriterien in Anlehnung an die moderne Weltstruktur im
Kontext des gesellschaftlichen Ansehens als Beruf, Bildung und Ein-
kommen zusammengefasst wurden. Es wurde also betont, dass nicht
nur der Besitz eines angesehenen Status, der durch diese Kriterien ent-
steht, als die Berechtigung der Statusehre gilt, sondern auch, wie dieser
erlangt wird.

Das Verhiltnis zwischen speziellen Fihigkeiten und dem gesell-
schaftlichen Ansehen einer Person erklart sich erstens dadurch, dass
das Schaffen von etwas Einzigartigem Respekt einflofit. Eine spezielle
Fahigkeit fiihrt aber insofern zum gesellschaftlichen Ansehen, als sie
zu guten Zwecken eingesetzt wird. Gute Zwecke erkldren sich unter
drei Gesichtspunkten: Niitzlichkeit fiir andere, Widerspiegelung vor-
handener Werte und Schaffen neuer Werte. Dies differenziert bei-
spielsweise einen Kiinstler oder einen Wissenschaftler von anderen,
wodurch dieser hinsichtlich seiner Tatigkeit hoher steht.

Das soziale Engagement symbolisiert die verantwortungsbewusste
und solidarische Haltung einer Person, die in erster Linie deshalb ach-
tenswert ist, weil sie zum Erhalt und zur Entwicklung einer Anerken-
nungskultur dient. Uberdies stellt sich soziales Engagement nicht nur
als ein personlicher Beitrag eines einzelnen zu einem besseren gesell-
schaftlichen Zusammenleben dar, sondern auch zu seinem eigenen
sinnvollen Leben.

Die moralische Haltung wurde ebenso als ein wichtiges Kriterium
des gesellschaftlichen Ansehens bezeichnet. Wie schon bemerkt, wer-
den die Begriffe Tugendhaftigkeit und Ehrenhaftigkeit seit dem Alter-
tum haufig miteinander verbunden. Wenn wir die Tugendhaftigkeit als
eine bestimmte moralische Haltung verstehen, die in einer Gesellschaft
anerkannt wird, dann verdeutlicht sich die These, dass ein soziales

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

89


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

90

Auftreten nach dem anerkannten Moralverstindnis zum gesellschaftli-
chen Ansehen einer Person fiithrt. Hingegen wurde unterstrichen, dass
dies ein sensibler Bereich ist, der auch Ambivalenz impliziert. Ein Mo-
ralverstdndnis, das gegen die allgemeinen ethischen Normen verstofit,
macht auch das gesellschaftliche Ansehen einer Person fragwiirdig, das
nach diesem konstituiert wird. Es entsteht also die Problematik, dass
der Respekt, den eine Person in diesem Fall genief3t, einerseits ein ver-
dienter ist, weil er auf der Erfiillung der gesellschaftlichen Erwartun-
gen beruht. Andererseits stellt sich die Frage, inwieweit dieses gesell-
schaftliche Ansehen ethisch tragbar ist. Auf diese Problematik wird im
dritten Kapitel ndher eingegangen, da sie ohne die Bezugnahme auf die
innere Ehre nicht analysiert werden kann, die die Grundlage fiir einen
moglichen Losungsansatz bilden kann.

2. Die Gruppenehre

Die Gruppenehre ist ein kollektiver Wert, der jedem Mitglied einer
Gruppe aufgrund seiner Zugehdrigkeit von anderen Mitgliedern ver-
liehen wird. Sie ist ein Wert, den man personalisiert bzw. sich zu eigen
macht und zugleich mit anderen teilt. In einer Gruppe konnen wir
nicht von einer Dualitdt (Person und/versus Gruppe) reden, sondern
es geht in der Gruppe um eine kollektive Identitit, der die Gruppeneh-
re als ein gemeinsamer Wert entspringt. Diese ist aber keine gesonder-
te Identitdt, sondern erginzt die Vollkommenheit des Selbst. Des Wei-
teren benennt die Gruppenehre einen Wert, der eine Gruppe gegen-
tiber einer anderen, fremden, reprisentiert. Um den Begriff Gruppen-
ehre transparent zu machen, sollen folgende Fragen eingehender be-
trachtet werden: Wie funktioniert eine Gruppe und wo genau ist die
Gruppenehre in der Dynamik einer Gruppe zu verorten? Was heifit es,
eine kollektive Identitdt zu haben?

2.1. Die Funktion einer Gruppe

In seinem Werk ,Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der
Vergesellschaftung® hebt Georg Simmel hervor, dass es drei Elemente

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

gebe, die zur Erhaltung der sozialen Kreise dienen.2°s Diese seien
Recht, Sittlichkeit und Ehre. Nach Simmel nehme Ehre eine mittlere
Position zwischen den anderen ein:

»Bringt man diese Normierungsarten auf ihren ganz spezifischen Aus-
druck, unter Vorbehalt des Ineinanderverlaufens und des Austausches
von Inhalten, so erwirkt das Recht duflere Zwecke durch duflere Mittel,
die Sittlichkeit innere Zwecke durch innere Mittel, die Ehre duflere Zwe-
cke durch innere Mittel.“2°¢

Beziiglich des Funktionierens einer Gruppe hat Simmel tatsdchlich
eine zentrale Feststellung angebracht, die iibernommen werden kann.
Die Gruppenerhaltung benétigt aber auch ein anderes Detail. Das
Rechtssystem einer Gruppe bzw. Gesellschaft kann erst dann zur
Gruppenerhaltung dienen, wenn es fiir alle Mitglieder verbindlich sein
kann. Die Gesetze werden daher nicht ausschliefllich auf Einzelperso-
nen ausgerichtet, sondern sprechen die Gesellschaft als eine 'Kollektiv-
person' an. Jeder, der sich selbst als einen Teil derer erkennt, muss sich
unmittelbar zur Anpassung an das Recht verpflichten. Damit Sittlich-
keit ein Mittel zur Gruppenerhaltung sein kann, muss sie auch diese
kollektive Funktion erfiillen. Einer Gruppe muss also eine Definition
der Sittlichkeit zugrunde liegen, die dem gemeinsamen Moralver-
staindnis der Gruppe dient.

Demnach konnen die Elemente, die das Verhaltnis zwischen Per-
son und Gruppe regulieren und die gemeinsame soziale Existenz eines
heterogenen Gefiiges ermdglichen, in zwei Kategorien unterteilt wer-
den: Eine Gruppe funktioniert erstens auf einer formellen Ebene.
Zweitens funktioniert sie auf der Ebene der Werte. Die Ehre kann in
beide Kategorien eingeordnet werden, weil sie sowohl im formellen
Bereich als auch im Bereich der Werte bestimmte Funktionen erfiillen
kann. Denn wenn auch nicht schriftlich festgelegt, definiert sie doch
Normen und bestimmt Verhaltensweisen innerhalb einer Gruppe, de-
ren Verstofl oft zu negativen physischen bzw. sozialen Sanktionen
fithrt. Dies kann als ihre formelle Funktion angesehen werden, die sich
am deutlichsten im Begriff 'Ehrenkodex’ duflert. Ein Ehrenkodex ge-

205 Vgl. Simmel: Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Vergesellschaf-
tung, S. 598-600.

206 Simmel: Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung,
S.599.

91

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

92

bietet nicht nur ein bestimmtes Verhalten, er zieht auch die Grenze
zwischen richtig und falsch, definiert, wer bzw. was lobens- oder ta-
delnswert ist. Der Ehrenkodex erweist sich in bestimmten, iiberwie-
gend patriarchalen gesellschaftlichen Zusammenhingen als eine In-
stanz, die mit formellem Recht konkurriert.2°7 Ein gutes Beispiel dafiir
sind mafiése Gruppierungen und deren meist dogmatische Normen,
die tiber einem allgemeingiiltigen Recht stehen, oder Familien bzw.
Sippen, die das Rechtssystem ignorieren und stattdessen nach ihren ei-
genen Normen Urteile fallen — genannt sei hier erneut das Beispiel der
Ehrenmorde. Zu beobachten ist, dass Ehre auch zu einem Instrument
der verrohten Traditionen oder Machtverhaltnisse werden kann. Die
genannten Muster sollen veranschaulichen, dass Ehre ein wirkungsvol-
les Motiv ist, um bestimmte Normen zu stabilisieren und im Bewusst-
sein zu verankern. Fiir den Erhalt einer Gruppe, die aus einem hetero-
genen Gefiige besteht, kann Ehre als eine vermittelnde Funktion zwi-
schen Norm und Person fungieren, was mit blolem Recht oder Sitt-
lichkeit nicht zu rechtfertigen wére.?°8 Wenn es um den Begriff Ehren-
kodex geht, sollen daher nicht unmittelbar die Lebensweisen und Mo-
ralvorstellungen der Gruppen verstanden werden, die das Menschen-
recht verachten und moralisch verwerfliche Gebote und Vergeltungs-
methoden befiirworten. Einem Ehrenkodex kann jede Gruppierung
Folge leisten, der gemeinsame Handlungsnormen, Vorschriften und
Werte zugrunde liegen: Familien, Nationen, religidse Gemeinschaften,
Sportmannschaften, zivile Organisationen, politische Parteien, Berufs-
gruppen etc.

Damit der Ehrenkodex im Tun und Denken der Mitglieder greifen
kann, muss eine Ebene als gemeinsamer Nenner geschaffen werden,
auf der sich die Mitglieder einigen konnen. Diese Ebene konzipiert
sich aus Werten, die den Gruppenmitgliedern als Begriindung dafiir
dienen, warum ein Verhalten als richtig bzw. falsch angenommen wird.
Sie fungieren demnach als Maf3stibe des gemeinsamen Verhaltensko-
dex einer Gruppe.

207 Vgl. Schreiner: Wiirde, Respekt, Ehre. Werte als Schliissel zum Verstindnis von
anderen Kulturen, S.28; Simmel: Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen
der Vergesellschaftung, S. 601.

208 Vgl. Speitkamp: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre, S. 315.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

Die Gruppenerhaltung benétigt eine weitere Ebene, die die ge-
nannte Kategorie ergdnzt. Diese ist die Ebene der emotionalen Bin-
dung. Im Rahmen einer Erfahrung innerhalb einer Gruppe werden ge-
meinsame Emotionen verstirkt: gemeinsame Freude, gemeinsames
Leid, gemeinsamer Stolz, gemeinsames Empfinden von Schande etc.
Das, was diese Bindung zustande bringt, sind in erster Linie u. a. die
gemeinsamen Ideale und Ziele. Aus diesem Grund ist eine Bindung al-
so dadurch moglich, dass die Personen sich mit der Gruppe identifi-
zieren, so dass ein emotionaler Zustand der Gruppe zugleich person-
lich wahrgenommen wird. Die Niederlage einer Fuf$ballmannschaft ist
meistens nicht nur fiir die Sportler selbst, sondern auch die Fans be-
dauerlich. Erfolgreiche Bemithungen einer Regierung um ausgleichen-
de Gerechtigkeit kann Empathie in allen Biirger dieses Landes auslo-
sen. Korruptionsverdacht einem Abgeordneten gegeniiber bereitet den
schlechten Ruf einer ganzen politischen Partei.

Es kann behauptet werden, dass die Gruppenehre genau auf diesen
letzten zwei Ebenen operiert: auf der Ebene der Werte und der Ebene
der Emotionen. Noch intensiviert gedacht: Damit diese Ebenen sich
tiberhaupt gegenseitig bedingen kénnen, muss die Gruppenehre als ein
verbindendes Element bestehen.

Der Begriff der Ehre wurde auch in historischem Verstindnis vor-
nehmlich im Kontext einer Gruppe definiert. Gemeinschaften und so-
ziale Gruppierungen haben sich schon immer ihrer eigenen Definition
von Ehre folgend von anderen differenziert. ,Innerhalb dieser Ge-
meinschaften galt das Prinzip der Ebenbiirtigkeit und Ehrengleich-
heit.“?¢9 Dieses Prinzip kann auch als ein Zugehorigkeits- und Aus-
grenzungsprinzip der Gruppen bezeichnet werden. Als Simmel sagte,
»jede Ehre ist urspriinglich Standesehre [...]%?'° deutete er auf diese
elementare Funktion der Ehre hin, die auch in unserer Zeit, in der
nicht mehr von Stinden die Rede sein kann, ihre Relevanz und Gel-
tung bewahrt. Diese Funktion ist als eine den Menschen sozial sowie

209 Frevert: Ehre — ménnlich/weiblich. Zu einem Identitatsbegriff des 19. Jahrhun-
derts, S. 25.

210 Simmel: Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung,
S. 600.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

93


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

94

moralisch disziplinierende?!* und auch als ein soziales Gefiige emotio-
nal?*? bindende zu verstehen. Zu behaupten ist, dass die Standesehre
ein musterhaftes Beispiel darstellt, das diese Funktion von Ehre am
deutlichsten dokumentiert. Denn in der Stdndeordnung hat Ehre als
ein Maf3stab fungiert, der als die Norm eines Standes einer Gruppe
vorgeschrieben wurde und Rechte, Rollen und Pflichten deren Mitglie-
der regelte und bestimmte. Ehre, die einem Stand zugeschrieben wur-
de, wurde dadurch zum Mittel der Ordnung sowie zur Identitét jeden
Mitglieds.?*3

2.2. Prinzipien der Gruppenehre

(Pflichtmdfligkeit, Loyalitit, Vertrauen, Respekt, Egalitiit)
Die Gruppenehre bringt bestimmte Prinzipien in die Gruppe ein, ohne
die die Vorstellung von Gruppenehre kaum méglich ist und die letzt-
endlich zur Gruppenerhaltung dienen. Es geht also um Prinzipien, die
in jeder Gruppe als die Gruppeneinheit férdernde Mittel gelten und
von jedem, der sich in diese integriert, eingehalten werden miissen.?4
Als erste dieser Prinzipien kann pflichtmdfliges Handeln angebracht
werden. Einer Gruppe zuzugehdren heifit in erster Linie, bestimmte
Pflichten zu tibernehmen. Jeder Gruppe kann eine andere Definition
von Pflicht zugrunde liegen. Dies dndert am kollektiven Bewusstsein
nicht, dass dem Prinzip Pflichtmafigkeit zugrunde liegt. Es soll den
Mitgliedern einer Gruppe um das Bewusstsein gehen, sich selbst fiir
etwas zu verantworten.

Denken wir an die kleinste Gruppenform, die Familie. Mitglied
einer Familie zu sein, ist nicht immer ein bewusst gewéhlter Zustand.

211 Vgl Diilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der
Frithen Neuzeit, S. 99.

212 Vgl. Briiggenbrock: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhiltnis von
athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 181; Korff: Ehre, Prestige, Ge-
wissen, S. 36.

213 Vgl Vogt: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, S. 55, 68; Diilmen:
Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frithen Neu-
zeit, S.21; Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spétmittelal-
ter, S. 101; Schuster: Ehre und Recht. Uberlegungen zu einer Begriffs- und Sozial-
geschichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft, S. 62.

214 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 28.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

In diesem Sinne unterscheidet sich die Familienzugehorigkeit von an-
deren Gruppenzugehorigkeiten.2!s Zu behaupten ist, dass das bestim-
mende Motiv der Pflichtméfligkeit in einer Familie die emotionale
Bindung der Mitglieder ist, die, rein biologisch gesehen, der Blutsver-
wandtschaft entspringen soll. Die Verantwortungsiibernahme scheint
in diesem Fall nicht eine selbst und bewusst getroffene Entscheidung,
sondern eine innere Disposition bzw. Bereitschaft zu sein. Dagegen ist
die Familie eine Institution, in der pflichtmifliges Handeln eine zen-
trale Funktion erfullen soll. Als Familie definiert sich solche nur dann,
wenn ihre Mitglieder sich selbst als ein Teil dessen erkennen, fiir das
sie sich bewusst verantworten wollen. Der enge Zusammenhang zwi-
schen Familie und Pflicht findet sich soziologisch und rechtlich fast in
allen Gesellschaften. Beispielsweise werden im Deutschen Grundge-
setz (Art. 6, Abs. 2) die Schranken der Elternschaft durch Bezugnahme
auf deren Pflichten gesetzt: ,,Pflege und Erziehung der Kinder sind das
natiirliche Recht der Eltern und die zuvoérderst ihnen obliegende
Pflicht [...].“ In dieser Aussage wird zwar nicht auf Familie Bezug ge-
nommen, sondern auf Elternschaft. Auflerdem kann diese 'gesetzliche’
Verpflichtung als ein naturrechtlicher Sachverhalt angesehen werden,
der mit dem Bewusstsein der Gruppenzugehorigkeit nicht zusammen-
héngt. Jedoch soll der Kinderwunsch die Absicht implizieren, eine
Gruppe, eine Familie?'¢ zu griinden, fiir deren Erhaltung man selbst
verantwortlich ist.

Die Pflichten in einer Gruppe gehen mit den Rolleniibernahmen
und deren Sinn einher. Dass ein Mitglied seinen Pflichten geniigt,
heifit, dass es seine Rolle begriffen und deren implizierte Verantwor-
tung iibernommen hat. Innerhalb einer Gruppe werden die Pflichten
nicht auf einen individualisierten Bereich begrenzt. Etwas wird auch
fir jemand anderen und allgemeinniitzlich fiir die Gruppe getan. Da-
her erginzt jedes Mitglied die Ganzheit und den Sinn der Gruppe, in-
dem es sich seiner Pflichten bewusst wird und sie realisiert. Eltern

215 Hier wird davon ausgegangen, dass Gruppenzugehorigkeit in erster Linie von der
personlichen Entscheidung abhangt. Will man einer Gruppe zugehoren, agiert
man nach deren Verhaltenskodex.

216 Unter Familie wird hier nicht das Gefiige verstanden, das im klassischen Sinn aus
Vater, Mutter und Kind besteht. U.a. werden hier auch die Familien mit alleiner-
ziehenden Miittern oder Vitern miteinbezogen.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

95


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

96

tibernehmen die Verantwortung fiir die gesundheitliche oder finanzi-
elle Versorgung ihrer Kinder — um nur ein Beispiel zu nennen.?'

Es kann gehaltlos erscheinen, sich iiber familidre Verantwortungen
dem Begrift der Gruppenehre anzundhern. Man konnte einwenden,
dass die Wurzeln des Verantwortungsbewusstseins innerhalb einer Fa-
milie an anderen Stellen zu suchen sind. In einer Familie gibt es selbst-
verstandlich mehrere Motive, die diesem Bewusstsein zugrunde liegen.
An dieser Stelle ist aber wichtig zu betonen, dass der Begriff Familien-
ehre eine bedeutsame Stellung in der Geschichte des Ehrbegriffs ein-
nimmt. Hinsichtlich der Analyse der Gruppenehre ist es daher relevant,
diese in Betracht zu ziehen.

Wie im ersten Kapitel dargestellt, bezog sich Familienehre begriffs-
geschichtlich gesehen in erster Linie auf eine adelige bzw. angesehene
Abstammung.2'® Doch gentigte es nicht, allein diese innezuhaben: Die
Familienehre forderte von all jenen, die in ihrer sozialen Umgebung
von deren Privilegien profitierten,>* ein bestimmtes Verhalten, sowohl
innerhalb als auch auflerhalb der Familie. Das Entscheidendste ist
aber, wie die Mitglieder einer angesehenen Familie diese nach auflen
reprasentierten. Dies kann auch als eine gemeinsame Pflicht bezeich-
net werden, die sich auf alle Bereiche des Lebens auswirkt. Einige
Uberlegungen zur Definition der Familienehre kénnten beispielsweise
folgende sein: Wie verdienen die jeweiligen Mitglieder ihren Lebens-
unterhalt, welche Beziehungen gehen sie mit anderen ein, wen heiraten
sie. Die Motive, die Ordnung und Harmonie innerhalb der Familie
schaffen, sind auch fiir eine Reprisentation des familidren Gefiiges
nach auflen von grofler Bedeutung. Auch in geschlechtsspezifischer
Rollenverteilung innerhalb einer Familie erweisen sich weibliche bzw.
ménnliche Pflichten als Motive, die sowohl innerfamilidre Beziehun-
gen regeln, als auch die Familienehre schiitzen. Wie Familie und Ehe

217 An dieser Stelle wird von einer rein theoretischen Annahme ausgegangen. Daher
meint diese Behauptung nicht, dass die Eltern-Kind-Beziehung in jedem Fall auf
dieselbe Weise funktioniert. Apropos stellt sich die ethische Frage anders danach,
wie oder nach welchem Maf3stab Grenzen des pflichtgeméfien Handelns der El-
ternschaft zu setzen sind.

218 Zmora: Adelige Ehre und Ritterliche Fehde. Franken im Spatmittelalter, S. 103;
Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 32.

219 Familienehre verleiht einer Person soziale Annehmlichkeiten im unmittelbaren
Umfeld und lasst sie davon profitieren.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

als Institutionen im griechischen Denken nach geschlechtsspezifischer
Rollen- und Pflichtenverteilung konstruiert wurden, hat Foucault in
seinem Werk ,Sexualitit und Wahrheit®, Band II, ausfithrlich erldu-
tert.22° Die Familienehre ist eigentlich seit der Geschichte bis zu aktuell
noch bestehenden patriarchalen Gesellschaften neben anderen Inhal-
ten auch eine geschlechterdifferenzierte Grofle. Demnach werden die
Rollen innerhalb einer Familie auf der Grundlage geschlechtsspezifi-
scher Sittlichkeitsvorstellung und damit verbundener Pflichten ver-
teilt.>2! Beispielsweise war der soziale Raum einer Frau in klassischer
Zeit auf Oikos [griech. Haus] beschrankt.2?? Die miitterlichen Pflichten
einer Frau fungieren als ein Mafistab sowohl fiir weibliche Ehre als
auch fiir Familienehre.2?3 Die Pflicht eines Vaters besteht nicht nur aus
finanzieller Versorgung der Familie. Sondern er wird auch dazu ange-
halten, peinlich genau zu tiberwachen, ob die Familienmitglieder nach
einem ihnen oktroyierten Ehrenkodex handeln.??4 Er reprisentiert
nidmlich die Familie nach auflen.??s Der Sohn iibernimmt die finanzi-
elle Verantwortung sowie die Uberwachungspflicht des Vaters, falls
dieser dazu nicht mehr in der Lage ist. Es ist die Pflicht der Tochter,
auf ihre Reinheit zu achten, die fast nur die sexuelle Unberiihrtheit
symbolisiert, da diese einen Indikator fiir die intakte Familienehre dar-

220 Vgl Foucault: Gebrauch der Liiste. Sexualitdt und Wahrheit II, S. 185-193.

221 Vgl Dinges: Ehre als Thema der historischen Anthropologie, S. 31; Diilmen: Der
ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgrenzung in der Frithen Neuzeit,
S. 98; Frevert: Ehre — méannlich/weiblich. Zu einem Identitatsbegriff des 19. Jahr-
hunderts, S.23; Bourdieu: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, S. 38; Roodenburg: Ehre in einer
pluralistischen Gesellschaft: die Republik der Vereinigten Niederlande, S.370;
Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S.124; Burghartz: Ge-
schlecht-Kérper-Ehre. Uberlegungen zur Weiblichen Ehre in der Frithen Neuzeit
am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle, S.214; Burkhart: Eine Geschichte
der Ehre, S.200; Schreiner: Wiirde, Respekt, Ehre. Werte als Schliissel zum Ver-
standnis von anderen Kulturen, S. 33.

222 Vgl. Briiggenbrock: Die Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhéltnis
von athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit, S. 35.

223 Vgl. Schreiner: Wiirde, Respekt, Ehre. Werte als Schliissel zum Verstindnis von
anderen Kulturen, S. 33; Dilmen: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale
Ausgrenzung in der Frithen Neuzeit, S. 9.

224 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 130.

225 Vgl Schreiner: Wiirde, Respekt, Ehre. Werte als Schliissel zum Verstdndnis von
anderen Kulturen, S. 37.

97

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

98

stellt.226 Jedes Mitglied hat eine gesonderte Aufgabe, die letztendlich
zur Erfiillung eines grofleren Ideals und zum Schutz der Familienehre
dient. Diese Form der Familienordnung findet sich zwar vornehmlich
in ldndlichen oder durch strenge Traditionen geprigten Gesellschaf-
ten. Hingegen kann man behaupten, dass geschlechtsspezifische Rol-
lenverteilung und damit verbundene Pflichten zumindest die Eltern-
schaft in einem groflen Mafle betreffen. Miitter, die, aus welchen
Griinden auch immer, ihr neugeborenes Kind verlassen,??” verlieren
hiufig die Achtung ihrer Umgebung, in meist noch héherem Maf3e als
ein Vater.

Im pflichtméfligen Handeln steckt noch ein anderes Prinzip, das
ein zentrales Motiv der Familienehre darstellt. Gruppenehre fordert
Loyalitit gegeniiber der Gruppe. Loyalitdt definiert sich in vielen Eh-
renkodizes, die aus einer tradierten und streng hierarchisierten Struk-
tur entstanden sind, durch Achtung gegeniiber Hierarchie und dem
Oberhaupt der Gruppe. Ruth Benedict beschreibt die Familienhierar-
chie in japanischer Kultur folgendermafien:

“The wife bows to her husband, the child bows to his father, younger bro-
thers bow to elder brothers, the sister bows to all her brothers of whatever

age. [...] Hierarchy based on sex and generation and primogeniture are

part and parcel of family life.”228

Es kann angenommen werden, dass die zentrale Idee in dieser hierar-
chischen Struktur vor allem die Bemithung um Ordnung ist. Loyalitét
kann als ein Mittel zu harmonischem Zusammensein und somit zu
Ordnung also einiges beitragen. Benedict erldutert sehr ausfiihrlich,
wie loyal das japanische Volk wéhrend des Zweiten Weltkriegs seinem
Kaiser gegeniiber war. Diese Haltung habe es ihm erleichtert, das Trau-
ma des Niedergangs zu iiberwinden. Die rasche Normalisierung nach

226 Vgl. Dinges: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit, S. 134; Schreiner: Wiir-

de, Respekt, Ehre. Werte als Schliissel zum Verstindnis von anderen Kulturen,
S.36-37.

227 In Gesellschaften, in denen uneheliche Empfangnis geahndet wird, kommt dies
aufgrund des gesellschaftlichen Drucks oft vor.

228 Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur, S. 34.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

dem Krieg habe nach Benedict damit zu tun, dass der Kaiser diesen als
unausweichlich deklariert und sein Volk dadurch beruhigt habe.?2*

Die Gebote eines Ehrenkodex sollten prinzipiell ohne Bedacht an-
genommen werden, da eine kritische Betrachtung der Gruppenord-
nung zur Ausgrenzung aus der Gruppe fithren kann. Dagegen scheint
eine absolut unkritische Anerkennung und Verinnerlichung der Nor-
men einer Gruppe fiir einen reflektierten Menschen nicht ausnahms-
los moglich zu sein, vor allem wenn die Gebote eines Ehrenkodex in-
dividuelles Entscheidungsrecht eingrenzen oder individuellem Wert-
verstandnis widersprechen. Ausgehend von dieser Tatsache hebt der
deutsche Philosoph Wilhelm Korff hervor, dass dies nur in ,primiti-
ven" kulturellen Kontexten realisierbar sein konne, ,,sofern [in, B. C.]
diesen eine Unterscheidung von 'Innenwelt’ und 'Auflenwelt’, von Ge-
sinnung und Darstellung dieser Gesinnung faktisch noch nicht voll-
ziehbar ist.“ Wenn wir strenge patriarchale Ehrenkodizes in Betracht
ziehen, erscheint diese These Korffs iiberzeugend. Denn dort kann we-
der die Zugehorigkeit noch der Austritt nur personlich bestimmt wer-
den. Wird man in eine nam- und ehrenhafte Familie hineingeboren,
ist einem unmittelbar die Pflicht auferlegt, diesen Namen um jeden
Preis zu verteidigen. Nach einer BKA-Studie sind ein Drittel der Opfer
von Ehrenmorden ménnlich, was u.a. damit erklart wird, dass diese
dem Ehrenkodex widersprochen haben.?3° Fiir jemanden, der einen
Ehrenmord verweigert, kann also die Gefahr der Ermordung bestehen,
im giinstigeren Fall erfolgt der Ausschluss aus der Familie. Sowohl die
Zugehorigkeit als auch der Ausschluss wird durch einen Familienaus-
schuss bestimmt und reguliert. Man kann feststellen, dass ein solches
regulatorisches System selten positiv behaftet ist. Letztendlich werden
Ehrenmorde, Blutrache-Morde (oder Zwangsheiraten) mit der Vergel-
tung eines System-Verstofles gerechtfertigt.

229 Vgl Albrecht: Anthropologie der Verschiedenheit, Anthropologie der Gemein-
samkeit. Zur Wirkungsgeschichte der Unterscheidung von Scham- und Schuld-
kulturen, S. 181, 182; Benedict: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of
Japanese Cultur, S. 20-43.

230 Vgl http://www.spiegel.de/panorama/justiz/bka-studie-ein-drittel-aller-ehren-
mord-opfer-sind-maennlich-a-778249.html.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

99


https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

Jedoch ist Loyalitit vor allem eine Tugend, die in zwischen-
menschlichen Beziehungen eine bindende Funktion erfiillt, ganz gleich,
ob diese innerhalb einer Gruppe oder im Privaten bestehen.

In jeder Gruppe spielt Reprdsentation eine elementare Rolle, so-
wohl fiir Beziehungen innerhalb als auch auflerhalb. Theoretisch gese-
hen muss das Manifest einer ideologischen Gruppe von allen Mitglie-
dern akzeptiert und umgesetzt werden. Auf einer Pressekonferenz
miissen sich Mitglieder eines Verbandes oder einer politischen Partei
zu einem Thema meist nach Absprache mit anderen Mitgliedern du-
Bern. Fir Konfliktsituationen innerhalb einer Gruppe versucht man
oftmals auch durch interne Ansitze Losungen zu finden, ohne dass die
Problematik offentlich wiirde. Was Loyalitdt innerhalb einer Gruppe
vermitteln kann, kann selbstverstindlich mit zahlreichen Beispielen
aufgezeigt werden. An dieser Stelle scheint aber folgende Frage wichti-
ger zu sein: Geht es im oben angebrachten Beispiel strenger Ehrenko-
dizes in Familienclans um Loyalitdt oder Gehorsam? Fiir die Unter-
scheidung dieser zwei Begriffe muss beriicksichtigt werden, welches
ursichliche Motiv durch eine loyale Handlung zum Vorschein kommt.
Entscheidungen, die aufgrund von dufleren Repressionen getroffen
werden (Zwangsehe, Mord etc.), kénnen hingegen nicht dem Motiv
der Loyalitdt zugeordnet werden. Im Folgenden soll untersucht werden,
ob dieselbe Entscheidungskraft vorliegen wiirde, wire der Zwang dazu
nicht vorhanden. Zuniachst einmal ist festzustellen, dass man von Ge-
horsam statt von Loyalitdt spriche, wenn jemand eine Forderung ak-
zeptieren wiirde, der er innerlich aber kritisch gegeniiber stinde. Es
wire in so einem Falle unméglich fiir die betroffene Person, die Kodi-
zes der Gruppenehre, zu verinnerlichen, sie als ein personliches Gut
anzunehmen. Loyalitit ist etwas, was durch innere Uberzeugung kon-
struiert und unterstiitzt wird. Loyalitdt beweist daher jemand, der Vor-
schriften und Leitmotiven mittels seines eigenen Willens folgt, nicht
aufgrund drohender Sanktionen.

Selbstverstiandlich folgen auch reflektierte Geister Verhaltens- oder
Ehrenkodizes, sofern diese konform mit ihrem Verstandnis von Wer-
ten gehen. Nicht jede Zugehorigkeit zu oder jeder Ausschluss aus einer
Gruppe soll hier unmittelbar als eine 'Auflenentscheidung’ betrachtet
werden, da beides auch eine personliche Entscheidung sein kann -
beispielsweise, wenn die Ideologien einer Gruppierung fiir den Betrof-

100

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

III. Die duBere Ehre

fenen als iiberholt erscheinen. Existieren keine gemeinsamen Ideale,
endet auch die Notwendigkeit der Pflichtmafligkeit seitens des Einzel-
nen. Man wird einerseits von der Gruppe zu pflichtmafigem Handeln
»aufgefordert®, weil jeder am gruppenrelevanten Zusammenhalt betei-
ligt ist. Andererseits besteht aber auch ein inneres, personliches Be-
diirfnis nach eben diesem Handlungskonzept. Dieses Bediirfnis beruht
letztendlich auf der individuellen Uberzeugung, einer Gruppe zuzuge-
hoéren, die das eigene Selbst erginzt. Die oben genannte These von
Korff, die er in Anlehnung an bestimmte spezifische Beispiele entwirft,
kann also nicht abstrahiert werden. Um loyal gegeniiber einer Gruppe
zu sein, muss man nicht unmittelbar tiber ein primitives Denkmuster
verfligen.

Es soll angemerkt werden, dass die Familienehre als Begriff und
Phdanomen stark mit dem Wert zusammenhingt, der auf die Familie
als Institution gelegt wird. Dass der Begriff Familienehre im Laufe der
letzten Jahrzehnte vor allem in modernen Gesellschaften seine Rele-
vanz verloren hat, ist manchen Soziologen und Kulturanthropologen
zufolge auch durch , Entinstitutionalisierung® verursacht worden.?3* Es
sind neue Formen der Familie entstanden, die auch von einer Defini-
tion der Familie im klassischen Sinne abweichen. Doch gibt es be-
stimmte Merkmale des Familienehre-Begriffs, die auch in neuen Fami-
lienformen auftreten konnen. Fiir eine Handlung, zu deren Ausfiih-
rung man durch duflere Einfliisse getrieben worden ist, ein Gefiihl der
Uberzeugung zu entwickeln, ist eine Folge von iibernommenen Kodi-
zes einer Gruppe, wie sie auch innerhalb einer Familienform anzufin-
den sind. Abgesehen davon, ob ein strenger Ehrenkodex in der Familie
herrscht oder nicht, besteht innerhalb des familidren Konstrukts eine
Ebene der gemeinsamen Gefiihle. Leistet ein Familienmitglied einen
erfolgreichen Beitrag, empfinden andere gleichermaflen Stolz. Gerit
ein Familienmitglied in eine missliche Situation, sind auch die restli-
chen Familienmitglieder unmittelbar davon betroffen. Die Motive die-
ser Gefiihle konnen variieren, je nach dem, welche Werte innerhalb
der Familie vorherrschen und nach welchem Verhaltenskodex sie ge-
staltet sind. Es kommt selbstverstindlich darauf an, wie eng die inner-
familidren Beziehungen sind und ob es in der Familie ein Bewusstsein

231 Vgl. Berger: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang, S. 83-85.

101

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

der Reprisentation gibt. Jemandem, der sich nicht von anderen Fami-
lienmitgliedern représentiert sicht, wiirde auch umgekehrt diese Auf-
fassung fehlen und die Umsetzung von Familienehre kénnte somit erst
gar nicht greifen.

Prinzipien wie pflichtmifliges Handeln oder Loyalitdt kdnnen als
Instrumente der Ehre betrachtet werden, die ein reibungsloses Verhélt-
nis zwischen Person und Wertesystem kanalisieren. Ein tiirkisches
Sprichwort besagt viel {iber diesen Sachverhalt: ,Vatan borcu, namus
borcu!“ [wortl. ,,Schuld an dem Vaterland ist Schuld an der Ehre!“].
Dieses Sprichwort wird zwar meist im militarischen Zusammenhang
verwendet. Es heif$t, ein Ehrenmann ist dem Vaterland sein Leben
schuldig. In diesem 'Grundsatz' ist aber prinzipiell das Bewusstsein
verankert, Verantwortung fiir ein gemeinsames Gut zu tibernehmen.
Die Hingabe des eigenen Lebens bezeichnet metaphorisch die prinzi-
piell notwendige Intention, die von jedem erwartet wird, der durch sei-
ne Gruppenzugehdrigkeit eine kollektive Identitdt?3? besitzt. Diese
muss um jeden Preis bewahrt und gegen alle potenziellen Anfeindun-
gen geschiitzt werden. Eine Verletzung der Gruppenehre kann sowohl
von innen als auch von auflen zustande kommen. Ganz allgemein ge-
dacht, wird eine Gruppe dann angegriffen, wenn ihre Werte missachtet
werden. In Detail kann dies auf vielfiltige Weise vonstatten gehen.
Dem US-amerikanischen Philosophen Anthony Cunningham zufolge
haben die USA den Anschlag gegen die Twin Towers am 11. Septem-
ber 2001 als eine Ehrverletzung der gesamten Nation wahrgenommen.
Die grofde militdrische Investition und die ambitionierte Mithe um die
Suche nach Tdtern missten mit dem Wunsch nach Satisfaktion bzw.
Vergeltung erkldrt werden.?33

Der Sorge um den Schutz der Gruppenehre liegt in den meisten
Fillen das Verlangen nach Anerkennung der Gruppe von anderen
Gruppen zugrunde. Im Abschnitt {iber den Status in vorliegender Ar-
beit wurde erldutert, dass es in manchen Zusammenhingen ein Ver-
hiltnis zwischen Ehre und Machtanspruch gibt. Auch auf einer Ma-
kroebene kann man vom selben Verhiltnis reden. Der Machtanspruch
stellt sich in diesem Zusammenhang als eine Facette der Gruppenehre

232 Auf diese Bezeichnung wird im Folgenden ndher eingegangen.
233 Vgl Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 170.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

dar. Etwas, was Macht und Geltung in Frage stellt, bereitet die Gefahr
einer Ehrverletzung.

Wie erwéhnt, besteht im Verhaltnis zwischen Gruppe und Person
eine wechselseitige 'notwendige' Représentation: Die Gruppe reprasen-
tiert den Einzelnen, und umgekehrt. Die Gruppenehre kann daher also
auch von innen heraus verletzt werden. Wie die Loyalitdt eines jeden
Mitglieds, ist auch die Illoyalitdt bedeutsam fiir ein gesamtes Gruppen-
system. Deshalb wird individuelles Verhalten zum repréisentativen Ver-
halten einer ganzen Gruppierung.

Diverse symbolische Motive und Handlungen reprasentieren die
verschiedenen Facetten von Ehre. Im obigen Abschnitt tiber die Statu-
sehre wurde erldutert, wie ein Status einhergeht mit Prestige. Ein
Amtsinhaber wird manchmal nur dank allgemeiner Achtung respek-
tiert. In diesem Zusammenhang kann man behaupten, dass eine Grup-
pe genau aus derselben Perspektive betrachtet werden kann. Ein Grup-
penmitglied wird allein aufgrund seiner Gruppenzugehoérigkeit mit
Respekt betrachtet und gilt als Repridsentant der Gruppenehre. Be-
trachten wir nun ein ganzes Land als Gruppierung, so ist zu beobach-
ten, dass dieses Prinzip des ,Gruppenvertreters® gleichermafien greift,
und zwar bereits im kleinsten Detail: Nicht nur die Biirger eines Lan-
des, sondern bereits landestypische Symbole gelten als Vertreter lan-
desspezifische Werte. Diese zu beschiadigen und zu missachten ist
gleichbedeutend mit der Missachtung des Ansehens eines ganzen Lan-
des. Nehmen wir beispielsweise einen Auszug aus dem Strafgesetzbuch
der BRD, § 9oa, der den Schutz der kollektiven Werte Deutschlands
gesetzlich gewdhrleistet:

»(1) Wer offentlich, in einer Versammlung oder durch Verbreiten von
Schriften (§ 11 Abs. 3) 1. die Bundesrepublik Deutschland oder eines
ihrer Lander oder ihre verfassungsmaflige Ordnung beschimpft oder bos-
willig verdachtlich macht oder 2. die Farben, die Flagge, das Wappen oder
die Hymne der Bundesrepublik Deutschland oder eines ihrer Linder ver-
unglimpft, wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder mit Geldstrafe
bestraft.”

Die aufgelisteten Symbole sind eigentlich keine privaten Giiter, son-
dern représentatives Allgemeingut. Die hier unterschwellig geforderte
Loyalitit gegentiber der landestypischen Symbolik manifestiert sich in

103

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

der Achtung der Gesetzeslage, die letztendlich zum Schutz der gemein-
samen Werte dient. Widriges Verhalten betrifft daher das ganze Land.

Ehre ist ein Faktor, der die Mitglieder einer Gruppe dazu veran-
lasst, die Elemente, die zu Ordnung und Erhaltung einer Gruppe die-
nen, mit einem moralischen Bewusstsein bedenken. Die Pflichten, die
Biirger eines Landes tibernehmen, werden zwar meistens durch Geset-
zesrecht auferlegt. Gesetze konnen allerdings keine moralische Uber-
nahme ihres Inhaltes gewidhrleisten. Sie setzen lediglich Grenzen zu
ordnungsméfligem Handeln und definieren Pflichten, ohne diese mo-
ralisch zu begriinden. Selbstverstindlich kénnen Gesetze auch ethi-
sche Urteile beinhalten. Beispielsweise werden im Artikel 5 des
Grundgesetzes sowohl Meinungsfreiheit wie auch personliche Ehre je-
des Biirgers unter Schutz gestellt.

»(1) Jeder hat das Recht, seine Meinung in Wort, Schrift und Bild frei zu
dufern und zu verbreiten und sich aus allgemein zuginglichen Quellen
ungehindert zu unterrichten. Die Pressefreiheit und die Freiheit der Be-
richterstattung durch Rundfunk und Film werden gewihrleistet. Eine
Zensur findet nicht statt. (2) Diese Rechte finden ihre Schranken in den
Vorschriften der allgemeinen Gesetze, den gesetzlichen Bestimmungen
zum Schutze der Jugend und in dem Recht der personlichen Ehre.*

Diese Auflerung hat tatsichlich eine moralische Qualitit. Doch heifit
das nicht unbedingt, dass sie ein gleichgeartetes moralisches Verstdnd-
nis bei allen Biirgern zu manifestieren vermag. Die eigens getroffene
Uberzeugung ,.ich tue etwas nicht“ muss also nicht notwendigerweise
die Begriindung beinhalten, ,weil es verboten ist Die Begriindung
sollte eher lauten, ,weil ich es selbst nicht fiir gut halte.“ Aus Pflichten
kann erst dann eine moralische Grofle entstehen,?34 wenn sie mit
einem eigens verinnerlichten Verantwortungsbewusstsein verbunden
werden. Das Verantwortungsbewusstsein gegeniiber einem Land und
seinen Gesetzen benétigt also einen anderen Grundsatz als die Furcht
vor Bestrafung. Solange Recht und Moral nicht logisch miteinander
verbunden werden, konstituiert sich das Regelsystem des juristischen
Rechts lediglich als Entwurf, dem man auch ohne moralische Reflexi-
on Folge leistet. Dieses Zusammenspiel von Recht und Moralitit be-
darf einer anderen verbindenden Grofle, durch die Pflichten als per-

234 Biirgerliche Pflichten werden hier als moralische Dispositionen betrachtet.

104

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

sonliche und bewusst bestimmte Aufgaben angenommen werden.
Simmels Uberlegung beziiglich der mittleren Position von Ehre ist an
dieser Stelle nochmals in Erinnerung zu rufen. Es ist zu behaupten,
dass Gruppenehre als diese verbindende Grofie agieren kann, weil sie
vor allem eine Selbstverpflichtung mit sich bringt. Eine Handlung kann
sich zu Eigeninteresse emanzipieren und somit einen moralischen
Grundsatz in sich verankern, der auch als solcher begriffen wird.

Simmel behauptet, dass die Ehre ,dem Menschen seine soziale
Pflicht zu seinem individuellen Heile macht®“235 Wie bereits erlautert,
kann Ehrbewusstsein dazu fithren, aus einem gemeinsamen Sachver-
halt einen personlichen Sinn abzuleiten. Das Pflichtbewusstsein, das
einer gemeinsamen Ehrvorstellung entspringt, bedeutet in diesem
Kontext, dass man sich um den Fortbestand einer sozialen Ordnung
bemiiht, in der man seine sinnvolle soziale Existenz durch die Ge-
meinsamkeit verwirklicht. Auch Sessions zufolge ist Selbstverpflich-
tung (Commitment) eines der wichtigsten Elemente im Konzept von
Ehre.23¢ Zugehorigkeit zu einer Gruppe (mit Sessions’ Bezeichnung
honor group)?37 kann als die Bereitschaft der Mitglieder zum gemein-
samen 'Agieren’ verstanden werden. In Gruppen kommen die Mitglie-
der dadurch zusammen, dass sie an dasselbe Ideal glauben und sich
dazu verpflichten, auf diesem Ideal beruhenden Normen Folge zu leis-
ten.

Gruppensymbolen wird meist eine Art der Immunitit zugeschrie-
ben, wie am Beispiel des Auszugs aus dem Strafgesetzbuch der BRD
aufgezeigt worden ist. Dieser Umstand kann aber auch dazu fiihren,
dass kollektive Werte zu 'sakralen’ Grofien werden und die Bindung an
eine Gruppe von einer rationalen und praktischen Grundlage abge-
koppelt und stattdessen in eine emotionale eingebettet wird. Parallel zu

235 Simmel: Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung,
S. 602.

236 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 20.

237 Sessions beschiftigt sich in seinem Werk ,,Honor for Us. A Philosophical Analysis,
Interpretation and Defence® zwar sehr ausfiihrlich mit dem Ehrbegriff, in dem er
dessen Funktionen in honor groups aus verschiedenen Perspektiven darstellt. Er
erlautert aber nicht deutlich, was er mit honor groups meint. Daher wird hier von
der These ausgegangen, dass jede Gruppe, die gemeinsame Werte und einen Ver-
haltenskodex innehat, als eine honor group bezeichnet werden kann.

105

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

106

diesem Gedankengang soll bemerkt werden, dass radikalisierte 'Grup-
penanhingerschaft’ viel mit dieser Tatsache zu tun hat. In einer radi-
kalisierten Einstellung wird die Hingabe des individuellen Selbst an die
Gruppe in einen ,sinnvollen® aber auch existenziell erforderlichen
Rahmen verlagert. Dass Ehre als ein emotionales Motiv im Gruppen-
zusammenhalt fungieren kann, wurde eingangs erwéhnt. Dies kon-
struiert sich als ein feingliedriges System, innerhalb dessen vor allem
in Bezug auf religiése oder nationale Identitdt die Grenzen zwischen
Religiositit und Fanatismus oder Patriotismus und Nationalismus auf-
gehoben werden kénnen.

Beim Nationalismus geht es darum, dass man seiner nationalen
Identitdt ohne einen rationalen Grund einen Wert zuschreibt, den man
oft als Ehre bzw. Nationalehre bezeichnet. In dieser Hinsicht scheint es
ausreichend zu sein, nur diese national ausgerichtete Identitét zu besit-
zen, um automatisch deren Wert zu tibernehmen. Das folgende Bei-
spiel der Kulturanthropologin Dagmar Burkhart schildert einen ent-
sprechenden emotionalen Zustand tiirkischer Migranten in Deutsch-
land:

»Laut Umfrage der Berliner Auslinderbeauftragten gab lediglich knapp
ein Viertel der Befragten an, sie hitten von dem neuen Staatsangehorig-
keitsrecht Gebrauch gemacht und einen Antrag auf deutsche Staatsange-
horigkeit gestellt. Die Ursache fiir diese vergleichsweise geringe Zahl von
Antragstellern liegen nach Meinung von Experten nicht nur in wirt-
schaftlichen Problemen (z. B. Erbrechtsfragen ...), sondern vielmehr in
dem Bewusstsein, mit der Aufgabe der nationalen Identitdt auch die na-
tionale Ehre zu verlieren.“238

Dass Nationalismus keine Ideologie, sondern ein Gefiihl ist, hat Chris-
tina von Braun schon bemerkt.?3® Beruhend auf dieser These kann be-
hauptet werden, dass das Verstindnis von Nationalehre, die lediglich
auf einem Zugehorigkeitsgefiihl beruht, etwas rein Emotionales ist und
daher keine rationale Begriindung benétigt. Auf diese Weise wandelt
sich diese Form des Ehrverstdndnisses um in Stolz, der sich ohne eige-
ne Leistung oder individuelles Zutun manifestieren kann. Daher er-
scheint die Feststellung von Speier beziiglich dieser Einstellung pas-

238 Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 207.
239 Vgl Braun: Verschleierte Wirklichkeit. Die Frau, der Islam und der Westen,
S. 327.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

send: “Every pitiable fool who has nothing to be proud of snatches at
the last straw of being proud of the nation to which he accidentally be-
longs”24° Es muss dabei eingeraumt werden, dass Patriotismus nicht in
jedem Fall mit logischen Argumenten erkliart werden kann. Mit Natio-
nalehre hingegen verhilt es sich anders. Es muss jedoch zunéchst zwi-
schen Nationalismus und Nationalehre unterschieden werden. Es gibt
kein ,symmetrisches Verhiltnis zwischen diesen beiden. Ersteres
kann auf letzteres sogar zerstorerisch wirken, wenn die Ehre einer Na-
tion nur auf einen inhaltslosen Identitatsbegriff reduziert wird.

Nationalehre hat, wie alle anderen Formen von Ehre, eine dynami-
sche Natur und kann verloren aber auch wiederhergestellt werden. Ein
Land, das eine achtenswerte Geschichte aufzuweisen hat, kann seinen
guten Ruf durch aktuelles Handeln mit der Zeit verlieren, ebenso geht
es umgekehrt.

Die Nationalehre muss ,gepflegt® werden, und zwar durch ganz
konkrete Leistungen. Diese werden zwar meist nach konjunkturellen
Indikatoren bestimmt, je stirker die Okonomie eines Landes, desto
mehr Geltungsanspruch kann es erheben, was schlussendlich auch als
ein Ehrgewinn auf der Makroebene betrachtet wird. Aber die Natio-
nalehre hingt auch davon ab, ob ein Staat es seinen Biirgern ermog-
licht, unter wiirdigen Bedingungen zu leben. In einem Land, in dem
Menschenrechtsverletzungen oder soziale Unausgeglichenheit an der
Tagesordnung sind, kann das Bewusstsein fiir Nationalehre keine Basis
finden. Fehlt diese Basis, dann reicht es aus, nach dem Wert inhaltslee-
rer Symbole auf emotionaler Ebene zu suchen. In diesem Fall kann
sich das Phdnomen der Nationalehre leicht in Nationalismus verwan-
deln.

Nationalehre ist kein ,fiktiver kollektiver Bewusstseinsinhalt®,24!
der die Massen durch Slogans und Euphorie?4> zusammenhilt. ,Wie
die Ehre des Einzelnen kann sie [Nationalehre, B.C.] uns motivieren,

240 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 98.

241 Diese Bezeichnung verwendet Burkhart in Bezug auf deutsches Nationalbewusst-
sein, das sie als ein ,,Konstrukt“ betrachtet, welches fiir die heutige pluralistische
Gesellschaft Deutschlands irrelevant sei (Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Eh-
re, S.178,1.).

242 In Kriegszeiten werden die Massen durch verschiedene erhitzende Worte moti-
viert. Die Nationalehre wird dann verstirkt hervorgehoben. In den ersten Jahren
der Tiirkischen Republik waren bspw. die folgenden Worte Atatiirks tiberall im

107

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

gemeinsam herauszufinden, ob wir gemeinsam das Richtige tun kon-
nen.“>43 Dieser Vorschlag von Appiah soll nicht als Utopie aufgefasst
werden; er kann durch die Bemiithung des Einzelnen durchaus in die
Tat umgesetzt werden. Ein gutes Beispiel dafiir bringt Appiah mit der
moralischen Revolution in China, die durch das Bewusstwerden vom
Individualismus ihren Anfang nahm.?44 Der erwédhnte Brauch des
Fuflebindens, der jahrelang als ein Zeichen der Ehrbarkeit von Frauen
betrachtet wurde, wurde durch die kollektive Beschdmung tiberwun-
den.245 Die Revolution beginnt also mit dem Versuch der Uberzeu-
gung, dass ein falsches Verstindnis von Ehre die Schande des gesam-
ten Volks sei. Dieser kulturelle Erfolg entstand durch die Koalition chi-
nesischer Biirger aus dem In- und Ausland. Intellektuelle, Autoren und
Journalisten chinesischer Abstammung brachten bei jeder offiziellen
Gelegenheit zum Ausdruck, dass der Brauch des Fiiflebindens zum
Gegenstand des Gespotts gemacht werde und der Nation Schande be-
reitete. Diverse Initiativen und Kampagnen, die sich gegen diese Prak-
tik aussprachen, haben dazu gefithrt, dass die Gesellschaft begann,
Dinge in Frage zu stellen und moralische Grundsétze zu entwerfen.246

In einem Interview spricht der finnische Kulturanthropologe Sa-
muli Schielke, der lange Zeit iiber Agypten forschte, von gemeinsamen
Werten und einem kollektiven Geist wihrend des ,,Arabischen Friih-
lings“ auf dem Tahrir-Platz in Kairo. Anhand dieses Beispiels kann die
Auffassung Appiahs von Nationalehre noch einmal verdeutlicht wer-
den. Die Worte eines Demonstranten diesbeziiglich gibt Schielke fol-
gendermaflen wider:

»Zum ersten Mal war alles, was zu einem Leben gehort, dabei. Und was
zu einem Leben gehort fir ihn, war eben die Fahigkeit nein zu sagen.

Land prasent, um das Volk trotz der traurigen Kriegsjahre zu einem Neuanfang
zu motivieren. (,, Ttirk milleti zekidir, Tiirk milleti ¢aliskandir!“ [wortl. ,Das tiirki-
sche Volk ist intelligent, das tiirkische Volk ist fleif8ig!“]).

243 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S.111.

244 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 178.

245 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 178.

246 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 194.

108

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

Nicht nur immer mitzumachen, nicht nur immer Befehle anzunehmen,
sondern aus eigenem Antrieb, zusammen mit anderen etwas zu tun, et-
was zu verwirklichen, einen Standpunkt zu haben.“?47

Es kann als praktische Umsetzung von Nationalehre angesehen wer-
den, wenn die Biirger eines Landes nach Respekt und Anerkennung
des Staats verlangen, Demokratie fordern und dafiir gemeinsam de-
monstrieren. Emotionen bilden dabei natiirlich gleichermaflen eine
konstante Facette der Gruppenehre. Nur in Verbindung mit sinnvollen
gemeinsamen Idealen kénnen sie aber erst ein tragféhiges Verstandnis
von Nationalehre konstituieren. Die Nationalehre ist ein Wert, zu des-
sen Entstehung sowohl die Biirger als auch der Staat selbst beitragen
miissen. Die Nationalehre kann ein Verantwortungsbewusstsein dafiir
konstruieren, das eigene Land nach auflen hin positiv zu reprisentie-
ren. Staaten, die dieses tragbare Verstdndnis von Nationalehre vermit-
teln, miissen sich gleichzeitig dartiber im Klaren sein, dass jede (Men-
schen-)Rechtsverletzung zum Verlust des guten Rufs und zu Ehrverlet-
zung fihren kann. Die Qualitit einer gruppenbezogenen Ordnung
und deren Mittel ist ein entscheidender Faktor, der Respekt und Aner-
kennung von anderen einfordert.

An dieser Stelle kehren wir zuriick zu den Prinzipien, die durch
den Ehrenkodex einer Gruppe vertreten werden. Nach William Lad
Sessions ist Vertrauen ein komplementires Element des Ehrkonzepts,
das er trust honor nennt.>4¥ Genauso wie die Normen sollen gleicher-
maflen die gruppeninternen Mitglieder geachtet werden. Das sei nach
Sessions unter anderem durch gegenseitiges Vertrauen moglich.249
Vertrauen bringt Respekt mit sich. Ganz allgemein gesagt vertrauen
wir jemandem, von dessen Zuverldssigkeit wir {iberzeugt sind. Das
Vertrauen ist, sozusagen, ein 'Endeindruck’, den jemand auf andere
macht. Grundsitzlich ist der Faktor des Vertrauens auch derjenige, der
bei der Konstituierung der dufleren Ehre eines Menschen eine Rolle

247 Vgl http://www.deutschlandradiokultur.de/karama-die-bedeutung-der-wurde-
bei-den-arabischen.media.108d41f68756ba3507bb3bc6fescc146.pdf.

248 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 22.

249 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 22.

109

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

110

spielt. An dieser Stelle erscheint die Feststellung von Fichte beziiglich
des Ehrbegriffs sehr bedeutsam:

»Ehre [...] im moralischen Sinn ist die Meinung anderer von uns, dass es
wohl moglich sei, dass wir bei unseren Handlungen tiberhaupt, und ins-
besondere bei unserer Wechselbeziehungen mit ihnen, nichts beabsichti-
gen, als das Rechte und Gute.“?5°

Die Uberzeugung anderer von unseren guten Absichten bildet auch
die Grundlage ihres Vertrauens. In einer Gruppe fungieren allgemein
betrachtet gemeinsame Werte sowie der Verhaltenskodex als entschei-
dendste Mafistabe des Vertrauens. Zuverldssigkeit im Sinne der Ver-
trauenswiirdigkeit wird deshalb daran gemessen, inwieweit jemand
diese beachtet. Aus dieser Uberlegung ist abzuleiten, dass man seine
Ehre auch der Vermittlung seiner eigenen Zuverlassigkeit verdankt.
Beziehungen, denen diese Grundlage fehlt, erschweren auch eine ge-
meinsame Existenz und Kooperation.

Vorangehend wurde kurz erwahnt, dass Vertrauen auf Respekt ge-
geniiber einer anderen Person fufit. Es wurde in der Einleitung des
zweiten Kapitels betont, dass Ehre kein bedingungsloser Begriff ist. In-
nerhalb einer Gruppe gilt dieser Aspekt ebenso wie in anderen Zusam-
menhdngen von Ehre. Fiir ein ausgewogenes Zugehorigkeitsgetiihl und
die Aufnahme in eine Gruppierung muss man das Vertrauen, aber
auch den Respekt anderer gewinnen, um zu demonstrieren, dass man
es wert ist, am gemeinsamen Gut teilzuhaben. Die Existenz in einer
Gruppe, die gleichbedeutend mit Gefiihl der sozialen Sicherheit ist, ist
ebenso von Zustimmung anderer abhingig wie vom eigenen Zutun.
Durch Zustimmung und Bestdtigung wird einer Person zugesichert,
dass man sie als ein 'genuines’ Mitglied einer Gruppe anerkennt. Kwa-
me A. Appiah vertritt die These, dass Ehre gleichbedeutend sei mit
»Anspruch auf Respekt“2st Er fiigt aber auch hinzu, dass es in einer
Gruppe nicht in erster Linie darum geht, respektiert zu werden, son-
dern den Respekt zu verdienen.?s? Frithere Duellanten hitten diesen

250 Fichte: Das System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre,

S. 421/ 312.

251 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 29.

252 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 33.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Il Die duBere Ehre

Anspruch demonstriert, so Appiah, indem sie ihr Leben herausgefor-
dert hidtten.?53 ,,So ist denn das Duell geprigt von einer etwas unguten

Mischung aus der Sorge, respektiert zu werden, und der Sorge, des Re-
spekts wiirdig zu sein.“>>4 Es ging einer Person in Ehrengruppen

darum, andere davon zu iiberzeugen, dass sie es wert ist, in der Grup-
pe zu bestehen. In einer Gruppe steht die Erwartung im Vordergrund,
dass einzelne Mitglieder die Normen der Gruppe beachten. Auch

wenn der Beitritt in eine Gruppe in den meisten Fillen eine freiwillige

Entscheidung darstellt (in eine politische Partei, zivile Initiative, Sport-
mannschaft und sogar die Staatsbiirgerschaft), benotigt die Gruppen-
zugehorigkeit die Verinnerlichung eines geteilten Verhaltenskodex, der

sich gelegentlich auch in einen Ehrenkodex abwandelt. Die Ubernah-
me eines gruppeninternen Ehrbegriffs hiangt von einem gruppenkon-
formen Verhalten ab, wihrend das Gegenteil als ein Normverstof3 gilt,
der zugleich dazu fiihrt, an der gemeinsamen Ehre nicht mehr teilha-
ben zu diirfen. Denn die Gruppenehre ,fordert von Menschen mit

einer bestimmten Identitdt ein bestimmtes Verhalten®“?55 Die Berechti-
gung des Beitritts in eine Gruppe oder der Schutz der eigenen Existenz

in der Gruppe hingt also von Bestitigung anderer ab. Das Angewie-
sensein auf andere stellt grundsatzlich normgerechtes Handeln ins

Zentrum des Gruppenerlebnisses. Diese Tatsache kann die Mitglieder

einer Gruppe mit einem strengen Ehrenkodex, in der den Normen

eine absolute Giiltigkeit zugesprochen wird, dazu bringen, diesen Nor-
men unabhdngig von ihrer Qualitdt bzw. moralischen Tragbarkeit zu

geniigen. Infolgedessen wird der moralische Wert eines Ehrenkodex

(der Gebote der Ehrengruppe) nicht kritisch hinterfragt.2s¢ Dieser

Umstand kann dazu fiihren, dass fatale Vorgehensweisen (wie das Du-
ellieren oder ein Mord zu Rettung der Familienehre) als harmlose und

sogar notwendige Verhaltensmafinahmen angesehen werden konnen.

253 Vgl Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 63.

254 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S. 36.

255 Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt,
S.191.

256 Vgl. Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Uberlagerungsmentalitit und
Uberlagerungsrationalitit in mediterranen Gesellschaften, S. 183.

111

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

Ausgehend von der These Appiahs kann man vermuten, dass zu-
néichst die Normen des Ehrenkodex fiir verbindlich gehalten werden
miissen, damit man Respekt einfordern kann. Dies ist ein Aspekt, der
sich auch mit dem Prinzip ,,pflichtméafliges Handeln® iiberschneidet. Es
geht nicht um den Inhalt der Pflichten und ihrer daraus resultierenden
Gebote, sondern darum, ob sie erfiillt werden.?s” Obwohl der Ehrbe-
griff inhaltlich von Gruppe zu Gruppe variabel ist, dndert sich dieses
Prinzip nicht. Es ist letztendlich eine personliche Verpflichtung zur
Achtung gemeinsamer Werte.?58

Das Verhiltnis zwischen den Begriffen Vertrauen, Respekt und
Anerkennung ldsst sich von sich aus verstehen. An dieser Stelle be-
deutsamer ist, dass sich aus diesem 'Dreieck’ ein Schliisselwort kon-
struiert und eine feste Konstante in das Motiv der Gruppenehre ein-
bringt: Verantwortung. Wihrend wir jemandem vertrauen, ihn respek-
tieren oder anerkennen, iibertragen wir ihm Verantwortung fiir ein
bestimmtes Verhalten oder eine bestimme Rolle. Ebenso {ibernehmen
wir Verantwortung durch Respekt bzw. Vertrauen anderer. Anerken-
nung, Respekt oder Vertrauen erfihrt insofern ein ,moralischer Ak-
teur®.?9 Dieser Gedankengang kann mit der These des Philosophen
Stephen Darwall beziiglich des Respektbegriffs in Verbindung gesetzt
werden.

In seiner Analyse zentriert sich die Frage, was das Objekt des Re-
spekts ist. Insofern untergliedert er Respekt in zwei Hauptformen: re-
cognition respect (Anerkennungsrespekt) und appraisal respect (Wert-
schitzungsrespekt).26° Appraisal respect bezeichnet unsere respektvolle
Haltung gegeniiber jemandem, der eine besondere Fihigkeit besitzt
oder etwas Achtbares tut. Diese Form von Respekt wurde im Abschnitt
tiber ,spezielle Fihigkeiten ausfiihrlich erldutert. Recognition respect

257 Vgl. Giordano: Die Betrogenen der Geschichte. Uberlagerungsmentalitit und
Uberlagerungsrationalitit in mediterranen Gesellschaften, S. 183.

258 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 9.

259 Diese Bezeichnung wird vom Konzept Darwalls iibernommen.

260 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S.18, 19. Der Ubersetzer des Buches ,,The Honor Code: How Moral Revolutions
Happen® von Kwame A. Appiah hat diese Begriffe, die Appiah verwendet, als
»Anerkennungs- und Wertschitzungsrespekt® iibersetzt.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

driickt aus, dass wir jemanden in seiner Rolle oder seinem Status aner-
kennen. In Bezug darauf bringt Darwall folgendes Beispiel:

“It is this sort of respect to which Rodney Dangerfield [ein US-amerikani-
scher Komiker, B.C.] refers when he bemoans the fact that neither his son
nor his wife takes him seriously as a father or a husband with the com-
plaint T can "t get no respect'’26*

In dieser Form von Respekt ist nach Darwall auch honor respect ent-
halten, den man aufgrund seines Status genief3t.>6> Honor respect be-
schrankt Darwall nur auf den Status, weil honor ihm zufolge eine Gro-
Le sei, die lediglich diesem entspringt. Jedoch impliziert der Ehrbegriff
ein duflerst komplexes Konzept, das sehr unterschiedliche Zusammen-
hinge umfasst. Wie in dieser Arbeit ausfiihrlich dargelegt, kann ihre
Reichweite nicht nur auf einen spezifischen Bereich oder eine einzige
Bedingung beschriankt werden. Ungeachtet dieser Position Darwalls
soll hier eine weitere Form von Respekt, der second-personal respect,
erwihnt werden, mit dem Darwall veranschaulicht, inwieweit man
durch Respekt zu einem moralischen Akteur wird. Second-personal re-
spect ist ein Aspekt des seiner Theorie entspringenden second-personal
standpoint: In zwischenmenschlichen Beziehungen wiirde von uns
meist in Bezug auf eine Autoritit und im Rahmen gegenseitiger Re-
chenschaftsverpflichtung eine bestimmte Handlung gefordert. Der Re-
spekt von anderen schliefit eine Person in eine Gruppe mit ein, in der
sie zur Einhaltung von Normen verpflichtet ist.

“Reciprocal, second-personal respect [....] mediates moral responsibility.
In holding someone moral responsible, we address demands in the name
of an authority that our addressee and we share; we acknowledge this
shared standing in holding them morally responsible and call on them to
acknowledge it also.”2¢3

Auch beziiglich moralischer Normen geht es um denselben Verpflich-
tungsmechanismus. Durch Respekt wird jemand verpflichtet und
tibernimmt ebenfalls eine Verantwortung fiir die Forderungen der
Gruppe, was den Akteur eines moralischen Gefiiges bezeichnet.

261 Darwall: Two Kinds of Respekt, S. 38.

262 Vgl. Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S.17.

263 Darwall: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal Ethics II,
S. 23.

113

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

114

»We have to see it [moral obligation, B.C.] as involving demands that are
'in force’ from the moral point of view, that is, from the (first-person plu-
ral) perspective of the moral community”’2%4

In seinem Konzept nimmt der Ehrbegriff, wie bereits erwéhnt, eine
Stellung auflerhalb der moral community ein. Dagegen geht es in der
Idee der Gruppenehre prinzipiell auch um denselben Verpflichtungs-
mechanismus, in dem das Verantwortungsbewusstsein hochste Pflicht
eines jeden ist. In dieser Hinsicht kann Darwalls These auch in das
Konzept von Gruppenehre integriert werden. Ein weiterer Schnitt-
punkt ist der, dass Respekt einen entscheidenden Faktor in der Funk-
tionalitdt dieses Mechanismus darstellt. Indem man jemandem Re-
spekt erweist, verpflichtet man ihn zu demselben Verhalten, das man
selbst sein eigen nennt. Das, was Darwall authority nennt, stellt sich im
Kontext von Gruppenehre als die Berechtigung dar, der Gruppe beizu-
treten und mit entsprechenden Pflichten belegt zu werden. Allein das
Recht, Anteil an der Gruppenehre zu haben, begriindet die Erwartung
anderer an eine Person, normgerecht zu handeln, nicht zuletzt durch
die Verteilung von Rollen und Pflichten an einzelne Mitglieder. Dies
ist sowohl Merkmal als auch Voraussetzung fiir einen Zugehorigkeits-
bzw. Ausgrenzungsmechanismus, der jeden einem Kodex gegeniiber
rechenschaftspflichtig macht.

Hierbei ist zu bemerken, dass authority in der Theorie Darwalls
eine weitere Bedeutung einnimmt. Indem man von jemand anderem
etwas fordert, wird man selbst zu einer Autoritiat im Namen der moral
community.2%5 In einer Gesellschaftsschicht mit einem gruppenspezifi-
schen Ehrverstindnis hingegen bezieht man sich auf den Ehrenkodex
und stellt dann eine Forderung im Namen der Gruppe. Von einem
Mitglied einer adeligen Familie wird erwartet, nach den Kodizes der
Familie zu handeln. Ein Offizier kann die Grenzen des militarischen
Verhaltenskodex nicht {iberschreiten. Man unterliegt innerhalb solcher
Gruppen standiger Kontrolle und erhdlt Forderungen von anderen
Mitgliedern im Namen der Gruppe. Es soll einerseits eingerdaumt wer-
den, dass solche Forderungen nicht auf moralischen Normen beruhen.

264 Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountability,
S.9.

265 Vgl Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountabi-
lity, S. 103.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

Es wurde mehrfach betont, dass ein Ehrenkodex nicht immer morali-
sche Handlungen gebietet. Hier geht es vielmehr darum, dass eine
Gruppe, deren Verhaltensmotiv in der Ehre begriindet ist, dhnliche
Reflexe und Modi aufweist wie eine moral community. Andererseits ist
aber auch hervorzuheben, dass sich jeder Ehrenkodex in einem be-
stimmten Mafle als ein Moralkodex erweist. Ehr- und Moralverstand-
nis einer Gruppe pragen sich oft gegenseitig. Eine Handlung, die mit
dem Ehrenkodex konform geht, ist aus der Sicht der Gruppe eine auto-
matisch moralische Handlung. Jemand, der nach dem Ehrenkodex
agiert, wird daher auch aufgrund seiner moralischen Integritdt hono-
riert. Nach Wilhelm Korff ist das Zusammenspiel von Ehrenkodex und
Moralverstindnis nicht nur ein faktischer Sachverhalt, sondern auch
ein notwendiger Beweis fiir die Moralitdt eines Menschen. ,Erst im
Rahmen eines partikular geltenden jedoch in sich giiltigen konkreten
Ethos [...] kann der Mensch moralisch sein.“?¢¢ Dass jede Gruppe in
sich einen eigenen Verhaltenskodex entwickelt, dem auch ihr Moral-
verstindnis entspringt, gibt einem Gruppenmitglied, ausgehend von
der These Korffs, gleichzeitig praktische Griinde, um sich als mora-
lisch handelnd zu empfinden.2¢7

Der Anspruch auf Respekt ist in einer Gruppe gegenseitig bedingt,
was die wechselseitige Rechenschaftspflicht miteinbezieht. Genau da-
rin liegt nach Ansicht von Darwall die Moralitat: ,,I call morality as
equal accountability.“2¢8 Darwall entwirft hier zwar eine weitgehende
These beziiglich der Moral, die sich auf eine kantianische Idee griin-
det. Hingegen besteht auch in dieser Uberlegung ein Moment, das sich
mit Verlangen nach Respekt innerhalb einer Gruppe iiberschneidet.
Um von jemandem normgerechtes Handeln aber auch Respekt zu for-
dern, muss er (im Stand der Ehre) anderen ebenbiirtig sein. Analog
dazu kommt auch eine Ehrverletzung genau nach diesem Prinzip zu-

266 Korff: Ehre, Prestige, Gewissen, S. 53.

267 Im Abschnitt ,Moralische Haltung“ wurde dargestellt, dass partikular, bspw. kul-
turspezifisch, gestaltete Ehrenkodizes manchmal menschenrechtsverletzende
oder menschenverachtende Handlungen nach sich ziehen. In Anlehnung an diese
Tatsache sollte man einrdumen, dass die partikulare Giiltigkeit eines Ethos tiber
die Moralitit des Menschen hinausgeht und schlussendlich seine ethische Trag-
barkeit verlieren kann.

268 Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountability,
S.101.

115

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

116

stande. Axel Schmidt bringt in seinem Artikel ,'Wo die Minner sind,
gibt es Streit’. Ehre und Ehrgefithl im ldndlichen Sardinien®, in wel-
chem er das Ehrverstindnis im landlichen Sardinien présentiert, ein
interessantes Beispiel beziiglich dieses Prinzips:

»Einen Statusniederen herauszufordern, gilt als schandlich. Ebenso fiihlt
man sich als 'Ehrenmann’ nicht durch die Handlungsweise eines ‘Ehrlo-
sen’ beleidigt. So racht man sich auch nicht an demjenigen, der im Dorf
aus materieller Not stiehlt.“69

Die Egalitit ist eines der wesentlichen Prinzipien der Gruppenchre.
Das Duell hat als eine Vergeltungsmethode fungiert, die nur unter
Gleichen angewandt wurde. Nicht nur der Umstand, dass man durch
das Duell sein Leben herausfordert, konstituierte sich als eine Frage
der Ehre sondern auch, mit wem man sich duellierte. Rechenschafts-
pflichtig ist nur derjenige, der berechtigt ist, an der Gruppenehre teil-
zuhaben. Dementsprechend wird nur von einem Mitglied erwartet,
seinesgleichen zu respektieren. Umgekehrt gedacht meint der An-
spruch auf Respekt also zu behaupten, dass man anerkannt werden
will als ein gleichgestelltes Mitglied.

Dieses Prinzip stellt sich gleichzeitig aber auch als ein radikalisier-
ter Ausgrenzungsmechanismus heraus. Nach einigen Forschungsmei-
nungen erlaube die distinguierende Natur von Ehre nicht, stets gleich
zu sein mit anderen.?7° Es stehe ein Wettbewerbsverhalten im Vorder-
grund, durch das man um Uberlegenheit kimpft. Die strikte Differen-
zierung zwischen ,Ehrvollen“ und ,,Ehrlosen bringe notwendig eine
hierarchische Struktur mit sich, deren Schranken schwer aufzuheben
seien. Diese Kritik richtet sich aber nicht an das Verhaltnis zwischen
Mitgliedern einer gleichen Gruppe, sondern an das Verhiltnis zwi-
schen verschiedenen Gruppen. Ein typisch historisches Beispiel bildet
die soziale Diskrepanz zwischen den Stinden: Klerus und Adel, Adel
und Bauern etc. Es soll betont werden, dass auch Bevolkerungsgrup-
pen wie Sinti oder Roma, Juden oder Prostituierte, die in frithneuzeit-
lichem Europa von oberen Schichten als ehrlos bezeichnet wurden, ei-

269 Schmidt: »Wo die Mdnner sind, gibt es Streit«. Ehre und Ehrgefiihl im lindlichen
Sardinien, S, 209.

270 Vgl. Giordano: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologische
Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen?, S. 179, 180.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

gene Ehrenkodizes und Gruppenehre bildeten.?”* Von anderen Grup-
pen Respekt und Anerkennung einzufordern, gehort natiirlich glei-
chermaflen zum Konzept von Ehre. In Bezug auf die Gruppenehre gilt
aber in erster Linie, dass die Voraussetzungen dafiir nur die Gruppen-
mitglieder betreffen und man vor allem unter seinesgleichen gleichge-
stellt sein will und muss.

William L. Sessions ist einer der wenigen Philosophen, die die An-
sicht vertreten, dass Gruppen mit einem spezifischen Ehrverstindnis
prinzipiell egalitar sind.>7> ,[A]ll are members because, and only be-
cause, they follow the same rules and mutually regard one another as
honorable?73 Sogar in Bezug auf den geschlechtsspezifischen Aspekt
behauptet er, dass allen Mitgliedern unabhangig von ihrem Geschlecht
gerade durch die Rollenverteilung gleichermaflen Ehre zuteil wird.
Denn ein Ehrenkodex verlange nach einer vollstindigen Zugehorigkeit
von allen, die Anspruch auf Gruppenehre erheben. Diese wiirde dann
verletzt, wenn einige mehr Ehre besdflen als andere.?74 Sessions” These
erscheint auch in der Hinsicht korrekt, als dass eine solche ungleich-
maflige Verteilung von Ehre per se die Gruppenharmonie vernichtet
und dadurch ihre Erhaltung gefahrdet.

Der Begrift Respekt soll in diesem Kontext nicht wie in der kantia-
nischen Konzeption gelesen werden. Denn es handelt sich dort viel-
mehr um Respekt, der jedem Menschen als einem rationalen und au-
tonomen Akteur zukommt, und zwar nicht deshalb, weil jeder rational
und autonom ist, sondern weil er per se das Potenzial hat, diese Fihig-
keit zu besitzen und anzuwenden.?’5 Respektiert wird der Mensch in
der Konzeption Kants aufgrund seiner Menschenwiirde. An dieser
Stelle ist wichtig zu bemerken, dass sich Darwall in seiner Theorie von

271 Vgl. Roodenburg: Ehre in einer pluralistischen Gesellschaft: die Republik der
Vereinigten Niederlande, S. 381, 386.

272 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 32, 163.

273 Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and Defence,
S. 169.

274 Vgl. Sessions: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and De-
fence, S. 169.

275 Vgl. Kant: Kritik der praktischen Vernunft, S. 191-211.

117

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

118

Respekt im groflien Mafle auf die Position von Kant bezieht.27¢ Der Re-
spekt, der mit Gruppenehre zusammenhingt, richtet sich dagegen an
Personen mit einer bestimmten Identitdt, von denen ebenfalls Respekt
eingefordert wird. In diesem Zusammenhang meint, zu respektieren,
die Identitit einer Person anzuerkennen, welche zugleich ihre Ehre ist,
die sie mit anderen teilt. Es geht hier um eine ,relative Anerken-
nung®?”7 und zwar Anerkennung als ein Mitglied der Gruppe. Aus
diesem Aspekt ldsst sich folgern, [1] dass Respekt, den man anderen
Gruppenmitglieder erweist, normativer Natur ist, und [2] dass er ein
unabdingbares Bediirfnis jeder Person ist, die sich selbst mit einer
Gruppe identifiziert. Es ldsst sich natiirlich von sich aus verstehen,
dass Respekt und Anerkennung zentrale Rollen fiir ein gesundes
Selbstbild darstellen. Nach Peter Baumann bildet der gegenseitige Re-
spekt die Grundlage der Menschenwiirde. Im Unterschied von Kant
und Darwall geht er davon aus, dass der Mensch nicht deshalb respek-
tiert werden soll, weil er aufgrund seiner Ratio und Autonomiefihig-
keit Wirde als einen irreduziblen Wert innehat, sondern weil er ein so-
ziales Wesen ist, das aufgrund eines Grundbediirfnisses nach Respekt
das Recht besitzt, in bestimmter Weise behandelt zu werden.?”8 Bau-
mann erkldrt zwar nicht, worauf dieses Bediirfnis zuriickzufiihren ist,
mit dem er den Begriftf der Menschenwiirde erklart. Und deshalb
scheint seine These ambivalent zu sein. Dagegen bedarf unsere Person
der Anerkennung anderer, was auch den Aspekt der Ehre miteinbe-
zieht, auf die Meinung anderer angewiesen zu sein. Im Statement Bau-
manns handelt es sich zwar um die Menschenwiirde, nicht also um die
Ehre. Jedoch miissen wir feststellen, dass sich diese zwei Begriffe zu-
mindest in dem Aspekt {iberschneiden, dass keiner, dessen Identitdt
von anderen nicht anerkannt wird, sich in seiner Menschenwiirde re-
spektiert fithlen kann.

276 Vgl Darwall: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accountabi-
lity, S. 119.

277 Diese Bezeichnung wird von Peter Baumann iibernommen (Vgl. Baumann: Men-
schenwiirde und das Bediirfnis nach Respekt, S. 26.).

278 Vgl. Baumann: Menschenwiirde und das Bediirfnis nach Respekt, S. 30.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

2.3. Kollektive Identitat

An dieser Stelle erscheint es wichtig, ndher auf den Identitatsbegriff
einzugehen. Es wurde schon betont, dass es im Konzept von Gruppen-
ehre nicht eine von der Gruppe separate Identitdt gibt. Sie wird einer-
seits geteilt und ist somit kollektiv. Andererseits bekommt sie eine per-
sonliche Eigenschaft, indem sie von einzelnen als die eigene Identitét
wahrgenommen wird. Die Idee einer kollektiven Identitdt scheint auf
dem ersten Blick der Individualisierung einer Person zu widersprechen.
Doch konnen wir die Identitdtsbildung nicht als etwas rein Individuel-
les betrachten. Im Groflen und Ganzen ist zu behaupten, dass Ge-
schlecht, Nationalitit, Beruf, Alter, Familienstand, Religion, ideologi-
sche oder politische Einstellungen etc. unsere Identitdten ausmachen.
All diese Identitdtsarten binden uns an ein soziales Gefiige, in dem wir
zu einem sozialen Wesen werden. Ein soziales Wesen ist man aber in
erster Linie dadurch, dass man lernt, wie und nach welchen Maf3sta-
ben zu handeln ist. Es handelt sich um einen Sozialisationsprozess, der
sich ausschlieSlich interaktiv vollzieht. Die Gruppenzugehorigkeit soll-
ten wir in diesem Sinne als ein wichtiges Moment der Sozialisation ei-
nes Menschen betrachten. Denn ein Gruppenerlebnis bietet die Mog-
lichkeit, in Bezug auf andere und auf der Grundlage der gemeinsamen
Werte und Normen eine eigene Identitit herauszubilden.

Der Soziologe Erving Goffman, der diesen Prozess in seinem Werk
»Behavior in Public Places” ausfiihrlich analysiert, behauptet, dass wir
durch die soziale Ordnung, an die wir uns anpassen, und durch Men-
schen, mit denen wir kommunikativ in verschiedenen Beziehungen
stehen, die Interaktionsformen und Anstandsnormen (Proprieties) er-
lernen. In seiner Analyse orientiert er sich zwar grundsitzlich an den
Beziehungen oder Situationen im offentlichen Raum und beschreibt,
wie das Engagement eines Menschen in einem sozialen Umfeld durch
die Anwesenheit anderer gelenkt wird. Man lerne die Interaktionsfor-
men meist situativ.27® Er zieht aber auch die umfassende Schlussfolge-
rung, dass all diese Formen Verhaltensregeln sind, die einem Werte-
bzw. Normensystem entspringen und auf die man im Falle einer Zuge-

279 Vgl. Goffman: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of
Gatherings, S. 201-205.

119

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Zweites Kapitel

120

horigkeit zu einer Gruppe achten muss.?8° ,,An act can, of course, be
proper or improper only according to the judgment of a specific social
group [...]"?% Goffman redet hier zwar nicht von moralischer Richtig-
keit einer Handlung - zumindest ist aus seinem Konzept kein normati-
ver Schluss abzuleiten. Doch ist der Umstand, den Goffman beschreibt,
hinsichtlich des Verhéltnisses zwischen Sozialisation eines Menschen
und Verinnerlichung der Werte von grofier Bedeutung. Die Sozialisati-
on lasst sich insofern dadurch beschreiben, dass man die Werte seiner
Umwelt lernt bzw. begreift und auf sie als ein Akteur, der bestimmte
soziale Rollen einnimmt, reagiert. Man kann diese ablehnen, was die
Zugehorigkeit unmittelbar ausschlief3t, oder sie iibernehmen. Nur
wenn das letztere der Fall ist, konnen wir davon reden, dass man all
den Prinzipien, die oben dargestellt wurden, unterliegt. Denn in die-
sem Fall entsteht auch das Bewusstsein fiir und die Ubernahme von
Gruppenehre.

Das Wesen der kollektiven Identitdt liegt auch darin begriindet, in-
nerhalb eines sozialen Gefiiges einen individuellen Beitrag und gleich-
zeitig einen Beitrag zur Gesellschaft zu leisten. Nach dem kanadischen
Philosophen Charles Taylor ist es generell fiir die Bildung einer Identi-
tit notwendig, dass man sich selbst durch Kommunikation in Bezie-
hungskonstellationen mit anderen 'positioniert’. ,,Ein Selbst ist man
nur unter anderen Selbsten. Es ist nie moglich, ein Selbst zu beschrei-
ben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt bil-
den.“282

An dieser Stelle soll auch die Theorie von dem US-amerikanischen
Philosophen und Soziologen George H. Mead beziiglich der Entwick-
lung der Identitdt erldutert werden.?®3 Mead zufolge befindet sich der
Mensch in einer stindigen Interaktion und entwickelt seine Identitat

280 Vgl. Goffman: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of
Gatherings, S. 242-248.

281 Goffman: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of Gathe-
rings, S. 5.

282 Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, S. 69.

283 Im Originaltext verwendet Mead nicht das Wort identity, sondern self. Ins Deut-
sche wird es aber aufgrund des aktuellen Sprachgebrauchs als Identitt tibersetzt
(Vgl. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, Nachbemerkung zur Ubersetzung, S. 442.). Mead verwendet noch zwei wei-
tere Bezeichnungen, die er als Phasen der Identitit bezeichnet: the me und the I.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

durch eine gegenseitige Beeinflussung. Seiner Theorie nach miisse der
Mensch zu einem Mitglied einer Gesellschaft werden, um eine Identi-
tat zu erlangen. Dies sei dadurch méglich, indem er die beobachtbaren
Verhaltensweisen {ibernimmt und auf sie reagiert.?84 Man lerne die all-
gemeinen Reaktionen des 'verallgemeinerten Anderen' und reguliere
dadurch sein eigenes Verhalten. Alles, was man durch diese Interakti-
on erwirbt, bilde das me.?85 Als me sei man Teil der gemeinsamen Nor-
men, da man auf diese Weise wie der verallgemeinerte Andere hande-
le. In diesem Prozess sei gleichermafien ein anderer Aspekt beziiglich
der Moralitdt eines Menschen ausfindig zu machen. Mitglied einer Ge-
meinschaft zu sein, sei einerseits ein notwendiges Kriterium dafiir,
dass man eine Identitdt besitzt. Solange der Mensch allgemeine Reak-
tionen dieser Gemeinschaft verinnerlichte, formten sie andererseits
den Charakter des Menschen. Dieser Charakter sei nach Mead ein mo-
ralischer.?8¢ Des Weiteren bestehe eine vollstindige Identitdt nicht nur
aus diesem Aspekt. Verinnerlichung der allen Mitmenschen gemeinsa-
men Reaktionen sei ndmlich eine weitere Phase dieses Prozesses. Es
bediirfe zudem einer eigenen Haltung, die er the I nennt.

»Das 'Ich’ [the I, B.C.], reagiert auf die Identitit, die sich durch die Uber-
nahme der Haltung anderer entwickelt. Indem wir diese Haltung iiber-
nehmen, fithren wir das 'ICH' [the me, B.C.] ein und reagieren darauf als
ein 'Ich’.“2%7

Es geht in Meads Konzeption nicht um eine metaphysische 'Spaltung’
des Menschen. Er betont, dass diese zwei Aspekte ganz genau dem

The me bezeichnet das sich selbst als Objekt erfahrende Ich (Bemerkung des Uber-
setzers, S.216.). The I bezeichnet er zwar an einer Stelle als Ego des Menschen
(Vgl. Mead: Geist, Identitdt und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 247.). Aus seiner Konzeption ist jedoch abzuleiten, dass the I das Subjekt
der gesellschaftlichen Erfahrung einer Person darstellt, das auch sich selbst als
solches erfihrt.

284 Vgl. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 206.

285 Die Bezeichnung me ldsst sich im Konzept von Mead als das verallgemeinerte An-
dere verstehen (Vgl. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des So-
zialbehaviorismus, S. 217.).

286 Vgl. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus. S. 205.

287 Mead: Geist, Identitait und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehaviorismus,
S.217.

121

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

Verhalten des Menschen zu entnehmen seien. Auch wenn man auf
sein me als ein I reagiere, trete man in der Gesellschaft letztendlich als
ein me auf. Es ist zu bemerken, dass auch Mead nicht direkt den Be-
griff der kollektiven Identitdt analysiert.?®® Jedoch veranschaulicht er
mit diesem geschilderten Prozess, woraus die Gruppenzugehorigkeit
besteht und was sie fiir die Einzelperson bedeutet. Er behauptet, dass
die Anpassung an eine Umwelt, welche meist als Ubernahme der ge-
meinsamen Verhaltens- und Denkmuster vorkomme, ein notwendiger
Akt des Menschen sei, ganz gleich, wie ,zivilisiert® und ,modern® er
sei.28

Wie sich die Bildung einer Identitdt, wie auch immer geartet, in
der Achse von Ich und andere bewegt, so muss auch eine kollektive
Identitdtsbildung betrachtet werden. Ausgehend von der Theorie
Meads ist zu behaupten, dass die kollektive Identitit eine Gruppenzu-
gehorigkeit voraussetzt. Dies kann mit der Terminologie von Mead fol-
gendermaflen erldutert werden: Man muss zunéchst den Verhaltensko-
dex begreifen (Bildung von me), ihn annehmen und verinnerlichen
(Reaktion von I auf me) und nach ihm handeln (Erscheinung der voll-
brachten Identitat).

Den Kodex zu begreifen und ihn mit eigener Reflexion und Hal-
tung zu versehen, (the I - mit Ausdruck von Mead), bringt in das Pha-
nomen Gruppenzugehorigkeit eine individualistische Perspektive ein.
Diese Haltung muss sich nicht unbedingt als Akzeptanz und Verinner-
lichung erweisen. Sie kann auch eine Nichtakzeptanz des Kodex zur
Folge haben. Mead bemerkt, dass in diesem Fall eine Moglichkeit ent-
stehe, die gleichermafien ein Vorteil fiir die Gruppe sei: Man kénne
durch den Dialog andere davon tiberzeugen, bestimmte Normen zu

288 Es muss eingerdaumt werden, dass die Theorien von Goffman und Mead viel kom-
plexer und detaillierter sind als hier beschrieben. Es wurden an dieser Stelle nur
die Aspekte thematisiert, die hinsichtlich des Begriffs der kollektiven Identitdt
und der damit verbundenen Gruppenehre berticksichtigt werden sollen. Die Ge-
meinsamkeit beider Theorien liegt darin, zu veranschaulichen, dass die Sozialisa-
tion und Bildung einer eigenen Identitit ohne den Einfluss bzw. die Interaktion
mit der Umwelt nicht moglich ist.

289 Vgl Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 266.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

[II. Die duBere Ehre

flexibilisieren und zu optimieren.?9° Auch nach Taylor spielt ein kdmp-
ferisches Ich, das sich selbst in den Innergruppenbeziehungen fiir An-
derungen einsetzt, eine elementare Rolle bei der Bestimmung der eige-
nen Identitdt.29! Dieser Kampf werde Taylor zufolge meistens mit un-
serem signifikanten Anderen (significant other) gefiihrt, als welche auch
Bezugspersonen wie Eltern, Freunde, Geschwister, Gesinnungsgenos-
sen bezeichnet werden.

Aus diesen Uberlegungen von Mead und Taylor beziiglich der in-
dividuellen Perspektive kann ein entscheidender Aspekt der kollekti-
ven Identitdt herausgearbeitet werden. Anzubringen sei hier erneut das
Beispiel Appiahs, dass die Auflehnung gegen die chinesische Tradition
des Fiiflebindens als eine moralische Revolution angesehen werden
kann: Die Kritiker und ihre Nacheiferer machten sich bewusst, dass
dieser Brauch gleichbedeutend mit nationaler Schande sei. Dies zeigt
also, dass Revolutionen unterschiedlicher Ausfithrungen eine indivi-
dualistische Perspektive im Gruppenleben benétigen, wie Taylor und
Mead behaupten.

Der Mensch besitzt zweifelsohne mehrere Identitdten. Zwar ist dis-
kutierbar, welche von diesen die Eigenschaften einer kollektiven Iden-
titdt aufweisen. Jedoch ist es moglich, den Rahmen der kollektiven
Identitdt auszumachen, um den Zusammenhang zwischen dieser und
der Gruppenehre verdeutlichen zu kénnen.

Es ist zu behaupten, dass Menschen, die hinsichtlich ihrer gleich-
gearteten Eigenschaften, die sie von anderen differenzieren, derselben
Definition entsprechen und somit eine kollektive Identitdt haben. Die-
se kann beispielsweise ein Geschlecht sein. Nehmen wir an, dass
Minnlichkeit und Weiblichkeit kollektive Identititen seien. Hier muss
aber auch die Frage gestellt werden, nach welchem Kriterium wir ein
Geschlecht von einem anderen unterscheiden. Auf dem ersten Blick
scheint diese Unterscheidung auf biologisch-physische Eigenschaften
beschriankt zu sein. Hingegen muss jemand, der mit weiblichen kor-
perlichen Eigenschaften geboren wurde, sich selbst, nicht unbedingt
als eine Frau definieren. Somit fiele er auch nicht unter die Definition
der Weiblichkeit, wodurch er de facto auflerhalb dieser kollektiven

290 Vgl. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 211.
291 Vgl. Taylor: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, S. 22.

123

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

124

Identitat angesiedelt werden wiirde.?9> Wir kénnen gleichsam nicht
behaupten, dass die Familie eine von Geburt an bestimmte kollektive
Identitdt eines Menschen ausmacht. Es kann beispielsweise vorkom-
men, dass die emotionale Verbindung mit Familie nicht tiber eine
Blutverwandtschaft hinausgeht und man sich daher nicht durch diese
definiert.

Ein Versuch, kollektive Identitdt in Anlehnung an Annahmen auf
eine deduktive Weise zu definieren, ist vielleicht eine praktische und
sogar eine einfache Methode. Doch scheint die Realitdt viel komplexer
zu sein. Die kollektive Identitdt ist vor allem ein Begriff, der durch die-
jenigen gepragt wird, die ihr angehoren. Daher sollte sie eher mithilfe
einer induktiven Methode analysiert werden. Die folgenden Aussagen
entsprechen unter diesem Gesichtspunkt dem Phinomen der kollekti-
ven Identitdt nicht: Aa und Ab haben die Gemeinsamkeit, A zu sein. Sie
fallen unter die Kategorie A. Nach dem angefithrten Gedankengang
scheinen diese Aussagen hingegen richtiger zu sein: a und b definieren
sich selbst als A. Sie bilden die Kategorie A. Eine kollektive Identitdt
kann selbstverstandlich auch mit Hilfe der ersten Schlussfolgerung de-
finiert werden. Es geht hier allerdings um den Tatbestand, dass die kol-
lektive Identitét eine von innen heraus gebildete Kategorie ist. Jemand
muss sich selbst als etwas definieren, was auch fiir die Auflenwelt die-
selbe Bedeutung einnimmt. Dementsprechend kann die Definition
von kollektiver Identitit folgendermaflien formuliert werden: Eine Ka-
tegorie, die der Selbstdefinition von mehreren Menschen entspricht,
kann Eigenschaften aufweisen, aus denen eine kollektive Identitdt be-
steht.

In diesem Zusammenhang verdeutlicht sich, dass die Selbstbe-
stimmtheit aus der Sicht der Einzelperson ein zentraler Aspekt der kol-
lektiven Identitdt ist. Sie kann entstehen und anhalten, solange die Per-
sonen selbst davon tiberzeugt sind, dieser zu entsprechen. Erst dann
konnen die oben dargestellten Prinzipien der Gruppenehre (Pflicht-
mdfSigkeit, Loyalitit, Vertrauen, Respekt, Egalitit) eine existenzielle Be-
deutung fir die Mitglieder einer Gruppe einnehmen. Vorangehend

292 Homosexualitit oder Transsexualitit ist ein komplexes Thema, tiber das ausfiihr-
lich diskutiert werden kann. Hier soll lediglich angerissen werden, dass das ange-
borene Geschlecht nicht immer der bestimmende Faktor des gelebten Ge-
schlechts (Gender) ist.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

II. Die duBere Ehre

wurde erwidhnt, dass ein feiner Unterschied zwischen Loyalitat und
Gehorsam besteht, welcher aber fiir das Bewusstsein von Gruppenehre
aus der Sicht einer Person viel ausmacht. In bestimmten Situationen
erweist sich pure Gehorsambkeit als loyale Haltung. Im Hintergrund
dieser Tatsache stehen zweifellos viele Motive. In geschilderten Situa-
tionen ist es evident, dass auferlegte AufSenmotive zu einem bestimm-
ten Verhalten zwingen. Fakt ist, dass Gruppenzugehorigkeit die Anpas-
sung an ein herrschendes System voraussetzt. Ohne die Intention, sich
in die Gruppe zu integrieren, kann nicht von einer vollstindigen
Gruppenzugehorigkeit sowie der Bildung einer kollektiven Identitat
die Rede sein. In diesem Sinne spielen die Auflenmotive selbstver-
standlich zentrale Rollen. Wenn diese Auflenmotive sich aber durch
auferlegte Zwangshandlungen, Lebensbedrohungen oder Androhung
einer Exklusion aus der Gruppe auszeichnen, dann wird das gebotene
Verhalten nolens volens @ibernommen. Die Gruppenehre muss also,
wie bereits aufgefiihrt, in erster Linie von jedem Mitglied als ein eige-
ner Wert verinnerlicht werden, damit ein Ehr-Gebot, das damit ver-
bunden ist, eine Basis bekommt und im Bewusstsein greifen kann. Er-
neut und abschlieflend also die Theorie, dass es weder méglich ist, fiir
sich selbst inakzeptable Ehrenkodizes einer Gruppe zu verinnerlichen,
noch eine Identitdt zu bilden, die durch die Interaktion in dieser Grup-
pe entsteht.

Die Gruppenzugehorigkeit, die zur Bildung der kollektiven Identi-
tdt dient, kann als ein dynamischer Sozialisationsprozess betrachtet
werden. Dieser ist nach Oprisko ein Wertungsprozess, dessen Rahmen
durch Ehre bestimmt wird.

“Honor is nothing less than the social processes of value: valuation and
evaluation of people by people. Honor tells us what we are through rela-
tional identities. Honor tells us what qualities we offer, and to what extent
degree we possess them, which are important to society. Honor tells us
whether those qualities are considered good or bad, better or worse, im-
portant or immaterial”293

Oprisko weist hier nicht auf die Gruppenzugehérigkeit hin. Er be-
trachtet Ehre als eine Sozial- und Denkkategorie, an der man im Allge-
meinen gemessen wird. Die Bewertung eines Menschen durch andere

293 Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 39.

125

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

126

umfasst nach der Theorie Opriskos all seine Identititen. Er wird als ein
Ganzes bewertet. In diesem Sinne stellt sich die Sozialisation einerseits
als eine Reifung des Menschen nach den Normen seiner Umwelt dar,
andererseits als die Bemithung um Anerkennung und Ehrgewinn.
Hinsichtlich der Gruppenehre besteht dieser Prozess aus zwei Di-
mensionen: Bewertung und Ehrgewinn [1] innerhalb und [2] aufler-
halb der Gruppe. Man wird innerhalb der Gruppe und von anderen
Mitgliedern bewertet und erhélt den Ehrgewinn nur innerhalb der
Gruppe. Von anderen Mitgliedern fordert man Respekt fiir seine
Gruppenzugehorigkeit als einen personlichen Anteil kollektiver Identi-
tat. Auflerhalb der Gruppe wird man nicht unter Bezugnahme auf
Gruppenehre, sondern nach anderen Maximen bewertet. Respekt er-
hélt man dann nicht fiir diesen personlichen Anteil, sondern die
Gruppenehre erhilt ihn als einen kollektiven Wert. Die erste Dimensi-
on betrifft die Existenz einer Person in der Gruppe und benétigt daher
die Beachtung der oben dargestellten Prinzipien der Gruppenehre. Die
zweite Dimension betrifft die Existenz auflerhalb der Gruppe und be-
notigt ein Bewusstsein fiir eine genuine Représentation. Man tritt in
der Gruppe verstarkt als eine individuelle Person auf, die der Bewer-
tung anderer unterzogen ist. Aulerhalb der Gruppe erscheint man als
ein Mitglied einer Gruppe mit kollektiver Identitdt. In der Gruppe gilt:
»Ich und andere, die mich bewerten, von denen ich Respekt verlange,
und mit denen mich doch etwas Gemeinsames verbindet. AufSerhalb
der Gruppe gilt: ,Wir und andere, von denen wir Respekt einfordern.*
Die Gruppenehre ist ein Motiv, das zu einer Form der (positiven)
Konkurrenz zwischen Personen fithren kann, sowohl innerhalb als
auch auflerhalb der Gruppe. Denn das Konstrukt der Gruppenehre be-
inhaltet, dass der Grad an Ehrbewusstsein und - darbietung konstant
bleibt, innerhalb der Gruppe zwischen den einzelnen Mitgliedern, au-
Berhalb der Gruppe zwischen anderen Gruppen. Dieser Sachverhalt
kann also dazu fiihren, dass er zu Optimierung motiviert, im Verhal-
ten 'besser’ zu werden, was unter giinstigen Voraussetzungen als eine
moralische Haltung betrachtet werden kann. Denn aus den bisherigen
Annahmen kann gefolgert werden, dass die Bildung einer kollektiven
Identitdt und das Bewusstsein von Gruppenehre auch zu einer morali-
schen Reifung des Menschen beitragen. Dies ist auch ein Prozess der
Unterscheidungsfahigkeit zwischen ,,Richtigem und Falschem

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

II. Die duBere Ehre

Die Gruppenehre kann iiberdies gebieten, dass diverse Gruppie-
rungen respektvoll und anerkennend miteinander umgehen. Denn sie
vermittelt ein Verstindnis von Respekt per se und fiir den Grund, aus
dem man Anerkennung fiir seine kollektive Identitdt und gemeinsa-
men Werte einfordert. Dieser Umstand kann es im besten Falle ermog-
lichen, dass Gesellschaften, Lander, religiose oder ideologische Grup-
pen trotz ihrer Differenzen eine gemeinsame Basis fiir Einigung und
akzeptable Losungsansitze moglicher Konflikte entwickeln.

Fazit: Die Gruppenehre

Die Gruppenehre kann als die urspriingliche und paradigmatische
Form der dufleren Ehre bezeichnet werden. Wie im ersten Kapitel er-
lautert, hatte die Ehre in der aristokratischen Gesellschaftsstruktur, in
der sie als ein zentraler Orientierungswert fungierte, hauptsichlich in
Bezug auf die Zugehorigkeit zu einer Gruppe und die damit verbunde-
nen Verpflichtungen in der Form der standesspezifischen Ehre einen
Sinn und eine Funktion. Es kann also behauptet werden, dass die Ehre
auch in den Gruppierungen der modernen Gesellschaften dieser ur-
spriinglichen Form dhnliche Funktionen erfiillt. Die Gruppenehre
symbolisiert einen gemeinsamen gruppenspezifischen Wert, der in
erster Linie zum Erhalt und zur Ordnung einer Gruppe dient.

Abgesehen von ihrer Art kann es in jeder Gruppe einen eigenen
Ehrenkodex geben, solange mit dem Ausdruck 'Ehrenkodex' eine Rei-
he von Verhaltensregeln und gruppeninternen Normen gemeint ist,
deren Einhaltung fiir die Teilnahme an dem gemeinsamen Wert der
Gruppe vorausgesetzt wird. In einer Berufsgruppe beispielsweise kann
der Verstofy gegen die Kodizes bzw. die Regeln zu einem schlechten
Ruf fithren, auf die alle Mitglieder achten missen, da dieser Beruf ein
Bestandteil ihrer Identitdt ist. Der Verlust des Ansehens in diesem Fall
ist also als ein Ehrverlust zu definieren.

Auch wenn der Gehalt bzw. die Normen eines jeden Ehrenkodex
variieren konnen, unterliegt jede Gruppe bestimmten Prinzipien, wel-
che in der vorliegenden Arbeit als Loyalitdt, Egalitit, Pflichtmafigkeit,
Respekt und Vertrauen festgelegt werden. Jedes einzelne Mitglied leis-
tet einen personlichen Beitrag zum Zusammenhalt einer heterogenen

127

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Lweites Kapitel

Gemeinschaft, indem es diese Prinzipien als die Grundlage seiner eige-
nen Gruppenexistenz annimmt. Obwohl die hier genannten Prinzipien
der Gruppenehre einige Gemeinsamkeiten mit denen der Standesehre
aufweisen, differenzieren sich beide Sachverhalte dadurch, dass die
Gruppenzugehorigkeit und die damit verbundene Verpflichtung zu
gruppenspezifischer Ehre in einem moderneren Verstdndnis nicht un-
mittelbar zwangsldufig, sondern rein personlich tibernommen werden.

In Bezug auf diese Prinzipien wurde oben erldutert, dass die Bin-
dung zu einer Gruppe nicht auf der Grundlage eines blinden Gehor-
sams, sondern einer eigenstdndig beschlossenen Loyalitdt geschlossen
wird. Es wurde iiberdies verdeutlicht, dass diese Prinzipien eine mora-
lische Grundlage fiir Gruppierungen verschaffen. Die Mitglieder einer
Gemeinschaft werden also durch Respekt und Vertrauen zu morali-
schen Akteuren, die sich selbst zu gemeinsamen Normen verpflichten
und von anderen das gleiche Pflichtbewusstsein fordern.

Im Gegensatz der allgemeinen Annahme, dass ein Ehrenkodex
eine hierarchisierende gesellschaftliche Struktur fordert, erweist sich
die Egalitdt als ein wesentliches Prinzip einer Gruppe, die sich mit
einer spezifischen Wertorientierung kennzeichnet. Genauso wie in
Pflichtbewusstsein miissen alle Mitglieder auch in Ansehen gleich sein,
da der schlechte Ruf eines Mitglieds zerstorerisch fiir die duflere Ehre
der gesamten Gruppe ist.

Die Gruppenehre kann iiberdies als ein personlicher Wert betrach-
tet werden, da die Gruppenzugehorigkeit eine kollektive Identitét ver-
schafft, die sich jedes Mitglied zu eigen macht. In einer differenzierten
vielfiltig gestalteten Gesellschaft kann man verschiedene kollektive
Identitaten gleichzeitig besitzen, die man in verschiedenen Bereichen
seines Lebens erwirbt, bspw. Berufsgruppe, Familie, Sportverein, Poli-
tische Partei etc.

Die Fragen, ob der Verlust einer kollektiven Identitdt immer als ein
Ehrverlust zu betrachten ist und inwiefern sich der Ehrverlust in einer
spezifischen Gruppe auf die Existenz einer Person in anderen Lebens-
bereichen auswirkt, werden im restimierenden vierten Kapitel disku-
tiert.

128

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

IV. Dieinnere Ehre

Die innere Ehre ist ein Wert, den eine Person sich selbst zuschreibt.
Die Entstehung dieses Werts bedingt zwei ergidnzende Elemente. Diese
sind Scham und Selbstachtung. Hier soll unter Scham nicht der Scha-
maffekt, sondern eine schamhafte Haltung verstanden werden, die un-
ser Verhalten praventiv bestimmt. Das zweite Element der inneren Eh-
re ist Selbstachtung. Unter Selbstachtung soll das Handeln nach einer
individuell gestalteten moralischen Haltung verstanden werden.

Beide Elemente operieren auf der Grundlage eines bestimmten
Selbstbilds. Die Frage ,Welches Verhalten entspricht meinem Selbst-
bild und welches Verhalten verletzt es?“ spielt in diesem Zusammen-
hang eine entscheidende Rolle. Die innere Ehre kann zum einen als ein
personlicher Wertzuschreibungsprozess angesehen werden, in dem
eine Person ihr Selbst bildet. Zum anderen erfiillt dieser innere Aspekt
die Funktion der Ehre, Respekt fiir die eigene Person einzufordern.

In seiner Schrift ,,J. G. Fichte’s Rechenschaft an das Publikum ue-
ber seine Entfernung von Jena in dem Sommerhalbjahr 1795 scheint
Fichte von seiner inneren Ehre zu sprechen,?94 die er folgendermafien
beschreibt:

»Es gibt Etwas, was mir iiber Alles gilt, und dem ich alles Andere nachset-
ze, von dessen Behauptung ich mich durch keine méglichere Folge abhal-
ten lasse, fiir das ich mein ganzes irdisches Wohl, meinen guten Ruf, mein
Leben, das ganze Wohl des Weltalls, wenn es damit in Streit kommen
konnte, ohne Bedenken aufopfern wiirde. Ich will es Ehre nennen. Diese
Ehre setze ich keinesweges in das Urtheil Anderer {iber meine Handlun-
gen, wenn es das einstimmige Urtheil meines Zeitalters und der Nachwelt
seyn konnte; sondern in dasjenige, das ich selbst tiber sie fillen kann.“95

294 Burkhart bezeichnet diese als intrinsische Ehre, die Fichte in dieser Schrift als ein
hochst personliches Gut detailliert beschreibt.
295 Fichte: Johann Gottlieb Fichte s Leben und literarischer Briefwechsel, 11, S. 45 f.

129

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

130

In dieser Beschreibung trifft Fichte keine Differenzierung zwischen
duflerer und innerer Ehre, sondern er abstrahiert aus der Wertung, die
er sich selbst zuschreibt, einen allgemeinen Ehrbegriff. Allerdings
scheint das hier beschriebene Ehrkonstrukt vor allem aufgrund seiner
Bestimmbarkeit durch die Person selbst die Merkmale innerer Ehre zu
besitzen. Uberdies impliziert diese Uberlegung Fichtes die inhaltliche
und phdnomenologische Dichotomie von Ehre, da er deutlich zwi-
schen Ehre und gutem Ruf unterscheidet. Letzteres kann nach der
These der vorliegenden Arbeit wohl als duflere Ehre bezeichnet wer-
den. Auch wenn Fichte im vorliegenden Ausschnitt die 'Unantastbar-
keit' der Ehre andeutet, erfihrt man aus der Vorgeschichte, dass diese
Schrift aus einer durch andere Personen gekrinkten Ehre entstanden
ist. Denn Fichte verfasste diese Schrift infolge einer Auseinander-
setzung mit seiner Umgebung in Jena, in der er sich diffamiert sah.?9¢

Also ist die innere Ehre auch dadurch charakterisiert, graduell und
verletzlich zu sein. Daher kann sie genauso wie die dufere Ehre sowohl
durch die eigene Handlung als auch durch die Handlung anderer zuer-
kannt sowie in Frage gestellt werden. Dies erscheint auf den ersten
Blick widerspriichlich. Denn solange die innere Ehre ein von der Per-
son selbst zugeschriebener Wert ist, miisste sie gegen 'Auflenwirkung'
immun sein. Doch soll das doppeldeutige Konzept von Ehre an dieser
Stelle nochmals in Erinnerung gerufen werden. Es ist einzurdumen,
dass der Wert, der einer Person von anderen zugeschrieben wird,
einen Einfluss auf den Wert hat, den man sich selbst beimisst, und um-
gekehrt. Ohne diese Dichotomie in Betracht zu ziehen, bleibt die Ana-
lyse von innerer Ehre mangelhaft.

Ein weiterer Punkt, der hier erwahnt werden soll, ist der, dass auch
die innere Ehre ein konditionaler Wert ist, der genauso zu pflegen ist
wie der der dufleren Ehre. Denn sie ist kein irreduzibles Gut, das jeder
Mensch per se besitzt.

Der Besitzt von innerer Ehre setzt, wie erwéhnt, zwei erginzende
Elemente voraus: Scham und Selbstachtung. Diesbeziiglich kann man
zwar einwenden, dass Scham ein (Affekt-) Gefiihl darstellt, welches so-
gar unabhingig von innerer Ehre ausgelost werden kann und Selbst-
achtung wohl mit innerer Ehre gleichzusetzen ist, was den expliziten

296 Vgl. Burkhart: Eine Geschichte der Ehre, S. 81.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

Begriff ,innere Ehre® als tberfliissig erscheinen ldsst. Dies wiren tat-
sichlich berechtigte Einwinde. Dass Scham vor allem im alltdglichen
Sprachgebrauch ein akutes Gefiihl bezeichnet, ist selbstverstindlich
nicht zu bestreiten. Und wie die Selbstachtung einer Person bewertet
wird, hat duflerst viele Gemeinsamkeiten mit dem Sachverhalt, der in
der vorliegenden Arbeit als innere Ehre bezeichnet wird. Es muss aber
zunidchst verdeutlicht werden, dass Scham und Selbstachtung zwei
wichtige Grundhaltungen eines Menschen sind. Die innere Ehre dage-
gen ist ein Wert, der zusétzlich aus diesen beiden entsteht. Es bedarf
Scham und Selbstachtung als wesentliche Elemente, die die Vorausset-
zung fiir innere Ehre schaffen, diese begriinden und schiitzen. Im Fol-
genden soll darauf ndher eingegangen werden.

1. Scham

Wie vorangehend geduflert, bezeichnet innere Ehre einen Wert, den
man sich selbst zuschreibt. Damit wir von der inneren Ehre einer Per-
son reden konnen, muss sie deren personlichen Wert aber vor allem
achten und schiitzen. Scham, die fast ausnahmslos jedem Menschen
als ein unangenehmes Gefiihl bekannt ist, scheint auf den ersten Blick
eine Bedrohung fiir diesen Wert zu sein. Scham wird verbunden mit
einem plétzlichen Erréten, dem Wunsch, im Boden zu versinken, dem
Drang, sich aus schamauslésenden Situationen moglichst schnell zu
entfernen etc. Die meisten Scham-Situationen fithren eine Person da-
zu, sich mit sich selbst auseinanderzusetzen, ihren charakterlichen
Wert zuallererst selbst in Frage zu stellen. Eine der Thesen der vorlie-
genden Arbeit ist die, dass die Scham allerdings auch zur Erhaltung
des Wertes der inneren Ehre dient. Wenn wir die Scham-Phidnomene
in Betracht ziehen, sehen wir, dass Scham sich nicht nur als ein unmit-
telbares Gefiihl erweist, sondern auch als eine innere Haltung, die im
Gegensatz zu akuten korperlichen Reaktionen, die plotzlich ausgeldst
werden, dauerhaft besteht. Die Scham setzt nicht nur dann ein, wenn
eine Verletzung der Personlichkeit stattgefunden hat, sondern auch,
wenn eine mogliche Verletzung droht. Sie stellt sich also nicht nur als
eine im Nachhinein entstehende Reaktion dar, sondern als eine Art
Warnhinweis auf einen kiinftigen Angriff auf die eigene Person. Aus

131

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

diesem Gesichtspunkt ist die Scham eine handlungspragende innere
Haltung?9” eines Menschen, durch die dieser selbst entscheidet, welche
Handlungsnorm seiner inneren Ehre entspricht. Im vorliegenden Ab-
schnitt wird erldutert, dass die Scham in der angebrachten Form so-
wohl eine Bedingung fiir innere Ehre als auch ein Ausdruck selbiger ist.
Um diese These naher zu erkldren, werden zunichst die Fragen nach
der Bedeutung von Scham-Phinomenen beantwortet und was genau
Scham auslést. Zum Schluss wird die Voraussetzung und die Bedeu-
tung von Scham fiir innere Ehre diskutiert und worauf dieses Verhélt-
nis gegriindet ist.

Zunéchst ist wichtig anzumerken, dass die Scham-Phinomene
meist situativ sind und je nach sozialem Milieu, dem Charakter und
der individuellen Lebensgeschichte des Sichschimenden variieren.
Dies erschwert einerseits die Scham-Phdnomene zu typisieren. Ande-
rerseits konnen wir aber bestimmte Situationen anbringen, deren Un-
annehmlichkeiten in ihrer Peinlichkeit liegen und die vermutlich bei
jedem ein Gefiihl der Blamage auslésen kénnen, wobei ihre situative
und von der Person abhingige Variabilitdt nicht unberticksichtigt blei-
ben darf. Man kann sich beispielsweise wegen eines Fauxpas oder
einer unangemessenen Kleidung, eines versehentlich gesagten obszo-
nen Wortes schimen. Bei einem seriosen Gesprach aufzustoflen, beim
Gehen zu stolpern oder das Magenknurren in einem ruhigen Raum
voller Menschen etc. konnen gleichermafien blamierend sein und des-
halb als Scham-Phdnomene betrachtet werden. Das Verhiltnis zwi-
schen innerer Ehre und Scham verdeutlicht sich aber eingehender in
der Antwort auf die Frage, worin Grund und Folge einer Scham-Situa-
tion bestehen. Die geschilderten Situationen sind zwar fast ausnahms-
los peinlich, dramatisch sind sie jedoch nicht. Denn bei einigen han-
delt es sich um einen 'Unfall, bei anderen vielleicht um eine Unauf-
merksambkeit, die jedem unterlaufen kann. Sie losen lediglich einen
kurzzeitig aufblitzenden Affekt aus, dessen Wirkung sich zwar relativ
unangenehm anfiihlt, aber auch genauso schnell wieder nachlésst. Be-
ziiglich dieser Situationen konnen wir also nicht sagen, dass sie eine
bedeutende Rolle fiir die innere Ehre einer Person spielen. Fiir die in-

297 Auf dieses Verhiltnis weist auch Schlossberger hin (Vgl. Schlossberger: Stolz,
Scham, Ehre, S. 265.).

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

nere Ehre wiren sie dann bedeutsam, wenn sie den eigenen Maf3stab,
an dem man sich selbst misst, bedrohen wiirden. Hingegen sind sie als
relevante Scham-Phdnomene zu betrachten, weil sie entscheidende
Merkmale der Scham aufweisen: Die Scham driickt erstens ein Gefiihl
der Zurschaustellung dessen aus, das man nach auf3en hin nicht zeigen
will.29® Aus diesen Situationen geht zweitens hervor, dass der Scham
eine unerwiinschte Unkontrollierbarkeit des eigenen Handelns zu-
grunde liegt. Die Scham manifestiert in diesem Zusammenhang ein
Gefiihl des Versagens in Selbstbeherrschung. Drittens setzt dieses Ge-
fithl dort ein, wo man plotzlich im Zentrum der Aufmerksamkeit
steht, selbst wenn dies aus einem positiven Grund geschieht — bspw.
von anderen gelobt oder begliickwiinscht zu werden.?9? In diesem Zu-
sammenhang betrachtet Max Scheler die Scham als eine Angst ,ers-
tens vor Vergegenstindlichung, zweitens vor der Erdriickung des
Selbstbildes vor dem Fremdbild.“3°° Der Mensch neige von Natur aus
dazu, sich selbst bzw. seine individuelle Sphire vor einer allgemeinen
zu schiitzen. Diesen Schutz ermdgliche ihm sein Schamgefiihl.3°:

In Anlehnung an die These Schelers kénnen wir versuchen zu ver-
stehen, warum manche Scham-Situationen sogar zum Selbstmord fiih-
ren. Im Jahr 2014 beging ein japanischer Stammzellenforscher Suizid,
der beziiglich bestimmter Fehler in seiner Studie und seiner Vorge-
hensweise im Forschungsprozess angeblich heftig kritisiert wurde.3°2
Es konnen hinter solchen Ereignissen natiirlich auch andere Griinde
gesteckt haben, wie psychische Krankheiten, Belastung, Erschopfung
etc. Es ist also nicht nachzuweisen, ob in diesem Fall ausschliefSlich die
Scham das Motiv fiir den Selbstmord darstellte. Uberdies muss einge-
rdumt werden, dass hier auch eine Erschiitterung der dufleren Ehre
vorliegen kann. Denn die fatale Situation des Forschers bezieht sich in
erster Linie auf seine gesellschaftliche Rolle als Wissenschaftler. Der
Respekt, den er durch diese Rolle erhalten hatte, scheint hier in Gefahr

298 Vgl. Breun: Scham und Wiirde. Uber die symbolische Prignanz des Menschen,
S. 29.

299 Vgl Hilgers: Scham. Gesichter eines Affekts, S. 15.

300 Scheler: Uber Scham und Schamgefiihl, S. 148.

301 Vgl. Scheler: Uber Scham und Schamgefiihl, S. go.

302 Vgl http://www.faz.net/aktuell/wissen/mensch-gene/japanischer-stammzellfor-
scher-tot-selbstmord-im-labor-13082353.html.

133

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

geraten zu sein. Sei es nun also aufgrund des eigenen 'Misserfolgs' oder
der Kritik an seinen Kompetenzen als Wissenschaftler, hier besteht
eine Verletzung seines guten Rufs, weshalb wir diese Situation auch
mit Hinblick auf die duflere Ehre betrachten miissen. Dagegen ist ein-
zurdumen, dass jede Verletzung duflerer Ehre eine potenzielle Verlet-
zung innerer Ehre nach sich ziehen kann. In diesem Fall tritt Scham
als ein Merkmal der Ehrverletzung auf, wobei nicht zu vergessen ist,
dass eine Ehrverletzung auf verschiedene Weisen bspw. in Form von
Zorn oder Rachegefiihl empfunden werden kann.

In Bezug auf den genannten Fall ist allerdings zu behaupten, dass
es sich hier um eine tiefgreifende innere Einstellung handelt, die ers-
tens nicht unabhangig von sozialer Rolle und Auflenmeinung gedacht
werden kann und zweitens im Unterschied zu einem plotzlich ausge-
l6sten Affekt (eben wie Wut oder Rachewunsch) nicht situativ operiert,
sondern das Selbstverstindnis eines Menschen grundlegend pragt.
Diese innere Einstellung bzw. Haltung gibt uns bestimmte Hinweise
auf das Charakteristikum der Scham, das folgendermaflen beschrieben
werden kann: Man schiamt sich, [1] wenn man sich selbst als jemanden
wahrnimmt, der man nicht sein will und [2] wenn man glaubt, von an-
deren als jemand wahrgenommen zu werden, der man nicht sein will.
Ausgehend von dieser These konnen wir behaupten, dass der benannte
Stammzellenforscher starker Scham ausgesetzt war, weil er vermutlich
selbst Fehler begangen hat, die seine Kompetenzen als Wissenschaftler
in seinen Augen und in den Augen anderer in Frage stellten. Er be-
trachtete sich selbst als jemanden, den er nicht darstellen wollte - ein
inkompetenter Forschender, der von ‘signifikanten anderen' kritisiert
wird. Durch die Kritik nahm er die Uberzeugung auf, dass ihn auch
die urteilende Auflenwelt als unbefugt ansah. Durch seine eigene An-
sicht und durch die anderer in der Rolle, die fiir die Aufrechterhaltung
seiner inneren Ehre entscheidend war, fithlte er sich unbestétigt.3°3 Es
muss eingerdumt werden, dass wir hier vielmehr mit einer zerstoreri-
schen Funktion der Scham konfrontiert sind, als mit einer schiitzen-
den, von der auch Scheler redet. Doch schildert dieses Beispiel am ein-
dringlichsten, was Scheler mit der ,,Angst vor Erdriickung des Selbst-

303 Ob Suizid als Option zum Schutz der inneren Ehre gesehen werden kann, ist da-
bei natirlich fraglich.

134

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

bilds vor einem Fremdbild“ meint. Denn wir kénnen behaupten, dass
der Forscher sich vor allem deshalb in einer tiefen Verlegenheit befand,
weil seine Fehler von anderen erkannt worden sind. Bevor iiber den
Konflikt zwischen Ich und anderen im Zusammenhang mit Scham-
Phénomenen diskutiert wird, soll zunéchst einmal auf das Selbstver-
stindnis einer Person, das sich in Scham-Phdnomenen als ein Kon-
fliktmotiv prasentieren kann, eingegangen werden.

Fiir jemanden, der sich selbst einen Wert zuschreibt, gilt in der Re-
gel, dass er diesen Wert an einem Idealbild misst. Scham wird spiirbar,
wenn eine Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem Idealbild ent-
steht.3°4 Bernard Williams driickt dies plastisch aus: ,,Shame looks to
what T am.“3%5 Also verweist das Schamgefiihl einer Person darauf,
welche Rolle sie in diesem Moment verkorpert. Eine kurze Begriffskla-
rung mag hilfreich sein: Das Selbstbild konnen wir allgemein betrach-
tet als das Verstindnis einer Person von sich selbst und das Idealbild
als eine "Wunschperson' definieren. Es kann behauptet werden, dass
ein Idealbild grundsitzlich auf bestimmten Normen sowie dem Wert-
verstandnis einer Person beruht. Eine genaue praktische Unterschei-
dung zwischen dem Selbst- und dem Idealbild erscheint jedoch duflert
schwierig, weil man oft dazu neigt, sich selbst als jemanden zu sehen,
der man eigentlich nicht ist, aber gern sein will. Sich der Diskrepanz
zwischen diesen Anspriichen bewusst zu werden bendétigt daher eine
akribischere Anschauung seiner selbst. Die im Kontext innerer Ehre
relevante Scham entspringt einer solchen Selbsterkenntnis, die der In-
schrift am Eingang des Apollotempels zu Delphi ,Erkenne dich
selbst! entspricht. Eine weitere These Schelers beziiglich der Scham
deutet gleichermaflen auf diese Annahme hin: ,In aller Scham nam-
lich findet ein Actus statt, den ich 'Rickwendung auf ein Selbst’ nen-
nen mochte.“3°¢ Die innere Ehre offenbart sich dadurch, dass sie eine
mogliche Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem Idealbild tber-
winden will. Die Scham fungiert dabei als ein Kontroll-, Schutz- und
Warnmechanismus, der auch im Voraus auf diese Diskrepanz hinweist
- also ein Mechanismus, der einer Person signalisiert, welche Hand-

304 Vgl Hilgers: Scham. Gesichter eines Affekts, S. 19.
305 Williams: Shame and Necessity, S. 93.
306 Scheler: Uber Scham und Schamgefiihl, S. 78.

135

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

136

lung oder Situation sie von dem entfernt, was sie als erstrebenswert er-
achtet.

Neben Scheler betrachten noch andere Philosophen diese genann-
te innere Haltung als Schamgefiihl, das im Unterschied zu Scham als
einem akuten Gefithl das Verhalten eines Menschen steuert.3°7 Mit
dem Ausdruck ,Schamgefiihl“ bezeichnet man alltagsprachlich meist
eine generelle Haltung, nicht also einen Affekt. Sie kann ebenso als
Schambaftigkeit angesehen werden. Die entscheidende Frage ist aber,
ob die hier genannte Haltung nicht vielmehr das Ehrgefiihl ist. Fakt ist,
dass Ehr- und Schamgefiihl sehr nah aneinander liegen und analytisch
nur schwer voneinander zu trennen sind. Scheler scheint im folgenden
Zitat eine mogliche Losung fiir diese Problematik zu bieten:

»Auch Ehrgefiihl ist Vorgefiihl und nicht erst Nachgefiihl. Es bedarf kei-
nes Entzuges der Achtung, um es hervorzurufen. Es arbeitet von vornhe-
rein in der Richtung, ein der Achtung und Liebe wiirdiges Sein und Ver-
halten als Bild darzubieten.“3°8

Scheler vergleicht hier zwar nicht unmittelbar Ehr- und Schamgefiihl
miteinander. Uberdies macht er allerdings in seiner Theorie iiber die
Scham deutlich auf den engen Zusammenhang zwischen Ehre und
Scham aufmerksam. Es ldsst sich aus diesem Zitat eine 'angereihte’
Struktur beider Sachverhalte schlussfolgern, in der das Ehrgefiihl als
das Gegenteil des Schamgefiihls beschrieben wird. Nach der Logik die-
ser Struktur kann letzteres nur entstehen, wenn ersteres verschwindet.
An dieser Stelle ist anzumerken, dass diese 'Gleichung' auch umge-
kehrt nicht funktionieren kann. Zwar ist einzurdumen, dass Ehre
hauptsdchlich mit Wert (im Sinne von lobenswerten Eigenschaften)
und Scham mit Wertlosigkeit zu tun hat. Jedoch handelt es sich hier
nicht um logisch aufeinander aufbauende Sachverhalte, sondern eher
miteinander verbundene. Das Ehrgefiihl konnen wir als das Bewusst-
sein fiir den eigenen Wertzuschreibungsprozess eines Menschen be-
zeichnen. Der Vollzug dieses Prozesses wird in folgender Frage heraus-
gestellt: Welches Verhalten entspricht dem Wert, den ich behaupte zu
besitzen? In dieser Hinsicht trifft die Uberlegung Schelers. Jedoch

307 Vgl Landweer: Scham und Macht. Phanomenologische Untersuchungen zur So-
zialitédt eines Gefiihls, S. 46.
308 Scheler: Uber Scham und Schamgefiihl, S. 149.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

bleibt das Ehrgefiihl mangelhaft, wenn die Bedeutung Scham zu emp-
finden nicht hinterfragt wird, weil diese als ein Element fungiert, das
das Bewusstsein des Ehrgefiihls ergdnzt. Und ohne das Ehrgefiihl ver-
liert das Schamgefiihl seine eigentliche Grundlage. Warum sollte man
Scham empfinden, wenn das Verstindnis vom eigenen Wert nicht vor-
handen ist? Beim Verhaltnis von Ehr- und Schamgefiihl handelt es sich
daher vielmehr um ein Zusammenspiel beider Sachverhalte.3°

Beziiglich der bisherigen Erwdgungen muss eingerdaumt werden,
dass man im Handeln meist von anderen Motiven geleitet wird als
dem hier beschriebenen Ehrgefiihl, auch wenn man behauptet, im Na-
men der Ehre zu handeln. Man misst sich nicht ausschliellich an
einem Idealbild, das auf einem duflert individuellen Wertverstandnis
beruht, sondern auch an einem Bild, das gesellschaftlichen Anforde-
rungen entspricht. Manchmal manifestiert sich sogenanntes ehrenhaf-
tes Verhalten auf der Grundlage des Bediirfnisses nach Anerkennung
oder aber einer puren Profitsucht. In diesem Zusammenhang tran-
szendiert die Scham die oben dargestellte genuine Selbsterkenntnis
und erweist sich vielmehr als Angst vor einem Verlust des Status, Ex-
klusion aus der Gemeinschaft etc.

Sartre geht im Ich-und-andere-Konflikt der Scham-Phinomene
einen Schritt weiter und behauptet, dass die Scham kein Reflexionsphd-
nomen sei, weil man sich primdr immer vor jemand anderem scha-
me.31° Jede Scham ist demgemaf3 eine Art der Beschamung. Erst durch
andere wird man sich der Wertlosigkeit oder Atrozitit einer Handlung
bzw. Situation bewusst. Durch den urteilenden Blick anderer wird Be-
schdmung hervorgerufen. Doch miissen diese anderen keine konkret
Anwesenden sein, sondern es geht um imaginire andere, deren Sicht-
weisen man selbst tibernimmt. Man muss also nicht unmittelbar ‘ange-
blickt" werden, um sich fiir etwas zu schdmen. Die Scham ist nach
Sartre eine Art der Objektivierung des Selbst. Man werde zum Objekt
seines Selbst, tiber das man ein Urteil fillt wie sein Auflenstehender.

»[I]ch schime mich meiner, wie ich Anderen erscheine. Und eben durch
das Erscheinen Anderer werde ich in die Lage versetzt, iber mich selbst

309 Vgl Rappe: Die Scham im kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefiihls in Griechenland und China, S. 42.

310 Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phanomenologischen Anthropolo-
gie, S. 406.

137

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

138

ein Urteil wie {iber ein Objekt zu fillen, denn als Objekt erscheine ich An-
deren.“31!

Es handelt sich also um eine Spaltung des Ich: Ich als Selbst und Ich
gedacht aus der Sicht anderer. Genauer gesagt ist die Scham ein Be-
wusstwerden dieser Spaltung. Diese Erwdgung Sartres kann folgender-
maflen erweitert werden: Man wird sich durch andere auch dessen be-
wusst, was gut, wiinschenswert, akzeptabel oder erlaubt ist. Das Ge-
gentiber stellt sich einerseits als eine Instanz dar, die eine Person zu
einer Art der Vorzensur fithrt und bestimmt andererseits, welche Nor-
men sie anzuerkennen hat. Die Philosophin Maria-Sibylla Lotter
nennt die Funktion des anderen, der sich in den Scham-Phinomenen
am stirksten behauptet, ,urspriingliche Autoritdt“3'2 In der Scham of-
fenbart sich, dass man einer Autoritit widerspricht, die man als primar
anerkennt. Aus dieser Betrachtungsweise ldsst sich folgern, dass man
sich selbst stets aus der Sicht der anderen, des Gegeniibers beurteilt.
Dementsprechend entspringen die Scham-Phdnomene nicht einem
rein individuellen inneren Konflikt, bei dessen Entstehung die Aufen-
meinung indifferent bleibt. Dies bestdtigen tatsachlich die Scham-Re-
aktionen: Denn wenn die Scham ein ausschliefSlich innerer Konflikt
wire, wie konnten wir dann das Erréten erkldren? Was meint dann der
Wunsch danach, im Boden zu versinken, wenn nicht der, aus dem
Blick der Umwelt verschwinden zu wollen? Die Unertréglichkeit einer
Scham-Situation verdoppelt sich ohne Zweifel durch die 'Zeugen'. Das,
was innerhalb eines Scham-Phinomens das Selbstverstindnis eines
Menschen zerstoren kann, ist in erster Linie ein zweiter Blick, der
‘Blick der anderen’, der sowohl einen Indikator fiir die Relevanz einer
Norm darstellt als auch einen méglichen Normverstof§ zum Vorschein
bringt. Das Gegentiber zwingt eine Person zu erkennen, dass sie in Be-
zug auf die Geltung bestimmter Normen etwas Falsches, Inakzeptables
getan hat. In diesem Fall schaimt man sich aber nicht nur seines Norm-
verstof3es, der von anderen aufgedeckt wird, sondern deshalb, weil von
aufSen beobachtet wird, dass man sich schamt. Errotet man vor Scham,
ist die Umgebung also unmittelbarer Zeuge der eigenen inneren Erre-

311 Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phanomenologischen Anthropolo-
gie, S. 406.

312 Vgl Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 79.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

gung. Der andere hdlt einer Person gleichsam den Spiegel vor, wo-
durch sie sich durch die Erkenntnis ihres Selbstbildes zugleich der Dis-
tanzierung von ihrem Idealbild bewusst wird.

Hier entsteht ein fraglicher Aspekt der Scham, der gleichermaflen
das Verstindnis von der inneren Ehre einer Person betrifft: Nach die-
sem Gedankengang miisste man sich nur in Anwesenheit anderer
schdmen. Ein Normverstof$ miisste sich demnach nicht automatisch
als storend erweisen, solange er unentdeckt bleibt. Es ist zu bemerken,
dass dies oft der Fall ist. Die Scham setzt oft dann ein, wenn man ex-
poniert wird. Doch besitzt die Scham ein weiteres Charakteristikum,
das diese Behauptung widerlegt: Man schamt sich vor sich selbst auch
ohne die Last eines zweiten Blicks, die mit dem Ausdruck Sartres ima-
gindre andere erklart wird. Da aber dieser Blick, wenn auch imaginér
so doch handlungspriagend, die Anerkennung einer dufleren Autoritit
ausdruickt, ist im Grunde anzunehmen, dass man sich auch dann scha-
men miisste, wenn man gegen die Normen verstiefle, die man selbst
grundsitzlich nicht anerkennt. Diese Annahme widerspricht allerdings
der anfangs angebrachten These, dass die Scham grundsitzlich einer
Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem Idealbild entspringt. Denn
dieser These zufolge erweist sich die Scham vor allem als ein innerer
Konflikt, der lediglich die Person selbst betrifft. Es stellt sich also
nochmals die Frage nach dem hauptsichlichen Grund der Scham - ist
es die Distanzierung vom Idealbild oder der Blick der anderen? Die
Scham zeigt eine konfuse Mehrdimensionalitit auf, weshalb die Ant-
wort auf diese Frage ,beides” lauten soll. Diese Antwort geniigt aber
nicht zu begriinden, dass die Scham sowohl ein innerer als auch ein
duflerer Konflikt ist.

Oben wurde kurz erwéhnt, dass sich das Idealbild einer Person, an
dem sie ihren Wert misst und das somit zu einem bestimmenden
Maf3stab ihrer inneren Ehre wird, auf der Grundlage eigener Normen
und Wertvorstellung bildet. Allerdings entsteht dadurch ein Diskurs,
dem eine problematische Definition des Selbst- und/oder Idealbilds
zugrunde liegt. Die entscheidende Frage hier ist, inwieweit eine Norm,
die jemand fiir seine eigene Maf3gabe hilt, auch in der Tat seine eigene
bzw. eine individuelle darstellt. Beruht die innere Ehre auf einer rein
individuellen Definition des Selbst? Wenn wir begriinden koénnten,
dass das Selbstverstindnis eines Menschen absolut autonom ist, dann

139

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

140

missten wir ebenso behaupten, dass die Scham ein rein individueller
Konlflikt sei. An dieser Stelle soll ein elementarer Aspekt des gesamten
Ehrkonzepts nicht aus den Augen verloren werden: Der innere Wert-
zuschreibungsprozess einer Person kann sich nicht als absolut immun
gegen die Auflenwelt manifestieren. Den Wert, den eine Person zu be-
sitzen glaubt, kann sie nicht immer autonom definieren. Es soll erneut
betont werden, dass die Scham als ein ergénzendes Element innerer
Ehre nicht separat von der Logik der Manifestation von Ehre, welche
durch innere und duflere Faktoren beeinflusst wird, zu begreifen ist.
Wie die Ehre selbst ist auch die Scham sowohl in der inneren als auch
dufleren Erfahrungswelt eines Menschen zu verorten. Diese Problema-
tik soll im Folgenden aus einer anderen Perspektive betrachtet werden.
Die Bedeutung der gemeinsamen Wertvorstellung in einer Grup-
pe, die im Abschnitt ,,Gruppenehre® der vorliegenden Arbeit ausfiihr-
lich analysiert wird, soll an dieser Stelle noch einmal in Erinnerung ge-
rufen werden. Dort wurde verdeutlicht, dass man seine Zugehorigkeit
zu einer Gruppe dadurch demonstriert, dass man ihre Normen und
Werte anerkennt. Es wurde tiberdies betont, dass dies nicht aufgrund
eines blinden Gehorsams, dem manchmal negative Sanktionen zu-
grunde liegen, sondern nur infolge einer rein personlichen Entschei-
dung erfolgen kann. Bei einer solchen Gruppenzugehorigkeit handelt
es sich daher um die Anerkennung der Normen, die einer gemeinsa-
men urspriinglichen Auffassung entstammen, sich dann aber schlief3-
lich in individuelle Ubernahme verwandeln. Wenn wir eine Gesetzmi-
Bigkeit akzeptieren, akzeptieren wir zugleich eine Gruppe von Perso-
nen, die diese Normen ebenso bestitigen. Schreibt man sich selbst also
einen Wert zu, bezieht man sich deshalb gleichermaflen auf andere.
Normakzeptanz und - verstof3 werden insofern zu zentralen Faktoren
in Scham-Phidnomenen, als dass diese in der gemeinsamen Existenz
mit anderen grundsétzlich eine ,iiberindividuelle“3'3 Bedeutung ein-
nehmen. Man schdamt sich dementsprechend nicht nur deshalb, weil
man seine eigenen Normen missachtet hat, sondern auch gegeniiber
anderen, die diese gleichsam tibernommen haben. Man schiamt sich
nicht vor irgendjemandem, sondern vor denen, auf deren Meinung

313 Vgl. Demmerling; Landweer: Philosophie der Gefiithle. Von Achtung bis Zorn,
S. 229.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

man einen besonderen Wert legt, weil man mit ihnen dieselben An-
sichten gesellschaftlicher Auflagen teilt. Das, was dem japanischen
Stammzellenforscher seine Situation unertréglich werden lief3, war die
Tatsache, dass er und seine Kritiker derselben 'Normgemeinschaft' an-
gehorten.

Auch wenn die Umwelt fiir den Einzelnen keine Normgemein-
schaft im genannten Sinne bildet, weil jhre Normen seiner Innenwelt
nicht entsprechen, und somit ein Normverstofy nicht unmittelbar zu
einer Scham-Situation fiihrt, entsteht womdglich ein Konflikt zwi-
schen der Innen- und Auflenwelt, welcher ebenso zu einem Konflikt
zwischen der inneren und der dufleren Ehre fithrt. Im Abschnitt ,,Mo-
ralische Haltung® wurde verdeutlicht, dass das Verhalten nach den mo-
ralischen Mafistdben einer Gesellschaft, zu der man gehort, als eine
der Bedingungen der dufSeren Ehre zu sehen ist. Dort wurde die Pro-
blematik thematisiert, dass das gesellschaftlich anerkannte Verstandnis
von Moral der eigenen moralischen Auffassung der Einzelnen wider-
sprechen kann. Diese Tatsache, die eine Konfliktsituation darstellt,
weist auch darauf hin, dass innere und duflere Ehre manchmal in Wi-
derspruch stehen konnen. Ein moglicher Verstof3 gegen eine allgemein
anerkannte Norm, die man aber nicht personlich verinnerlicht hat,
fithrt aus dieser Sicht betrachtet wahrscheinlich zur Verletzung des ge-
sellschaftlichen Ansehens bzw. der dufleren Ehre. Entsteht eine grofie
Reaktion in der Gesellschaft auf einen Normverstof3, die in der Aber-
kennung der Achtung und schlieSlich in der Degradierung des sozia-
len Werts einer Person mindet, so ist von der Schande die Rede, die
auch als das '‘Gegenkonzept' der Ehre bezeichnet werden kann. Dies
impliziert jedoch nicht, dass der Entstehungsgrund der Schande, also
der Normverstof3, zugleich zum Grund fiir Scham wird. Gegen etwas,
was die duflere Ehre verletzt, kann die innere Ehre absolut immun
bleiben. Denn es geht hier vielmehr darum, welches Urteil man selbst
tiber eigene Handlung fillt. Solange keine Ubereinstimmung der Innen-
und Auflenwelt stattfindet und man infolgedessen seine Handlung
durch seine eigene moralische Auffassung begriindet, konnen wir da-
von ausgehen, dass die moralische Qualitdt eines Normverstof3es fiir
den Einzelnen, der dies getan hat, irrelevant bleibt und somit seine in-
nere moralische Integritdt auch nicht davon beeinflusst wird. Man be-
wahrt in diesem Fall weiterhin seine innere Ehre, wihrend es eventuell

141

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

142

um Verlust an duflerer Ehre geht. Daraus soll nicht gefolgert werden,
dass die Auflenmeinung absolut keinen Einfluss auf das Verstindnis
einer Person von dem eigenen Wert habe. Dies hingt aber vielmehr
davon ab, inwieweit man selbst die dufleren Sanktionen fiir berechtigt
und begriindet halt. Dies entscheidet letztendlich die innere Normak-
zeptanz, um den hier entscheidenden Ausgangspunkt erneut zu beto-
nen. Ein solcher Konflikt ist in dieser Hinsicht nicht als ein Scham-
Phénomen zu betrachten. An dieser Stelle ist an den Monolog von Effi
Briest, der Protagonistin des gleichnamigen Romans von Fontane, der
im Abschnitt ,,Moralische Haltung® zitiert wurde, noch einmal zu er-
innern.

»Ich schame mich. Aber wie ich nicht die rechte Reue habe, so hab” ich
auch nicht die rechte Scham. Ich schame mich blofy von wegen dem ewi-
gen Lug und Trug; immer war es mein Stolz, daf8 ich nicht liigen konne
und auch nicht zu liigen brauche, liigen ist so gemein, und nun habe ich
doch immer liigen miissen, vor ihm und vor aller Welt.“314

Sich infolge eines Normverstofies schimen zu kénnen, gehort insofern
zur moralischen Integritdt einer Person, als dass sie bestimmte Hand-
lungsmafistidbe berticksichtigt und fiir die Konsequenzen ihrer Hand-
lung sich selbst verantwortet. Die Scham fungiert aus dieser Sicht als
die personliche Verurteilung der eigenen Tat. Diese innere Auseinan-
dersetzung miisste, wie dem Zitat zu entnehmen ist, von dem Gefiihl
der Reue begleitet werden, damit die Scham die genannte Funktion er-
fillen kann. In dieser Art von Scham steckt eine absolute Anerken-
nung einer Norm, von deren moralischen Relevanz man iiberzeugt ist.
Die Situation, in die Effi gerdt, symbolisiert hingegen den oben ge-
schilderten Konflikt. Sie verspiirt keine ,,rechte Scham®, da ihre Tat in
ihren eigenen Augen nicht als unmoralisch zu kategorisieren ist, selbst
wenn diese dem bestehenden Ehrenkodex ihrer Umwelt vollig wider-
spricht. Das, was die innere Ehre von Effi verletzt, scheint nicht die
Schande zu sein, die sie vor allem ihrer Familie bringt und schliefllich
ihre Exklusion aus der Familie verursacht. Sondern sie leidet unter
einem moralischen Zwiespalt, der darauf beruht, aufgrund der herr-
schenden unterdriickerischen moralischen Auffassung die Rolle einer
anderen Person, die sie nicht sein will, zu verkérpern. Dieser duflere

314 Fontane: Effi Briest, S. 270.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

Zwang, wegen dem sie liigen muss, erweist sich also als die Hauptbe-
drohung fiir ihre moralische Integritit. In diesem Zusammenhang las-
sen sich zwei Aspekte erkennen: Erstens kann die Auflenmeinung bzw.
das Urteil anderer erst in einem Verhéltnis, das auf gemeinsamen Nor-
men beruht, zu einem entscheidenden Grund fiir Scham werden.3!s
Zweitens muss man bestehende Normen selbst {ibernehmen, damit ein
moglicher Verstofl gegen diese einen Grund fiir die Scham bilden
kann.36

Nach diesem Gedankengang zu urteilen, miisste man sich eines
Verstofles gegen eine Norm nicht schimen, die man selbst nicht aner-
kennt, auch wenn man dadurch der herrschenden Meinung entgegen-
wirkt. Eine als Protest bewusst ausgesuchte Verhaltensweise als beab-
sichtigte Abweichung von allgemeinen Umgangsformen beispielsweise
verursacht unter Umstdnden tatsachlich vielmehr ein Gefiihl von Stolz
und zielgerichteter Aufsissigkeit als Scham. Jedoch scheitern solche
Aktionen oftmals dort, wo eine absolute gesellschaftliche Ausgrenzung
des Einzelnen stattfindet. Ein Widerstand gegen die allgemeine Wert-
vorstellung oder Norm kann also eine einzelne Person in duflerst wid-
rige Situationen bringen. Die Schwierigkeit liegt auch darin, dass man
dadurch in eine Auseinandersetzung mit sich selbst gerit, in der man
sich von seinem Selbstbild distanziert und seinen Wert in Frage stellt.
Die Idee, dass die innere Ehre autonom definier- bzw. bestimmbar ist,
wird dort widerlegt, wo der Selbstwert auf die Anerkennung anderer
angewiesen ist. Manchmal schdmen wir uns, auch wenn diese Scham
aus der Verletzung von Regelsystemen resultiert, die fiir uns absolut ir-
relevant sind. Dies ist ein Ergebnis der Vielschichtigkeit von Scha-
mempfinden. Dagegen konnen wir aber argumentieren, dass man,
schamt man sich schon nicht wegen der Missachtung bestehender
Normen, aber wenigstens auf die Personen einen Wert gelegt haben
muss, vor denen man sich schamt.

315 Vgl Landweer: Scham und Macht. Phinomenologische Untersuchungen zur So-
zialitat eines Gefiihls, S. 68-69.

316 Vgl. Kldui: Scham und Schuld. Blick und Stimme, S. 59; Landweer: Scham und
Macht. Phinomenologische Untersuchungen zur Sozialitit eines Gefiihls,
S. 46-47; Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen
der Moral, S. 8o.

143

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

144

Es erscheint also eindeutig, warum sich die Scham meistens als
eine Angst vor dufSerer Sanktion erweist. Norbert Elias bezeichnet die
Scham als ,eine Angst vor sozialer Degradierung®3'7 Aus der bisher
geschilderten Perspektive betrachtet scheint diese These plausibel zu
sein. Doch nicht immer ldsst sich Scham primér als Angst vor einem
Ansehensverlust verstehen. Solange die individuellen Normen mit den
gesellschaftlichen verwoben sind, heifft eine mogliche Ausgrenzung
aus einer Gruppe zugleich eine Distanzierung vom eigenen Idealbild.
Dies erldutert Elias folgendermafen:

»[D]er Konflikt, der sich in Scham-Angst duflert, ist nicht nur ein Kon-
flikt des Individuums mit der herrschenden, gesellschaftlichen Meinung,
sondern ein Konflikt, in den sein Verhalten das Individuum mit dem Teil
seines Selbst gebracht hat, der diese gesellschaftliche Meinung reprasen-
tiert [...].“318

Innerhalb der Scham-Phdnomene steht also das Verhiltnis zu anderen
Menschen im Vordergrund, was jedoch nicht ausschliefit, dass die per-
sonliche Position zu gesellschaftlichen Normen gleichsam eine wichti-
ge Voraussetzung ist.

Hilge Landweer, eine der Philosophinnen, die Elias” Ansicht der
Scham-Angst bestdtigen, erweitert diese These und behauptet, dass
eine Abweichung von ausschliefSlich individuellen Préferenzen oder
Prinzipien keine Scham ausldse, sondern vielmehr Arger oder Bedau-
ern.3® In Bezug auf die Priferenzen, die lediglich die Privatsphére
einer Person betreffen, scheint die Argumentation Landweers begriin-
det zu sein. Allerdings ist einzuwenden, dass auch eine Abweichung
von individuellen Praferenzen Scham verursachen kann, auch wenn
diese fiir die Mitmenschen grundsitzlich irrelevant sind. Die Scham
betrifft das soziale Auftreten einer Person als Ganzes und setzt auch
dann ein, wenn die Integritit einer Person bedroht wird.32° Definiert
man sich selbst nach auflen hin beispielsweise als die unfehlbare Per-

317 Vgl Elias: Uber den Prozef der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, B. II. S. 408.

318 Elias: Uber den Prozef3 der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation.
Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, B. II. S. 409.

319 Vgl Landweer: Scham und Macht. Phinomenologische Untersuchungen zur So-
zialitét eines Gefiihls. S. 68, 69.

320 Vgl Tiedemann: Die Scham, das Selbst und der Andere. Psychodynamik und
Therapie von Schamkonflikten, S. 522.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

son x und zeigt dagegen negative (und gleichzeitig menschlichere)
Merkmale von y auf, kann sich diese Ambivalenz in Scham verwan-
deln. Dies hat zwei Griinde: Erstens kann diese Ambivalenz aus der
Sicht der Person auf eine Diskrepanz zwischen dem Selbst- und dem
Idealbild hindeuten. Zweitens kann sie auf Skepsis in der Umgebung
stoflen. Und zwar nicht, weil x oder y eine relevante Grofle darstellt,
sondern, weil ein folgerichtiges Verhalten meistens auch zu den allge-
meinen Anforderungen einer Gesellschaft an den Einzelnen gehort.

An dieser Stelle kommen wir zuriick auf die Theorie von Sartre.
Ausgehend von seiner These ist zu behaupten, dass sich ein Mensch in
erster Linie aus dem Grund schdamt, weil er sich selbst objektivieren
bzw. aus einer AufSenperspektive beurteilen kann. Wahrend Sartre von
dem Vorgang der Scham redet, schildert er unterschwellig eine Form
des moralischen (Selbst-) Bewusstseins.32* Sich schamen zu konnen er-
weist sich also als die moralische Fahigkeit eines Menschen, in erster
Linie sich selbst fiir sein eigenes Verhalten verantworten zu kénnen. Es
wird also der Gemiitszustand antizipiert, wenn man etwas tut oder un-
terldsst. Erst eine solche Fahigkeit kann sich in einen Selbstkontrollme-
chanismus verwandeln, der die Handlungen eines Menschen prégt, be-
vor eine Scham-Situation als Ehrverletzung stattgefunden hat. In der
Diskussion iiber Scham wird auf diesen Mechanismus hiufig verwie-
sen: Elias nennt ihn ,,Scham-Angst®, wie im Zitat oben angebracht
wurde. Bernard Williams verwendet den Ausdruck ,prospective
shame®,32> und Eduard Zwierlein ,praventive Scham®.323 Diese Be-
zeichnungen iiberschneiden sich mit der These des vorliegenden Ab-
schnitts, dass die Scham nicht nur ein akuter Affekt, sondern eine in-
nere Haltung ist, die als ein unabdingbares Element innerer Ehre den
Wertzuschreibungsprozess eines Menschen erginzt, indem sie die
Grenzen des Verhaltens im Rahmen des Wertes, den man sich selbst
zuschreibt, bestimmt und einen Menschen zuerst innerlich sanktio-
niert. Die ,,Scham-Angst®, die hauptsichlich fiir verschiedene ,,Scham-

321 Vgl Lotter: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen Grundlagen der
Moral, S. 8o.

322 Vgl Williams: Shame and Necessity, S. 79.

323 Vgl Zwierlein: Zur Athropologie der Scham bei Max Scheler, S. 161.

145

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

vermeidungsstrategien“324 verantwortlich ist, stellt sich insofern als ein
'End-Akt' bzw. ein Resultat des Bewusstseins von innerer Ehre dar. Die
innere Ehre lésst sich in diesem Zusammenhang auch als Respekt vor
sich selbst verstehen. In der antiken Philosophie wird sogar betont,
dass man sich weniger vor anderen schamen soll als vor sich selbst.35
Demnach gilt also das zu vermeiden, was die eigene Vorstellung von
Selbstrespekt herabsetzen konnte. Ein solch antizipierendes 'Hand-
lungsmandver' kann auch in der Umgebung zu respektablem Ansehen
fithren, was zugleich das Selbstverstdndnis eines Menschen in einen si-
cheren Bereich versetzt bzw. die Festigung der eigenen inneren Ehre
bewirkt.

Bisher wurde die Scham aus der Sicht der Normverstof3e betrach-
tet, die man selbst begeht. Fakt ist, dass Scham auch durch das Verhal-
ten anderer ausgelost werden kann. Durch eine Art der Misshandlung
oder Beleidigung verfillt man oft in einen Selbstzweifel, der sich meist
als Scham darstellt. Theoretisch féllt es uns leicht zu behaupten, dass
das Opfer einer Beleidigung keinen Grund zur Scham habe. Praktisch
sieht dieser Sachverhalt aber anders aus. Jemand, der zum Opfer einer
Demiitigung, sei diese verbaler oder korperlicher Natur, gemacht wird,
kann sich zutiefst schamen, ganz gleich, wer der Verantwortliche ist.
Diese Behauptung scheint auf den ersten Blick dem bisher Gesagten zu
widersprechen. Denn die Scham wurde bislang grundsitzlich als eine
Distanzierung vom eigenen Idealbild betrachtet, was impliziert, dass
der hauptsachliche Ausloser der Scham die eigene Handlung sei.
Wichtig an dieser Stelle aber zu betonen ist, dass auch eine Beleidigung
von auflen gleichermaflen zu dieser Distanzierung fithren kann. Denn
es gehort mitunter zum Idealbild eines Menschen, tiber Kérper, Den-
ken und Handeln selbst entscheiden zu konnen. Durch eine Beleidi-
gung schimt man sich dann verstindlicherweise, wenn der Gedanke
zutage tritt: ,Ich bin jemand, der sich selbst nicht verteidigen, seine ei-
gene Handlung nicht selbst bestimmen kann.“ Diese Betrachtungswei-
se verantwortet jedoch wiederum das Opfer selbst fiir die Scham. Es
gibt dagegen Situationen, auf die man keinen Einfluss haben kann und

324 Vgl. Rappe: Die Scham im kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefiihls in Griechenland und China, S. 46.

325 Vgl Rappe: Die Scham im kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefiihls in Griechenland und China, S. 208.

146

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

in denen man tatsdchlich nur durch das Verhalten seines Gegners an-
gegriffen ist, man sich also trotzdem schdmt. Avishai Margalit erklart
diesen ambivalenten Tatbestand mit der Zugehorigkeit zu einer
»~menschlichen Gemeinschaft®, zu deren Wert jeder etwas beitrigt.32¢
Daher erwarte man von anderen Mitgliedern dieser Gemeinschaft,
ganz gleich, wie ignorant oder gesetzlos sie sein mogen, auf der
Grundlage der Achtung zu handeln. Solange dies nicht der Fall sei,
bleibe das Gefiihl der Demiitigung berechtigt und begriindet.

Es soll aber auch danach gefragt werden, was 'Beleidigung' eigent-
lich meint. Das Verstindnis dieses Begriffes ist vielfaltig. Das heifit,
man kann sich hinsichtlich derselben Handlung in einem anderen
Grad beleidigt fithlen als ein anderer. Es hangt auch davon ab, um wel-
chen (sozialen) Kontext es sich handelt. Besehen wir uns dazu ein Bei-
spiel aus dem kulturell-soziologischen Bereich: Der Handschlag ist vie-
lerorts ein zentrales Symbol fiir die Achtung seines Gegeniibers. Im
orientalischen Raum hat der Handschlag zwar dieselbe Bedeutung.
Wenn man aber eine dltere Person, vor allem ein Familienmitglied, mit
Handschlag begriif3t, statt ihr die Hand zu kiissen, kann sie sich wo-
moglich beleidigt fithlen. Dass man eine Handlung vom Zusammen-
hang abhéngig als Beleidigung oder Nicht-Beleidigung interpretieren
muss, schildert Hans Reiner mit folgendem Gespriach zwischen ehe-
maligen jugoslawischen Beamten:

»Wenn mich jemand in London beleidigt, drehe ich mich gar nicht um. In
Berlin werde ich ihn verklagen; in Paris ihn ausschimpfen, in Belgrad ihm
die Zahne einschlagen, in Montenegro ihn niederschieflen. Wenn man in
Montenegro erlaubt, daff man einen beleidigt und beschimpft, wird es
ihm geschehen, daf} man ihn haufiger erniedrigt [...] Geht er nicht hoch
und greift er nicht zum Revolver, wie es der Brauch ist, ist er unter Mon-
tenegrinern ein verlorener Mann. 3?7

326 Vgl Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 129. Margalit
thematisiert in diesem Abschnitt seines Buchs zwar das Paradox der Erniedrigung
und redet an dieser Stelle nicht direkt von Schamphanomenen, sondern Selbst-
achtung und Demiitigung. Es wird hier aber davon ausgegangen, dass Scham mit
diesem Konzept in einem engen Zusammenhang steht, was auch Margalit spéter
ausfiihrlich auffiihrt (S. 135-140).

327 Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendldndischen Lebens- und Sittlich-
keitsform, S. 32.

147

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

Dies ist ein passendes Beispiel fiir die Variabilitdt der Auffassung von
Beleidigung. Dem angebrachten Beispiel nach zu urteilen, misste aber
auch das Selbstwertverstindnis oder das Gefiihl der Wertlosigkeit da-
von abhingen, was andere von einer Person erwarten. Es wurde oben-
stehend verdeutlicht, dass man tradierte Normen zuallererst anerken-
nen muss, damit Anforderungen an das eigene Handeln von auflen
von Bedeutung sein konnen. Uberdies ist es eher unwahrscheinlich,
dass eine Person ihr Verstdndnis von Selbstwert je nach der Umgebung
andert, auch wenn man sich an diese anpasst. Fiir Beleidigung muss es
also einen allgemeingiiltigen Maf3stab geben: Nach Hans Reiner be-
deutet Beleidigung, ,sich tiber den anderen zu stellen®32% In dieser
Hinsicht scheint die Scham, die durch Beleidigung entsteht, die Offen-
barung eines ‘Unterlegenheitskomplexes' zu sein. Im Abschnitt ,,Grup-
penehre® wurde detailliert verdeutlicht, dass dem Ehrbegriff im Ge-
gensatz zu der geldufigen These, Ehre impliziere eine hierarchisierende
soziale Struktur, das Egalitatsprinzip zugrunde liegt. Die Gruppenehre
fordert von allen, an der gemeinsamen Ehre gleichermaflen teilzuha-
ben, da das Gegenteil Verlust an Ehre bedeutet, was einen Austritt aus
der Gruppe mit sich bringt. Daher steht jedem Mitglied zu, von allen
anderen Mitgliedern zu verlangen, als ein vollstindiges Mitglied be-
handelt zu werden, was in erster Linie durch gegenseitigen Respekt
moglich ist. Dasselbe kann auch in Bezug auf die innere Ehre geltend
gemacht werden. Ein Mensch mit innerer Ehre sollte von seinen Mit-
menschen Gleichbehandlung einfordern. Die Handlung eines Gegen-
tibers, die bei einer Person den Zweifel regt, nicht auf gleicher Ebene
mit ihm zu stehen, kann als beleidigend bzw. verletzend fiir die innere
Ehre empfunden werden. Hier handelt es sich nicht um sozialen Status
oder ein 6konomisches Gleichgewicht,3?9 sondern vielmehr um einen
minimalen Faktor, der alle Menschen gleichstellt. Die innere Ehre be-
dingt also Respekt von anderen als einen minimalen gemeinsamen
Nenner, der beispielsweise die sozial- bzw. statusbedingte Kluft zwi-
schen dem Vorstandsvorsitzenden und der Reinigungsfachkraft eines

328 Vgl Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendlédndischen Lebens- und
Sittlichkeitsform, S. 30.

329 Genauso wie im Abschnitt Gruppenehre deutlich erklart wurde, soll noch einmal
betont werden, dass eine 6konomisch-soziale Ungleichheit die Gruppenehre einer
gesamten Gesellschaft auf der Makroebene verletzt.

148

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

Unternehmens zu einem sinnlosen Faktum macht. Wir kénnen zwar
nicht behaupten, dass eine Beleidigung auf jeden Fall Scham auslost.
Denn infolge einer solchen Situation kann man auch Zorn oder
Wunsch nach Vergeltung empfinden. Die Aberkennung des Respekts,
die als 'Unterlegenheit' gelesen werden kann, scheint jedoch eine alter-
native Begriindung fiir die Scham-Phdnomene zu sein, deren Ausloser
nicht die Person selbst ist.

Die innere Ehre meint aber nicht nur, sich tiber eine Beleidigung
zu schimen, sondern tberhaupt reflektieren zu konnen, dass man be-
leidigt wird. Malcolm X macht in seiner beriihmten Rede ,,Message to
the Grass Roots“ eine Unterscheidung zwischen the house negro und
the field negro.33° Mit dem ersten Ausdruck beschreibt er Afroamerika-
ner, die zur Zeit der Sklaverei bei wohlhabenden Familien als Bediens-
tete arbeiteten und von deren Standards bis zu einem gewissen Mafe
'profitierten’. Sie wurden ausreichend mit Kleidung und Mahlzeiten
versorgt. Diese seien nach Malcolm X zivilisierte Sklaven, die sich von
der Gnade ihrer Herren abhidngig machten. Sie hitten ihre Eigner
mehr als sich selbst geliebt und mit ihnen stets in der ersten Person
Plural gesprochen. Sie verzichteten also auf ihre Personlichkeit und be-
wegten sich lediglich innerhalb des Freiraumes, der ihnen zugebilligt
wurde. Hier wird nicht die Situation der Sklaven per se als bescha-
mend geschildert, sondern der Tatbestand, dass sie {iberhaupt nicht
begreifen konnten, wie erniedrigend ihre Situation eigentlich war. Die
innere Ehre kann also nicht nur durch faktischen Respekt konstituiert
werden, sondern auch durch faktischen Willen zu Respekt. Wenn wir
von innerer Ehre einer Person reden, muss auch impliziert werden,
dass Scham selbst dann einsetzt, wenn ein Eigenwille fehlt.

Der hier der inneren Ehre zugeschriebene Respektanspruch lasst
den Zweifel aufkommen, ob an dieser Stelle nicht vielmehr die Rede
von Menschenwiirdebegriff sein sollte. Es ist einzurdumen, dass Ehre
und Wirde hinsichtlich des Wertes, der einem Menschen zukommt,
fast auf derselben Begriindung beruhen. In der aktuellen Diskussion
wird auf den engen Zusammenhang, der grundsitzlich aus mehreren
inhaltlichen Gemeinsamkeiten besteht, hdutig Bezug genommen. Cun-

330 Vgl Breitman (Hg.): Malcolm X Speaks, S. 10.

149

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

150

ningham betrachtet Wiirde als einen der key points of modern honor.33
Nach Oprisko bildet Wiirde den ontologischen Prozess der Internali-
sierung des Wertesystems, die er als Ehrenhaftigkeit eines Menschen
bezeichnet.332 Nach Appiah driickt Wiirde das Grundrecht auf Respekt
eines Menschen aus und ist in dieser Form als ein Teil der Ehre anzu-
sehen.333 Honneth stellt beide Begriffe gleich und hebt hervor, dass sie
das MafS sozialer Wertschétzung sind, dessen moderner Ausdruck aber
vielmehr Status sei.334 In der Definition der Wiirde Luhmanns impli-
ziert der Wiirdebegriff sogar einige Merkmale des Ehrbegriffs, die in
der vorliegenden Arbeit dargestellt werden. Nach Luhmann sei die
Wiirde beispielsweise ,alles andere als unantastbar, weshalb sie zu
einem besonderen Schutzgegenstand der Verfassung gemacht wer-
de.335 Robert Spaemann ist gleichsam einer der Philosophen, der hin-
sichtlich der Unantastbarkeit der Menschenwiirde eine Luhmann dhn-
liche Ansicht vertritt. Nach Spaemann ist die Menschenwiirde insofern
verletzlich, als dass sie nur durch wiirdelose Handlung einer Person
selbst verletzt werden kann.33¢ Beide Denker weisen dadurch auf einen
zentralen Aspekt des Wiirdebegriffs hin: Dass er ausschliefSlich durch
eine genuine Selbstdarstellung der entsprechenden Person konstituiert
werden kann. In dieser Hinsicht treten beide Begriffe, Wiirde und Ehre,
als durchaus labile Werte auf, deren Bildung von bestimmten Bedin-
gungen abhidngt. In Anlehnung an diese angebrachten Theorien
scheint es duflerst schwierig und vielleicht unnétig, eine klare Grenze
zwischen beiden Begriffen zu ziehen. Jedoch besitzt der Wiirdebegriff
in alltdglicher Verwendung und vor allem in der Rechtssprache eine
allgemeingiiltige und sogar strikt begrenzte Bedeutung, auch wenn
man in der Ethik noch immer iiber ihn aus verschiedenen Sichten dis-
kutiert und er somit verschiedene Deutungsebenen einnimmt. In der

331 Vgl. Cunningham: Modern Honor. A Philosophical Defence, S. 73.

332 Vgl. Oprisko: Honor. A Phenomenology, S. 120.

333 Vgl Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 192.

334 Vgl Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, S. 217.

335 Vgl. Luhmann: Grundrechte als Institution. Ein Beitrag zur politischen Soziolo-
gie, S. 69.

336 Vgl. Spaemann: Das Natiirliche und das Verniinftige. Aufsitze zur Anthropolo-
gie, S. 83.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

vorliegenden Arbeit soll aber folgende Definition geltend gemacht
werden: Wiirde ist ein Wert, der jedem Menschen ohne Weiteres zu-
kommt. Wenn wir annehmen, dass dieser absoluten Wertzuschreibung
urspriinglich das Wiirde-Respekt-Verhiltnis im Kategorischen Impe-
rativ zugrunde liegt, dann erkldrt sich der Respektanspruch eines
Menschen von sich aus. Sicherlich gehort es ebenso zum Konzept von
Ehre, ausschliefSlich aufgrund des Menschseins Respekt von anderen
einzufordern, wie die Theorien oben verdeutlichen. Doch erscheint
der Ehrbegriff vielschichtiger und komplexer, so dass sein Gehalt nicht
auf ein einziges definitorisches Merkmal reduziert werden kann. Wenn
wir annehmen, dass man nicht nur in Bezug auf sein Menschsein, son-
dern auch seine soziale Rolle, seinen Status sowie seine Gruppenzuge-
horigkeit Respekt einzufordern hat, dann gelangen wir in den Definiti-
onsbereich der Ehre.

Der Respektanspruch erweist sich also zum einen als eine unab-
dingbare Bedingung, zum anderen als eine Erscheinungsform der in-
neren Ehre. Es ist zu behaupten, dass der Respektanspruch einer Per-
son prinzipiell ihrer Uberzeugung vom eigenen Wert entstammt, den
sie zundchst selbst respektiert. Er scheint daher grundsitzlich auf dem
Begriff der Selbstachtung zu fuflen, die im nichsten Abschnitt detail-
liert debattiert wird. Hier ist jedoch anzumerken, dass Scham und
Selbstachtung als die zwei ergénzenden Elemente der inneren Ehre zu-
gleich einander ergdnzen und bedingen. Das Verhiltnis zwischen
Scham und Selbstachtung ist dadurch zu erkldren, dass man nur dann
in der Lage ist, sich schimen zu konnen, wenn man eine fest verwur-
zelte Wertvorstellung von der eigenen Person hat, deren Verletzung
eine Bedrohung fiir die Personlichkeit bildet. Und solange man die Fa-
higkeit besitzt, sich schdmen zu konnen, konnen wir davon ausgehen,
dass man auf diese Wertvorstellung peinlich genau achtet. Das Zusam-
menspiel dieser zwei Elemente der inneren Ehre kommt im ehrenhaf-
ten Verhalten einer Person zutage, dessen wesentliches Charakteristi-
kum darin besteht, die Selbstachtung als ein entscheidendes Hand-
lungsmotiv anzusehen und die Scham als ein Signal der Verletzung der
inneren Ehre zu vermeiden.

Hans Reiner, einer der wenigen Philosophen, die die innere und
auflere Ehre voneinander unterscheiden, erkldrt den Zusammenhang
zwischen Selbstachtung und Scham aus einer dhnlichen Sicht. Nach

151

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

Reiner bestehe die innere Ehre einer Person darin, ,sich gestehen zu
missen, dass er sich selbst nicht mehr achten kann, wenn er tut, was er
selbst als sittlich hésslich erkennt337 Man werde sich dieser Logik
nicht durch den Verstand, sondern durch die Scham bewusst. Diese
Scham, die auf Achtung vor sich selbst beruht, verspiire man aber
nicht nur vor anderen, sondern in erster Linie vor sich selbst. Dement-
sprechend kann gesagt werden, dass man, erfihrt man die Scham vor
sich selbst, im Handeln nicht auf die Auflenmeinung sondern in erster
Linie auf sein eigenes Idealbild33® Bezug nimmt, das fiir die moralische
Integritdt einer Person und deren achtenswerte Darstellung im sozia-
len Feld die Grundlage bildet.

Bei Norbert Elias erfiillt die Scham vor sich selbst eine weitere
Funktion. In ausgeprigt differenzierten Gesellschaften, in denen es
eine Vielfiltigkeit der Lebensformen und selbstgeregelte individuelle
Lebensrdume gibt, wiirden die gesellschaftlichen Uberwachungs- und
Sanktionsmechanismen im Vergleich zu geschlossenen kleinen gesell-
schaftlichen Strukturen immer schwicher, sogar unmdoglicher.330 Pa-
rallel zu dieser Entwicklung sei nach Elias eine innere Entwicklung des
Einzelnen entstanden, die er ,psychische Transformation des Abend-
landes” nennt.34° Die gesellschaftliche Uberwachung wiirde durch das
Uber-Ich als eine individuelle Triebiiberwachungsfunktion ersetzt, da
sich ,,Fremdzwinge“ in ,Selbstzwinge® verwandelt hitten.34! In die-
sem Zusammenhang diene die Scham als ein innerer Sanktionsmecha-
nismus, der diese Selbstzwinge verspiiren lasst. Da aber Elias Scham
als eine Angst vor sozialer Degradierung definiert, handelt es sich hier
vielmehr um die préaventive Funktion der Scham, die eine mdgliche

337 Reiner: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendlandischen Lebens- und Sittlich-
keitsform, S. 46.

338 An dieser Stelle soll noch einmal in Erinnerung gerufen werden, dass das Ideal-
bild einer Person auch von allgemeinen gesellschaftlichen Normen beeinflusst
werden kann, die sie als ihre eigenen internalisiert.

339 Vgl Elias: Uber den Prozef} der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. IL, S. 410.

340 Vgl Elias: Uber den Prozef der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. II, S. 408.

341 Vgl. Elias: Uber den Proze3 der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der Zivili-
sation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. II, S. 409,
411.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

Schamsituation vorwegnimmt und das Verhalten einer Person mit die-
sem Bewusstsein im Voraus bestimmt. Diese Sichtweise lduft darauf
hinaus, dass die Scham, zumindest theoretisch gesehen, einer Person
das ihrem Inneren am besten entsprechende Verhalten ermdéglicht.

Wie schon betont, weisen die Scham-Phdnomene meist von dem
sozialen Hintergrund einer Person abhingige, situative und demge-
mif komplexe Merkmale auf. Trotz dieser Mehrdimensionalitit lassen
sich das Gemeinsame an den Scham-Phdnomenen und dadurch das
Charakteristikum der Scham definieren. Es ist zu behaupten, dass der
Mensch ein Wesen ist, das sich selbst als jemand erfahren will, der er
zu sein wiinscht. Genau so hat er das Bediirfnis von seinen Gegen-
tibern als diese gewiinschte Person erfasst zu werden. Betrachten wir
die Scham als einen akut einsetzenden Affekt, konnen wir davon aus-
gehen, dass eine Bedrohung dieses Wunsches entsteht, die man nicht
in der Lage ist zu beseitigen. Also erfahrt man Scham, abgesehen von
dem Entstehungsmotiv, das wie erwdhnt situativ variieren kann, als
eine Art der Ohnmacht gegeniiber einer Situation, die sowohl das
Selbstbild als auch seine Darstellung woméglich zerstort. Das Zersto-
rerische an den Scham-Phénomenen liegt darin, dass die Vorstellung
eines idealen Ich in den eigenen Augen und Augen anderer ins Wan-
ken gerit. In dieser Hinsicht erweist sich die Scham einerseits als ein
innerer Konflikt, weil man sich dadurch dessen bewusst wird, dass
man sich von diesem idealen Ich entfernt. Das Ausgeliefertsein in den
Scham-Phanomenen, das auch in den kdrperlichen Reaktionen wie im
Erroten zu beobachten ist, manifestiert, dass man eine Situation bzw.
eine Tat selbst als falsch oder inakzeptabel einstuft. Deshalb wurde
oben erldutert, dass es eine Voraussetzung der Scham sei, eine Norm
verinnerlicht bzw. anerkannt zu haben, damit ein moglicher Verstof§
zu Scham fithren kann.

Andererseits stellt sich die Scham als ein duflerer Konflikt dar.
Dies kann zum einen in Anlehnung an die These Sartres dadurch er-
klart werden, dass man sich immer und nur vor jemand anderem
schamt, unabhingig davon, ob dieser anwesend ist. Der internalisierte
andere fungiert als eine innere Instanz, die die Handlungen einer Per-
son stets beurteilt. Da das Urteil dieser Instanz auf den Normen beruht,
die sich man grundsitzlich zu eigen gemacht hat, erlebt man die
Scham als einen inneren Konflikt, der aber urspriinglich durch einen

153

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

154

externen Blick als eine duflere Autoritdt verursacht worden ist. Aus
dieser Sicht steckt in der Scham ein wichtiges Moment: Durch den in-
ternalisierten anderen wird man dazu fihig, sich vor sich selbst zu
schdmen, was unmittelbar impliziert, dass der Mensch tber ein 'von
alleine funktionierendes Uberwachungssystem' beziiglich seiner eige-
nen Handlungen und des Umgangs mit den Normen verfiigt, zu denen
er sich verpflichtet.

Zum anderen versteht sich die Scham als ein auflerer Konflikt, da
sie mit einer Angst verbunden ist, das Ansehen in der Gesellschaft zu
verlieren, zu der man sich vor allem hinsichtlich der mit anderen ge-
teilten gemeinsamen Normen zugehorig fiihlt. In diesem Aspekt tritt
eine wichtige Funktion der Scham zutage, die oben préventive Scham
genannt wurde. Es soll erneut darauf aufmerksam gemacht werden,
dass genau diese Art der Scham, die wir vielmehr die Schamhaftigkeit
als eine Grundhaltung einer Person nennen sollten, fiir die innere Ehre
einer Person von grofler Bedeutung ist. Das heift, das Entscheidende
fiir die innere Ehre ist nicht die Scham selbst, sondern die Fahigkeit
einer Person, sich schdmen zu konnen. Diese Fahigkeit ist vor allem
deshalb eine Bedingung und zugleich ein Ausdruck der inneren Ehre,
da man dadurch herausstellt, dass man sein Selbst achtet und schiitzt.

2. Selbstachtung

Dass jemandem in seiner Umgebung duflere Ehre zuteil wird, kdnnen
wir, wie im Abschnitt ,,Auflere Ehre“ detailliert erldutert, mittels ver-
schiedener Ehrerweisungen beobachten. Diese duflern sich durch
Preisverleihungen, berufliche Positionen sowie Gruppenzugehorigkeit
bzw. symbolische Merkmale der mit anderen geteilten Gruppenehre
etc. Hingegen weist die innere Ehre auf den ersten Blick keine konkre-
ten Umsetzungen wie die duflere auf. Es fillt daher schwer zu behaup-
ten, dass eine Person innere Ehre besitzt. Dieses Problem héngt in ers-
ter Linie damit zusammen, dass die innere Ehre ein intrinsischer Wert
ist, den man, im Gegensatz zu duflerer, sich selbst zuschreibt. Es ist da-
her hervorzuheben, dass sich die innere Ehre am deutlichsten im Ver-
halten einer Person offenbart, in dem sie auf ihre Selbstachtung als
eine moralische Haltung Bezug nimmt. In der Aussage ,Ich tue bzw.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

meide etwas, weil ich auf mich selbst achte® steckt der intrinsische
Wert, der die innere Ehre ausmacht. In diesem Hinblick konkretisiert
die Selbstachtung die eigene Wertzuschreibung, weshalb sie in der vor-
liegenden Arbeit als das zweite ergdnzende Element der inneren Ehre
bezeichnet wird.

An dieser Stelle begegnet uns aber die Frage, woran die Selbstach-
tung einer Person zu erkennen ist. Denn die Selbstachtung kann von
Person zu Person variierende Deutungen einnehmen. In diesem Ab-
schnitt wird daher zunachst diskutiert, [1] nach welchen Kriterien wir
die Selbstachtung einer Person einschitzen konnen und [2] woran wir
erkennen, dass sie im moralischen Sinne auf sich selbst achtet.

Die Beantwortung der ersten zwei Fragen benétigt auch die Analy-
se des Selbstverstindnisses einer Person. Denn die Selbstachtung als
ein Anzeichen des eigenen Wertzuschreibungsprozesses eines Men-
schen deutet ebenso auf sein Verhiltnis zu sich selbst hin. Wie man
sein Selbst konstituiert und es definiert, erklart auch, was man unter
Selbstachtung versteht. In diesem Zusammenhang wird [3] auf den
Begriff 'Selbst' néher eingegangen.

Im Gegensatz zu der Scham versteht sich die Selbstachtung als ein
Begriff, der meist positive Konnotationen besitzt.34> Zweifelsohne wird
die Selbstachtung im alltdglichen Gebrauch als ein wiinschens- und
achtenswertes Attribut einer Person angesehen. Auch in der ethischen
Diskussion besitzt der Selbstachtungsbegriff eine prominente Stel-
lung.343 Analog dazu ist festzustellen, dass die Selbstachtung sowie die
Person selbst, die diese hat, einen ethischen Wert innehaben. Eine wei-
tere Frage, die in diesem Abschnitt untersucht wird, lautet daher, [4]
worauf der Wert, der auf den Begriff Selbstachtung gelegt wird, zu-
riickzufithren ist. Die Antwort auf diese Frage ist fiir das Verstdndnis
des ethischen Werts der inneren Ehre ebenso von grof3er Bedeutung.

342 Im obigen Abschnitt wurde allerdings erklart, dass die Scham in der vorliegenden
Arbeit nicht als negativer Affekt, sondern vielmehr als eine Grundhaltung be-
trachtet wird, die das Verhalten einer Person praventiv bestimmt und dadurch
eine moralische Integritit schafft. Hier ist jedoch der allgemeine Gebrauch von
Scham gemeint.

343 Im Folgenden werden mehrere Theorien, in denen das ethische Gewicht der
Selbstachtung akzentuiert wird, dargestellt.

155

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

156

Um die erste Frage, woran wir die Selbstachtung einer Person er-
kennen, zu diskutieren, ist der Protagonist der Kurzgeschichte ,,Der
Tod des Beamten® des russischen Schriftstellers Anton Tschechow als
ein Beispiel anzubringen. Dort schildert Tschechow die tragikomische
Geschichte des Gerichtsvollziehers Iwan Dmitritsch Tscherwjakow. Bei
einer Operettenauffithrung sitzt Tscherwjakow in der zweiten Reihe
des Operettenhauses und genief3t das Stiick ,,Die Glocken von Corne-
ville®. Plotzlich widerfahrt ihm etwas Unangenehmes: Er niest und
schaut sich dann um, um zu sehen, ob er jemanden gestort habe. Er
bemerkt einen alteren Herrn, der sich in der ersten Reihe Hals und
Glatze abtrocknet. Sobald er registriert, dass dieser Herr der Zivilgene-
ral Brisschalow ist, den er aus Versehen angespuckt hat, verspiirt
Tscherwjakow Scham und zugleich das Bediirfnis danach, sich zu ent-
schuldigen. Er bittet mit einer leisen Stimme um Verzeihung. Jedoch
ignoriert der General seine Entschuldigung. Etwas beunruhigt und
verzweifelt versucht Tscherwjakow in der Pause noch einmal, seine
Entschuldigung auszusprechen. Der General weist ihn diesmal wiitend
zuriick und sagt in einem bitteren Ton, dass er den Vorfall schon ver-
gessen habe. Tscherwjakow kann sich aber nicht beruhigen. Am
nichsten Tag besucht er, allerdings vergeblich, den General, um sich
besser auszudriicken und zu erkldren, dass das Niesen etwas Menschli-
ches sei und er ihn also nicht mit Absicht angespuckt habe. Beim zwei-
ten Besuch wirft der General Tscherwjakow, tagelang durch dessen
Entschuldigungsversuche beléstigt, zornig hinaus. Tscherwjakow geht
wortlos nach Hause, legt sich mit seiner Uniform auf das Sofa und ver-
stirbt.

Diese Geschichte von Tschechow kann einerseits als eine sozialkri-
tische Uberlegung gelesen werden. Andererseits beinhaltet sie interes-
sante Momente, die uns Hinweise auf das Selbstverstindnis und die
Selbstachtung einer Person geben konnen. Der Fall von Tscherwjakow
kann unter zwei Blickwinkeln analysiert werden. Nehmen wir an, dass
er keine Selbstachtung besitzt. Die entsprechenden Begriindungen lau-
ten: [1] Er hat zwar ein klares Verstindnis von Selbst bzw. ein Selbst-
Konzept,344 aber er fixiert den Wert seines Selbst ausschliefilich auf die

344 Unter dem Selbstkonzept kann das Idealbild verstanden werden, das in den obi-
gen Abschnitten als der Maf3stab einer Person im Tun und Denken dargestellt
wurde.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

Meinung anderer. Denn er definiert sich durch das Verhalten der Au-
Benwelt ihm gegeniiber. Es geht also um ein Selbst, das keineswegs au-
tonom konstituiert ist, sondern vielmehr von der Bestatigung bzw. An-
erkennung der Umwelt345 abhingt. Einer Person, deren Selbstachtung
in erster Linie von ihrer eigenen Vorstellung von sich abhidngt, miisste
ausreichen, sich um eine Entschuldigung bemiiht zu haben. Tscher-
wjakow hingegen ist jemand, der im Falle der Ignoranz seiner Person
nicht mehr existieren kann. [2] Er erniedrigt sich selbst, weil er nicht
einsieht, dass er nicht wirklich ernst genommen wird. [3] Der Ge-
schichte ist iiberdies zu entnehmen, dass sich Tscherwjakow auch aus
dem Grund nicht beruhigen kann, weil die Person, die er angespuckt
hat, ein General ist - jemand also, der in der Gesellschaft einen hohe-
ren Status hat. Der Protagonist symbolisiert in diesem Hinblick ein
Denkmuster, in dem die zwischenmenschlichen Umgangsformen auf
die hierarchisch strukturierten Normen beschrinkt sind. Wir wissen
zwar nicht, wie Tscherwjakow agieren wiirde, wenn er eine weniger ge-
achtete Person oder einen ihm gleichrangigen Beamten angespuckt
hitte. Wir kénnen jedoch darauf spekulieren, dass er sich entweder gar
nicht entschuldigen wiirde. Oder er wiirde sich im Falle der Ignoranz
seines Gegentibers iiberhaupt nicht aufdringlich durchsetzen wollen.
In diesem Sinne ist zu behaupten, dass sein Motiv nicht seine Selbst-
achtung reprasentiert, sondern vielmehr die Angst, von einer wichti-
gen Personlichkeit in seiner Gesellschaft ausgegrenzt oder verachtet zu
werden.

Wenn wir aber annehmen, dass der Protagonist jemand ist, der
sich selbst respektiert, lauten die Begriindungen: [1] Das, was ihm wie-
derféhrt, entspricht nicht der Vorstellung, die er von seinem Selbst hat.
Der Unruhe, in die Tscherwjakow nach diesem Zwischenfall gerit,
liegt in erster Linie das Bewusstsein zugrunde, dass er seiner Umge-
bung (hier dem General) ein Bild von sich selbst gibt, das er nicht pra-
sentieren will.34¢ Aus seinen Monologen ist abzuleiten, dass er eben
diesen Gedanken hegt und es nicht ertrégt, in den Augen des Generals

345 OD ein autonom konstituiertes Selbst das Bediirfnis einer Person nach Anerken-
nung anderer ausschlieit, wird in den weiteren Teilen dieses Abschnitts niher
diskutiert.

346 Im Abschnitt ,Scham® wurde dieser Aspekt gleichermaflen als ein Ausloser fiir
Schamgefiihl bezeichnet.

157

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

158

eine respektlose Person zu sein, die anderen mit Absicht Schaden zu-
fiigt und sich dann nicht angemessen entschuldigt. Daher unternimmt
er all die kldglichen Versuche mit der Hoffnung, schlussendlich Verge-
bung zu erfahren. [2] Er macht sich selbst fiir sein eigenes Verhalten
verantwortlich und unternimmt mehrere Anldufe zur Entschuldigung,
um seine Verfehlung in den Augen anderer wiedergutzumachen. [3] Er
verlangt von seinem Gegeniiber genau die gleiche Achtung, die er vor
sich selbst hat.

In Bezug auf die letzte Begriindung kann ein weiterer Aspekt er-
wahnt werden, der vielmehr eine psychoanalytische Auslegung be-
inhaltet. Es ist fiir Tscherwjakow von existenzieller Bedeutung, erkannt
zu werden, damit er tiberhaupt eine Vorstellung von einem Selbst ha-
ben kann. Das Erkannt- bzw. Gesehenwerden, das in dieser Geschichte
als eine fatale Missachtung zutage tritt,34” fungiert hier als eine Art von
Bestitigung der eigenen Person, der eigenen Existenz. Obwohl der
Protagonist jedes Mal zuriickgewiesen wird, straubt er sich gegen diese
Zuriickweisung, weil er wahrgenommen werden will. Mit der Miihe
um Entschuldigung prisentiert er sein Selbst, sagt unterschwellig: ,,Ich
bin da. Sieh mich!“ Diese Uberlegung kann mit dem Ausdruck von
Charles Taylor erkldrt werden: ,,Ein Selbst ist man nur unter anderen
Selbsten.“348 Dieser Aspekt liefert uns das Portrait einer Person, die ei-
nerseits eine Vorstellung von ihrem Selbst hat, das sie ernst nimmt bzw.
achtet, aber andererseits fiir den Erhalt dieses Selbst der Anerkennung
anderer bedarf. Auch aus dieser Sicht betrachtet fallt es aber schwer,
ein Urteil dartiber zu fillen, ob diese Person nun aus sich selbst heraus
Selbstachtung erfahrt oder nicht.

347 Indem man jemanden ablehnt, driickt man grundsitzlich aus, dass einem dessen
Existenz bewusst ist. Diese Betrachtungsweise kommt auch in Henning Hahns
Uberlegung beziiglich des Begriffs 'Demiitigung’ vor. Er meint, dass, wenn wir die
Demiitigung ernst nehmen und infolgedessen dagegen revoltieren, wir diese so-
wie unser Gegeniiber, den Titer also, in der Tat anerkennen. ,Das eigentliche Pa-
radox besteht also darin, dass sich eine ganz durch ihre Emporung beherrschte
Person selbst zum Komplizen der Demiitigung macht, da ihr Kampf gegen die
Demiitigung selbst ein Akt ihrer Anerkennung ist“ (Hahn: Moralische Selbstach-
tung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeitstheorie, S. 64.).

348 Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, S. 69. Auf
dieses Statement Taylors wurde im Abschnitt ,,Gruppenehre® als eine Erklirung
der kollektiven Identitdt bzw. der Existenz in einer Gruppe ebenso Bezug genom-
men.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

Wie geschildert, konnen mehrere Argumente fiir oder gegen die
Behauptung aufgelistet werden, dass eine Person Selbstachtung hat. In
diesem Zusammenhang bendtigen wir einen Rahmen, in dem wir den
Begriff ‘Selbstachtung’ nach bestimmten Kriterien definieren konnen.
Es ist zunéchst zu behaupten, dass eine Person in erster Linie eine kla-
re Vorstellung von ihrem eigenen Selbst haben sollte, auf das sie sich
beziehen kann. Um die Frage zu beantworten, wie diese erreicht wer-
den kann, soll zunéchst der Begriff 'Selbst' ndher analysiert werden.

Im Abschnitt ,,Gruppenehre® wurde die Theorie von Mead in Be-
zug auf Identitdt3+° detailliert erldutert. Mead zufolge wird das Selbst
auf einer intersubjektiven Ebene konstituiert. In der zwischenmensch-
lichen Kommunikation, sei es in der Familie, unter Freunden oder an-
deren sozialen Gefiigen, geht es um wechselseitige Reaktionsketten
von Einzelnen und deren Umfeld. Von Kindheit an erlernt der Mensch
soziale Normen, indem er auf sie reagiert. In diesem Prozess, den wir
Sozialisationsprozess nennen konnen, konstituiert er sein Selbst stin-
dig in Bezug auf andere und reagiert auf die Vorgaben seiner Umwelt
letztendlich als ein soziales bzw. anpassungsfihiges Wesen — als me,
um es mit den Worten von Mead zu beschreiben. Wihrend man die
Verhaltensregeln verinnerlicht, die auf der moralischen Auffassung der
eigenen Umwelt beruhen, wird man sowohl zu einem vollstindigen
Mitglied einer Gemeinschaft, das die Bestdtigung anderer bekommt,
als auch ein auf sich bezogenes Selbst.

Dieser Uberlegung liegt die Idee zugrunde, dass der Einzelne sich
selbst in der Kommunikation mit anderen nicht direkt als ein Subjekt,
sondern zuerst als ein Objekt erfahrt und sich dadurch aus der verall-
gemeinerten Sicht definiert.35° Die Konstituierung eines jeden Selbst
geht in diesem Sinne aus einer Art der Selbstobjektivierung hervor.

349 Im genannten Abschnitt wurde betont, dass Mead im Originaltext das Wort self
verwendet. Es wird aber ins Deutsche als ,Identitat“ ibersetzt. Im Konzept von
Mead erweist sich das Selbst bzw. self als eine 'Summe' der Identititen, die man
durch seine sozialen Rollen erwirbt.

350 Vgl Mead: Geist, Identitdt und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 180.

159

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

160

Diese These von Mead fufit urspriinglich auf dem Begriff ‘Selbst-
bewusstsein' bei Hegel.35* In der Hegelschen Theorie vom Selbst wird
das Subjekt bei der Begegnung mit anderen notwendigerweise einer
»Selbstnegation“ unterzogen.35> Das heift, jede Kommunikation ist
eine Interaktion, in der die Subjekte ihr Selbst als ein Erfahrungsobjekt
ihres Gegeniibers wahrnehmen. Deshalb erfahren sie zunéchst nicht
das Subjektsein in einer Interaktionsbeziehung, sondern das Objekt-
sein, worauf die Selbstnegation in der Hegelschen Terminologie hin-
deutet.353 Das Subjekt gelangt durch diese Negation bzw. die Erfah-
rung eines anderen Subjekts zu dem Bewusstsein seiner selbst. Mit der
Erwigung beziiglich der Selbstnegation versucht Hegel aber nicht nur
zu erldutern, wie das Selbstverstdndnis einer Person zustande kommt.
Sondern er erweitert diesen Gedankengang und griindet seine Lehre
der Anerkennung ebenso auf diesem.354 Die Begegnung der Subjekte
verwandelt sich dadurch in eine Interaktion, indem sie ihre eigenen
egozentrischen Wiinsche oder Begierden auf das Minimale reduzieren.
Dies wird als der eigentliche Gehalt des Begriffs 'Selbstnegation' in der
Terminologie Hegels angesehen, durch den eine Person nach Hegel das
normative Verstindnis von ihrem eigenen Selbst entwickelt.355 Indem
ein Subjekt sich selbst in der erwdhnten Weise negiert, erkennt es un-
mittelbar sein Gegeniiber in seinen Wiinschen und Begierden an, und
umgekehrt. Der Prozess des Selbstbewusstseins, dessen entscheidendes
Element die Selbstnegation ist, ermoglicht dadurch einem Individuum
den Gewinn einer moralischen Haltung, die grundsitzlich auf der ge-
genseitigen Anerkennung beruht.

Bezogen auf die Theorien von Mead und Hegel ist das Selbst ein
‘Produkt’ der sozialen Person, das sie dank der Interaktion mit anderen

351 Honneth untersucht diesen Zusammenhang zwischen den Theorien von Mead
und Hegel ausfiihrlich (Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte, S. 114, 119-121.).

352 Vgl Hegel: Enzyklopadie der Philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,
Bd.IIL, S. 213.

353 Vgl. Hegel: Enzyklopadie der Philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,
Bd.IIL S. 216, 217.

354 Vgl. Hegel: Phanomenologie des Geistes, S. 127-137.; Honneth: Das Ich im Wir.
Studien zur Anerkennungstheorie, S. 30.

355 Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, S. 121.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

erwirbt. Das Wichtigste ist aber, dass sich die Bildung des Selbst einer
Person in den beiden Theorien als die Bildung eines moralischen Selbst
erweist. Als ein Interaktionspartner, jemand also, der seinem Gegen-
tiber durch eine Art der Selbstrelativierung einen freien Handlungs-
bzw. SelbstaufSerungsraum schafft, lernt das Individuum, was es heifit,
andere anzuerkennen. Gleichzeitig wird es zu einer Art des 'Anerken-
nungsobjekts' anderer. Dieser Interaktionsprozess bietet ihm letztend-
lich die Méglichkeit, ein Selbst zu konstituieren bzw. ein moralisches
Verstindnis vom eigenen Selbst zu entwickeln. Auch die Entstehung
der Selbstachtung ist genau in diesen Prozess einzubetten. Ausgehend
von der Theorie Hegels tiber das Selbstbewusstsein bzw. seiner Lehre
der Anerkennung, kann also die Selbstachtung einer Person auch nicht
immun gegen ihre Interaktionspartner sein. Ganz grob gesagt, bend-
tigt sie anerkennende andere, um ihre Selbstachtung aufrechtzuerhal-
ten. Die Frage, wie dies im Detail zu erkldren ist, kann in Anlehnung
an die eingehende Analyse des Selbst- und Anerkennungsbegriffs von
Axel Honneth beantwortet werden.

Honneth erldutert die Entstehung der Selbstachtung fiir den Ein-
zelnen auf der Grundlage der Hegelschen Theorie. Er schildert zu-
néchst in seinem Werk ,Kampf um Anerkennung. Zur moralischen
Grammatik sozialer Konflikte“ die Anerkennungsformen in der Hegel-
schen Terminologie. Diese bestehen aus drei Achsen: Liebe, die eine
Person in erster Linie in der Familie findet, Recht, das einer Person
erst in einer biirgerlichen Gesellschaft zusteht, und Solidaritit, die den
symbolischen Wert darstellt, der einer Person vom Staat verliehen
wird.35¢ Honneth verfeinert diese Schablone in seinem Buch ,,Das Ich
im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie®, in dem er die Lehre der
Anerkennung Hegels ausfiihrlicher untersucht und ausgehend von die-
ser seine eigene Theorie festigt. Nach Honneth ermoglicht eine Um-
welt mit anerkennenden anderen dem Individuum eine ,positive
Selbstbeziehung®357 Dafiir brauche es zu allererst das Selbstvertrauen,
das es durch die Liebe, meist in der Familie, Freundschaft oder Part-
nerschaft, erlangt.35® Der néchste Schritt sei die Selbstachtung. Das In-

356 Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, S. 46.

357 Vgl Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 266.

358 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 268.

161

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

dividuum entwickle grundsitzlich in der Rolle eines Biirgers, der
Rechtsanspriiche in seiner Gesellschaft besitzt, das Gefiihl der Selbst-
achtung. Da dies aber eine abstrakte Grundlage fiir eine Person sei, um
ihre Selbstachtung langfristig aufrechtzuerhalten, sei sie ,,auf die Mit-
gliedschaft in sozialen Gruppen angewiesen, die eine Art von kompen-
satorischem Respekt verschaffen35 Der letzte Baustein einer positi-
ven Selbstbeziehung sei nach Honneth das Selbstwertgefiihl, dessen
Erlangung durch die Wertschitzung der Leistungen einer Person
durch andere moglich sei.3¢°

Es stellt sich bei der Erwdgung Honneths heraus, dass die Selbst-
Bildung in erster Linie die soziale Eigenschaft des Menschen betrifft.
Erst in einer Gesellschaft und durch die Anerkennung anderer ist der
Mensch in der Lage, iberhaupt ein Verstindnis von Selbst zu entwi-
ckeln. Dementsprechend handelt es sich darum, dass man auch fiir
eine positive Selbstbeziehung hauptsachlich auf die Handlungsweisen
anderer angewiesen ist.

Honneth beschiftigt sich hier nicht direkt mit dem Begriff 'Selbst-
achtung'. Es geht ihm vielmehr darum zu diskutieren, welches Selbst-
verstindnis eine Person zufrieden stellt. Es soll betont werden, dass al-
le drei Begriffe, von denen Honneth redet, hinsichtlich eines befriedi-
genden Selbstverstandnisses, tatsachlich sehr wichtige Funktionen er-
fallen. Im Hinblick auf die innere Ehre einer Person, den Wert also,
den man sich selbst zuschreibt, sind sie ebenso bedeutsam. Es soll den-
noch die Frage gestellt werden, ob die Entstehungsarten dieser Begriffe
tatsichlich so ahnlich sein konnen, wie Honneth meint. Denn es stellt
sich bei ndherer Betrachtung heraus, dass man fiir alle drei ‘Bausteine’
einer positiven Selbstbeziehung letztendlich auf andere angewiesen ist.
Dabher soll hier auf einen Punkt aufmerksam gemacht werden: Im Un-
terschied zu Selbstvertrauen und Selbstwertgefiihl weist die Selbstach-
tung vielmehr auf eine moralische Grundhaltung einer Person hin. Sie
bezeichnet eine innere Einstellung, wie im obigen Abschnitt ,,Scham®
in Bezug auf die Schamhaftigkeit einer Person festgestellt wurde. An
dieser Stelle ist es wichtig, die Unterscheidung Margalits zwischen
Selbstwertgefiihl und Selbstachtung zu erwahnen. Bei seiner Ausein-

359 Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 268, 269.
360 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 269.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

andersetzung mit diesen beiden Begriffen betont er, dass diese nicht
immer eine zusammenhingende Parallelitit beinhalten. Das heifit,
eine Person konne Selbstwertgefithl haben und gleichzeitig keine
Selbstachtung, und umgekehrt.

»Wir alle kennen Menschen, die sich auf ihre Leistungen und Erfolge eini-
ges zugute halten und doch bereitwillig vor jedem zu Kreuze kriechen.
[...] Ein Kriecher erniedrigt sich selbst, um sich auf Kosten seiner Selbst-
achtung Vorteile zu verschaffen, die seinem Selbstwertgefithl durchaus
dienlich sein kénnen.“36

Den umgekehrten Fall erldutert er wie folgt:

»Jemand kann - ungeachtet all seiner Leistungen — nur wenig Selbstwert-
gefiihl haben und trotzdem eine unbeugsame Selbstachtung verspiiren.
[...] Diese Selbstachtung kann sich etwa darin duflern, dafy man hartné-
ckig seine Grundrechte einklagt, [...] sich gegen Menschen, die einen be-
leidigt oder gedemiitigt haben, zur Wehr zu setzen, selbst wenn man sich
dabei in Gefahr begibt, und dem Gegner kraftemaflig unterlegen ist.“362

Das, was fiir die These der vorliegenden Arbeit entscheidend ist, liegt
in dem Aspekt begriindet, in welcher Form die Selbstachtung einer
Person zum Vorschein kommt bzw. wozu sie eine Person im Verhalten
motiviert. Wie dem zweiten Zitat von Margalit zu entnehmen ist, fun-
giert die Selbstachtung3®3 als eine moralische Disposition, weshalb sie
nicht als ein Gefiihl, sondern vielmehr als eine Grundhaltung angese-
hen werden sollte. Sie beruht in erster Linie auf der Uberzeugung einer
Person, dass sie einen Wert innehat, den sie in ihren Handlungen be-
riicksichtigen soll. Dieser Wert ist aber von demjenigen zu unterschei-
den, der sich aufgrund von Fahigkeiten oder Erfolgen, die von anderen
wertgeschdtzt werden, als Selbstwertgefiihl definiert. Auch Margalit
betont in diesem Zusammenhang, dass das Selbstwertgefiihl hinsicht-
lich der Leistungen einer Person abhingig von Wertschitzung anderer
ein graduierbarer Begriff ist.3%4 Der Wert hingegen, den wir die innere
Ehre nennen konnen und die Grundlage der Selbstachtung einer Per-
son bildet, beruht vielmehr auf den Normen bzw. den moralischen

361 Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 55.

362 Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 56.

363 Nach Margalit kann Selbstachtung auch als Wiirde bezeichnet werden (Vgl. Mar-
galit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 49.).

364 Vgl Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 57.

163

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

Grundsatzen, die man als wahr annimmt und an der man sich in sei-
nen Handlungen orientiert. In diesem Sinne kann behauptet werden,
dass das Verstindnis Honneths von Selbstachtung hinsichtlich des ge-
nannten Aspekts weniger tragbar ist als das von Margalit. Denn Hon-
neth beschriankt die Selbstachtung genauer betrachtet darauf, den Sta-
tus einer Rechtsperson innezuhaben. Wie geduflert, wiirde der Person
durch die Mitgliedschaft in sozialen Gruppen auf Dauer Selbstachtung
zuteil, so Honneth, weil sie dort als ein anerkanntes Mitglied diesen
Status praktisch erlebe. Der Aspekt, den Honneth nicht erwéhnt, ist
hingegen der, dass die Mitgliedschaft in einer Gruppe zu allererst die
Verinnerlichung ihrer moralischen Kodizes bedingt. Ein Gruppenmit-
glied geniefit die Achtung anderer insofern, als es nach deren Kodizes
handelt. Auch wenn wir die Betrachtungsweise Honneths befiirworten,
macht dies in der Tatsache keinen Unterschied, dass ein solches Mit-
glied genau aufgrund seines eigenen Verhaltens seine Selbstachtung
garantiert. Ein weiterer Aspekt, der bei Honneth nicht prézise heraus-
gearbeitet ist, ist der, dass die reine Tatsache einer Gruppenzugehorig-
keit und deren Anerkennung ebenso zur Steigerung des Selbstvertrau-
ens sowie des Selbstwertgefiihls fithren kann.

Es soll an dieser Stelle bemerkt werden, dass die Begriffe Selbstver-
trauen, Selbstwertgefiihl und Selbstachtung, in der Tat dicht mit einan-
der verschmolzen sind, auch wenn sie kontextabhiangig verschiedene
Motive haben konnen. Obwohl man sie manchmal 'konkret' verspiiren
kann, sind sie abstrakte Begriffe, die mehrere komplexe Spekulationen
erlauben. Dazu scheint eine Klassifizierung hilfreich zu sein. Es soll er-
neut gesagt werden, dass die Selbstachtung im Unterschied zu Selbst-
vertrauen und Selbstwertgefiihl, ein Begriff ist, der in erster Linie mit
dem Wert zusammenhingt, den man sich selbst zuschreibt. Und dieser
Wert, wie oben mehrfach angedeutet, bezieht sich auf die moralische
Orientierung einer Person und ihre eigenen Handlungen, die auf die-
ser beruhen. Dementsprechend lautet die kurze Zusammenfassung des
zuletzt Gesagten, dass der Hauptcharakter der Selbstachtung ein mora-
lischer ist, weil die innere Ehre einen moralischen Rahmen bzw. Hand-
lungen nach bestimmten moralischen Maf3stiben voraussetzt. Diese
Mafistibe bilden das personliche Idealbild einer Person, auf deren
Grundlage sie sich zu bestimmten Normen verpflichtet und eine Ori-
entierungshilfe findet, um mit ihren sozialen Rollen umgehen zu kén-

164

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

nen. Aus diesem Gedankengang lisst sich zudem folgern, dass die
Selbstachtung einerseits von der inneren Ehre motiviert wird und sie
andererseits stirkt. Denn je mehr man nach diesen Maf3stdben handelt,
desto konkreter wird die Erkenntnis von der inneren Ehre. ,Meine
moralische Auffassung ist es wert, geachtet zu werden® heifSt in dieser
Hinsicht: ,,Ich bin mir etwas wert®. Indem man auf sich selbst im ge-
nannten moralischen Sinne achtet, steigert man das eigene Wertbe-
wusstsein. Dieser Blickwinkel kann mit dem Funktionieren der dufle-
ren Ehre iiberein gebracht werden. Der soziale Wert einer Person, die
duflere Ehre, steigt durch die Achtung anderer. Genau die gleiche
Funktion erfiillt hier die Achtung einer Person sich selbst gegeniiber.
Der Wert einer Person steigt in ihren Augen durch die Achtung vor
sich selbst.

Charles Taylor behauptet, dass eine moralische Orientierung vor
allem bei der Bildung des Selbst eine entscheidende Rolle spielt. Unser
Selbst-Sein hidnge mit ,unserem Sinn fiir das Gute® zusammen.3% Das,
was bzw. wer wir sind, werde dadurch definiert, worin unsere Wertun-
gen liegen. Diese seien ,,die qualitativen Unterscheidungen®, mit deren
Hilfe eine Person nicht nur weif3, wo ihr ,Standort® ist, sondern sie
auch ,ein erfiilltes Leben fithrt.3¢¢ Man bilde also sein Selbst auf der
Grundlage dieser moralischen Orientierung, indem man aber stindig
auf der Suche nach dem Guten sei. In diesem Zusammenhang betont
er:

»[W]ir gehen von der Grundannahme aus, ein handelndes menschliches
Wesen existiere in einem Raum voller Fragen, wobei es sich um die Frage
handele, auf die unsere Rahmendefinitionen Antworten geben, die den
Horizont bilden, angesichts dessen wir wissen, wo wir stehen und welche
Bedeutungen die Dinge fiir uns haben. 367

Nach Taylor ist die Bildung eines Selbst hauptsichlich eine 'ewige’
Auseinandersetzung mit den Begrifflichkeiten der Moral. In Bezug auf
diese Betrachtungsweise scheint tiberdies die Behauptung zuzutreffen,
dass es einer Person erst dann gelingt, ein Selbst zu konstituieren,
wenn sie die Werte ihrer eigenen Welt hinterfragt und die damit ver-

365 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, S. 103.
366 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, S. 60.
367 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, S. 59.

165

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

166

bundenen Fragen wiederum aus ihrer eigenen Sicht beantwortet. Die
moralische Orientierung als die Grundlage der Vorstellung des eige-
nen Selbst nimmt auf diese Weise eine individuelle Form an, wobei zu
unterstreichen ist, dass Taylor beziiglich des Begriffs 'Selbst' keines-
wegs eine absolut individualistische Denkweise vertritt. Ganz im Ge-
genteil beinhalten seine Ansichten Motive, die der Wichtigkeit der
Verschmelzung einer Person mit ihrer Umwelt fiir ihre Identitétsbil-
dung Nachdruck verleihen. Einfithrend wurde die Aussage Taylors ge-
nannt: ,,Ein Selbst ist man nur unter anderen Selbsten.“ Er erginzt die-
se Aussage folgendermaflen: ,Es ist nie moglich, ein Selbst zu be-
schreiben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt
bilden.“3¢8 Also definiere man sich selbst bzw. bestimme seinen Stand-
ort durch die Bezugnahme auf eine Gemeinschaft. Die Bestandteile
der personlichen Geschichte, welcher Herkunft man ist, in welchem
Milieu man aufgewachsen ist, und sogar, welche Sprache man spricht
etc., beeinflusse die Selbstdefinition einer Person. Die moralische Ori-
entierung, mit deren Hilfe man seine Position in der eigenen Lebens-
welt findet, entspringt zwar einer 'individuellen’ Suche nach dem Gu-
ten, sie wird aber auch von der moralischen Auffassung der Umwelt
bestimmt.3% Taylor veranschaulicht mit seiner Theorie eine zweidi-
mensionale Bildung der moralischen Orientierung. Hier ist jedoch der
entscheidende Punkt, dass Taylor mit seiner These grundsitzlich das
Bild eines moralischen Selbst schildert. Genau dieses Selbst bestimmt
den Umstand, wie wir mit den Rollen, die wir ibernehmen, bzw. den
Teilidentitaten, die unser Selbst als eine Ganzheit bilden, und den dazu
gehorigen Verpflichtungen iiberhaupt umgehen.

Entsprechend diesem Gesichtspunkt akzentuiert Henning Hahn,
dass ein solches Selbst, das er ,die moralische Identitit” nennt, die
notwendige Voraussetzung fiir ,eine praktische Identitdt“ sei.37° Unter
der praktischen Identitit seien alle sozialen Praktiken zu verstehen, in
denen eine Person ihre Personlichkeit mit bestimmten spezifischen

368 Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, S. 69.

369 Vgl. Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit, S. 73.

370 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 23.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

Verpflichtungen verbindet.37* Man identifiziere sich selbst zwar mit
der Umwelt, in die man sich durch die Einhaltung ihrer Verhaltensre-
geln integriert. Die moralische Identitit, die sich in diesem Identifika-
tionsprozess entwickelt, vollziehe sich aber durch ein subjektives Mo-
ment. Dieses stecke in der Antwort auf die Frage, ,welche Person man
sein will“372 Dementsprechend bedinge eine moralische Identitdt nach
Hahn ,eine eigene normative Verfassung®, die hauptséichlich von dem
,S0-Sein-Wollen® einer Person bestimmt werde.373 Das normative
Selbstverstindnis, dem eine individuell auferlegte moralische Verfas-
sung zugrunde liegt, begriinde auch ,die moralische Selbstachtung®
Vor sich selbst im moralischen Sinne Achtung zu haben bedeute in
diesem Sinne, dass man sich als eine autonome Person um ein selbst-
bestimmtes Leben bemiiht, in dem man sich gegeniiber den externen
Normen hauptsiachlich aus der Sicht seines eigenen moralischen
Standpunkts positioniert.374

Das normative Selbstverstindnis sowie die moralische Begriin-
dung des Selbstachtungsbegriffs bei Hahn sind auf die kantsche Moral-
philosophie zuriickzufithren.3”s Zwar betont er, dass der Begriff
‘Selbstachtung' in den Schriften Kants nicht vorkommt. Einer der Leit-
gedanken im Kants Moralsystem laufe jedoch auf die moralische Be-
deutung der Selbstachtung hinaus.37¢ Wie Hahn auch bemerkt, festigt
Kant diesen Gedanken mit den Aussagen ,moralische Selbstschit-
zung® oder ,,Achtung fiir sich selbst“377 Kant begriindet die Moralitat
des Menschen mit seiner Vernunft. Als ein vernunftbegabtes Lebewe-
sen soll der Mensch seinen Willen am Gesetz seiner praktischen Ver-
nunft bestimmten. Nach Hahn sei das Hauptmotiv, das einen Men-

371 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 15.

372 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 15.

373 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 16.

374 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 23.

375 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 70.

376 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 7o0.

377 Vgl Kant: Die Metaphysik der Sitten, S. 534 ff.

167

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

168

schen dazu anhilt, nach den Grundsitzen der praktischen Vernunft zu
handeln, die Achtung vor sich selbst.378 Der Mensch verpflichte sich
selbst objektiv erklart durch seine praktische Vernunft und subjektiv
erklart aufgrund seiner Selbstpositionierung zu bestimmten Nor-
men.379 Die Notwendigkeit einer moralischen Orientierung ldsst sich
dementsprechend dadurch erkliren, dass der Mensch als animal ratio-
nale ohne Griinde nicht existieren kann. Allein diese Tatsache begriin-
det, warum einer Person es nicht gelingen kann, ohne eine moralische
Orientierung ein Selbstverstindnis zu haben. Die objektive Verpflich-
tung des Menschen, d. i. die praktische Vernunft, verwandelt sich in
eine subjektive, indem der Mensch sich bewusst an das Gesetz der
praktischen Vernunft halt. Auf der Grundlage der praktischen Ver-
nunft eine moralische Auffassung zu bilden, symbolisiert also das "Ver-
trauen' einer Person in die Moglichkeit ihrer eigenen Vernunft. ,,Dies
bedeutet nicht mehr und nicht weniger, als dass Vernunft prinzipiell in
sich selbst achtenden Personen wirksam wird.“38 In diesem Sinne
meint die Selbstachtung, das eigene rationale Potenzial als eine Refe-
renz in der moralischen Orientierung anzuerkennen. Entsprechend
dieser Grundannahme ldsst sich die Selbstachtung auch als Achtung
vor der eigenen Selbstbestimmung verstehen. Das normative Selbst-
verhiltnis bzw. das ,,moralische So-Sein-Wollen® bestehe demnach da-
rin, Anspruch auf ein selbstbestimmtes Leben zu haben bzw. diesen er-
heben zu wollen.38!

Wie geschildert ist der Schnittpunkt der zuletzt genannten zwei
Theorien von Taylor und Hahn der, dass sich eine moralische Orien-
tierung als die notwendige Voraussetzung des Selbstverstindnisses
einer Person erweist. Hingegen gibt es einen wesentlichen Unter-
schied: In der Theorie Hahns zentriert sich die Idee der Selbstbestim-
mung, wihrend bei Taylor die Bezugnahme auf andere einen entschei-
denden Faktor bei der Konstituierung eines Selbst darstellt. In Bezug

378 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 70.

379 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 85.

380 Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtig-
keitstheorie, S. 71.

381 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 23.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

auf die bisher erwdhnten Theorien iiber das Selbst bzw. die Selbstach-
tung konnen wir im Allgemeinen von zwei zentralen Positionen reden.
Die erste ist die Anerkennungstheorie,382 nach welcher eine Person

sich selbst tiber die Gesamtheit aller Normen ihrer Umwelt definiert.
Sie verwirklicht sich selbst in der Kommunikation mit anderen, auf
deren Anerkennung sie vor allem in ihrem Selbstverstindnis angewie-
sen ist. In diesem Sinne hidngt auch ihre Selbstachtung zum gréfiten

Teil von ihren sozial anerkannten Rollen ab. In der zweiten Position,
die Hahn Selbstachtungstheorie nennt,383 setzt sich eine Person selbst-
bestimmte moralische Grundsitze und erlangt dadurch ein autonomes

Selbstverstindnis. In dieser Position erweist sich die Selbstbestim-
mung auch als ein Zeichen der moralischen Selbstachtung. Das heif3t:

Indem man nach seiner eigenen moralischen Auffassung handelt,
driickt man seine Achtung vor sich selbst aus. Es ist allerdings festzu-
stellen, dass es eine wichtige Gemeinsamkeit der beiden Betrachtungs-
weisen gibt, die darin besteht, dass, wenn wir von dem Selbstverstind-
nis einer Person reden, wir grundsatzlich ihr moralisches Selbst mei-
nen, ganz gleich wie dies zustande gekommen ist.

Kommen wir an dieser Stelle auf die eingangs gestellte Frage zu-
riick, welche Kriterien die Selbstachtung voraussetzt. Zunédchst kann
gesagt werden, dass sich eine moralische Orientierung als ein wichtiges
Kriterium der Selbstachtung darstellt. Diese bildet zudem die Grundla-
ge des Selbstverstindnisses einer Person. Aus diesem Gedankengang
geht auch hervor, dass die Selbstachtung eine moralische Grundhal-
tung ist, und deren Erhaltung genau deshalb in erster Linie von der
Person selbst abhéngt. Entscheidend ist also nicht, wie andere sich ver-
halten, sondern wie man selbst handelt. Daher kann behauptet werden,
dass wir von der Selbstachtung einer Person erst dann reden koénnen,
wenn sie sich in Tun und Denken auf ihre moralische Auffassung be-
zieht und infolgedessen eine Handlung bevorzugt oder meidet. An die-
ser Stelle soll aber eine Problematik diskutiert werden, die bei der Dar-
stellung von den oben erwidhnten zwei Hauptpositionen 'Anerken-

382 Hier wird auf die ausfiihrliche Erlduterung Hahns Bezug genommen (Vgl. Hahn:
Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeits-
theorie, S. 5-13.).

383 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 11.

169

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

170

nungs- und Selbstachtungstheorien' offen blieb, und zwar die Proble-
matik der Selbstbestimmung. Es ist wichtig, die Frage zu beantworten,
inwieweit es méglich ist, die moralische Auffassung autonom zu bilden
und diese zu realisieren. Schlieffen diese zwei Theorien notwendig ein-
ander aus?

Zunichst soll unterstrichen werden, dass eine autonom gebildete
moralische Orientierung nicht unbedingt eine absolute Abwendung
von den allgemein anerkannten Normen einer Gesellschaft bedeuten
muss. Auch eine Person, die diese Normen bewusst als die Grundlage
ihrer Handlungen annimmt, kénnen wir durchaus autonom nennen.
Denn solange sie sich mit diesen kritisch auseinandersetzt und sich
diejenigen zu eigen macht, die sie mit ihrem Selbstverstindnis verein-
baren kann, erfiillt sie ein Grundprinzip der menschlichen Autono-
mie.3% Wenn wir hingegen annehmen, dass eine autonome Person ihr
Selbst nicht nach den tradierten bzw. allgemeingiiltigen Denkmustern
sondern nach ihren eigenen Ansichten definiert, dann muss es sich um
einen Prozess handeln, in dem sie zunachst nach sich selbst sucht, da-
mit sie iiberhaupt eine Grundlage fiir die genannte Vereinbarung fin-
den kann. Der Aspekt, der hier nicht tibersehen werden soll, ist der,
dass diese Suche sowohl zu einer zufrieden stellenden moralischen
Orientierung wie auch zu einer schmerzhaften, zerstorerischen Orien-
tierungslosigkeit fithren kann. Honneth weist in seiner eingehenden
Auseinandersetzung mit der Thematik der ,,Selbstsuche® auf diese 'Ge-
fahr' hin. Er behauptet, dass sich der moderne Mensch um der Indivi-
dualisierung Willen einem Selbstfindungsprozess widme, in dem er
auf eine ,experimentelle Weise® nach einem Ich sucht.3®5 Dies soll
einer der Einfliisse der immer mehr individualisierten modernen Welt
sein, deren Forderung an Individuen ,,Sei du selbst!“ lautet. Die Eman-
zipierung des Individuums verwandle sich jedoch in einen massiven
dufleren Zwang einer notwendigen' Selbstverwirklichung. Die Vielfil-
tigkeit der Lebensweisen und die einfache Erreichbarkeit diverser Al-
ternativen in verschiedenen Lebensbereichen ermdglichten ihm dabei

384 Hier wird der Begriff Autonomie im Sinne der ,Freiheit der Willkiir, des (freien)
moralischen Selbstzwangs oder der moralischen Selbstverpflichtung,, in der kant-
schen Terminologie verwendet (Vgl. Kant: Die Metaphysik der Sitten, S. 572-573,
551-552.).

385 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 212.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

verschiedene Existenzformen zu erproben, um sein Selbst zu finden.38¢
Allerdings erlebe der Einzelne seit den letzten Jahrzehnten den Uber-
gang zum Individualismus als eine intellektuelle und materielle Be-
stimmungslosigkeit. Das breite Auswahlspektrum und die 'Wahl-Frei-
heit' fithrten unter anderem auch dazu, dass die Individuen immer we-
niger bindungsfahig werden, einen Beruf, eine Lebensform sowie Per-
sonen, mit denen sie Beziehungen eingehen, immer schneller verlas-
sen. Es handle sich also auch um eine ,hedonistische Alltagsmoral®,
die die Individuen nur kurzfristig befriedigt. Aus dieser Sicht betrach-
tet gelinge es ihnen daher auch nicht immer, ein befriedigendes Selbst
zu finden und, wie man es ausdriicken konnte, ein gliickliches Leben
zu fithren.3®” In Anlehnung an die Sozialkritiken von den Soziologen
Alain Ehrenberg und Georg Simmel fiigt er noch hinzu, dass die
Selbstverwirklichung bzw. der Selbstfindungsprozess in diesem Zeital-
ter weniger zu Zufriedenheit als vielmehr zu Depression gefiihrt hat.388
Dieses Bild, auf das Honneth hinweist, konnen wir als das erste Handi-
cap der Selbstbestimmung ansehen.

Der Idee eines autonomen Selbst bzw. einer selbstbestimmten mo-
ralischen Orientierung, die theoretisch gesehen dem Menschen als
einem vernunftbegabten Lebewesen und seiner Wiirde am besten zu
entsprechen scheint, konnen in der Realitit noch zwei wichtige Proble-
matiken entgegengesetzt werden. Man kann zum einen durch seine
Emanzipierung immer einsamer werden. Wir kdnnen davon ausgehen,
dass die ,hedonistische Alltagsmoral, von der Honneth redet, genau
zu dieser Einsambkeit fithren kann. Zudem sollten wir uns dem Begriff
der Selbstbestimmung, die man als eine Art der Emanzipation definie-
ren kann, hinsichtlich der Gesellschaften mit festen moralischen Auf-
lagen anndhern. Da die Emanzipation eine Art von Anderssein bedeu-
tet, bildet dies eine Uberforderung fiir solche Gesellschaften. Auf diese
Weise wird es womdglich immer schwieriger fiir den emanzipierten
Einzelnen, in dieser gesellschaftlichen Struktur einen Lebensraum zu
finden. Die Selbstbestimmung kann zum anderen noch fatalere Folgen
haben. Im Abschnitt ,,Auflere Ehre“ wurden die orthodoxen Ehrvor-
stellungen thematisiert, die eine absolute bzw. bedenkenlose Akzep-

386 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 212.
387 Vgl Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 218.
388 Vgl. Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, S. 220.

171

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

tanz des jeweiligen Ehrenkodex als die Grundvoraussetzung fiir die
Mitgliedschaft einer Gruppe ansehen. In einer solchen Gruppe verur-
sacht das Abweichen von deren Normen in einem giinstigeren Fall
eine Exklusion aus der Gruppe. Der Versuch einer selbstbestimmten
Lebensweise, unmittelbar verbunden mit der Ablehnung des Ehrenko-
dex, kann aber auch lebensbedrohliche Situationen mit sich bringen,
so dass der Einzelne, der sowohl sich selbst als auch sein Leben auto-
nom bestimmen will, zwischen Leben und Autonomie entscheiden
muss.3% Angesichts dieser Tatsache scheint also das Selbstbestim-
mungsideal ziemlich utopisch zu sein. Von einer Person, die mit dieser
genannten Entscheidung konfrontiert ist, kann man nicht erwarten,
dass sie sich unter eventueller Aufopferung ihres Lebens durchsetzt,
um ein selbstbestimmtes Leben zu fithren. Ebenso scheint es absurd zu
behaupten, dass sie aufgrund ihrer 'Gehorsamkeit' wenig oder keine
Selbstachtung habe. Auch Hahn als ein iiberzeugter Vertreter des
Selbstbestimmungsideals miisste dieses Handicap beriicksichtigt ha-
ben. Denn er bemerkt schliefllich auch, dass einer Person die Heraus-
bildung einer eigenen moralischen Verfassung und deren Realisierung
erst in einer ,,gerecht eingerichteten Gesellschaft® gelange.39°

Aus den zuletzt genannten Problemstellungen soll dennoch nicht
gefolgert werden, dass die Selbstachtung eine Grofie ist, auf die man je
nach Situation verzichten kann. In einer Gesellschaft, deren morali-
sche Kodizes menschenverachtend sind, findet sich vermutlich keine
Grundlage, auf der der Einzelne sein Selbst autonom bilden und dem-
entsprechend eine innere moralische Grundhaltung, d. i. die Selbstach-
tung, verwirklichen kann. Daraus folgt also ein wichtiger Aspekt, der
in Bezug auf den Begriff der Selbstachtung erwahnt werden soll.

Auch wenn wir annehmen, dass die Selbstbestimmung fiir eine an-
gemessene Entwicklung des eigenen Selbst bzw. der eigenen morali-
schen Auffassung ein duflerst wichtiges Prinzip ist, kann die Rolle der
Umwelt, in der das Individuum existiert, nicht tibersehen werden. Es

389 Im Abschnitt ,Gruppenehre” wurde erwihnt, dass auch manche Ehrenmordver-
weigerer ihr Leben lieflen, weil sie durch ihre Verweigerung, sei es aus ethischen
oder emotionalen Griinden, unmittelbar ausdriicken, dass sie den Ehrenkodex,
der sie zum Mord zwingt, ablehnen und nach eigener Auffassung handeln wollen.

390 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 100.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

soll auf die obige Bemerkung Hahns beziiglich einer gerechten Gesell-
schaft nochmals aufmerksam gemacht werden. Hahn bezieht sich in
diesem Zusammenhang auf die Gerechtigkeitstheorie von John Rawls.
Denn eine der entscheidendsten Thesen Rawls’ lautet, dass die Selbst-
achtung der Einzelnen erst in einer Gesellschaft geschiitzt werde, in
der alle Mitglieder das Anerkennungsprinzip verinnerlicht haben, und
deren staatliche Institutionen dieses Prinzip ebenso unterstiitzen.39* Es
soll unterstrichen werden, dass die Selbstkonstituierung das Recht auf
die Selbstbehauptung in allen Bereichen des Lebens voraussetzt. In
diesem Sinne stellen sich der Staat und dessen Institutionen als die
Schliisselmittel heraus, die den Einzelnen dieses Recht gewdhrleisten.
Der Ausdruck ,anstindige Gesellschaft“ Margalits meint auch nichts
anderes als ein solches gesellschaftliches System. Er verfeinert diese
Ansicht und betont, dass man sogar die Gesellschaften nicht als an-
standig bezeichnen konne, in denen zwar keine Menschenrechtsverlet-
zung erfolgt, aber Biirgern ihre Biirgerrechte entzogen werden. Als
Beispiel nennt er Frauen, denen das Wahlrecht verweigert wird.39> Die
Kernidee einer anstandigen Gesellschaft bestehe darin, dass die Biirger
sich selbst in erster Linie als ,vollwertige Menschen® ansehen kénnen.
Der oben genannte Aspekt beinhaltet daher, dass die Selbstachtung
separat von der staatlichen und politischen Struktur sowie den gesell-
schaftlichen Auflagen nicht realisierbar ist. Das gesellschaftliche Sys-
tem sollte also unbedingt einen Beitrag dafiir leisten, dass dessen ihm
zugehorige Personen die Grundlage finden, auf der ihr Selbst basiert
und dadurch die Selbstachtung herausgearbeitet werden kann. Dieser
Aspekt taucht aber auch mit Bezug auf zwischenmenschliche Bezie-
hungen auf. Oben wurden die Theoretiker, die die Lehre der Anerken-
nung vertreten, kurz dargestellt. Dort war davon die Rede, dass ein be-
friedigendes Selbstverstindnis unter anderem auch ein anerkennendes
Gegeniiber bedingt. Um die Funktion anderer in Bezug auf die Selbst-
achtung einer Person besser verstehen zu kénnen, sollten wir diese
Thematik ins Gegenteil umkehren. Demiitigung bzw. Erniedrigung

391 Vgl Rawls: A Theory of Justice, S. 454, 582.
392 Vgl Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 50, 51.

173

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

174

stellen oft die Motive dar, durch die sich die Bedeutung von Begriffen
wie Selbstachtung am besten verdeutlicht.393

Auf eine paradoxe Weise fiihlt man sich in manchen Situationen
gedemiitigt, obwohl man diese Demiitigung nicht selbst herbeigefithrt
hat, wie das Opfer einer Vergewaltigung, um nur ein Beispiel zu nen-
nen.3%4 Tatsdchlich wird das Selbstverstindnis einer Person durch
solch ein Ereignis duflerst negativ beeinflusst. Dies hat zweifelsohne
zur Folge, dass sie sich sowohl in ihrer Selbstachtung, als auch in
ihrem Selbstwertgefiihl verletzt fiihlt.

»Dementsprechend setzt auch die Selbstachtung - obschon sie darauf be-
ruht, daf man sein eigenes Menschsein anerkennt - implizit immer
schon das respektvolle Verhalten anderer Menschen voraus.“395

Das respektvolle Verhalten, von dem Margalit redet, meint nichts an-
deres, als die Selbstdefinition einer Person in jeder Art der Beziehung
mit ihr zu beriicksichtigen und die Fortfithrung ihrer Existenz nach
dieser Definition nicht einzuschrinken. Der Verstof$ gegen ein solches
Verhalten zieht also unmittelbar das Gefiihl der Verletzung der Selbst-
achtung nach sich, was die Notwendigkeit des Angewiesenseins auf
andere erklart.

Dass man sich infolge eines respektlosen Verhaltens gedemiitigt
fuhlt, gibt einen interessanten Hinweis auf die Beschaffenheit der
Selbstachtung. In den obigen Teilen wurde mehrfach betont, dass die
Selbstachtung etwas ist, um das sich die Person in erster Linie selbst
kiitmmern muss. Eine demiitigende Situation kann in dieser Hinsicht
als eine 'Gelegenheit' betrachtet werden, bei der man die Stirke der ei-
genen Selbstachtung priasentieren kann. Es gehort zu einem gefestigten
Selbstverstindnis, Widerstand gegen Respektlosigkeit zu leisten. Man
verstirkt also seine Selbstachtung auch dadurch, dass man Ressenti-
ments im Falle einer Demiitigung durch eine Art der Revolte' aus-

393 Vgl. Maihofer: Die Wiirde des Menschen, zit. nach Stoecker: Menschenwiirde
und das Paradox der Entwiirdigung, S. 133.

394 Margalit untersucht dieses Paradox detailliert in seinem Werk ,,Politik der Wiirde.
Uber Achtung und Verachtung® Auch in seinem Artikel ,Menschenwiirde und
das Paradox der Entwiirdigung® setzt sich Ralf Stoecker mit dieser Problematik
auseinander (Vgl. Stoecker: Menschenwiirde und das Paradox der Entwiirdigung,
139-142.). )

395 Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 130.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

driickt. Honneth bezeichnet eine solche Selbstverteidigung als ,, Kampf
um Anerkennung®39 Die Erfahrung von Missachtung konne deshalb
als eine ,,Motivationsquelle von politischem Widerstand“ verstanden
werden, welchen wir gleichermaflen als moralische Revolte beschrei-
ben kénnen.

Im obigen Abschnitt ,Scham® wurde das Beispiel aus einer Rede
von Malcolm X angebracht. Dort war von der diskreditierenden Situa-
tion der house negros, der afroamerikanischen Sklaven, die Rede, die
auf den Anspruch an ihre Individualitit verzichteten und sich selbst
ihren Eignern unterwarfen. Die field negros hingegen beschreibt Mal-
colm X als achtenswerte Rebellen, die die entwiirdigende Situation, in
der sie sich befinden, begreifen und dementsprechend jede Art der Re-
volte wagten. Ein weiteres Beispiel bildet in diesem Zusammenhang
die Figur des ,Onkel Tom", der Protagonist des gleichnamigen Romans
von Harriet Beecher Stowe. Dieser wird im Buch als eine vorbildlich
tugendhafte Personlichkeit dargestellt, die die Entwiirdigung, die sie
erleidet, mit der Hoffnung auf Erlésung bzw. eine gottliche Belohnung
duldet. Margalit sowie Henning Hahn unterstreichen, dass eine solche
Unterwiirfigkeit ein gutes Beispiel fiir die Selbsterniedrigung dar-
stellt.397 Nach beiden Analytikern fehlt es Onkel Tom an Selbstach-
tung. Zwischen den house negros und Onkel Tom besteht eine Pa-
rallelitat. Die house negros hielten ihre Situation iiberhaupt nicht fiir
problematisch. Sie sahen diese sogar als einen wiinschenswerten Zu-
stand angesichts der damaligen Bedingungen an, so Malcolm X. Onkel
Tom bevorzugte blinde Gehorsamkeit, da dies fiir seine Begriffe nichts
anderes war als eine Tugend. Die Gemeinsamkeit zwischen diesen Bei-
spielen besteht also darin, dass eine entwiirdigende Situation tber-
haupt nicht wahrgenommen sondern ganz im Gegenteil entweder als
glinstig oder als profitabel angenommen wird. In beiden Fillen wird
daher gegen eine Ungerechtigkeit nicht aufbegehrt. In dem genannten
Abschnitt wurde unterstrichen, dass die innere Ehre nicht nur von fak-
tischem Respekt durch andere, sondern auch von faktischem Willen

396 Vgl. Honneth: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, S. 224, 225.

397 Vgl. Margalit: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, S. 46; Hahn:
Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Gerechtigkeits-
theorie, S. 1-5.

175

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

176

zum Respekt einer Person selbst abhéngt. Es ist also eine moralische
Verantwortung einer Person fiir sich selbst, ihre innere Ehre gegen du-
ere Angriffe zu schiitzen. Dies ist als eines der wichtigen normativen
Charakteristika der inneren Ehre zu betrachten.

Die moralische Revolte ist immer auch eingebettet in gesellschaft-
liche ,moralische Revolutionen®39® Eine Person wie Onkel Tom
schlie8t durch ihre Gehorsamkeit alle Moglichkeiten aus, ungerechte
bzw. menschenverachtende Situationen zu dndern. Zwar ist ein loyales
und geduldiges Verhalten als tugendhaft einzustufen. Es soll jedoch die
Unterscheidung gemacht werden, an wen oder was sich diese Loyalitét
heftet. In Situationen, die Menschen ihrer Moglichkeit berauben, ihr
Selbst zu behaupten und zu realisieren, verlieren Begriffe wie Loyalitit,
Treue oder Geduld ihren tugendhaften Charakter. Sie fungieren viel-
mehr als selbstvernichtende und entwiirdigende Motive. Es ist also zu
behaupten, dass solche Tugenden genau aufgrund ihrer sensiblen 'Aus-
nutzbarkeit' notigenfalls preisgegeben werden sollen. Dies ist auch hin-
sichtlich der Verantwortung jedes Einzelnen fiir eine gerechte Gesell-
schaft von grof3er Bedeutung. Denn ein Teil einer Gesellschaft zu sein,
heifit nicht nur, deren Normen bedingungslos zu verinnerlichen. Ein
vollstandiges Mitglied wird man auch dadurch, dass man die Initiative
ergreift, um lebenswerte Bedingungen fiir alle zu bewirken. Mead be-
zeichnet ein solches Verantwortungsbewusstsein als ,die gesellschaftli-
che Kreativitdt“39° Wahrend sich ein Subjekt als me, ein soziales anpas-
sungsfahiges Mitglied, in die Gesellschaft integriert, besitzt es aber
auch gleichzeitig die Fahigkeit, als I individuelle Reaktionen auf be-
stimmte gesellschaftliche Auflagen zu duflern. Somit geldnge es ihm,
seine Umwelt ebenso zu beeinflussen.+°°

Eine solche revolutiondre Haltung gegen verwurzelte und kritisch
zu betrachtende Ehrvorstellungen in unserer Zeit scheint notwendig
zu sein. Wie oben erwéhnt, begegnet uns hier jedoch wieder die
Schwierigkeit, dass ein solcher Widerstand zu lebensbedrohlichen Fol-

398 Hier wird auf den Ausdruck moral revolutions von Kwame A. Appiah Bezug ge-
nommen.

399 Vgl. Mead: Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 258.

400 Vgl. Mead: Geist, Identitidt und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavioris-
mus, S. 259.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

gen fiir den Einzelnen fithren kann. In diesem Zusammenhang be-
hauptet Hahn, dass die Bewahrung der moralischen Selbstachtung
wichtiger ist, als die der korperlichen Selbsterhaltung.4°* Es sei also so-
gar moralisch wichtiger, im Kampf gegen eine unterdriickerische Au-
toritdt ,,das eigene Leben aufs Spiel zu setzen’, als auf das eigene mora-
lische Wertesystem zu verzichten. Es ist erneut zu betonen, dass diese
Behauptung angesichts der genannten Realitidten etwas zu radikal zu
sein scheint. Noch wichtiger ist, dass die gesamte Gesellschaft das An-
erkennungsprinzip als das hochste Gut internalisiert, wie Rawls her-
vorhebt. Diese These Rawls” sowie die Idee einer anstindigen Gesell-
schaft Margalits, in der sich alle selbst fiir ,vollwertig“ halten konnen,
erweist sich hingegen lediglich als ein Prinzip, das die Ethik in Bezug
auf ein moralisch akzeptables gesellschaftliches System duflert. Dass in
einer Gesellschaft dieses Prinzip nicht beachtet wird, hebt die Selbst-
achtung ihrer Mitglieder nicht auf. Aber es setzt die Grundlage aufler
Kraft, auf der ein Einzelner sein Selbst behaupten und dadurch seine
Selbstachtung realisieren kann. Demnach besteht der Schliisselpunkt
darin, dass eine Person dann ihre Selbstachtung verliert, wenn sie ihr
Selbst nicht behauptet und nicht schiitzt, obwohl sie dazu in der Lage
ist.

Wie schon geduflert, liegt der Selbstachtung der intrinsische Wert,
die innere Ehre, zugrunde. Dass eine Person sich selbst einen Wert bei-
misst, ist auch daran zu erkennen, wie bewusst sie sich ihrer Fahigkei-
ten ist. Die Selbstachtung bezieht sich auf das Selbst als eine Ganzheit.
Fiir sich selbst Achtung zu haben, impliziert also auch, dass man seine
Stirken zu schétzen weifs. Hier tritt die Unterscheidung Margalits zwi-
schen Selbstwertgefiihl und Selbstachtung noch einmal zutage. Zwar
scheint diese Unterscheidung vor allem hinsichtlich der Beispiele, die
er anbringt, plausibel zu sein. Denken wir aber beispielsweise an einen
Kiinstler, der sein Talent unterschitzt. Nach der Ansicht Margalits
miisste es ihm an Selbstwertgefiihl fehlen. Er wiirde sich woméglich
nicht verletzt fithlen, wenn sein kiinstlerisches Werk, was auch seine
Person selbst betrifft, missachtet wiirde, beispielsweise durch Kritisie-
rung oder ein Ausstellungsverbot. Er wiirde sich wahrscheinlich nicht

401 Vgl. Hahn: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen Ge-
rechtigkeitstheorie, S. 8, 9.

177

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

178

einmal darum bemiihen, zu erkliaren, dass dieses Werk oder zumindest
seine kiinstlerische Tédtigkeit es wert sei, respektiert zu werden. Es ist
anzunehmen, dass es dem Kiinstler in diesem Beispiel ebenso an
Selbstachtung fehlt. Wie betont, gehort es zur Selbstachtung einer Per-
son, von anderen Respekt einzufordern. Dafiir muss man jedoch zu-
néchst in der Lage sein, die Eigenschaften, fiir die man Achtung ein-
fordert, selbst wertzuschitzen. Selbstverstindlich soll hier zwischen
der narzisstischen Selbstliebe und der moralischen Selbstachtung un-
terschieden werden. Die Selbstachtung veranlasst einen, nach der mo-
ralischen Qualitdt einer Handlung bzw. der eigenen Handlung zu fra-
gen und, wenn notig, eine innere Kritik zu tiben, um dem inneren
Wert entsprechend zu handeln. Fiir einen Narzissten wire eine solche
innere Auseinandersetzung ausgeschlossen. Genauso unterscheidet
sich eine Person mit Selbstachtung von einem Egoisten. Denn einem
Egoisten fehlt die Sensibilitit danach zu fragen, wie es einem anderen
ergehen wiirde, wiirde er dies oder jenes tun. Jemandem, der Selbst-
achtung hat, miisste hingegen bewusst sein, dass das Fehlen dieser
Sensibilitét seine eigene Selbstachtung verletzen wiirde.

An dieser Stelle sollen die einfithrend gestellten Fragen noch ein-
mal erwdhnt werden. Die erste Frage lautet: Welche Kriterien liegen
der Selbstachtung zugrunde? In Anlehnung an die oben diskutierten
Thesen ist zu behaupten, dass ein klares Selbstverstindnis, wie schon
einmal erwédhnt, das entscheidende Kriterium der Selbstachtung ist.
Dies griindet sich auf einer moralischen Orientierung. Das heif3t, das
Selbst einer Person, ganz gleich, in welchen Identitatsformen es sich
darstellt, manifestiert sich als moralische Haltung.

Die zweite Frage lautet: Woran erkennen wir die Selbstachtung
einer Person? Es ist ein Anzeichen der Selbstachtung, das Selbst bzw.
die ihm zugrunde liegende moralische Orientierung moglichst selbst-
bestimmt zu konstituieren, da dies dem Menschsein und seinem Wert
am besten entspricht. Jemand, der sich selbst im Rahmen seiner mora-
lischen Orientierung einen Wert zuschreibt, sieht genau diesen Wert
als den Maf3stab seiner Handlungen. Die Selbstachtung duflert sich
aber auch in demiitigenden Situationen in Form einer Revolte. Denn
auf sich selbst im moralischen Sinne zu achten heifit, sich darum zu
kiitmmern, das Selbst zu behaupten und zu schiitzen. Eine weitere

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

selbstachtende Haltung besteht darin, dass man seine positiven Eigen-
schaften wertschétzt, ohne eitel zu sein.

Die letzte Frage lautet: Warum ist die Selbstachtung aus ethischer
Sicht als achtenswert zu betrachten? Hier konnen wir uns auf die kant-
sche Ansicht beziehen, dass die Selbstwertschdtzung+°? eine der mora-
lischen Pflichten des Menschen gegen sich selbst ist, weil er das einzige
Wesen ist, das aufgrund seiner Vernunft in der Lage ist, sich selbst mo-
ralisch verpflichten zu kénnen. Uberdies vermittelt die Selbstachtung
die Moglichkeit der Verantwortung fiir die eigene Umwelt einer Person,
wodurch sie bestimmte gesellschaftliche Uberzeugungen bzw. Aufla-
gen, die den ethischen Prinzipien und dem Wert des Menschseins ge-
nerell widersprechen, dndern kann.

Zum Schluss kommen wir auf den eingangs genannten Fall von
Tscherwjakow. Es wurde die Frage gestellt, ob eine solche Person
Selbstachtung hat. Auf der Grundlage des bisher geschilderten Rah-
mens beziiglich der Selbstachtung kann diese Frage folgendermafien
beantwortet werden: Tscherwjakow benimmt sich zwar respektvoll, in-
dem er eine Umgangsform beriicksichtigt bzw. sich fiir seinen Fehler
entschuldigt, selbst wenn das versehentliche Anspucken in diesem Fall
keine unmittelbaren Schuldgefithle auslosen miisste. Offensichtlich
fithlt er sich gedemiitigt, weil er uniibersehbar nicht ernst genommen
wird. Denn er wird nicht nur nicht anerkannt, sondern tiberhaupt
nicht erkannt, nicht gesehen. Seine Bemithung um Vergebung nimmt
in diesem Moment eine andere Form an, da diese nicht mehr von
einem Schuldgefiihl, sondern von dem Wunsch nach Gesehenwerden
motiviert wird. Aus dieser Sicht stellt er sich als jemand dar, der auf
sein Selbst achtet. Hinsichtlich der Ignoranz seines Gegeniibers wire
hingegen zu erwarten, dass er beispielsweise Zorn empfindet statt des
endlosen Bediirfnisses nach Verzeihung. In diesem Fall hitte er wahr-
scheinlich nach Moglichkeiten gesucht, sich selbst entsprechend sei-
nem Wert zu verteidigen. Dies wire beispielsweise durch 'Gegenigno-
ranz' moglich. Da er aber nicht in der Lage ist, die Demiitigung durch
sein Gegeniiber angemessen zu werten, erweist sich seine Bitte um
Vergebung als selbsterniedrigend. Wie oben erldutert, ist die Anerken-

402 Es wurde oben erldutert, warum unter Kants Begriff ,,Selbstwertschatzung® auch
die Selbstachtung verstanden werden kann.

179

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

nung anderer von grofler Bedeutung fiir das Selbstverstindnis sowie
die Selbstachtung einer Person. Ein noch wichtigerer Aspekt liegt aber
in der Antwort auf die Frage, ob man sich selbst nur von dieser abhin-
gig macht. Das, was Tscherwjakow zu dem Versuch zur Verzeihung
fihrt, ist kein Prinzip seiner moralischen Orientierung, sondern seine
Selbstlosigkeit. Aus diesem Grund bleibt ihm nichts anderes als zu
sterben, wenn er ignoriert wird. Da er [1] kein klares Selbstverstindnis
hat, das auf einer eigenen moralischen Orientierung beruht, und des-
halb seine Existenz durch andere bestitigt wissen muss, [2] auf eine
Misshandlung (hier die Ignoranz) nicht angemessen reagiert, und [3]
seine achtenswerte Eigenschaft (hier die Riicksichtnahme auf eine Um-
gangsform) selbst nicht wertschatzt, erfillt er also nicht die Kriterien,
die der Selbstachtung zugrunde liegen.

Fazit: Die innere Ehre

Innere Ehre wurde in der vorliegenden Arbeit als der Wert bezeichnet,
den eine Person sich selbst zuschreibt. Wie im Abschnitt ,,Selbstach-
tung® erlautert, ist der Umstand nicht leicht festzustellen, ob eine Per-
son innere Ehre besitzt. Dies kann also erst aus ihren Handlungen ab-
geleitet werden, durch welche sich dieser innere Wert konkretisiert. In-
sofern wurden Scham und Selbstachtung als zwei Grundhaltungen
festgelegt, die sowohl Bedingung als auch Ausdruck der inneren Ehre
darstellen. Auf der Grundlage von Scham und Selbstachtung zu han-
deln, weist darauf hin, dass man eine Selbstvorstellung hat, auf die
man Wert legt.

Im Unterschied zur geldufigen Bedeutung des Wortes, Scham be-
zeichne einen meist als eine physische Reaktion empfundenen Affekt,
wurde der Schambegriff in der vorliegenden Arbeit als eine innere
Einstellung festgelegt. Nicht unmittelbar infolge einer unerwiinschten
peinlichen Situation setzt demgemafl die Scham ein, sondern sie be-
stimmt Handlungen einer Person vor, so dass durch sie im Vorfeld
wahrgenommen und entschieden werden kann, welche Handlung dies
verursachen konnte. Nach dieser Betrachtungsweise bezeichnet Scham
tiberdies nicht unmittelbar die Angst vor einer Schamsituation, son-
dern eine Warnung vor dem Verstof3 gegen die Normen, die man

180

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

|V. Die innere Ehre

selbst verinnerlicht hat. Da die Normverinnerlichung ebenso als die
Grundlage der Konstituierung eines eigenen Selbst betrachtet wird,
heifit ein Normverstof3 gleichzeitig einem idealisierten Selbst zu wider-
sprechen, was das Verstdndnis einer Person vom eigenen Selbst zersto-
ren kann. Das Schamgefiihl als eine innere Haltung signalisiert also die
Distanzierung von einem erwiinschten Ich, weshalb eine bestimmte
Handlungsweise antizipiert wird, bevor die Scham einsetzt.

Der Begriff der Selbstachtung wurde auch in Bezug auf ein Ideal-
bild definiert, an dem man sich beim Handeln misst. Da dieses Ideal-
bild wie gesagt auf verinnerlichten Normen beruht, heifit normgerech-
tes Handeln, auf das eigene Selbst zu achten. Daher wurde verdeutlicht,
dass es ein enges Verhiltnis zwischen der moralischen Orientierung
und der Selbstachtung einer Person gibt.

Scham und Selbstachtung stehen insofern in einem wechselseitig
wirkenden Verhéltnis, als dass die letztere zum ehrenhaften Handeln
motiviert und die erstere eine Abweichung davon verhindert. Obwohl
hervorgehoben wurde, dass die innere Ehre durch diese zwei Grund-
haltungen zu einem konkreten Wert wird, soll auch bemerkt werden,
dass die innere Ehre ebenso ermdglicht, einem idealisierten Ich ent-
sprechend zu handeln. Theoretisch gesehen, bildet eine schambhafte
Handlung, durch die sich auch die Selbstachtung manifestiert, sowohl
den Grund als auch die Folge der innen Ehre.

Es wurde zwar als die Bedingung der inneren Ehre bezeichnet,
dass man stets nach diesem Idealbild handelt. Dies ist jedoch praktisch
nicht immer moglich. Denn genauso wie in Bezug auf duflere Ehre ist
man auch mit Hinblick auf innere Ehre in gewisser Hinsicht auf die
Auflenwelt angewiesen. Wie schon betont, ist eine Gesellschaft, die die
Realisierung des eigenen bzw. idealisierten Selbst der Einzelnen ver-
hindert, zerstorerisch fir innere Ehre, wobei wir fur eine solche Ehr-
verletzung nur dann die Person selbst verantwortlich machen koénnen,
wenn sie in der Lage ist, diese zu verdndern und trotzdem nicht agiert.

Dass das eigene individuelle Ehrverstindnis und das der Auflen-
welt manchmal einander widersprechen kénnen, deutet auf die ambi-
valente Beschaffenheit des Ehrkonzepts hin. Demgemif3 kann eine
Handlung, die zu Gewinn an duflerer Ehre einer Person fiihrt, ihre in-
nere Ehre verletzen, und umgekehrt. Wie bisher mehrmals unterstri-
chen, konnen also innere und dufere Ehre konkurrieren. Auf die Frage,

181

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Drittes Kapitel

ob eine Vereinbarung beider Aspekte moglich und, wenn ja, notwen-
dig ist, wird im folgenden Kapitel ndher eingegangen, in dem die
Schlussfolgerungen dieser Arbeit dargelegt und die Moglichkeit eines
ethisch akzeptablen Ehrverstandnisses diskutiert werden.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

In diesem Kapitel werden zunichst Formen von Ehre resiimierend
dargestellt, die in der vorliegenden Arbeit herausgearbeitet wurden.

Obwohl Ehre in Kontexten, in denen sie als eine handlungspragen-
de Grofie bzw. ein Verhaltensprinzip erscheint, klare inhaltliche Merk-
male aufweist, fiihrt die Mehrdimensionalitit des Begriffs gleichzeitig
zu widerspriichlichen Semantiken. Dementsprechend kann sich bei-
spielsweise eine Person in ein und derselben Situation aus einer Sicht
als angesehen, aus einer anderen aber als ehrlos erweisen. Es sollen da-
her die paradoxen Aspekte des Ehrbegriffs dargestellt werden, die zu-
gleich eine Grundlage der ethisch problematischen Ehrverstindnisse
bilden.

Zum Schluss werden ethische Losungsansitze erwéhnt, die die
Moglichkeit eines moralisch akzeptablen Ehrverstindnisses anbieten
konnen. Somit wird auch diskutiert, ob der Ehrbegriff in einer moder-
nen Form anpassungsfihig an moderne Gesellschaftsstrukturen ist
und inwiefern die im ersten Kapitel geschilderte aktuelle Distanzie-
rung vom Ehrbegriff tiberwindbar ist.

1. Formen von Ehre

Wenn es sich um den heutigen Stellenwert des Ehrbegriffs handelt, be-
gegnet uns ein ambivalentes Portrait. Auf der einen Seite besteht ein
Verstdndnis, das Ehre als einen hohen und unabdingbaren sozialen
Wert auslegt, durch den sich zugleich bestimmte extreme Rollenvertei-
lungen und Verhaltensmuster erklaren lassen. Auf der anderen Seite
gibt es eine Position, die den Ehrbegriff allgemein als archaisch und
fir die heutige Zeit tiberfliissig kategorisiert und die Lebensweise der
Gruppen, die den Wert von Ehre hochschitzen, gleichzeitig als exoti-

183

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

184

sche Lebensformen betrachtet. In der vorliegenden Arbeit wurde er-
lautert, dass beide Positionen mangelhaft und stellenweise extrem sind.
Ehre ist weder einem massivarchaischen Denkmodell zuzuordnen, das
in unserer Zeit keine Funktionen mehr erfiillen kann. Noch ist sie ein
Wert, der extreme Lebensweisen und -anschauungen bestimmter so-
zialer Kreise rechtfertigen bzw. begriinden kann.

Um diese These argumentativ begriinden zu kénnen, wurde der
Ehrbegriff in den obigen Kapiteln in Bezug auf Umstidnde analysiert,
in denen er in verschiedenen Kontexten wie Status, Bekanntheit,
Gruppenzugehorigkeit etc. divergent auftaucht. Dabei wurde oft auf
den historischen Hintergrund des Begriffs Bezug genommen.

Bei der Uberlegung zum Verstindnis des Sachverhalts, was genau
Ehre ausmacht, stellt sich heraus, dass Ehre einen dichotomen Wert
darstellt. Im zweiten und dritten Kapitel wurde darauf basierend ge-
schildert, dass Ehre einerseits den sozialen Wert und andererseits das
Selbstverstindnis einer Person betrifft. Ersteres bezeichnet die duflere
Ehre, die von anderen zugeschrieben wird, wéihrend letzteres die inne-
re Ehre beschreibt, die infolge eines eigenen, personlichen Wertzu-
schreibungsprozesses entsteht.

Da der soziale Wert grundsitzlich etwas von anderen ,Gegebenes*
ist, soll in erster Linie beriicksichtigt werden, was in einer Gesellschaft
als erstrebenswert angesehen wird, um zu verstehen, wie die duflere
Ehre konstituiert wird. Denn soziale Bewertung geschieht im Prinzip
auf der Grundlage der gesellschaftlich anerkannten Normen und Wer-
te und jede Gesellschaft besitzt vor allem kulturellbedingt verschiedene
Wertvorstellungen. Abhingig von gesellschaftlicher Struktur bzw. da-
von, welcher Quelle Normen und Werte einer Gesellschaft entsprin-
gen, variieren auch Kriterien von duflerer Ehre. Max Scheler scheint
auf diese Variabilitdt des Wertverstdndnisses und die damit verbunde-
ne Vielfiltigkeit der Ehrauffassungen hinzudeuten: ,Nicht die Ehre ist
verdnderlich, sondern worin die Menschen ihre Ehre setzten.“403

Es wurde im einfiihrenden Teil des zweiten Kapitels erldutert, dass
sich positive Bewertung durch andere am deutlichsten als Respekt,
Achtung und Bewunderung darstellt. Insofern wurde die These gefes-
tigt: Wer in Bezug auf seine bestimmten Eigenschaften, Handlungen

403 Scheler: Uber Scham und Schamgefiihl, S. 153.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

oder Einstellungen geachtet oder wertgeschitzt wird, der besitzt duf3e-
re Ehre.

Dass Normen und Werte prinzipiell die Grundlage der sozialen
Bewertung bilden, bedeutet jedoch nicht, dass dies ein moralisches
Konzept ist. Der soziale Wert einer Person wird nicht immer an mora-
lischen, sondern auch an nicht-moralischen Werten gemessen. Also
impliziert das Konzept von Ehre nicht lediglich eine bestimmte Moral-
auffassung, weil man nicht nur aufgrund seiner moralisch korrekten,
sondern auch anderer wiinschens- und/oder bewundernswerter Ei-
genschaften und Handlungen geachtet wird. Insofern kénnen kulturel-
le und religiose Normen, gesellschaftliche Konventionen sowie soziale
Tugenden (und sogar modische Tendenzen) ebenso Kriterien darstel-
len, deren Erfiillung kontextabhdngig zum dufleren Ehrgewinn dient.

Auflere Ehre wurde zwar in zwei Formen behandelt: gesellschaftli-
ches Ansehen und Gruppenehre. In beiden Formen handelt es sich
aber um den sozialen Wert einer Person - in ersterer in Bezug auf be-
stimmte gesellschaftlich anerkannte Eigenschaften und in letzterer auf
Gruppenzugehorigkeit. Gruppenehre bezeichnet in diesem Sinne das
Ansehen einer Person, das sie in einer Gruppe erwirbt, zu deren Nor-
menerfiillung sie sich verpflichtet. Auch wenn es aufgrund der ge-
nannten Wertevariabilitat schwer féllt, Formen von duflerer Ehre ge-
nau zu definieren, wurden im zweiten Kapitel vier verschiedene (Un-
ter-)Formen des gesellschaftlichen Ansehens festgelegt: Status, speziel-
le Fahigkeiten, soziales Engagement und moralische Haltung. Diese
sind zugleich als Kriterien des Ansehens zu bezeichnen.

Die ersten drei Formen sollen als spezifische Aspekte von dufierer
Ehre betrachtet werden, die nicht fiir jeden Menschen per se gelten.
Das heif3t, diejenigen, die einen angesehenen Status, eine bestimmte
spezielle Fahigkeit oder die Tendenz bzw. die Disposition besitzen, sich
in einem sozialen Bereich zu engagieren, haben die Moglichkeit, eine
spezifische Art von Ehre zu erlangen. Moralische Haltung hingegen
bildet eine eher allgemeinere Form bzw. ein allgemeines Kriterium von
duflerer Ehre, das grundsitzlich eine Art gesellschaftlicher Sittlich-
keitsnormen bezeichnet, deren Einhaltung von jedem verlangt wird
und jedem Menschen positiven sozialen Wert ermdglicht. Beispiels-
weise wird auch von einem Kiinstler, der aufgrund seines Talents und

185

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

seiner Werke wertgeschitzt wird, erwartet, auf bestimmte gesellschaft-
liche (Sittlichkeits-) Normen zu achten.

Es wurde im Abschnitt ,,Status® ausfiihrlich erklart, dass der Be-
griff nach konjunkturellen Dynamiken der Weltordnung inhaltlich
verdnderlich ist. In Anlehnung an aktuelle Wertorientierungen, welche
eigentlich hochst differenziert zu betrachten und daher schwer defi-
nierbar sind, wurden im Groflen und Ganzen drei Indikatoren ge-
nannt, die das heutige Verstindnis von Status und dessen Grundlage
bilden. Diese sind Einkommen, Bildung und Beruf. Rein theoretisch
wurde also behauptet, dass die genannten Indikatoren zum Ehrgewinn
fithren. Die Frage, warum Status ein Wert zugeschrieben wird, kann
vielleicht zuerst mit der Uberlegung beantwortet werden, dass die Fi-
higkeiten, die zur Erlangung eines Status in genannter Form dienen,
als eine Art von 'modernen sozialen Tugenden’ fungieren. Eine nach-
weisbare Leistung, bspw. Berufsausbildung, Hochschulabschluss, ein
generell erfolgreicher Werdegang, bendétigt bestimmte Kompetenzen
wie Fleif3, Disziplin, positive Konkurrenzbereitschaft, Kollegialitit etc.,
die in diesem Zusammenhang unter die sozialen Tugenden fallen. Es
ist an dieser Stelle zu bemerken, dass Tugend ein Begriff ist, der zwar
im alltdglichen Gebrauch meist (moralisch) korrekte Einstellungen
bzw. Handlungen bezeichnet, in der philosophischen Terminologie
aber vielfiltige Definitionen impliziert. Im Allgemeinen kann gesagt
werden, dass Tugend im ethischen Zusammenhang nicht unmittelbar
die moralische Qualitit, sondern auch den wiinschenswerten Charak-
ter einer Handlung bzw. Einstellung betrifft, dem kein moralisches Ur-
teil zuzuordnen ist.4°4 Eine Handlung kann also moralisch irrelevant
und gleichzeitig achtenswert sein. Die hier in Bezug auf Status genann-
ten Fdhigkeiten weisen insofern Eigenschaften auf, die wie erwahnt
vielleicht moralisch unwesentlich, in Anbetracht aktueller Gesell-
schaftsstruktur aber erstrebenswert erscheinen. Daher scheint die Be-
zeichnung 'soziale Tugenden' in diesem Kontext zuzutreffen.

Da hingegen die Erlangung von Status, in welcher Art auch immer,
nicht stets mithilfe der genannten Kompetenzen geschieht bzw. auch
durch 'verkiirzte’ Wege (ohne eigene Miihe) moglich ist, kann nicht
verallgemeinert behauptet werden, dass alle, die einen angesehenen

404 Vgl. Birnbacher: Analytische Einfithrung in die Ethik, S. 295.

186

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

Status innehaben, genau aus dem Grund geachtet werden, weil sie tu-
gendhafte Eigenschaften aufweisen. Zudem werden Menschen iber-
wiegend durch existenzielle Bediirfnisse motiviert, einen Status zu er-
werben, nicht also, weil sie sich zu tugendhaftem Handeln gezwungen
sehen. Dem Wert des Status sollen in dieser Hinsicht auch andere Mo-
tive zugrunde liegen. Im genannten Kapitel wurde also verdeutlicht,
dass das Verhiltnis zwischen Status und Ansehen mit dem zwischen
Macht und gesellschaftlicher Anerkennung zu assoziieren ist. In die-
sem Sinne erklért sich der Wert, der auf Status gelegt wird, mit der Be-
deutung von Macht. Wie dort erwihnt, wird meistens die Stellung an-
erkannt, nicht also unmittelbar die Person selbst, die diese besitzt. Bei-
spielsweise wird ein Richter in erster Linie aufgrund des Richteramtes
geachtet, da dies eine Art der Machtinstanz symbolisiert. Der Status
symbolisiert die Macht, deren Besitz soziale Geltung erzeugt und An-
spruch auf Respekt begriindet. In diesem Sinne hat etwas, was in einer
Gesellschaft als Kriterium der Macht gilt, zugleich das Potenzial, als
ein Kriterium des Ansehens betrachtet zu werden.

Im ersten Kapitel wurde erwdhnt, dass die Obsoleszenz des Ehrbe-
griffs auch durch gesellschaftlichen Strukturwandel hervorgerufen
wird. Dies impliziert ebenso den Gedanken, dass Ehre ein zentrales
Symbol einer Machthierarchie ist, die lediglich in einer Staindeordnung
tibergeordnet Sinn und Funktion hatte. Es ist jedoch festzustellen, dass
gesellschaftliche Schichten, wenn auch in einer anderen Art, weiterhin
bestehen und Status noch immer aufzeigt, wer welcher Schicht zuge-
horig ist und weshalb soziale Geltung hat. Zu diesem Einfluss gelangt
man dabei durch materielle sowie symbolische Mittel, bspw. finanziel-
les Vermogen oder berufliche Positionen. Zudem ist hinzuzufiigen,
dass das Ansehen wichst, je mehr Einflusspotenzial ein Status mit sich
bringt. Das wechselseitige Verhaltnis zwischen Ehre bzw. gesellschaftli-
chem Ansehen und Status im Sinne von Macht ist also sowohl in vor-
industriellen als auch modernen Zeiten zu beobachten. In diesem Sin-
ne ist erneut festzustellen, dass Ehre in moderner Gesellschaftsstruktur
in Form von Status und damit verbundener sozialer Geltung weiterhin
existiert. Es wurde hingegen betont, dass der wesentliche Unterschied
zwischen dem altertiimlichen und dem modernen Begriff der Statu-
sehre in der Moglichkeit liegt, dass alle, nicht also nur bestimmte privi-

187

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

188

legierte Gruppen, theoretisch gesehen, diese Geltung durch eigene
Leistung erlangen konnen.

Diese Feststellung kann als eine soziologische Tatsache gelten.
Wenn wir hingegen den Sachverhalt aus ethischer Sicht analysieren,
miissen wir andere Aspekte veranschaulichen. Dass Ansehen, das auf
Status beruht, weiterhin seine Existenz bewahrt, ist kein Argument da-
fur, dass wir es nicht als tiberfliissig beschreiben, sondern als etwas ka-
tegorisieren sollen, das bendétigt wird. Die Aufgabe der Ethik besteht
darin, die moralische Qualitit eines Sachverhalts (hier der Statusehre)
zu analysieren bzw. zu begriinden. Im Hinblick auf das Geschilderte
fallt es jedoch schwer, der Statusehre eine moralische Qualitit zuzu-
schreiben. Es ist ebenso schwierig und teilweise vage, die Bestrebungen
einen Status zu erlangen als wertvoll zu bezeichnen. Allerdings weckt
die negative Konnotation von Macht sogar einen genauso negativen
Eindruck in Bezug auf den Sachverhalt. In diesem Sinne soll die Auf-
merksamkeit auf die Phase gelenkt werden, die nach der Erlangung ei-
nes Status beginnt — und zwar auf das Verhdltnis des Menschen zu
Macht und dessen Umgang mit dieser. Es soll dariiber nachgedacht
werden, inwiefern Macht in ein wertvolles Gut umgewandelt werden
kann. Vorsichtig kann angenommen werden, dass ein Angehoériger der
unteren Schicht, der auf bestimmte gesellschaftliche Vorgiange eher
weniger Einfluss hat, einen schwierigen Zugang zu sozialen Tugenden
wie Verantwortungsbewusstsein hat als eine einflussreiche Person, die
sich aus ihrer Stellung heraus mit diesen Attributen in gréfierem Um-
fang auseinandersetzen muss. Diese Annahme liegt darin begriindet,
dass Integritdt (in diesem Falle Verantwortung) eine sekundére Rolle
fiir diejenigen spielt, die bspw. von prekiren finanziellen Problemen
betroffen sind oder von sozialer Ungleichheit im Allgemeinen. Tugend
duflert sich in diesem Falle eventuell eher in den Bestrebungen, die ei-
gene Situation zu dndern. Fiir einen Machtinhaber hingegen gilt dies
eher nicht. Zu behaupten ist, dass es fiir diejenigen notwendig ist, tu-
gendhaft zu handeln, die mit keinem existenziellen Kampf im genann-
ten Sinne konfrontiert sind. Es sollte als die Pflicht von einflussreichen
Amtsinhabern gelten, gerecht, solidarisch und verantwortungsbewusst
zu handeln. Dies kann als die Bedingung von statusbedingtem Anse-
hen betrachtet werden, die ebenso den verdienten Respekt rechtfertigt.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

Der Wert von speziellen Fihigkeiten, die als eine der elementaren
Grundlagen fiir gesellschaftliches Ansehen betrachtet wurden, unter-
liegt drei Bedingungen: Niitzlichkeit, Darstellung eines vorhandenen
Werts und Erschaffen eines neuen Werts. Letzteres kann auch durch-
aus 'negativ’ konnotiert sein. Wenn, bleiben wir bei diesem Beispiel,
ein Kiinstler eine Wertvorstellung, die er aus eigener Sicht als inakzep-
tabel kategorisiert, sei es satirisch oder poetisch, kritisiert, sollte dies
als 'negatives Schaffen’ eines neuen Werts gelten.

Aus der genannten Grundlage ist abzuleiten, dass eine 'inaktive’
spezielle Fahigkeit, aus welcher kein Ergebnisgewinn oder Produkt
entspringt, aulerhalb dieser Kategorie steht. Nicht die Fahigkeit selbst,
sondern das sichtbare Ergebnis, im kiinstlerischen, wissenschaftlichen
oder anderweitigen Sinne, schafft dufSere Ehre. Es wurde im Abschnitt
»Spezielle Fahigkeiten® die Ansicht von Sessions erwéhnt, dass ein
Werk an sich wertvoll sei und daher auch ohne Applaus bzw. Wert-
schitzung durch andere eine Form von Ehre bildet. Dies gelte auch fiir
Status bzw. bestimmte Posten. Diese Betrachtungsweise, die in gewis-
ser Hinsicht materialer Wertethik nahe steht, welche impliziert, dass
Werte auch ohne Ubernahme und Verinnerlichung von Menschen be-
stehen konnen,4°> wurde jedoch im genannten Abschnitt widerlegt.
Damit sich etwas, was an sich von Wert ist, in die duflere Ehre umwan-
deln kann, benétigt es Achtung durch andere, da sich dufere Ehre in
erster Linie durch diese manifestiert. Kiinstler, Schriftsteller oder Wis-
senschaftler, deren Werke zwar wertvoll sind und dagegen nicht gesell-
schaftlich wertgeschétzt werden, besitzen ausgehend von dieser These
keine dufSere Ehre.

Wie schon bemerkt, bildet soziales Engagement eine weitere
Grundlage fiir gesellschaftliches Ansehen. Soziales Engagement defi-
niert sich grundsitzlich durch drei zentrale Merkmale: unentgeltlich,
gemeinschaftsorientiert und freiwillig. Es wurde in dem Abschnitt
»Soziales Engagement“ veranschaulicht, dass diese Merkmale gleich-

405 Vgl. Horster: Ethik, S. 108.; Joas: Die Entstehung der Werte, S. 133. Max Scheler,
der als einer der Vertreter dieses Wertverstindnisses gilt, vertritt auch beziiglich
des Ehrbegriffs im Allgemeinen diese Ansicht: ,Ehrverlust, der auf Irrtum und
Tduschung beruht, ist doch objektiv Ehrverlust, der allerdings das Ehrgefiihl
nicht erregt - es sei denn durch Suggestion.“ Scheler: Uber Scham und Schamge-
fuhl, S. 153.

189

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

190

zeitig begriinden, warum eine Person, die sich im sozialen Feld in ver-
schiedenen Bereichen engagiert, Achtung verdient.

Diese Uberlegung erméglicht uns, zu erkliren, welche Rolle Indi-
viduen in einer solidarischen Gesellschaft tibernehmen, in der eine
Anerkennungskultur herrscht. Solidarische Gesellschaft definiert sich
in dieser Hinsicht als ein soziales Gefiige, in dem Engagement in ge-
nannter Art gefordert wird und die auf die genannte Weise Engagier-
ten geachtet und ermutigt werden.

Eine der Thesen dieser Arbeit lautet, dass moralische Haltung ein
zentrales Kriterium des gesellschaftlichen Ansehens darstellt. Zunédchst
ist zu betonen, dass diese These wegen der Variabilitit der Wertevor-
stellungen, die die ethische Analyse des gesellschaftlichen Ansehens
erschwert, auch zu einer ambivalenten Uberlegung wird. Einerseits
muss angenommen werden, dass moralisches Handeln Respekt impli-
ziert. Andererseits beruhen Haltungen, die von Menschen im Namen
der Moral angefordert werden, nicht immer auf moralischen Werten,
sondern hiufig auf gesellschaftlichen Konventionen oder religiésen
Geboten. Tatsdchlich ist es schwierig, diese von einander zu unter-
scheiden. Es ist selbstverstindlich tugendhaft, gesellschaftliche Werte
zu achten. Hingegen ist es nachteilig, Betrachtungsweisen aufler Acht
zu lassen, die diese kritisch beurteilen. Es wurde daher unterstrichen,
dass Moralauffassungen, welchen Inhalts sie auch immer sein mégen,
stets an ethisch begriindbaren allgemeinen moralischen Werten ge-
messen werden sollen. Dadurch kann auch die Voraussetzung der mo-
ralischen Haltung fiir duflere Ehre ethisch tragbar sein.

Es wurde ausfiihrlich erldutert, dass Gruppenehre einen Wert be-
zeichnet, der durch eine kollektive Identitdt entfaltet wird. Dieser ist
vor allem fir die Identitdtsbildung einer Person motivierend und dient
zum Erhalt der Gruppierungen, die auch heterogene Bestandteile ha-
ben. Jedoch impliziert der Wert der Gruppenehre auch problematische
Aspekte. Der kollektiven Identitdt einen Wert zuzuschreiben, kann da-
zu fiihren, dass sie Vorrang vor dem individuellen Wert der Einzelnen
hat und diesen sogar zerstoren kann. Auf diese Problematik, die vielen
bedenklichen Ehrpraktiken zugrunde liegt, und ihre méglichen Lo-
sungsansdtze wird im dritten Abschnitt naher eingegangen.

Die innere Ehre ist als der Aspekt des Ehrbegriffs zu betrachten,
der die individuelle Haltung einer Person zu sich selbst und ihrer Um-

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

welt definiert. Der Begriff der Ehre kann erst durch diesen Aspekt
einen individuellen Wert gewinnen. Die innere Ehre bezeichnet nicht
nur eine individuelle Haltung, die Selbstbildung und Selbstschutz er-
moglicht, sondern erklart auch, was es heifit, in einem sozialen Gefiige
als ein sich selbst achtendes Individuum aufzutreten, das aber auch
nicht indifferent zu seiner Umwelt steht. Der Ausdruck ,,Ehrenhaftig-
keit“ entspricht am besten dieser Einstellung.

2. Die Dichotomie von Ansehen und Ehre

2.1. Einander widersprechende Konzepte/Formen von Ansehen

Hinsichtlich der Tatsache, dass eine Person mehrere (gesellschaftliche)
Rollen verkorpert und Identitaten besitzt, kann man auch gleichzeitig
existierende diverse Formen des Ansehens annehmen. In einem Le-
bensbereich als eine angesehene Person wahrgenommen zu werden,
bringt im Prinzip auch in anderen Bereichen soziale Geltung mit sich.
Beispielsweise gilt das Ansehen eines Schriftstellers hauptsachlich in
der literarischen Welt, weil er in Bezug auf seine Fahigkeit wertge-
schitzt wird. Das daraus resultierende Ansehen kann sich dann aber
auch auf andere Lebensbereiche auswirken.

Wenn sich sein literarisches Werk allerdings beispielsweise als Fal-
sifikat in dem Sinne entpuppte, dass er eine Hauptidee oder Geschich-
te von jemand anderem iibernommen hat,+°¢ wiirde dies wahrschein-
lich zum Verlust seines Ansehens in Fachkreisen und einer Exklusion
aus diesen fiihren.

Auch wenn solche Fille meist situativ sind und sich je nach dem
Motiv des Ansehensverlustes dndern, konnen wir davon ausgehen,
dass die im Beispiel genannte Person aus diesem Grund nicht automa-
tisch auch aus anderen Lebensbereichen ausgegrenzt werden wiirde.
Denn dort herrschen andere Prinzipien, die eine Zugehorigkeit be-
stimmen.

Das Ansehen in Bezug auf eine bestimmte Eigenschaft kann dem-
gemdfl dann verloren gehen, wenn in dem Bereich ein Regelverstofl

406 Hier ist nicht von Inspiration oder offen ausgesprochenem "Kopieren' die Rede.

191

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

begangen oder eine Norm missachtet wird, in dem diese Eigenschaft

eine Bedeutung hat und demgemif3 die Grundlage des Ansehens bil-
det. Im Fall des genannten Literaten beispielsweise ist Eigenstdndigkeit

u. a. als eine Norm zu betrachten, auf die zu achten eine Voraussetzung

fur die literarische Fahigkeit darstellt, damit der Wert seiner Werke be-
griindet werden kann. Wie bereits betont, sind hingegen solche Fille

hochst situativ. Es féllt daher nicht leicht, zu bestimmen, inwiefern sich

die Kriterien von verschiedenen Formen der dufleren Ehre aufeinan-
der auswirken.

Dennoch leitet sich aus diesem Beispiel die These ab, dass sich ge-
sellschaftliches Ansehen im groflen Maf3e auf eine Normgemeinschaft
bezieht und daher auf der Grundlage eines ethischen Systems konsti-
tuiert wird. Einem ethischen System liegen nicht unmittelbar morali-
sche Grundsitze zugrunde. Sondern es besteht auch aus spezifischen
Regeln und Richtlinien.4°7

Daraus ist auch der ambivalente Aspekt der Ehrkonzepte abzulei-
ten, unter dem dasselbe Motiv in einem Zusammenhang zum Verlust
des Ansehens, unter einem anderen zu Ehrgewinn fithren kann. Op-
positionelle, deren Gedanken und Auflerungen dem herrschenden
System zuwider laufen, konnen innerhalb dieses Systems als Verrdter
gelten, aus anderen politischen Blickwinkeln heraus wiederum als mu-
tige Vorlaufer, denen dadurch eine hohe Achtung zuteil wird.

Die Behauptung, dass verschiedene Ehrkonzepte auch verschiede-
ne Semantiken innehaben und deshalb unabhingig von einander ope-
rieren, gilt auch fiir die Bewertung der Fille, in denen eine allgemein-
giiltige moralische Regel missachtet wird. An dieser Stelle sollen die
Ehrenkodizes in Erinnerung gerufen werden, innerhalb derer Tétung,
bspw. Ehrenmord, als eine moralisch verwerfliche Tat eine Art des Kri-
teriums des Ansehens bildet. Nicht selten gewinnt der Téter in der
Gruppe mit diesem strengen Ehrverstindnis an Anerkennung, wéh-
rend er in einem anders gearteten Kontext als Morder gilt. Zwar stellt
dies ein extremes Beispiel dar. Dennoch wird hier eine hochst ambiva-
lente Tatsache veranschaulicht, aufgrund derer eine Person nicht nur

407 An dieser Stelle ist es bedeutsam zu bemerken, dass das Wort ,,namus®, das eine
der tiirkischen Ubersetzungen von Ehre ist, urspriinglich Gesetz bedeutet, wie das
griechische Wort nomos (Aydin: Namiis/Nomos. Cebrail mi Tevrat mi? “Bed’ir’l-
vahy” hadisindeki Namus kavramu tizerine, S. 66.).

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

beziiglich ihres Selbstbilds sondern auch ihrer sozialen und morali-
schen Auspragung in Zweifel geraten kann. In Bezug auf diese Schwie-
rigkeit wird im dritten Abschnitt eine mogliche Antwort auf die Frage
prasentiert, welches Kriterium man bevorzugen sollte, um sich ein be-
stimmtes Ehrverstdndnis zu eigen zu machen. Zundchst werden aber
weitere Aspekte veranschaulicht, die einander widersprechende Ehr-
konzepte darstellen.

2.2. Einander widersprechende Grundsatze von innerer und duBerer Ehre

Da Ehre ein januskopfiges System darstellt, das aus einem dufleren und
inneren Aspekt (Ansehen und Ehrenhaftigkeit) besteht, handelt es sich
nicht immer um einen in seiner Bedeutung homogenen Begriff, wenn
wir von der Ehre einer Person oder dem Ehrverstindnis einer Ge-
meinschaft reden. Das heif$t, Ehre wird erst dann zu einem vollstandi-
gen Konzept, wenn die Voraussetzungen beider Aspekte erfiillt werden.
Da aber beide Formen verschiedenen Grundsitzen unterliegen, begeg-
nen uns oft zwei miteinander konkurrierende und sogar einander un-
terminierende Einheiten, statt ergédnzende.

In diesem Zusammenhang ist zunédchst hervorzuheben, dass ge-
sellschaftliches Ansehen nicht immer durch innere Ehre konstituiert
wird. Oftmals fithrt gerade ein Verstof gegen diese zu gesellschaftli-
chem Ansehen. Dies ist moglicherweise dadurch zu erkldren, dass
nicht insbesondere die innere Ehre, sondern iiberwiegend andere Ei-
genschaften bewertet werden, die unmittelbar nach auflen hin sichtbar
sind. Vor allem im Bereich der Arbeitswelt oder der Politik wird der
soziale Wert nicht immer daran gemessen, wie schamhaft eine Person
ist oder ob sie im moralischen Sinne nach eigenen Mafistiben handelt.
Nach den Kriterien von Ansehen, die, wie gesagt, je nach gesellschaft-
licher Struktur und Wertevorstellung variieren, zu handeln, kann
durch verschiedene Griinde erkldrt werden. Die oben erwihnte Be-
deutung von Macht scheint jedoch ein entscheidendes Motiv zu sein.
Zu behaupten ist, dass Anspruch auf Macht die Sensibilitéit einer Per-
son fiir die Maf3stdbe innerer Ehre verringern kann.

An dieser Stelle scheint die Uberlegung Margalits zur Unterschei-
dung zwischen Selbstachtung und Selbstwertgefiihl, die im Abschnitt
»Selbstachtung® erwdhnt wurde, einleuchtend zu sein. Diese bilden

193

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

194

zwei verschiedene Kriterien der personlichen Priorititen im sozialen
Feld und im Verhiltnis zu eigenem Selbst. Margalit schildert dort
Selbstachtung als die Einstellung, auf eigene Prinzipien mehr Wert zu
legen als auf pragmatische Ziele. Eine sich selbst achtende Person
miisste demgemaf3 eventuell auf materiellen Gewinn verzichten, weil
sie somit aus pragmatischer Sicht hilfreich erscheinende, in der Tat
aber ‘selbst-verletzende’ Methoden umgehen wiirde.

Dies gilt auch fiir diejenigen, die gegen eine ungerechte Situation
aufbegehren, weil dies eine Vorgabe ihrer inneren Ehre ist, auch wenn
sie dadurch soziale Anerkennung verlieren. Eine angesehene Person zu
sein impliziert also nicht immer Ehrenhaftigkeit, und umgekehrt. Das
ethische Ideal sollte eigentlich lauten, dass eine ehrenhafte Person, die
die Bedingungen innerer Ehre erfiillt, per se Respekt und Anerken-
nung von anderen verdient. Dies sieht in der Praxis jedoch anders aus.
Nicht alle ehrenhaften Handlungen und Einstellungen einer Person
werden von anderen in entsprechender Weise honoriert. Wie bisher
schon mehrfach betont, kann das eigene Verstindnis vom richtigen
Handeln manchmal kulturellen und gesellschaftlichen Handlungs-
mafistdben widersprechen.

Der Konflikt, der hier entsteht, kann als eine Diskrepanz zwischen
den Kriterien des sozialen Werts und des personlichen Werts eines
Menschen erklart werden. Die Mechanismen der sozialen Bewertung
zielen nicht unbedingt darauf ab, den eigentlichen Wert eines Men-
schen auszumachen und ihn in entsprechender Weise zu honorie-
ren.4°8 Die Diskrepanz zwischen dem Verzicht auf Ansehen und dem
auf Ehrenhaftigkeit deutet daher in gewisser Hinsicht auf einen ur-
spriinglichen Konlflikt zwischen Individuum und Gesellschaft hin. Ver-
zicht auf Ehrenhaftigkeit versteht sich in diesem Zusammenhang als
Verzicht auf das eigene positive Selbst. Denn, wie in den Abschnitten
»Scham® und ,Selbstachtung® erldutert, bedeutet ,sich schimen zu
kénnen® und ,auf sich selbst zu achten” vor allem, ein ideales Selbst-
bild zu entwickeln, das auf einer selbstbestimmten (moralischen) Ori-
entierung beruht. Also sollte eine Person, die Bezug auf ihre innere

408 Dabei soll darauf aufmerksam gemacht werden, dass es hier nicht darum geht, zu
bestimmen, was den eigentlichen menschlichen Wert ausmacht, sondern zu ver-
deutlichen, dass das Ansehen als Folge eines sozialen Bewertungsprozesses meist
auf einem Prototyp beruht, der durch duflere Autorititen bestimmt wird.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

Ehre nimmt, dieses stets als Maf3stab der Handlung annehmen. Zu be-
haupten ist, dass nicht nur extrem kodifizierte geschlossene Gesell-
schaften, sondern auch moderne Gesellschaftsstrukturen in gewisser
Hinsicht dazu fithren, zwischen dem eigenen Selbst, der Ehrenhaftig-
keit, und dem Ansehen zu entscheiden.

Da sich aber der Mensch als ein soziales Wesen in die Umwelt, in
der er existiert, integrieren muss und dies hauptséchlich durch Verin-
nerlichung ihrer Normen und Verhaltensregeln vollzieht, nimmt dieser
Konflikt eine ‘Dimension des Inneren’ ein. Also verwandelt sich der
Konflikt zwischen Ich und Anderen in einen Konflikt zwischen Ich
und Wir. Dies wurde im Abschnitt ,Gruppenehre® in Anlehnung an
das Identitdtskonzept von George H. Mead ausfithrlich erklart.

Der Mensch tritt in der Gesellschaft, die ihm durch Normeninter-
nalisierung eine Identitit verleiht, als Wir auf. Das Wir ist aber zu-
gleich das Ich, mit dem er in Konflikt gerit. Die Reaktion von I [Ich, B.
C.] auf me [Wir, B. C.], mit dem Ausdruck von Mead, symbolisiert also
den hier diskutierten Konflikt zwischen Ich und Wir (anderen). Neben
seiner natlirlichen Fahigkeit zur Sozialisation wird der Mensch auch
durch das unabdingbare Bediirfnis nach Anerkennung dazu motiviert,
sich an die soziale Ordnung anzupassen. Daher hat er auch die Gesetze
des "'Wir’" anzuerkennen, mit dem er sich, wie gesagt, gleichzeitig aus-
einandersetzt.

In Bezug auf diesen Konflikt soll festgestellt werden, dass gesell-
schaftliches Ansehen manchmal Ehrenhaftigkeit ersetzt und der
Mensch sich diesem fiigt. Der Umstand, von anderen geachtet zu wer-
den, befriedigt das Bediirfnis nach Anerkennung und die soziale Exis-
tenz nimmt somit eine Bedeutung, einen Sinn ein, so dass, wie oben in
Bezug auf Machtanspruch erwihnt, die Sensibilitét fiir Ehrenhaftigkeit
kompensiert bzw. verdriangt wird.

Dieser Konflikt, der sich im Ehrkonzept als Konflikt zwischen in-
nerer und duflerer Ehre erweist, offenbart sich sehr deutlich in Form
von Gruppenehre. Es wurde im Abschnitt ,,Gruppenehre® erldutert,
dass diese einen kollektiven Wert symbolisiert, der zum einen zum Er-
halt einer Gruppe dient und zum anderen eine identititsstiftende
Funktion erfiillt. Dort wurde ebenso betont, dass man seine Identita-
ten stets in Bezug auf eine Gruppe, besser gesagt, in einer Normge-
meinschaft herausbildet, als deren Mitglied man bestimmte Rollen

195

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

196

und damit verbundene Pflichten tibernimmt. Die Identifikation mit
einer Gruppe, sei es Familie, Nation, Religion oder Berufsgruppe, du-
Bert sich durch das personliche Verhiltnis zu deren Werten und Nor-
men. Je mehr man sich selbst mit einer Gruppe identifiziert, desto be-
deutsamer wird der Wert, der der kollektiven Identitit dieser Gruppe
entspringt. Im obigen Abschnitt wurde erwihnt, dass der Wert der
Gruppenehre fiir einzelne Mitglieder darin besteht, dass dieser inner-
halb der Gruppe vermehrt als Ansehen empfunden wird. Das heifit,
ein vollstindiges Mitglied, welches das ethische System der Gruppe
hochschitzt und sich selbst dadurch definiert, genief3t auch Achtung
in der Gruppe.

Genau in diesem Punkt liegt auch der problematische Aspekt der
Gruppenehre. Gruppenzugehorigkeit verleiht nicht nur eine Identitat,
die urspriinglich kollektiv geteilt ist, sondern auch eine Ich-Vorstellung,
die hauptséchlich innerhalb der Gruppe eine Bedeutung hat. Die Tat-
sache, dass das Bediirfnis nach Anerkennung in der Gruppe stets be-
friedigt wird, verhindert die Entwicklung einer subjektiven Ich-Vorstel-
lung. Kollektive Identitdt kompensiert also den Mangel eines subjekti-
ven Ich, iiber das man reflektiert und dessen Handlungsmaf3staibe man
selber definiert. In dieser Hinsicht wiirde man auf die Frage, ,Wer bist
du?“ die Antwort geben ,,Anhédnger von X, Mitglied von Y, Biirger von
Z% Hier handelt es sich um ein Wir, nicht um ein Ich. Da eine Zugeho-
rigkeit die Funktion eines Platzhalters fiir das eigene Selbst erfiillt,
wird auch personliche Ehre durch Gruppenehre ersetzt. Unter Bezug-
nahme auf das Thema der vorliegenden Arbeit angewandt, ersetzt das
Ansehen in der Gruppe, das durch genuine Gruppenzugehdorigkeit per
se garantiert wird, Ehrenhaftigkeit.

In diesem Sinne ist zu behaupten, dass fanatische, radikalisierte
Tendenzen der Mitglieder bestimmter Gruppierungen mit dem Defizit
im eigenstdndigen Denken erkldrt werden kann. Denn die Disposition,
Normen, Werte und Anforderungen der Gruppe zu hinterfragen, be-
notigt in erster Linie eine Distanzierung von Gruppenidealen. Fiir je-
manden, der sich selbst ausschliefflich durch eine kollektive Identitat
definiert, ist diese Moglichkeit aber fast ausgeschlossen. Denn hier feh-
len Werturteile, an denen die Werte der Gruppe gemessen werden
konnen, bis auf diejenigen, die von der Gruppe teilweise 'suggeriert’
werden.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

Das Prinzip der Ausgrenzung und Zugehorigkeit, das im ersten
Kapitel in Bezug auf das Ehrverstindnis der Stindeordnung und heu-
tiger bestimmter geschlossener Gesellschaften erldutert wurde, soll an
dieser Stelle nochmals in Erinnerung gerufen werden. Das dort ge-
schilderte Ehrverstdndnis griindet sich auch auf ein Ideal der kollekti-
ven Identitit und einen damit verbundenen Wert. Ausgrenzung und
Zugehorigkeit stehen in einem wechselseitigen Abhdngigkeitsverhalt-
nis und bilden daher eine Einheit. Denn damit eine kollektive Identitat
geschaffen werden kann, muss zugleich auch die Identitdt des Fremden
definiert werden. Die Vorstellung von Wir beruht auf einer absoluten
Negation - ganz grob ausgedriickt: Wir und nicht-Wir. Das Wir be-
zieht also notwendig eine Vorstellung von anderen mit ein, ohne die
kein Wir existiert.

Wenn die bestimmenden Merkmale einer Gruppe, also Bedingun-
gen und Mafistibe der Zugehorigkeit, mit einem spezifischen Wert,
hier der Gruppenehre, verbunden werden, dann ist die Moglichkeit re-
lativ grof3, die Bedeutung von Wir auf eine extreme Weise auszulegen.
Es kann darauf spekuliert werden, dass nationalistisch oder religios
fundierter Extremismus auf einer idealisierten oder sogar als 'heilig’
geltenden kollektiven Identitat beruht, die zu befolgen fiir Mitglieder
ehrenhaft ist. AufSenstehende hingegen teilen diese Ehre nicht. Fiir je-
manden, der keine eigenstiandige Selbstvorstellung entwickelt hat und
sich selbst daher nur durch 'tberschitzte’ Eigenschaften der kollekti-
ven Identitdt definiert, wére eine Ausgrenzung aus der Gruppe kata-
strophal und implizierte automatisch die (unerwiinschte) Verbunden-
heit mit Auflenstehenden.

Selbstverstdndlich gehort es zum Sozialisationsprozess des Men-
schen, sich in eine Gruppe zu integrieren und dadurch bestimmte
Identitdten zu erwerben, bereits im Kindesalter geschieht dies durch
die Verbundenheit mit der Familie. Auch im Erwachsenenalter erwirbt
man stindig neue Identititsformen, die Eigenschaften von Kollektivi-
tat aufweisen, bspw. im beruflichen Bereich. Durch eine kollektive
Identitdt eine bestimmte Wertvorstellung zu definieren, gehort auch
zur Natur der Sache. Das Problematische hingegen besteht darin, die-
ser eine Art der Immunitdt zuzuschreiben. Haufig ist in Gruppen mit
extremen Wertidealen die Tendenz zu beobachten, den Mitgliedern
kritische Auseinandersetzung mit dem vorherrschenden Regelsystem

197

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

198

zu untersagen. Es wird somit auch im Vorfeld die Moglichkeit ausge-
schlossen, ein personliches Ehrverstindnis zu entfalten. Dies wird
hauptsdchlich durch Einhalten des Ehrenkodex erwirkt. Solange es
eine Bedingung des dufleren Ehrgewinns in der Gruppe ist, gemeinsa-
men Normen ausnahmslos zu geniigen, ist eine solche Reflexion per se
fast unmoglich. Denn diese wiirde implizieren, das Ansehen in der
Gruppe zu gefihrden.

Es ist zu unterstreichen, dass nur eine Person, die eine individuelle
Ehrvorstellung hat, in der Lage sein kann, Werte ihrer kollektiven
Identitdt in Frage zu stellen. Die 'individuelle Ehrvorstellung’ bezieht
sich hierbei auf die innere Ehre. Ohne die Initiative, die innere Ehre als
individuelles Konzept zu begreifen, ist zum einen die Konstituierung
der dufleren Ehre problematisch und es zum anderen fast unmoglich,
fragliche Ehrverstindnisse umzukehren. Auch wenn bestimmte Werte
kollektiv gepragt sind, sind letztendlich einzelne Mitglieder dafiir ver-
antwortlich, diese zu hinterfragen, wenn nétig gar zu dndern.

Bei diesem dargestellten Aspekt wird grundsitzlich auf extreme
Ehrverstindnisse Bezug genommen, welche personliches Entschei-
dungsrecht auf Gestaltung des eigenen Lebens missachten, patriarchale
Rollenverteilungen befiirworten und die Ehre der Gruppe iiber den
Wert des individuellen Lebens stellen.

Mehrfach wurde erwihnt, dass Ehrenmorder unter Umstidnden
dazu gezwungen werden, einen Mord zu begehen. Auch wenn Vorga-
ben im Namen der Ehre durch dufere Repression befolgt werden, soll
hier die Position vertreten werden, dass die Durchfithrung der meisten
prekédren Ehrenpraktiken aus einem individuellen Handlungsmafistab
erfolgt. In diesem Sinne ist beispielsweise der Ausfithrende eines Eh-
renmordes genauso verantwortlich fiir seine Tat, wie die unmittelbare
Umgebung, deren Normen er sich aneignete. Die Bedeutung der Eh-
renhaftigkeit verdeutlicht sich vor allem in den Féllen, in denen der Ei-
genwille ein Verbrechen verhindert. Es ist die innere Ehre, die den ers-
ten Anstof$ gibt, ein im moralischen Sinne kritisch zu betrachtendes
Ehrverstandnis, differenzierter ausgedriickt, ein 'ehrloses’ Verstindnis
von Ansehen, zu verurteilen.

Im Abschnitt ,,Gruppenehre® wurde betont, dass es als ein morali-
scher Reflex gilt, Respekt vor der eigenen Person einzufordern. Es ist
hingegen gleichzeitig zu verdeutlichen, dass Anerkennung nicht als

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

zielgerichteter Zweck der Handlung verstanden werden soll. Sonst
miissten wir auch Gehorsam gegentiber einem fragwiirdigen Ehrver-
stindnis als Wille zum Respekt interpretieren. In einer Gruppe aner-
kannt werden zu wollen und problematischen Geboten zu folgen, wiir-
de sich auch dadurch gleichermafien rechtfertigen lassen. Ehrenhaftig-
keit impliziert daher, oftmals auch auf Anerkennung verzichten zu
missen.

Daraus entsteht ein weiterer Aspekt der einander unterminieren-
den Konzepte von innerer und duflerer Ehre. Auch wenn sich die Hal-
tung, fiir ein idealisiertes Selbst gegen bestimmte gesellschaftliche Nor-
men zu verstoflen, als eine Art der Ehrenhaftigkeit erweist, muss ein-
gesehen werden, dass man in diesem Fall auch mit daraus resultieren-
den Konsequenzen rechnen muss. Unter Umstinden muss, wie er-
wihnt, eine Ausgrenzung aus dem gewohnten Umfeld in Kauf genom-
men werden. Dabei ist zu betonen, dass dies allerdings lediglich als
Verletzung der inneren Ehre zu bezeichnen ist. Durch den Verlust von
Ansehen in genannter Form geht die innere Ehre also nicht verloren.

An dieser Stelle soll die Ansicht geduflert werden, die in der vorlie-
genden Arbeit beztiglich des Verlustes von innerer Ehre vertreten wird.
Innere Ehre kann, wie gesagt, durch Handlungen anderer verletzt wer-
den. Verlust von innerer Ehre hingegen resultiert nur aus eigener Hand-
lung. Im dritten Kapitel wurden die Voraussetzungen dieses Sachver-
halts detailliert erldutert. Es hat sich herausgestellt, dass Erniedrigung
und Demiitigung als ehrverletzend empfunden werden. Eine zweite
und intensivierte Stufe von Erniedrigung bzw. Verletzung der inneren
Ehre bildet hingegen der Umstand, gegen diese Situation indifferent zu
bleiben. Also dufSert sich faktischer Wille zum Respekt als Widerstand.
Gegen eine ungerechte Situation aufzubegehren, gilt in diesem Zusam-
menhang als ehrenhaft. Daher ist hervorzuheben, dass Verlust von An-
sehen, wenn aufgrund des Bewusstseins von Ehrenhaftigkeit in Kauf
genommen, sogar zur Verstirkung von innerer Ehre dienen kann. Die-
se Ansicht wurde allerdings dadurch eingeschrinkt, dass man diese
Disposition nicht auf Menschen iibertragen kann, die von existenziel-
len Schwierigkeiten betroffen sind. Es wire ein dogmatisches Postulat,
Ehrenhaftigkeit im Sinne einer selbstbestimmt gestalteten moralischen
Orientierung und Lebensweise um jeden Preis durchzusetzen.

199

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

200

Es ist eine personliche Entscheidung, als anerkannt geltend aber
im Grunde ehrlos zu agieren oder ein ideales Selbst zu gestalten. Es
soll betont werden, dass die hier erwahnten Aspekte nicht verallgemei-
nert werden kénnen, da das Verhéltnis zwischen duflerer und innerer
Ehre genauso situativ variiert. Uberdies kann man auch von Fillen re-
den, in denen beide Aspekte miteinander tibereinstimmten. Dies ist je-
doch von bestimmten Kriterien abhingig, die im Folgenden nochmals
erwahnt werden sollen.

Es wurde im dritten Kapitel erldutert, dass die Gesellschaft auch
eine entscheidende Rolle spielt, wenn es um die Realisierung eines eh-
renhaften Lebens der Einzelnen geht. In diesem Zusammenhang wur-
den die Statements von Avishai Margalit und John Rawls beziiglich
einer moralisch idealen Gesellschaftsform iibernommen. Von beiden
Positionen ausgehend, ist dies erst in Sozialgefiigen moglich, in denen
sich Einzelne als ,vollwertige Menschen®, mit Ausdruck von Margalit,
fithlen und respektvollen Umgang erfahren. Die Verwirklichung des
eigenen Selbst hingt auch von der Anerkennung auf institutioneller
Ebene ab. Die Frage, ob die Kriterien von Ansehen und Ehrenhaftig-
keit miteinander vereinbar sind, ist in Anlehnung an diese Uberlegung
zu bejahen. Solange soziale Strukturen die Entfaltung eines ehrenhaf-
ten Lebens ermoglichen und anerkennen, ist es fiir Einzelne auch
moglich, die Bedingungen von innerer und duflerer Ehre zu vervoll-
standigen.

3. Ausblick

Trotz der Tatsache, dass es an sich eine philosophische Frage ist, ob
ethische Schliisse allgemeingiiltig sein konnen, wurde in der vorliegen-
den Arbeit die Position vertreten, dass Ethik absolute Giiltigkeit bean-
spruchen kann. Die Frage, ob wir ein bestimmtes Ehrverstindnis aus
ethischer Sicht moralisch in Frage stellen konnen, ist daher anhand be-
stimmter ethischer Prinzipien zu bejahen, die als verbindlich gelten
sollten. Es ist hingegen eine wichtige Frage, ob die in dieser Arbeit ver-
tretene Idee der eigenen Ehrvorstellung in jedem Fall diesen Prinzipi-
en entsprechen kann. Kdnnen wir in jedem Fall davon ausgehen, dass

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs

Inhalte einer individuell gestalteten Ehrvorstellung immer ethisch be-
griindbar sein wiirden?

Diese Frage wurde im Abschnitt ,,Selbstachtung® auf der Grundla-
ge der kantschen Moralphilosophie teilweise beantwortet. Es wurde er-
klart, dass die Vernunft den Maf3stab der Moral bildet, an dem sich die
Verpflichtung zu bestimmten Normen orientieren sollte. Dies definiert
auch die Bedeutung, sich selbst im moralischen Sinne zu achten. Ob
jeder Mensch ein ethisch begriindbares Ehrverstindnis entfalten kann,
indem er sich an das Gesetz der praktischen Vernunft halt, ist dennoch
eine Frage, die sich vielmehr in der Praxis beantworten ldsst. Dieser
kantsche Vorschlag scheint aber, zumindest theoretisch, die ethisch
tragbare Position beziiglich moralisch fraglicher Ehrverstindnisse zu
sein. Uberdies ist erneut hinzuzufiigen, dass hinter extremen Ehrver-
stindnissen hdufig eine Mentalitat steckt, die dem Ideal einer kollekti-
ven Identitdt entspringt, nicht also eine Selbstpositionierung zu Nor-
men. Dadurch wird auch die eingangs gestellte Frage beantwortet, wel-
ches Kriterium fir die Verinnerlichung eines bestimmten Ehrver-
standnisses zu beriicksichtigen ist.

Kollektive Identitdt ist etwas, was das Gemeinsame an unseren
Identitdten darstellt und bezeichnet daher eine der wesentlichen Ei-
genschaften von dem, was wir Identitidt nennen - wenn von der An-
nahme ausgegangen wird, dass wir alle unsere diversen Ausprigungen
der Identitit wiederum mit anderen teilen, die gleichermaflen vorge-
hen. Das Problematische an der kollektiven Identitit liegt jedoch darin,
dass die mit ihr verbundenen kollektiven Werte als der Hauptorientie-
rungspunkt der Konstituierung der Ehre zum Vorschein kommen. Ge-
wiss ist es nicht zu iibersehen, dass die kollektiven Werte eine wichtige
Rolle in Bezug auf den Gewinn von Ansehen spielen. Dies fiihrt aber
auch, wie oben restimierend geschildert, dazu, dass die personliche Be-
teiligung eines Menschen an der Bildung seines sozialen Werts einge-
schrankt wird. Die Ehre als der soziale Wert des Menschen verliert in-
folgedessen an ihrem individuellen Gehalt. Daher wurde in der vorlie-
genden Arbeit der innere Aspekt der Ehre als das elementare Funda-
ment bezeichnet, durch den erst das Konzept der Ehre eine ethisch ak-
zeptable Form einnimmt.

Wie schon bemerkt, verwirklicht sich das individuelle Verstdndnis
von Ehre dadurch, dass man [1] auf der Grundlage einer eigenen mo-

201

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Viertes Kapitel

ralischen Orientierung handelt und [2] Respekt fiir das eigene Selbst
einfordert. Als ehrenhaft wurde zudem die Bereitschaft bezeichnet,
problematischen, fraglichen Funktionsweisen einer Gesellschaftsord-
nung entgegenzuwirken. Ein Ehrenmordverweigerer stellt ein treffen-
des Beispiel zu diesem Sachverhalt dar. Es ist hier bedeutsam, das
Statement von Kwame A. Appiah zu nennen, der dafiir plddiert, die
Ehre gegen die Ehrenmorde zu wenden.4* Diese Ehrauffassung kann
also nichts anderes heiflen, als die hier angebrachte individuelle Posi-
tion, die sich darum bemiiht, den Begriff der Ehre von extremen Aus-
legungen zu befreien.

Die im ersten Kapitel geschilderte skeptische Betrachtung zum
Ehrbegriff lasst sich zwar durch Wertewandlung und neue Gesell-
schaftsstrukturen begriinden, wie dort ausfithrlich erklart wurde. Je-
doch wurde die Konstituierung der Ehre in der vorliegenden Arbeit als
ein personlicher und sozialer Wertungsprozess definiert, der sowohl
die soziale Existenz als auch das Selbstverstindnis eines Menschen be-
trifft und aus dem Grund nicht auf eine Epoche beschrankt werden
kann. Der Mensch sucht immer nach Anerkennung in seiner Umwelt
und sein sozialer Wert ist daher immer von grofler Bedeutung. In die-
ser Hinsicht ist die Frage, ob Ehre tatsichlich obsolet ist, ist zu vernei-
nen. Es soll nochmals betont werden, dass nicht der Begriff der Ehre,
sondern einige seiner Deutungen archaischer Natur sind und deshalb
das Hauptmotiv bilden, das dieser Skepsis zugrunde liegt. Nicht Ehre
an sich, sondern die damit verbundenen Wertvorstellungen und Mo-
ralauffassungen sollen kritisch in Frage gestellt werden. Solange patri-
archale Denkweisen nicht aktualisiert bzw. modifiziert werden, bleibt
die Gefahr bestehen, den Ehrbegriff weiterhin zugunsten dieser Men-
talitdten zu instrumentalisieren.

Nicht zuletzt ist das dichotome Wesen der Ehre als eine Herausfor-
derung zu sehen, negative Folgen dieser Doppeldeutigkeit durch eine
ethisch akzeptable Vereinbarung zu {iberwinden. Denn es ist schwer,
ohne duflere Ehre ein positives Verstindnis vom eigenen Selbst zu eta-
blieren. Ohne Einflussnahme von innerer Ehre wiederum bleiben mo-
ralisch fragliche Inhalte des Ansehens weiterhin bestehen.

409 Vgl. Appiah: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt, S. 187.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Literaturverzeichnis

Albrecht, Clemens: Anthropologie der Verschiedenheit, Anthropologie der Ge-
meinsamkeit. Zur Wirkungsgeschichte der Unterscheidung von Scham- und
Schuldkulturen. In: Bauks, Michaela; Meyer, Martin F. (Hg.): Zur Kulturge-
schichte der Scham. In: Bermes, Christian; Dierse, Ulrich; Erler, Michael (Hg.):
Archiv fiir Begriffsgeschichte. Felix Meiner Verlag: Hamburg 2011. S. 177-194.

Althoff, Gerd: Composito. Wiederherstellung verletzter Ehre im Rahmen Giitli-
cher Konfliktbeendigung. In: Schreiner, Klaus; Schwerhof, Gerd (Hg.): Verletzte
Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frithen Neuzeit.
Bohlau Verlag: K6ln 1995. S. 63-76.

Appiah, A. Kwame: Eine Frage der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen
kommt. Dt. tibers. v. Bischof, M., C. H. Beck: Miinchen 2011.

Aristoteles: Nikomachische Ethik. Hg. Bien, G. Dt. iibers. v. Eugen, R., Meiner:
Hamburg 198s.

Aristoteles: Rhetorik. Dt. tibers. v. Krapinger, G., Philipp Reclam: Ditzingen 1999.

Baroja, Julio C.: Honour and Shame. A Historical Account of Several Conflicts.
In: Peristiany, J. G. (Ed.): Honour and Shame. The Values of Mediterranean So-
ciety. The Trinity Press: Worcester/ London 1965.

Baumann, Peter: Menschenwiirde und das Bediirfnis nach Respekt. In: Stoecker,
Ralf (Hg.): Menschenwiirde. Anniherung an einen Begriff. Osterreichische
Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft: Schriftenreihe der Wittgenstein-Gesellschaft,
32. Wien: 6bv & hpt; 2003. S. 19-34.

Baxter, Vern; Margavio, A. V.: Honor, Self and Social Reproduction. In: Journal
for the Theory of Social Behavior, 41:2, Blackwell Publishing Ltd, 2010.
S.121-142.

Benedict, Ruth: The Chrysanthemum and the Sword. Patterns of Japanese Cultur.
Routledge & Kegan Paul: London 1977.

Berger, Peter L.: Exkurs. Uber den Begriff der Ehre und seinen Niedergang. In:
Berger, Brigitte u.a.: Das Unbehagen in der Modernitit. Campus Verlag: Frank-
furt am Main, New York 1987. S. 75-86.

Birnbacher, Dieter: Analytische Einfithrung in die Ethik. De Gruyter: Berlin, Bos-
ton 2013.

Bleeck, Klaus: Adel. In: Schneiders, Werner (Hg.): Lexikon der Aufkldrung.
Deutschland und Europa. C. K. Beck: Bremen 2011. S. 27-28.

203

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Liter.

aturverzeichnis

204

Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft. Dt. iibers. v. Schwibs, Bernd; Russer, Achim, Suhrkamp: Frankfurt am
Main 2012.

Bourdieu, Pierre: Die méannliche Herrschaft. Dt. tibers. v. Bolder, Jirgen, Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 2012.

Bourdieu, Pierre: Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen
Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Dt. iibers. v. Pialoux, Cordula; Schwibs,
B. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2012.

Braun, Christina von; Mathes, Bettina: Verschleierte Wirklichkeit. Die Frau, der
Islam und der Westen. Aufbau Verlag: Berlin 2007.

Braun, Sebastian: Soziales Kapital. In: Olk, Thomas; Hartnuf3, Birger (Hg.):
Handbuch Biirgerschaftliches Engagement. Beltz Juventa: Weinheim und Basel
2011. S. 53-65.

Breitman, George (Hg.): Malcolm X Speaks. Selected Speeches. Grove Press: New
York 1990.

Breun, Richard: Scham und Wiirde. Uber die symbolische Prignanz des Men-
schen. Karl Alber: Freiburg, Miinchen 2014.

Briiggenbrock, Christel: Die Ehre in den Zeiten der Demokratie. Das Verhaltnis
von athenischer Polis und Ehre in klassischer Zeit. In: Algazi, G.; Jussen, B.;
Kiening, C.; Kirger, K.; Kuchenbuch, L. (Hg.): Historische Semantik, Bd. 8.
Vandenhoeck & Ruprecht: Géttingen 2006.

Burghartz, Susanne: Geschlecht-Korper-Ehre. Uberlegungen zur Weiblichen Eh-
re in der Frithen Neuzeit am Beispiel der Basler Ehegerichtsprotokolle. In:
Schreiner, K.; Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaf-
ten des Mittelalters und der Frithen Neuzeit. Bohlau Verlag: Koln 1995.
S.214-234.

Burkhart, Dagmar: Eine Geschichte der Ehre. WBG: Darmstadt 2006.

Cicero, Marcus T.: De Officiis. Vom pflichtgemifien Handeln. Hg. u. Dt. iibers. v.
Nickel, R., Artemis Winkler: Diisseldorf 2008.

Cicero, Marcus T.: Gesprache in Tusculum. Dt. iibers. v. Gigon, O., dtv, Artemis
Verlag: Miinchen 1991.

Cunningham, Anthony: Modern Honor. A Philosophical Defence. Routledge:
New York 2013.

Darwall, Stephan: Honor, History & Relationship. Essays in Second-Personal
Ethics II. Oxford University Press: Oxford 2013.

Darwall, Stephen: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect and Accoun-
tability. Harvard University Press: Cambridge, Massachusetts [u. a.] 2006.

Defoe, Daniel: The Instability of Human Glory. In: The Cooperative Publication
Society. Essays of British Essayists. Universty of California: New York, London
1900. S. 137-149.

Demmerling, Christoph; Landweer, Hilge: Philosophie der Gefiihle. Von Ach-
tung bis Zorn. J.B. Metzler: Stuttgart 2007.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Literaturverzeichnis

Dinges, Martin: Ehre und Geschlecht in der Frithen Neuzeit. In: Backmann, S.;
Kiinast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B. (Hg.): Colloquia Augustana, Bd 8. Ehrkon-
zepte in der Frithen Neuzeit, Identititen und Abgrenzungen. Akademie Verlag:
Berlin 1988. S. 123-147.

Dinges, Martin: Ehre als Thema der historischen Anthropologie. In: Schreiner, K.;
Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittel-
alters und der Frithen Neuzeit. Bohlau Verlag: Koln 1995.

Diilmen, Richard van: Der ehrlose Mensch. Unehrlichkeit und soziale Ausgren-
zung in der Frithen Neuzeit. Béhlau Verlag: Koln 1999.

Elias, Norbert: Uber den Prozef’ der Zivilisation. Entwurf zu einer Theorie der
Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 2.
Wandlungen der Gesellschaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation. Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 1997.

Erbil, Bahar: Toleranz fiir Ehrenmorder? Soziokulturelle Motive im Strafrecht un-
ter besonderer Beriicksichtigung des tiirkischen Ehrbegriffs. In: Hilgendorf,
Eric (Hg.): Das Strafrecht vor neuen Herausforderungen. Bd. 17. Logos Verlag:
Berlin 2008.

Felbinger, Andrea: Gesellschaftlicher Ressourcenmangel als Entwicklungschance?
Oder: Die Suche nach Sinn durch gesellschaftliches Engagement am Beispiel
ehrenamtlicher Sachwalterschaft. In: Ortega; Felbinger; Mikula; Egger (Hg.):
Macht, Eigensinn, Engagement. Lernprozesse gesellschaftlicher Teilhabe. VS
Verlag: Wiesbaden 2010. S. 173-189.

Fichte, Johann G.: Das System der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissen-
schaftslehre (1798). In: Verweyen, Hansjiirgen (Hg.): Philosophische Biblio-
thek, Bd. 485. Felix Meiner Verlag: Hamburg 1995.

Fichte, Immanuel H.: Johann Gottlieb Fichte’s Leben und literarischer Brief-
wechsel, Bd. 2. Brockhaus: Leipzig 1862.

Fontane, Theodor: Effi Briest. (1896). Insel: Berlin 2012.

Foucault, Michel: Gebrauch der Liiste. Sexualitait und Wahrheit II. Dt. tibers. v.
Raulff, U; Seitter, W., Suhrkamp: Frankfurt am Main 1989.

Frevert, Ute: Ehre - mannlich/weiblich. Zu einem Identititsbegriff des 19. Jahr-
hunderts. In: Volkov, S., Stern, E, Institut fiir Deutsche Geschichte (Hg.): Neue-
re Frauengeschichte. Tel Aviver Jahrbuch fiir Deutsche Geschichte, Bd. 21. Blei-
cher Verlag: Tel Aviv 1992. S. 21-68.

Frevert, Ute: ,Mann und Weib, und Weib und Mann® Geschlechter-Differenzen
in der Moderne. C.H. Beck: Miinchen 1995.

Giordano, Christian: Die Betrogenen der Geschichte. Uberlagerungsmentalitit
und Uberlagerungsrationalitit in mediterranen Gesellschaften. Campus Verlag:
Frankfurt am Main 1992.

205

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Literaturverzeichnis

206

Giordano, Christian: Der Ehrkomplex im Mittelmeerraum: sozialanthropologi-
sche Konstruktion oder Grundstruktur mediterraner Lebensformen? In: Vogt,
L; Zinglere, A. (Hg.): Ehre. Archaische Momente in der Moderne. Suhrkamp:
Frankfurt am Main 1994. S. 172-192.

Goffman, Erving: Behavior in Public Places. Notes on the social Organization of
Gatherings. The Free Press: New York 1966.

Giindogan, Kadir: Akli Olmayanin Akli Tore. Tore Cinayetleri Faillerinin Sosyo-
Kiiltiirel Acidan Incelenmesi. Sézkesen Matbaacilik: Ankara 2013.

Hahn, Henning: Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer sozialliberalen
Gerechtigkeitstheorie. In: Hinsch, W; Wingert, L. (Hg.): Ideen und Argumente.
Walter de Gruyter: Berlin, New York 2008.

Hegel, Georg W. F.: Enzyklopadie der Philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse, Bd. I1I (1830). Suhrkamp: Frankfurt am Main 2014.

Hegel, Georg W. F.: Phanomenologie des Geistes. (1807). Hg: Wessels, H.-F;
Clairmont, H. Felix Meiner Verlag: Hamburg 2006.

Heinze, Rolf G; Olk, Thomas; Wohlfahrt, Norbert (Hg.): Von der traditionellen
Sozialpolitik zur neuen Wohlfahrtskultur? Freiwilliges soziales Engagement
und lokale Infrastruktur. Hg. v. Institut fir Landes- und Stadtentwicklungsfor-
schung des Landes Nordrhein-Westfalen. ILS Schriften 64. waz-Druck: Dort-
mund 1992.

Hilgers, Micha: Scham. Gesichter eines Affekts. Vandenhoeck & Ruprecht: Got-
tingen 1997.

Hobbes, Thomas: Leviathan. (1651). Dt. iibers. v. Schlosser, J., Felix Meiner Ver-
lag: Hamburg 1996.

Hoffmeyer-Zlotnik, Jiirgen H.P; Geis, Alfons J.: Status-Prestige. Berufsklassifi-
kation und Messung des beruflichen Status/Prestige. In: Zuma, Nachrichten 52,
Jahrgang 27, Mannheim 2003.

Honneth, Axel: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Suhrkamp:
Berlin 2010.

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1992.

Horster, Detlef: Ethik. Philipp Reclam: Leipzig 2009.

islam Ansiklopedisi: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yayinlar1 Matbaacilik ve Ticaret, Bd.
32. Istanbul 2006.

Joas, Hans: Die Entstehung der Werte. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1997.

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten (1797). Hg. v. Weischedel, Wilhelm,
Bd. 8. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2014.

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft (1788). Grundlegung zur Meta-
physik der Sitten (1786). Hg. v. Weischedel, Wilhelm, Bd. 7. Suhrkamp: Berlin
2016.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Literaturverzeichnis

Keupp, Heiner: Visionen der Zivilgesellschaft: Der aufmiipfige Citoyen oder eine
Mittelschichtveranstaltung? In: Ortega; Felbinger; Mikula; Egger (Hg.): Macht,
Eigensinn, Engagement. Lernprozesse gesellschaftlicher Teilhabe. VS Verlag:
Wiesbaden 2010. S. 17-41.

Kldui, Christian: Scham und Schuld. Blick und Stimme. In: Schonbachler, G.
(Hg.): Die Scham in Philosophie, Kulturanthropologie und Psychoanalyse. Col-
leguim Helveticum Hefte, Bd. 2. Druckerei Peter: Ziirich 2006. S. 57-62.

Korff, Willhelm: Ehre, Prestige, Gewissen. J. P. Bachem: Koln 1966.

Kreckel, Reinhard: Politische Soziologie der sozialen Ungleichheiten. In: Hon-
neth, A,; Joas, H; Offe, C (Hg.), Theorie und Gesellschaft, Bd. 25. Campus Ver-
lag: Frankfurt am Main, New York 1997.

Landweer, Hilge: Scham und Macht. Phanomenologische Untersuchungen zur
Sozialitdt eines Gefiihls. In: Wendel, Hans ]. (Hg.): Philosophische Untersu-
chungen. C. B. Mohr (Paul Siebeck): Tiibingen 1999.

Lotter, Maria-Sibylla: Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen
Grundlagen der Moral. Suhrkamp: Berlin 2012.

Luhmann, Niklas: Grundrechte als Institution. Ein Beitrag zur politischen Sozio-
logie. In: Schriften zum Offentlichen Recht, Bd. 24. Duncker & Humblot: Berlin
2009.

Margalit, Avishai: Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung. Dt. iibers. v.
Schmidt, G.; Vonderstein, A. Suhrkamp: Berlin 2012.

Mead, George H.: Geist, Identitdt und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbeha-
viorismus. Dt. tibers. v. Pacher, U. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1973.

Mead, Margaret: Cooperation and Competition among Primitive Peoples, Mc-
Graw-Hill Book Company: New York, London 1937.

Moeglin, Jean-Marie: Fiirstliche Ehre und Verletzte Ehre der Fiirsten im spatmit-
telalterlichen Deutschen Reich. In: Schreiner, Klaus; Schwerhof, Gerd (Hg.):
Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frithen
Neuzeit. Bohlau Verlag: Koln 1995. S. 77-91.

Oberwittler, Dietrich; Kasselt, Julia: Ehrenmorde in Deutschland 1996-2005. Hg:
Bundeskriminalamt. Polizei + Forschung Bd. II. Luchterhand: K6In 2011.

Olk, Thomas; Hartnuf, Birger: Biirgerschaftliches Engagement. In: Olk, Thomas;
Hartnuf3, Birger (Hg.). Handbuch Biirgerschaftliches Engagement. Beltz Juven-
ta: Weinheim und Basel 2011. S. 145-163.

Onal, Ayse: Namus Cinayetleri. TC Istanbul Kiiltiir Universitesi, Iyii Yayinevi: Is-
tanbul 2012.

Oprisko, Robert, L: Honor. A Phenomenology. Routlege: New York 2012.

Petersen, Andrea: Ehre und Scham. Das Verhiltnis der Geschlechter in der Tiir-
kei. Express Edition: Berlin 1985.

Putnam, Robert D.: Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Com-
munity. Simon & Schuster: New York 2000.

207

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Literaturverzeichnis

208

Rappe, Guido: Die Scham im Kulturvergleich. Antike Konzepte des moralischen
Schamgefiihls in Griechenland und China. Projekt Verlag: Bochum, Freiburg
2009.

Rawls: John: A Theory of Justice. The Belknap Press of Harvard University Press:
Cambridge, Massachusetts, London 1971.

Reiner, Hans: Ehre. In: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Worterbuch der Philo-
sophie. Bd. II, Vollig neubearb. Ausg. des ,Worterbuchs der philosophischen
Begriffe” von Rudolf Eisler. Schwabe Verlag: Basel 1972. S. 320-323.

Reiner, Hans: Die Ehre. Kritische Sichtung einer abendlandischen Lebens- und
Sittlichkeitsform. E. S. Mittler & Sohn GmbH: Dortmund 1956.

Rogge, Jorg: Ehrverletzungen und Entehrungen in Politischen Konflikten in Spat-
mittelalterlichen Stadten. In: Schreiner, K.; Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre,
Ehrkonflikte in Gesellschaften des Mittelalters und der Frithen Neuzeit. Bohlau
Verlag: Koln 1995. S. 110-143.

Roodenburg, Herman: Ehre in einer pluralistischen Gesellschaft: die Republik der
Vereinigten Niederlande. In: Backmann, S.; Kiinast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B.
(Hg.): Colloquia Augustana, Bd. 8. Ehrkonzepte in der Frithen Neuzeit, Identi-
taten und Abgrenzungen. Akademie Verlag. Berlin 1988. S. 366-387.

Sartre, Jean Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phanomenologischen
Anthropologie. In: Wroblewsky, V. von (Hg.): Gesammelte Werke. Philosophi-
sche Schriften I. Dt. tibers. v. Schoneberg, H.; Konig, T. Rowohlt Taschenbuch
Verlag: Hamburg 1994.

Scheler, Max: Uber Scham und Schamgefiihl (1913). In: Frings, Manfred S. (Hg.):
Schriften aus dem Nachlass Bd. 1. Bouvier Verlag: Bonn 1986. S. 65-154.

Schiffauer, Werner: Die Gewalt der Ehre. Erklarung zu einem tiirkisch-deutschen
Sexualkonflikt. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1983.

Schirrmacher, Christine: Ehrenmord. Ein Verbrechen zwischen Migration und
Tradition - rechtliche, soziologische und religiése Aspekte. In: Rechtspoliti-
sches Forum, Legal Policy Forum, 37, Institut fiir Rechtspolitik an der Universi-
tat Trier, 2007.

Schlossberger, Matthias: Stolz, Scham Ehre. In: Stoecker, R.; Neuhduser, C; Raters,
M-L. (Hg.): Handbuch Angewandte Ethik. ]. B. Metzler: Stuttgart, Weimar
2011. S. 265-269.

Schmidt, Axel: ,Wo die Ménner sind, gibt es Streit®. Ehre und Ehrgefiihl im landli-
chen Sardinien. In: Vogt, L; Zinglere, A. (Hg.): Ehre. Archaische Momente in
der Moderne. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1994. S. 193-211.

Schneider, Irene: Der Islam und die Frauen. C.H. Beck: Miinchen 2011.

Schneiders, Werner (Hg.): Lexikon der Aufkldrung. Deutschland und Europa. C.
K. Beck: Bremen 2011.

Schreiner, Karin: Wiirde, Respekt, Ehre. Werte als Schliissel zum Verstdndnis von
anderen Kulturen. Hans Huber: Bern 2013.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Literaturverzeichnis

Schuster, Peter: Ehre und Recht. Uberlegungen zu einer Begriffs- und Sozialge-
schichte zweier Grundbegriffe der mittelalterlichen Gesellschaft. In: Backmann,
S.; Kiinast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B. (Hg.): Colloquia Augustana, Bd. 8. Ehr-
konzepte in der Frithen Neuzeit, Identititen und Abgrenzungen. Akademie
Verlag: Berlin 1988. S. 40-66.

Schwennicke, Andreas: Gesetzgebung. In: Schneiders, Werner (Hg.): Lexikon der
Aufklarung. Deutschland und Europa. C. K. Beck: Bremen 2011. S. 162-163

Sessions, William, L.: Honor for Us. A Philosophical Analysis, Interpretation and
Defence. Continuum: New York 2010.

Simmel, Georg: Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaf-
tung. Gesamtausgabe Bd. 2, Hg. Rammstedt, Otthein, Suhrkamp: Frankfurt am
Main 2013.

Smith, Adam: Theorie der ethischen Gefiihle. Dt. iibers. v. Eckstein, W., Brandt,
Horst D. (Hg.). Felix Meiner Verlag: Hamburg 2010.

Spaemann, Robert: Das Natiirliche und das Verniinftige. Aufsitze zur Anthropo-
logie. Piper: Miinchen 1987.

Spaemann, Robert: Moralische Grundbegriffe. C. H. Beck Verlag: Nordlingen
2009.

Speitkamp, Winfried: Ohrfeige, Ehre und Duell. Eine Geschichte der Ehre. Phi-
lipp Reclam: Stuttgart 2010.

Stoecker, Ralf: Eine Frage der Ehre. Der Mord an Hatin S. als Herausforderung fiir
die moderne Moralphilosophie. In: Berliner Debatte Initial 17, 2006, 1 / 2.
S.147-155.

Stoecker, Ralf: Menschenwiirde und das Paradox der Entwiirdigung. In: Stoecker,
Ralf (Hg.) Menschenwiirde - Anniherung an einen Begriff. Osterreichische Lud-
wig-Wittgenstein-Gesellschaft: Schriftenreihe der Wittgenstein-Gesellschaft,
32. Wien: 6bv & hpt, 2003. S. 133-151.

Strasser, Sabine: Die Unreinheit ist Fruchtbar. Rowohlt: Hamburg 1996.

Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Hg.: Gut-
mann, A. Dt. iibers. v. Kaiser, R. S. Fischer: Frankfurt am Main 1993.

Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit.
Dt. iibers. v. Schulte, J. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1994.

Tiedemann, Jens L.: Die Scham, das Selbst und der Andere. Psychodynamik und
Therapie von Schamkonflikten. Psychosozial Verlag: GiefSen 2010.

Toivanen, R.; Claudia, M: Menschenrechte im Vergleich der Kulturen. In: Yousefi,
H. R.; Fischer, K. (Hg.): Interkulturelle Bibliothek, Bd. 105. Traugott Bautz:
Nordhausen 2006.

Toprak, Ahmet: Das schwache Geschlecht - die tiirkischen Manner. Zwangshei-
rat, hdusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre. Lambertus Verlag: Freiburg 2005.

Ustinov, Peter: Achtung, Vorurteile. Rowohlt: Hamburg 2005.

209

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

Literaturverzeichnis

270

Vogt, Ludgera: Ehre in traditionalen und modernen Gesellschaften. In: Vogt, L;
Zinglere, A. (Hg.): Ehre. Archaische Momente in der Moderne. Suhrkamp:
Frankfurt am Main. 1994.S. 291-314.

Vogt, Ludgera: Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft. Suhrkamp:
Frankfurt am Main 1997.

Wellmann, Hans: Der historische Begriff der 'Ehre'- sprachwissenschaftlich un-
tersucht. In: Backmann, S.; Kiinast, H.; Ullmann, S.; Tlusty, B. (Hg.): Colloquia
Augustana, Bd 8. Ehrkonzepte in der Frithen Neuzeit, Identitdten und Abgren-
zungen. Akademie Verlag: Berlin 1988. S. 27-39.

Werden, Rita: Schamkultur und Schuldkultur. Revision einer Theorie. Unv. Diss.
Albert-Ludwigs-Universitdt 2013.

Wezel, Hannes: Anerkennungskultur. In: Olk, Thomas; Hartnufi, Birger (Hg.):
Handbuch Biirgerschaftliches Engagement. Beltz Juventa: Weinheim und Basel
2011. S. 635-647.

Williams, Bernard: Shame and Necessity. University California Press: Berkeley,
Los Angeles, London 1993.

Wittgenstein, Ludwig: Vortrag tiber Ethik und andere kleine Schriften. Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 1991.

Zmora, Hillay: Adelige Ehre und ritterliche Fehde. Franken im Spitmittelalter. In:
Schreiner, K.; Schwerhof, G. (Hg.): Verletzte Ehre, Ehrkonflikte in Gesellschaf-
ten des Mittelalters und der Frithen Neuzeit. Bohlau Verlag: Koln 1995.
S.92-109.

Zwierlein, Eduard: Zur Anthropologie der Scham bei Max Scheler. In: Bauks, M.;
Meyer, M. E. (Hg.): Zur Kulturgeschichte der Scham. In: Bermes, C.; Dierse, U.;
Erler, M. (Hg.): Archiv fiir Begriffsgeschichte. Felix Meiner Verlag: Hamburg
2011. S.158-176.

INTERNET

Aydin, Fuat: Namas/Nomos. Cebrail mi Tevrat m1? “Bed’&’l-vahy” hadisindeki
Namis kavrami iizerine. DIVAN {lmi Arastirmalar. 15, 2003/2. S. 53-85. http://
isamveri.org/pdfdrg/Do1525/2003_15/2003_15_AYDINF.pdf (Zugriff:
12.2014)

Darwall, Stephen: Two Kind of Respect. In: Ethics, Vol. 88, 1977, S. 36-49. http://
www.yale.edu/darwall/Two%20Kinds%200f%20Respect.pdf (Zugriff: 12.2014)

Demetriou, Dan: Honor for Intro. http://philpapers.org/rec/DEMHFI. (Zugriff:
10.2014)

Olsthoorn, Peter: Honor, Face and Reputation in Political Theory. http://philpape
rs.org/rec/OLSHFA. (Zugriff: 10.2014)

216.73.216.36, am 21.01.2026, 18:01:48. © Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869981

	Einleitung
	1. Intention und Forschungshypothese
	2. Methode
	3. Forschungsstand

	Erstes Kapitel
	I. Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff
	1. Überblick: Das aktuelle Verständnis von Ehre
	2. Die Begründung der Obsoleszenz der Ehre
	2.1. Das archaische Wesen der Ehre
	2.1.1. Das angeborene Privileg
	2.1.2. Das Prinzip der Zugehörigkeit und der Ausgrenzung
	2.1.3. Das Prinzip der Selbstjustiz
	2.1.4. Geschlechtsspezifische Deutung von Ehre

	2.2. Ehre als das Leitmotiv von shame culture

	Fazit: Die skeptische Betrachtung zum Ehrbegriff


	Zweites Kapitel
	II. Was ist Ehre?
	III. Die äußere Ehre
	1. Das gesellschaftliche Ansehen
	1.1. Der Status
	1.1.1. Das Verhältnis zwischen Status und Ehre
	1.1.2. Status in der Gegenwart
	1.1.3. Respekt in Bezug auf Status
	1.1.4. Der verdiente Respekt in Bezug auf Status

	1.2. Spezielle Fähigkeiten
	1.2.1. Die Arten von Fähigkeit
	1.2.2. Die drei Faktoren von Fähigkeit als Bedingung der äußeren Ehre
	a Nützlichkeit
	b Darstellung eines vorhandenen Werts
	c Werterschaffung

	1.2.3. Bekanntheit und Ruhm

	1.3. Soziales Engagement
	1.3.1. Der theoretische Rahmen des sozialen Engagements
	1.3.2. Die Bedingung des sozialen Engagements für die äußere Ehre
	1.3.3. Das aktuelle Bild des sozialen Engagements

	1.4. Moralische Haltung
	1.4.1. Moral aus kulturspezifischer Sicht
	1.4.2. Geschlechtsspezifische Moral
	1.4.3. Ein allgemeingültiges Verständnis von Ethik


	Fazit: Das gesellschaftliche Ansehen
	2. Die Gruppenehre
	2.1. Die Funktion einer Gruppe
	2.2. Prinzipien der Gruppenehre
	2.3. Kollektive Identität

	Fazit: Die Gruppenehre


	Drittes Kapitel
	IV. Die innere Ehre
	1. Scham
	2. Selbstachtung
	Fazit: Die innere Ehre


	Viertes Kapitel
	V. Rehabilitierung des Ehrbegriffs
	1. Formen von Ehre
	2. Die Dichotomie von Ansehen und Ehre
	2.1. Einander widersprechende Konzepte/Formen von Ansehen
	2.2. Einander widersprechende Grundsätze von innerer und äußerer Ehre

	3. Ausblick


	Literaturverzeichnis
	INTERNET


