Hauke Brunkhorst

Macht und Gewalt im demokratischen Staat

Bekannt wurde Hannah Arendt als leidenschaftliche Kritikerin des europaischen
Nationalstaats, weniger bekannt ist, dass sie ihre Auseinandersetzung mit den Ur-
springen des Totalitarismus als ebenso entschiedene Verteidigerin dieses Staats, den
sie zunidchst ganz im Sinne der Franzosischen Revolution als Republik versteht, be-
gonnen hatte. Der Bruch zieht sich mitten durch das Totalitarismusbuch von 1951.

Arendt geht zunichst (1) davon aus, dass der demokratische Nationalstaat, so wie
er aus der Franzosischen Revolution hervorgegangen ist, imstande ist, politische
Freiheit zu gewihrleisten und sie vor den argsten Zudringlichkeiten einer hoch dy-
namischen, birgerlich-kapitalistischen Gesellschaft zu schiitzen. Bevor sie sich im
Verlauf der 1950-er ganz vom Nationalstaat verabschiedet, wird sie sich (2) fiir ei-
nen Augenblick auf die Position liberalen Rechtsstaats, der seine Biirger vor allem
vor der jetzt nur noch nationalistisch verstandenen Nation schuitzt, zurlickziehen.
Die Idee des reinen Rechtsstaats, der die Demokratie eng begrenzt und zur Not
auch ohne die Demokratie auskommen kann, ist jedoch historisch diskreditiert und
der blofle Rechtsstaat viel zu schwach, um sich dem gewaltigen Expansionsdrang
von Kapitalismus, Imperialismus und Totalitarismus entgegenstemmen zu konnen.
Aus diesem Dilemma befreit sie sich in Amerika und beim Studium der Federalist
Papers und der Schriften Thomas Jeffersons und James Madisons. Sie verbindet (3)
diese Lektiire und die Alltagserfahrung der US-amerikanischen Demokratie, die ihr
schlieflich das Leben gerettet hat, mit einer erneuten Analyse des Begriffs der
Macht.

1. Volkssonverinitit als Bollwerk gegen die reflexive Macht totaler Herrschaft

In Origins of Totalitarianism ist die Dreyfus-Affaire das Paradigma einer offentli-
chen Angelegenheit. Ort des 6ffentlichen Lebens sind die Bithnen des republika-
nisch-jakobinischen Nationalstaats: das Parlament, die Gerichte, die Presse, die
offentliche Versammlung. Schriftbasierte Kommunikation unter Abwesenden ver-
mittelt in diesem Modell alle Kommunikationsprozesse, und die Nation ist mit der
Deklaration der Rechte des Menschen und des Biirgers gleichurspriinglich. Das
Band, das die Nation eint, sieht Arendt deshalb ganz konsequent in »jenem jakobi-
nischen Patriotismus, fiir den die Menschenrechte immer Teil des Ruhms der Nati-
on waren«.! Sie grenzt diesen Patriotismus, den sie dem »Latinismus« der

1 Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen 1991, S. 170.

ZfP 53.]g. 3/2006

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

246 Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat

Revolution, der »bewufiten Nachahmung der romischen Republik«, entspringen
sicht, scharf von allen Formen des ethnischen, volkischen oder rassischen Nationa-
lismus ab.2

Im Latinismus der Jakobiner erkennt sie den Ursprung einer Macht, die im Stan-
de ist, den totalitiren Michten der Gesellschaft zu widerstehen: »Das bisher stirkste
Bollwerks, schreibt sie 1948, »gegen die schrankenlose Herrschaft der biirgerlichen
Gesellschaft, gegen die Ergreifung der Macht durch den Mob und die Einfithrung
imperialistischer Politik in die Struktur der abendlindischen Staaten ist der Natio-
nalstaat gewesen. Seine Souverinitit, die einst die Souveranitit des Volkes selbst
ausdriicken sollte, ist heute von allen Seiten bedroht. « > Zum letzten Mal hitten die
Ideen von 1789 — so Arendt in der amerikanischen Ausgabe von Origins — im Ersten
Weltkrieg unter Clemenceaus Regierungsvorsitz triumphiert: »The first World War
could still be won by the Jacobin appeal of Clemenceau, France’s last son of the Re-
volution. «*

Im republikanischen Nationalstaat bilden Volkssouverinitit, Gesetzesherrschaft
und individuelle Rechte eine wohlgeordnete Einheit. Aus ihr zieht der National-
staat des 18. Jahrhunderts, der im 19. verwirklicht wird, seine antitotalitire Kraft. In
der Schicksalsstunde der Republik bestand die Stirke von Clemenceau, Zola, Pic-
quart, Labori und der andern Dreyfusards dementsprechend — wie Arendt wieder-
holt betont — in zwei und nur zwei Prinzipien: 1. Im »jakobinischen Prinzip der
Nation, die auf den Menschenrechten basiert« und 2. »im republikanischen Prinzip
des offentlichen Lebens, in dem der Fall eines Burgers der Fall aller Biirger ist. <

Durch die Fundierung des romischen Prinzips »potestas in populo« im jakobini-
schen der Menschenrechte unterscheidet sich der moderne Republikanismus von
seinem antiken Vorldufer, der noch nicht auf die Legitimation der partikularen Biir-
gersolidaritit durch universelle Freiheitsrechte angewiesen war. Es gentigte den uni-
versalistischen Anspriichen des klassischen Humanismus, wenn die universale Ge-
stalt des politischen Gattungswesens in wenigen Prachtexemplaren an der Spitze der
sozialen Tuchtigkeitshierarchie und in einer einzigen Stadt verwirklicht wurde. Die
Orientierung an der Perfektionsgestalt des Politischen war, schon um als solche er-
kennbar zu sein, auf korrupte Gestalten in threr Umgebung angewiesen und schloss
von vornherein den radikalen Egalitarismus, der den modernen Menschenrechten
eigentimlich ist, aus.

Erst dadurch, dass der moderne Nationalstaat das alte Prinzip der Republik mit
dem neuen der Menschenrechte zusammenfiihrt, gerit das sozial exklusive, klassi-
sche Paradigma der Birgersolidaritit unter normativen Druck. Die scharfen Gren-
zen, die Eingeschlossene von Ausgeschlossenen, Biirger von Menschen, Besitzende
von Besitzlosen, die Tugendhaften von den weniger Tugendhaften, die Kommuni-

Ebd. (EN 1), 5. 276; vgl. 370-372.

Dies., Die verborgene Tradition, Frankfurt a. M. 1976, S. 29.
Dies., The Origins of Totalitarianism, New York 1979, S. 79.
Dies., aaO. (FN 1), S. 187.

DA

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat 247

zierten von den Exkommunizierten trennen, werden fliefend. Das neue, jakobini-
sche Paradigma abstrakter, egalitirer und inklusiver Solidaritit 6ffnet das politische
System fur die elementaren Rechte derer, die — wie der Hauptmann Dreyfus — von
allen biurgerlichen Ehrenrechten ausgeschlossen und aus der »guten Gesellschaft«
ausgestofien sind — fiir den, so konnte man mit Foucault, aber auch im Sinne von
Arendts Buch Uber Rabel Varnhagen sagen, »infamen Menschen.«* Nur im Rahmen
des republikanischen Nationalstaats konnen von gesellschaftlicher Exklusion be-
drohte Mehrheiten oder Minderheiten — die Arbeiter und die Frauen nicht anders
als die Juden und die Schwarzen — zu ihrem Recht kommen. Fiir die Juden war des-
halb, wie Arendt niichtern konstatiert, »der Zusammenbruch des nationalstaatlich
organisierten Europa in jeder materiellen und materiell greifbaren Hinsicht die
grofite Katastrophe.«”

Gegenbegriffe zu diesem Begriff des Offentlichen, der um »Staat«, »Nation« und
»Volk« zentriert ist, sind die »Gesellschaft« und ihr menschliches Substrat, die
»Masse« und der »Mob«: »Kampft das Volk in allen groflen Revolutionen um die
Fihrung der Nation, so schreit der Mob in allen Aufstinden nach dem starken
Mann, der ihn fithren kann. Der Mob kann nicht wihlen, er kann nur akklamieren
oder steinigen.«® Das klingt fast wie Carl Schmitt, ist es aber nicht. Republik, 6ffent-
liche Angelegenheit, das ist in Arendts erstem Schema gegenliufiger Begriffe die
parlamentarische Demokratie, und ihr staatsrechtlicher Gegenbegriff ist die plebis-
zitire Diktatur, der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, an dem das 6ffentli-
che Leben abstirbt. Die plebiszitire Diktatur aber ist weder demokratisch noch li-
beral, wihrend demgegentiber im Parlamentarismus Demokratie und Liberalismus
keinen unversohnlichen Gegensatz bilden, sondern einander erginzen.

Es sind jedoch weniger die beweglichen und manipulierbaren Menschenmassen,
und es ist schon gar nicht die plebiszitire Diktatur, die am Ursprung des Totalitaris-
mus stehen, es ist vielmehr ein hochabstrakter reflexiver Mechanismus: die »Expan-
sion um der Expansion willen«, der die neue, buirgerlich-kapitalistische Gesellschaft
zu imperialistisch entgrenzter Selbstproduktion und Selbststeigerung von Kapital
und Macht antreibt. Imperialistisch ist Macht, weil sie sich wie die ausdifferenzierte
Geldwirtschaft im Prozess ihrer fortschreitenden funktionalen Differenzierung
selbst produziert, sich vom nationalen Interesse abgekoppelt, entstaatlicht hat und
zu globaler Expansion dringt. Diese Gesellschaft ist der eigentliche Gegenbegriff
zum Begriff des 6ffentlichen Lebens.

Die rasant expandierende moderne Gesellschaft hat den von ihr im republikani-
schen Nationalstaat noch getrennten und der Gesellschaft tibergeordneten Staat
aufgehoben und in eine Organisation der Gesellschaft verwandelt. Aus der klassi-
schen politischen Gemeinschaft, in der sich die Biirger in offentlicher Selbstdarstel-

6 Dies., Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jiidin aus der Romantik,
Miinchen 1981, S. 20, 59, 108, 1891.

7 Dies., aaO. (FN 3), S. 46 {.

8 Dies., 2aO. (FN 1), S. 188.

ZfP 53.]g. 3/2006

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

248 Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat

lung auszeichnen und ihr politisches Menschenwesen perfektionieren, ist ein wirt-
schafts- und erfolgsorientiertes Subsystem der Gesellschaft geworden. Macht wird
wie Geld zum zihlbaren und beliebig einsetzbaren Kapital einer Politik, die nur
noch den Namen mit der alten Polis gemeinsam hat. Imperialismus, Faschismus,
Nazismus und Stalinismus sind nur noch Selbstradikalisierungen im Prozess gesell-
schaftlicher Machtakkumulation, die den Staat als 6ffentliche Angelegenheit aller
Biirger vernichtet.

Vorbereitet worden ist diese Theorie der »Entstaatlichung der Politik« und der
»Vergesellschaftung des Staats« in den Nationalsozialismusstudien von Ernst Fra-
enkel in den spiten 1930er und Franz Neumann in den frithen 1940er Jahren. Das
Nazi-Regime, der Behemoth, ist der Antistaat. Arendt generalisiert jedoch Zug um
Zug die zunichst auf den deutschen Faschismus begrenzte These einer reflexiven
Selbstaufstufung dezentrierter politischer Macht. Im ersten Schritt weitet sie die
Theorie auf den Stalinismus aus. In zweiten Schritt, den sie in threm nichsten gro-
en Buch, der Vita activa vollzieht, wird die These dann in einer fast schon system-
theoretischen Wendung auf die ganze moderne Gesellschaft generalisiert. Die bei-
den  gesellschaftlichen und  antipolitischen  Entwicklungsprozesse — der
»Kapitalakkumulation« und der »Machtakkumulation« treiben sich wechselseitig
an und verstirken einander, um schliefflich alle nationalstaatlichen Dimme zu iiber-
fluten, alle wohlgeordneten Hierarchien der Staatsgewalt und des Rechts zum Ein-
sturz zu bringen und im totalitiren den souverinen Staat zuerst von innen und dann
von auflen zu zerstoren: »Der unbegrenzte Prozess der Kapitalakkumulation bedarf
zu seiner Sicherstellung einer unbegrenzten Macht, nimlich eines Prozesses von
Machtakkumulation, der durch nichts begrenzt werden darf aufler durch die jewei-
ligen Bediirfnisse der Kapitalakkumulation.«’

Freilich sieht Arendt die expansive Dynamik der modernen, biirgerlichen Gesell-
schaft ausschlieflich negativ, als entfesselte Destruktivkraft. In threm Totalitaris-
musbuch kennt sie denn auch nur einen, rein negativen Begriff reflexiver Machr:
»Macht erscheint wie ein immaterieller Mechanismus, der mit jeder seiner Bewe-
gungen mehr Macht erzeugt. «!° Macht produziert sich selbst und zerstort sich in
der »schlechten Unendlichkeit« (Hegel) einer end- und ziellosen Bewegung schlief3-
lich selbst; ganz analog zur Bewegung des Marx’schen Kapitals. Reflexive Macht ist
entgrenzte Macht und als solche bereits totalitdr. Der republikanische Nationalstaat
vermag threm Ansturm auf Dauer deshalb nicht stand zu halten, weil die rechtlich
eingeschrinkte o6ffentliche Macht, die er selbst mobilisieren kann, ziel- und interes-
senorientiert, begrenzt und endlich und deshalb nicht in dem Mafe steigerbar ist,
wie die imperialistisch-reflexive Macht. Auf Dauer ist die Staatsmacht deshalb dem
standig steigenden Druck des gesellschaftlichen Imperialismus nicht gewachsen.

9 Dies., aaO. (FN 1), S. 248.
10 Dies., aaO. (FN 1), S. 646.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat 249

2. The secret conflict of state and nation

Das ist die urspringliche These, die Arendt den ersten sieben Kapiteln des Bu-
ches tber die Urspriinge totaler Herrschaft zugrunde legt. Aber im achten und
neunten Kapitel tiber den »volkischen Nationalismus«, den »Niedergang des Natio-
nalstaats und das Ende der Menschenrechte« {iberrascht sie den Leser mit einer
zweiten These, die den Ursprung des Totalitarismus in den Nationalstaat selbst zu-
ruckverlegt. Sie erweitert ihre Kritik der modernen Gesellschaft auf deren demokra-
tische Staatsverfassung. Noch im sechsten Kapitel hatte sie Burkes Kritik an den
Menschenrechten als eine gemeinsame Quelle der »englischen und deutschen Rasse-
ideologie«!! denunziert. Nun, im neunten Kapitel, schlief3t sie sich dessen Kritik der
Franzosischen Revolution ohne wenn und aber an. Die Menschenrechte sind nicht
nur fir die Staatenlosen, denen sie eigentlich gelten sollten, wertlos, sie tragen als
Rechte des »nackten Wilden« (Burke) den Keim der Entzivilisierung Europas schon
in sich. Statt den »nackten Wilden« zur biirgerlichen Rechtsperson zu erheben, er-
niedrigen die natiirlichen Rechte diese Person auf den Status des »nackten Wilden«
—und so wie die Menschenrechte das Subjekt auf einen weltlosen Status reduzieren,
so reduziert sich das Volk in den staatsrechtlichen Begriffen der Nation und der
Volkssouverinitit auf den deklassierten und manipulierbaren Mob, die einsame
Masse Mensch.

Letztlich erklirt Arendt sich die imperialistischen Gewaltausbriiche aus dem
»Schrecken« und »Entsetzen«, das »den europidischen Menschen befiel, als er Neger
— nicht in einzelnen, exportierten Exemplaren, sondern als Bevolkerung eines gan-
zen Kontinents — kennen lernte [...]. Es ist das Grauen vor der Tatsache, dass auch
dies noch Menschen sind, und die diesem Grauen unmittelbar folgende Entschei-
dung, dass solche ,Menschen keineswegs unseresgleichen sein durften. [...] Was sie
von den anderen Volkern unterschied, war nicht die Hautfarbe; was sie auch phy-
sisch erschreckend und abstoflend machte, war die katastrophale [...] Zugehorigkeit
zur Natur, der sie keine menschliche Welt entgegensetzen konnten. IThre Irrealitat,
ihr gespenstisch erscheinendes Treiben ist dieser Weltlosigkeit geschuldet. [...] Die
Unwirklichkeit liegt darin, dass sie Menschen sind und doch der dem Menschen ei-
genen Realitit ganz und gar ermangeln. Es ist diese mit threr Weltlosigkeit gegebene
Unwirklichkeit der Eingeborenenstimme, die zu den furchtbar morderischen Ver-
nichtungen und zur vélligen Gesetzlosigkeit in Afrika verfithrt hat.«!?

Es mag heutige Leser irritieren, dass Arendt die Schwarzen der afrikanischen
Stammesgesellschaften als ungeschichtlich rohe Natur, gleichsam als die urspriingli-
che Gestalt des Mobs beschreibt, um davon dann das geschichtlich gebildete, west-
lich-europiische Biirgertum entsetzt abzugrenzen. Aber so dachte dieses groflartige
Biirgertum bis weit in die 1960er Jahre. Adorno, der selbst so dachte, hat es also kei-
neswegs ohne guten Grund in die Nihe des Faschismus gertickt, als er schrieb, der

11 Dies., aaO. (FN 1), S. 292.
12 Dies., 2aO. (FN 1), S. 322 f.

ZfP 53.]g. 3/2006

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

250 Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat

Biirger sei virtuell schon der Nazi. Erst die kulturrevolutioniren Eruptionen der
amerikanischen »Rights Revolution« und der zunehmend globalen Protest- und
Marginalisierten-Bewegungen seit Mitte der 1960er Jahre haben dieses, an dem eu-
rozentrischen Gegensatz von Zivilisation und Barbarei orientierte, bildungsbiirger-
liche Selbstverstindnis des weiflen Europas und Amerikas erschiittert und verunsi-
chert.

Arendt will aber nicht sagen, dass der Anblick der Schwarzen den Imperialismus
ausgeldst habe, denn diesen erklart sie sich, wie wir gesehen haben, soziologisch als
Folge der strukturellen Dynamik der modernen Gesellschaft. Aber der Anblick der
»Neger«, die deshalb »physisch erschreckend und abstoflend« wirken wiirden, weil
sie als »Zugehorige der Natur« in »keiner menschlichen Welt leben«, kurz, der An-
blick unmenschlicher Menschen habe diejenigen, die ihn als selbst bereits exportier-
te »surplus population« ertragen mussten, der letzten zivilisatorischen Hemmungen
beraubt und zu »furchtbar mérderischen Vernichtungen und zur volligen Gesetzlo-
sigkeit« »verfuhrt«.

Daran hat Arendt auch gedacht, als sie ihre Ansichten tGber Burke, die Nation
und den anfangs gefeierten jakobinischen Menschenrechtspatriotismus am Ende des
Buches, ohne selbst auf den Widerspruch aufmerksam zu werden, revidiert und
jetzt die Menschenrechte als antibiirgerliche und antizivilisatorische (und sowieso
unwirksame) »Rechte des nackten Wilden« denunziert. Die Nation, die sich auf sol-
che Rechte, ihre naturgegebene Souverinitit und »nationale Selbstbestimmung«'?
beruft, erscheint ihr jetzt als Einbruch der rohen Natur ins zivilisatorische Reich
staatlich verfasster Politik. Volkssouveranitit verkehrt sich in der Optik der spiten
Arendt in die »Souverinitit der nackten Wilden«, und der Staat, der sich dem entge-
genstemmt, entpuppt sich als der verstaubte liberale Rechtsstaat der deutschen
Staatsrechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts. Am »secret conflict between state
and nation«'* musste dieser Staat schliefflich zerbrechen.

Wo der Rechtsstaat sich mit der Nation zur demokratischen Republik vereint, hat
er den gesellschaftlichen Feind, der ihm den Garaus machen wird, bereits ins eigene
Haus eingelassen. Der Geburtsfehler, die »Tragodie des Nationalstaats«'® ist die de-
mokratische Gewaltenteilung, durch die der Vorrang der parlamentarischen Volks-
legislative nach Einfiihrung des Allgemeinen Wahlrechts — also nach Einlass der
Massen — tiber kurz oder lang in die »Eroberung« und »Instrumentalisierung« des
Staates durch die Nation umschlagen musste.!® Die Nation ist jetzt zum Staatsfeind
im liberalen Staat regrediert. In Uber die Revolution heifit es dann nur noch lapidar:
Die »Geburt des Nationalstaats ist der Untergang der freien Republik«.””

13 Dies., aaO. (FN 1), S. 434.
14 Dies., aaO. (FN 4), S. 230.
15 Dies., aaO. (FN 1), S. 370.
16 Dies., 2aaO. (FN 1), S. 372.
17 Dies., Uber die Revolution, Miinchen 1974, S. 317.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat 251

3. Griindende Macht

Aus der Erfahrung des Nationalsozialismus und des stalinistischen Terrors zieht
Arendt am Ende den Schluss, dass mit der Nation und den Menschenrechten kein
Staat, und das heifit hier: kein wahrhaft 6ffentliches Leben, keine Republik zu ma-
chen sei. Auch der blofle Rechtsstaat ist ihr viel zu abstrakt und hat seine todliche
Schwiche in seinem unrihmlichen Untergang im Nazi-Reich erkennen lassen. Wo
aber gibt es dann noch einen Ausweg aus dem totalitiren Verhangnis des 20. Jahr-
hunderts, der in die »Helle des Menschlichen«!® fiihrt? — Am Schluss von Elemente
und Urspriinge totaler Herrschaft hat Arendt nur zwei Formeln fiir das, was an die
Stelle des gescheiterten Versuchs, durch die nationalstaatliche Einheit von Volkssou-
veranitit und Menschenrechten dem alten Gedanken der Republik eine neue Form
zu geben, treten soll. Erstens das »Recht auf Rechte«", das an die Stelle der Men-
schenrechte tritt, deren Gehalt sie damit freilich auf den Status des Rechts auf Mit-
gliedschaft in irgendeiner zivilisierten Gemeinschaft reduziert, sei sie nun demokra-
tisch oder autokratisch verfasst. Zweitens die »Natalitit«, die augustinisch-
christliche Hoffnung, auch noch »aus diesem Ende« des 20. Jahrhunderts, das mit
dem Ende des Zweiten Weltkrieges eingetreten ist, »einen neuen Anfang erstehen zu
lassen«®. Wie beides zusammenhingt und sich als Alternative zum Nationalstaat
verstehen lisst, soll die Erneuerung des klassischen, positiv-freiheitlichen Machtbe-
griffs und die Riickwendung zum revolutioniren Ursprung des modernen Republi-
kanismus im 18. Jahrhundert erweisen.

Der Machtbegriff von Vita activa und Uber die Revolution ist eine verbliiffende
Unminterpretation und Erweiterung des Machtbegriffs der Urspriinge totaler Herr-
schaft. Reflexive und deshalb entgrenzt-expansive Macht — »Macht, die mit jeder ih-
rer Bewegungen mehr Macht erzeugt« — erscheint jetzt nicht mehr ausschliefflich
destruktiv. Macht ist nicht mehr als reflexiv aufgestufte schon totalitir. Durch diese
Unminterpretation des urspringlich auf Imperialismus und Totalitarismus gemtiinz-
ten Machtbegriffs gelingt es Arendt, der genuin modernen Erscheinungsweise refle-
xtver Macht eine produktive, gleichzeitig moderne und klassisch republikanische
Seite abzugewinnen, die der Komplexitit imperialer Macht gewachsen zu sein
scheint. Die iiberraschende Synthese des modernen Begriffs einer hoch bewegli-
chen, unbegrenzt steigerbaren und vollstindig reflexiven Macht mit dem klassi-
schen Verstindnis des Politischen als 6ffentliche Angelegenheit (res publica) ist eine
beeindruckende Innovation in der politischen Theorie und sie zeigt, dass Arendts
Sinn fir den avantgardistischen Modernismus der Moderne ebenso intensiv ist wie
ithre Liebe zur antiken Wiege unserer politischen Kultur.

Auch von der Macht, die Biirger in dffentlichen Versammlungen und gemein-
schaftlichem Handeln erzeugen, gilt, dass Macht nur durch Macht »michtiger wer-

18 Dies., aaO. (FN 1), S. 362.
19 Dies., aaO. (FN 1), S. 462.
20 Dies., aaO. (FN 1), S. 730.

ZfP 53.]g. 3/2006

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

252 Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat

den« kann und dass »Teilung der Macht ein Gemeinwesen machtiger macht als ihre
Zentralisierung«?!. Macht kann nur durch reflexive Differenzierung und Dezentrie-
rung gesteigert werden. Auch diese These teilt Arendt mit Luhmann, fiir den ebenso
wie fir Arendt klar ist, dass »absolute Macht« in komplexen Gesellschaften »gerin-
ge Macht« bedeutet.2 Macht kann durch Gewalt zwar zerstort, aber nicht »reali-
siert« werden.?? Gewalt lasst sich monopolisieren, Macht nicht. Sie ist dem Macht-
haber nicht verfiigbar. Sie ist eine offentliche Sache und kein Privatbesitz: »Macht
besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen, wenn sie zusammen
handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zerstreuen«.2*

Durch foderative Vernetzung und »Kombinierung existierender Machtgruppen«
ist gemeinschaftliche Macht fir »endlose Erweiterung« geradezu »pridestiniert«.?
Offentlich vernetzte Macht ist — hier argumentiert Arendt erstaunlich dhnlich wie
der ihr ansonsten so verhasste amerikanische Pragmatismus — »auf Wachstum ange-
legt« und fordert, weil sie spontan und unberechenbar aus gemeinsamem Handeln
entsteht, die »Lust am Experimentieren« (Arendt 1974, 222 £.).2 Die Macht der Vie-
len kennt keine Mitgliedschaft. Sie ist deshalb »von vornherein fir alle gedffnets,
die bereit sind, sich gegenseitig auf einen neuen Anfang zu verpflichten. Spontanei-
tit, Unverfigbarkeit und dezentrale Vernetzung verwandeln die gewaltlose offentli-
che Versammlung, das blofle miteinander Reden und Beraten, in ein »ungeheures
Machtpotential« (Arendt 1974, 228).77 Es ist, nicht anders als die imperialistische
Macht der »Eroberung«®, nahezu endlos steigerbar.

Das ist die Erfahrung aller Revolutionen: »So konnen auch Volksaufstinde gegen
die materiell absolut tiberlegenen Gewaltmittel eines Staates eine fast unwiderstehli-
che Macht erzeugen.«* Aus diesem Grund kann die gewaltgestiitzte und gewaltbe-
reite, herrschaftlich-imperiale Macht sich innerbalb des politischen Raums 6ffentli-
cher Angelegenheiten nur solange erhalten, wie sie sich der Deckung durch die
»lebendige Macht des Volkes« sicher sein kann: »Alle politischen Institutionen sind
Manifestationen und Materialisationen der Macht; sie erstarren und verfallen, so-
bald die lebendige Macht des Volkes nicht mehr hinter thnen steht und sie stiitzt.«*°

Die lebendige Macht des Volkes, das an der zitierten Stelle aus dem spiten Auf-
satz iiber Macht und Gewalt eine Ubersetzung des amerikanischen »people« ist und
deshalb hier auf keinen Fall mit einem homogenen Kollektivsubjekt verwechselt
werden darf, diese lebendige Macht ist die Macht (das Vermogen, potentia = Poten-

21 Dies., aaO. (FN 17), S. 198 f.

22 Vgl. Niklas Luhmann, Macht, Stuttgart 1988, S. 30.

23 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder vom téitigen Leben, Minchen 1981, S. 193 f; dies.
Uber die Revolution, aaQ. (FN 17), S. 196.

24 Dies. Vita activa, aaO. (FN 23), S. 194)

25 Dies., aaO. (FN 17), S. 218.

26 Dies., aaO. (FN 17), S. 222 1.

27 Dies., aaO. (EN 17), S. 228.

28 Dies., aaO. (FN 17), S. 218.

29 Dies., aaO. (FN 23), S. 194.

30 Dies., Macht und Gewalt, Miinchen 1970, S. 42.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat 253

tial) des Handelns, und zwar des gemeinsamen Handelns, des »acting in concert«
(Burke). Sie ist, das ist fiir ein angemessenes Verstindnis von Arendts Texten sehr
wichtig, keineswegs per se das Gute, sondern wie bei Jesus, den sie in diesem Zu-
sammenhang gern zitiert, ein zutiefst ambivalentes Vermogen. Handeln ist die
Macht, die romische Republik, den republikanischen Nationalstaat, die katholische
Kirche, die Herrschaft des Wohlfahrtsausschusses, die Diktatur Napoleons, die bol-
schewistische Diktatur des Proletariats oder die islamische Republik hervorzubrin-
gen.

Das Jesuswort: »Denn sie wissen nicht was sie tun« ist fiir Arendt eine (paradoxe)
Bedingung der Moglichkeit politischen (und asthetisch-innovativen) Handelns.!
Das Neue, das es zum Entstehen bringt, ist ein »Wunder«?, das in die »Helle des
Menschlichen« fiihren, aber auch schrecklich scheitern oder Schrecken ohne Ende
bringen kann. Vorher kann man das nicht wissen, »denn sie wissen nicht, was sie
tun«. Die »Minner der Revolution« schauen immer in einen »Abgrund«?? Auf
Macht »ist kein Verlafl«, und Handeln ist die »gefahrlichste aller menschlichen Fa-
higkeiten und Moglichkeiten«.?*

Von imperialistischer unterscheidet sich die republikanische Macht durch ihren
Handlungscharakter. Als gemeinschaftliches Handeln hat sie keine Macht iiber den
Willen anderer Personen.®® Macht als potentia ist positive Freiheit.”* Wer Macht hat,
kann tun was er mochte. Gemeinschaftliche Macht bildet dabei keinen Gegensatz
zur Macht der einzelnen Individuen. Wie in den Machttheorien Spinozas, Hegels
und Deweys wichst vielmehr die Macht der Individuen mit der Macht der Gemein-
schaft, ohne in ihr unterzugehen.” Nicht anders als Deweys ideale Demokratie op-
timiert Arendts ideale Republik die Chancen und Moglichkeiten, also die Macht des
Einzelnen, sich durch wachsende Gemeinschaftsmacht selbst zu realisieren. In De-
weys idealer Demokratie und Arendts idealer Republik ist die Macht, sich als mino-
ritire und abweichende Stimme Gehor und Geltung zu verschaffen, grofer als in je-
dem anderen Regime. In der negativen Stellungnahme, in der Enttauschung von
Erwartungen, im abweichenden, normverletzenden Verhalten liegt nicht nur die
»Fahigkeit zur Korrektur des Missratenen«®, sondern auch der egalitire Ursprung
republikanischer Macht. Jeder, der »Nein« sagen oder eine Erwartung enttduschen
kann®, hat diese Fihigkeit, und er hat ein Recht, sie zu realisieren.

31 Dies., Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken 1, Miin-
chen 1994, S. 74.

32 Dies., aaO. (FN 31), S. 221.

33 Dies., Vom Leben des Geistes, Bd. 2: Das Wollen, Miinchen 1979, S. 185 ff.

34 Dies., aaO. (FN 31), S. 363.

35 Vgl. dies., 2aO. (FN 23), S. 194.

36 Vgl dies., 2aO. (FN 17), S. 194.

37 Vgl. Hauke Brunkhorst, Einfiibrung in die Geschichte politischer Ideen, Miinchen 2000,
S.2251.

38 Hannah Arendt, aaO. (FN 23), S. 236.

39 Vgl. dies., 2aO. (FN 33), S. 67, 81 £., 86, 130.

ZfP 53.]g. 3/2006

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

254 Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat

Es ist das was Arendt in Abgrenzung und im Gegensatz zu den abstrakten Men-
schenrechten des Recht anf Rechte genannt hat. Weil es die Rechte von vornherein
dazu bestimmt, jene Fihigkeit der innovativen Negation, die fiir Arendt eine, ja die
grundlegende politische Fihigkeit, nimlich die Fahigkeit, politisch zu handeln ist,
ist ein Recht auf Rechte, verstanden als Teilhabe an einer gemeinsamen politischen
Welt, von vornherein kein abstraktes, sondern ein konkretes politisches Recht: das
Recht des Menschen auf biirgerschaftliche Zugehorigkeit.

Individuelles Handeln, das in seinem publikumswirksamen Vollzug eine immer
wieder neue Weltperspektive ans Licht der Offentlichkeit bringt, ist — in der Arendt
fremden evolutionstheoretischen Terminologie — das Negations- und Variationspo-
tential des Handelns; wihrend die Macht der Gemeinschaft in den Selektionsleis-
tungen besteht, die das neue zum »einvernehmlichen« Handeln machen, zur »Mei-
nung, auf die sich viele 6ffentlich geeinigt haben«.* Die Frage ist dann, wie solche
Macht, die nur in ihrem Vollzug besteht und auf die bekanntlich kein Verlass ist, in
einem dauerhaften Gemeinwesen stabilisiert werden kann, ohne die Freiheit, die
»im flichtigen Augenblick des gemeinsamen Handelns«*! liegt, in nichts als Ord-
nung erstarren zu lassen. Das ist die Frage, die Arendt sich in Uber die Revolution
stellt. Die Frage ist nicht, wie Macht begrenzt, sondern wie »Macht neu etabliert«
werden kann.®?

In immer wieder neuen, ebenso beeindruckenden wie irritierenden Anliufen, be-
miht Arendt sich — zunichst am Beispiel der amerikanischen Verfassung, dann im
Rickgriff auf die Utopie des Ritesystems — um eine Antwort. Auch der spite, jetzt
nicht mehr an Robespierre, sondern an Jefferson orientierte Republikanismus
Arendts ist modern, nicht anders als der friihe, jakobinische. Aber der Akzent ihres
Modernismus hat sich von der Fundierung der Republik in der menschenrechtli-
chen Autonomie zum revolutioniren, innovativ-kreativen Potential kontinuitits-
unterbrechenden Handelns verschoben. Nicht um die altromische Frage, wie Rom
in der Stunde seines Verfalls von neuem gegriindet, sondern um die dem modernen
Revolutionsbegriff folgende Frage, wie die Macht, ein »neues Rome, das noch nie
da war, zu griinden, etabliert und konstitutionell stabilisiert werden konne, geht es
Arendt.” In systemtheoretischem Jargon miisste die Frage lauten: Wie kann Stabili-
tit durch Variation erzeugt werden?

Ich denke, dass das eine interessante Frage ist, die an den Nerv der modernen Ge-
sellschaft und ihrer politischen Selbstorganisation rithrt. Aber das innovativ-weltbil-
dendende Potential gemeinschaftlicher Handlungsmacht bleibt auch bei der spiten
Arendt eigenttiimlich ortlos, utopisch. Das ist kein Vorwurf, verweist aber auf die in-
stitutionelle Schwiche ihres politischen Denkens. Die revolutionire Griindung eines
modernen Verfassungsregimes und den daraus hervorgehenden, herrschaftsbegriin-

40 Vgl. dies., aaO. (FN 30), S. 45; dies., aaO. (FN 17), S. 96.

41 Dies., aaO. (FN 23), S. 195.

42 Dies., aaO. (FN 17), S. 193.

43 Vgl. dies., 2aO. (FN 17), S. 273; dies., aaO. (FN 33), S. 185, 195, 197.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat 255

denden Verfassungstypus, der (gegen Arendts eigene Fingrenzung auf Amerika) die
franzosische #nd die amerikanische Revolution vom herrschaftsbegrenzenden Ver-
fassungstypus, der sich in England und Preuflen/Deutschland im Zuge der Reform
absolutistischer Staatsmacht entwickelt hat, unterscheidet, hat sie in ithrem Buch
Uber die Revolution paradigmatisch beschrieben. Weil sie jedoch die fiir die Verfas-
sungsgeschichte Amerikas und Frankreichs gleichermaflen charakteristische Mog-
lichkeit, die herrschaftsgriindende Verfassung im menschenrechtlichen Autonomie-
anspruch zu begriinden, von vornherein ausschliefft, musste ihr die veralltiglichte
revolutiondre Macht entgehen, die aus der Verfassungsrevolution in den Paragra-
phenwald des Staatsorganisationsrechts der modernen Demokratie eingewandert ist.

Der Grund ist letztlich ein bildungsbiirgerlicher Affekt gegen die Demokratie.
Deshalb hat sie versucht, die nach einem strikt egalitaristischen Gewaltenteilungs-
muster gestrickte Verfassung der Vereinigten Staaten auf eine kaum einleuchtende
Weise so zu interpretieren, dass die von ihr jeweils favorisierten Organgewalten der
Republik — mal das Oberste Gericht, ein anderes mal der Senat oder dann die town-
hall meetings der Vergangenheit, in der die »Zahl« der Biirger noch kein »Frevel«
(Nietzsche) und ihr Besitz unter den Wenigen recht gleich verteilt war — nicht als
Konkretisierungsstufen im Prozess demokratischer Willensbildung erscheinen, son-
dern als Einrichtungen zur Zahmung und Biandigung des Volkswillens durch eine
kluge Elite politisch (und nicht nur technokratisch) denkender Kopfe. Deshalb in-
sistiert sie darauf, den »Ort der Macht«, der im »Volk« liege, von der »Quelle des
Gesetzes«, die in der »Verfassung« liege, strikt zu trennen.*

Der gesamte Apparat der parlamentarischen Demokratie, der Verfassungsstaat
reduziert sich dann konsequent auf die »nicht revolutionire« Funktion der »Be-
grenzung«, die wiederum »unabhingig von der Staatsform« sein soll.*® Da ist er
plotzlich wieder, der vorgeblich neutrale, herrschaftsinvariante Rechtsstaat der
deutschen Staatsrechtsideologie, die den Zweck des Rechts und seiner Verfassung,
die ihre gesellschaftliche Funktion rein instrumentell definiert: als Schutz des Biir-
gers vor dem Staat #nd vor dem Volk.*

Damit verfehlt Arendt jedoch die demokratietheoretische Pointe gerade des von
ithr so sehr favorisierten, herrschaftsbegriindenden Verfassungstypus. Die verfas-
sungstheoretische Innovation der beiden Revolutionen des 18. Jahrhunderts, die
uberhaupt erst die moderne Demokratie moglich gemacht hat, liegt nimlich gerade
in jener Verbindung von Volkssouveranitit und individuellen Rechten im organisa-
tionsrechtlichen System einer durchgingig demokratisch bestimmten Gewaltenglie-
derung.”” Der einzige Sinn der Trennung und Koordination der politischen und
rechtlichen Gewalten ist in demokratischen Verfassungen die Gewihrleistung der

44 Dies., aaO. (FN 17), S. 204, 229 {., 290 ff., 346 ff.

45 Dies., aaO. (FN 17), S. 186.

46 Vgl. Hauke Brunkhorst, »Der lange Schatten des Staatswillenspositivismus«, in: Levia-
than, Heft 3, 2003, 362-381.

47 Jurgen Habermas, Faktizitit und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M. 1992.

ZfP 53.]g. 3/2006

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

256 Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat

freien und gleichen Willensbildung derjenigen, die den normativ bindenden Folgen
solcher Willensbildung ausgesetzt sind. Die Gewaltenteilungslehre, so Herrmann
Heller, »ist nichts anderes als eine Technik, um die [...] rechtsetzende volonté géné-
rale im Gesetz zu ungetriibter Herrschaft zu bringen«.* Die Organisationsnormen
der Verfassung: Das »ganze System von Abhingigkeiten, wie Wahl, Gegenzeich-
nung, Parlamentarismus, Referendum, Initiative«, die Normierung der Rechte und
Pflichten des Prisidenten, der Regierung, der Legislative usw. ist nur dazu da, »das
Ausgehen der Staatsgewalt vom Volke juristisch zu garantieren<.*

Eine mit dem Demokratieprinzip kompatible Losung des Problems, den Geist
der Revolution in der pluralistischen und individualistischen Verfassung einer freien
Biirgerschaft zu institutionalisieren, kann deshalb nur darin bestehen, den welter-
schlieffend-innovativen Begriff der Handlungsmacht mit dem menschenrechtlichen
Autonomieanspruch der Revolutionen des 18. Jahrhunderts zu verbinden. Der An-
satz hierzu lige in einer inklusiven, menschenrechtlich offenen Interpretation des
Volksbegriffs, der dem Demokratieprinzip zugrunde liegt. Das Volk, von dem alle
Staatsgewalt ausgeht und das die einzige legitime Quelle alles positiven Rechts ist,
umfasst — so Friedrich Miiller — die »Gesamtheit der von den Normen betroffenen«
und muss deshalb als »offener Begriff« verstanden werden, dessen »Umgrenzung«
»dem politischen Prozess tiberlassen« bleiben muss.*°

Eine Funktion innovativer und spontaner Macht wire es dann, die jeweilige »Um-
grenzung« des Volksbegriffs im Namen derer, die bislang vom status activus ausge-
schlossen sind, in Frage zu stellen und solche Fragen durch Artikulation und Protest
im Prozess der offentlichen Willensbildung zum Thema zu machen. Der politische
Prozess der Konkretisierung der Verfassung muss genau das ohne Verletzung der
Gleichheit ermdglichen. Damit soziale Bewegungen, wie diejenigen, die grofie Re-
formen wie die des Wahlrechts, der Assoziations- und Meinungsfreiheit einst ausge-
16st hatten — wie beispielsweise die Arbeiterbewegung oder die Frauenbewegung -
sich in eine offentliche Macht verwandeln, bedarf es der innovativen Schubkraft
welterschliefender Sitze — wie etwa derjenigen des Kommunistischen Manifests —;
aber ohne das menschenrechtliche Gleichheitsprinzip gibe es keine Moglichkeit, fiir
die Berechtigung neuer Anspriiche zu streiten: »The same equality of the Declarati-
on of Independencex, schreibt John Rawls, »which Lincoln invoked to condemn sla-
very can be invoked to condemn the inequality and oppression of women. «*' Das
war es wohl, was Jefferson gemeint hatte, als er auf die Frage, ob man eine Verfas-
sung unveranderlich machen konne, die Antwort gab, »Ich glaube nicht«, denn
»nichts ist unverdnderlich aufler den unveriuflerlichen Menschenrechten«.?

48 Hermann Heller, »Souveranitit« (1928), in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Recht,
Staat, Macht, Leiden 1971, S. 39.

49 Ders.,., 2a0O. (FN 48), S. 98.

50 Friedrich Miller, Wer ist das Volk? Die Grundfrage der Demokratie — Elemente einer
Verfassungstheorie VI, Berlin 1997, S. 24 {.

51 John Rawls, Political Liberalism, New York 1993, S. XXXI.

52 Zit. nach Hannah Arendt, aaO. (FN 17), S. 299.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

Hauke Brunkhorst - Macht und Gewalt im demokratischen Staat 257

Zusammenfassung

Der Begriff der Macht steht im Zentrum von Arendts ganzem Werk. Er findet
sich schon in den Totalitarismusstudien und nimmt spiter eine gegenteilige Bedeu-
tung an, aber ein eher struktureller Kern bleibt identisch. Macht ist immer dasjeni-
ge, was nicht durch Verwaltung, Recht und Staatsgewalt beherrschbar ist, sondern
diese Gewalten herausfordert und auch zerstéren kann. Am Schluss wird aus dem
urspringlichen Begriff einer selbstdestruktiven Macht, die sich besonders schreck-
lich im Imperialismus und im Totalitarismus offenbart, der Begriff einer zwar tief
ambivalenten, aber auch Staaten und politische Gemeinschaften griindenden und
dauerhaft begriindenden Macht, die freilich immer wieder erneuert werden kann
und ihre Gefahrlichkeit und latente Destruktivitat, die sie mit jedem Handeln teilt,
nie verliert.

Summary

The concept of power is in the center of Arendts whole work. It has different me-
anings but there is a more formal core meaning that runs through all the differences.
This is the idea that power is something that cannot be ruled by the legal and the bu-
reaucratic state, and this spontaneous power of masses or a people (citizens) is diffe-
rent from administrative power (which she later calls »violence«). The non-adminis-
trative use of power rests on the ability of action. Power is the potential (potentia)
of action, and it can be destructive and productive at once. Arendt first develops her
idea of power within the context of her studies on imperialism and totalitarianism.
Later she tries to find political means to cope with that power within the rule of law
of the state’s organization. But she drops that idea, and at least in her studies on the
constitutional revolutions of the 18" Century she discloses a power that is as migh-
ty as the totalitarian self destructive movement. This is genuinely democratic and
productive power of founding a political community by publicly acting in concert.
But power as well as action are anyway ambivalent concepts because you never
know exactly what you do if you do something.

ZfP 53.]g. 3/2006

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

