
ZfP 53. Jg. 3/2006

Hauke Brunkhorst

Macht und Gewalt im demokratischen Staat

Bekannt wurde Hannah Arendt als leidenschaftliche Kritikerin des europäischen
Nationalstaats, weniger bekannt ist, dass sie ihre Auseinandersetzung mit den Ur-
sprüngen des Totalitarismus als ebenso entschiedene Verteidigerin dieses Staats, den
sie zunächst ganz im Sinne der Französischen Revolution als Republik versteht, be-
gonnen hatte. Der Bruch zieht sich mitten durch das Totalitarismusbuch von 1951.

Arendt geht zunächst (1) davon aus, dass der demokratische Nationalstaat, so wie
er aus der Französischen Revolution hervorgegangen ist, imstande ist, politische
Freiheit zu gewährleisten und sie vor den ärgsten Zudringlichkeiten einer hoch dy-
namischen, bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft zu schützen. Bevor sie sich im
Verlauf der 1950-er ganz vom Nationalstaat verabschiedet, wird sie sich (2) für ei-
nen Augenblick auf die Position liberalen Rechtsstaats, der seine Bürger vor allem
vor der jetzt nur noch nationalistisch verstandenen Nation schützt, zurückziehen.
Die Idee des reinen Rechtsstaats, der die Demokratie eng begrenzt und zur Not
auch ohne die Demokratie auskommen kann, ist jedoch historisch diskreditiert und
der bloße Rechtsstaat viel zu schwach, um sich dem gewaltigen Expansionsdrang
von Kapitalismus, Imperialismus und Totalitarismus entgegenstemmen zu können.
Aus diesem Dilemma befreit sie sich in Amerika und beim Studium der Federalist
Papers und der Schriften Thomas Jeffersons und James Madisons. Sie verbindet (3)
diese Lektüre und die Alltagserfahrung der US-amerikanischen Demokratie, die ihr
schließlich das Leben gerettet hat, mit einer erneuten Analyse des Begriffs der
Macht.

1. Volkssouveränität als Bollwerk gegen die reflexive Macht totaler Herrschaft

In Origins of Totalitarianism ist die Dreyfus-Affaire das Paradigma einer öffentli-
chen Angelegenheit. Ort des öffentlichen Lebens sind die Bühnen des republika-
nisch-jakobinischen Nationalstaats: das Parlament, die Gerichte, die Presse, die
öffentliche Versammlung. Schriftbasierte Kommunikation unter Abwesenden ver-
mittelt in diesem Modell alle Kommunikationsprozesse, und die Nation ist mit der
Deklaration der Rechte des Menschen und des Bürgers gleichursprünglich. Das
Band, das die Nation eint, sieht Arendt deshalb ganz konsequent in »jenem jakobi-
nischen Patriotismus, für den die Menschenrechte immer Teil des Ruhms der Nati-
on waren«.1 Sie grenzt diesen Patriotismus, den sie dem »Latinismus« der

1 Hannah Arendt, Elemente und Ürsprünge totaler Herrschaft, München 1991, S. 170.

03_Brunkhorst  Seite 245  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat246

Revolution, der »bewußten Nachahmung der römischen Republik«, entspringen
sieht, scharf von allen Formen des ethnischen, völkischen oder rassischen Nationa-
lismus ab.2

Im Latinismus der Jakobiner erkennt sie den Ursprung einer Macht, die im Stan-
de ist, den totalitären Mächten der Gesellschaft zu widerstehen: »Das bisher stärkste
Bollwerk«, schreibt sie 1948, »gegen die schrankenlose Herrschaft der bürgerlichen
Gesellschaft, gegen die Ergreifung der Macht durch den Mob und die Einführung
imperialistischer Politik in die Struktur der abendländischen Staaten ist der Natio-
nalstaat gewesen. Seine Souveränität, die einst die Souveränität des Volkes selbst
ausdrücken sollte, ist heute von allen Seiten bedroht. « 3 Zum letzten Mal hätten die
Ideen von 1789 – so Arendt in der amerikanischen Ausgabe von Origins – im Ersten
Weltkrieg unter Clemenceaus Regierungsvorsitz triumphiert: »The first World War
could still be won by the Jacobin appeal of Clemenceau, France’s last son of the Re-
volution. «4

Im republikanischen Nationalstaat bilden Volkssouveränität, Gesetzesherrschaft
und individuelle Rechte eine wohlgeordnete Einheit. Aus ihr zieht der National-
staat des 18. Jahrhunderts, der im 19. verwirklicht wird, seine antitotalitäre Kraft. In
der Schicksalsstunde der Republik bestand die Stärke von Clemenceau, Zola, Pic-
quart, Labori und der andern Dreyfusards dementsprechend – wie Arendt wieder-
holt betont – in zwei und nur zwei Prinzipien: 1. Im »jakobinischen Prinzip der
Nation, die auf den Menschenrechten basiert« und 2. »im republikanischen Prinzip
des öffentlichen Lebens, in dem der Fall eines Bürgers der Fall aller Bürger ist. «5

Durch die Fundierung des römischen Prinzips »potestas in populo« im jakobini-
schen der Menschenrechte unterscheidet sich der moderne Republikanismus von
seinem antiken Vorläufer, der noch nicht auf die Legitimation der partikularen Bür-
gersolidarität durch universelle Freiheitsrechte angewiesen war. Es genügte den uni-
versalistischen Ansprüchen des klassischen Humanismus, wenn die universale Ge-
stalt des politischen Gattungswesens in wenigen Prachtexemplaren an der Spitze der
sozialen Tüchtigkeitshierarchie und in einer einzigen Stadt verwirklicht wurde. Die
Orientierung an der Perfektionsgestalt des Politischen war, schon um als solche er-
kennbar zu sein, auf korrupte Gestalten in ihrer Umgebung angewiesen und schloss
von vornherein den radikalen Egalitarismus, der den modernen Menschenrechten
eigentümlich ist, aus.

Erst dadurch, dass der moderne Nationalstaat das alte Prinzip der Republik mit
dem neuen der Menschenrechte zusammenführt, gerät das sozial exklusive, klassi-
sche Paradigma der Bürgersolidarität unter normativen Druck. Die scharfen Gren-
zen, die Eingeschlossene von Ausgeschlossenen, Bürger von Menschen, Besitzende
von Besitzlosen, die Tugendhaften von den weniger Tugendhaften, die Kommuni-

2 Ebd. (FN 1), S. 276; vgl. 370-372.
3 Dies., Die verborgene Tradition, Frankfurt a. M. 1976, S. 29.
4 Dies., The Origins of Totalitarianism, New York 1979, S. 79.
5 Dies., aaO. (FN 1), S. 187.

03_Brunkhorst  Seite 246  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


ZfP 53. Jg. 3/2006

Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat 247

zierten von den Exkommunizierten trennen, werden fließend. Das neue, jakobini-
sche Paradigma abstrakter, egalitärer und inklusiver Solidarität öffnet das politische
System für die elementaren Rechte derer, die – wie der Hauptmann Dreyfus – von
allen bürgerlichen Ehrenrechten ausgeschlossen und aus der »guten Gesellschaft«
ausgestoßen sind – für den, so könnte man mit Foucault, aber auch im Sinne von
Arendts Buch über Rahel Varnhagen sagen, »infamen Menschen.«6 Nur im Rahmen
des republikanischen Nationalstaats können von gesellschaftlicher Exklusion be-
drohte Mehrheiten oder Minderheiten – die Arbeiter und die Frauen nicht anders
als die Juden und die Schwarzen – zu ihrem Recht kommen. Für die Juden war des-
halb, wie Arendt nüchtern konstatiert, »der Zusammenbruch des nationalstaatlich
organisierten Europa in jeder materiellen und materiell greifbaren Hinsicht die
größte Katastrophe.«7

Gegenbegriffe zu diesem Begriff des Öffentlichen, der um »Staat«, »Nation« und
»Volk« zentriert ist, sind die »Gesellschaft« und ihr menschliches Substrat, die
»Masse« und der »Mob«: »Kämpft das Volk in allen großen Revolutionen um die
Führung der Nation, so schreit der Mob in allen Aufständen nach dem starken
Mann, der ihn führen kann. Der Mob kann nicht wählen, er kann nur akklamieren
oder steinigen.«8 Das klingt fast wie Carl Schmitt, ist es aber nicht. Republik, öffent-
liche Angelegenheit, das ist in Arendts erstem Schema gegenläufiger Begriffe die
parlamentarische Demokratie, und ihr staatsrechtlicher Gegenbegriff ist die plebis-
zitäre Diktatur, der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, an dem das öffentli-
che Leben abstirbt. Die plebiszitäre Diktatur aber ist weder demokratisch noch li-
beral, während demgegenüber im Parlamentarismus Demokratie und Liberalismus
keinen unversöhnlichen Gegensatz bilden, sondern einander ergänzen.

Es sind jedoch weniger die beweglichen und manipulierbaren Menschenmassen,
und es ist schon gar nicht die plebiszitäre Diktatur, die am Ursprung des Totalitaris-
mus stehen, es ist vielmehr ein hochabstrakter reflexiver Mechanismus: die »Expan-
sion um der Expansion willen«, der die neue, bürgerlich-kapitalistische Gesellschaft
zu imperialistisch entgrenzter Selbstproduktion und Selbststeigerung von Kapital
und Macht antreibt. Imperialistisch ist Macht, weil sie sich wie die ausdifferenzierte
Geldwirtschaft im Prozess ihrer fortschreitenden funktionalen Differenzierung
selbst produziert, sich vom nationalen Interesse abgekoppelt, entstaatlicht hat und
zu globaler Expansion drängt. Diese Gesellschaft ist der eigentliche Gegenbegriff
zum Begriff des öffentlichen Lebens.

Die rasant expandierende moderne Gesellschaft hat den von ihr im republikani-
schen Nationalstaat noch getrennten und der Gesellschaft übergeordneten Staat
aufgehoben und in eine Organisation der Gesellschaft verwandelt. Aus der klassi-
schen politischen Gemeinschaft, in der sich die Bürger in öffentlicher Selbstdarstel-

6 Dies., Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus der Romantik,
München 1981, S. 20, 59, 108, 189f.

7 Dies., aaO. (FN 3), S. 46 f.
8 Dies., aaO. (FN 1), S. 188.

03_Brunkhorst  Seite 247  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat248

lung auszeichnen und ihr politisches Menschenwesen perfektionieren, ist ein wirt-
schafts- und erfolgsorientiertes Subsystem der Gesellschaft geworden. Macht wird
wie Geld zum zählbaren und beliebig einsetzbaren Kapital einer Politik, die nur
noch den Namen mit der alten Polis gemeinsam hat. Imperialismus, Faschismus,
Nazismus und Stalinismus sind nur noch Selbstradikalisierungen im Prozess gesell-
schaftlicher Machtakkumulation, die den Staat als öffentliche Angelegenheit aller
Bürger vernichtet.

Vorbereitet worden ist diese Theorie der »Entstaatlichung der Politik« und der
»Vergesellschaftung des Staats« in den Nationalsozialismusstudien von Ernst Fra-
enkel in den späten 1930er und Franz Neumann in den frühen 1940er Jahren. Das
Nazi-Regime, der Behemoth, ist der Antistaat. Arendt generalisiert jedoch Zug um
Zug die zunächst auf den deutschen Faschismus begrenzte These einer reflexiven
Selbstaufstufung dezentrierter politischer Macht. Im ersten Schritt weitet sie die
Theorie auf den Stalinismus aus. In zweiten Schritt, den sie in ihrem nächsten gro-
ßen Buch, der Vita activa vollzieht, wird die These dann in einer fast schon system-
theoretischen Wendung auf die ganze moderne Gesellschaft generalisiert. Die bei-
den gesellschaftlichen und antipolitischen Entwicklungsprozesse der
»Kapitalakkumulation« und der »Machtakkumulation« treiben sich wechselseitig
an und verstärken einander, um schließlich alle nationalstaatlichen Dämme zu über-
fluten, alle wohlgeordneten Hierarchien der Staatsgewalt und des Rechts zum Ein-
sturz zu bringen und im totalitären den souveränen Staat zuerst von innen und dann
von außen zu zerstören: »Der unbegrenzte Prozess der Kapitalakkumulation bedarf
zu seiner Sicherstellung einer unbegrenzten Macht, nämlich eines Prozesses von
Machtakkumulation, der durch nichts begrenzt werden darf außer durch die jewei-
ligen Bedürfnisse der Kapitalakkumulation.«9

Freilich sieht Arendt die expansive Dynamik der modernen, bürgerlichen Gesell-
schaft ausschließlich negativ, als entfesselte Destruktivkraft. In ihrem Totalitaris-
musbuch kennt sie denn auch nur einen, rein negativen Begriff reflexiver Macht:
»Macht erscheint wie ein immaterieller Mechanismus, der mit jeder seiner Bewe-
gungen mehr Macht erzeugt. «10 Macht produziert sich selbst und zerstört sich in
der »schlechten Unendlichkeit« (Hegel) einer end- und ziellosen Bewegung schließ-
lich selbst; ganz analog zur Bewegung des Marx’schen Kapitals. Reflexive Macht ist
entgrenzte Macht und als solche bereits totalitär. Der republikanische Nationalstaat
vermag ihrem Ansturm auf Dauer deshalb nicht stand zu halten, weil die rechtlich
eingeschränkte öffentliche Macht, die er selbst mobilisieren kann, ziel- und interes-
senorientiert, begrenzt und endlich und deshalb nicht in dem Maße steigerbar ist,
wie die imperialistisch-reflexive Macht. Auf Dauer ist die Staatsmacht deshalb dem
ständig steigenden Druck des gesellschaftlichen Imperialismus nicht gewachsen.

9 Dies., aaO. (FN 1), S. 248.
10 Dies., aaO. (FN 1), S. 646.

03_Brunkhorst  Seite 248  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


ZfP 53. Jg. 3/2006

Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat 249

2. The secret conflict of state and nation

Das ist die ursprüngliche These, die Arendt den ersten sieben Kapiteln des Bu-
ches über die Ursprünge totaler Herrschaft zugrunde legt. Aber im achten und
neunten Kapitel über den »völkischen Nationalismus«, den »Niedergang des Natio-
nalstaats und das Ende der Menschenrechte« überrascht sie den Leser mit einer
zweiten These, die den Ursprung des Totalitarismus in den Nationalstaat selbst zu-
rückverlegt. Sie erweitert ihre Kritik der modernen Gesellschaft auf deren demokra-
tische Staatsverfassung. Noch im sechsten Kapitel hatte sie Burkes Kritik an den
Menschenrechten als eine gemeinsame Quelle der »englischen und deutschen Rasse-
ideologie«11 denunziert. Nun, im neunten Kapitel, schließt sie sich dessen Kritik der
Französischen Revolution ohne wenn und aber an. Die Menschenrechte sind nicht
nur für die Staatenlosen, denen sie eigentlich gelten sollten, wertlos, sie tragen als
Rechte des »nackten Wilden« (Burke) den Keim der Entzivilisierung Europas schon
in sich. Statt den »nackten Wilden« zur bürgerlichen Rechtsperson zu erheben, er-
niedrigen die natürlichen Rechte diese Person auf den Status des »nackten Wilden«
– und so wie die Menschenrechte das Subjekt auf einen weltlosen Status reduzieren,
so reduziert sich das Volk in den staatsrechtlichen Begriffen der Nation und der
Volkssouveränität auf den deklassierten und manipulierbaren Mob, die einsame
Masse Mensch.

Letztlich erklärt Arendt sich die imperialistischen Gewaltausbrüche aus dem
»Schrecken« und »Entsetzen«, das »den europäischen Menschen befiel, als er Neger
– nicht in einzelnen, exportierten Exemplaren, sondern als Bevölkerung eines gan-
zen Kontinents – kennen lernte […]. Es ist das Grauen vor der Tatsache, dass auch
dies noch Menschen sind, und die diesem Grauen unmittelbar folgende Entschei-
dung, dass solche ‚Menschen‘ keineswegs unseresgleichen sein durften. […] Was sie
von den anderen Völkern unterschied, war nicht die Hautfarbe; was sie auch phy-
sisch erschreckend und abstoßend machte, war die katastrophale […] Zugehörigkeit
zur Natur, der sie keine menschliche Welt entgegensetzen konnten. Ihre Irrealität,
ihr gespenstisch erscheinendes Treiben ist dieser Weltlosigkeit geschuldet. […] Die
Unwirklichkeit liegt darin, dass sie Menschen sind und doch der dem Menschen ei-
genen Realität ganz und gar ermangeln. Es ist diese mit ihrer Weltlosigkeit gegebene
Unwirklichkeit der Eingeborenenstämme, die zu den furchtbar mörderischen Ver-
nichtungen und zur völligen Gesetzlosigkeit in Afrika verführt hat.«12

Es mag heutige Leser irritieren, dass Arendt die Schwarzen der afrikanischen
Stammesgesellschaften als ungeschichtlich rohe Natur, gleichsam als die ursprüngli-
che Gestalt des Mobs beschreibt, um davon dann das geschichtlich gebildete, west-
lich-europäische Bürgertum entsetzt abzugrenzen. Aber so dachte dieses großartige
Bürgertum bis weit in die 1960er Jahre. Adorno, der selbst so dachte, hat es also kei-
neswegs ohne guten Grund in die Nähe des Faschismus gerückt, als er schrieb, der

11 Dies., aaO. (FN 1), S. 292.
12 Dies., aaO. (FN 1), S. 322 f.

03_Brunkhorst  Seite 249  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat250

Bürger sei virtuell schon der Nazi. Erst die kulturrevolutionären Eruptionen der
amerikanischen »Rights Revolution« und der zunehmend globalen Protest- und
Marginalisierten-Bewegungen seit Mitte der 1960er Jahre haben dieses, an dem eu-
rozentrischen Gegensatz von Zivilisation und Barbarei orientierte, bildungsbürger-
liche Selbstverständnis des weißen Europas und Amerikas erschüttert und verunsi-
chert.

Arendt will aber nicht sagen, dass der Anblick der Schwarzen den Imperialismus
ausgelöst habe, denn diesen erklärt sie sich, wie wir gesehen haben, soziologisch als
Folge der strukturellen Dynamik der modernen Gesellschaft. Aber der Anblick der
»Neger«, die deshalb »physisch erschreckend und abstoßend« wirken würden, weil
sie als »Zugehörige der Natur« in »keiner menschlichen Welt leben«, kurz, der An-
blick unmenschlicher Menschen habe diejenigen, die ihn als selbst bereits exportier-
te »surplus population« ertragen mussten, der letzten zivilisatorischen Hemmungen
beraubt und zu »furchtbar mörderischen Vernichtungen und zur völligen Gesetzlo-
sigkeit« »verführt«.

Daran hat Arendt auch gedacht, als sie ihre Ansichten über Burke, die Nation
und den anfangs gefeierten jakobinischen Menschenrechtspatriotismus am Ende des
Buches, ohne selbst auf den Widerspruch aufmerksam zu werden, revidiert und
jetzt die Menschenrechte als antibürgerliche und antizivilisatorische (und sowieso
unwirksame) »Rechte des nackten Wilden« denunziert. Die Nation, die sich auf sol-
che Rechte, ihre naturgegebene Souveränität und »nationale Selbstbestimmung«13

beruft, erscheint ihr jetzt als Einbruch der rohen Natur ins zivilisatorische Reich
staatlich verfasster Politik. Volkssouveränität verkehrt sich in der Optik der späten
Arendt in die »Souveränität der nackten Wilden«, und der Staat, der sich dem entge-
genstemmt, entpuppt sich als der verstaubte liberale Rechtsstaat der deutschen
Staatsrechtswissenschaft des 19. Jahrhunderts. Am »secret conflict between state
and nation«14 musste dieser Staat schließlich zerbrechen.

Wo der Rechtsstaat sich mit der Nation zur demokratischen Republik vereint, hat
er den gesellschaftlichen Feind, der ihm den Garaus machen wird, bereits ins eigene
Haus eingelassen. Der Geburtsfehler, die »Tragödie des Nationalstaats«15 ist die de-
mokratische Gewaltenteilung, durch die der Vorrang der parlamentarischen Volks-
legislative nach Einführung des Allgemeinen Wahlrechts – also nach Einlass der
Massen – über kurz oder lang in die »Eroberung« und »Instrumentalisierung« des
Staates durch die Nation umschlagen musste.16 Die Nation ist jetzt zum Staatsfeind
im liberalen Staat regrediert. In Über die Revolution heißt es dann nur noch lapidar:
Die »Geburt des Nationalstaats ist der Untergang der freien Republik«.17

13 Dies., aaO. (FN 1), S. 434.
14 Dies., aaO. (FN 4), S. 230.
15 Dies., aaO. (FN 1), S. 370.
16 Dies., aaO. (FN 1), S. 372.
17 Dies., Über die Revolution, München 1974, S. 317.

03_Brunkhorst  Seite 250  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


ZfP 53. Jg. 3/2006

Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat 251

3. Gründende Macht

Aus der Erfahrung des Nationalsozialismus und des stalinistischen Terrors zieht
Arendt am Ende den Schluss, dass mit der Nation und den Menschenrechten kein
Staat, und das heißt hier: kein wahrhaft öffentliches Leben, keine Republik zu ma-
chen sei. Auch der bloße Rechtsstaat ist ihr viel zu abstrakt und hat seine tödliche
Schwäche in seinem unrühmlichen Untergang im Nazi-Reich erkennen lassen. Wo
aber gibt es dann noch einen Ausweg aus dem totalitären Verhängnis des 20. Jahr-
hunderts, der in die »Helle des Menschlichen«18 führt? – Am Schluss von Elemente
und Ursprünge totaler Herrschaft hat Arendt nur zwei Formeln für das, was an die
Stelle des gescheiterten Versuchs, durch die nationalstaatliche Einheit von Volkssou-
veränität und Menschenrechten dem alten Gedanken der Republik eine neue Form
zu geben, treten soll. Erstens das »Recht auf Rechte«19, das an die Stelle der Men-
schenrechte tritt, deren Gehalt sie damit freilich auf den Status des Rechts auf Mit-
gliedschaft in irgendeiner zivilisierten Gemeinschaft reduziert, sei sie nun demokra-
tisch oder autokratisch verfasst. Zweitens die »Natalität«, die augustinisch-
christliche Hoffnung, auch noch »aus diesem Ende« des 20. Jahrhunderts, das mit
dem Ende des Zweiten Weltkrieges eingetreten ist, »einen neuen Anfang erstehen zu
lassen«20. Wie beides zusammenhängt und sich als Alternative zum Nationalstaat
verstehen lässt, soll die Erneuerung des klassischen, positiv-freiheitlichen Machtbe-
griffs und die Rückwendung zum revolutionären Ursprung des modernen Republi-
kanismus im 18. Jahrhundert erweisen.

Der Machtbegriff von Vita activa und Über die Revolution ist eine verblüffende
Uminterpretation und Erweiterung des Machtbegriffs der Ursprünge totaler Herr-
schaft. Reflexive und deshalb entgrenzt-expansive Macht – »Macht, die mit jeder ih-
rer Bewegungen mehr Macht erzeugt« – erscheint jetzt nicht mehr ausschließlich
destruktiv. Macht ist nicht mehr als reflexiv aufgestufte schon totalitär. Durch diese
Uminterpretation des ursprünglich auf Imperialismus und Totalitarismus gemünz-
ten Machtbegriffs gelingt es Arendt, der genuin modernen Erscheinungsweise refle-
xiver Macht eine produktive, gleichzeitig moderne und klassisch republikanische
Seite abzugewinnen, die der Komplexität imperialer Macht gewachsen zu sein
scheint. Die überraschende Synthese des modernen Begriffs einer hoch bewegli-
chen, unbegrenzt steigerbaren und vollständig reflexiven Macht mit dem klassi-
schen Verständnis des Politischen als öffentliche Angelegenheit (res publica) ist eine
beeindruckende Innovation in der politischen Theorie und sie zeigt, dass Arendts
Sinn für den avantgardistischen Modernismus der Moderne ebenso intensiv ist wie
ihre Liebe zur antiken Wiege unserer politischen Kultur.

Auch von der Macht, die Bürger in öffentlichen Versammlungen und gemein-
schaftlichem Handeln erzeugen, gilt, dass Macht nur durch Macht »mächtiger wer-

18 Dies., aaO. (FN 1), S. 362.
19 Dies., aaO. (FN 1), S. 462.
20 Dies., aaO. (FN 1), S. 730.

03_Brunkhorst  Seite 251  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat252

den« kann und dass »Teilung der Macht ein Gemeinwesen mächtiger macht als ihre
Zentralisierung«21. Macht kann nur durch reflexive Differenzierung und Dezentrie-
rung gesteigert werden. Auch diese These teilt Arendt mit Luhmann, für den ebenso
wie für Arendt klar ist, dass »absolute Macht« in komplexen Gesellschaften »gerin-
ge Macht« bedeutet.22 Macht kann durch Gewalt zwar zerstört, aber nicht »reali-
siert« werden.23 Gewalt lässt sich monopolisieren, Macht nicht. Sie ist dem Macht-
haber nicht verfügbar. Sie ist eine öffentliche Sache und kein Privatbesitz: »Macht
besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen, wenn sie zusammen
handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zerstreuen«.24

Durch föderative Vernetzung und »Kombinierung existierender Machtgruppen«
ist gemeinschaftliche Macht für »endlose Erweiterung« geradezu »prädestiniert«.25

Öffentlich vernetzte Macht ist – hier argumentiert Arendt erstaunlich ähnlich wie
der ihr ansonsten so verhasste amerikanische Pragmatismus – »auf Wachstum ange-
legt« und fördert, weil sie spontan und unberechenbar aus gemeinsamem Handeln
entsteht, die »Lust am Experimentieren« (Arendt 1974, 222 f.).26 Die Macht der Vie-
len kennt keine Mitgliedschaft. Sie ist deshalb »von vornherein für alle geöffnet«,
die bereit sind, sich gegenseitig auf einen neuen Anfang zu verpflichten. Spontanei-
tät, Unverfügbarkeit und dezentrale Vernetzung verwandeln die gewaltlose öffentli-
che Versammlung, das bloße miteinander Reden und Beraten, in ein »ungeheures
Machtpotential« (Arendt 1974, 228).27 Es ist, nicht anders als die imperialistische
Macht der »Eroberung«28, nahezu endlos steigerbar.

Das ist die Erfahrung aller Revolutionen: »So können auch Volksaufstände gegen
die materiell absolut überlegenen Gewaltmittel eines Staates eine fast unwiderstehli-
che Macht erzeugen.«29 Aus diesem Grund kann die gewaltgestützte und gewaltbe-
reite, herrschaftlich-imperiale Macht sich innerhalb des politischen Raums öffentli-
cher Angelegenheiten nur solange erhalten, wie sie sich der Deckung durch die
»lebendige Macht des Volkes« sicher sein kann: »Alle politischen Institutionen sind
Manifestationen und Materialisationen der Macht; sie erstarren und verfallen, so-
bald die lebendige Macht des Volkes nicht mehr hinter ihnen steht und sie stützt.«30

Die lebendige Macht des Volkes, das an der zitierten Stelle aus dem späten Auf-
satz über Macht und Gewalt eine Übersetzung des amerikanischen »people« ist und
deshalb hier auf keinen Fall mit einem homogenen Kollektivsubjekt verwechselt
werden darf, diese lebendige Macht ist die Macht (das Vermögen, potentia = Poten-

21 Dies., aaO. (FN 17), S. 198 f.
22 Vgl. Niklas Luhmann, Macht, Stuttgart 1988, S. 30.
23 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder vom tätigen Leben, München 1981, S. 193 f; dies.

Über die Revolution, aaO. (FN 17), S. 196.
24 Dies. Vita activa, aaO. (FN 23), S. 194)
25 Dies., aaO. (FN 17), S. 218.
26 Dies., aaO. (FN 17), S. 222 f.
27 Dies., aaO. (FN 17), S. 228.
28 Dies., aaO. (FN 17), S. 218.
29 Dies., aaO. (FN 23), S. 194.
30 Dies., Macht und Gewalt, München 1970, S. 42.

03_Brunkhorst  Seite 252  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


ZfP 53. Jg. 3/2006

Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat 253

tial) des Handelns, und zwar des gemeinsamen Handelns, des »acting in concert«
(Burke). Sie ist, das ist für ein angemessenes Verständnis von Arendts Texten sehr
wichtig, keineswegs per se das Gute, sondern wie bei Jesus, den sie in diesem Zu-
sammenhang gern zitiert, ein zutiefst ambivalentes Vermögen. Handeln ist die
Macht, die römische Republik, den republikanischen Nationalstaat, die katholische
Kirche, die Herrschaft des Wohlfahrtsausschusses, die Diktatur Napoleons, die bol-
schewistische Diktatur des Proletariats oder die islamische Republik hervorzubrin-
gen.

Das Jesuswort: »Denn sie wissen nicht was sie tun« ist für Arendt eine (paradoxe)
Bedingung der Möglichkeit politischen (und ästhetisch-innovativen) Handelns.31

Das Neue, das es zum Entstehen bringt, ist ein »Wunder«32, das in die »Helle des
Menschlichen« führen, aber auch schrecklich scheitern oder Schrecken ohne Ende
bringen kann. Vorher kann man das nicht wissen, »denn sie wissen nicht, was sie
tun«. Die »Männer der Revolution« schauen immer in einen »Abgrund«.33 Auf
Macht »ist kein Verlaß«, und Handeln ist die »gefährlichste aller menschlichen Fä-
higkeiten und Möglichkeiten«.34

Von imperialistischer unterscheidet sich die republikanische Macht durch ihren
Handlungscharakter. Als gemeinschaftliches Handeln hat sie keine Macht über den
Willen anderer Personen.35 Macht als potentia ist positive Freiheit.36 Wer Macht hat,
kann tun was er möchte. Gemeinschaftliche Macht bildet dabei keinen Gegensatz
zur Macht der einzelnen Individuen. Wie in den Machttheorien Spinozas, Hegels
und Deweys wächst vielmehr die Macht der Individuen mit der Macht der Gemein-
schaft, ohne in ihr unterzugehen.37 Nicht anders als Deweys ideale Demokratie op-
timiert Arendts ideale Republik die Chancen und Möglichkeiten, also die Macht des
Einzelnen, sich durch wachsende Gemeinschaftsmacht selbst zu realisieren. In De-
weys idealer Demokratie und Arendts idealer Republik ist die Macht, sich als mino-
ritäre und abweichende Stimme Gehör und Geltung zu verschaffen, größer als in je-
dem anderen Regime. In der negativen Stellungnahme, in der Enttäuschung von
Erwartungen, im abweichenden, normverletzenden Verhalten liegt nicht nur die
»Fähigkeit zur Korrektur des Missratenen«38, sondern auch der egalitäre Ursprung
republikanischer Macht. Jeder, der »Nein« sagen oder eine Erwartung enttäuschen
kann39, hat diese Fähigkeit, und er hat ein Recht, sie zu realisieren.

31 Dies., Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken 1, Mün-
chen 1994, S. 74.

32 Dies., aaO. (FN 31), S. 221.
33 Dies., Vom Leben des Geistes, Bd. 2: Das Wollen, München 1979, S. 185 ff.
34 Dies., aaO. (FN 31), S. 363.
35 Vgl. dies., aaO. (FN 23), S. 194.
36 Vgl. dies., aaO. (FN 17), S. 194.
37 Vgl. Hauke Brunkhorst, Einführung in die Geschichte politischer Ideen, München 2000,

S. 225 f.
38 Hannah Arendt, aaO. (FN 23), S. 236.
39 Vgl. dies., aaO. (FN 33), S. 67, 81 f., 86, 130.

03_Brunkhorst  Seite 253  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat254

Es ist das was Arendt in Abgrenzung und im Gegensatz zu den abstrakten Men-
schenrechten des Recht auf Rechte genannt hat. Weil es die Rechte von vornherein
dazu bestimmt, jene Fähigkeit der innovativen Negation, die für Arendt eine, ja die
grundlegende politische Fähigkeit, nämlich die Fähigkeit, politisch zu handeln ist,
ist ein Recht auf Rechte, verstanden als Teilhabe an einer gemeinsamen politischen
Welt, von vornherein kein abstraktes, sondern ein konkretes politisches Recht: das
Recht des Menschen auf bürgerschaftliche Zugehörigkeit.

Individuelles Handeln, das in seinem publikumswirksamen Vollzug eine immer
wieder neue Weltperspektive ans Licht der Öffentlichkeit bringt, ist – in der Arendt
fremden evolutionstheoretischen Terminologie – das Negations- und Variationspo-
tential des Handelns; während die Macht der Gemeinschaft in den Selektionsleis-
tungen besteht, die das neue zum »einvernehmlichen« Handeln machen, zur »Mei-
nung, auf die sich viele öffentlich geeinigt haben«.40 Die Frage ist dann, wie solche
Macht, die nur in ihrem Vollzug besteht und auf die bekanntlich kein Verlass ist, in
einem dauerhaften Gemeinwesen stabilisiert werden kann, ohne die Freiheit, die
»im flüchtigen Augenblick des gemeinsamen Handelns«41 liegt, in nichts als Ord-
nung erstarren zu lassen. Das ist die Frage, die Arendt sich in Über die Revolution
stellt. Die Frage ist nicht, wie Macht begrenzt, sondern wie »Macht neu etabliert«
werden kann.42

In immer wieder neuen, ebenso beeindruckenden wie irritierenden Anläufen, be-
müht Arendt sich – zunächst am Beispiel der amerikanischen Verfassung, dann im
Rückgriff auf die Utopie des Rätesystems – um eine Antwort. Auch der späte, jetzt
nicht mehr an Robespierre, sondern an Jefferson orientierte Republikanismus
Arendts ist modern, nicht anders als der frühe, jakobinische. Aber der Akzent ihres
Modernismus hat sich von der Fundierung der Republik in der menschenrechtli-
chen Autonomie zum revolutionären, innovativ-kreativen Potential kontinuitäts-
unterbrechenden Handelns verschoben. Nicht um die altrömische Frage, wie Rom
in der Stunde seines Verfalls von neuem gegründet, sondern um die dem modernen
Revolutionsbegriff folgende Frage, wie die Macht, ein »neues Rom«, das noch nie
da war, zu gründen, etabliert und konstitutionell stabilisiert werden könne, geht es
Arendt.43 In systemtheoretischem Jargon müsste die Frage lauten: Wie kann Stabili-
tät durch Variation erzeugt werden? 

Ich denke, dass das eine interessante Frage ist, die an den Nerv der modernen Ge-
sellschaft und ihrer politischen Selbstorganisation rührt. Aber das innovativ-weltbil-
dendende Potential gemeinschaftlicher Handlungsmacht bleibt auch bei der späten
Arendt eigentümlich ortlos, utopisch. Das ist kein Vorwurf, verweist aber auf die in-
stitutionelle Schwäche ihres politischen Denkens. Die revolutionäre Gründung eines
modernen Verfassungsregimes und den daraus hervorgehenden, herrschaftsbegrün-

40 Vgl. dies., aaO. (FN 30), S. 45; dies., aaO. (FN 17), S. 96.
41 Dies., aaO. (FN 23), S. 195.
42 Dies., aaO. (FN 17), S. 193.
43 Vgl. dies., aaO. (FN 17), S. 273; dies., aaO. (FN 33), S. 185, 195, 197.

03_Brunkhorst  Seite 254  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


ZfP 53. Jg. 3/2006

Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat 255

denden Verfassungstypus, der (gegen Arendts eigene Eingrenzung auf Amerika) die
französische und die amerikanische Revolution vom herrschaftsbegrenzenden Ver-
fassungstypus, der sich in England und Preußen/Deutschland im Zuge der Reform
absolutistischer Staatsmacht entwickelt hat, unterscheidet, hat sie in ihrem Buch
Über die Revolution paradigmatisch beschrieben. Weil sie jedoch die für die Verfas-
sungsgeschichte Amerikas und Frankreichs gleichermaßen charakteristische Mög-
lichkeit, die herrschaftsgründende Verfassung im menschenrechtlichen Autonomie-
anspruch zu begründen, von vornherein ausschließt, musste ihr die veralltäglichte
revolutionäre Macht entgehen, die aus der Verfassungsrevolution in den Paragra-
phenwald des Staatsorganisationsrechts der modernen Demokratie eingewandert ist.

Der Grund ist letztlich ein bildungsbürgerlicher Affekt gegen die Demokratie.
Deshalb hat sie versucht, die nach einem strikt egalitaristischen Gewaltenteilungs-
muster gestrickte Verfassung der Vereinigten Staaten auf eine kaum einleuchtende
Weise so zu interpretieren, dass die von ihr jeweils favorisierten Organgewalten der
Republik – mal das Oberste Gericht, ein anderes mal der Senat oder dann die town-
hall meetings der Vergangenheit, in der die »Zahl« der Bürger noch kein »Frevel«
(Nietzsche) und ihr Besitz unter den Wenigen recht gleich verteilt war – nicht als
Konkretisierungsstufen im Prozess demokratischer Willensbildung erscheinen, son-
dern als Einrichtungen zur Zähmung und Bändigung des Volkswillens durch eine
kluge Elite politisch (und nicht nur technokratisch) denkender Köpfe. Deshalb in-
sistiert sie darauf, den »Ort der Macht«, der im »Volk« liege, von der »Quelle des
Gesetzes«, die in der »Verfassung« liege, strikt zu trennen.44

Der gesamte Apparat der parlamentarischen Demokratie, der Verfassungsstaat
reduziert sich dann konsequent auf die »nicht revolutionäre« Funktion der »Be-
grenzung«, die wiederum »unabhängig von der Staatsform« sein soll.45 Da ist er
plötzlich wieder, der vorgeblich neutrale, herrschaftsinvariante Rechtsstaat der
deutschen Staatsrechtsideologie, die den Zweck des Rechts und seiner Verfassung,
die ihre gesellschaftliche Funktion rein instrumentell definiert: als Schutz des Bür-
gers vor dem Staat und vor dem Volk.46 

Damit verfehlt Arendt jedoch die demokratietheoretische Pointe gerade des von
ihr so sehr favorisierten, herrschaftsbegründenden Verfassungstypus. Die verfas-
sungstheoretische Innovation der beiden Revolutionen des 18. Jahrhunderts, die
überhaupt erst die moderne Demokratie möglich gemacht hat, liegt nämlich gerade
in jener Verbindung von Volkssouveränität und individuellen Rechten im organisa-
tionsrechtlichen System einer durchgängig demokratisch bestimmten Gewaltenglie-
derung.47 Der einzige Sinn der Trennung und Koordination der politischen und
rechtlichen Gewalten ist in demokratischen Verfassungen die Gewährleistung der

44 Dies., aaO. (FN 17), S. 204, 229 f., 290 ff., 346 ff.
45 Dies., aaO. (FN 17), S. 186.
46 Vgl. Hauke Brunkhorst, »Der lange Schatten des Staatswillenspositivismus«, in: Levia-

than, Heft 3, 2003, 362-381.
47 Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und

des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M. 1992.

03_Brunkhorst  Seite 255  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat256

freien und gleichen Willensbildung derjenigen, die den normativ bindenden Folgen
solcher Willensbildung ausgesetzt sind. Die Gewaltenteilungslehre, so Herrmann
Heller, »ist nichts anderes als eine Technik, um die […] rechtsetzende volonté géné-
rale im Gesetz zu ungetrübter Herrschaft zu bringen«.48 Die Organisationsnormen
der Verfassung: Das »ganze System von Abhängigkeiten, wie Wahl, Gegenzeich-
nung, Parlamentarismus, Referendum, Initiative«, die Normierung der Rechte und
Pflichten des Präsidenten, der Regierung, der Legislative usw. ist nur dazu da, »das
Ausgehen der Staatsgewalt vom Volke juristisch zu garantieren«.49

Eine mit dem Demokratieprinzip kompatible Lösung des Problems, den Geist
der Revolution in der pluralistischen und individualistischen Verfassung einer freien
Bürgerschaft zu institutionalisieren, kann deshalb nur darin bestehen, den welter-
schließend-innovativen Begriff der Handlungsmacht mit dem menschenrechtlichen
Autonomieanspruch der Revolutionen des 18. Jahrhunderts zu verbinden. Der An-
satz hierzu läge in einer inklusiven, menschenrechtlich offenen Interpretation des
Volksbegriffs, der dem Demokratieprinzip zugrunde liegt. Das Volk, von dem alle
Staatsgewalt ausgeht und das die einzige legitime Quelle alles positiven Rechts ist,
umfasst – so Friedrich Müller – die »Gesamtheit der von den Normen betroffenen«
und muss deshalb als »offener Begriff« verstanden werden, dessen »Umgrenzung«
»dem politischen Prozess überlassen« bleiben muss.50

Eine Funktion innovativer und spontaner Macht wäre es dann, die jeweilige »Um-
grenzung« des Volksbegriffs im Namen derer, die bislang vom status activus ausge-
schlossen sind, in Frage zu stellen und solche Fragen durch Artikulation und Protest
im Prozess der öffentlichen Willensbildung zum Thema zu machen. Der politische
Prozess der Konkretisierung der Verfassung muss genau das ohne Verletzung der
Gleichheit ermöglichen. Damit soziale Bewegungen, wie diejenigen, die große Re-
formen wie die des Wahlrechts, der Assoziations- und Meinungsfreiheit einst ausge-
löst hatten – wie beispielsweise die Arbeiterbewegung oder die Frauenbewegung –
sich in eine öffentliche Macht verwandeln, bedarf es der innovativen Schubkraft
welterschließender Sätze – wie etwa derjenigen des Kommunistischen Manifests –;
aber ohne das menschenrechtliche Gleichheitsprinzip gäbe es keine Möglichkeit, für
die Berechtigung neuer Ansprüche zu streiten: »The same equality of the Declarati-
on of Independence«, schreibt John Rawls, »which Lincoln invoked to condemn sla-
very can be invoked to condemn the inequality and oppression of women. «51 Das
war es wohl, was Jefferson gemeint hatte, als er auf die Frage, ob man eine Verfas-
sung unveränderlich machen könne, die Antwort gab, »Ich glaube nicht«, denn
»nichts ist unveränderlich außer den unveräußerlichen Menschenrechten«.52

48 Hermann Heller, »Souveränität« (1928), in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 2: Recht,
Staat, Macht, Leiden 1971, S. 39.

49 Ders.,., aaO. (FN 48), S. 98.
50 Friedrich Müller, Wer ist das Volk? Die Grundfrage der Demokratie – Elemente einer

Verfassungstheorie VI, Berlin 1997, S. 24 f.
51 John Rawls, Political Liberalism, New York 1993, S. XXXI.
52 Zit. nach Hannah Arendt, aaO. (FN 17), S. 299.

03_Brunkhorst  Seite 256  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245


ZfP 53. Jg. 3/2006

Hauke Brunkhorst · Macht und Gewalt im demokratischen Staat 257

Zusammenfassung

Der Begriff der Macht steht im Zentrum von Arendts ganzem Werk. Er findet
sich schon in den Totalitarismusstudien und nimmt später eine gegenteilige Bedeu-
tung an, aber ein eher struktureller Kern bleibt identisch. Macht ist immer dasjeni-
ge, was nicht durch Verwaltung, Recht und Staatsgewalt beherrschbar ist, sondern
diese Gewalten herausfordert und auch zerstören kann. Am Schluss wird aus dem
ursprünglichen Begriff einer selbstdestruktiven Macht, die sich besonders schreck-
lich im Imperialismus und im Totalitarismus offenbart, der Begriff einer zwar tief
ambivalenten, aber auch Staaten und politische Gemeinschaften gründenden und
dauerhaft begründenden Macht, die freilich immer wieder erneuert werden kann
und ihre Gefährlichkeit und latente Destruktivität, die sie mit jedem Handeln teilt,
nie verliert.

Summary

The concept of power is in the center of Arendts whole work. It has different me-
anings but there is a more formal core meaning that runs through all the differences.
This is the idea that power is something that cannot be ruled by the legal and the bu-
reaucratic state, and this spontaneous power of masses or a people (citizens) is diffe-
rent from administrative power (which she later calls »violence«). The non-adminis-
trative use of power rests on the ability of action. Power is the potential (potentia)
of action, and it can be destructive and productive at once. Arendt first develops her
idea of power within the context of her studies on imperialism and totalitarianism.
Later she tries to find political means to cope with that power within the rule of law
of the state’s organization. But she drops that idea, and at least in her studies on the
constitutional revolutions of the 18th Century she discloses a power that is as migh-
ty as the totalitarian self destructive movement. This is genuinely democratic and
productive power of founding a political community by publicly acting in concert.
But power as well as action are anyway ambivalent concepts because you never
know exactly what you do if you do something.

03_Brunkhorst  Seite 257  Dienstag, 15. August 2006  3:06 15

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:08:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-3-245

