4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

Die zentrale BezugsgrofRe fur das Ende der Homogenitit aus dem Blickwin-
kel des rechten Aufstiegs sind weder der Staat noch die Bevdlkerung, son-
dern die Nation. Auf der Ebene des Verstindnisses als Nation wird um die
homogene Gesellschaft gerungen. Das zentrale Instrumentarium der Gegen-
wehr der Rechten ist ein politischer Rassismus. Die rechte Bewegung treibt
vielmehr nicht die Existenz marginalisierter Anderer im Staat um, sondern
ihre Teilhabe an der kollektiven Identitit und damit an der Nation selbst. Die
zentrale Anlaufstelle des politischen Rassismus ist nicht das ehemals kolo-
nialisierte Subjekt im Niedriglohnsektor, sondern dass ehemals kolonisierte
Subjekt, dass als gleichberechtigtes Mitglied der Nation eine gesellschaftliche
Spitzenfunktion einnimmt. Denn die zentralen, politischen Funktionen von
Rassismus sind Dominanz und Machterhalt (Biihl 2017, S. 36-98). Diese zen-
tralen Thesen werden im Laufe der kommenden zwei Kapitel begriindet und
erortert.

In den nichsten zwei Kapiteln wird einerseits theoretisch begriindet, wie
ein postkoloniales Verstindnis der Nation gefasst werden kann, und wie po-
litischer Rassismus in der postkolonialen, westlichen Gegenwart zu verste-
hen ist. Anderseits wird im Laufe der Kapitel deutlich, weshalb eine Reali-
sierung der posthomogenen Gesellschaft gerade die tradierte Vorstellung ei-
ner Nation hinterfragt. Im Anschluss daran wird itber die notwendige Begeg-
nung des politischen Rassismus nachgedacht. Da im Mittelpunkt der Schrift
nicht die Rekonstruktion des vorhandenen Wissensbestandes steht, sondern
die Generierung neuen Wissens, wird in den jeweiligen Kapiteln nur in Kiir-
ze die umfangreiche Grundlagenforschung zu Nationalismus und Rassismus
rekonstruiert. Die Rekonstruktion erhebt keinen Anspruch auf Vollstindig-
keit, denn interpersonelle Formen von Alltagsrassismus und die historischen
Wurzeln deutschen Nationalismus stehen nicht im Zentrum der Analyse. Die
Schrift verbleibt in ihrem Gegenwartsfokus. Sie beachtet weiterhin vor allem

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Probleme, die eine Folge der posthomogenen Gesellschaft sind, und sie wird
Deutschland als zentrales Betrachtungsfeld beibehalten.

4.1 Grundlagen zum Verhaltnis von Nation
und posthomogener Gesellschaft

Nationen und Kolonien sowie Nationalismus und Kolonialismus sind tief
miteinander verwoben. Durch den (Post-)Kolonialismus kam der europii-
sche Nationalismus in den globalen Siiden (Ehrmann 2012, S. 113) und die
gewalttitigen Praktiken des Kolonialismus hitten vielerorts ohne die Nation
nicht vollzogen werden kénnen (Serloth 1997, S. 89). Zudem ist nach Bhabha
das Zeitalter der »modernen Nationen« (Bhabha 2011, S. 208) an das Zeitalter
(post-)kolonialer »Massenmigrationen(en)« (Bhabha 2011, S. 208) gekoppelt.
Nur mit Blick auf diese Massenmigrationen sind gegenwirtige Verhandlun-
gen um die nationale Identitit im Westen verstindlich. Beispielsweise ist es
schwerlich moglich das Verhiltnis der weiflen Mehrheit und der muslimi-
schen Minderheit in Frankreich zu verstehen ohne die koloniale Kontinuitit,
die dahinter liegt zu durchdringen. Weiterhin ist die Verhandlung um die
nationale Identitit der Vereinigten Staaten von Amerika ohne eine genuin
postkoloniale Analyse nicht zu verstehen, da sie ein Produkt kolonialer Pro-
zesse ist. Die Stabilitit (post-)kolonialer Kontinuititen in den Vereinigten
Staaten von Amerika reicht vom Vernichtungskolonialismus gegen die indi-
gene Bevolkerung und ihrer bis heute fortgesetzte Marginalisierung, iiber die
Sklaverei als historische Schuld und den anhaltenden Rassismus gegen nicht-
weifde Bevolkerungsgruppen. Auflerdem zeigt sich eine solche Kontinuitit
in dem komplexen Verhiltnis der Vereinigten Staaten von Amerika zu ihren
Minderheiten in (ehemaligen) Kolonien wie Puerto Rico.

Ein weiteres Indiz fiir die Verbundenheit von Nation und Kolonialismus
findet sich bei der Betrachtung ihrer deskriptiven Relation. Letztlich wird bis
in die Gegenwart in der kolonialen Geschichtsschreibung die Verantwortung
fiir koloniale Unternehmungen in Bezug zur Nation und nicht in Bezug zum
damaligen Staatsgebiet gesetzt. So ist in der Geschichtsschreibung eine ehe-
malige Kolonie nicht die Kolonie des damaligen deutschen Staatsgebietes, das
unter Umstinden Teile des heutigen Polens oder Frankreichs miteinschlief}en
wiirde. Der Referenzpunkt ist die Bundesrepublik Deutschland als Verwalter
der deutschen Nation. Folglich erfolgt eine Kopplung ehemaliger Kolonien
nicht an Staatsgebiete, sondern an die vermeintlichen Rechtsnachfolger von

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

Staaten, die wiederum vorrangig durch ihre nationalistische Selbstbeschrei-
bung bestimmt sind. Dies steht in enger Verbindung durch die von Wildt
kritisch reflektierte »Nihe« einiger »Historiker (...) zur nationalen Ideologie
und Legitimierung der offiziellen Nationalstaatsrison« (Wildt 2017, S. 10). Da
bis vor wenigen Jahrzehnten das koloniale Unterfangen keine Schandtat, son-
dern eine Heldentat darstellte, war die Aneignung von kolonialen Unterneh-
mungen eine Stirkung fir den westlichen, nationalen »Mythos« (Miiller 1995,
S. 64). Das deutsche Kolonialreich und das britische Empire wurden als Zei-
chen der nationalen Grofe in der vergangenen Geschichtswissenschaft ver-
handelt. Der »volkische Nationalismus« (Serloth 1997, S. 89) und sein »Expan-
sionismus« (Serloth 1997, S. 89) sind miteinander verbunden (Serloth 1997,
S. 89). Der Gedanke einer rassistischen Uberlegenheit, die einer mittels des
Nationalismus bestimmten Gruppe innewohnt, ist grundlegend fiir das Do-
minanzstreben westlicher Nationen in der Welt gewesen. Serloth stellt mit
Blick auf den Nationalsozialismus fest, dass eine »gesteigerte Nationalideo-
logie« (Serloth 1997, S. 89) in »Rassenwahn« endet (Serloth 1997, S. 89). Daher
ist die Paarung eines ausgeprigten Nationalismus bei einer zeitgleich ausge-
bauten rassistischen Ideologie eine ausgeprigte Bedrohung der posthomo-
genen Gesellschaft. Dies ist ein weiterer Anhaltspunkt fir die Untersuchung
der Bedeutung von Rassismus in der gegenwirtigen rechten Bewegung.

An dieser Stelle ist eine weitere Limitation der kommenden beiden Ka-
pitel sinnvoll. Keinesfalls ist Rassismus ausschliefilich mittels Nationalismus
erkldrbar, aber der derzeitige Aufstieg des Rassismus in westlichen Gesell-
schaften vollzieht sich in starker Beziehung zu nationalistischen Semantiken
und rechten Bewegungen. Damit ist der Rassismus der Gegenwart in drei
Weisen an den Nationalismus gebunden. Erstens speisen sich rechte und na-
tionalistische Bewegungen aus rassistischen Reaktionen auf das Ende der Ho-
mogenitit innerhalb nationaler Ordnungen (Castles 1991, S. 131). So ist nach
Koppetsch die Reaktion auf die Migrationsbewegung im Jahr 2015 das »groR-
te Mobilisierungspotential der A(lternative) f{(iir) D(eutschland)« (Koppetsch
2017, S. 221) gewesen (Koppetsch 2017, S. 221). Folglich mobilisierte sich der
Aufstieg der Rechten vor allem als rassistische Abwehrreaktion gegeniiber den
Anderen. Diese Analyse mochte nicht beweisen, dass sich diese Form von Ras-
sismus nur als Extremismus vergegenwirtigt. Denn die Stirkung der »Fes-
tung Europac ist ebenso eine rassistische, aber in weiten Teilen aus der soge-
nannten politischen Mitte getragene Abwehrreaktion. Zweitens manifestiert
sich der Rassismus der deutschen Gegenwart in einer engen Beziehung zur
volkischen Ideologie, da der volkische Nationalismus einer »biologisch-rassis-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tischen« (Backes 2018, S. 115) Selbstkonstruktion des deutschen Staates folgt
(Backes 2018, S. 115). Inhirent ist hierbei eine rassistische Konstruktion von
nationaler Zugehorigkeit. Damit ist der volkische Nationalismus stets rassis-
tisch, wenngleich dies nicht umgekehrt gilt. Drittens findet sich die Gleich-
zeitigkeit eines ausgeprigten Nationalismus und Rassismus in den institu-
tionalisierten Formen des politischen Rassismus, beispielsweise bei der Al-
ternative fiir Deutschland oder in der Politik der Trump-Regierung wieder
(Koppetsch 2017, S. 221). Aus diesen drei Griinden besteht eine starke Verbin-
dung zwischen nationalistischer und rassistischer Politik in der Gegenwart.
An dieser Stelle soll dieses Argument geniigen, denn im Laufe der kommen-
den zwei Kapitel wird dieses dezentral ausgebaut.

Die starke nationalistische und rassistische Reaktion auf die posthomo-
gene Gesellschaft mag mit Blick auf die wissenschaftliche Theoriebildung der
1990er Jahre bis in die frithen Jahre des neuen Jahrtausends ungewohnlich er-
scheinen. Die Schriften von Beck mit dem Titel »Der Kosmopolitische Blick«
(Beck 2004), von Habermas mit dem Titel »Die postnationale Konstellation«
(Habermas 1998) oder Taylor mit dem Titel »Multikulturalismus und die Po-
litik der Anerkennung« (Taylor 2017) sind alle gepragt vom Geiste eines jihen
Endes nationaler Bezugsriume. Beck geht zu Beginn des Jahrtausends noch
von der Auflésung »nationalstaatlicher (..) Unterscheidungen« (Beck 2004,
S. 8) aus (Beck 2004, S. 8).

»Bis in die 1980er Jahre wurde Nationalismus vorwiegend als ein mittelfris-
tig verschwindendes, den weltweiten Modernisierungsprozessen zum Opfer
fallendes Phanomen betrachtet« (Jansen und Borggrafe 2007, S. 9).

Diesem Trend einer Abkehr vom Nationalismus setzte sich in den genannten
Schriften fort. In der Gegenwart wire die These des schwindenden Nationa-
lismus innerhalb der Wissenschaft vermutlich kaum mehrheitsfihig. In der
postkolonialen Theorie findet sich in den vergangenen Jahrzehnten keine Vor-
stellung einer geringwerdenden Bedeutung nationalstaatlicher Ordnungen
oder des Nationalismus. Im Gegenteil hierzu bemiihte sich die rassismus-
kritische Forschung beispielsweise von Balibar und Wallerstein in ihrer ge-
meinsamen Schrift »Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identititen« (Balibar
und Wallerstein 1990) und von Bielefeld mit der Herausgabe eines Sammel-
bands zu »Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der alten Welt?«
(Bielefeld 1991) spitestens mit den Geschehnissen von Rostock-Lichterhagen
um die Verhandlung des zuriickkehrenden Nationalismus. Daher ist das Wie-
dererstarken nationalistischer sowie rassistischer Positionen aus einer post-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

kolonialen Theoriebildung heraus wenig iiberraschend und keine ausschlieR-
liche Reaktion auf die Migrationsbewegung im Jahr 2015. Vielmehr ist es eine
Konsequenz der Persistenz nationalistischer und rassistischer Muster. Des-
halb handelt es sich nicht um eine Wiederbelebung oder Kehrtwende im Um-
gang mit dem Nationalen, sondern um ein Erstarken oder einen Aufstieg.
Rassismus und Nationalismus sind nicht wiedergekehrt, sondern haben le-
diglich zugenommen. Broning analysiert, dass die Kritik des Nationalstaats
in »aufgeklirte(n) Kreisen« (Bréning 2019, S. 7-8) duflerst ausgepragt ist. Folg-
lich wird das wiederholt angekiindigte Ende des Nationalen auch von einem
normativen Wunsch getragen (Broning 2019, S. 7-8). Dennoch gibt es iiber-
zeugende Argumente fiir das Ende des Nationalstaats, wie der

»(...) Abgabe von Kompetenzen von der gesamtstaatlichen auf subnationale
Ebenen; ein Riickgang konkreter gesellschaftlicher Steuerungskapazitit
des politischen Teilsystems angesichts zunehmender Ausdifferenzierung
der gesellschaftlichen Teilsysteme« (Westle 1999, S. 12).

Doch ist die hiufige Verbindung von Migration beziehungsweise wachsender
Vielfalt als Einflussfaktor fiir den Riickgang des Nationalstaats, wie es auch
Westle formuliert (Westle 1999, S.12), nicht iiberzeugend. Heterogene Ge-
meinschaften kénnen gleichsam nationalstaatlich verfasst sein. Im Nationa-
lismus der demokratischen Partei in den Vereinigten Staaten sowie im kana-
dischen Nationalismus ist Vielfalt normalisierter Bestandteil des nationalisti-
schen Mythos geworden. Dementsprechend kann Nationalismus gegen Ras-
sismus ausgerichtet werden. Damit ist selbstverstindlich kein vélkischer Na-
tionalismus gemeint und die historischen Evidenzen tendieren stark zu einer
iiberwiegenden Gleichzeitigkeit von Nationalismus und Rassismus. Nicht-
destotrotz versteht Bohleber Nationalismus als »eine Abwehr- und Integrati-
onsideologie zugleich« (Bohleber 1992, S. 695). Wenn man Bohleber in diesem
Gedanken folgt, dann kénnte es zu einer migrationsbedingten, multikultura-
listischen Nationalisierung kommen. Theoretisch konnte der Nationalismus
als eine »Integrationsideologie« (Bohleber 1992, S. 695) wirksam fiir die post-
homogene Gesellschaft sein. Nach Habermas gehdrt »die politische Integra-
tion der Biirger einer grofiriumigen Gesellschaft (gehort) zu den unumstrit-
tenen historischen Leistungen des Nationalstaates« (Habermas 1998, S. 808).
Derzeit bleibt dies ein utopisches, deshalb trotzdem nicht weniger konsisten-
tes, Argument. Der gegenwirtige Nationalismus mobilisiert sich vor allem in
Form einer »Abwehrideologie« (Bohleber 1992, S. 695) gegen das Andere.

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

157


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

In den 2010er Jahren erlebte die westliche Welt einen Wiederaufstieg des
Nationalen. Das erhéhte Migrationsaufkommen ist hierfiir kein Hemmnis,
sondern ein Beforderer gewesen. Denn die Annahme eine nationalistische
Gemeinschaft miisse zur Durchsetzung ihrer Hegemonie eine zahlenmiRige
Mehrheit darstellen, ist im Kolonialismus historisch vielfach widerlegt, so im
Apartheid-Regime Siidafrikas oder in der britischen, kolonialen Herrschaft
iiber das damalige Indien. Folglich kénnte bei einer fortgesetzten postko-
lonialen Migration eine weif’e Minderheit eine exklusive nationalistische
Machtstellung innehaben, insofern sie die Anderen nachhaltig aus einer
gleichberechtigten Teilhabe an der politischen Gemeinschaft ausschlieft. Ein
Zwischenfazit fiir diesen ersten Abschnitt lautet daher, dass der gegenwir-
tige Nationalismus vermittelt iiber den Rassismus, als eine (post-)koloniale
Reaktion an die posthomogene Gesellschaft gekoppelt ist. Zugleich stellt
die rassistische Reaktion nationalistischer Ordnungen die wirkmachtigste
Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft dar, da sie sich in vielen poli-
tischen Praxen seit dem Jahr 2015 dufert und tiefgehende Konflikte in der
Gegenwartsgesellschaft geschaffen hat.

Fiir die weitere Analyse ist ein vertieftes Verstindnis von Nation und Na-
tionalismus notwendig. Hierbei wird besonders Wert auf die postkoloniale
und rassismuskritische Analyse der Gesellschaft gelegt. Die Nation ist ein
schwer fassbares Konzept, insofern man einen demystifizierten Zugang zur
Nation sucht. Wenn die Notwendigkeit der Nation verteidigt wird, wie es Bro-
ning in seiner Schrift »Lob der Nation« (Broning 2019) vollzieht, wird wieder-
holt auf Nationalstaatlichkeit als Bezugspunkt zuriickgegriffen und zumeist
ausschliefilich die Vorteile einer geordneten Staatlichkeit benannt. So lautet
der Titelzusatz von Broning »Warum wir den Nationalstaat nicht den Rechts-
populisten iiberlassen diirfen« (Bréning 2019). Die im Titel vollzogene und
im Laufe des Werks ausgebaute Gleichstellung von Nation und Nationalstaat
sind ein Fehlschuss. In den 6ffentlichen Debatten wird der Nationalstaat viel-
fach mit dem nationalen Staat gleichgesetzt, damit lediglich auf eine souve-
rine, staatliche Ordnung bezogen. Die Nation ist hingegen stirker mit der
Frage des Volkes verbunden (Hirschmann 2017, S. 25). Dies zeigt sich insbe-
sondere in Deutschland wo der Nationalismus weitgehend durch einen »Eth-
nonationalismus« (Hirschmann 2017, S. 25) beziehungsweise »ethnischen Na-
tionalismus« bestimmt ist (Hirschmann 2017, S. 25). Dies ist die Vorstellung,
dass der deutsche Nationalstaat sich urspriinglich sowie nachhaltig aus dem
Exzeptionalismus der deutschen »Abstammungsgemeinschaft« (Hentges und
Reifllandt 2001, S. 175) reproduziert (Hirschmann 2017, S. 25). Die Abkehr von

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

einem ethnischen Nationalismus kann zugleich unter einer Zuwendung zu ei-
nem Nationalstaat vollzogen werden. Es ist moglich sich als Biirger des deut-
schen Nationalstaats zu verstehen, ohne sich jedoch als Teil der deutschen
Nation zu begreifen.

Fiir Hobbsbawm vollzieht sich die Nation in der Identifikation vom »Volk
mit dem Staat« (Hobsbawm 2004, S. 29). Scheinbar ein Widerspruch zu den
gerade vollzogenen Argumentationen. Hobbsbawm verweist zur Untermaue-
rung seiner These auf die »Amerikanische und Franzdsische Revolution«
(Hobsbawm 2004, S.29) und wihlt dabei zwei Staaten, die nach weitge-
hender Lehrmeinung nicht durch einen ethnischen Nationalismus definiert
sind. Obwohl Frankreich und die Vereinigten Staaten von Amerika eine lange
Tradition rassistischer Exklusionspraktiken haben, inkludierten sie schwarze
Menschen mittels »demotischer« (Westle 1999, S. 107) Inklusionsregime, die
zuvor auflerhalb der ethnischen Nationen verortet waren. Beispielsweise
bezeichnet Benhabib diese demotischen Inklusionsregime als »biirgerlichen
Nationalismus« (Benhabib 2017, S. 67). Hierbei wird verkannt, dass in einem
multikulturalistischen Regime eine Identifikation mit dem Staate ohne eine
Gleichsetzung mit dem Volke vollzogen werden kann. So konnte ein Mensch
italienischer Herkunft sich weiterhin zu der ethnischen Gemeinschaft der
Italiener zihlen, aber zugleich als deutscher Staatsbiirger identifizieren.
Alternativ kénnte sich ein schwarzer Deutscher zur Staatsbiirgergemein-
schaft der Deutschen zihlen ohne sich als ein Teil des deutschen Volkes zu
begreifen, obwohl er nach lexikalischer Definition zugehérig ist. Selbstver-
stindlich diirfen sich beide Menschen auch dem Volke zugehorig fithlen. Es
wird lediglich gegen eine zwingende und keinesfalls gegen eine maogliche
Deckung von Zugehorigkeit zur Nation und zur politischen Gemeinschaft
argumentiert. Traditionell beruht »der europiische Nationalstaat (..) auf der
Dreieinigkeit von Volk, Territorium und Staat« (Meints-Stender 2018, S. 63).
In einer zunehmend durch Migration geprigten Gegenwart ist die Negation
der Teilhabe von Menschen auflerhalb des Volkes in einer fiir den National-
staat definitorischen Kapazititen nicht mehr abzuweisen. So ist fiir Benhabib
die Gleichheit des »demokratischen Rechtsstaat(s)« (Benhabib 2017, S. 68)
und »kulturelle(r) oder ethnische(r) Identitit« (Benhabib 2017, S. 68) nicht
gegeben (Benhabib 2017, S. 68), vielmehr setzt ein demotischer Staatsbegriff
sogar den »Respekt von Differenzen« (Benhabib 2017, S. 68) voraus (Benhabib
2017, S. 68). Denn das Volk und somit die Nation ist gerade im deutschen
Fall historisch eine kulturelle oder ethnische GréfRe, wihrend das Bekenntnis
zum Nationalstaat als ein Bekenntnis zum demokratischen Rechtsstaat ver-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

159


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160  Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

standen werden sollte. Bereits in der posthomogenen Gesellschaft brechen
klare Regime der Zuordnung und es entstehen Komplexititen.

»In der Moderne ist jeder Staat einer bestimmten Nation zugeordnet. Das
gilt unabhidngig davon, ob er sich dabei an einem biirgerlichen Nationalis-
mus orientiert wie in den USA, Frankreich, Grobritannien und Lateiname-
rika, oder an einem ethnischen Modell wie in Deutschland, Mittel- und Ost-
europa. Die Biirger des modernen Staats werden stets als Angehorige einer
Nation gesehen, einer bestimmten Menschengruppe mit gemeinsamer Ge-
schichte, Sprache und Tradition, wie problematisch diese Identitat auch sein
mag« (Benhabib 2017, S. 67).

In der posthomogenen Gesellschaft brechen diese Eindeutigkeiten auf. Denn
ganz im Gegenteil: In einer wahrlich modernen Nation sind Angehérige ei-
ner Nation von einer Divergenz dieses Dreiklangs aus »Geschichte, Sprache
und Tradition« (Benhabib 2017, S. 67) gekennzeichnet. Wie im ersten Kapi-
tel argumentiert, kann beispielsweiser ein schwarzer Deutscher eine von der
Norm abweichende Geschichte haben. Dennoch versucht die Nation fortwéh-
rend im Rahmen ihrer zuvor benannten Integrationsfunktion eine ahistori-
sche und kontra-faktische Integration aller Menschen unterschiedlicher Her-
kiinfte in diesen Dreiklang aus »Geschichte, Sprache und Tradition« (Ben-
habib 2017, S. 67). So wird einem schwarzen Menschen in der Schule noch
immer deutsche Geschichte als gleichférmig einem weifen Menschen deut-
scher Herkunft vermittelt. Es gibt keinerlei Kritik an der allgemeinen Ver-
mittlung deutscher Geschichte, doch ist die homogenisierende, nationale Per-
spektivierung wie bereits ausfithrlich ausgefiihrt, ein Problem der Anerken-
nung von Differenz. An dieser Stelle muss nochmals betont werden, dass es in
der englischsprachigen oder franzésischsprachigen Forschung eine Hervor-
hebung der Existenz von ethnokratischen Staaten zu finden gibt (Benhabib
2016, S. 221). Dennoch richtet sich die anschliefiende Theoriebildung am Ide-
altypus des demotischen Staates aus. Dies behindert an mancher Stelle die
Ubertragung auf den deutschen Fall.

Die von Benhabib (Benhabib 2017, S. 67) beschriebene Dominanz der
»Nation-Form« (Balibar 1990a) ist eine Folge der Machtposition, die aus
einer »anerkannt(en)« (Francis 1965, S.107) nationalen Identitit erwichst
(Francis 1965, S.107). Weiterhin ist Nation keinesfalls, wie mehrheitlich
argumentiert wird, ausschliefflich negativ zu bewerten, sondern Anderson
verweist auf die positiven Inspirationen, die Nationen erzeugen kénnen
(Anderson 1991, S. 141). Letztlich ist die Nation nach Broning noch immer ein

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

zentrales Merkmal der alltiglichen Identifikation (Bréning 2019, S.10-11).
Nach Nassehi bietet »Nationalismus (..) einen Zurechnungsfokus (..), der
gesellschaftliche Einheit und Identitit zumindest semantisch stimulieren
konnte« (Nassehi 1999, S.126). »Ethnisch-nationale Semantiken haben die
Funktion, gesellschaftliche Einheit zu simulieren (...)« (Nassehi 1999, S. 190).
Es ist wichtig von Nassehi den Konstruktionscharakter von Zugehorigkeit zu
betonen. Ebenso ist es allerdings zu betonen, das nationale Zugehorigkeit
keinesfalls seine Bedeutung in der Moderne verloren hat. Anerkannte natio-
nale Zugehorigkeit bleibt jenseits einer von Nassehi benannten Simulation
(Nassehi 1999, S.190) von Entscheidung, da sich dahinter objektivierbare
Privilegien und damit Vorteile der Mitgliedschaft verbergen. Es simuliert
damit nicht nur eine Einheit, sondern bildet eine Einheit von Privilegien und
Rechten. So sind bestimmte Freiheitsrechte im Grundgesetz ausschliefilich
deutschen Staatsbiirgern zugeschrieben oder die diskursive Anerkennung als
Zugehoriger oder Nicht-Zugehoriger hat Einfluss auf die Wahrscheinlichkeit
von rassistischen Ausschliissen oder Angriffen. Erginzend markiert eine
anerkannte Zugehorigkeit eine Sprechposition im Diskurs um nationale
Identitit. Der Beitrag eines schwarzen Menschen in einem Diskurs zur
nationalen Identitit wird noch immer anders interpretiert als der Beitrag
eines anerkannten, weiflen Deutschen. Dies sind einige Nachweise fir die
Objektivierbarkeit von nationaler Zugehérigkeit jenseits einer Simulation.

»Fiir eine staatliche Konstruktion nationaler Identitiat bedarf es der Erarbei-
tung und Verbreitung eines gewissen Image der Nation, das sich zumeist auf
eine dominante nationale oder ethnische Gruppen bezieht, die das Staats-
gebiet bewohnt und eine gemeinsame Kultur, eine geteilte Geschichte und
ein konkretes Territorium teilt« (Foroutan 2014, S. 185).

Foroutan setzt damit die »nationale oder ethnische« (Foroutan 2014, S. 185)
Gemeinschaft als Ausgangs- und Mittelpunkt fiir die Herausbildung »natio-
naler Identitit« (Foroutan 2014, S. 185). Dabei ist es alternativ, ob eine ethni-
sche oder eine nationale Gruppe hierbei im Vordergrund steht. Beide Grup-
pen kénnen durch rassistische Ausschlusspraktiken erzeugt werden, wobei es
bei ethnischen Gruppen zumeist zwangsliufig ist. Die nationalen Gruppen
konnten hierbei fiir Gruppen stehen, die durch einen »biirgerlichen Natio-
nalismus« (Benhabib 2017, S. 67) bestimmt sind. In der deutschen Tradition
bleibt allerdings der ethnische Nationalismus und damit die ethnische Grup-
pe der bestimmende Moment. Wihrend das Bild des Biirgers in den Vereinig-
ten Staaten von Amerikaner nicht ausschliefRlich weifd ist, finden wir das Bild

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

161


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

des Deutschen als ausschliefilich weifen Menschen (Kelly 2018, S. 83) in der
posthomogenen Gesellschaft Deutschlands noch immer wieder (Hund 2018).
Foroutan bringt das von Anderson herausgearbeitete Theorem der nationalen
Gemeinschaft als Imagination (Anderson 1991) mit einem Imagebegriff ein.
Erneut wird hierin der Konstruktionscharakter nationaler Identitit deutlich,
doch betont Foroutan nochmals stirker den absichtsvollen Konstruktionscha-
rakter, der hinter dem »gewissem Image der Nation« (Foroutan 2014, S. 185)
steht. Damit verdeutlicht Foroutan das nationale Identitat nicht iiberzeitlich
natiirlich besteht, sondern unter einer fortwihrenden »Erarbeitung und Ver-
breitung« (Foroutan 2014, S. 185) immer wieder neu erzeugt wird und damit
verdnderbar ist. Gerade hieran setzt die posthomogene Gesellschaft als Kon-
fliktfeld an. Wire die nationale Identitit starr und iiberzeitlich ist, kdnnte
sie kein politisches Konfliktfeld darstellen. Die Wandlungsfihigkeit nationa-
ler Identitit erméglicht den Konflikt in der Gesamtgesellschaft. Die fortwih-
rende Widerherstellung erméglicht dem migrationsethischen, dem rechten
und dem multikulturellen Diskurs einen Zugriff auf die nationale Identitit
und ihrer zukiinftigen Ausformung. In diesem Sinne ist die rechte Bewe-
gung riickwirtsgewandt in ihren Inhalten, aber zukunftsgewandt in ihrer
Wirkorientierung. Denn zentrales Ziel ist nicht nur die Riickkehr zur Homo-
genitit, sondern die Verhinderung einer multikulturellen Gesellschaftsord-
nung. Foroutan legt damit eine weitgehend an den »subjektiven< Nationsbe-
griff« (Jansen und Borggrife 2007, S. 11) anschlieRende Definition zu Grunde.
Beim »subjektiven« Nationsbegriff« wird die Nation iiber konsensuale Uber-
einstimmung aller Mitglieder erzeugt (Jansen und Borggrife 2007, S. 11). Ge-
meinsam hat Foroutan mit diesem Begriff den diskursiven Moment. Denn die
vertragstheoretische Definition von Nation erméglich gleichsam eine Neuver-
handlung tiber gesamtgesellschaftlichen Konsens und erklirt ebenso die kri-
senhafte Reaktion rechter Bewegungen in der posthomogenen Gesellschaft.
Dieser diskursive Moment widerstrebt der rechten Bewegung, da sie einem
»sogenannten >objektiven« (Jansen und Borggrife 2007, S. 12) Nationsbegriff
verhaftet sind (Jansen und Borggrife 2007, S. 19-20). Dieser Nationsbegriff
glaubt an »bestimmte Tatsachen« (Jansen und Borggrife 2007, S. 12), die eine
Zugehorigkeit zu einer Nation definieren und gleichsam »eindeutig« (Jansen
und Borggrife 2007, S. 12) machen (Jansen und Borggrife 2007, S. 12). Die Un-
terscheidung zwischen »objektiven« und »subjektiven« Nationsbegriff wird
ausschliefllich zur Verdeutlichung der Perspektiven an dieser Stelle verwen-
det. Diese Definitionen sind nicht in gleicher Form konsistent und der soge-
nannte »subjektive« Nationsbegriff sowie die Vorstellung, »dass >das Volk< ein

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

Konstrukt ist« (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 30) hat sich im wissen-
schaftlichen Raum weitgehend durchgesetzt (Mudde und Rovira Kaltwasser
2019, S. 30), dennoch findet sich eine Kontinuitit der sogenannten »objekti-
ven« Definition im politischen Raum. Obwohl die »Vorstellung einer kulturell
oder religios homogenen Nation in einem modernen Staat (...) ahistorisch und
kontra-faktisch« (Emcke 2017, S. 127) ist, wird sie dennoch von manchen po-
litischen Akteuren beschworen.

Somit liegen der homogenen und der multikulturellen Gesellschaft zwei
zu unterscheidende Vorstellungen der Nationswerdung zu Grunde. Wahrend
die Verfechter der Homogenitit eine iiberzeitliche, vélkisch-bestimmte, ver-
meintlich »objektive« Nation imaginieren, folgen die multikulturellen Den-
ker nach einer konstruktivistischen, vermeintlich »subjektiven« Vorstellung
einer modernen Nationswerdung. Deswegen vollziehen sich in der postho-
mogenen Gesellschaft fortwihrende Verhandlungen auf der definitorischen
Ebene von nationaler Zugehorigkeit, die sich im Widerspruch zwischen dem
alten und dem neuen Staatsbiirgerschaftsrecht dufiert. Gerade dieser Wunsch
nach Eindeutigkeit nationaler Zugehdrigkeit erzeugt beispielsweise die Ab-
lehnung doppelter Staatsbiirgerschaft bis in die Mitte der Gesellschaft, da
eine doppelte oder mehrfache nationale Zugehérigkeit den Mythos einer »ob-
jektiven« Nationswerdung herausfordert. In der Ablehnung der doppelten
Staatsbiirgerschaft steckt nicht nur die Regulierung des Anderen, sondern
zugleich die defensive Verteidigung der eigenen Identitit als »objektiv« ge-
geben, somit als natiirlich und eindeutig. Die doppelte Staatsbiirgerschaft
setzt nationale Zugehorigkeit zwangsliufig in ein »kontingente(n)« (Mouffe
2014, S. 80) Zustand, denn sie suggeriert nicht nur »Mehrfachzugehorigkeit«
(Mecheril 2003, S. 388), sondern zugleich 16st es die Alternativlosigkeit einer
eindeutigen Nationszugehorigkeit auf. Weiterhin machen die aus einer »Viel-
zahl an Praktiken, Diskursen und Sprachspielen ermdglichte(n) Konstruktio-
nen« (Mouffe 2014, S. 80) Nationalititen zu einem »kontingente(n)« (Mouffe
2014, S. 80) Gegenstand (Mouffe 2014, S. 80). Damit finden sich in dem Span-
nungsverhiltnis der widerstreitenden Definition bereits drei Konfliktfelder.
Zundchst der Grundkonflikt welche der Genese einer deutschen Nation in
der Gesellschaft zukiinftig gelten solle und in politische Verhiltnisse tiber-
setzt werden solle. Zudem die Frage, ob und inwiefern nationale Zugehorig-
keit vergeben werden kann oder tiberzeitlich besteht. Zuletzt der Konflikt um
die mehrfache Zugehorigkeit selbst, hierbei insbesondere ihr kontingenter
Moment und damit der Herausforderung einer »objektiven« Selbstdefinition
von nationaler Zugehorigkeit. Die migrations- und vielfaltskritischen Stim-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

men sind aus vielen anderen Griinden, aber zusitzlich in dieser Diskussion
ein »Backlash« (Kymlicka 2014, S. 122) gegeniiber der schleichenden Verinde-
rung nationaler Selbstdefinition in Deutschland.

Neben Konflikten, die durch unterschiedliche Definitionen und Imagina-
tionen von nationaler Zugehorigkeit hervorgerufen werden, besteht oftmals
ein starker Konflikt in der normativen Bewertung der Nation. Wihrend im
Nationalismus die Nation den ersten und bedeutsamsten Bezugspunkt per-
sonlicher Identifikation abbildet, stehen Denker des Multikulturalismus ithm
in Skepsis gegeniiber. Wie im letzten Kapitel dargestellt, betonen Verfech-
ter der Vielfalt das hohe Gewaltpotential des Nationalismus und die histo-
rische Schuld der deutschen Nation, wihrend Verfechter der Homogenitit
oftmals einen sehnsiichtigen Bezug zur Nation pflegen (Senocak 2011, S. 38-
39). Dabei stehen zumeist Verfechter der Vielfalt keinesfalls der Bundesre-
publik Deutschland als politische Gemeinschaft kritisch gegeniiber, sondern
dem Nationalismus als eine besondere Spielart der Relation zu Deutschland.

Da die Schrift ausfithrlich den Nationalismus der Rechten beleuchten
wird, wird an dieser Stelle eine kurze Rekonstruktion der Kritik seitens der
Verfechter der Vielfalt formuliert. Wildt betont beispielsweise die »blutige«
(Wildt 2017, S. 15) Tradition des Volkes und verdeutlicht den fortwihrenden
Prozess einer »Abgrenzung« (Wildt 2017, S.15), die dem Volk innewohnt
(Wildt 2017, S.15). Gellner betont, dass Nationalismus ein Gefihrdungspo-
tential fiir Nationen aufweist (Gellner 1983, S. 55). Weiterhin betont Jullien,
dass das »Inklusive« (Jullien 2018, S.17) gleichsam das »Exklusive« herstellt
(Jullien 2018, S. 17). Diese Erkenntnis erweitert den Blick auf die sich gegen-
iiberstehenden normativen Bewertungen von Nation. Wihrend die rechte
Bewegung den inklusiven Charakter der Nation in den Mittelpunket stellt,
thematisieren multikulturelle Ansitze vorrangig den exklusiven Charakter
Nation.

Nation und Nationalismus sind in der posthomogenen Gesellschaft auf
vielen Ebenen umkimpfte Kategorien. Dabei reagieren vor allem rechte Be-
wegungen auf den wachsenden Bedeutungsverlust der Nation als Baustein
individueller Identifikation, aber vielmehr arbeiten sie am politischen Ziel
einer Riickkehr zu einem exklusiven Verstindnis der deutschen Nation. Die
Nation kehrt in der rechten Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft wirk-
michtig in ihrem exkludierenden Charakter zuriick und bedroht damit zu-
gleich die Minderheiten in Deutschland. Die Manifestation der Bedrohung
dufert sich am grausamsten in den rechtsterroristischen Anschligen im ver-
gangenen Jahrzehnt wie in Hanau oder Minchen. Sie duflert sich zudem in

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

der fortgesetzten Exklusionspraxis an den europdischen Grenzen, dem An-
stieg rechter Hasskriminalitit auch im digitalen Raum und einer neuen all-
tiglichen Akzeptanz nationalistischer und rassistischer Semantik. Die rechte
Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft speist sich damit aus Nationa-
lismus und Rassismus, wobei die moderne rechte Bewegung stirker durch
Rassismus als durch Nationalismus geprigt ist. Dies wird in einem spite-
ren Kapitel nochmals erliutert. Nichtsdestotrotz ist der Nationalismus fiir
die rassistische Reaktion bestimmend und die Riickkehr des Nationalismus
nach seinem oftmals postulierten Ende ein fiir die politische Theorie dufierst
relevantes Phinomen. Bevor die Schrift auf den Rassismus blickt, erarbeitet
sie einen postkolonialen Blick auf die Nation, da es eines der zwei zentra-
len Phinomene ist, die es in dieser wirkmichtigen rechten Reaktion auf die
posthomogene Gesellschaft zu verstehen gilt.

4.2 Ethnokratische Selbstdefinition, aber keine Kulturnation

Bevor es zur weiteren Entwicklung eines postkolonialen Blicks auf die Nation
kommt, sei an dieser Stelle nochmals daran erinnert, dass die zeitgendssi-
sche, postkoloniale Theorie sich nicht dem tradierten Kanon verschlieft, son-
dern Wissen und Erkenntnisse, die fiir ein postkoloniales Verstindnis unab-
lassig sind, aktiv einwebt. Deswegen fuf3t ein postkoloniales Verstindnis der
Nation niemals ausschlielich auf postkolonialer Theorie selbst. Nach diesen
einleitenden Worten nun zum ersten Element der postkolonialen Theorie der
Nation:

Der anschlussfihigste Punkt fir den vergangenen und gegenwirtigen
Rassismus stellt die tradierte, ethnokratische Selbstdefinition des deutschen
Volkes dar (Hentges und Reif}landt 2001, S.172-190). Daher ist der Blick
in die politiktheoretische sowie soziologische Debatte um das Verhiltnis
von »Ethnos, Demos und Nation« (Heckmann 1991) von besonderem Wert.
Dabei wird die theoretische Entfaltung des postkolonialen Blicks auf die
Nation in einem engen Verhiltnis zum bisherigen Untersuchungsgegen-
stand vollzogen. Es ist damit vielmehr eine auf den Fall der posthomogenen
Gesellschaft und des Aufstiegs rechter, rassistischer Bewegungen orientierte
Betrachtung des Nationalismus als eine allgemeine Verhandlung von Natio-
nalismustheorien. Die Theorie versucht sich an der verstehenden Analyse
gegenwdrtiger nationalistischer Bestrebungen in den rechten Bewegungen
und nicht an der Entwicklung einer ganzheitlichen Nationalismustheorie.

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Auf diese Limitationen aufbauend markiert die bereits besprochene Verin-
derung des Staatsbiirgerschaftsrecht im Jahr 2000 einen ersten Startpunkt
fiir die kritische Analyse.

Im Jahr 2000 wurde, wie bereits ausgefithrt, das deutsche Staatsbiirger-
schaftsrecht verindert und es kam damit zu einer neuen Ambivalenz zwi-
schen rechtlicher Normierung und gesellschaftlicher Praxis des Ethnos und
Demos. Wihrend Deutschland im Jahr 2000 die »Blutsnation« (Hentges und
Reifdlandt 2001, S. 183) zugunsten der »Staatsnation« (Hentges und Reif3landt
2001, S. 183) rechtlich aufgab, iibersetzte sich diese Verinderung nur zégerlich
in politische und gesellschaftliche Realititen. Fiir viele Menschen in Deutsch-
land kann ein schwarzer Mensch oder ein Mensch tiirkischer Herkunft nie
ganz Teil des deutschen Volkes werden, da fir sie noch immer ein Wider-
spruch zwischen rechtlicher also demotischer sowie der ethnokratischen Ge-
meinschaft besteht. Wihrend nach Heckmann historisch das »Volk (...) eine
Kategorie der Aufklirung und der biirgerlichen Revolution« (Heckmann 1991,
S. 69-70) darstellt und damit »ein nicht-ethnisches, politisches und rechtli-
ches Konzept (ist), entwickelt gegen die Lehre von der Souverdnitat der Fiirs-
ten« (Heckmann 1991, S. 69-70), hat diese Definition des Volkes im gesell-
schaftlichen Alltag tiberlebt.

Nach den Griueltaten des Volkes in der NS-Zeit kam es in der Bundes-
republik nicht zu einer gegen die ethnokratische Bestimmtheit des Volkes
gerichtete Neudefinition als Gemeinschaft von Staatsbiirgern, sondern das
»Recht des Blutes« (Hentges und Reifdlandt 2001, S. 183) fand seine Fortset-
zung (Hentges und Reifdlandt 2001, S. 172-185). Mit der Neudefinition des
Staatsbiirgerschaftsrecht riickte Deutschland erneut an die fur Heckmann
als urspriingliche Definition des Volkes zu verstehende demotische Defini-
tion des Volkes heran, aber dies iitbersetzte sich nicht in eine gesamtgesell-
schaftliche Neudefinition des Deutsch-Seins (El-Tayeb 2016, S. 8-23). Obwohl
sich de-facto mit der Mitgliedschaft am Demos ein »Anspruch auf Rechts-
gleichheit« (Girtner 2006, S. 21) vollzieht (Girtner 2006, S. 21), beobachten
wir in der politischen Gegenwart noch immer eine ungleiche Realisierung von
Staatsbiirgerrechten postkolonialer Gruppen, wie beispielsweise in der defi-
zitiren Realisierung des passiven Wahlrechts von ethnischen Minderheiten
auf den unterschiedlichen Ebenen der deutschen Demokratie. Denn es fehlte
nach Hentges und Reifdlandt im Prozess der Neuordnung des Staatsbiirger-
schaftsrecht die notwendige kritische Auseinandersetzung mit der lange Zeit
giiltigen ethnokratischen Selbstdefinition des deutschen Volkes (Hentges und
Reifdlandt 2001, S. 183). Eine fehlende Aufarbeitung der Vergangenheit behin-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

derte den Prozess einer kritischen Distanzierung iiber den Rechtsprozess hin-
aus.

In der Gegenwart zurecht als rechte Position markiert, ist eine »rassen-
bestimmt(e)« (Hirschmann 2017, S. 25) Definition der deutschen Nation im
»ethnischen Nationalismus« (Hirschmann 2017, S. 25) bis vor wenigen Jahr-
zehnten in Deutschland ein weitgehend gesamtgesellschaftlicher Konsens ge-
wesen. Denn der gesellschaftliche Konsens orientierte sich nach dem gelten-
den Recht des »ius sanguinis« (Wildt 2017, S. 46) in Deutschland (Wildt 2017,
S. 46). Da die einst mehrheitsfihige, politische Position — fachlich zutreffen-
der — der politische »Mythos« (Miiller 1995, S. 64), alle Deutschen seien mit-
einander durch eine »Abstammungsgemeinschaft (..), die eine ethnische Ho-
mogenitit aufweist« (Hentges und Reifdlandt 2001, S. 175), verbunden, noch
nicht lange ihre Mehrheit verloren hat, ist es konsistent, dass dieser Mythos
noch immer in manchen Teilen der Gesellschaft anschlussfihig bleibt. Diese
Anschlussfihigkeit nutzen nun rechte Krifte fiir einen erneuten Kampf fir
eine ethnokratische Selbstdefinition des deutschen Volkes.

Fir Wildt stehen sich die »Konzept(e) des Volkes als demos« (Wildt 2017,
S. 46) und das »ethnos« (Wildt 2017, S. 46) gegeniiber (Wildt 2017, S. 46). Im
Rahmen wissenschaftlicher Auseinandersetzungen ist diese Unterscheidung
und die Gegeniiberstellung konsistent, dennoch verdeckt sie die problemati-
sche Uberlagerung im gesellschaftlichen Diskurs bis in die Gegenwart. Denn
es kann nicht gleichsam festgestellt werden, dass sich diese Unterscheidung
innerhalb des 6ffentlichen Diskurses um nationale Zugehorigkeit wiederfin-
det. Beispielsweise meinen Verfechter der Homogenitit, sowie in der Gegen-
wart oftmals konservative und rechte Denker, das ethnos, obwohl sie vom
demos sprachen. Denn der sekundire Mythos der ethnokratischen Konti-
nuitit war und bleibt die rekursive Selbstbezeichnung als demos. Obwohl
Deutschland nach wissenschaftlicher Betrachtung einen ethnischen Natio-
nalismus pflegte, wird die demokratische Gemeinschaft wiederholt als eine
demotische Gemeinschaft erzihlt. Die Gleichsetzung von demos und ethnos,
die Benhabib als ein langanhaltendes Problem westlicher Demokratien be-
schreibt (Benhabib 2016, S. 221), wird praktikziert, aber nicht erzihlt. Es fin-
det sich damit in der Vergangenheit Dissonanzen zwischen ethnokratischer
Wirklichkeit und demotischer Erzihlung. Uberdies wird die gegenwirtige,
rechtliche demotische Gemeinschaft ahistorisch als Kontinuitit in die Ver-
gangenheit erweitert. Die Erinnerung an die ethnokratische Vergangenheit
wird unzureichend gepflegt und manchmal sogar bis in die NS-Zeit verscho-
ben. Das ethnokratische Regime der Zugehorigkeit in der Nachkriegszeit ist

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

167


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

damit in vielerlei Hinsicht ein verschwiegener Zustand. Dies gilt ebenfalls fiir
die hierdurch produzierten Ausschliisse. Es findet sich eine unzureichende
Bekanntheit in der Gesamtgesellschaft iiber die Zisur der Zugehdorigkeit seit
dem Jahre 2000. Beispielsweise wird im wiederholenden Vorwurf der man-
gelnden Integration gegeniiber lange in Deutschland lebenden Rassismusbe-
troffenen oftmals vernachlissigt, dass sie eine signifikante Zeit ihres Lebens
in Deutschland kein Teil der politischen Gemeinschaft werden durften. In der
Gegenwart aktualisiert sich nach Meints-Stender die Verdringung des De-
mos durch das ethnos in »nationalpopulistischen Bewegungen und Parteienc
(Meints-Stender 2018, S. 67). Die rechte Bewegung kimpft fiir eine erneute
Gleichsetzung von ethnos und demos in der deutschen Demokratie. Eine sol-
che Forderung ist von Nostalgie geprigt, aber von einer Nostalgie der 1990er-
Jahre, in denen dies in Deutschland noch rechtlich verankert war.

Eine weitere in der Nationalismusforschung geldufige Unterscheidung ist
aus einer rassismuskritischen, gegenwartsdiagnostischen Sichtweise als un-
zureichend zu werfen. Es ist die Vorstellung, dass Deutschland eine »Kultur-
nation« (Francis 1965, S. 107; Hirschmann 2017, S. 26) sei, die durch »Spra-
che, Tradition, Kultur und Religion« (Hirschmann 2017, S. 26) bestimmt ist
(Hirschmann 2017, S. 26). Der Begriff der Kulturnation inkludiert einen kon-
struktivistischen Moment und entkoppelt den Begriff einer ethnischen Ge-
meinschaft von biologischen und phinotypischen Merkmalen. Damit steht
die Vorstellung einer Kulturnation in Beziehung zu einem Ethnienbegriff, der
durch »soziokulturelle Gemeinsamkeiten« (Heckmann 1992, S. 38) gepragt ist.
Darin liegt sowohl eine Stirke, als auch eine entscheidende Schwiche. Eine
Stirke ist ein besseres Verstindnis des kulturellen Rassismus, insbesondere
des antimuslimischen Rassismus. Denn die starke Verbundenheit des Natio-
nalismus zur Kultur wird im Begriff der Kulturnation sichtbar und explizit.
Hiervon ausgehend lasst sich leicht die Briicke in kulturalistische Exklusi-
onspraktiken, wie dem kulturellen Rassismus schlagen. Letztlich versprechen
rechte Bewegungen Abendland und Christentum zu schiitzen (Beck 2004,
S. 247; Wildt 2017, S. 115) und machen damit diese zwei kulturellen Momen-
te zum definitorischen Moment nationaler Identitit. Denn Beck analysiert
richtig: »Wer die Tiirken draufien halten will, entdeckt die Verwurzelung Eu-
ropas im christlichen Abendland« (Beck 2004, S. 247). Eine Selbstdefinition
als Kulturnation ist damit fiir die Verfechter der Homogenitit ein weiterer
Baustein zur Abwehrbegriindung gegeniiber dem Anderen. Unter dem Begriff
der Kulturnation lasst sich die »ethnozentrische Haltung« (Hirschmann 2017,
S.32) der rechten Bewegung demnach besser herausarbeiten. Nichtsdesto-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

trotz suggeriert die Idee einer Kulturnation gleichsam eine Integrationsfi-
higkeit, die im ethnischen Nationalismus nicht vorhanden ist. Eine durch-
dringende kulturelle Anpassung fithrt im rassistischen Denken dennoch nicht
zur Teilhabe an der Kulturnation. Der schwarze Mensch oder Roma, der nun
in dritter oder vierter Generation in Deutschland lebt und durchdrungen ist
von der vermeintlich verbindenden »Sprache, Tradition, Kultur und Religion«
(Hirschmann 2017, S. 26) wird weiterhin nicht von nationalistischen Kraf-
ten als Zugehoriger zur Nation verstanden. Denn die »rassenbestimmt(e)«
(Hirschmann 2017, S. 25) Zugangsbarriere bleibt stets erhalten. Fiir rechte
Bewegungen kann es keinen schwarzen Deutschen geben und somit keine
ausschlief¥lich kulturelle Dimension der Nationendefinition. Somit leistet der
Begriff einer Kulturnation fiir eine rassismuskritische Analyse des Nationalis-
mus in Deutschland einen ambivalenten Beitrag. Einerseits lassen sich hier-
iiber kulturalistische Ausschlussformen des Rassismus besser nachvollziehen
und erliutern, andererseits wird das biologistische Kontinuum des Natio-
nalismus hierdurch unsichtbar gemacht. Denn es geht rechten Bewegungen
nicht ausschliefSlich um eine kulturell-bestimmte Nation, sondern im Mittel-
punket steht die Bluts- und Abstammungsgemeinschaft. Daher sind aus ei-
ner postkolonial-theoretischen Perspektive die Begriffe des ethnischen Na-
tionalismus oder der Ethnokratie, gegeniiber dem Begriff der Kulturnation
zu bevorzugen. Nur so kann Weif3-Sein als bestimmende Determinante ge-
genwdrtiger rechtspopulistischer Bewegungen (Kimmel 2016) weiterhin seine
notwendige Sichtbarkeit beibehalten. Denn die Verfechter der Homogenitit
argumentieren oftmals sowohl in biologistischen als auch kulturalistischen
Rassismen. Der Begriff wertet die exkludierende Praxis der Kulturnation mit-
tels dieser zwei Rassismuspraktiken ab.

In einem letzten Aspekt widerspricht eine rassismuskritische Perspektive
der gingigen Nationalismusforschung. Ein sogenannter »objektiver« (Jansen
und Borggrife 2007, S. 12) oder ethnischer Nationalismus wird oftmals als un-
durchlissig oder geschlossen rationalisiert. Da er sich auf eine geschlossene
ethnische Gemeinschaft beruft (Estel 1994, S. 14), wird davon ausgegangen,
dass sich diese Gemeinschaft »hermetisch« (Wildt 2017, S. 145) abschlief3t.
Doch dies steht im Widerspruch zur wiederholt benannten »imaginierten«
(Anderson 1991) Gemeinschaftserzeugung. Wenn der »Mythos der national-
staatlichen Homogenitit« (Serloth 1997), wahrlich ein Mythos ist, dann miiss-
te er eine Durchlissigkeit aufweisen. Denn das Volk ist nicht durch determi-
nistische, sondern wie Bhabha schreibt, durch eine »narrative Bewegung« ge-
pragt (Bhabha 2011, S. 217). Diese Erzihlung des Volkes ist wandel- und aban-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

169


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

derbar. In der Gegenwart werden ehemals fremde Subjekte ein Teil der ethni-
schen Gemeinschaft, die vor wenigen Jahrzehnten noch ausgeschlossene wor-
den wiren. Denn nach Francis ist »die geglaubte oder angenommene Abstam-
mungsgleichheit« (Francis 1965, S. 30) wichtiger als »biologische Zusammen-
hinge« (Francis 1965, S. 30). Folgend einer spateren nochmals ausfiihrlicheren
Besprechung betont die rassismuskritische Perspektive, dass WeiR-Sein als
entscheidender Moment nationaler Zugehorigkeit in Deutschland verstanden
werden muss (El-Tayeb 2016; Hund 2018).

Es erscheint in einem Gedankenexperiment denkbar, dass ein in Deutsch-
land geborener Sohn weiler schwedischer oder englischer Einwanderer be-
reits alltidglich als ethnisch deutscher erkannt und akzeptiert wird, wahrend
ein schwarzer Deutscher in vierter Generation in Deutschland lebend, die-
sen gleichen Einschluss nicht gesamtgesellschaftlich erfihrt. So ist der briti-
sche Migrationshintergrund der Politikerin Katherina Barley und der tiirki-
sche Migrationshintergrund des Politikers Cem Ozdemir in der éffentlichen
Debatte sehr ungleich bedeutend. Gerade aus dem Blickwinkel der Verfech-
ter der Homogenitit scheint im 6ffentlichen Diskurs Katharina Barley in ei-
ne ethnische Gemeinschaft des Deutschen integrierbar, aber Cem Ozdemir
nicht. Beide in der Mitte der 1960er Jahre in Deutschland geborene Spitzen-
politiker haben einen Migrationshintergrund, der in 6ffentlichen Diskursen
eine ungleiche Bewertung widerfihrt. Die zugeschriebene kulturelle Identitit
entscheidet iiber die Integrationszulissigkeit seitens der Verfechter der Ho-
mogenitit in die deutsche Volksgemeinschaft. Diese kurzen Uberlegungen
verdeutlichen, dass weifle Menschen unterschiedlicher kultureller Beziige,
auch seitens rechter Bewegungen als vollumfinglicher Bestandteil der deut-
schen, ethnischen Gemeinschaft wahrgenommen oder erzihlt werden kon-
nen. Zusammenfassend lautet daher das Argument, dass es durchaus Durch-
lassigkeiten des ethnischen Nationalismus in Deutschland gibt, aber diese
unter anderem durch rassistische Grenzziehungen bestimmt sind (Hentges
und ReifSlandt 2001, S. 190). Menschen kénnen insofern sie der Normidentitit
entsprechen, die Rolle des Anderen verlassen und in der alltiglichen Zuschrei-
bung ein Mitglied der ethnischen Gemeinschaft werden.

Serloth folgt ebenfalls dem Argument, ethnokratische Gemeinschaften
seien iiberzeitlich bestimmte Gemeinschaften und haben keinen »volunti-
ren« (Serloth 1997, S. 93) Moment inne (Serloth 1997, S. 93). Sie schreibt: »Die-
se biologistische bzw. rassistische Interpretation des Nationalstaates steht im
krassen Gegensatz zur voluntiren Variante der nationalen Identitit und des
Nationalstaates« (Serloth 1997, S. 93). Dabei verkennt Serloth ebenfalls die Be-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

deutung des Voluntiren fiir die »mythologisierte« (Serloth 1997, S. 93) »Ab-
stammung« (Serloth 1997, S. 93). Eine Differenzierung scheint daher gebo-
ten zu sein. Fir das aufderhalb der weiflen Norm stehende Subjekt und die
nicht-weiflen Minderheiten in der posthomogenen Gesellschaft materialisiert
sich alltaglich dieser »krasse Gegensatz« (Serloth 1997, S. 93). Fiir die Anderen,
die nicht von Rassismus betroffen sind, allerdings nicht. Weile Minderhei-
ten, die nicht durch einen migrantisierten Namen als vermeintlich Fremde
markiert sind, kénnten sich in der Theorie entscheiden, ob sie beispielswei-
se im offentlichen Raum durch symbolische und verbale Akte die Zugeho-
rigkeit zur ethnischen Gemeinschaft der Deutschen Anschluss suchen oder
sich als Zugehorige einer anderen ethnischen Gemeinschaft sichtbar machen
(El-Tayeb 2016, S. 146). Bei einem rekursiven und vehementen Bekenntnis zur
ethnischen Gemeinschaft der Deutschen kénnte eine gesellschaftlich aner-
kannte Zugehérigkeit entstehen. Ublicher ist allerdings, dass im Rahmen der
Mythologisierung der eigenen Herkunft wissentlich oder unwissentlich eine
Betonung der deutschen bei einer gleichzeitigen Auslassung der nicht-deut-
schen Verwandtschaftsverhiltnisse vollzogen wird. Zusammenfassend gibt es
Gruppen in der Gesellschaft, bei denen der ethnische Nationalismus einen
voluntaristischen Moment aufweist. Daher hatte die Offnung des Staatsbiir-
gerschaftsrecht eine ungewollte Konsequenz. Mit der Aufldsung der Trenn-
linie einer staatlich-regulierten Zugehorigkeit mit Fokus auf die Verwandt-
schaftsverhiltnisse bendtigte es im gesellschaftlichen Exklusionsregime ein
neues Merkmal zur Identifikation des Anderen. Unter anderem hierdurch ge-
wann das Weif3-Sein an Bedeutung in der posthomogenen Gesellschaft. Tra-
dierte Grenzziehungen gegeniiber dem nationalistisch definierten Anderen,
beispielsweise gegeniiber Franzosen, Briten, Italienern oder Niederlindern,
demobilisierten sich seitdem zunehmend. Dieses Argument wird im nichs-
ten Kapitel nochmals ausgefiihrt.

Aus postkolonialer Perspektive ist die Persistenz einer ethnokratischen
Selbstdefinition als eine wirkmaichtige Kontinuitit trotz ihrer formalrechtli-
chen Abschaffung zu erkennen. Dabei legt die rassismuskritische Perspektive
auf die ungleiche Ausschlussform zwischen rassifizierten und nicht-rassifi-
zierten, zwischen weiflen und nicht-weiflen Minderheiten in der Gegenwart
besonders Wert. Dies ist allerdings kein tiberzeitliches, sondern ein gegen-
wartdiagnostisches Argument. Wie in dieser Schrift im Anschluss an Hent-
ges und Reifdlandt argumentiert wurde, vollzog sich eine unzureichende Aus-
einandersetzung mit dem Erbe und den Folgen der deutschen »Blutsnati-
on« (Hentges und Reifdlandt 2001, S.183). Die Kontinuitit eines ethnokra-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tischen Nationenverstindnis mobilisiert nach Lepisus stets »Unterdriickung
oder Zwangsassimilation« im Staate (Lepsius 1990, S. 249). Unterdriickungs-
praktiken seitens der Verfechter der Homogenitit finden sich im gewaltsa-
men Umgang mit postkolonialen Subjekten in der inneren Peripherie wieder.
Folglich ist ein zentraler Aspekt der rassismuskritischen Betrachtung die Aus-
wirkung und Manifestation dieser Selbstdefinition bei den Verfechtern der
Homogenitit.

4.3 Der postkoloniale Charakter der deutschen Nation

»Die zwei wichtigsten Ideologien, mit denen der Rassismus sich verkniipft,
sind Sexismus und Nationalismus« (Miles 2018, S. 117).

Im Rahmen dieser Theorie ist die Analyse Deutschlands mit postkolonialen
und rassismuskritischen Ansitzen ausfihrlich erliutert und begriindet wor-
den. Allerdings ist es ebenfalls von Bedeutung zu analysieren, ob der deut-
sche Nationalismus ein postkoloniales Phinomen darstellt oder zumindest
mit Kolonialismen wie Rassismus verbunden ist. Dieser Abschnitt wird ar-
gumentieren, dass Nationalismus keine ausschliefflich aus dem Kolonialis-
mus entstandene Ideologie ist, aber der westliche Nationalismus, so auch
der deutsche Nationalismus einen postkolonialen Charakter aufweist. Bereits
in Klassikern der Nationalismusforschung in Gegenwart und Vergangenheit
wird, wie bei Huntington (Huntington 2002), Arendt (Arendt 2017) oder An-
derson (Anderson 1991) iiber Kolonialismus verhandelt. Daher ist die Beschif-
tigung mit dem kolonialen Charakter des Nationalismus kein einseitiger Blick
der postkolonialen Studien in die Nationalismusforschung, sondern die in-
tellektuelle Verkniipfung wird gleichsam auf dem umgekehrten Wege vollzo-
gen. Eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit den (post-)kolonialen Exkur-
sen der Nationalismusforschung ist an dieser Stelle nicht moglich, aber es
werden im Laufe der Analyse Verweise und Erkenntnisse aus der klassischen
Nationalismusforschung verwendet.

Anderson verweist auf die zentrale Bedeutung des »colonial racism« (An-
derson 1991, S. 150) bei der Genese des britischen »Empires« (Anderson 1991,
S. 150). Fiir Anderson war Kolonialrassismus ursichlich fiir die Konstrukti-
on von »legitimacy and national community« (Anderson 1991, S. 150). Damit
verdeutlicht Anderson das Rassismus oftmals ein Bindeglied zwischen Natio-
nalismus und Kolonialismus darstellt. Denn viele Schandtaten des Nationa-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

lismus in Gegenwart und Vergangenheit sind ohne Rassismus nicht zu ver-
stehen sowie vice versa. Rassismus als (post-)koloniale Sozialpraxis sowohl
die nationalistisch definierte Gruppe bestimmen als auch eine Handlungs-
logik der Nation darstellen kann. Im Falle der deutschen Blutsnation mate-
rialisieren sich diese Praktiken in Gegenwart und Vergangenheit. Die zwei-
te zentrale Verbundenheit von Nationalismus und Kolonialismus findet sich
ebenfalls in der klassischen Nationalismusforschung wieder. Huntington ver-
weist auf das koloniale Erbe der westlichen Nationen und auf die immense
Reichweite des westlichen Kolonialismus. Huntington schreibt: »At the same
time, Western nations also expanded, conquered, colonized, or decisively in-
fluenced every other civilization« (Huntington 2002, S. 21). Das zentrale Ve-
hikel der Kolonisation ist die westliche Nation. Gleichsam ist der Kolonia-
lismus fiir viele westliche Nationen ein nationales Leitziel und ein zentrales
Element ihres Selbstverstindnisses gewesen. Die Verbindung von Nationalis-
mus und Kolonialismus manifestiert sich in ihrer ausgepragten historischen
Verbundenheit. Dhawan erweitert diese These nochmals und sieht den »Na-
tionalismus« als ein »Produkt des Imperialismus« (Dhawan 2009, S. 62). Eine
solche weitgehende Kausalitit wird von dieser Theorie nicht mitgetragen, da
es andere iiberzeugende Herleitungen, beispielsweise des deutschen Natio-
nalismus, gibt. Doch ist, wie Balibar richtig feststellt, »jede moderne >Nati-
on« ein Produkt der Kolonisation« (Balibar 1990a, S. 110), denn der Kolonialis-
mus pragte oder prigt sie entscheidend mit (Balibar 1990a, S. 110). So mag die
Verbundenheit des britischen Nationalismus oder franzosischen Nationalis-
mus zum Kolonialismus offenkundiger sein, auch in Deutschland wird mit-
tels ethnologischer Sammlungen, des medialen Diskurs oder in der gegen-
wartigen Geschichtsschreibung ein (post-)kolonialer Mythos westlicher und
vor allem deutscher Uberlegenheit weiterhin kontinuierlich reproduziert. Die
dritte Verbundenheit von Nationalismus und Kolonialismus ist die gewalt-
same, koloniale Praxis der fremdbestimmten Erzeugung von beispielsweise
afrikanischen Nationen (Schiel 2005, S. 102). Im Rahmen der kolonialen Ex-
pansion erzeugten die westlichen Kolonialmaichte willkiirlich Nationalstaaten
in Afrika, die bis heute erhalten geblieben sind (Schiel 2005, S. 102). »Der Na-
tionalstaat war zur Universalie erklirt worden« (Schiel 2005, S. 102). Die west-
liche Ideologie das Regieren nur im Rahmen von nationalen Ordnungssystem
moglich sei, ist als koloniale Praxis in die Kolonien iibertragen worden. Damit
stellt die Verbreitung des Nationalismus selbst eine zentrale Praxis des Kolo-
nialismus dar. Fiir viele heutige Nationen war der Begriitndungsmoment ihrer
Nation ein fremdbestimmter Gewaltprozess kolonialer Michte. Die Nation ist

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

173


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ein zentraler Akteur des Kolonialismus. Die vierte Verbundenheit stellt ge-
rade in Deutschland die Kontinuitit innerer, (post-)kolonialer Grenzziehun-
gen dar. In einem fortwihrenden Prozess von »Einbeziehung und Ausgren-
zung« (Benhabib 2017, S. 174) verandert sich das Volk stetig (Benhabib 2017,
S.174). Dabei setzen Demokratien grenzen fiir Ein- und Ausschliisse zur po-
litischen Gemeinschaft, die »anscheinend eine Angelegenheit geschichtlicher
Kontingenz und politischer Herrschaft« (Benhabib 2016, S. 199) sind (Benha-
bib 2016, S. 199). In Deutschland verliuft die nationalistische Grenzziehung
rechtlich iiber viele Jahrzehnte an biopolitischen Grenzen und wird bis in
die Gegenwart sozial fortgefithrt. Die Verfechter der Homogenitit und eini-
ge Migrationsethiker schlieRen (post-)koloniale Subjekte vom Deutsch-Sein
aus. Der Nationalismus schafft damit entlang rassistischer, (post-)kolonia-
ler Grenzen innere Ausschliisse. Eine ausschlieRende Definition des Volkes
ist nach Benhabib »demokratischen Nation(en)« (Benhabib 2017, S. 174) inhi-
rent, doch verschieben sich diese unnatiirlichen Ausschlussgrenzen (Benha-
bib 2017, S. 174fF.). Die Grenzen des Volkes sind nach Schiel »willkiirlich und
historisch entstanden« (Schiel 2005, S. 104f.) und unterliegen daher stindi-
ger Neuverhandlungen. Es ist daher besonders interessant, dass Deutschland
eine lange Kontinuitit eines biopolitischen und damit zugleich weitgehend
rassistischen Ausschlussregimes pflegte. An diesem Punkt eréffnet sich er-
neut die postkoloniale Analyse. Eine finfte Verbindung zwischen Nationalis-
mus und Kolonialismus ist die durch postkoloniale Stimmen kontinuierlich
kritische Neubewertung des Nationalismus. Nach Schiel gibt es in manchen
Theoriebereichen noch immer eine ausschlieflich positive Erzihlung der Na-
tion (Schiel 2005, S.104-105). Gerade die postkolonialen Bewegungen, wie
im Grofden die Biirgerrechtsbewegung der Vereinigten Staaten von Ameri-
ka oder im Kleinen die deutsche postkoloniale Gegenwartsforschung wie bei
El-Tayeb (El-Tayeb 2016), Terkessidis (2017) oder Varela und Mecheril (Varela
und Mecheril 2016) bemithen sich um eine kritische Neubewertung der Nati-
on und ihres Erbes. Damit wird der 6ffentliche Diskurs iiber die ambivalente
Rolle der Nation aufgeklirt. Die Erzihlung der franzésischen Revolutionire
als Freiheitskimpfer wird erginzt um die Reaktion auf die haitianische Frei-
heitsbewegung, die Narration des nationalen Feiertags Columbus Day wird
erginzt um das Schicksal der indigenen Bevolkerungen und die Ehrung ver-
meintlicher deutscher Kolonialhelden wird erginzt um die Sichtbarmachung
ihrer vernichtenden Schandtaten. Analog zum ersten Kapitel dieser Schrift
zeigt sich der postkoloniale Beitrag in der kritischen Erweiterung des Blicks
auf das nationale Erinnern. Die sechste Verbindung von Kolonialismus und

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

Nationalismus findet sich im »Provinzialisierungsdiskurs« (Weif$ 2012, S. 71).
Es ist der Versuch der postkolonialen Forschung dem Versuch der selbstre-
ferentiellen Erzihlung europiischer Entwicklung zu entkommen (Weif3 2012,
S. 65-73.). Es sollen isoliert betrachtete Phinomene, wie der Nationalismus,
in den Kontext duflerer Einfliisse gesetzt werden. Die Verbindung von Natio-
nalismus und Kolonialismus sollen deutlich werden.

»Von den einst von der Bourgeoisie erfundenen und liber die ganze Welt
verbreiteten Werten ist der eine der des Menschen und des Humanismus —
wir haben gesehen, was daraus geworden ist —, und der andere ist der der
Nation« (Césaire 2017, S. 83).

Dieser kurze Abschnitt soll die bereits eréffnete Verbindung zwischen Ho-
mogenitit und Nation nochmals vertiefen. Noch immer besteht nach Forou-
tan eine »Verkniipfung von Demokratie mit Homogenitit« (Foroutan 2019,
S. 45). Die Homogenitit in der deutschen Demokratie wird tiber das Volk ge-
setzt und dieses Volk historisch tiber die Nation definiert. Eine Ersetzung der
»Volksgemeinschaft« durch die Kulturgemeinschaft« (Bithl 2017, S.122) hat
im offentlichen Raum noch unzureichend stattgefunden. Wie bereits argu-
mentiert wurde, ist selbst bei denjenigen, die nun einem diversen demos zu-
stimmen noch eine homogene Nationenvorstellung vorhanden. Die Vorstel-
lung einer homogenen Nation und damit eines homogenen deutschen Volkes
ist widerstandsfihiger als die eines homogenen demos in der bundesdeut-
schen Demokratie. In Teilen der rechten Bewegung findet sich unter dem
rassistischen Terminus der »Passdeutschen« diese neue Komplexitit wieder.
Menschen werden als Teil der Rechtsgemeinschaft anerkannt, aber als ein
Teil von Volk und Nation ausgeschlossen. Zugleich ist die Anerkennung auf
der Ebene der Rechtsgemeinschaft eine duflerst limitierte und prekarisier-
te. Durch das Ende der Homogenitit vollzieht sich bei den Verfechtern der
Homogenitit eine neue Differenzierung der Grundgesamtheiten von Staats-
volk (Rechtsgemeinschaft) und Volk (Abstammungsgemeinschaft). Es handelt
sich hierbei nicht um eine beschreibende Differenz zur Unterscheidung kul-
tureller Identitit und damit dem Zugriff auf alltigliche Giiter, wie wir es im
Multikulturalismus kennen. Es ist eine Unterscheidung zwischen Deutschen
und Herkunftsdeutschen, die dafiir genutzt wird, um Milieus oder Lebens-
gewohnheiten benennbar zu machen. Es handelt sich um eine Differenz auf
der Ebene politischer Legitimitit und Partizipation. Die Verfechter der Ho-
mogenitit nehmen diese Unterscheidung vor, um zu definieren, wer erneut
aus der Zugehorigkeit ausgeschlossen werden darf, wer Zugriff haben sollte

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

175


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

auf Fragestellungen von Moral oder wer iiber bestimmte Themen wie Migra-
tion sprechen darf. Die historische Deckungsgleichheit von Volk und Staats-
volk ist damit bei den Verfechtern der Homogenitit aufgehoben, obwohl sie
auch nach der Verabschiedung des ius sanguinis fester Bestandteil deutschen
Rechts ist.

In der Gegenwart wird nach Foroutan das Homogenititspostulat als Vor-
aussetzung der Funktionsfihigkeit von Demokratien in Frage gestellt (Forou-
tan 2019, S. 45). Die posthomogene Gesellschaft nimmt damit auch Zugriff auf
die Vorstellung der Nation. Das Ende der Homogenitit ist ebenfalls auf der
Ebene der Nation erkennbar und erzeugt analog zum iibergeordneten En-
de der Homogenitit gesellschaftliche Konflikte. Denn der westliche Staat ist
»durchlissig geworden« (Benhabib 2016, S. 171). Diese Durchlissigkeit voll-
zieht sich nicht nur auf der Ebene physischer Migration, sondern auch auf
der Ebene abstrakter Zugehorigkeiten. Dies fithrt zu Konflikten. Im Themen-
bereich der Nation wird vor allem das Bild der deutschen Nation als christli-
che sowie weifle Nation verteidigt. Spannend ist hierbei, dass die kulturelle
Geschlossenheit weitgehend nicht mehr verteidigt wird. In rechten Bewegun-
gen vollzieht sich beispielsweise eine zunehmende Inklusion von Menschen,
die etwa russischer oder polnischer Abstammung sind oder kulturelle Bezii-
ge dorthin aufweisen. Die neuen Grenzen sind vermeintlich religiose, aber
zumeist rassistisch definiert. Der Kampf um die nationale Identitit ist para-
doxerweise weniger nationalistisch geworden, aber dafiir rassistischer. Folgt
man den Uberlegungen von Bhabha ist der Nationalismus von weiflen Min-
derheiten, deren Vorfahren oder die selbst migrierten, nicht verwunderlich.
Denn nach Bhabha »fiillt (die Nation) die Leere, die bei der Entwurzelung
von Gemeinschaften und Familien entstand« (Bhabha 2011, S. 208). Dies wi-
re eine nachvollziehbare Erklirung weshalb sich in weiffen Zuwanderungs-
gruppen keine geringere, sondern erhéhte Zustimmung fiir rechte Bewegun-
gen findet. Dieser neue inklusivere Nationalismus entlang von rassistischen
Trennlinien bietet die Chance einer gleichberechtigten Teilhabe zum Nachteil
rassifizierter Gruppen.

Die Verfechter der Homogenitit handeln aus einem nationalistischen Mo-
ment heraus selbstverstindlich iiberwiegend exkludierend. Vor allem gegen-
iiber der wachsenden Gruppe der »Ex-, Post- und Neokoloniasierte(n)« (Ben-
habib 2016, S. 171).

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

»(...) Homogenisierung nach Innen. Dies fufste auf exkludierende Vorstellun-
gen nationaler Identitat und rechtlichen Kategorien der Staatsbirgerinnen-
schaft sowie klar umrissenen territorialen Grenzen. Der Nationalstaat wird
somitzurzentraleninstitutionellen Vermittlungsinstanz der realen wieima-
gindren Grenzziehung zwischen Eigenem und Anderem« (Miiller-Uri 2014,
S.84).

Miiller-Uri arbeitet in diesem kurzen Zitat die Verbundenheit von Nation und
Staat wertbringend heraus. Die rechte Bewegung beruft sich auf die Nati-
on, um mittels des Instruments von staatlicher Zugehorigkeit eine nationa-
le Selbstdefinition zu schiitzen. Mit anderen Worten wird mit der Referenz
auf eine vermeintlich natiirliche christliche sowie weif3e Nation ein erneuter
Ausschluss von postkolonialen Subjekten aus der Staatsbiirgerschaft gefor-
dert um somit die Nation, verkorpert durch das Volk, in ihrer vermeintlich
tiberzeitlichen Homogenitit zu schiitzen. Die rechten Bewegungen kimp-
fen fiur die Riickkehr zu einer »Homogenisierung nach Innen« (Miiller-Uri
2014, S. 84). Deshalb ist es wichtig anzuerkennen, dass es den Verfechtern
der Homogenitit nicht nur um das Feindbild der Migration, sondern um
das Feindbild rassismusbetroffener Gruppen und ihrer zunehmenden Egali-
tarisierung in der bundesdeutschen Demokratie geht. Homogenitit ist dem-
nach nicht nur eine Zustandsbeschreibung, sondern wird als Homogenisie-
rung zu einem politischen Paradigma. Zur Erinnerung: Diese Schrift geht
davon aus, dass die vergangene Homogenitit, die nostalgisch referenziert
wird, wie auch El-Tayeb betont, eine Imagination darstellt (El-Tayeb 2016,
S.144). Historisch produzierten nach El-Tayeb »europiische(r) Nationalstaa-
ten« (El-Tayeb 2016, S.144) im Zuge ihrer Selbstdefinition »Minderheitenc
(El-Tayeb 2016, S.144). Nun vollzieht sich mit der integrativen Wende des
Staatsbiirgerschaftsgesetztes ein Prozess des Abbaus von Minderheiten, da
sie als Staatsbiirger in der Demokratie formalrechtlich Gleiche werden. Ge-
gen diesen Prozess wendet sich das politische Programm rechter Gruppen.
Die Wiederherstellung rassistischer Exklusion ist damit ein politisches Ziel
der rechten Bewegung und machte den Rassismus nicht mehr zu einem in-
dividuellen Ressentiment, sondern zu einem politischen, strukturellem Stre-
ben. Die Verfechter der Homogenitit wollen erneut »Migrantisierte(r)« (El-
Tayeb 2016, S. 146) erzeugen. Nach El-Tayeb sind »Migrantisierte(r)« ebd.) »(...)
in Deutschland geborene(r) und aufgewachsene(r) Menschen, denen der Sta-
tus des Deutschseins dennoch verweigert wurde« (ebd.). Rechte Bewegungen
praktizieren damit Rassismus vermittelt iiber nationalistische Diskurse. Wie-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

177


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

derholt wird nun in Textverlauf die Verwobenheit von Nationalismus und Ras-
sismus als sich wechselseitig bestirkende Systeme sichtbar. Die Ideologie des
Nationalismus folgt im Streben nach Homogenitit einer rassistischen Pra-
xis: der »Homogenisierung« (Miiller 1995, S. 72f.; Miiller-Uri 2014, S. 84). Es
kommt zu einer Repolitisierung ethnischer Trennlinien (Reuter 2012, S. 308).
Im Zuge dessen entwickelt sich das Idealbild der rechten Bewegung nicht
mehr zu einer nationalistischen Gemeinschaft, sondern zu einer »rassisti-
sche(n) Gemeinschaft« (Miiller 1995, S. 72f.). Die Homogenisierung ist damit
nicht nur ein Moment der rassistischen Exklusion, sondern auch der rassisti-
schen Vergemeinschaftung. Gerade die Hoffnung in der ethnischen Gemein-
schaft erneut Anerkennung zu erfahren treibt Verfechter der Homogenitat
an.

Ein begiinstigender Faktor stellt das Festhalten an der Politik der Ho-
mogenitit bis zum Jahrtausendwechsel dar. »Eine historische Ursache da-
fiir ist die rassistische volkische Definition dessen, was deutsch ist« (Zinflou
2016, S. 61). Damit ist es ein Regime, dass es dem Anderen unméglich machte
deutsch zu werden (Rommelspacher 2002, S. 178). Wie bereits erliutert, for-
dert die rechte Bewegung damit eine Riickkehr zur Homogenisierung und
nicht wiederrum ihre Erfindung.

Auf Grundlage der bisherigen Argumentation kann der These vom Gegen-
satz von Nationalismus und Rassismus, die Arendt formulierte, widerspro-
chen werden (Arendt 2017, S. 356).

»Der Rassismus ist (iberall ein dem Nationalismus entgegengesetzter und
ihn wie jede Form des Patriotismus untergrabender Faktor« (Arendt 2017,
S.356).

Arendt schreibt vom »antinationalen Rassendenken« (Arendt 2017, S. 357) und
setzt den Rassismus damit in Opposition zum Nationalismus (Arendt 2017,
S. 356f.). Dabei verkennt Arendt die Parallelen, die konsequente Gleichzeitig-
keit und die wechselseitige Abhingigkeit sowie Verstirkung von Rassismus
und Nationalismus. In Vergangenheit und Gegenwart ist der deutsche Natio-
nalismus nicht antirassistisch gewesen, sondern stets von Rassismus erfiillt.
So argumentierte die bisherige Theorie fir die Trennung zwischen einem
nationalistischen Nationalismus, der sich gleichermaflen gegen Franzosen
sowie rassifizierte Gruppen wendet, und einem rassistischen Nationalis-
mus, der weifle Minderheiten eine Inklusion anbietet und sich vorrangig
rassistisch artikuliert. Doch ein gegen den Rassismus gewandter Natio-
nalismus ldsst sich in Deutschland nicht erkennen. Zu weitgehend waren

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

die Verbrechen der deutschen Nation und zu keinem Zeitpunkt bemiihte
sich der deutsche Nationalismus um die gleichwertige Inklusion rassis-
musbetroffener Subjekte. Richtigerweise differenziert Wallerstein dennoch
zwischen Rassismus und Nationalismus, da Nationalismus historisch eine
zwischenstaatliche Ausdrucksform und Rassismus eine »Ausdrucks- und
Unterstittzungsform(en) der Antinomie von Zentrum und Peripherie« (Wal-
lerstein 1990, S.102) darstellt. So werden Wallersteins Ausfithrungen an
dieser Stelle wie folgt interpretiert, dass es sich bei Rassismus um die Gegen-
iiberstellung von beispielsweise weiflen und schwarzen Menschen handelt
und beim Nationalismus um die Gegeniiberstellung von Deutschen und Polen
(Wallerstein 1990, S.102-103). Nationalismus und Rassismus bleiben dabei
unterschiedliche Konzepte, aber doch haben sie die Funktion der wertenden
Differenzierung gemeinsam. Rassismus und Nationalismus erzeugen beide
Uber- sowie Unterordnung. Anderson und Balibar zeigen zudem wie gerade
dem deutschen Nationalismus der »Ethnozentrismus« (Balibar 1990b, S. 63),
eine Spielart des Rassismus, vorausgeht. Die »Schaffung einer fiktiven Eth-
nizitat« (Balibar 1990b, S. 63) ist unabdingbar fiir den »vélkischen Mythos«
(Holtmann 2018, S. 21) einer Abstammungsgemeinschaft.

Eine weitere Gemeinsamkeit von Nationalismus und Rassismus ist die
gewaltsame Reaktion auf ihre vermeintliche Bedrohung. Denn sowohl die
Identitit als weifler Mensch sowie als deutscher Mensch ist fiir manche das
»einzige Identifikationskriterium« (Girtner 2006, S.30). Girtner erliutert,
dass gerade dieser identititspolitische Reduktionismus den Kampf zum ver-
meintlichen Schutz dieses Merkmals umso wahrscheinlicher macht (Girtner
2006, S. 30). In den gegenwartigen rechten Bewegungen vermischt sich dieser
Kampf um die nationalistische und rassistische Selbstverortung zunehmend.
Verfechter der Homogenitit kimpfen gleichermafien fiir den rassistischen
sowie den nationalistischen Homogenititsanspruch. Ein Deutschland, dass
ihrer Definition von Deutsch-Sein und Weif3-Sein entspricht. Dabei erzeugen
Nationalismus und Rassismus eine »hierarchische Andersartigkeit (gilt) im
AufRenverhiltnis« (Beck 2004, S. 88) sowie eine »Universalismus der Gleich-
artigkeit im Innenverhiltnis« (Beck 2004, S. 88). Im politischen Programm
erfolgt eine Homogenisierung des Fremden sowie des Eigenen. Es wird wie-
der von den politischen Zielen des Deutschen an sich gesprochen (Wildt 2017,
S. 26f.). Bei Serloth und Wildt findet sich diese Beobachtung zu rechten Be-
wegungen bereits wieder (Serloth 1997, S. 87; Wildt 2017, S. S. 26f.). Serloth
bezeichnet dies als die »Idee des geistigen Gleichklangs« (Serloth 1997, S. 87)
und Wildt schreibt in einer kritischen Reflexion iiber das intellektuelle Er-

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

179


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

be von Rousseau von einer Imagination der »ungeteilten Einheit des Volkes«
(Wildt 2017, S. 26-27). Erneut wird der Nationalismus analog zum Rassismus
als eine gegen den Individualismus gerichtete Ideologie erkennbar. Gerade
die dem nationalistischen Denken eigene antiplurale Homogenisierung po-
litischer Ansichten verwehrt sich dem Schutz von gesellschaftlichen sowie
politischen Minderheiten. Sie operiert vielmehr in der Besserstellung eines
bemichtigten und itbergeordneten Kollektivs. Nationalismus und Rassismus
leugnen die innere Heterogenitit kollektiv bestimmter Gruppen. In dieser
Hinsicht findet sich zwischen Nationalismus und Rassismus erneut ein ver-
bindendes Element.

Uberdies folgt diese Schrift der Annahme, dass sich bei Anhingern natio-
nalistischer Ideologien zugleich stets rassistische Denkmuster finden. Den
Rassismus als Antithese zum Nationalismus zu begreifen, wie Arendt dies
tut (Arendt 2017, S. 356), ist nicht sinnvoll. Dabei wird die lange Verbunden-
heit nationalistischer und rassistischer Ideologien unsichtbar gemacht. His-
torisch sind die Vorbilder demokratischer Nationenbildung mit den Verei-
nigten Staaten von Amerika und Frankreich zugleich tief verwurzelt gewesen
im vernichtenden und morderischen Rassismus. Denn die moderne Nation
besteht zumeist nicht ohne ein ihr zugewiesenes Volk. »Ein solches Kollek-
tiv kommt aber nicht ohne seine »Anderen< im Inneren und im Aufleren aus.
Der Begriff »>Volk« beschreibt daher ein Ziel, nicht eine Gegebenheit« (Ben-
habib 2017, S. 85). Dabei operiert der Nationalismus nach Beck »im Innern«
(Beck 2004, S. 88) anders als »nach auflen« (Beck 2004, S. 88). In Anlehnung
an Becks Uberlegungen (Beck 2004, S. 88) vollzieht sich im Inneren eine in-
nere Kolonisation in nationalistischer Semantik und im Aufieren eine duflere
Kolonisation in rassistischer Semantik. Aufgrund einer wachsenden Gemein-
schaft postkolonialer Subjekte in westlichen Nationen verschiebt sich die du-
8ere Kolonisation immer mehr nach innen und damit ersetzen rassistische
Semantiken nationalistische. In den Vereinigten Staaten ist dieser Prozess
bereits weit fortgeschritten und lange tradiert. In der gegenwirtigen Bun-
desrepublik ist diese Entwicklung eine Reaktion auf die posthomogene Ge-
sellschaft. Diesen Prozess sieht Kelly realisiert in der »Kennzeichnung des
Deutschseins« als Weif3-Sein (Kelly 2018, S. 112). Da Weif’-Sein bei den Ver-
fechtern der Homogenitit oftmals inhdrenter Bestandteil deutscher Identitit
ist, erkennen wir auch hierin eine Manifestation des Rassismus im Natio-
nalismus. So mag es Nationalismen geben die bereits multikulturelle Iden-
tititen zulassen, aber in Deutschland wird mit Bindestrichen und Kritik in
der nationalistischen Semantik noch immer unterschieden zwischen weiflen

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

und nicht-weiflen Deutschen. Nach Kelly sind »die Begriffe >Rasse« und »Volk«
(werden) in der Konstruktion einer deutschen Identitit eng aneinander ge-
koppelt« (Kelly 2018, S. 112).

Beck verweist zugleich darauf, dass diese weifle »Norm« (Beck 2004, S. 83)
in pradominant weifSen Nationen noch immer unsichtbar gemacht wird (Beck
2004, S. 83). Die Erkenntnis, dass fiir weite Teile der deutschen Gesellschaft
Weif3-Sein noch immer eine Grundvoraussetzung fiir das Deutsch-Sein dar-
stellt, findet sich als breiter Konsens in der Rassismusforschung wieder, so
auch bei Kelly (Kelly 2018, S.112), Wulf (Wulf 2018) und El-Tayeb (El-Tayeb
2016, S. 23). Dennoch findet sich ebenfalls der Verweis auf die fortwihrende
Leugnung einer rassistischen Definition des Deutsch-Seins (El-Tayeb 2016,
S. 23). Obwohl bisher und weiterhin ein komplexes Verhiltnis von Nationa-
lismus und Rassismus gezeichnet wird, so ist diese einfache Beobachtung
besonders relevant. Der Nationalismus selbst und nationalistische Akteure
negieren im offentlichen Diskurs wiederholt die rassistischen Logiken ihres
Zugehorigkeitsdenkens. Die Norm des Weif3-Seins wird absichtlich verleug-
net und unsichtbar gemacht. Es wird sich manchmal sogar auf den Nationa-
lismus zuriickgezogen. Die rassistische Definition des Deutschen wird zwar
vollzogen, aber wiederholt geleugnet. Mit der Imagination von Deutschen als
ein ausschliefilich, iiberzeitlich weifles Kollektiv wird sich der Sichtbarma-
chung von Rassismus entzogen, da sich stets auf die eine vermeintliche, na-
tiirliche, historische, nationalistische Gruppe berufen wird. Es wird Nationa-
lismus gebraucht, um Rassismus zu verdecken. So behaupten manche rechten
Bewegungen nicht gegen Muslime oder Schwarze zu sein, sondern fiir Deut-
sche, die selbstverstindlich als ausschlieflich homogen, wei und christlich
imaginiert werden. Der nationalistische Schutz der vermeintlich homogenen
Eigengruppe wird als Argument genutzt, um die rassistische Motivation hin-
ter dem Handeln zu verdecken. Doch ermdglicht der Nationalismus den ge-
genwirtigen Rassismus. Dies ist keine Begleiterscheinung. Denn mit einem
Blick in der Vergangenheit zeigt Geulen auf, dass ein »entpolitisierte(s), eth-
nisierte(s) und biologisierte(s) Verstindnis dieser Nation« (Geulen 2017, S. 78)
rassistische Gewalt erzeugen kann (Geulen 2017, S. 78). Die im ius sanguinis
verankerte rassistische Definition der deutschen Nation findet im Nationa-
lismus seine Kontinuitit bis in die Gegenwart und ermdéglicht Rassismus in
der Gegenwartsgesellschaft. Ohne deutschen Nationalismus rechter Auspra-
gung gebe es weniger Rassismus in der Gesellschaft. Ein letzter Nachweis fiir
die Falschheit der These von Arendt. Daher ist die von Karakayali und Me-
cheril benannte lange Persistenz einer »nationalistische(n)« (Karakayali und

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

181


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Mecheril 2018, S. 230) Nationenvorstellung zu Ungunsten eines »republikani-
sche(n)« (Karakayali und Mecheril 2018, S. 230) Modells (Karakayali und Me-
cheril 2018, S. 230) Grundlage fiir die fehlende Aufarbeitung des deutschen
Rassismus. Die in der posthomogenen Gesellschaft vollzogene Abwendung
vom nationalistischen zum republikanischen Modell ist damit eine Maf3nah-
me gegen Rassismus. An dieser Stelle ist eine notwendige Unterscheidung
zwischen Nationalismen und Rassismen angebracht.

»Zweifelsohne ist der Nationalismus zunachst ebenso wie der Rassismus mit
Rassifizierung verbunden — in jeder westlichen Nation existiert ein Korpus
von Wissen lber die auch keine differenzierende Macht existiert. So spielen
sich die Rassifizierungen im Verhaltnis zwischen >Cleichen< ab. Tatsichlich
haben sie auch einen ganz anderen Inhalt als jene des Rassismus. Deutsche
maogen von US-Amerikanern behaupten, sie seien oberflachlich — dass sie
jedoch als faul und schmutzig bezeichnet wurden oder werden, davon ist
nichts bekannt« (Terkessidis 2018, S. 80-81).

Terkessidis betont die wichtige Gemeinsambkeit der »Rassifizierung« (Terkes-
sidis 2018, S. 80-81) als Bestandteil von Nationalismus und Rassismus (Ter-
kessidis 2018, S. 80-81). Zugleich macht er einen Unterschied in der Qualitit
der abwertenden Alltagspraxen deutlich. Dies ist einleuchtend an der gegen-
wirtigen Struktur des »Hasses« (Emcke 2017) in der deutschen Gesellschaft.
Obwohl es nationalistische Vorurteile gegentiber Ghana oder Nigeria gibt, so
wird der schwarze Gefliichtete in Deutschland zumeist nicht in dieser na-
tionalen Identitit gehasst, sondern manchmal kodifiziert als Afrikaner, aber
letztlich immer als schwarzer Mensch. Seine national-bestimmte Fremdheit
ist nicht Anlass fiir den Ubergriff gegen ihn. Gleichsam verhilt es sich im
offentlichen Diskurs mit den Syrern oder den Afghanen, welche keine Re-
ferenzpunkte des Hasses darstellen. Es sind kulturalistische Referenzen auf
Muslime, die mobilisiert werden. Es scheint sich der Hass auf die Anderen
von ehemals starken nationalistischen Referenzen hin zu rassistischen Refe-
renzen verschoben zu haben. Verfechter der Homogenitit hassen nicht den
nationalistisch bestimmten Anderen, wie einen Italiener oder den Franzosen,
sondern die Verfechter der Homogenitit im gegenwirtigen Diskurs hassen
den biologistisch oder kulturalistisch bestimmten Anderen. Erneut wird hier-
mit das Argument gestirkt, dass zunehmend der klassische Nationalismus
durch Rassismus verdringt wird oder zumindest immer stirker von Rassis-
mus gepragt ist.

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

Doch scheint die gerade beschriebene Einflussnahme einer gewissen Dia-
lektik zu unterliegen. Die Stirkung rassistischer Semantiken demobilisiert
zugleich den herkdmmlichen Nationalismus der Differenzen zwischen wei-
Ben Kollektiven erzeugt. Eckert schreibt: »Europdische Nationen grenzen sich
in ihrer Erinnerung an den Kolonialismus zwar voneinander ab, entwickeln
gegeniiber der nichteuropiischen Welt jedoch eine gemeinsame Identitit.«
(Eckert 2018, S. 160). Diese interessante Uberlegung zum Kolonialismus lisst
sich an den Rassismus an sich ibertragen. So offnet die sich verstirken-
de Mobilisation der vorrangigen Bestimmung des Deutsch-Seins und »Eu-
ropaischseins« (Beck 2014, S. 249; Schirin 2016, S. 37) als christliches Weif3-
Sein (Beck 2014, S. 249; Schirin 2016, S. 37) eine neue Inklusion zuvor aus na-
tionalistischen Konzeptionen ausgeschlossenen Gruppen. Die Betonung des
Weifk-Seins entkulturalisiert das Deutsch-Sein, als auch die Bedeutung der
Abstammungsgemeinschaft. Daher ist der zweite, zeitgleiche Trend der Be-
deutungsverlust der Imagination einer Abstammungsgemeinschaft zuguns-
ten einer rassistischen Selbstdefinition. Zentral ist bei rechten Bewegungen
die Selbstmarkierung als weif3e Christen (Schirin 2016, S. 37).

Die einende und universalistische Interpretation des Nationalismus fiir
die Arendt argumentierte, ist dem Postkolonialismus nicht fremd. Balibar be-
statigt ebenfalls die lange Verbundenheit von »Nationalismus und Rassismus«
(Balibar 2006, S. 232). Weitergehend scheint er das Argument von Arendt in
Teilen zu unterstiitzen (Balibar 2006, S. 232). Denn er macht gleichsam den
Rassismus verantwortlich fiir die Mobilisierung eines negativen Ausschluss-
prozesses, dem der Nationalismus ohne den Rassismus nicht in sich zu tragen
scheint (Balibar 2006, S. 232). Der Rassismus »nimmt« (Balibar 2006, S. 232)
»dem Nationalismus seine Universalitit« (Balibar 2006, S. 232) oder macht ei-
nen »latenten anti-universalistischen Bestandteil« (Balibar 2006, S. 232) sicht-
bar (Balibar 2006, S. 232). Fiir Balibar ist folglich ein universalistischer Natio-
nalismus denkbar, doch wird dieser vom Rassismus im Nationalismus blo-
ckiert (Balibar 2006, S. 232). Nach den bisherigen Argumenten ist die zweite
Maoglichkeit iiberzeugender. Mithilfe einer rassismuskritischen Analyse wird
sichtbar, weshalb der Nationalismus beispielsweise in Deutschland keinen in-
klusiven Charakter aufweist (Balibar 2006, S. 232). Doch sollte diese Bezie-
hung noch komplexer gezeichnet werden. Denn fiir Benhabib ist die Idee der
»Volkssouverinitit« (Benhabib 2016, S. 165) stets eine Vorstellung »des glei-
chen Werts der Freiheit fiir alle« (Balibar 2006, S. 232) inhirent. Die demokra-
tischen Nationen pflegten zumindest einen, zwar nicht auf alle anzuwenden,
aber dennoch vorhandenen, Mythos eines Gleichheitsversprechens.

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

183


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

»Nationale Staatsblrgerschaftist ein rechtlicher und sozialer Status, die wie
immer auch geschichtlich formierte, kollektive Identititen mit dem Rechts-
anspruch auf Sozialleistungen und 6konomische Vorteile sowie Privilegien
politischer Mitgliedschaft verbindet.« (Benhabib 2016, S.160)

So scheint es im demokratischen Nationalismus einen egalitiren Moment
zu geben. Gerade gegen diesen egalitiren Moment wirkte immer wieder der
Rassismus, indem er die Anderen von ihrem Recht auf Gleichheit ausschloss.
Doch darf hierbei nicht vergessen vernachlissigt werden, dass auch der
Nationalismus auflerhalb des Rassismus liegende Grenzen zog und gewalt-
sam reproduzierte. Denn die Kopplung der »universellen Menschenrechte«
(Meints-Stender 2018, S. 64) an die Staatsbiirgerschaft ermoglichte iber die
nationale Grenzziehung zugleich die Entrechtung anderer (Meints-Stender
2018, S. 64). Erneut ist auf dieser Ebene die nationalistische Ordnung das In-
strument zur Durchsetzung von Entrechtungen. Wenn man dem Argument
von Arendt folgen méchte, dann scheint es dennoch nicht einleuchtend, dass
eine so weitgehende potenzielle Instrumentalisierung der Nation nicht der
Nation selbst angelastet werden kann. Denn es erinnert an die Absurditit
des Arguments, dass nicht Waffen Menschen t6ten, sondern Menschen
andere Menschen téten. In diesem Sinne sei die Nation nicht verantwortlich,
sondern diejenigen, die sie missbrauchen. Eine postkoloniale Theorie, die
stets versucht sich historisch zu informieren, kann eine Abstrahierung der
Nation jenseits ihrer historischen Wirkungskraft schwer nachvollziehen und
sie dann im Raum der Theorie freisprechen. Denn in Deutschland bleibt es
das Instrument des Nationalismus unter dem sich rechte Bewegungen ver-
sammeln und »Homogenisierungsdruck« (Backes 2018, S. 113-114) erzeugen.
Es ist das Instrument des Nationalismus, der die rechten Bewegung eint und
Gemeinschaften schafft die rassistisch in unsere Gesellschaft wirken. Zudem
wird im Namen des Schutzes von nationalistischen Kategorien wie Nation,
Vaterland und Volk die Entrechtung postkolonialer Subjekte fortgesetzt. Der
Rassismus der Gegenwart scheint sich entscheidend durch und wegen des
Nationalismus zu dufSern. Dennoch bleibt es Rassismus, der sich duflert.
Geulen arbeitet heraus, dass der Nationalismus sich historisch im Rah-
men der »kolonialen Expansionspolitik« (Geulen 2017, S. 83) verstirkte (Geu-
len 2017, S. 83). Die Verstirkung des Nationalismus durch kolonialistische In-
terventionen scheint kein neues Phinomen zu sein. Das rassistische Projekt
der Ablehnung von Gefliichteten, Muslimen und Schwarzen gab dem nationa-
listischen Projekt in Deutschland mit dem Ende der Homogenitit erneut eine

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

Aufgabe der Kolonisation, aber diesmal eine innere Kolonisation. Vor allem
vermittelt durch kulturalistische Diskurse rund um »culture, including reli-
gion« (Kosnick 2019, S. 174). Die historische, missbriuchliche Einbindung des
Christentums in das Projekt des Kolonialismus ist hinlinglich bekannt. Daher
wird auch die vermeintliche christliche Identitit zur Dethematisierung von
Rassismus genutzt. Bekanntermafen ist es die Kultur, aber insbesondere die
religiése Tradition, die von einigen rechten Bewegungen geschiitzt werden
will.

In diesem Abschnitt konnte gezeigt werden, dass es eine durchdrin-
gende Verbundenheit von Nationalismus und Rassismus insbesondere in
Deutschland gibt. Dabei verfolgen die Verfechter der Homogenitit ein »uto-
pisches Gesellschaftsideal der reinen Abstammungsgesellschaft« (Poutrus
2019, S. 197) und verbinden in der Gegenwart Nationalismus sowie Rassismus
zur Abwehr einer posthomogenen Gesellschaft. Fiir die Beschreibung dieser
Reaktion ist der Begrift einer Abwehr fir die Rassismuskritik geradezu
zentral. Denn in der Gegenwart wird der Nationalismus vor allem wieder als
eine »Abwehrideologie« (Bohleber 1992, S. 695) sichtbar. In der Mitte der Ge-
sellschaft mobilisiert sich eine »Abwehr von Migrationsbewegungen« (Scheer
2016, S. 69) und Deutschland erlebt eine »(...) negative Dynamik der Abwehr
und Entrechtung von Menschen auf der Flucht (..)« (Poutrus 2019, S.197).
Diese Abwehr manifestiert sich nicht nur auf der Ebene von »Migrationsre-
gimen« (Zinflou 2016, S. 62), sondern auch als »Abwehrreaktion« (Foroutan et
al. 2018b, S. 14) auf die gleichberechtigte Teilhabe von den Anderen (Foroutan
et al. 2018b, S. 14). Die Abwehr seitens der Verfechter der Homogenitit die
tief in Nationalismus und Rassismus verwurzelt ist, ist zu systematisch und
institutionell verankert (Poutrus 2019, S. 197) als, dass sie einen unpolitischen
Charakter aufweist. Dies mochte die Schrift als nichstes untersuchen. Am
Ende dieses Kapitels steht ein in der postkolonialen Theorie iiblicher Einwand
gegeniiber der hier sehr kritischen Verhandlung des Nationalismus:

»Esistdurch nichts gerechtfertigt, den Nationalismus der Herrschenden und
den Nationalismus der Beherrschten, den Nationalismus der Befreiung und
den Nationalismus der Eroberung einfach gleichzusetzen« (Balibar 1990c,
S.59).

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 15:01:11.

185


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/9783839463789-005 - am 13.02.2028, 1!



https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

