
4 Eine postkoloniale Theorie der Nation

Die zentrale Bezugsgröße für das Ende der Homogenität aus dem Blickwin-

kel des rechten Aufstiegs sind weder der Staat noch die Bevölkerung, son-

dern die Nation. Auf der Ebene des Verständnisses als Nation wird um die

homogene Gesellschaft gerungen. Das zentrale Instrumentarium der Gegen-

wehr der Rechten ist ein politischer Rassismus. Die rechte Bewegung treibt

vielmehr nicht die Existenz marginalisierter Anderer im Staat um, sondern

ihre Teilhabe an der kollektiven Identität und damit an der Nation selbst. Die

zentrale Anlaufstelle des politischen Rassismus ist nicht das ehemals kolo-

nialisierte Subjekt im Niedriglohnsektor, sondern dass ehemals kolonisierte

Subjekt, dass als gleichberechtigtes Mitglied der Nation eine gesellschaftliche

Spitzenfunktion einnimmt. Denn die zentralen, politischen Funktionen von

Rassismus sind Dominanz und Machterhalt (Bühl 2017, S. 36-98). Diese zen-

tralen Thesen werden im Laufe der kommenden zwei Kapitel begründet und

erörtert.

In den nächsten zwei Kapiteln wird einerseits theoretisch begründet, wie

ein postkoloniales Verständnis der Nation gefasst werden kann, und wie po-

litischer Rassismus in der postkolonialen, westlichen Gegenwart zu verste-

hen ist. Anderseits wird im Laufe der Kapitel deutlich, weshalb eine Reali-

sierung der posthomogenen Gesellschaft gerade die tradierte Vorstellung ei-

ner Nation hinterfragt. Im Anschluss daran wird über die notwendige Begeg-

nung des politischen Rassismus nachgedacht. Da im Mittelpunkt der Schrift

nicht die Rekonstruktion des vorhandenen Wissensbestandes steht, sondern

die Generierung neuen Wissens, wird in den jeweiligen Kapiteln nur in Kür-

ze die umfangreiche Grundlagenforschung zu Nationalismus und Rassismus

rekonstruiert. Die Rekonstruktion erhebt keinen Anspruch auf Vollständig-

keit, denn interpersonelle Formen von Alltagsrassismus und die historischen

Wurzeln deutschen Nationalismus stehen nicht im Zentrum der Analyse. Die

Schrift verbleibt in ihrem Gegenwartsfokus. Sie beachtet weiterhin vor allem

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Probleme, die eine Folge der posthomogenen Gesellschaft sind, und sie wird

Deutschland als zentrales Betrachtungsfeld beibehalten.

4.1 Grundlagen zum Verhältnis von Nation
und posthomogener Gesellschaft

Nationen und Kolonien sowie Nationalismus und Kolonialismus sind tief

miteinander verwoben. Durch den (Post-)Kolonialismus kam der europäi-

sche Nationalismus in den globalen Süden (Ehrmann 2012, S. 113) und die

gewalttätigen Praktiken des Kolonialismus hätten vielerorts ohne die Nation

nicht vollzogen werden können (Serloth 1997, S. 89). Zudem ist nach Bhabha

das Zeitalter der »modernen Nationen« (Bhabha 2011, S. 208) an das Zeitalter

(post-)kolonialer »Massenmigrationen(en)« (Bhabha 2011, S. 208) gekoppelt.

Nur mit Blick auf diese Massenmigrationen sind gegenwärtige Verhandlun-

gen um die nationale Identität im Westen verständlich. Beispielsweise ist es

schwerlich möglich das Verhältnis der weißen Mehrheit und der muslimi-

schen Minderheit in Frankreich zu verstehen ohne die koloniale Kontinuität,

die dahinter liegt zu durchdringen. Weiterhin ist die Verhandlung um die

nationale Identität der Vereinigten Staaten von Amerika ohne eine genuin

postkoloniale Analyse nicht zu verstehen, da sie ein Produkt kolonialer Pro-

zesse ist. Die Stabilität (post-)kolonialer Kontinuitäten in den Vereinigten

Staaten von Amerika reicht vom Vernichtungskolonialismus gegen die indi-

gene Bevölkerung und ihrer bis heute fortgesetzte Marginalisierung, über die

Sklaverei als historische Schuld und den anhaltenden Rassismus gegen nicht-

weiße Bevölkerungsgruppen. Außerdem zeigt sich eine solche Kontinuität

in dem komplexen Verhältnis der Vereinigten Staaten von Amerika zu ihren

Minderheiten in (ehemaligen) Kolonien wie Puerto Rico.

Ein weiteres Indiz für die Verbundenheit von Nation und Kolonialismus

findet sich bei der Betrachtung ihrer deskriptiven Relation. Letztlich wird bis

in die Gegenwart in der kolonialen Geschichtsschreibung die Verantwortung

für koloniale Unternehmungen in Bezug zur Nation und nicht in Bezug zum

damaligen Staatsgebiet gesetzt. So ist in der Geschichtsschreibung eine ehe-

malige Kolonie nicht die Kolonie des damaligen deutschen Staatsgebietes, das

unter Umständen Teile des heutigen Polens oder Frankreichsmiteinschließen

würde. Der Referenzpunkt ist die Bundesrepublik Deutschland als Verwalter

der deutschen Nation. Folglich erfolgt eine Kopplung ehemaliger Kolonien

nicht an Staatsgebiete, sondern an die vermeintlichen Rechtsnachfolger von

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 155

Staaten, die wiederum vorrangig durch ihre nationalistische Selbstbeschrei-

bung bestimmt sind. Dies steht in enger Verbindung durch die von Wildt

kritisch reflektierte »Nähe« einiger »Historiker (…) zur nationalen Ideologie

und Legitimierung der offiziellen Nationalstaatsräson« (Wildt 2017, S. 10). Da

bis vor wenigen Jahrzehnten das koloniale Unterfangen keine Schandtat, son-

dern eine Heldentat darstellte, war die Aneignung von kolonialen Unterneh-

mungen eine Stärkung für den westlichen, nationalen »Mythos« (Müller 1995,

S. 64). Das deutsche Kolonialreich und das britische Empire wurden als Zei-

chen der nationalen Größe in der vergangenen Geschichtswissenschaft ver-

handelt. Der »völkische Nationalismus« (Serloth 1997, S. 89) und sein »Expan-

sionismus« (Serloth 1997, S. 89) sind miteinander verbunden (Serloth 1997,

S. 89). Der Gedanke einer rassistischen Überlegenheit, die einer mittels des

Nationalismus bestimmten Gruppe innewohnt, ist grundlegend für das Do-

minanzstreben westlicher Nationen in der Welt gewesen. Serloth stellt mit

Blick auf den Nationalsozialismus fest, dass eine »gesteigerte Nationalideo-

logie« (Serloth 1997, S. 89) in »Rassenwahn« endet (Serloth 1997, S. 89). Daher

ist die Paarung eines ausgeprägten Nationalismus bei einer zeitgleich ausge-

bauten rassistischen Ideologie eine ausgeprägte Bedrohung der posthomo-

genen Gesellschaft. Dies ist ein weiterer Anhaltspunkt für die Untersuchung

der Bedeutung von Rassismus in der gegenwärtigen rechten Bewegung.

An dieser Stelle ist eine weitere Limitation der kommenden beiden Ka-

pitel sinnvoll. Keinesfalls ist Rassismus ausschließlich mittels Nationalismus

erklärbar, aber der derzeitige Aufstieg des Rassismus in westlichen Gesell-

schaften vollzieht sich in starker Beziehung zu nationalistischen Semantiken

und rechten Bewegungen. Damit ist der Rassismus der Gegenwart in drei

Weisen an den Nationalismus gebunden. Erstens speisen sich rechte und na-

tionalistische Bewegungen aus rassistischen Reaktionen auf das Ende derHo-

mogenität innerhalb nationaler Ordnungen (Castles 1991, S. 131). So ist nach

Koppetsch die Reaktion auf die Migrationsbewegung im Jahr 2015 das »größ-

te Mobilisierungspotential der A(lternative) f(ür) D(eutschland)« (Koppetsch

2017, S. 221) gewesen (Koppetsch 2017, S. 221). Folglich mobilisierte sich der

Aufstieg der Rechten vor allem als rassistische Abwehrreaktion gegenüber den

Anderen.Diese Analysemöchte nicht beweisen, dass sich diese Form von Ras-

sismus nur als Extremismus vergegenwärtigt. Denn die Stärkung der »Fes-

tung Europa« ist ebenso eine rassistische, aber in weiten Teilen aus der soge-

nannten politischen Mitte getragene Abwehrreaktion. Zweitens manifestiert

sich der Rassismus der deutschen Gegenwart in einer engen Beziehung zur

völkischen Ideologie, da der völkischeNationalismus einer »biologisch-rassis-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tischen« (Backes 2018, S. 115) Selbstkonstruktion des deutschen Staates folgt

(Backes 2018, S. 115). Inhärent ist hierbei eine rassistische Konstruktion von

nationaler Zugehörigkeit. Damit ist der völkische Nationalismus stets rassis-

tisch, wenngleich dies nicht umgekehrt gilt. Drittens findet sich die Gleich-

zeitigkeit eines ausgeprägten Nationalismus und Rassismus in den institu-

tionalisierten Formen des politischen Rassismus, beispielsweise bei der Al-

ternative für Deutschland oder in der Politik der Trump-Regierung wieder

(Koppetsch 2017, S. 221). Aus diesen drei Gründen besteht eine starke Verbin-

dung zwischen nationalistischer und rassistischer Politik in der Gegenwart.

An dieser Stelle soll dieses Argument genügen, denn im Laufe der kommen-

den zwei Kapitel wird dieses dezentral ausgebaut.

Die starke nationalistische und rassistische Reaktion auf die posthomo-

gene Gesellschaft mag mit Blick auf die wissenschaftlicheTheoriebildung der

1990er Jahre bis in die frühen Jahre des neuen Jahrtausends ungewöhnlich er-

scheinen. Die Schriften von Beck mit dem Titel »Der Kosmopolitische Blick«

(Beck 2004), von Habermas mit dem Titel »Die postnationale Konstellation«

(Habermas 1998) oder Taylor mit dem Titel »Multikulturalismus und die Po-

litik der Anerkennung« (Taylor 2017) sind alle geprägt vom Geiste eines jähen

Endes nationaler Bezugsräume. Beck geht zu Beginn des Jahrtausends noch

von der Auflösung »nationalstaatlicher (…) Unterscheidungen« (Beck 2004,

S. 8) aus (Beck 2004, S. 8).

»Bis in die 1980er Jahre wurde Nationalismus vorwiegend als ein mittelfris-

tig verschwindendes, denweltweitenModernisierungsprozessen zumOpfer

fallendes Phänomen betrachtet« (Jansen und Borggräfe 2007, S. 9).

Diesem Trend einer Abkehr vom Nationalismus setzte sich in den genannten

Schriften fort. In der Gegenwart wäre die These des schwindenden Nationa-

lismus innerhalb der Wissenschaft vermutlich kaum mehrheitsfähig. In der

postkolonialenTheorie findet sich in den vergangenen Jahrzehnten keine Vor-

stellung einer geringwerdenden Bedeutung nationalstaatlicher Ordnungen

oder des Nationalismus. Im Gegenteil hierzu bemühte sich die rassismus-

kritische Forschung beispielsweise von Balibar und Wallerstein in ihrer ge-

meinsamen Schrift »Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten« (Balibar

und Wallerstein 1990) und von Bielefeld mit der Herausgabe eines Sammel-

bands zu »Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der alten Welt?«

(Bielefeld 1991) spätestens mit den Geschehnissen von Rostock-Lichterhagen

um die Verhandlung des zurückkehrenden Nationalismus. Daher ist dasWie-

dererstarken nationalistischer sowie rassistischer Positionen aus einer post-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 157

kolonialen Theoriebildung heraus wenig überraschend und keine ausschließ-

liche Reaktion auf die Migrationsbewegung im Jahr 2015. Vielmehr ist es eine

Konsequenz der Persistenz nationalistischer und rassistischer Muster. Des-

halb handelt es sich nicht um eine Wiederbelebung oder Kehrtwende im Um-

gang mit dem Nationalen, sondern um ein Erstarken oder einen Aufstieg.

Rassismus und Nationalismus sind nicht wiedergekehrt, sondern haben le-

diglich zugenommen. Bröning analysiert, dass die Kritik des Nationalstaats

in »aufgeklärte(n) Kreisen« (Bröning 2019, S. 7-8) äußerst ausgeprägt ist. Folg-

lich wird das wiederholt angekündigte Ende des Nationalen auch von einem

normativen Wunsch getragen (Bröning 2019, S. 7-8). Dennoch gibt es über-

zeugende Argumente für das Ende des Nationalstaats, wie der

»(…) Abgabe von Kompetenzen von der gesamtstaatlichen auf subnationale

Ebenen; ein Rückgang konkreter gesellschaftlicher Steuerungskapazität

des politischen Teilsystems angesichts zunehmender Ausdifferenzierung

der gesellschaftlichen Teilsysteme« (Westle 1999, S. 12).

Doch ist die häufige Verbindung von Migration beziehungsweise wachsender

Vielfalt als Einflussfaktor für den Rückgang des Nationalstaats, wie es auch

Westle formuliert (Westle 1999, S. 12), nicht überzeugend. Heterogene Ge-

meinschaften können gleichsam nationalstaatlich verfasst sein. Im Nationa-

lismus der demokratischen Partei in den Vereinigten Staaten sowie im kana-

dischen Nationalismus ist Vielfalt normalisierter Bestandteil des nationalisti-

schen Mythos geworden. Dementsprechend kann Nationalismus gegen Ras-

sismus ausgerichtet werden. Damit ist selbstverständlich kein völkischer Na-

tionalismus gemeint und die historischen Evidenzen tendieren stark zu einer

überwiegenden Gleichzeitigkeit von Nationalismus und Rassismus. Nicht-

destotrotz versteht Bohleber Nationalismus als »eine Abwehr- und Integrati-

onsideologie zugleich« (Bohleber 1992, S. 695). Wenn man Bohleber in diesem

Gedanken folgt, dann könnte es zu einer migrationsbedingten, multikultura-

listischen Nationalisierung kommen. Theoretisch könnte der Nationalismus

als eine »Integrationsideologie« (Bohleber 1992, S. 695) wirksam für die post-

homogene Gesellschaft sein. Nach Habermas gehört »die politische Integra-

tion der Bürger einer großräumigen Gesellschaft (gehört) zu den unumstrit-

tenen historischen Leistungen des Nationalstaates« (Habermas 1998, S. 808).

Derzeit bleibt dies ein utopisches, deshalb trotzdem nicht weniger konsisten-

tes, Argument. Der gegenwärtige Nationalismus mobilisiert sich vor allem in

Form einer »Abwehrideologie« (Bohleber 1992, S. 695) gegen das Andere.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

In den 2010er Jahren erlebte die westliche Welt einen Wiederaufstieg des

Nationalen. Das erhöhte Migrationsaufkommen ist hierfür kein Hemmnis,

sondern ein Beförderer gewesen. Denn die Annahme eine nationalistische

Gemeinschaft müsse zur Durchsetzung ihrer Hegemonie eine zahlenmäßige

Mehrheit darstellen, ist im Kolonialismus historisch vielfach widerlegt, so im

Apartheid-Regime Südafrikas oder in der britischen, kolonialen Herrschaft

über das damalige Indien. Folglich könnte bei einer fortgesetzten postko-

lonialen Migration eine weiße Minderheit eine exklusive nationalistische

Machtstellung innehaben, insofern sie die Anderen nachhaltig aus einer

gleichberechtigten Teilhabe an der politischen Gemeinschaft ausschließt. Ein

Zwischenfazit für diesen ersten Abschnitt lautet daher, dass der gegenwär-

tige Nationalismus vermittelt über den Rassismus, als eine (post-)koloniale

Reaktion an die posthomogene Gesellschaft gekoppelt ist. Zugleich stellt

die rassistische Reaktion nationalistischer Ordnungen die wirkmächtigste

Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft dar, da sie sich in vielen poli-

tischen Praxen seit dem Jahr 2015 äußert und tiefgehende Konflikte in der

Gegenwartsgesellschaft geschaffen hat.

Für die weitere Analyse ist ein vertieftes Verständnis von Nation und Na-

tionalismus notwendig. Hierbei wird besonders Wert auf die postkoloniale

und rassismuskritische Analyse der Gesellschaft gelegt. Die Nation ist ein

schwer fassbares Konzept, insofern man einen demystifizierten Zugang zur

Nation sucht.Wenn dieNotwendigkeit der Nation verteidigt wird,wie es Brö-

ning in seiner Schrift »Lob der Nation« (Bröning 2019) vollzieht, wird wieder-

holt auf Nationalstaatlichkeit als Bezugspunkt zurückgegriffen und zumeist

ausschließlich die Vorteile einer geordneten Staatlichkeit benannt. So lautet

der Titelzusatz von Bröning »Warum wir den Nationalstaat nicht den Rechts-

populisten überlassen dürfen« (Bröning 2019). Die im Titel vollzogene und

im Laufe des Werks ausgebaute Gleichstellung von Nation und Nationalstaat

sind ein Fehlschuss. In den öffentlichen Debatten wird der Nationalstaat viel-

fach mit dem nationalen Staat gleichgesetzt, damit lediglich auf eine souve-

räne, staatliche Ordnung bezogen. Die Nation ist hingegen stärker mit der

Frage des Volkes verbunden (Hirschmann 2017, S. 25). Dies zeigt sich insbe-

sondere in Deutschland wo der Nationalismus weitgehend durch einen »Eth-

nonationalismus« (Hirschmann 2017, S. 25) beziehungsweise »ethnischenNa-

tionalismus« bestimmt ist (Hirschmann 2017, S. 25). Dies ist die Vorstellung,

dass der deutsche Nationalstaat sich ursprünglich sowie nachhaltig aus dem

Exzeptionalismus der deutschen »Abstammungsgemeinschaft« (Hentges und

Reißlandt 2001, S. 175) reproduziert (Hirschmann 2017, S. 25). Die Abkehr von

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 159

einem ethnischenNationalismus kann zugleich unter einer Zuwendung zu ei-

nem Nationalstaat vollzogen werden. Es ist möglich sich als Bürger des deut-

schen Nationalstaats zu verstehen, ohne sich jedoch als Teil der deutschen

Nation zu begreifen.

Für Hobbsbawm vollzieht sich die Nation in der Identifikation vom »Volk

mit dem Staat« (Hobsbawm 2004, S. 29). Scheinbar ein Widerspruch zu den

gerade vollzogenen Argumentationen. Hobbsbawm verweist zur Untermaue-

rung seiner These auf die »Amerikanische und Französische Revolution«

(Hobsbawm 2004, S. 29) und wählt dabei zwei Staaten, die nach weitge-

hender Lehrmeinung nicht durch einen ethnischen Nationalismus definiert

sind. Obwohl Frankreich und die Vereinigten Staaten von Amerika eine lange

Tradition rassistischer Exklusionspraktiken haben, inkludierten sie schwarze

Menschen mittels »demotischer« (Westle 1999, S. 107) Inklusionsregime, die

zuvor außerhalb der ethnischen Nationen verortet waren. Beispielsweise

bezeichnet Benhabib diese demotischen Inklusionsregime als »bürgerlichen

Nationalismus« (Benhabib 2017, S. 67). Hierbei wird verkannt, dass in einem

multikulturalistischen Regime eine Identifikation mit dem Staate ohne eine

Gleichsetzung mit dem Volke vollzogen werden kann. So könnte ein Mensch

italienischer Herkunft sich weiterhin zu der ethnischen Gemeinschaft der

Italiener zählen, aber zugleich als deutscher Staatsbürger identifizieren.

Alternativ könnte sich ein schwarzer Deutscher zur Staatsbürgergemein-

schaft der Deutschen zählen ohne sich als ein Teil des deutschen Volkes zu

begreifen, obwohl er nach lexikalischer Definition zugehörig ist. Selbstver-

ständlich dürfen sich beide Menschen auch dem Volke zugehörig fühlen. Es

wird lediglich gegen eine zwingende und keinesfalls gegen eine mögliche

Deckung von Zugehörigkeit zur Nation und zur politischen Gemeinschaft

argumentiert. Traditionell beruht »der europäische Nationalstaat (…) auf der

Dreieinigkeit von Volk, Territorium und Staat« (Meints-Stender 2018, S. 63).

In einer zunehmend durch Migration geprägten Gegenwart ist die Negation

der Teilhabe von Menschen außerhalb des Volkes in einer für den National-

staat definitorischen Kapazitäten nicht mehr abzuweisen. So ist für Benhabib

die Gleichheit des »demokratischen Rechtsstaat(s)« (Benhabib 2017, S. 68)

und »kulturelle(r) oder ethnische(r) Identität« (Benhabib 2017, S. 68) nicht

gegeben (Benhabib 2017, S. 68), vielmehr setzt ein demotischer Staatsbegriff

sogar den »Respekt von Differenzen« (Benhabib 2017, S. 68) voraus (Benhabib

2017, S. 68). Denn das Volk und somit die Nation ist gerade im deutschen

Fall historisch eine kulturelle oder ethnische Größe, während das Bekenntnis

zum Nationalstaat als ein Bekenntnis zum demokratischen Rechtsstaat ver-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

standen werden sollte. Bereits in der posthomogenen Gesellschaft brechen

klare Regime der Zuordnung und es entstehen Komplexitäten.

»In der Moderne ist jeder Staat einer bestimmten Nation zugeordnet. Das

gilt unabhängig davon, ob er sich dabei an einem bürgerlichen Nationalis-

mus orientiert wie in den USA, Frankreich, Großbritannien und Lateiname-

rika, oder an einem ethnischen Modell wie in Deutschland, Mittel- und Ost-

europa. Die Bürger des modernen Staats werden stets als Angehörige einer

Nation gesehen, einer bestimmten Menschengruppe mit gemeinsamer Ge-

schichte, Sprache und Tradition, wie problematisch diese Identität auch sein

mag« (Benhabib 2017, S. 67).

In der posthomogenen Gesellschaft brechen diese Eindeutigkeiten auf. Denn

ganz im Gegenteil: In einer wahrlich modernen Nation sind Angehörige ei-

ner Nation von einer Divergenz dieses Dreiklangs aus »Geschichte, Sprache

und Tradition« (Benhabib 2017, S. 67) gekennzeichnet. Wie im ersten Kapi-

tel argumentiert, kann beispielsweiser ein schwarzer Deutscher eine von der

Norm abweichende Geschichte haben. Dennoch versucht die Nation fortwäh-

rend im Rahmen ihrer zuvor benannten Integrationsfunktion eine ahistori-

sche und kontra-faktische Integration aller Menschen unterschiedlicher Her-

künfte in diesen Dreiklang aus »Geschichte, Sprache und Tradition« (Ben-

habib 2017, S. 67). So wird einem schwarzen Menschen in der Schule noch

immer deutsche Geschichte als gleichförmig einem weißen Menschen deut-

scher Herkunft vermittelt. Es gibt keinerlei Kritik an der allgemeinen Ver-

mittlung deutscher Geschichte, doch ist die homogenisierende, nationale Per-

spektivierung wie bereits ausführlich ausgeführt, ein Problem der Anerken-

nung vonDifferenz. An dieser Stelle muss nochmals betont werden, dass es in

der englischsprachigen oder französischsprachigen Forschung eine Hervor-

hebung der Existenz von ethnokratischen Staaten zu finden gibt (Benhabib

2016, S. 221). Dennoch richtet sich die anschließende Theoriebildung am Ide-

altypus des demotischen Staates aus. Dies behindert an mancher Stelle die

Übertragung auf den deutschen Fall.

Die von Benhabib (Benhabib 2017, S. 67) beschriebene Dominanz der

»Nation-Form« (Balibar 1990a) ist eine Folge der Machtposition, die aus

einer »anerkannt(en)« (Francis 1965, S. 107) nationalen Identität erwächst

(Francis 1965, S. 107). Weiterhin ist Nation keinesfalls, wie mehrheitlich

argumentiert wird, ausschließlich negativ zu bewerten, sondern Anderson

verweist auf die positiven Inspirationen, die Nationen erzeugen können

(Anderson 1991, S. 141). Letztlich ist die Nation nach Bröning noch immer ein

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 161

zentrales Merkmal der alltäglichen Identifikation (Bröning 2019, S. 10-11).

Nach Nassehi bietet »Nationalismus (…) einen Zurechnungsfokus (…), der

gesellschaftliche Einheit und Identität zumindest semantisch stimulieren

konnte« (Nassehi 1999, S. 126). »Ethnisch-nationale Semantiken haben die

Funktion, gesellschaftliche Einheit zu simulieren (…)« (Nassehi 1999, S. 190).

Es ist wichtig von Nassehi den Konstruktionscharakter von Zugehörigkeit zu

betonen. Ebenso ist es allerdings zu betonen, das nationale Zugehörigkeit

keinesfalls seine Bedeutung in der Moderne verloren hat. Anerkannte natio-

nale Zugehörigkeit bleibt jenseits einer von Nassehi benannten Simulation

(Nassehi 1999, S. 190) von Entscheidung, da sich dahinter objektivierbare

Privilegien und damit Vorteile der Mitgliedschaft verbergen. Es simuliert

damit nicht nur eine Einheit, sondern bildet eine Einheit von Privilegien und

Rechten. So sind bestimmte Freiheitsrechte im Grundgesetz ausschließlich

deutschen Staatsbürgern zugeschrieben oder die diskursive Anerkennung als

Zugehöriger oder Nicht-Zugehöriger hat Einfluss auf die Wahrscheinlichkeit

von rassistischen Ausschlüssen oder Angriffen. Ergänzend markiert eine

anerkannte Zugehörigkeit eine Sprechposition im Diskurs um nationale

Identität. Der Beitrag eines schwarzen Menschen in einem Diskurs zur

nationalen Identität wird noch immer anders interpretiert als der Beitrag

eines anerkannten, weißen Deutschen. Dies sind einige Nachweise für die

Objektivierbarkeit von nationaler Zugehörigkeit jenseits einer Simulation.

»Für eine staatliche Konstruktion nationaler Identität bedarf es der Erarbei-

tung undVerbreitung eines gewissen Image derNation, das sich zumeist auf

eine dominante nationale oder ethnische Gruppen bezieht, die das Staats-

gebiet bewohnt und eine gemeinsame Kultur, eine geteilte Geschichte und

ein konkretes Territorium teilt« (Foroutan 2014, S. 185).

Foroutan setzt damit die »nationale oder ethnische« (Foroutan 2014, S. 185)

Gemeinschaft als Ausgangs- und Mittelpunkt für die Herausbildung »natio-

naler Identität« (Foroutan 2014, S. 185). Dabei ist es alternativ, ob eine ethni-

sche oder eine nationale Gruppe hierbei im Vordergrund steht. Beide Grup-

pen können durch rassistische Ausschlusspraktiken erzeugt werden, wobei es

bei ethnischen Gruppen zumeist zwangsläufig ist. Die nationalen Gruppen

könnten hierbei für Gruppen stehen, die durch einen »bürgerlichen Natio-

nalismus« (Benhabib 2017, S. 67) bestimmt sind. In der deutschen Tradition

bleibt allerdings der ethnische Nationalismus und damit die ethnische Grup-

pe der bestimmendeMoment.Während das Bild des Bürgers in den Vereinig-

ten Staaten von Amerikaner nicht ausschließlich weiß ist, finden wir das Bild

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

des Deutschen als ausschließlich weißen Menschen (Kelly 2018, S. 83) in der

posthomogenen Gesellschaft Deutschlands noch immer wieder (Hund 2018).

Foroutan bringt das von Anderson herausgearbeiteteTheorem der nationalen

Gemeinschaft als Imagination (Anderson 1991) mit einem Imagebegriff ein.

Erneut wird hierin der Konstruktionscharakter nationaler Identität deutlich,

doch betont Foroutan nochmals stärker den absichtsvollen Konstruktionscha-

rakter, der hinter dem »gewissem Image der Nation« (Foroutan 2014, S. 185)

steht. Damit verdeutlicht Foroutan das nationale Identität nicht überzeitlich

natürlich besteht, sondern unter einer fortwährenden »Erarbeitung und Ver-

breitung« (Foroutan 2014, S. 185) immer wieder neu erzeugt wird und damit

veränderbar ist. Gerade hieran setzt die posthomogene Gesellschaft als Kon-

fliktfeld an. Wäre die nationale Identität starr und überzeitlich ist, könnte

sie kein politisches Konfliktfeld darstellen. Die Wandlungsfähigkeit nationa-

ler Identität ermöglicht den Konflikt in der Gesamtgesellschaft. Die fortwäh-

rende Widerherstellung ermöglicht dem migrationsethischen, dem rechten

und dem multikulturellen Diskurs einen Zugriff auf die nationale Identität

und ihrer zukünftigen Ausformung. In diesem Sinne ist die rechte Bewe-

gung rückwärtsgewandt in ihren Inhalten, aber zukunftsgewandt in ihrer

Wirkorientierung. Denn zentrales Ziel ist nicht nur die Rückkehr zur Homo-

genität, sondern die Verhinderung einer multikulturellen Gesellschaftsord-

nung. Foroutan legt damit eine weitgehend an den »›subjektiven‹ Nationsbe-

griff« (Jansen und Borggräfe 2007, S. 11) anschließende Definition zu Grunde.

Beim »›subjektiven‹ Nationsbegriff« wird die Nation über konsensuale Über-

einstimmung aller Mitglieder erzeugt (Jansen und Borggräfe 2007, S. 11). Ge-

meinsam hat Foroutanmit diesemBegriff den diskursivenMoment.Denn die

vertragstheoretischeDefinition vonNation ermöglich gleichsam eineNeuver-

handlung über gesamtgesellschaftlichen Konsens und erklärt ebenso die kri-

senhafte Reaktion rechter Bewegungen in der posthomogenen Gesellschaft.

Dieser diskursive Moment widerstrebt der rechten Bewegung, da sie einem

»sogenannten ›objektiven‹« (Jansen und Borggräfe 2007, S. 12) Nationsbegriff

verhaftet sind (Jansen und Borggräfe 2007, S. 19-20). Dieser Nationsbegriff

glaubt an »bestimmte Tatsachen« (Jansen und Borggräfe 2007, S. 12), die eine

Zugehörigkeit zu einer Nation definieren und gleichsam »eindeutig« (Jansen

und Borggräfe 2007, S. 12)machen (Jansen und Borggräfe 2007, S. 12).Die Un-

terscheidung zwischen »objektiven« und »subjektiven« Nationsbegriff wird

ausschließlich zur Verdeutlichung der Perspektiven an dieser Stelle verwen-

det. Diese Definitionen sind nicht in gleicher Form konsistent und der soge-

nannte »subjektive« Nationsbegriff sowie die Vorstellung, »dass ›das Volk‹ ein

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 163

Konstrukt ist« (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 30) hat sich im wissen-

schaftlichen Raum weitgehend durchgesetzt (Mudde und Rovira Kaltwasser

2019, S. 30), dennoch findet sich eine Kontinuität der sogenannten »objekti-

ven« Definition im politischen Raum. Obwohl die »Vorstellung einer kulturell

oder religiös homogenenNation in einemmodernen Staat (…) ahistorisch und

kontra-faktisch« (Emcke 2017, S. 127) ist, wird sie dennoch von manchen po-

litischen Akteuren beschworen.

Somit liegen der homogenen und der multikulturellen Gesellschaft zwei

zu unterscheidende Vorstellungen der Nationswerdung zu Grunde. Während

die Verfechter der Homogenität eine überzeitliche, völkisch-bestimmte, ver-

meintlich »objektive« Nation imaginieren, folgen die multikulturellen Den-

ker nach einer konstruktivistischen, vermeintlich »subjektiven« Vorstellung

einer modernen Nationswerdung. Deswegen vollziehen sich in der postho-

mogenen Gesellschaft fortwährende Verhandlungen auf der definitorischen

Ebene von nationaler Zugehörigkeit, die sich im Widerspruch zwischen dem

alten und demneuen Staatsbürgerschaftsrecht äußert.Gerade dieserWunsch

nach Eindeutigkeit nationaler Zugehörigkeit erzeugt beispielsweise die Ab-

lehnung doppelter Staatsbürgerschaft bis in die Mitte der Gesellschaft, da

eine doppelte oder mehrfache nationale Zugehörigkeit denMythos einer »ob-

jektiven« Nationswerdung herausfordert. In der Ablehnung der doppelten

Staatsbürgerschaft steckt nicht nur die Regulierung des Anderen, sondern

zugleich die defensive Verteidigung der eigenen Identität als »objektiv« ge-

geben, somit als natürlich und eindeutig. Die doppelte Staatsbürgerschaft

setzt nationale Zugehörigkeit zwangsläufig in ein »kontingente(n)« (Mouffe

2014, S. 80) Zustand, denn sie suggeriert nicht nur »Mehrfachzugehörigkeit«

(Mecheril 2003, S. 388), sondern zugleich löst es die Alternativlosigkeit einer

eindeutigen Nationszugehörigkeit auf.Weiterhinmachen die aus einer »Viel-

zahl an Praktiken, Diskursen und Sprachspielen ermöglichte(n) Konstruktio-

nen« (Mouffe 2014, S. 80) Nationalitäten zu einem »kontingente(n)« (Mouffe

2014, S. 80) Gegenstand (Mouffe 2014, S. 80). Damit finden sich in dem Span-

nungsverhältnis der widerstreitenden Definition bereits drei Konfliktfelder.

Zunächst der Grundkonflikt welche der Genese einer deutschen Nation in

der Gesellschaft zukünftig gelten solle und in politische Verhältnisse über-

setzt werden solle. Zudem die Frage, ob und inwiefern nationale Zugehörig-

keit vergeben werden kann oder überzeitlich besteht. Zuletzt der Konflikt um

die mehrfache Zugehörigkeit selbst, hierbei insbesondere ihr kontingenter

Moment und damit der Herausforderung einer »objektiven« Selbstdefinition

von nationaler Zugehörigkeit. Die migrations- und vielfaltskritischen Stim-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

men sind aus vielen anderen Gründen, aber zusätzlich in dieser Diskussion

ein »Backlash« (Kymlicka 2014, S. 122) gegenüber der schleichenden Verände-

rung nationaler Selbstdefinition in Deutschland.

Neben Konflikten, die durch unterschiedliche Definitionen und Imagina-

tionen von nationaler Zugehörigkeit hervorgerufen werden, besteht oftmals

ein starker Konflikt in der normativen Bewertung der Nation. Während im

Nationalismus die Nation den ersten und bedeutsamsten Bezugspunkt per-

sönlicher Identifikation abbildet, stehen Denker des Multikulturalismus ihm

in Skepsis gegenüber. Wie im letzten Kapitel dargestellt, betonen Verfech-

ter der Vielfalt das hohe Gewaltpotential des Nationalismus und die histo-

rische Schuld der deutschen Nation, während Verfechter der Homogenität

oftmals einen sehnsüchtigen Bezug zur Nation pflegen (Şenocak 2011, S. 38-

39). Dabei stehen zumeist Verfechter der Vielfalt keinesfalls der Bundesre-

publik Deutschland als politische Gemeinschaft kritisch gegenüber, sondern

dem Nationalismus als eine besondere Spielart der Relation zu Deutschland.

Da die Schrift ausführlich den Nationalismus der Rechten beleuchten

wird, wird an dieser Stelle eine kurze Rekonstruktion der Kritik seitens der

Verfechter der Vielfalt formuliert. Wildt betont beispielsweise die »blutige«

(Wildt 2017, S. 15) Tradition des Volkes und verdeutlicht den fortwährenden

Prozess einer »Abgrenzung« (Wildt 2017, S. 15), die dem Volk innewohnt

(Wildt 2017, S. 15). Gellner betont, dass Nationalismus ein Gefährdungspo-

tential für Nationen aufweist (Gellner 1983, S. 55). Weiterhin betont Jullien,

dass das »Inklusive« (Jullien 2018, S. 17) gleichsam das »Exklusive« herstellt

(Jullien 2018, S. 17). Diese Erkenntnis erweitert den Blick auf die sich gegen-

überstehenden normativen Bewertungen von Nation. Während die rechte

Bewegung den inklusiven Charakter der Nation in den Mittelpunkt stellt,

thematisieren multikulturelle Ansätze vorrangig den exklusiven Charakter

Nation.

Nation und Nationalismus sind in der posthomogenen Gesellschaft auf

vielen Ebenen umkämpfte Kategorien. Dabei reagieren vor allem rechte Be-

wegungen auf den wachsenden Bedeutungsverlust der Nation als Baustein

individueller Identifikation, aber vielmehr arbeiten sie am politischen Ziel

einer Rückkehr zu einem exklusiven Verständnis der deutschen Nation. Die

Nation kehrt in der rechten Reaktion auf die posthomogeneGesellschaft wirk-

mächtig in ihrem exkludierenden Charakter zurück und bedroht damit zu-

gleich die Minderheiten in Deutschland. Die Manifestation der Bedrohung

äußert sich am grausamsten in den rechtsterroristischen Anschlägen im ver-

gangenen Jahrzehnt wie in Hanau oder München. Sie äußert sich zudem in

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 165

der fortgesetzten Exklusionspraxis an den europäischen Grenzen, dem An-

stieg rechter Hasskriminalität auch im digitalen Raum und einer neuen all-

täglichen Akzeptanz nationalistischer und rassistischer Semantik. Die rechte

Reaktion auf die posthomogene Gesellschaft speist sich damit aus Nationa-

lismus und Rassismus, wobei die moderne rechte Bewegung stärker durch

Rassismus als durch Nationalismus geprägt ist. Dies wird in einem späte-

ren Kapitel nochmals erläutert. Nichtsdestotrotz ist der Nationalismus für

die rassistische Reaktion bestimmend und die Rückkehr des Nationalismus

nach seinem oftmals postulierten Ende ein für die politische Theorie äußerst

relevantes Phänomen. Bevor die Schrift auf den Rassismus blickt, erarbeitet

sie einen postkolonialen Blick auf die Nation, da es eines der zwei zentra-

len Phänomene ist, die es in dieser wirkmächtigen rechten Reaktion auf die

posthomogene Gesellschaft zu verstehen gilt.

4.2 Ethnokratische Selbstdefinition, aber keine Kulturnation

Bevor es zur weiteren Entwicklung eines postkolonialen Blicks auf die Nation

kommt, sei an dieser Stelle nochmals daran erinnert, dass die zeitgenössi-

sche, postkolonialeTheorie sich nicht dem tradierten Kanon verschließt, son-

dern Wissen und Erkenntnisse, die für ein postkoloniales Verständnis unab-

lässig sind, aktiv einwebt. Deswegen fußt ein postkoloniales Verständnis der

Nation niemals ausschließlich auf postkolonialer Theorie selbst. Nach diesen

einleitenden Worten nun zum ersten Element der postkolonialen Theorie der

Nation:

Der anschlussfähigste Punkt für den vergangenen und gegenwärtigen

Rassismus stellt die tradierte, ethnokratische Selbstdefinition des deutschen

Volkes dar (Hentges und Reißlandt 2001, S. 172-190). Daher ist der Blick

in die politiktheoretische sowie soziologische Debatte um das Verhältnis

von »Ethnos, Demos und Nation« (Heckmann 1991) von besonderem Wert.

Dabei wird die theoretische Entfaltung des postkolonialen Blicks auf die

Nation in einem engen Verhältnis zum bisherigen Untersuchungsgegen-

stand vollzogen. Es ist damit vielmehr eine auf den Fall der posthomogenen

Gesellschaft und des Aufstiegs rechter, rassistischer Bewegungen orientierte

Betrachtung des Nationalismus als eine allgemeine Verhandlung von Natio-

nalismustheorien. Die Theorie versucht sich an der verstehenden Analyse

gegenwärtiger nationalistischer Bestrebungen in den rechten Bewegungen

und nicht an der Entwicklung einer ganzheitlichen Nationalismustheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Auf diese Limitationen aufbauend markiert die bereits besprochene Verän-

derung des Staatsbürgerschaftsrecht im Jahr 2000 einen ersten Startpunkt

für die kritische Analyse.

Im Jahr 2000 wurde, wie bereits ausgeführt, das deutsche Staatsbürger-

schaftsrecht verändert und es kam damit zu einer neuen Ambivalenz zwi-

schen rechtlicher Normierung und gesellschaftlicher Praxis des Ethnos und

Demos. Während Deutschland im Jahr 2000 die »Blutsnation« (Hentges und

Reißlandt 2001, S. 183) zugunsten der »Staatsnation« (Hentges und Reißlandt

2001, S. 183) rechtlich aufgab, übersetzte sich diese Veränderung nur zögerlich

in politische und gesellschaftliche Realitäten. Für viele Menschen in Deutsch-

land kann ein schwarzer Mensch oder ein Mensch türkischer Herkunft nie

ganz Teil des deutschen Volkes werden, da für sie noch immer ein Wider-

spruch zwischen rechtlicher also demotischer sowie der ethnokratischen Ge-

meinschaft besteht. Während nach Heckmann historisch das »Volk (…) eine

Kategorie der Aufklärung und der bürgerlichen Revolution« (Heckmann 1991,

S. 69-70) darstellt und damit »ein nicht-ethnisches, politisches und rechtli-

ches Konzept (ist), entwickelt gegen die Lehre von der Souveränität der Fürs-

ten« (Heckmann 1991, S. 69-70), hat diese Definition des Volkes im gesell-

schaftlichen Alltag überlebt.

Nach den Gräueltaten des Volkes in der NS-Zeit kam es in der Bundes-

republik nicht zu einer gegen die ethnokratische Bestimmtheit des Volkes

gerichtete Neudefinition als Gemeinschaft von Staatsbürgern, sondern das

»Recht des Blutes« (Hentges und Reißlandt 2001, S. 183) fand seine Fortset-

zung (Hentges und Reißlandt 2001, S. 172-185). Mit der Neudefinition des

Staatsbürgerschaftsrecht rückte Deutschland erneut an die für Heckmann

als ursprüngliche Definition des Volkes zu verstehende demotische Defini-

tion des Volkes heran, aber dies übersetzte sich nicht in eine gesamtgesell-

schaftliche Neudefinition des Deutsch-Seins (El-Tayeb 2016, S. 8-23). Obwohl

sich de-facto mit der Mitgliedschaft am Demos ein »Anspruch auf Rechts-

gleichheit« (Gärtner 2006, S. 21) vollzieht (Gärtner 2006, S. 21), beobachten

wir in der politischen Gegenwart noch immer eine ungleiche Realisierung von

Staatsbürgerrechten postkolonialer Gruppen, wie beispielsweise in der defi-

zitären Realisierung des passiven Wahlrechts von ethnischen Minderheiten

auf den unterschiedlichen Ebenen der deutschen Demokratie. Denn es fehlte

nach Hentges und Reißlandt im Prozess der Neuordnung des Staatsbürger-

schaftsrecht die notwendige kritische Auseinandersetzung mit der lange Zeit

gültigen ethnokratischen Selbstdefinition des deutschen Volkes (Hentges und

Reißlandt 2001, S. 183). Eine fehlende Aufarbeitung der Vergangenheit behin-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 167

derte den Prozess einer kritischenDistanzierung über denRechtsprozess hin-

aus.

In der Gegenwart zurecht als rechte Position markiert, ist eine »rassen-

bestimmt(e)« (Hirschmann 2017, S. 25) Definition der deutschen Nation im

»ethnischen Nationalismus« (Hirschmann 2017, S. 25) bis vor wenigen Jahr-

zehnten inDeutschland ein weitgehend gesamtgesellschaftlicher Konsens ge-

wesen. Denn der gesellschaftliche Konsens orientierte sich nach dem gelten-

den Recht des »ius sanguinis« (Wildt 2017, S. 46) in Deutschland (Wildt 2017,

S. 46). Da die einst mehrheitsfähige, politische Position – fachlich zutreffen-

der – der politische »Mythos« (Müller 1995, S. 64), alle Deutschen seien mit-

einander durch eine »Abstammungsgemeinschaft (…), die eine ethnische Ho-

mogenität aufweist« (Hentges und Reißlandt 2001, S. 175), verbunden, noch

nicht lange ihre Mehrheit verloren hat, ist es konsistent, dass dieser Mythos

noch immer in manchen Teilen der Gesellschaft anschlussfähig bleibt. Diese

Anschlussfähigkeit nutzen nun rechte Kräfte für einen erneuten Kampf für

eine ethnokratische Selbstdefinition des deutschen Volkes.

Für Wildt stehen sich die »Konzept(e) des Volkes als demos« (Wildt 2017,

S. 46) und das »ethnos« (Wildt 2017, S. 46) gegenüber (Wildt 2017, S. 46). Im

Rahmen wissenschaftlicher Auseinandersetzungen ist diese Unterscheidung

und die Gegenüberstellung konsistent, dennoch verdeckt sie die problemati-

sche Überlagerung im gesellschaftlichen Diskurs bis in die Gegenwart. Denn

es kann nicht gleichsam festgestellt werden, dass sich diese Unterscheidung

innerhalb des öffentlichen Diskurses um nationale Zugehörigkeit wiederfin-

det. Beispielsweise meinen Verfechter der Homogenität, sowie in der Gegen-

wart oftmals konservative und rechte Denker, das ethnos, obwohl sie vom

demos sprachen. Denn der sekundäre Mythos der ethnokratischen Konti-

nuität war und bleibt die rekursive Selbstbezeichnung als demos. Obwohl

Deutschland nach wissenschaftlicher Betrachtung einen ethnischen Natio-

nalismus pflegte, wird die demokratische Gemeinschaft wiederholt als eine

demotische Gemeinschaft erzählt. Die Gleichsetzung von demos und ethnos,

die Benhabib als ein langanhaltendes Problem westlicher Demokratien be-

schreibt (Benhabib 2016, S. 221), wird praktikziert, aber nicht erzählt. Es fin-

det sich damit in der Vergangenheit Dissonanzen zwischen ethnokratischer

Wirklichkeit und demotischer Erzählung. Überdies wird die gegenwärtige,

rechtliche demotische Gemeinschaft ahistorisch als Kontinuität in die Ver-

gangenheit erweitert. Die Erinnerung an die ethnokratische Vergangenheit

wird unzureichend gepflegt und manchmal sogar bis in die NS-Zeit verscho-

ben. Das ethnokratische Regime der Zugehörigkeit in der Nachkriegszeit ist

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

damit in vielerlei Hinsicht ein verschwiegener Zustand. Dies gilt ebenfalls für

die hierdurch produzierten Ausschlüsse. Es findet sich eine unzureichende

Bekanntheit in der Gesamtgesellschaft über die Zäsur der Zugehörigkeit seit

dem Jahre 2000. Beispielsweise wird im wiederholenden Vorwurf der man-

gelnden Integration gegenüber lange in Deutschland lebenden Rassismusbe-

troffenen oftmals vernachlässigt, dass sie eine signifikante Zeit ihres Lebens

in Deutschland kein Teil der politischen Gemeinschaft werden durften. In der

Gegenwart aktualisiert sich nach Meints-Stender die Verdrängung des De-

mos durch das ethnos in »nationalpopulistischen Bewegungen und Parteien«

(Meints-Stender 2018, S. 67). Die rechte Bewegung kämpft für eine erneute

Gleichsetzung von ethnos und demos in der deutschen Demokratie. Eine sol-

che Forderung ist von Nostalgie geprägt, aber von einer Nostalgie der 1990er-

Jahre, in denen dies in Deutschland noch rechtlich verankert war.

Eine weitere in der Nationalismusforschung geläufige Unterscheidung ist

aus einer rassismuskritischen, gegenwartsdiagnostischen Sichtweise als un-

zureichend zu werfen. Es ist die Vorstellung, dass Deutschland eine »Kultur-

nation« (Francis 1965, S. 107; Hirschmann 2017, S. 26) sei, die durch »Spra-

che, Tradition, Kultur und Religion« (Hirschmann 2017, S. 26) bestimmt ist

(Hirschmann 2017, S. 26). Der Begriff der Kulturnation inkludiert einen kon-

struktivistischen Moment und entkoppelt den Begriff einer ethnischen Ge-

meinschaft von biologischen und phänotypischen Merkmalen. Damit steht

die Vorstellung einer Kulturnation in Beziehung zu einem Ethnienbegriff, der

durch »soziokulturelle Gemeinsamkeiten« (Heckmann 1992, S. 38) geprägt ist.

Darin liegt sowohl eine Stärke, als auch eine entscheidende Schwäche. Eine

Stärke ist ein besseres Verständnis des kulturellen Rassismus, insbesondere

des antimuslimischen Rassismus. Denn die starke Verbundenheit des Natio-

nalismus zur Kultur wird im Begriff der Kulturnation sichtbar und explizit.

Hiervon ausgehend lässt sich leicht die Brücke in kulturalistische Exklusi-

onspraktiken, wie dem kulturellen Rassismus schlagen. Letztlich versprechen

rechte Bewegungen Abendland und Christentum zu schützen (Beck 2004,

S. 247; Wildt 2017, S. 115) und machen damit diese zwei kulturellen Momen-

te zum definitorischen Moment nationaler Identität. Denn Beck analysiert

richtig: »Wer die Türken draußen halten will, entdeckt die Verwurzelung Eu-

ropas im christlichen Abendland« (Beck 2004, S. 247). Eine Selbstdefinition

als Kulturnation ist damit für die Verfechter der Homogenität ein weiterer

Baustein zur Abwehrbegründung gegenüber demAnderen.Unter demBegriff

der Kulturnation lässt sich die »ethnozentrische Haltung« (Hirschmann 2017,

S. 32) der rechten Bewegung demnach besser herausarbeiten. Nichtsdesto-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 169

trotz suggeriert die Idee einer Kulturnation gleichsam eine Integrationsfä-

higkeit, die im ethnischen Nationalismus nicht vorhanden ist. Eine durch-

dringende kulturelle Anpassung führt im rassistischenDenken dennoch nicht

zur Teilhabe an der Kulturnation. Der schwarze Mensch oder Roma, der nun

in dritter oder vierter Generation in Deutschland lebt und durchdrungen ist

von der vermeintlich verbindenden »Sprache, Tradition, Kultur und Religion«

(Hirschmann 2017, S. 26) wird weiterhin nicht von nationalistischen Kräf-

ten als Zugehöriger zur Nation verstanden. Denn die »rassenbestimmt(e)«

(Hirschmann 2017, S. 25) Zugangsbarriere bleibt stets erhalten. Für rechte

Bewegungen kann es keinen schwarzen Deutschen geben und somit keine

ausschließlich kulturelle Dimension der Nationendefinition. Somit leistet der

Begriff einer Kulturnation für eine rassismuskritische Analyse des Nationalis-

mus in Deutschland einen ambivalenten Beitrag. Einerseits lassen sich hier-

über kulturalistische Ausschlussformen des Rassismus besser nachvollziehen

und erläutern, andererseits wird das biologistische Kontinuum des Natio-

nalismus hierdurch unsichtbar gemacht. Denn es geht rechten Bewegungen

nicht ausschließlich um eine kulturell-bestimmte Nation, sondern imMittel-

punkt steht die Bluts- und Abstammungsgemeinschaft. Daher sind aus ei-

ner postkolonial-theoretischen Perspektive die Begriffe des ethnischen Na-

tionalismus oder der Ethnokratie, gegenüber dem Begriff der Kulturnation

zu bevorzugen. Nur so kann Weiß-Sein als bestimmende Determinante ge-

genwärtiger rechtspopulistischer Bewegungen (Kimmel 2016) weiterhin seine

notwendige Sichtbarkeit beibehalten. Denn die Verfechter der Homogenität

argumentieren oftmals sowohl in biologistischen als auch kulturalistischen

Rassismen.Der Begriff wertet die exkludierende Praxis der Kulturnationmit-

tels dieser zwei Rassismuspraktiken ab.

In einem letzten Aspekt widerspricht eine rassismuskritische Perspektive

der gängigen Nationalismusforschung. Ein sogenannter »objektiver« (Jansen

undBorggräfe 2007, S. 12) oder ethnischerNationalismuswird oftmals als un-

durchlässig oder geschlossen rationalisiert. Da er sich auf eine geschlossene

ethnische Gemeinschaft beruft (Estel 1994, S. 14), wird davon ausgegangen,

dass sich diese Gemeinschaft »hermetisch« (Wildt 2017, S. 145) abschließt.

Doch dies steht im Widerspruch zur wiederholt benannten »imaginierten«

(Anderson 1991) Gemeinschaftserzeugung. Wenn der »Mythos der national-

staatlichen Homogenität« (Serloth 1997), wahrlich ein Mythos ist, dannmüss-

te er eine Durchlässigkeit aufweisen. Denn das Volk ist nicht durch determi-

nistische, sondern wie Bhabha schreibt, durch eine »narrative Bewegung« ge-

prägt (Bhabha 2011, S. 217). Diese Erzählung des Volkes ist wandel- und abän-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

derbar. In der Gegenwart werden ehemals fremde Subjekte ein Teil der ethni-

schen Gemeinschaft, die vor wenigen Jahrzehnten noch ausgeschlossene wor-

denwären.Denn nach Francis ist »die geglaubte oder angenommene Abstam-

mungsgleichheit« (Francis 1965, S. 30) wichtiger als »biologische Zusammen-

hänge« (Francis 1965, S. 30). Folgend einer späteren nochmals ausführlicheren

Besprechung betont die rassismuskritische Perspektive, dass Weiß-Sein als

entscheidenderMoment nationaler Zugehörigkeit in Deutschland verstanden

werden muss (El-Tayeb 2016; Hund 2018).

Es erscheint in einemGedankenexperiment denkbar, dass ein in Deutsch-

land geborener Sohn weißer schwedischer oder englischer Einwanderer be-

reits alltäglich als ethnisch deutscher erkannt und akzeptiert wird, während

ein schwarzer Deutscher in vierter Generation in Deutschland lebend, die-

sen gleichen Einschluss nicht gesamtgesellschaftlich erfährt. So ist der briti-

sche Migrationshintergrund der Politikerin Katherina Barley und der türki-

sche Migrationshintergrund des Politikers Cem Özdemir in der öffentlichen

Debatte sehr ungleich bedeutend. Gerade aus dem Blickwinkel der Verfech-

ter der Homogenität scheint im öffentlichen Diskurs Katharina Barley in ei-

ne ethnische Gemeinschaft des Deutschen integrierbar, aber Cem Özdemir

nicht. Beide in der Mitte der 1960er Jahre in Deutschland geborene Spitzen-

politiker haben einen Migrationshintergrund, der in öffentlichen Diskursen

eine ungleiche Bewertungwiderfährt. Die zugeschriebene kulturelle Identität

entscheidet über die Integrationszulässigkeit seitens der Verfechter der Ho-

mogenität in die deutsche Volksgemeinschaft. Diese kurzen Überlegungen

verdeutlichen, dass weiße Menschen unterschiedlicher kultureller Bezüge,

auch seitens rechter Bewegungen als vollumfänglicher Bestandteil der deut-

schen, ethnischen Gemeinschaft wahrgenommen oder erzählt werden kön-

nen. Zusammenfassend lautet daher das Argument, dass es durchaus Durch-

lässigkeiten des ethnischen Nationalismus in Deutschland gibt, aber diese

unter anderem durch rassistische Grenzziehungen bestimmt sind (Hentges

und Reißlandt 2001, S. 190).Menschen können insofern sie der Normidentität

entsprechen, die Rolle des Anderen verlassen und in der alltäglichen Zuschrei-

bung ein Mitglied der ethnischen Gemeinschaft werden.

Serloth folgt ebenfalls dem Argument, ethnokratische Gemeinschaften

seien überzeitlich bestimmte Gemeinschaften und haben keinen »voluntä-

ren« (Serloth 1997, S. 93) Moment inne (Serloth 1997, S. 93). Sie schreibt: »Die-

se biologistische bzw. rassistische Interpretation des Nationalstaates steht im

krassen Gegensatz zur voluntären Variante der nationalen Identität und des

Nationalstaates« (Serloth 1997, S. 93). Dabei verkennt Serloth ebenfalls die Be-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 171

deutung des Voluntären für die »mythologisierte« (Serloth 1997, S. 93) »Ab-

stammung« (Serloth 1997, S. 93). Eine Differenzierung scheint daher gebo-

ten zu sein. Für das außerhalb der weißen Norm stehende Subjekt und die

nicht-weißenMinderheiten in der posthomogenenGesellschaftmaterialisiert

sich alltäglich dieser »krasse Gegensatz« (Serloth 1997, S. 93). Für die Anderen,

die nicht von Rassismus betroffen sind, allerdings nicht. Weiße Minderhei-

ten, die nicht durch einen migrantisierten Namen als vermeintlich Fremde

markiert sind, könnten sich in der Theorie entscheiden, ob sie beispielswei-

se im öffentlichen Raum durch symbolische und verbale Akte die Zugehö-

rigkeit zur ethnischen Gemeinschaft der Deutschen Anschluss suchen oder

sich als Zugehörige einer anderen ethnischen Gemeinschaft sichtbar machen

(El-Tayeb 2016, S. 146). Bei einem rekursiven und vehementen Bekenntnis zur

ethnischen Gemeinschaft der Deutschen könnte eine gesellschaftlich aner-

kannte Zugehörigkeit entstehen. Üblicher ist allerdings, dass im Rahmen der

Mythologisierung der eigenen Herkunft wissentlich oder unwissentlich eine

Betonung der deutschen bei einer gleichzeitigen Auslassung der nicht-deut-

schen Verwandtschaftsverhältnisse vollzogenwird. Zusammenfassend gibt es

Gruppen in der Gesellschaft, bei denen der ethnische Nationalismus einen

voluntaristischen Moment aufweist. Daher hatte die Öffnung des Staatsbür-

gerschaftsrecht eine ungewollte Konsequenz. Mit der Auflösung der Trenn-

linie einer staatlich-regulierten Zugehörigkeit mit Fokus auf die Verwandt-

schaftsverhältnisse benötigte es im gesellschaftlichen Exklusionsregime ein

neues Merkmal zur Identifikation des Anderen. Unter anderem hierdurch ge-

wann das Weiß-Sein an Bedeutung in der posthomogenen Gesellschaft. Tra-

dierte Grenzziehungen gegenüber dem nationalistisch definierten Anderen,

beispielsweise gegenüber Franzosen, Briten, Italienern oder Niederländern,

demobilisierten sich seitdem zunehmend. Dieses Argument wird im nächs-

ten Kapitel nochmals ausgeführt.

Aus postkolonialer Perspektive ist die Persistenz einer ethnokratischen

Selbstdefinition als eine wirkmächtige Kontinuität trotz ihrer formalrechtli-

chen Abschaffung zu erkennen. Dabei legt die rassismuskritische Perspektive

auf die ungleiche Ausschlussform zwischen rassifizierten und nicht-rassifi-

zierten, zwischen weißen und nicht-weißen Minderheiten in der Gegenwart

besonders Wert. Dies ist allerdings kein überzeitliches, sondern ein gegen-

wartdiagnostisches Argument. Wie in dieser Schrift im Anschluss an Hent-

ges und Reißlandt argumentiert wurde, vollzog sich eine unzureichende Aus-

einandersetzung mit dem Erbe und den Folgen der deutschen »Blutsnati-

on« (Hentges und Reißlandt 2001, S. 183). Die Kontinuität eines ethnokra-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tischen Nationenverständnis mobilisiert nach Lepisus stets »Unterdrückung

oder Zwangsassimilation« im Staate (Lepsius 1990, S. 249). Unterdrückungs-

praktiken seitens der Verfechter der Homogenität finden sich im gewaltsa-

men Umgang mit postkolonialen Subjekten in der inneren Peripherie wieder.

Folglich ist ein zentraler Aspekt der rassismuskritischen Betrachtung die Aus-

wirkung und Manifestation dieser Selbstdefinition bei den Verfechtern der

Homogenität.

4.3 Der postkoloniale Charakter der deutschen Nation

»Die zwei wichtigsten Ideologien, mit denen der Rassismus sich verknüpft,

sind Sexismus und Nationalismus« (Miles 2018, S. 117).

Im Rahmen dieser Theorie ist die Analyse Deutschlands mit postkolonialen

und rassismuskritischen Ansätzen ausführlich erläutert und begründet wor-

den. Allerdings ist es ebenfalls von Bedeutung zu analysieren, ob der deut-

sche Nationalismus ein postkoloniales Phänomen darstellt oder zumindest

mit Kolonialismen wie Rassismus verbunden ist. Dieser Abschnitt wird ar-

gumentieren, dass Nationalismus keine ausschließlich aus dem Kolonialis-

mus entstandene Ideologie ist, aber der westliche Nationalismus, so auch

der deutsche Nationalismus einen postkolonialen Charakter aufweist. Bereits

in Klassikern der Nationalismusforschung in Gegenwart und Vergangenheit

wird, wie bei Huntington (Huntington 2002), Arendt (Arendt 2017) oder An-

derson (Anderson 1991) über Kolonialismus verhandelt. Daher ist die Beschäf-

tigungmit dem kolonialen Charakter des Nationalismus kein einseitiger Blick

der postkolonialen Studien in die Nationalismusforschung, sondern die in-

tellektuelle Verknüpfung wird gleichsam auf dem umgekehrten Wege vollzo-

gen. Eine ausführliche Auseinandersetzung mit den (post-)kolonialen Exkur-

sen der Nationalismusforschung ist an dieser Stelle nicht möglich, aber es

werden im Laufe der Analyse Verweise und Erkenntnisse aus der klassischen

Nationalismusforschung verwendet.

Anderson verweist auf die zentrale Bedeutung des »colonial racism« (An-

derson 1991, S. 150) bei der Genese des britischen »Empires« (Anderson 1991,

S. 150). Für Anderson war Kolonialrassismus ursächlich für die Konstrukti-

on von »legitimacy and national community« (Anderson 1991, S. 150). Damit

verdeutlicht Anderson das Rassismus oftmals ein Bindeglied zwischen Natio-

nalismus und Kolonialismus darstellt. Denn viele Schandtaten des Nationa-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 173

lismus in Gegenwart und Vergangenheit sind ohne Rassismus nicht zu ver-

stehen sowie vice versa. Rassismus als (post-)koloniale Sozialpraxis sowohl

die nationalistisch definierte Gruppe bestimmen als auch eine Handlungs-

logik der Nation darstellen kann. Im Falle der deutschen Blutsnation mate-

rialisieren sich diese Praktiken in Gegenwart und Vergangenheit. Die zwei-

te zentrale Verbundenheit von Nationalismus und Kolonialismus findet sich

ebenfalls in der klassischen Nationalismusforschung wieder.Huntington ver-

weist auf das koloniale Erbe der westlichen Nationen und auf die immense

Reichweite des westlichen Kolonialismus. Huntington schreibt: »At the same

time, Western nations also expanded, conquered, colonized, or decisively in-

fluenced every other civilization« (Huntington 2002, S. 21). Das zentrale Ve-

hikel der Kolonisation ist die westliche Nation. Gleichsam ist der Kolonia-

lismus für viele westliche Nationen ein nationales Leitziel und ein zentrales

Element ihres Selbstverständnisses gewesen. Die Verbindung von Nationalis-

mus und Kolonialismus manifestiert sich in ihrer ausgeprägten historischen

Verbundenheit. Dhawan erweitert diese These nochmals und sieht den »Na-

tionalismus« als ein »Produkt des Imperialismus« (Dhawan 2009, S. 62). Eine

solche weitgehende Kausalität wird von dieser Theorie nicht mitgetragen, da

es andere überzeugende Herleitungen, beispielsweise des deutschen Natio-

nalismus, gibt. Doch ist, wie Balibar richtig feststellt, »jede moderne ›Nati-

on‹ ein Produkt der Kolonisation« (Balibar 1990a, S. 110), denn der Kolonialis-

mus prägte oder prägt sie entscheidendmit (Balibar 1990a, S. 110). Somag die

Verbundenheit des britischen Nationalismus oder französischen Nationalis-

mus zum Kolonialismus offenkundiger sein, auch in Deutschland wird mit-

tels ethnologischer Sammlungen, des medialen Diskurs oder in der gegen-

wärtigen Geschichtsschreibung ein (post-)kolonialer Mythos westlicher und

vor allem deutscher Überlegenheit weiterhin kontinuierlich reproduziert. Die

dritte Verbundenheit von Nationalismus und Kolonialismus ist die gewalt-

same, koloniale Praxis der fremdbestimmten Erzeugung von beispielsweise

afrikanischen Nationen (Schiel 2005, S. 102). Im Rahmen der kolonialen Ex-

pansion erzeugten die westlichen Kolonialmächte willkürlich Nationalstaaten

in Afrika, die bis heute erhalten geblieben sind (Schiel 2005, S. 102). »Der Na-

tionalstaat war zur Universalie erklärt worden« (Schiel 2005, S. 102).Die west-

liche Ideologie das Regieren nur im Rahmen von nationalen Ordnungssystem

möglich sei, ist als koloniale Praxis in die Kolonien übertragen worden.Damit

stellt die Verbreitung des Nationalismus selbst eine zentrale Praxis des Kolo-

nialismus dar. Für viele heutige Nationen war der Begründungsmoment ihrer

Nation ein fremdbestimmter Gewaltprozess kolonialerMächte.Die Nation ist

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ein zentraler Akteur des Kolonialismus. Die vierte Verbundenheit stellt ge-

rade in Deutschland die Kontinuität innerer, (post-)kolonialer Grenzziehun-

gen dar. In einem fortwährenden Prozess von »Einbeziehung und Ausgren-

zung« (Benhabib 2017, S. 174) verändert sich das Volk stetig (Benhabib 2017,

S. 174). Dabei setzen Demokratien grenzen für Ein- und Ausschlüsse zur po-

litischen Gemeinschaft, die »anscheinend eine Angelegenheit geschichtlicher

Kontingenz und politischer Herrschaft« (Benhabib 2016, S. 199) sind (Benha-

bib 2016, S. 199). In Deutschland verläuft die nationalistische Grenzziehung

rechtlich über viele Jahrzehnte an biopolitischen Grenzen und wird bis in

die Gegenwart sozial fortgeführt. Die Verfechter der Homogenität und eini-

ge Migrationsethiker schließen (post-)koloniale Subjekte vom Deutsch-Sein

aus. Der Nationalismus schafft damit entlang rassistischer, (post-)kolonia-

ler Grenzen innere Ausschlüsse. Eine ausschließende Definition des Volkes

ist nach Benhabib »demokratischen Nation(en)« (Benhabib 2017, S. 174) inhä-

rent, doch verschieben sich diese unnatürlichen Ausschlussgrenzen (Benha-

bib 2017, S. 174ff.). Die Grenzen des Volkes sind nach Schiel »willkürlich und

historisch entstanden« (Schiel 2005, S. 104f.) und unterliegen daher ständi-

ger Neuverhandlungen. Es ist daher besonders interessant, dass Deutschland

eine lange Kontinuität eines biopolitischen und damit zugleich weitgehend

rassistischen Ausschlussregimes pflegte. An diesem Punkt eröffnet sich er-

neut die postkoloniale Analyse. Eine fünfte Verbindung zwischen Nationalis-

mus und Kolonialismus ist die durch postkoloniale Stimmen kontinuierlich

kritische Neubewertung des Nationalismus. Nach Schiel gibt es in manchen

Theoriebereichen noch immer eine ausschließlich positive Erzählung der Na-

tion (Schiel 2005, S. 104-105). Gerade die postkolonialen Bewegungen, wie

im Großen die Bürgerrechtsbewegung der Vereinigten Staaten von Ameri-

ka oder im Kleinen die deutsche postkoloniale Gegenwartsforschung wie bei

El-Tayeb (El-Tayeb 2016), Terkessidis (2017) oder Varela und Mecheril (Varela

und Mecheril 2016) bemühen sich um eine kritische Neubewertung der Nati-

on und ihres Erbes. Damit wird der öffentliche Diskurs über die ambivalente

Rolle der Nation aufgeklärt. Die Erzählung der französischen Revolutionäre

als Freiheitskämpfer wird ergänzt um die Reaktion auf die haitianische Frei-

heitsbewegung, die Narration des nationalen Feiertags Columbus Day wird

ergänzt um das Schicksal der indigenen Bevölkerungen und die Ehrung ver-

meintlicher deutscher Kolonialhelden wird ergänzt um die Sichtbarmachung

ihrer vernichtenden Schandtaten. Analog zum ersten Kapitel dieser Schrift

zeigt sich der postkoloniale Beitrag in der kritischen Erweiterung des Blicks

auf das nationale Erinnern. Die sechste Verbindung von Kolonialismus und

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 175

Nationalismus findet sich im »Provinzialisierungsdiskurs« (Weiß 2012, S. 71).

Es ist der Versuch der postkolonialen Forschung dem Versuch der selbstre-

ferentiellen Erzählung europäischer Entwicklung zu entkommen (Weiß 2012,

S. 65-73.). Es sollen isoliert betrachtete Phänomene, wie der Nationalismus,

in den Kontext äußerer Einflüsse gesetzt werden. Die Verbindung von Natio-

nalismus und Kolonialismus sollen deutlich werden.

»Von den einst von der Bourgeoisie erfundenen und über die ganze Welt

verbreiteten Werten ist der eine der des Menschen und des Humanismus –

wir haben gesehen, was daraus geworden ist –, und der andere ist der der

Nation« (Césaire 2017, S. 83).

Dieser kurze Abschnitt soll die bereits eröffnete Verbindung zwischen Ho-

mogenität und Nation nochmals vertiefen. Noch immer besteht nach Forou-

tan eine »Verknüpfung von Demokratie mit Homogenität« (Foroutan 2019,

S. 45). Die Homogenität in der deutschen Demokratie wird über das Volk ge-

setzt und dieses Volk historisch über die Nation definiert. Eine Ersetzung der

»Volksgemeinschaft« durch die Kulturgemeinschaft« (Bühl 2017, S. 122) hat

im öffentlichen Raum noch unzureichend stattgefunden. Wie bereits argu-

mentiert wurde, ist selbst bei denjenigen, die nun einem diversen demos zu-

stimmen noch eine homogene Nationenvorstellung vorhanden. Die Vorstel-

lung einer homogenen Nation und damit eines homogenen deutschen Volkes

ist widerstandsfähiger als die eines homogenen demos in der bundesdeut-

schen Demokratie. In Teilen der rechten Bewegung findet sich unter dem

rassistischen Terminus der »Passdeutschen« diese neue Komplexität wieder.

Menschen werden als Teil der Rechtsgemeinschaft anerkannt, aber als ein

Teil von Volk und Nation ausgeschlossen. Zugleich ist die Anerkennung auf

der Ebene der Rechtsgemeinschaft eine äußerst limitierte und prekarisier-

te. Durch das Ende der Homogenität vollzieht sich bei den Verfechtern der

Homogenität eine neue Differenzierung der Grundgesamtheiten von Staats-

volk (Rechtsgemeinschaft) und Volk (Abstammungsgemeinschaft). Es handelt

sich hierbei nicht um eine beschreibende Differenz zur Unterscheidung kul-

tureller Identität und damit dem Zugriff auf alltägliche Güter, wie wir es im

Multikulturalismus kennen. Es ist eine Unterscheidung zwischen Deutschen

und Herkunftsdeutschen, die dafür genutzt wird, um Milieus oder Lebens-

gewohnheiten benennbar zu machen. Es handelt sich um eine Differenz auf

der Ebene politischer Legitimität und Partizipation. Die Verfechter der Ho-

mogenität nehmen diese Unterscheidung vor, um zu definieren, wer erneut

aus der Zugehörigkeit ausgeschlossen werden darf, wer Zugriff haben sollte

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

auf Fragestellungen von Moral oder wer über bestimmte Themen wie Migra-

tion sprechen darf. Die historische Deckungsgleichheit von Volk und Staats-

volk ist damit bei den Verfechtern der Homogenität aufgehoben, obwohl sie

auch nach der Verabschiedung des ius sanguinis fester Bestandteil deutschen

Rechts ist.

In der Gegenwart wird nach Foroutan das Homogenitätspostulat als Vor-

aussetzung der Funktionsfähigkeit von Demokratien in Frage gestellt (Forou-

tan 2019, S. 45).Die posthomogeneGesellschaft nimmt damit auch Zugriff auf

die Vorstellung der Nation. Das Ende der Homogenität ist ebenfalls auf der

Ebene der Nation erkennbar und erzeugt analog zum übergeordneten En-

de der Homogenität gesellschaftliche Konflikte. Denn der westliche Staat ist

»durchlässig geworden« (Benhabib 2016, S. 171). Diese Durchlässigkeit voll-

zieht sich nicht nur auf der Ebene physischer Migration, sondern auch auf

der Ebene abstrakter Zugehörigkeiten. Dies führt zu Konflikten. ImThemen-

bereich der Nation wird vor allem das Bild der deutschen Nation als christli-

che sowie weiße Nation verteidigt. Spannend ist hierbei, dass die kulturelle

Geschlossenheit weitgehend nichtmehr verteidigt wird. In rechten Bewegun-

gen vollzieht sich beispielsweise eine zunehmende Inklusion von Menschen,

die etwa russischer oder polnischer Abstammung sind oder kulturelle Bezü-

ge dorthin aufweisen. Die neuen Grenzen sind vermeintlich religiöse, aber

zumeist rassistisch definiert. Der Kampf um die nationale Identität ist para-

doxerweise weniger nationalistisch geworden, aber dafür rassistischer. Folgt

man den Überlegungen von Bhabha ist der Nationalismus von weißen Min-

derheiten, deren Vorfahren oder die selbst migrierten, nicht verwunderlich.

Denn nach Bhabha »füllt (die Nation) die Leere, die bei der Entwurzelung

von Gemeinschaften und Familien entstand« (Bhabha 2011, S. 208). Dies wä-

re eine nachvollziehbare Erklärung weshalb sich in weißen Zuwanderungs-

gruppen keine geringere, sondern erhöhte Zustimmung für rechte Bewegun-

gen findet. Dieser neue inklusivere Nationalismus entlang von rassistischen

Trennlinien bietet die Chance einer gleichberechtigten Teilhabe zumNachteil

rassifizierter Gruppen.

Die Verfechter derHomogenität handeln aus einemnationalistischenMo-

ment heraus selbstverständlich überwiegend exkludierend. Vor allem gegen-

über der wachsenden Gruppe der »Ex-, Post- und Neokoloniasierte(n)« (Ben-

habib 2016, S. 171).

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 177

»(…)Homogenisierung nach Innen. Dies fußte auf exkludierendeVorstellun-

gen nationaler Identität und rechtlichen Kategorien der StaatsbürgerInnen-

schaft sowie klar umrissenen territorialen Grenzen. Der Nationalstaat wird

somit zur zentralen institutionellenVermittlungsinstanzder realenwie ima-

ginären Grenzziehung zwischen Eigenem und Anderem« (Müller-Uri 2014,

S. 84).

Müller-Uri arbeitet in diesem kurzen Zitat die Verbundenheit von Nation und

Staat wertbringend heraus. Die rechte Bewegung beruft sich auf die Nati-

on, um mittels des Instruments von staatlicher Zugehörigkeit eine nationa-

le Selbstdefinition zu schützen. Mit anderen Worten wird mit der Referenz

auf eine vermeintlich natürliche christliche sowie weiße Nation ein erneuter

Ausschluss von postkolonialen Subjekten aus der Staatsbürgerschaft gefor-

dert um somit die Nation, verkörpert durch das Volk, in ihrer vermeintlich

überzeitlichen Homogenität zu schützen. Die rechten Bewegungen kämp-

fen für die Rückkehr zu einer »Homogenisierung nach Innen« (Müller-Uri

2014, S. 84). Deshalb ist es wichtig anzuerkennen, dass es den Verfechtern

der Homogenität nicht nur um das Feindbild der Migration, sondern um

das Feindbild rassismusbetroffener Gruppen und ihrer zunehmenden Egali-

tarisierung in der bundesdeutschen Demokratie geht. Homogenität ist dem-

nach nicht nur eine Zustandsbeschreibung, sondern wird als Homogenisie-

rung zu einem politischen Paradigma. Zur Erinnerung: Diese Schrift geht

davon aus, dass die vergangene Homogenität, die nostalgisch referenziert

wird, wie auch El-Tayeb betont, eine Imagination darstellt (El-Tayeb 2016,

S. 144). Historisch produzierten nach El-Tayeb »europäische(r) Nationalstaa-

ten« (El-Tayeb 2016, S. 144) im Zuge ihrer Selbstdefinition »Minderheiten«

(El-Tayeb 2016, S. 144). Nun vollzieht sich mit der integrativen Wende des

Staatsbürgerschaftsgesetztes ein Prozess des Abbaus von Minderheiten, da

sie als Staatsbürger in der Demokratie formalrechtlich Gleiche werden. Ge-

gen diesen Prozess wendet sich das politische Programm rechter Gruppen.

Die Wiederherstellung rassistischer Exklusion ist damit ein politisches Ziel

der rechten Bewegung und machte den Rassismus nicht mehr zu einem in-

dividuellen Ressentiment, sondern zu einem politischen, strukturellem Stre-

ben. Die Verfechter der Homogenität wollen erneut »Migrantisierte(r)« (El-

Tayeb 2016, S. 146) erzeugen.Nach El-Tayeb sind »Migrantisierte(r)« ebd.) »(…)

in Deutschland geborene(r) und aufgewachsene(r) Menschen, denen der Sta-

tus des Deutschseins dennoch verweigert wurde« (ebd.). Rechte Bewegungen

praktizieren damit Rassismus vermittelt über nationalistische Diskurse.Wie-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

derholt wird nun in Textverlauf die Verwobenheit vonNationalismus undRas-

sismus als sich wechselseitig bestärkende Systeme sichtbar. Die Ideologie des

Nationalismus folgt im Streben nach Homogenität einer rassistischen Pra-

xis: der »Homogenisierung« (Müller 1995, S. 72f.; Müller-Uri 2014, S. 84). Es

kommt zu einer Repolitisierung ethnischer Trennlinien (Reuter 2012, S. 308).

Im Zuge dessen entwickelt sich das Idealbild der rechten Bewegung nicht

mehr zu einer nationalistischen Gemeinschaft, sondern zu einer »rassisti-

sche(n) Gemeinschaft« (Müller 1995, S. 72f.). Die Homogenisierung ist damit

nicht nur ein Moment der rassistischen Exklusion, sondern auch der rassisti-

schen Vergemeinschaftung. Gerade die Hoffnung in der ethnischen Gemein-

schaft erneut Anerkennung zu erfahren treibt Verfechter der Homogenität

an.

Ein begünstigender Faktor stellt das Festhalten an der Politik der Ho-

mogenität bis zum Jahrtausendwechsel dar. »Eine historische Ursache da-

für ist die rassistische völkische Definition dessen, was deutsch ist« (Zinflou

2016, S. 61). Damit ist es ein Regime, dass es dem Anderen unmöglich machte

deutsch zu werden (Rommelspacher 2002, S. 178). Wie bereits erläutert, for-

dert die rechte Bewegung damit eine Rückkehr zur Homogenisierung und

nicht wiederrum ihre Erfindung.

Auf Grundlage der bisherigen Argumentation kann derThese vomGegen-

satz von Nationalismus und Rassismus, die Arendt formulierte, widerspro-

chen werden (Arendt 2017, S. 356).

»Der Rassismus ist überall ein dem Nationalismus entgegengesetzter und

ihn wie jede Form des Patriotismus untergrabender Faktor« (Arendt 2017,

S. 356).

Arendt schreibt vom »antinationalen Rassendenken« (Arendt 2017, S. 357) und

setzt den Rassismus damit in Opposition zum Nationalismus (Arendt 2017,

S. 356f.). Dabei verkennt Arendt die Parallelen, die konsequente Gleichzeitig-

keit und die wechselseitige Abhängigkeit sowie Verstärkung von Rassismus

und Nationalismus. In Vergangenheit und Gegenwart ist der deutsche Natio-

nalismus nicht antirassistisch gewesen, sondern stets von Rassismus erfüllt.

So argumentierte die bisherige Theorie für die Trennung zwischen einem

nationalistischen Nationalismus, der sich gleichermaßen gegen Franzosen

sowie rassifizierte Gruppen wendet, und einem rassistischen Nationalis-

mus, der weiße Minderheiten eine Inklusion anbietet und sich vorrangig

rassistisch artikuliert. Doch ein gegen den Rassismus gewandter Natio-

nalismus lässt sich in Deutschland nicht erkennen. Zu weitgehend waren

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 179

die Verbrechen der deutschen Nation und zu keinem Zeitpunkt bemühte

sich der deutsche Nationalismus um die gleichwertige Inklusion rassis-

musbetroffener Subjekte. Richtigerweise differenziert Wallerstein dennoch

zwischen Rassismus und Nationalismus, da Nationalismus historisch eine

zwischenstaatliche Ausdrucksform und Rassismus eine »Ausdrucks- und

Unterstützungsform(en) der Antinomie von Zentrum und Peripherie« (Wal-

lerstein 1990, S. 102) darstellt. So werden Wallersteins Ausführungen an

dieser Stelle wie folgt interpretiert, dass es sich bei Rassismus um die Gegen-

überstellung von beispielsweise weißen und schwarzen Menschen handelt

und beimNationalismus um die Gegenüberstellung von Deutschen und Polen

(Wallerstein 1990, S. 102-103). Nationalismus und Rassismus bleiben dabei

unterschiedliche Konzepte, aber doch haben sie die Funktion der wertenden

Differenzierung gemeinsam. Rassismus und Nationalismus erzeugen beide

Über- sowie Unterordnung. Anderson und Balibar zeigen zudem wie gerade

dem deutschen Nationalismus der »Ethnozentrismus« (Balibar 1990b, S. 63),

eine Spielart des Rassismus, vorausgeht. Die »Schaffung einer fiktiven Eth-

nizität« (Balibar 1990b, S. 63) ist unabdingbar für den »völkischen Mythos«

(Holtmann 2018, S. 21) einer Abstammungsgemeinschaft.

Eine weitere Gemeinsamkeit von Nationalismus und Rassismus ist die

gewaltsame Reaktion auf ihre vermeintliche Bedrohung. Denn sowohl die

Identität als weißer Mensch sowie als deutscher Mensch ist für manche das

»einzige Identifikationskriterium« (Gärtner 2006, S. 30). Gärtner erläutert,

dass gerade dieser identitätspolitische Reduktionismus den Kampf zum ver-

meintlichen Schutz dieses Merkmals umso wahrscheinlicher macht (Gärtner

2006, S. 30). In den gegenwärtigen rechten Bewegungen vermischt sich dieser

Kampf um die nationalistische und rassistische Selbstverortung zunehmend.

Verfechter der Homogenität kämpfen gleichermaßen für den rassistischen

sowie den nationalistischen Homogenitätsanspruch. Ein Deutschland, dass

ihrer Definition von Deutsch-Sein undWeiß-Sein entspricht. Dabei erzeugen

Nationalismus und Rassismus eine »hierarchische Andersartigkeit (gilt) im

Außenverhältnis« (Beck 2004, S. 88) sowie eine »Universalismus der Gleich-

artigkeit im Innenverhältnis« (Beck 2004, S. 88). Im politischen Programm

erfolgt eine Homogenisierung des Fremden sowie des Eigenen. Es wird wie-

der von den politischen Zielen des Deutschen an sich gesprochen (Wildt 2017,

S. 26f.). Bei Serloth und Wildt findet sich diese Beobachtung zu rechten Be-

wegungen bereits wieder (Serloth 1997, S. 87; Wildt 2017, S. S. 26f.). Serloth

bezeichnet dies als die »Idee des geistigen Gleichklangs« (Serloth 1997, S. 87)

und Wildt schreibt in einer kritischen Reflexion über das intellektuelle Er-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

be von Rousseau von einer Imagination der »ungeteilten Einheit des Volkes«

(Wildt 2017, S. 26-27). Erneut wird der Nationalismus analog zum Rassismus

als eine gegen den Individualismus gerichtete Ideologie erkennbar. Gerade

die dem nationalistischen Denken eigene antiplurale Homogenisierung po-

litischer Ansichten verwehrt sich dem Schutz von gesellschaftlichen sowie

politischen Minderheiten. Sie operiert vielmehr in der Besserstellung eines

bemächtigten und übergeordneten Kollektivs. Nationalismus und Rassismus

leugnen die innere Heterogenität kollektiv bestimmter Gruppen. In dieser

Hinsicht findet sich zwischen Nationalismus und Rassismus erneut ein ver-

bindendes Element.

Überdies folgt diese Schrift der Annahme, dass sich bei Anhängern natio-

nalistischer Ideologien zugleich stets rassistische Denkmuster finden. Den

Rassismus als Antithese zum Nationalismus zu begreifen, wie Arendt dies

tut (Arendt 2017, S. 356), ist nicht sinnvoll. Dabei wird die lange Verbunden-

heit nationalistischer und rassistischer Ideologien unsichtbar gemacht. His-

torisch sind die Vorbilder demokratischer Nationenbildung mit den Verei-

nigten Staaten von Amerika und Frankreich zugleich tief verwurzelt gewesen

im vernichtenden und mörderischen Rassismus. Denn die moderne Nation

besteht zumeist nicht ohne ein ihr zugewiesenes Volk. »Ein solches Kollek-

tiv kommt aber nicht ohne seine ›Anderen‹ im Inneren und im Äußeren aus.

Der Begriff ›Volk‹ beschreibt daher ein Ziel, nicht eine Gegebenheit« (Ben-

habib 2017, S. 85). Dabei operiert der Nationalismus nach Beck »im Innern«

(Beck 2004, S. 88) anders als »nach außen« (Beck 2004, S. 88). In Anlehnung

an Becks Überlegungen (Beck 2004, S. 88) vollzieht sich im Inneren eine in-

nere Kolonisation in nationalistischer Semantik und im Äußeren eine äußere

Kolonisation in rassistischer Semantik. Aufgrund einer wachsenden Gemein-

schaft postkolonialer Subjekte in westlichen Nationen verschiebt sich die äu-

ßere Kolonisation immer mehr nach innen und damit ersetzen rassistische

Semantiken nationalistische. In den Vereinigten Staaten ist dieser Prozess

bereits weit fortgeschritten und lange tradiert. In der gegenwärtigen Bun-

desrepublik ist diese Entwicklung eine Reaktion auf die posthomogene Ge-

sellschaft. Diesen Prozess sieht Kelly realisiert in der »Kennzeichnung des

Deutschseins« als Weiß-Sein (Kelly 2018, S. 112). Da Weiß-Sein bei den Ver-

fechtern der Homogenität oftmals inhärenter Bestandteil deutscher Identität

ist, erkennen wir auch hierin eine Manifestation des Rassismus im Natio-

nalismus. So mag es Nationalismen geben die bereits multikulturelle Iden-

titäten zulassen, aber in Deutschland wird mit Bindestrichen und Kritik in

der nationalistischen Semantik noch immer unterschieden zwischen weißen

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 181

und nicht-weißen Deutschen. Nach Kelly sind »die Begriffe ›Rasse‹ und ›Volk‹

(werden) in der Konstruktion einer deutschen Identität eng aneinander ge-

koppelt« (Kelly 2018, S. 112).

Beck verweist zugleich darauf, dass diese weiße »Norm« (Beck 2004, S. 83)

in prädominantweißenNationen noch immer unsichtbar gemachtwird (Beck

2004, S. 83). Die Erkenntnis, dass für weite Teile der deutschen Gesellschaft

Weiß-Sein noch immer eine Grundvoraussetzung für das Deutsch-Sein dar-

stellt, findet sich als breiter Konsens in der Rassismusforschung wieder, so

auch bei Kelly (Kelly 2018, S. 112), Wulf (Wulf 2018) und El-Tayeb (El-Tayeb

2016, S. 23). Dennoch findet sich ebenfalls der Verweis auf die fortwährende

Leugnung einer rassistischen Definition des Deutsch-Seins (El-Tayeb 2016,

S. 23). Obwohl bisher und weiterhin ein komplexes Verhältnis von Nationa-

lismus und Rassismus gezeichnet wird, so ist diese einfache Beobachtung

besonders relevant. Der Nationalismus selbst und nationalistische Akteure

negieren im öffentlichen Diskurs wiederholt die rassistischen Logiken ihres

Zugehörigkeitsdenkens. Die Norm des Weiß-Seins wird absichtlich verleug-

net und unsichtbar gemacht. Es wird sich manchmal sogar auf den Nationa-

lismus zurückgezogen. Die rassistische Definition des Deutschen wird zwar

vollzogen, aber wiederholt geleugnet. Mit der Imagination von Deutschen als

ein ausschließlich, überzeitlich weißes Kollektiv wird sich der Sichtbarma-

chung von Rassismus entzogen, da sich stets auf die eine vermeintliche, na-

türliche, historische, nationalistische Gruppe berufen wird. Es wird Nationa-

lismus gebraucht, umRassismus zu verdecken. So behauptenmanche rechten

Bewegungen nicht gegen Muslime oder Schwarze zu sein, sondern für Deut-

sche, die selbstverständlich als ausschließlich homogen, weiß und christlich

imaginiert werden. Der nationalistische Schutz der vermeintlich homogenen

Eigengruppe wird als Argument genutzt, um die rassistische Motivation hin-

ter dem Handeln zu verdecken. Doch ermöglicht der Nationalismus den ge-

genwärtigen Rassismus. Dies ist keine Begleiterscheinung. Denn mit einem

Blick in der Vergangenheit zeigt Geulen auf, dass ein »entpolitisierte(s), eth-

nisierte(s) und biologisierte(s) Verständnis dieser Nation« (Geulen 2017, S. 78)

rassistische Gewalt erzeugen kann (Geulen 2017, S. 78). Die im ius sanguinis

verankerte rassistische Definition der deutschen Nation findet im Nationa-

lismus seine Kontinuität bis in die Gegenwart und ermöglicht Rassismus in

der Gegenwartsgesellschaft. Ohne deutschen Nationalismus rechter Ausprä-

gung gebe es weniger Rassismus in der Gesellschaft. Ein letzter Nachweis für

die Falschheit der These von Arendt. Daher ist die von Karakayali und Me-

cheril benannte lange Persistenz einer »nationalistische(n)« (Karakayali und

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Mecheril 2018, S. 230) Nationenvorstellung zu Ungunsten eines »republikani-

sche(n)« (Karakayali und Mecheril 2018, S. 230) Modells (Karakayali und Me-

cheril 2018, S. 230) Grundlage für die fehlende Aufarbeitung des deutschen

Rassismus. Die in der posthomogenen Gesellschaft vollzogene Abwendung

vom nationalistischen zum republikanischen Modell ist damit eine Maßnah-

me gegen Rassismus. An dieser Stelle ist eine notwendige Unterscheidung

zwischen Nationalismen und Rassismen angebracht.

»Zweifelsohne ist derNationalismus zunächst ebensowie der Rassismusmit

Rassifizierung verbunden – in jeder westlichen Nation existiert ein Korpus

vonWissen über die auch keine differenzierendeMacht existiert. So spielen

sich die Rassifizierungen im Verhältnis zwischen ›Gleichen‹ ab. Tatsächlich

haben sie auch einen ganz anderen Inhalt als jene des Rassismus. Deutsche

mögen von US-Amerikanern behaupten, sie seien oberflächlich – dass sie

jedoch als faul und schmutzig bezeichnet wurden oder werden, davon ist

nichts bekannt« (Terkessidis 2018, S. 80-81).

Terkessidis betont die wichtige Gemeinsamkeit der »Rassifizierung« (Terkes-

sidis 2018, S. 80-81) als Bestandteil von Nationalismus und Rassismus (Ter-

kessidis 2018, S. 80-81). Zugleich macht er einen Unterschied in der Qualität

der abwertenden Alltagspraxen deutlich. Dies ist einleuchtend an der gegen-

wärtigen Struktur des »Hasses« (Emcke 2017) in der deutschen Gesellschaft.

Obwohl es nationalistische Vorurteile gegenüber Ghana oder Nigeria gibt, so

wird der schwarze Geflüchtete in Deutschland zumeist nicht in dieser na-

tionalen Identität gehasst, sondern manchmal kodifiziert als Afrikaner, aber

letztlich immer als schwarzer Mensch. Seine national-bestimmte Fremdheit

ist nicht Anlass für den Übergriff gegen ihn. Gleichsam verhält es sich im

öffentlichen Diskurs mit den Syrern oder den Afghanen, welche keine Re-

ferenzpunkte des Hasses darstellen. Es sind kulturalistische Referenzen auf

Muslime, die mobilisiert werden. Es scheint sich der Hass auf die Anderen

von ehemals starken nationalistischen Referenzen hin zu rassistischen Refe-

renzen verschoben zu haben. Verfechter der Homogenität hassen nicht den

nationalistisch bestimmten Anderen, wie einen Italiener oder den Franzosen,

sondern die Verfechter der Homogenität im gegenwärtigen Diskurs hassen

den biologistisch oder kulturalistisch bestimmten Anderen. Erneut wird hier-

mit das Argument gestärkt, dass zunehmend der klassische Nationalismus

durch Rassismus verdrängt wird oder zumindest immer stärker von Rassis-

mus geprägt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 183

Doch scheint die gerade beschriebene Einflussnahme einer gewissen Dia-

lektik zu unterliegen. Die Stärkung rassistischer Semantiken demobilisiert

zugleich den herkömmlichen Nationalismus der Differenzen zwischen wei-

ßen Kollektiven erzeugt. Eckert schreibt: »Europäische Nationen grenzen sich

in ihrer Erinnerung an den Kolonialismus zwar voneinander ab, entwickeln

gegenüber der nichteuropäischen Welt jedoch eine gemeinsame Identität.«

(Eckert 2018, S. 160). Diese interessante Überlegung zum Kolonialismus lässt

sich an den Rassismus an sich übertragen. So öffnet die sich verstärken-

de Mobilisation der vorrangigen Bestimmung des Deutsch-Seins und »Eu-

ropäischseins« (Beck 2014, S. 249; Schirin 2016, S. 37) als christliches Weiß-

Sein (Beck 2014, S. 249; Schirin 2016, S. 37) eine neue Inklusion zuvor aus na-

tionalistischen Konzeptionen ausgeschlossenen Gruppen. Die Betonung des

Weiß-Seins entkulturalisiert das Deutsch-Sein, als auch die Bedeutung der

Abstammungsgemeinschaft. Daher ist der zweite, zeitgleiche Trend der Be-

deutungsverlust der Imagination einer Abstammungsgemeinschaft zuguns-

ten einer rassistischen Selbstdefinition. Zentral ist bei rechten Bewegungen

die Selbstmarkierung als weiße Christen (Schirin 2016, S. 37).

Die einende und universalistische Interpretation des Nationalismus für

die Arendt argumentierte, ist dem Postkolonialismus nicht fremd. Balibar be-

stätigt ebenfalls die lange Verbundenheit von »Nationalismus undRassismus«

(Balibar 2006, S. 232). Weitergehend scheint er das Argument von Arendt in

Teilen zu unterstützen (Balibar 2006, S. 232). Denn er macht gleichsam den

Rassismus verantwortlich für die Mobilisierung eines negativen Ausschluss-

prozesses, demderNationalismus ohne den Rassismus nicht in sich zu tragen

scheint (Balibar 2006, S. 232). Der Rassismus »nimmt« (Balibar 2006, S. 232)

»demNationalismus seine Universalität« (Balibar 2006, S. 232) odermacht ei-

nen »latenten anti-universalistischen Bestandteil« (Balibar 2006, S. 232) sicht-

bar (Balibar 2006, S. 232). Für Balibar ist folglich ein universalistischer Natio-

nalismus denkbar, doch wird dieser vom Rassismus im Nationalismus blo-

ckiert (Balibar 2006, S. 232). Nach den bisherigen Argumenten ist die zweite

Möglichkeit überzeugender. Mithilfe einer rassismuskritischen Analyse wird

sichtbar, weshalb der Nationalismus beispielsweise in Deutschland keinen in-

klusiven Charakter aufweist (Balibar 2006, S. 232). Doch sollte diese Bezie-

hung noch komplexer gezeichnet werden. Denn für Benhabib ist die Idee der

»Volkssouveränität« (Benhabib 2016, S. 165) stets eine Vorstellung »des glei-

chenWerts der Freiheit für alle« (Balibar 2006, S. 232) inhärent. Die demokra-

tischen Nationen pflegten zumindest einen, zwar nicht auf alle anzuwenden,

aber dennoch vorhandenen, Mythos eines Gleichheitsversprechens.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

»Nationale Staatsbürgerschaft ist ein rechtlicher und sozialer Status, diewie

immer auch geschichtlich formierte, kollektive Identitäten mit dem Rechts-

anspruch auf Sozialleistungen und ökonomische Vorteile sowie Privilegien

politischer Mitgliedschaft verbindet.« (Benhabib 2016, S. 160)

So scheint es im demokratischen Nationalismus einen egalitären Moment

zu geben. Gerade gegen diesen egalitären Moment wirkte immer wieder der

Rassismus, indem er die Anderen von ihrem Recht auf Gleichheit ausschloss.

Doch darf hierbei nicht vergessen vernachlässigt werden, dass auch der

Nationalismus außerhalb des Rassismus liegende Grenzen zog und gewalt-

sam reproduzierte. Denn die Kopplung der »universellen Menschenrechte«

(Meints-Stender 2018, S. 64) an die Staatsbürgerschaft ermöglichte über die

nationale Grenzziehung zugleich die Entrechtung anderer (Meints-Stender

2018, S. 64). Erneut ist auf dieser Ebene die nationalistische Ordnung das In-

strument zur Durchsetzung von Entrechtungen. Wenn man dem Argument

von Arendt folgen möchte, dann scheint es dennoch nicht einleuchtend, dass

eine so weitgehende potenzielle Instrumentalisierung der Nation nicht der

Nation selbst angelastet werden kann. Denn es erinnert an die Absurdität

des Arguments, dass nicht Waffen Menschen töten, sondern Menschen

andere Menschen töten. In diesem Sinne sei die Nation nicht verantwortlich,

sondern diejenigen, die sie missbrauchen. Eine postkoloniale Theorie, die

stets versucht sich historisch zu informieren, kann eine Abstrahierung der

Nation jenseits ihrer historischen Wirkungskraft schwer nachvollziehen und

sie dann im Raum der Theorie freisprechen. Denn in Deutschland bleibt es

das Instrument des Nationalismus unter dem sich rechte Bewegungen ver-

sammeln und »Homogenisierungsdruck« (Backes 2018, S. 113-114) erzeugen.

Es ist das Instrument des Nationalismus, der die rechten Bewegung eint und

Gemeinschaften schafft die rassistisch in unsere Gesellschaft wirken. Zudem

wird im Namen des Schutzes von nationalistischen Kategorien wie Nation,

Vaterland und Volk die Entrechtung postkolonialer Subjekte fortgesetzt. Der

Rassismus der Gegenwart scheint sich entscheidend durch und wegen des

Nationalismus zu äußern. Dennoch bleibt es Rassismus, der sich äußert.

Geulen arbeitet heraus, dass der Nationalismus sich historisch im Rah-

men der »kolonialen Expansionspolitik« (Geulen 2017, S. 83) verstärkte (Geu-

len 2017, S. 83). Die Verstärkung des Nationalismus durch kolonialistische In-

terventionen scheint kein neues Phänomen zu sein. Das rassistische Projekt

der Ablehnung von Geflüchteten,Muslimen und Schwarzen gab demnationa-

listischen Projekt in Deutschlandmit dem Ende der Homogenität erneut eine

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Eine postkoloniale Theorie der Nation 185

Aufgabe der Kolonisation, aber diesmal eine innere Kolonisation. Vor allem

vermittelt durch kulturalistische Diskurse rund um »culture, including reli-

gion« (Kosnick 2019, S. 174). Die historische, missbräuchliche Einbindung des

Christentums in das Projekt des Kolonialismus ist hinlänglich bekannt.Daher

wird auch die vermeintliche christliche Identität zur Dethematisierung von

Rassismus genutzt. Bekanntermaßen ist es die Kultur, aber insbesondere die

religiöse Tradition, die von einigen rechten Bewegungen geschützt werden

will.

In diesem Abschnitt konnte gezeigt werden, dass es eine durchdrin-

gende Verbundenheit von Nationalismus und Rassismus insbesondere in

Deutschland gibt. Dabei verfolgen die Verfechter der Homogenität ein »uto-

pisches Gesellschaftsideal der reinen Abstammungsgesellschaft« (Poutrus

2019, S. 197) und verbinden in der Gegenwart Nationalismus sowie Rassismus

zur Abwehr einer posthomogenen Gesellschaft. Für die Beschreibung dieser

Reaktion ist der Begriff einer Abwehr für die Rassismuskritik geradezu

zentral. Denn in der Gegenwart wird der Nationalismus vor allem wieder als

eine »Abwehrideologie« (Bohleber 1992, S. 695) sichtbar. In der Mitte der Ge-

sellschaft mobilisiert sich eine »Abwehr von Migrationsbewegungen« (Scheer

2016, S. 69) und Deutschland erlebt eine »(…) negative Dynamik der Abwehr

und Entrechtung von Menschen auf der Flucht (…)« (Poutrus 2019, S. 197).

Diese Abwehr manifestiert sich nicht nur auf der Ebene von »Migrationsre-

gimen« (Zinflou 2016, S. 62), sondern auch als »Abwehrreaktion« (Foroutan et

al. 2018b, S. 14) auf die gleichberechtigte Teilhabe von den Anderen (Foroutan

et al. 2018b, S. 14). Die Abwehr seitens der Verfechter der Homogenität die

tief in Nationalismus und Rassismus verwurzelt ist, ist zu systematisch und

institutionell verankert (Poutrus 2019, S. 197) als, dass sie einen unpolitischen

Charakter aufweist. Dies möchte die Schrift als nächstes untersuchen. Am

Ende dieses Kapitels steht ein in der postkolonialenTheorie üblicher Einwand

gegenüber der hier sehr kritischen Verhandlung des Nationalismus:

»Es ist durch nichts gerechtfertigt, denNationalismus derHerrschendenund

den Nationalismus der Beherrschten, den Nationalismus der Befreiung und

den Nationalismus der Eroberung einfach gleichzusetzen« (Balibar 1990c,

S. 59).

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463789-005 - am 13.02.2026, 15:01:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

