»Die Moral, die auch in der Antike nicht fehlte,
muss in der Darstellung selbst empfunden werden.«

Gustav Schwab liest Ovids Metamorphosen

Claudia Schindler (Hamburg)

»Jetzt haben Sie mir den Schwab verdorben!« — Das sagte mir eine Kontakt-Studen-
tin,' als ich im Sommer 2014 in einer Lehrveranstaltung zur Antikenrezeption die
Schwab’sche Niobe-Erzahlung mit dem ovidischen Original vergleichen lie3. Die
Dame war damals bereits weit {iber 70 und hatte, wie die meisten anderen ihrer
Generation, den ersten Zugang zur griechisch-romischen Mythenwelt tiber Gustav
Schwabs »Schonste Sagen des klassischen Altertums« gewonnen, jenem 1838 erst-
mals in einer dreibdndigen Ausgabe erschienenen Mythenbuch,” das vor allem Kin-
dern und Jugendlichen den Kosmos griechisch-romischer Mythologie erschliefSen
sollte. Solche erzidhlenden Mythenbiicher hatten im bildungsbeflissenen Biedermeier-
Deutschland des 19. Jahrhunderts Konjunktur,® kombinieren sie doch die fiir diese
Zeit typische »Belehrung« der Aufklarung mit »dem Unterhaltenden, dem Phantasie-
reiz von Mérchenhaftem und Wunderbarem« der Romantik.* So war Gustav Schwabs
Mythensammlung keinesfalls die einzige ihrer Art.> Bereits 1817 veroffentlichte
Johann Andreas Lebrecht Richter eine Zusammenstellung griechischer und vorder-
asiatischer Mythen mit dem Titel »Phantasien des Altertums«, nach Schwabs Samm-
lung erschienen Heinrich Wilhelm Stolls »Sagen des classischen Alterthums. Erzah-
lungen aus der Alten Welt« (Leipzig 1862), die sich erkennbar an diesem orientieren.®
Sollte man von diesen beiden Werken eher selten gehort haben, so ist das nicht ver-
wunderlich: Denn keines dieser Mythenbiicher reichte von seinem Erfolg her an die
Schwab’sche Sammlung heran, die seit ihrem Erscheinen nie vergriffen war und eine
uniiberschaubare Zahl von Auflagen und Bearbeitungen (nach meinen Recherchen

1 An der Universitdt Hamburg die offizielle Bezeichnung fiir Personen, die sich, nicht selten
nach ihrer Pensionierung, ohne den Druck von Modulpriifungen und Credit Points fiir ein
Fach ihrer Neigung einschreiben.

2 Zur Textgeschichte von Schwabs Sagenbuch vgl. Grof8 2020, S. 28-32.

3 Vgl Evers 2001, S. 10.
Pech 1985; dhnlich Schiitzsack 2016, S. 194. Eine Einordnung in die literaturgeschichtlichen
Kontexte bei Evers 2001, S. 60-64.

5  Generell zum Konzept dieser Sagensammlungen Evers 2003, S. 69-71.

6  Zudieser Sammlung Evers 2001, S. 176.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 CLAUDIA SCHINDLER

sind es etwa 350) erhielt,” die nicht selten den Schwabschen Text beliefSen und nur
Orthographie und Sprache behutsam den gingigen Normen anglichen - so etwa die
2015 im Reclam-Verlag erschienene Ausgabe. Teils wurde Schwabs Mythenbuch zur
Grundlage fiir Auswahlen und weitere Bearbeitungen, wie etwa die oft aufgelegten,
erstmals 1954 veréftentlichten »Griechischen Sagen« von Richard Carstensen, die
sich bereits auf dem Titelblatt als Schwab-Nachfolger zu erkennen geben,® den sie
zum Teil reduziert wiedergeben, aber auch, vor allem im ersten Teil der sogenannten
Kleineren Sagen, durch Mythen ergénzen, die im Schwab’schen Original fehlen, etwa
die von Daphne, Aktaion, Arachne und Midas. Besonders die édlteren Ausgaben von
Schwabs Mythenbuch sind zum Teil aufwéndig ausgestattet. So zeigt der Einband der
Ausgabe von 1882° in der Art eines pompejanischen Wandgemaldes eine gottlich-
nackte Heroenfigur, die von mit Medaillons besetzten und lorbeerumrankten Saulen
sowie von anderen antikisierenden Ornamenten, Sphingen und Greifen umrahmt
wird." Fein ausgefiihrte Kupferstiche, in den spéteren Ausgaben auch Photographien
antiker Kunstwerke, illustrieren den Text.

Schwabs »Sagen des Klassischen Altertums« waren und sind in den entsprechenden
modernen Ausgaben also auch optisch ein schones Buch. Zwar sind in den vergange-
nen Jahren verschiedene >modernere« Bearbeitungen griechischer Mythen erschienen -
erwihnt seien nur die Sammlung von Stephen Fry'! und die auf einzelne Heldinnen
und Sagenkreise bezogenen Romane von Madeline Miller'? und Jennifer Saint," die
Romane von Rick Riordan'* sowie die Graphic-Novel-Versionen griechischer Mythen
von Luc Ferry, Clotilde Bruneau (Szenario) und Giulia Pellegrini (Zeichnung).”” Auf-
grund ihrer immensen Verbreitung diirfte jedoch Schwabs Mythensammlung, zumal
im deutschsprachigen Raum, die allgemeine Wahrnehmung der Antike, besonders der

Zuletzt im Nikol-Verlag, Hamburg 2024.

8 Letzte Ausgabe: Griechische Sagen. Die schonsten Sagen des klassischen Altertums von Gus-
tav Schwab, nacherzdhlt von Richard Carstensen, 53. Auflage, Miinchen 1993.

9 G. Schwab, Die schonsten Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen Dichtern und Er-
zéhlern, Leipzig [1882]. Textzitate und Seitenzahlen nach dieser Ausgabe.

10  Siehe Abbildung 1 (Herkunft: eigenes Exemplar).

11 Stephen Fry, Mythos. The Greek myths retold, London 2017; ders., Heroes: the Greek myths
reimagined, San Francisco 2020.

12 E.g. Madeline Miller, The Song of Achilles, London al. 2012; dies., Circe, London 2019.

13 E.g. Jennifer Saint, Ariadne New York 2021; dies., Elektra, New York 2022; dies., Atalanta,
London 2022.

14 In dem Roman »The Battle of the Labyrinth«, New York 2008, (Bd. 4 des Zyklus Percy Jack-
son and the Olympians) wird der Dddalus-Mythos aufgegriffen.

15 Insgesamt 27 Binde; die deutsche Version erschien zwischen 2022-2024 im Splitter-Verlag,
Bielefeld. Interessanterweise gibt es keine komplette franzosische Ausgabe des Sagenbuchs,
sondern im Taschen-Verlag nur eine tippig illustrierte Auswahl von 23 Mythen (Légendes
Grecques, London 2021).

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 89

sogenannten »griechischen Sagens, so stark geprégt haben wie kein anderes altertums-
wissenschaftliches Werk der Zeit. Es gab und gibt auch Ubersetzungen unter ande-
rem ins Englische, ins Niederldndische, ins Russische und ins Spanische, ja sogar ins
Chinesische.'® Angesichts der immensen Wirkung, die das Werk hatte und bis heute
hat, angesichts der Tatsache, dass man »den Schwab« auch heute noch seinen Schii-
lern und Studenten als einen ersten Zugang zur Welt der griechischen Mythologie
zu empfehlen geneigt ist, lohnt sich ein naherer Blick auf jene so erfolgreiche Samm-
lung, und zwar aus mehreren Griinden. Gewiss ist Schwabs Sammlung kein Werk mit
einem »wissenschaftlichen« Anspruch in dem Sinne, dass in ihm eine Darstellung
der griechischen Gotter- und Heroenwelt vorgelegt wiirde, die einer religionswissen-
schaftlichen Priifung standhielte. Suggeriert sie doch zum Beispiel eine Synchronie
der Mythen, die aufgrund des weiten zeitlichen Abstands der verarbeiteten Quellen
gar nicht gegeben sein kann. Aber ein wissenschaftliches Werk will »der Schwab« ja
auch gar nicht sein. Was der urspriingliche Titel des Werkes »Die schonsten Sagen des
klassischen Altertums nach seinen Dichtern und Erzéhlern« allerdings verspricht, ist
eine grofie Quellentreue durch Anlehnung an Originaltexte. Auch im Vorwort macht
der Verfasser dies noch einmal deutlich, wenn er angibt, dass er in seiner Darstellung
den Versuch mache, »die schonsten und bedeutungsvollsten Sagen des klassischen
Altertums den alten Schriftstellern und vorzugsweise den Dichtern einfach und vom
Glanze kiinstlerischer Darstellung entkleidet, doch, wo immer maglich, mit ihren
eigenen Worten nachzuerzihlen« (S. iv). Doch wie ist es mit diesen »eigenen Wor-
ten«, mit der Originaltreue, die Schwab hier reklamiert, tatsichlich bestellt? Neuere
Arbeiten (insbesondere aus dem Bereich der Kinder- und Jugendliteratur-Forschung,
in der Schwabs Sagenbuch ungleich grofleres Interesse fand als in der Klassischen Phi-
lologie), betonen tendenziell die enge Anlehnung Schwabs an die antiken Texte, aus
denen dieser teilweise wortlich ibersetzt habe,'” und weisen darauf hin, dass Schwab
als ausgebildeter Klassischer Philologe und aufgrund seiner Titigkeit als Ubersetzer
tiber besondere Expertise verfiigt habe. » Aus diesem seltsamen literarischen Durch-
einander antiker Quellen gelang es ihm, Texte herauszuschélen, in denen die sich oft
widerstrebenden Versionen jeweils zu einem geschlossenen Mythenbild zusammen-
gefasst wurden.« So urteilt Marek Hatub in seiner Monographie tiber das literarische
Werk Gustav Schwabs.’® Auch der Schwerpunkt der Arbeit von Jonathan Grof§ liegt
auf der Ermittlung der Quellen und auf Schwabs » Arbeitsweise«.” So verdienstvoll

16 Grof3 2020, S. 33.

17 So etwa Evers 2001, S. 141.

18 Halub 1993, S. 82.

19 Grof3 2020, S. 288-289. Grof3 kann schliissig nachweisen, dass Schwab trotz seiner Expertise
im Bereich der Klassischen Sprachen bisweilen eher auf Lexikonartikel und auf die Uber-
setzung zuriickgreift als auf den Originaltext. Fiir ein konkretes Beispiel vgl. Anm. 36.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 CLAUDIA SCHINDLER

dies auch ist — die Arbeit von Grof vermittelt einen sehr guten Einblick in Schwabs
Methode - so gerit dabei dennoch leicht aus dem Blick, dass eine Sammlung wie die
Schwab'sche eben doch keine Ubersetzung ist, ja, dass sie ebenso wenig eine sein will
wie ein wissenschaftliches Werk. Das bedeutet, dass Schwab auch dann, wenn er den
antiken Vorbildern auf der Ebene der histoire folgt, und auch dann, wenn er die Texte
streckenweise wortlich zu tibersetzen scheint, nicht zwingend eine »originalgetreue«
Version abliefert — und auch gar nicht abliefern méchte. So verwundert es nicht, dass
er oftmals von der Moglichkeit Gebrauch macht, Mythenversionen aus verschiedenen
Quellen zusammenzufiigen und Teile eines antiken Textes so zu tibernehmen, dass
sie sich wie wortliche Ubersetzungen lesen, andere hingegen sowohl auf erzéhleri-
scher als auch auf inhaltlicher Ebene so abzuédndern, dass sie erheblich vom Original-
text abweichen, so dass zwar auf den ersten Blick der Eindruck einer grofien Original-
treue entsteht, auf den zweiten Blick jedoch der Text eine génzlich andere Wendung
nimmt als seine antike Vorlage. Zudem muss man - und das ist ein zweiter Punkt - in
Anschlag bringen, dass Schwab auch bei grofitem Streben nach Originalitit schon des-
wegen tiberhaupt nicht so »original« sein kann wie der antike Autor, weil er, so banal
es auch klingen mag, schlicht und einfach kein antiker Autor ist, sondern ein — wenn-
gleich klassisch-philologisch sehr gut gebildeter — schwiébischer Pfarrer des frithen
neunzehnten Jahrhunderts, ein Alumnus des Tiibinger evangelischen Stifts, der eben
nicht mit Homer, Hesiod, Vergil und Ovid personlich in Kontakt kam, sondern ein
Zeitgenosse von Goethe, Schleiermacher, Riickert und Chamisso war. Die Nachwehen
von Sturm und Drang, Klassizismus und Romantik sind die geistigen Stromungen der
Epoche. Das Erscheinungsjahr der ersten Auflage der »Sagen des klassischen Alter-
tums« fallt mit dem Erscheinungsjahr von Charles Dickens »Oliver Twist« zusammen;
es ist dasselbe Jahr, in dem der sogenannte »Kniebeugestreit« in Bayern heftige Aus-
einandersetzungen zwischen Katholiken und Protestanten ausloste.”® Schwabs Anti-
ke, so kann man es also zuspitzen, ist mitnichten eine »antike« Antike und es ist auch
nicht eine Antike, die unserem modernen (wahrscheinlich in Teilen nicht weniger
»un-antiken«) Verstandnis dieser Epoche entspricht. Schwabs Antike ist die Antike
des neunzehnten Jahrhunderts, und sie ist damit zwangsldufig von diversen Einspie-
gelungen politischer, religioser und moralischer Art affiziert, derer sich der Verfasser
moglicherweise nicht einmal selbst bewusst gewesen ist. So iiberrascht es kaum, dass
Schwab seine Leser im Vorwort dariiber informiert, dass er dafiir gesorgt habe, »dass
alles Anstoflige entfernt bleibe, und deshalb unbedenklich alle diejenigen Sagen aus-
geschlossen« habe, »in welchen unmenschliche Greuel erzahlt werden« (8. iv). Fer-

20 Zureligionskritischen Tendenzen zur Zeit der Entstehung von Schwabs Sagenbuch vgl. Hatub
1993, S. 73-75.

21 Zur theoretischen Fundierung von Antikenrezeptionen (der Plural wird ganz bewusst ge-
wihlt) vgl. Wiegmann 2017, S. 9-22.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 91

ner glaube er, »wo unseren hoheren Begriffen von Sittlichkeit widerstrebende oder
auch schon im Alterthum als widernatiirlich anerkannte Verhiltnisse (wie in der Odi-
pussage) ... nicht verschwiegen werden konnten, diese »auf eine Weise ausgedeutet
zu haben, welche die Jugend weder zum Ausspinnen unedler Bilder noch zum Grii-
beln der Neugier veranlasst« (S. iv). Sitten-, Wert- und Moralvorstellungen des mitt-
leren neunzehnten Jahrhunderts, das wird aus dem Vorwort der »Sagen des klassi-
schen Altertums« deutlich, haben Vorrang vor Authentizitit und Originaltreue. Auch
wenn Schwabs Buch explizit kein »moralischer Lehrkurs« sein méchte und der Ver-
fasser es dem »Vater oder Lehrer« anheimstellt, auf die »Unzuldnglichkeit« der anti-
ken Mythen »gegeniiber der Offenbarung des Christentums« aufmerksam zu machen
(S. iv), sollte man sich daher nicht darauf verlassen, dass es sich bei Schwabs Darstel-
lungen um Abbilder antiker Gedankenwelten handelt. Vielmehr muss man mit subti-
len und weniger subtilen sowie mit bewussten und unbewussten Umdeutungen rech-
nen, die die nach heutigem Forschungsstand mutmafilichen Sinngebungen der antiken
Texte nicht nur modifizieren, sondern bisweilen geradezu in ihr Gegenteil verkehren.

Der Umfang der Schwab’schen Sammlung sowie die Vielzahl der antiken Texte, die
er fir seine » Arbeit am Mythos« heranzog, machen die Untersuchung von Schwabs
Antikenrezeption zu einem weiten Feld. Instruktiv und durchaus reprasentativ sind
jedoch die Bearbeitungen der kiirzeren, in sich weitestgehend abgeschlossenen mytho-
logischen Erzéhlungen, die sich im ersten Band des Schwabschen Mythenbuches fin-
den und als deren hauptséchlicher literarischer Pritext in den meisten Féllen zweifels-
frei Ovids Metamorphosen identifiziert werden konnen. Anhand von zwei Beispielen,
der Dédalus und Ikarus- und der Pentheus-Geschichte, mochte ich zeigen, welche
Aspekte der ovidischen Darstellung Schwab beibehilt und welche er verdndert, wie er
den ovidischen Text mit anderen Uberlieferungen kombiniert, und welche Auswir-
kungen die Veranderungen auf die allgemeine Deutung der mythischen Erzéhlung
haben. Aus Platzgriinden beschrénke ich mich auf den unmittelbaren Vergleich zwi-
schen Schwab und Ovid und ziehe weitere antike Uberlieferungen nur insoweit heran,
als man davon ausgehen kann, dass sie auch von Schwab beriicksichtigt worden sind.

1. Daedalus und Icarus

Die Geschichte von Daedalus und Icarus ist wohl eine der bekanntesten mytho-
logischen Erzahlungen der Antike. Grundlage der zahlreichen kiinstlerischen Adap-
tationen ist Ovids Darstellung im achten Buch der Metamorphosen (8,183-235).%> Die
Grundziige der Geschichte sind schnell erzihlt: Der Kiinstler Daedalus, der Konst-

22 Fiir weitere Bezeugungen vgl. Roscher 1890. Die Erzahlung findet sich auch als exemplum in
der Ars Amatoria (2,21-98) und in geraffter Form in den Tristien (3,4,21-25). Nach der Deu-

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 CLAUDIA SCHINDLER

rukteur des kretischen Labyrinths, wird zusammen mit seinem Sohn Icarus von dem
kretischen K6nig Minos gegen seinen Willen auf der Insel festgehalten. Um von dort
fliehen zu konnen, konstruiert er fiir sich und seinen Sohn Fliigel aus Federn und
Wachs. Die Flucht gelingt zundchst; als aber Icarus hoher fliegt und der Sonne zu
nahe kommt, schmilzt das Wachs, das die Federn seiner Fliigel zusammenhilt, die
Konstruktion 16st sich auf. Icarus stiirzt ins Meer und wird von seinem Vater auf
einer nahen Insel begraben, die dieser nach seinem Sohn benennt.

Wie bei anderen der sogenannten >kleinen«< Sagen lehnt sich Schwab in seiner Dar-
stellung auf den ersten Blick eng an den ovidischen Text an.?® Nicht nur die Struk-
tur der Erzahlungen ist identisch; Schwab tibernimmt aus seinem romischen Refe-
renztext sogar Einzelheiten der literarischen Gestaltung, so etwa den Vergleich des
angstlichen Vaters mit einem Vogel, der seine Brut auf ihrem ersten Flug begleitet
(8,213-214;** Schwab S. 48). Dass er andere Vergleiche wegldsst, die sich im ovidi-
schen Original finden, etwa den Vergleich der Fliigelkonstruktion mit einer Panflo-
te, lasst sich wohl damit erkldren, dass er ihn fiir nicht der Erfahrungswelt seiner
jugendlichen Adressaten angemessen hielt.”” Weitaus gravierender sind andere, auf
den ersten Blick sehr viel geringer erscheinende Verdnderungen, die Schwab gegen-
tiber der Darstellung in den Metamorphosen vornimmt. Die Bewertung von Icarus’
Verhalten ist in Ovids Darstellung verhéltnisméflig neutral. Zwar erteilt der ovidi-
sche Daedalus seinem Sohn eindeutige Anweisungen, wie er sich wihrend des Fluges
zu verhalten habe, darunter die, sich stets auf dem mittleren Weg zu halten (medio
ut limite curras / moneo, 8,203-204). Zwar stiirzt auch der ovidische Icarus ab, weil
er die Fithrung seines Vaters verldsst (deseruit ducem, 8,224) und so der Sonne zu
nahe kommt, die das Wachs seiner Fliigel schmilzt. Eine moralische Bewertung der
Geschehnisse nimmt der ovidische Erzihler allerdings nicht vor: Icarus’ Motivation,
seinen Vater zu verlassen, ist »Freude iiber den waghalsigen® Flug« (audaci coepit
gaudere volatu, 8,223), wobei der gesamte Flug, nicht nur Icarus’ Abweichen, mit dem
Adjektiv audax versehen wird. Von einer gréflenwahnsinnigen Grenziiberschreitung
des Icarus, wie Ewald Rumpf schreibt,”” steht nichts im Text. Die Darstellung in den

tung in den Tristien geht es eher darum, dass es besser gewesen wire, verborgen zu bleiben
als die Ndhe des Princeps zu suchen.

23 Bereits in der Ars Amatoria hatte Ovid die Geschichte gestaltet (2,17-99). Zur poetologischen
Deutung der Stelle vgl. Schmitzer 2001, S. 76.

24 Zur Deutung dieses Gleichnisses als Teil der Vogel-Metamorphose der Protagonisten vgl. von
Glinski 2012.

25 Fiir das Verstandnis der Ovidstelle ist der Vergleich indes nicht unwichtig, da durch ihn das
Artefakt charakterisiert wird, das Daedalus schafft.

26 Das Adjektiv audax ist im Lateinischen nicht eindeutig negativ besetzt, wenngleich die nega-
tive Konnotation haufiger ist. Vgl. Thesaurus Linguae Latinae 1903.

27 Rumpf 1985, S. 89.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 93

Metamorphosen legt eher nahe, dass es der Vater ist, der mit der Konstruktion eines
aufwindigen technischen Spielzeugs die Gefahrensituation herbeifiihrt: So wird das
Fluggerit bereits bei seiner Konstruktion als gefahrlich eingestuft, wenn es heif3t, dass
Icarus, indem er die entstehenden Fliigel anfasst, »seine eigenen Gefahren« betas-
te (sua tractare pericla, 8,196). Mit der proleptischen Formulierung, dass Daedalus
seinen Sohn mit dem Fliegen selbst »verderbenbringende Kiinste« lehre (dammnosas
erudit artes, 8,215), scheint ihm der Erzidhler zumindest eine Mitverantwortung an
dem Ungliick zuzuschreiben.?® Die Tatsache, dass der Vater seinem Sohn die Flug-
instruktionen zumindest teilweise erteilt,” wihrend er selbst fliigelschlagend in der
Luft schwebt (motaque pendebat in aura, 8,202), diirfte der Situation sehr viel von
ihrer Ernsthaftigkeit nehmen und dazu beitragen, dass Icarus die Mahnungen sei-
nes Vaters buchstiblich in den Wind schldgt.*® Dass Daedalus vorausfliegt und sich
im Flug nach »den Fliigeln seines Sohnes umblickt« (nati respicit alas, 216), liest
sich zudem wie eine Variation der Orpheus-und-Eurydike-Geschichte, wo gerade
Orpheus’ Schulterblick Eurydikes endgiiltigen Tod herbeifiihrt.*!

Es sind also in der ovidischen Version neben Icarus’ nicht einmal zwangsldufig
als negativ zu bewertender audacia die Umstidnde der Himmelsreise, die zu seinem
Absturz fihren. Die Bewertung des Geschehens bleibt weitestgehend dem Rezipien-
ten iiberlassen. Das heifdt: Man kann Ovids Icarus wegen seines Leichtsinns tadeln,
muss es aber nicht.” Schwab hingegen determiniert die »Moral von der Geschicht'«
vor allem dadurch, dass er die zahlreichen Leerstellen der ovidischen Erzahlung
auffiillt. Er konturiert dadurch seinen Ikarus stirker als Opfer seines jugendlichen
Leichtsinns, der abstiirzt, weil er die Anweisungen der viterlichen Autoritit miss-
achtet. Den in der ovidischen Erzdhlung prominenten Aspekt, dass bereits von dem
Flugapparat als solchem eine Gefahr ausgeht, liasst Schwab beiseite.”® Und wahrend

28 Die Frage, inwieweit man in Fliigelkonstruktion und Himmelsreise eine Hybris des Daeda-
lus sehen soll, kann aus meiner Sicht nicht zweifelsfrei beantwortet werden. In jedem Fall ent-
hilt sich der Dichter der Metamorphosen, anders als Horaz, carmen 1,3,34-35: expertus va-
cuum Daedalus aera/ pinnis non homini datis, einer eindeutigen Be/Verurteilung.

29 Zumindest wird auf die Landung nicht explizit hingewiesen; man muss sie daraus schlief3en,
dass Daedalus seinem Sohn die Fliigel anlegt, wahrend er noch Flugvorschriften erteilt (pa-
riter praecepta volandi / tradit et ignotas umeris accommodat alis, 8,208-208).

30 Vgl. Worlitzsch 2020, S. 75-76.

31 Ovid, Metamorphosen 10,56-57: hic, ne deficeret, metuens avidusque videndi | flexit amans
oculos, et protinus illa relapsa est.

32 Insofern trifft die Aussage von Rutenfranz 2004, S. 224, die von »Ubermut« und »kindlich-
verspielt Unreifem« spricht, das »Icarus bei Ovid« anhafte, nur bedingt zu.

33 Im Nachwort der Graphic Novel von Luc Ferry (*2021) ist zwar mehrfach von »Hubris« die
Rede (S. 50-56), doch liegt ein Schwerpunkt der Erzdhlung auf dem komplexen Vater/Sohn-
Verhiltnis: Daidalos wird von Minos als Strafe dafiir, dass er Ariadne geholfen hat, den Weg

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 CLAUDIA SCHINDLER

Daedalus in der ovidischen Version, wie gesagt, seinen Sohn fliigelschlagend instru-
iert, lasst Schwab ihn landen, bevor er seine Mahnungen ausspricht: »Dann, nach-
dem er sich wieder zu Boden gesenkt, belehrte er auch seinen jungen Sohn Ika-
rus« (S. 47).3* Uberhaupt erscheint Schwabs Didalus in sehr viel hoherem Mafle als

umsichtiger und verantwortungsvoller Vater als sein ovidisches Gegenstiick. Wah-
rend Ovids Daedalus seinen Sohn eben jene dammnosas artes lehrt, die seinen Sturz

verursachen, ist bei Schwab ausschlieflich von der viterlichen Fiirsorge die Rede:

»Doch schwang er [Didalus] besonnen und kunstvoll das Gefieder, damit der Sohn

es ihm nachthun lernte, und blickte von Zeit zu Zeit riickwirts, wie es ihm geldnge.«

(S. 48); auch Ikarus Sturz bemerkt Dadalus, als er »hinter sich nach seinem Sohne,
wie er von Zeit zu Zeit zu thun gewohnt war, blickend, nichts mehr von ihm gewahr
wurde« (S. 48). Ikarus’ Unfall ist somit ausschlief3lich Resultat seines Ungehorsams

gegeniiber der viterlichen Autoritit. Hatte die ovidische Erzahlung von dem audax

volatus, dem »wagemutigen Flug« und der »Lust auf Himmelx, gesprochen, cae-
li cupidine tractus (8,224), die Icarus der Sonne zu nahe kommen lassen, kommt es

bei Schwab zum Ungliick, als »der Knabe Ikarus, durch den gliicklichen Flug zuver-
sichtlich gemacht, seinen viterlichen Fiihrer verlief3, und in verwegenem Ubermuthe

mit seinem Fliigelpaar der hoheren Zone zusteuerte« (S. 48). Aus dem »wagemuti-
gen Flug« und der »Lust auf Himmel« wird »verwegener Ubermuth«. Eine endgiilti-
ge moralische Zuspitzung nimmt Schwab mit den Worten » Aber die gedrohte Strafe

blieb nicht aus« (S. 48) vor, mit denen er ohne Vorbild in der antiken Vorlage — und

im Ubrigen auch ohne Bezug zum eigenen Text, in dem zuvor von einer Strafan-
drohung so nicht die Rede gewesen war — die Darstellung von Ikarus’ Absturz ein-
leitet. Tkarus’ Tod, so die Schwab’sche Lesart, ist also »Strafe«. Seine Geschichte ver-
lduft damit analog zur »Gar traurigen Geschichte mit dem Feuerzeug« in Heinrich

Hoffmanns 1845, also wenige Jahre nach Schwabs Sagen veroftentlichtem »Struw-
welpeter«,* wo das leichtfertige Paulinchen gegen das Verbot ihres Vaters mit Ziind-
holzern hantiert und sich unter dem lauten Wehklagen der beiden Kater Minz und

Maunz selbst abbrennt. So fiigt sich Schwabs Ikarus-Geschichte perfekt in die Men-
talitdt des Biedermeier: Immer schon den Autoritdten folgen, und sich blof3 nicht

durch kithne Unternehmungen die Fliigel verbrennen.

aus dem Labyrinth zu finden, dort eingesperrt. Ikarus macht seinen Vater fiir die Widrig-
keiten verantwortlich und verlangt von ihm, einen Ausweg zu er-finden (S. 36-37).

34 Bei Ferry 22021, S. 42-44 machen beide, Vater und Sohn, zunichst einige Flugversuche, die
scheitern. Danach instruiert Daidalos seinen Sohn und ldsst ihn das vermittelte Wissen sogar
noch reproduzieren. Auf dem Flug wird Ikaros unvorsichtig, weil er seine Freiheit auszu-
kosten beginnt.

35 Hoffmann 1845, S. 15-16.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 95

Ikarus’ Sturz wird also in Schwabs Darstellung zu einem Lehrstiick, das selbst
dem unaufmerksameren Leser klare Verhaltensregeln an die Hand gibt. Doch noch
in einem weiteren Punkt hat Schwab die ovidische Darstellung ganz erheblich modi-
fiziert. In den Metamorphosen wird Daedalus als weithin berithmter Kiinstler einge-
tithrt (ingenio fabrae celeberrimus artis heiflt er in Vers 159), der auf Kreta fiir Minos
das Labyrinth konstruiert, in dem dieser den Minotaurus, das Resultat der Sodomie
seiner Ehefrau Pasiphae, verstecken kann; nach einer duflerst geraftten Darstellung
der Erzéhlung von Theseus und Ariadne kehrt der Dichter zum im kretischen exili-
um ausharrenden Daedalus und dem Ausgangspunkt der Icarus-Geschichte zurtick.
Schwab hingegen beginnt seine Erzahlung mit einer ausfiihrlichen Vorstellung des
Didalus: Didalus, so erfahren wir, war ein »Sohn des Metion, ein Urenkel des Erech-
theus. Er war der kunstreichste Mann seiner Zeit, Baumeister, Bildhauer und Arbeiter
in Stein« (S. 46). Es folgt eine ausfiihrliche Beschreibung, worin Dédalus’ Kunstfertig-
keit bestand und weshalb sie solche Bewunderung erregte. Dieser ausfiihrliche Vor-
lauf dient zum einen natiirlich dazu, den Protagonisten vorzustellen und die genealo-
gische Verbindung zur vorausgegangenen Ion-Sage herzustellen. Zum anderen - und
das ist viel wichtiger — dient er dazu, mit den tiberragenden kiinstlerischen Leistun-
gen Dddalus’ sittlich-moralische Unzuldnglichkeit zu kontrastieren: » Aber so kunst-
reich Dédalus war, so eitel und eifersiichtig war er auch auf seine Kunst, und diese
Untugend verfiithrte ihn zu Verbrechen und trieb ihn ins Elend« (S. 46). An Dada-
lus’ Hinden klebt Blut: Er hat namlich, so erfihrt man im Folgenden in einer fast
wortlichen Ubernahme aus Diodor,* seinen Schwesternsohn Talos, der ihn in seiner
Kunstfertigkeit zu tibertreffen drohte, ermordet, indem er ihn vom Akropolis-Fel-
sen herabwarf, wird dann aber bei dem Versuch, Talos zu bestatten, gestellt und vom
Areopag verurteilt. Dadalus kann aber, so die Schwabsche Mythenversion, flichen
und findet bei Minos auf Kreta Zuflucht, fiir den er dann das Labyrinth konstruiert.”

Anders als die ovidische Erzahlung konfrontiert die Version von Gustav Schwab
also den Leser von Beginn an nicht in erster Linie mit dem Kiinstler Dddalus, son-
dern mit einem verurteilten Verbrecher, der eine schwere Blutschuld auf sich gela-
den hat. Dies ist umso auffilliger, als frithere Nacherzahlungen der Didalus-und-
Ikarus-Geschichte nur auf den genialen Kiinstler Diddalus abheben und seine dunkle
Seite zuriickdridngen oder ganz beiseitelassen.’® Schwab hingegen benétigt den Vor-

36 Vgl. Grof$ 2020, S. 91, der auf S. 92-93 zudem schliissig nachweist, dass Schwab bei seiner Be-
arbeitung des Mythos stark von Ubersetzungen abhingig ist.

37 Auch in der neuesten franzgsischen Comic-Adaptation von Luc Ferry (*2021) wird die Ta-
los-Geschichte der Daidalos-und-Ikaros-Erzihlung vorgeschaltet. Dort ist sie allerdings ein-
gebettet in die anderen Sagen um Daidalos (Pasiphae, Minotaurus, Ariadne und Theseus);
zur Vorstellung vom Kiinstler als Verbrecher vgl. Steinhart 2020, S. 205-207.

38 Karl Philip Moritz; Hermann Go6ll: Rutenfranz 2004, S. 226-228.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 CLAUDIA SCHINDLER

lauf, da er den Sturz des Ikarus eben mit dieser Blutschuld in Verbindung bringt und
das Bild des an Land treibenden Leichnams mit dem lapidaren Satz: »Jetzt war der
ermordete Talos gerdcht« (S. 48) kommentiert. Zwar spielt Talos auch in den Meta-
morphosen eine Rolle. Dort begegnet er aber unter einem anderen Namen und in ver-
wandelter Form, namlich als Perdix, als Rebhuhn,*” das den ungliicklichen Daedalus,
der seinen Sohn am Ufer bestattet, mit Fliigelschlagen und schadenfrohem Spottge-
sang bedenkt: et plausit pennis testataque gaudia cantu est (8,238). Erst im Folgen-
den wird der Leser durch eine Analepse tiber die Vorgeschichte dieses spottenden
Rebhuhns aufgeklirt, und auch diese unterscheidet sich deutlich von Schwabs Ver-
sion: Zwar ist auch Ovids Perdix ein Schiiler des Daedalus und ein genialer Erfin-
der, den eine am Strand gefundene Fischgrite zur Erfindung der Sige inspiriert,*
der das Drechseleisen erfindet und den Diadalus aus Eifersucht von der Akropolis
stiirzt (die Formulierung ex arce Minervae kehrt bei Schwab in der Formulierung
»von Minervas Burg« wortlich wieder). Doch im Unterschied zu der Mythenver-
sion, fiir die Schwab sich entscheidet, kommt Ovids Perdix nicht zu Tode, sondern
wird von Minerva (quae favet ingeniis excepit Pallas, 8,252)," aufgefangen und in
ein Rebhuhn (perdix) verwandelt, einen Vogel, der beim Fliegen immer darauf ach-
tet, Bodenkontakt zu halten, und auch seine Nester nicht in hohe Baume baut.* Mag
auch das Bild des »Vogels mit Flugangst«, das der Dichter hier zeichnet, einen witzi-
gen Kontrast zu den hochfliegenden Daedalus und Icarus produzieren — dass Icarus’
Tod so etwas wie die ausgleichende Gerechtigkeit fiir die Ermordung von Talos/Per-
dix ist, ist in Ovids Erzahlung allenfalls in dem nonverbalen Spott von Perdix impli-
ziert; der Erzéhler selbst stellt die Verbindung nicht her. Das Bild des angesichts des
trauernden und mit den Bestattungsriten befassten Vaters schadenfroh spottend aus
einer schlammigen Wasserfurche (garrula limoso prospexit ab elice perdix, 8,237)

39 Diese Metamorphose in ein Rebhuhn ist offenbar eine Erfindung Ovids. Bei Apollodor (3,15,9)
heiflt Daidalos” Schwester Perdix. Interessanterweise kann perdix im Lateinischen Maskuli-
num oder Femininum sein.

40 Ob diese Erfindung »besser« ist als die Erfindungen des Daedalus, die die Gesetze der Natur
tiberschritten, wie Faber 1998, S. 86 vermutet, scheint mir fraglich. Dass Ovids Gétter es nicht
maogen, wenn man in ihre Sphare eindringt, bedeutet nicht, dass der Erzahler diese Auffassung
teilt. Die Formulierung repperit usum (8,246) erinnert tiberdies an die » Aitiologie der Arbeit«
in den Georgica (ut varias usus meditando extunderet artis, Vergil, Georgica 1,133) und als
eine der ersten Errungenschaften wird die Sige genannt (Vergil, Georgica 1,143). Der Gegen-
satz kreativ/langweilig erinnert an die Arachne-Geschichte, in der sehr klar wird, an welcher
Stelle sich der Erzihler verorten mochte.

41 Liest man diese Parenthese vor dem Hintergrund der Arachne-Geschichte zu Beginn des ach-
ten Metamorphosen-Buchs, so kann man sich des Eindrucks eines gewissen Sarkasmus nicht
erwehren.

42 Die Frage, wie der verwandelte Perdix mit an den Strand gekommen ist, darf man wahrschein-
lich nicht stellen.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 97

gackernden Rebhuhns* diirfte zudem auf die meisten Rezipienten unangemessen
wirken und in dieser Wirkung intendiert sein.** Wenn also der Erzéhler in Schwabs
Geschichte den Tod des Ikarus als Sithnung fiir den Tod des Talos deklariert, verba-
lisiert er nicht nur die non-verbale Aussage des ovidischen Perdix, sondern macht
sich auch dessen unsympathischen Standpunkt zu eigen.* Die burlesk-komische und
zugleich fragwiirdige Note, die die Geschichte bei Ovid hat,* fehlt der Schwab’schen
Darstellung vollstandig. Schwabs Ikarus ist der ungehorsame Sohn eines verbrecheri-
schen Vaters, und als solcher hat er seinen Tod doppelt verdient: Einmal, weil er sich
damit die »Strafe« fiir die missachteten Anweisungen abholt, und einmal, weil sich
nur so eine Art von alttestamentarischer Gerechtigkeit wiederherstellen ldsst: »Ent-
steht ein dauernder Schaden, so sollst du geben Leben um Leben, Auge um Auge,
Zahn um Zahn, Hand um Hand, Fufl um Fuf3, Brandmal um Brandmal, Beule um
Beule, Wunde um Wunde.« (Exodus 21,23-25).

2. Pentheus

»Strafe fiir Fehlverhalten« und eine simple, holzschnittartige Gerechtigkeit, die mit
plakativen Schuldzuweisungen arbeitet und bestehende hierarchische Gefiige nicht
hinterfragt, ist ein wiederkehrendes Element Schwabscher Sagenbearbeitungen.
Damit einher geht zumeist eine Vereindeutigung im Sinne einer pidagogisch-mora-
lischen Botschaft. Wie Schwab zugunsten einer solchen Botschaft in den ovidischen
Text eingreift beziehungsweise die fiir seine Deutung passenden Mythenversionen
aussucht, zeigt die Version der Pentheus-Geschichte, die er seinen Lesern prisen-
tiert. Der Mythos des thebanischen Konigs Pentheus, der die Feierlichkeiten fiir
Bacchus zu unterbinden versucht und dann, als er in Frauenkleidern die Minaden

43 Hier drangt sich zudem der Vergleich mit den aus einem Tiimpel quakenden, in Frosche ver-
wandelten lykischen Bauern (limosoque novae saliunt in gurgite ranae, Metamorphosen 6,381)
auf. Nicht besonders schmeichelhaft ist auch das Adjektiv garrulus.

44 Vgl. Kailbach-Mehl 2020, S. 253-278, die sogar hinter Daedalus Ovid und hinter Perdix Lu-
cilius vermutet. Zumindest der Auftakt der Geschichte, ignotas animum dimittit in artes /
naturamque novat (8,188-189) erinnert an Ovids eigenes poetisches Konzept, vgl. Curran
1972, S. 84.

45 Fir Faber 1998, S. 81, hat die ovidische Perdix-Geschichte die Funktion klarzumachen, dass
der Tod des Icarus eine Rache fiir den Tod des Talos ist. Abgesehen davon, dass es nicht be-
sonders fein wire, den unschuldigen Sohn des Daedalus in die Bestrafung hineinzuziehen,
steht davon auch nichts im Text. Weder nimmt der Erzihler das Wort »Strafe« (»punishment
for hubris«) in den Mund, noch ist klar, wer den Daedalus »verurteilt« und wer die »Strafe«
verhidngt haben soll. Vielmehr konstruiert der verwandelte Perdix eine Geschichte, die sein
Bediirfnis nach Rache befriedigt.

46 So auch Kailbach-Mehl 2020.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 CLAUDIA SCHINDLER

belauscht, von seiner Mutter Agaue und anderen weiblichen Verwandten zerrissen
wird, wurde in der antiken Uberlieferung mehrfach gestaltet, am ausfiihrlichsten
in Euripides’ um 406 v. Chr. entstandenem Drama Die Bacchen. Als Grundlage von
Schwabs Bearbeitung ldsst sich aufgrund zahlreicher wortlicher Ubereinstimmungen
aber wiederum die Pentheus-Geschichte im dritten Buch der Metamorphosen (3,511-
733) benennen. Umso signifikanter sind seine Eingriffe in Ovids Text. Ovids Pentheus
ist eine ambivalente und vielschichtige Gestalt.*” Der Erzihler zeigt ihn einerseits als
einen von den ungesunden Affekten rabies und ira getriebenen Menschen,* dessen
Kontrollverlust umso grofier wird, je mehr man ihm Einhalt zu gebieten versucht:
remoraminaque ipsa nocebant (3,567). Das anschliefende Bild eines Sturzbaches, der
umso reiflender wird, je mehr er auf Hindernisse wie Holzbalken und Felsen trifft
(3,568-571), gibt einen lebendigen Einblick in Pentheus” Seelenleben.* So ldsst er
sich in seiner ira nicht nur dazu hinreifSen, den Dionysos-Adepten Acoetes, der ihm
die Geschichte der in Delphine verwandelten tyrrhenischen Seeleute erzahlt, unter
Androhung von Kreuzigung und Folter in den Kerker zu werfen, sondern auch dazu,
dem Bacchanal am Kithairon beiwohnen zu wollen — mit den bekannten fatalen Fol-
gen. Andererseits betont die ovidische Darstellung stark das Irrationale, einem auf-
geklarten Verstand nicht Zugingliche der Bacchusriten. Dazu gehort, dass der Gott
in der gesamten Erzahlung nicht zwingend als personlich prasent gedacht werden
muss. Zumindest fdllt auf, dass es in anderen Versionen des Mythos (v.a. im home-
rischen Dionysus-Hymnus) Bacchus selbst ist, der von den Seeleuten gefangenge-
nommen wird, und der sich nur als Acoetes ausgibt, wihrend Ovid nichts iiber die
Gottlichkeit des gefangenen Acoetes sagt® — und dass man Bacchus’ Présenz, auch
das durch die Festgesellschaft fokalisiert™ zu denkende Liber adest in Vers 528, nur
aus den Reaktionen seiner menschlichen Verehrer extrapolieren kann, die an ihn
»glauben«. Pentheus selbst wird vom Dichter eingefiihrt als contemptor superum. Man
hat darauf hingewiesen, dass ihn diese Bezeichnung in die Ndhe anderer Goétterver-

47 Insofern scheinen mir die politischen Deutungen der Erzihlung (vgl. Schmitzer 1990, S. 147-
166) kaum aus dem Text belegbar.

48 Dass die wortlichen Reden des Pentheus seine emotionale Verfasstheit performativ abbilden,
arbeitet McNamara 2010, S. 173-193 iiberzeugend heraus.

49 Zu den Besonderheiten des Vergleichs Liicht 2019, S. 199-200.

50 Insofern scheint mir die Deutung von Feldherr (1997, S. 31), dass die Bestrafung des Pent-
heus daraus resultiere, dass er unfihig sei, unter der Verkleidung des Acoetes Bacchus zu
sehen und seine eigene Geschichte auf die Bestrafung der tyrrhenischen Seeleute zu applizie-
ren, nicht ganz schliissig. Vielmehr scheint es, als habe Ovids Acoetes den homerischen Dio-
nysos-Hymnos (oder eine seiner Adaptationen) gelesen. Dass die Gottlichkeit des Acoetes
im Text Ovids nicht nachweisbar ist, sieht auch McNamara 2010, S. 174 Anm. 5. Explizit da-
gegen spricht sich Miller 2016, S. 105 aus.

51 Zur Terminologie und zur Anwendbarkeit auf antike Texte de Jong 1987.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 99

achter, etwa des vergilischen contemptor deum Mezentius riicke.”” Allerdings ist der
Begriff superum unspezifischer als das vergilische deum; er kann sich zwar als Geni-
tiv des Maskulinums superi auf die Gotter beziehen, genauso gut jedoch als Genitiv
des Neutrums supera auf all die Dinge, die sich der rationalen, verstandesmafligen
Durchdringung entziehen.” So beginnt Ovids Darstellung damit, dass Pentheus den
Seher Tiresias wegen seiner Blindheit verspottet und seine weitreichende Berithmt-
heit (fama) in Frage stellt. Tiresias sagt Pentheus darauthin seinen Frevel an Diony-
sus und seinen grausamen Tod voraus. Pentheus glaubt ihm nicht und verjagt ihn,
da er als contemptor superum generell nicht an Weissagungen glaubt. Dass Tiresias’
Weissagung tatsdchlich eintrifft, kann sich genauso Tiresias’ Wissen um menschliche
Irrationalitat wie gottlichem Eingreifen verdanken. Wenn der ovidische Pentheus also
einen Fehler macht, dann vor allem den, dass er die unkontrollierbare Irrationalitit
einer religios fanatisierten Gemeinschaft unterschatzt.>

Ganz anders die Darstellung bei Schwab. Dass der Frevel an Dionysus das zent-
rale Element der Geschichte ist, wird bereits in der ersten Vorstellung des Protago-
nisten Pentheus deutlich: »Dieser war«, so Schwab, »ein Verdchter der Gotter und
zumeist seines Verwandten, des Dionysos« (S. 28). Nicht nur spitzt Schwab das deu-
tungsoftene contemptor superum auf Dionysos zu, er dreht in seiner Erzdhlung die
Chronologie der Ereignisse um. Im ovidischen Text warnt zundchst Tiresias, ohne
dass es fiir diese Warnung Evidenzen gibt. Mit der Warnung reagiert er auf Pentheus’
spitze Bemerkungen iiber seine Blindheit: Pentheus konne sich gliicklich schitzen,
wenn er erblinde und die Bacchica sacra (3,518) nicht ansehen miisse. Ob der Gott
nun wirklich existiert oder nicht, spielt keine Rolle. Entscheidend ist etwas ande-
res: Nicht nur Pentheus, sondern auch der Rezipient muss entscheiden, inwieweit er
sich auf die Warnung einldsst. Schwab hingegen ldsst Dionysos in persona auftreten
und verbindet damit die Aussage, dass Pentheus die Warnungen des Tiresias in den
Wind geschlagen habe: » Als nun der Gott mit seinem jauchzenden Gefolge von Bac-
chanten herannahte, um sich dem Konig von Theben als Gott zu offenbaren, horte
dieser nicht auf die Warnung des blinden, greisen Sehers Tiresias« (S. 28). Wihrend
sich bei Ovid, wie gesagt, der Gott vor allem im menschlichen Verhalten manifes-
tiert, steht seine reale Existenz aufgrund einer physischen Prasenz bei Schwab auf3er
Frage. Dazu passt auch, dass Akotes, nachdem er von Pentheus gefangengesetzt wur-

52 Vergil, Aeneis 7,648.

53 Beziiglich der Geschichte, dass der ungeborene Bacchus in den Schenkel seines Vaters Jupi-
ter eingeniht worden sei, ist der ovidische Erzihler selbst skeptisch (si credere dignum est,
3,311).

54 Insofern ist Feldherr 1997, S. 37-38, zuzustimmen, dass die »dynamics of recognition« auch
eine soziale Dimension besitzen, weil das individuelle Opfer aus der Gruppe derer, die es
toten, ausgeschlossen wird.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 CLAUDIA SCHINDLER

de, in Schwabs Version durch ein reales Wunder befreit wird (» Aber eine unsichtba-
re Hand befreite ihn, S. 31) und somit in seiner mirakulosen Geschichte bestitigt
wird, wihrend Ovids Erzdhler das Wunder von Acoetes’ Befreiung der fama (fama
est, 3,700) zuschreibt® und so zugleich dessen phantastische Geschichte angreifbar
macht. Schwabs Pentheus hingegen, der den vom Erzéhler als real eingefiihrten Gott
nicht akzeptieren will, wird so auch objektiv zum »Verachter der Gétter«, zum con-
temptor deum.

Auch die weitere Gestaltung der Schwab’schen Sagenversion folgt dieser Stof3-
richtung. Wie Ovid beschreibt Schwab die Aktionen, die die Menschen im Rahmen
ihrer Bacchus-Verehrung ausfithren. Ovids Beschreibung riickt die Festgemeinde in
ein schlechtes Licht. Die gesamte Veranstaltung hat etwas Animalisches. Die Acker
tosen von einem unartikulierten tierischen Geheul (fremunt ululatibus, 3,528), der
Festzug ist ein ungeregeltes Gewimmel (turba ruit, 3,529), in dem Geschlechter- und
Standesgrenzen aufler Kraft gesetzt werden, wenn sich Manner, Frauen, Schwieger-
tochter, Volk und Adel vermischen (mixtaeque viris matresque nurusque / vulgusque
proceresque, 3,529-530), die noch dazu ohne eigenen Willen zu einer Kulthandlung
stromen, die sie iiberhaupt nicht kennen: ignota ad sacra feruntur (3,530). Die ovi-
dischen Dionysos-Riten sind also eher Massenhysterie denn religioses Ritual und
wirken auf den auflenstehenden Betrachter befremdlich. Sie sind, was sie eben sind:
eine Orgie. Insofern ist Pentheus’ Unwillen, da er ja als Konig von Theben eine Sto-
rung der Staatsordnung beftirchten muss, durchaus verstandlich, und nicht nur er,
sondern auch der Leser fragt sich, welcher Wahnsinn den Thebanern das Hirn ver-
nebelt hat: »quis furor vestras attonuit mentes?« (3,531-532). Schwabs Dionysos-
Anhénger hingegen schwirmen nicht, sondern formieren sich wie zu einem Gang
zum Sonntagsgottesdienst und ziehen dadurch Pentheus’ Zorn auf sich: »und als ihm
die Nachricht zu Ohren kam, dass auch aus Theben Ménner, Frauen und Jungfrau-
en zur Verehrung des neuen Gottes hinausstromten, fing er ergrimmt an zu schel-
ten« (S. 28). Die Rede des Pentheus, die Schwab zwar kiirzt, aber prinzipiell wieder
wortlich aus Ovid tibersetzt, passt dann nicht mehr zu den Informationen des Erzéh-
lers: Wenn Ovids Pentheus den irrationalen Wahnsinn der Orgien brandmarkt, so
kann sich dies mit dem Eindruck decken, den der Rezipient zuvor aus dem Bericht
gewonnen hat. Wenn aber Schwab Pentheus davon sprechen lasst, dass die kriegs-
gewohnten Thebaner sich von einem »weichliche[n] Zug von berauschten Thoren
und Weibern« kirre machen lieSen (S. 28), und sie doch wohl nicht dulden wollten,
»daf} ein wehrloses Knéblein Theben erobere, ein Weichling mit balsamtriefenden
Haar, auf dem ein Kranz aus Weinlaub sitzt, in Purpur und Gold anstatt in Stahl
gekleidet, der kein Rof$ tummeln kann, dem keine Wehr, keine Fehde behagt«, dann

55 Dass er dabei gleichzeitig auf seine Nutzung friiherer Uberlieferung (z. B. auf Euripides’ Bac-
chen) anspielt (so Gildenhart/Zissos 2016, S. 209), ist nicht ausgeschlossen.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 101

stellen seine Worte ihn schon deswegen als Gotteslasterer vor, weil sie so gar nicht
dem entsprechen, was der Erzahler zuvor kommuniziert hatte — einmal abgesehen
davon, dass man in Versuchung ist, bei dem »wehrlosen Knéblein ... mit balsam-
triefenden Haar« an eine Verballhornung des »holden Knab’ im lockigen Haar« aus
dem bekannten, 1818 erstmals aufgefithrten Weihnachtslied zu denken.*

Der Inszenierung des Pentheus als Religionsfrevler entspricht die Gestaltung sei-
nes Endes. Auch hier zundchst ein Blick auf die ovidische Version. Wie ein Kriegs-
pferd von Trompetenklidngen aufgestachelt wird,” so heif3t es dort, so provoziert den
Pentheus das Geheul, die longi ululatus der Bacchus-Anhinger dergestalt, dass er
sich, wie durch eine Leerstelle in der Erzéhlung eindrucksvoll markiert wird, unver-
sehens und gut sichtbar®® auf einer Lichtung am Kithairon wiederfindet, wo er von
seiner Mutter erspiht wird, die ihn gleich angreift, weil sie in ihm, wie sie in wortli-
cher Rede kundtut, einen Eber erblickt, den sie erlegen will: ille mihi feriendus aper
(3,715). Die herbeigerufene turba furens von Frauen setzt zur Verfolgung des Pent-
heus an, der, wie der Erzéhler sagt, schon »viel weniger gewalttitige Worte spricht,
sich schon selbst verwiinscht und schon seinen Fehltritt zugibt«: iam verba minus
violenta loquentem, / iam se damnantem, iam se peccasse fatentem (3,717-718); der
Verweis auf den schuldlosen Actaeon hilt seine eine Tante Autonoe nicht davon ab,
ihm die im Bittgestus ausgestreckte rechte Hand abzureifien, wihrend seine andere
Tante Ino ihm die linke zerfleischt. Auch die Hinwendung an die Mutter fiihrt ledig-
lich dazu, dass sich Pentheus’ abgerissener Kopf unversehens zwischen deren bluti-
gen Fingern befindet, die sich mit einem io comites, opus hoc victoria nostra est ihres
Erfolges rithmt. Ein Vergleich von Pentheus’ zerstreuten Gliedern mit vom Herbst-
wind abgerissenen Blittern (3,729-731), der moglicherweise wieder die Perspekti-
ve der Bacchantinnen fokalisiert,” beschlie3t die Beschreibung.®

56 Pentheus’ Diffamierung des Bacchus bei Ovid hingegen entspricht der topischen Diffamie-
rung Gstlicher Despoten bei Vergil (Vergil, Aeneis 4,215-217 et nunc ille Paris [...] / Maeonia
mentum mitra crinemque madentem / subnexus [...], Aeneis 12,99-100: foedare in pulvere cri-
nis / vibratos calido ferro murraque madentis), vgl. McNamara 2010, S. 182.

57 Zur »Inkonzinnitit« dieses Gleichnisses vgl. Liicht 2019, S. 201. Moglicherweise blicken wir
hier mit Pentheus’ Augen auf das Geschehen.

58 Hinds 2002, S. 139 weist zurecht auf die Inszenierung der Lichtung als Arena hin. Generell
zu den »spektakulidren« Aspekten in der Theben-Erzahlung vgl. Gildenhard/Zissos 1999,
S.171.

59 Das Gleichnis geht zuriick auf Homer, Ilias 6,146 und Ilias 21,463, wo es sich allerdings auf
den Wechsel der Generationen bezieht, und auf Vergil, Aeneis 6,309-310, wo es von den Schat-
ten der Unterwelt gesagt wird.

60 McNamara 2010, S. 189, liest das Gleichnis als Ausdruck des schwachen, weniger aggressi-
ven Pentheus, wihrend Gildenhard/Zissos 2016, S. 221 sich Gedanken dariiber machen, »how
many body parts can be generated by even the most conscientious dismemberment.«

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 CLAUDIA SCHINDLER

Der bereits zu Beginn der Episode angelegten Ausrichtung folgend, ist auch das
grausame Ende des Pentheus bei Ovid das Resultat eines ungesunden furor auf bei-
den Seiten, was nicht nur durch Formulierungen wie insano cursu (3,711) und turba
furens (3,716) zum Ausdruck kommt, sondern auch durch eine sprunghafte, abge-
hackte, von zahlreichen Leerstellen durchsetzte Erzdhlweise, die den Rezipienten
ein wenig von der Perspektive der in ihrer Wahrnehmung gestérten Frauen und des
nicht weniger unkontrollierten Pentheus vermittelt. Besonders wichtig ist aber, dass
wiederum ein wie auch immer gearteter gottlicher Einfluss nicht explizit formuliert
wird: Was die Frauen in den Ausnahmezustand versetzt, ist nicht definiert. Dass das
letzte Wort des Abschnittes nefandis lautet — bezogen auf die Hinde der Frauen, die
den Pentheus zerreiflen - zeigt vielmehr, dass der Erzéhler selbst mit einer gewis-
sen Abscheu auf die Ereignisse blickt. Dass die Frauen Pentheus ermorden, nach-
dem er bereits Abbitte geleistet hat (iam se peccasse fatentem, 3,718), brandmarkt das
Geschehen nicht nur als irrationalen Wahnsinn, dem jede Grundlage fehlt, sondern
gar als nefas, als Verstof$ gegen géttliches Recht.

Sehr viel weniger stringent ist die Version, die Schwab prasentiert. Dass nach sei-
nen Modifikationen im ersten Teil der Erzdhlung das ovidische Finale nicht mehr pas-
send ist, ist evident. So wechselt Schwab fiir die Schlussszene das literarische Modell.
Vorbild fiir die von ihm beschriebenen Ereignisse sind nicht mehr die Metamorpho-
sen, sondern Euripides’ Bacchen.® Wiederum ist es bei ihm Bacchus selbst, der auftritt
und die Handlung in Gang setzt: Er erscheint dem Konig und stellt ihm eine Falle:
»Er versprach, ihm die Bacchantinnen entwaftnet vorzufithren, wenn nur der Kénig
selbst die Frauentracht anlegen wollte, damit er nicht als Mann und Uneingeweihter
von ihnen zerrissen werde« (S. 31). Pentheus ist misstrauisch, lasst sich aber tiberre-
den; zusitzlich wird er von dem Gott mit Wahnsinn geschlagen, so dass er plotzlich
selber zum Anhénger das Bacchus wird: »Er selbst wurde wider Willen von bacchi-
scher Begeisterung ergriffen, verlangte und erhielt einen Thyrsus-Stab, und stiirmte
in Raserei dahin« (S. 31). Als sie das Waldtal erreichen, in dem die Bacchantinnen
sich versammeln, platziert Dionysos den Pentheus gut sichtbar in einem Wipfel eines
»Tannenbaumes«, um dann mit den Worten »Thr Mégde, schauet ihr den, der unsere
heiligen Feste verspottet, bestrafet ihn!« (S.32) auf ihn aufmerksam zu machen. Die-
se, ebenfalls vom Gott mit »wildem Wahnsinn« geschlagen, stiirmen herbei, entwur-
zeln den Baum, in dessen Wipfel Pentheus sitzt, bis »Pentheus unter lautem Jammer-
geschrei mit der stiirzenden Tanne aus der Hohe zu Boden fiel« (S. 32). Bittflehend
wendet er sich an seine Mutter: »sei du es nicht, Mutter, die meine Siinden am eige-
nen Kinde straft!« (S. 32), doch es hilft ihm nichts: » Aber die wahnsinnige Bacchu-
spriesterin, schiumend und mit weit aufgesperrten Augen, sah nicht ihren Sohn in
Pentheus, sondern glaubte einen Berglowen in ihm zu erblicken, fasste ihn an der

61 Vgl. auch Grof3 2020, S. 81.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 103

Schulter und riss ihm den rechten Arm vom Leibe« (S. 32), im Folgenden nimmt
die Geschichte denselben Verlauf wie in der ovidischen Version.

Schwabs Version prasentiert also, das wird meines Erachtens sehr deutlich,®* den
Pentheus als schuldiges Opfer seines Gotterfrevels, wobei der Gott hochstpersonlich
seine Bestrafung initiiert. Soweit besteht kein Zweifel daran, dass Pentheus seine Strafe
zu Recht bekommt. Auf der anderen Seite betont Schwabs Darstellung sehr stark das
Finster-Sinister-Irrationale, das von dem antiken Gott ausgeht. Immer wieder ist von
dem »Wahnsinn« die Rede, mit dem Dionysos Gldubige und Ungldubige gleicher-
maflen schlidgt, um den Frevler Pentheus seiner Bestrafung zuzufithren. Dass damit
diejenigen schwere Blutschuld auf sich laden, die sich dem Gott gegeniiber nichts
haben zuschulden kommen lassen, bleibt unausgesprochen - ist dies moglicherwei-
se eine Stelle, an der Schwab auf die erkldrende Unterweisung des » Vaters oder Leh-
rers« setzt, von der er im Vorwort gesprochen hatte? Fakt ist, dass bei dem Bemii-
hen, die Rache des Gottes moglichst grausam und gnadenlos auszugestalten und den
Gotteslasterer von vornherein chancenlos zu lassen, die Erzahllogik auf der Strecke
bleibt. Warum muss Bacchus den Pentheus erst iiberreden, Frauenkleider anzulegen
und sich in das Bacchanal einzuschleichen, wenn er doch im Folgenden Pentheus
mit Wahnsinn schlagen und selbst im Tannenwipfel absetzen kann? Warum setzt er
ihn @iberhaupt in den Wipfel der Tanne, obwohl kurz zuvor die Moglichkeit bestan-
den hatte, ihn mit den Bacchantinnen in Kontakt treten zu lassen: »So gelangten sie
in ein tiefes, quellenreiches, von Fichten beschattetes Tal, wo die Bacchusprieste-
rinnen ihrem Gotte Hymnen sangen, andere ihre Thyrsusstibe mit frischem Epheu
bekleideten« (S. 31)? Offenbar geht es Schwab darum, durch die spektakuldre (wie-
derum aus Euripides entnommene) Aktion, bei der Bacchus zunichst »mit seiner
wunderbar in die Hohe reichenden Hand« den Wipfel der Tanne nach unten bie-
gen muss, dessen gottliche Allmacht herauszustellen. Warum miissen die Bacchan-
tinnen im Folgenden einen Weg zuriicklegen, der sie durch »angeschwollene Wald-
béche« (S. 32) fithrt, um zu Pentheus zu gelangen? Offenbar deshalb, damit Schwab
den »wilden Wahnsinn, vom Gotte gesandt« konturieren kann. Anatomisch schlecht
vorstellbar ist schliefSlich, dass Pentheus seine Mutter Agaue umarmt — »umhalst,
wie es bei Schwab heif3t, und diese ihn an der Schulter packen und ihm den Arm
abreifien kann. Hier geht es darum, den Kontrast zwischen dem kindlichen Verhal-
ten des (immerhin erwachsenen und das Konigsamt ausiibenden!) Sohnes gegeniiber
seiner Mutter und dem un-miitterlichen Verhalten der vom Gott rasend gemachten
Agaue gegeniiber ihrem Sohn zu markieren.

Schwabs Darstellung zielt also vor allem im letzten Teil der Pentheus-Sage dar-
auf ab, die Irrationalitit des antiken Kultes zu betonen, dessen Reprisentant eben

62 Sogar noch deutlicher als im Drama des Euripides, wo die grausamen Ereignisse in einem
Botenbericht prasentiert werden (Euripides, Bacchen 677-727).

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 CLAUDIA SCHINDLER

kein christlicher Gott ist und dessen Grausamkeit nicht den christlichen Normen
entspricht. Dass jedoch von der Abscheu, die Schwab hier gegeniiber den paganen
Riten zum Ausdruck bringt, unberiihrt bleibt, dass er die Bestrafung von Gottesver-
dchtern insgesamt doch fiir angemessen hilt, zeigt das Fazit, das er aus der Pentheus-
Geschichte zieht. Ovid ldsst auf die Darstellung von Pentheus’” Zerstiickelung zwei
Verse folgen, in denen er ausfiihrt, dass das exemplum des Pentheus dazu gefiihrt
habe, dass die Thebanerinnen fortan »neue Riten« (nova sacra, 3,732) praktizierten,
Weihrauch opferten und »heilige Altdre« (sanctas aras, 3,733) verehrten. Schwabs
Fazit lautet lapidar: »So rdchte der méchtige Gott Bacchus sich an dem Verichter
seines Gottesdienstes.« (S. 32).

Schlussbetrachtung

»Hier konnen wir harmlos und unbeirrt von den Hidndeln und Sténkereien der Philo-
logen im Land der Griechen und Trojer wandeln und vom Zorn Achills wie vom
Ungliick des Ikarus in gutem Deutsch und ohne Noten und Kommentare lesen.«® So
Herrmann Hesses Urteil iiber Schwabs »Sagen des Klassischen Altertums«, das noch
im Klappentext manch moderner Schwab-Ausgabe zu lesen ist. Die exemplarische
Betrachtung zweier von Schwab zu »Sagen des Klassischen Altertums« umgestalteten
Mythen hat, so hoffe ich, zeigen konnen, dass man diese Aussage etwas modifizieren
muss. Gewiss: Die »Handel und Stdnkereien der Philologen«, zumal der streitlustigen
Fachvertreter des neunzehnten Jahrhunderts, liegen Schwab fern, und was das »gute
Deutsch«angeht, ist Hesse riickhaltlos zuzustimmen. Doch sollte deutlich geworden
sein, dass Schwab in beiden Bearbeitungen, die wir betrachtet haben, zwar auf die
Darstellung in Ovids Metamorphosen zuriickgreift, diese jedoch erheblich verdndert
und aus ihnen eine Botschaft gewinnt, die so pidagogisch-moralisch-theologisch
im Sinne des Biedermeier ist, dass man als moderner Leser nicht umhinkann, ein
gewisses Unbehagen zu empfinden. Die antiken Figuren werden zu Beispielen fiir
menschliches Fehlverhalten und Verstofle gegen die christlichen Normen zurecht-
gebogen, so dass ihr Tod, dessen Schilderung nicht weniger grausam ausfallt als im
antiken Original, als Resultat einer hoheren Gerechtigkeit erscheint. Doch bei aller
christlichen Uber- und Verformung und dem Versuch, den Mythen eine padago-
gisch-moralische Botschaft einzuschreiben: So recht geheuer scheint Schwab die
Antike nicht zu sein. Sie bleibt ihm eine fremde Welt, die letztlich von Menschen
bevolkert ist, die an der christlichen Lehre nicht partizipieren. Diese Alteritétser-
fahrung fiihrt ihn zwangslaufig zu einer Distanzierung. So ist es wenig verwunder-
lich, dass der Erzdhler Schwab - und das ist vielleicht der grofite Unterschied zum

63 Zitat in: Michels 1970, S. 258-259.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 105

Erzahler der Metamorphosen — mit den Figuren seiner Geschichten keinerlei Empa-
thie empfindet. Sie sind ihm letztlich gleichgiiltig, wie es Sagengestalten eben sind,
Sagengestalten des klassischen Altertums zwar, aber als solche dhnlich weit entfernt
wie die Mirchenfiguren Ludwig Bechsteins oder der Briider Grimm®. Ohne Schwabs
Leistungen in irgendeiner Weise schmélern zu wollen, stellt sich mir - diese person-
liche Bemerkung sei erlaubt — angesichts dessen aber doch die Frage, inwieweit man
sie oder auch ihre zahlreichen Bearbeitungen als ersten Zugang zur Antike als Lek-
tiire empfehlen sollte.

Literaturverzeichnis

Brodersen 2003: K. Brodersen, Die Antike auflerhalb des Horsaals, hg. von K. Brodersen,
Miinster/Hamburg/London 2003 (Antike Kultur und Geschichte 4).

Brunken/Hurrelmann/Pech 1998: O. Brunken/B. Hurrelmann/K.-U. Pech, Handbuch zur
Kinder- und Jugendliteratur. Bd. 3 (1800-1850), Stuttgart 1998.

Carstensen *1993: R. Carstensen, Griechische Sagen. Die schonsten Sagen des klassischen
Altertums von Gustav Schwab, nacherzihlt von R. C., *Miinchen 1993.

Curran 1972: L. C. Curran, Transformation and Anti-Augustanism in Ovid’s Metamorpho-
ses, Arethusa 5, 1972, S. 71-91.

De Jong 1987: L].E de Jong, Narrators and Focalizers: The Presentation of the Story in the
Iliad, Amsterdam 1987.

Evers 2001: D. Evers, Die schonsten Sagen des klassischen Altertums. Zur Bedeutung und
Funktion der Bearbeitungen antiker mythologischer Erzihlungen in der Kinder- und
Jugendliteratur des 19. Jahrhunderts, St. Ingbert 2001 (Mannheimer Studien zur Litera-
tur- und Kulturwissenschaft. 25).

Evers 2003: D. Evers, Eine » Vorschule der hoheren Bildung«. Gustav Schwabs Werk Die schons-
ten Sagen des klassischen Altertums, in: Die Antike auflerhalb des Horsaals, hg. von K. Bro-
dersen, Miinster/Hamburg/London 2003 (Antike Kultur und Geschichte. 4), S. 69-76.

Faber 1998: R. A. Faber, Daedalus, Icarus, and the Fall of Perdix: Continuity and Allusion in
Metamorphoses 8.183-259, Hermes 126, 1998, S. 80-89.

Feldherr 1997: A. Feldherr, Metamorphosis and Sacrifice in Ovid’s Theban Narrative, Mate-
riali e discussioni per l'analisi dei testi classici 38, 1997, S. 25-55.

Ferry 2021: L. Ferry, Daidalos und Ikaros, Bielefeld 22021.

64 Tatsichlich erschien 1824 und 1826 von Albert Ludwig Grimm ein Band »Mahrchen der alten
Griechen und Rémer« (Neubearbeitung Grimma 1839, weitere Auflage Grimma 1844), die
sich im Stil dem Volksmirchen annidhern: Vgl. Brunken/Hurrelmann/Pech 1998, Sp. 1308;
Evers 2001, S. 143.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 CLAUDIA SCHINDLER

Gildenhard/Zissos 1999: 1. Gildenhard/A. Zissos, »Somatic Economies«. Tragic Bodies and
Poetic Design in Ovid’s Metamorphoses, in: Ovidian Transformations. Essays on Ovid’s
Metamorphoses and its Reception, hg. von Ph. Hardie/A. Barchiesi/St. Hinds, Cambridge
1999 (Cambridge Philological Society. Suppl. 23), S. 162-181.

Gildenhard/Zissos 2016: I. Gildenhard/A. Zissos, Ovid’s Metamorphoses 3.511-733. Latin
Text with Introduction, Commentary, Glossary of Terms, Vocabulary Aid and Study
Questions, Cambridge 2016.

Grof3 2020: J. Grof3, Antike Mythen im schwibischen Gewand: Gustav Schwabs Sagen des
klassischen Altertums und ihre antiken Quellen, G6ttingen 2020.

Hatub 1993: M. Halub, Das literarische Werk Gustav Schwabs, Breslau 1993.

Hinds 2002: S. Hinds, Landscape with Figures: Aesthetics of Place in the Metamorphoses and
Its Tradition, in: The Cambridge Companion to Ovid, hg. von Ph. Hardie, Cambridge
2002, S. 122-149.

Hoffmann 1845: H. Hoffmann, Struwwelpeter, Frankfurt am Main 1845.

Kailbach-Mehl 2020: A. Kailbach-Mehl, Kiinstlerfiguren als poetologische Reflexionsfiguren
in der augusteischen Dichtung, Hildesheim/Ziirich/New York 2020 (Spudasmata. 186).

Liicht 2019: W. Liicht, Untersuchungen zu den Gleichnissen in Ovids Metamorphosen, Ber-
lin 2019.

McNamara 2010: J. McNamara, The Frustration of Pentheus. Narrative Momentum in Ovid’s
Metamorphoses, 3.511-731, The Classical Quarterly 60, 2010, S. 173-193.

Michels 1970: V. Michels (Hg.), Hermann Hesse. Eine Literaturgeschichte in Rezensionen und
Aufsitzen, Frankfurt a. M. 1970 (Hermann Hesse. Schriften zur Literatur. 2).

Miller 2016: J. E Miller, Ovid’s Bacchic Helmsman and Homeric Hymn 7, in: The Reception of
the Homeric Hymns, hg. von A. Faulkner/A. Vergados/A. Schwab, Oxford 2016, S. 95-108.

Pech 1985: K.-U. Pech, Kinder- und Jugendliteratur vom Biedermeier bis zum Realismus.
Eine Textsammlung, hg. von K.-U. Pech, Stuttgart 1985.

Roscher 1890: W. H. Roscher, in: Ausfithrliches Lexikon der griechischen und réomischen
Mythologie 2,1, Leipzig 1890, Sp.114-116 s.v. Ikaros.

Rumpf 1985: E. Rumpf, Eltern-Kind-Beziehungen in der griechischen Mythologie, Frank-
furt a. M./Bern/New York 1985 (Européische Hochschulschriften R. 15, Klassische Spra-
chen und Literatur. 31).

Rutenfranz 2004: M. Rutenfranz, Gotter, Helden, Menschen. Rezeption und Adaption [sic!]
antiker Mythologie in der deutschen Kinder- und Jugendliteratur, Frankfurt a. M. et al.
2004 (Kinder- und Jugendkultur, -literatur und -medien. 26).

Schmitzer 1990: U. Schmitzer, Zeitgeschichte in Ovids Metamorphosen. Mythologische
Dichtung unter politischem Anspruch, Stuttgart 1990 (Beitrage zur Altertumskunde. 4).

Schmitzer 2001: U. Schmitzer, Ovid, Darmstadt 2001.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN 107

Schiitzsack 2016: A. Schiitzsack, Nacherzihlungen der Metamorphosen im 18., 19. und
20. Jahrhundert. Exkurs zu: Ulrich Schmitzer, Ovids Verwandlungen verteutscht. Uber-
setzungen der Metamorphosen seit dem Mittelalter und der Frithen Neuzeit bis zum
Ende des 20. Jahrhunderts, in: Studien zur Praxis der Ubersetzung antiker Literatur.
Geschichte — Analysen - Kritik, hg. von J. Kitzbichler/U. C. A. Stephan, Berlin/Boston
2016 (Transformationen der Antike. 35), S. 184-196.

Schwab 1882: G. Schwab, Die schonsten Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen Dich-
tern und Erzéhlern, Leipzig [1882].

Steinhart 2020: M. Steinhart, Phi-Phi und die Phidiastradition. Ein klassischer Bildhauer als
literarische Figur der Moderne, in: Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissen-
schaft, Neue Folge 44, 2020, S. 189-222.

Thesaurus Linguae Latinae 2, Leipzig 1903, Sp. 1245 s.v. audax.

Von Glinski 2012: M. L. von Glinski, Simile and Identity in Ovid’s Metamorphoses, Cam-
bridge 2012.

Wiegmann 2017: E. Wiegmann, Antikenrezeption als interkulturelles Phanomen, Zeitschrift
fiir interkulturelle Germanistik 8, 2017, S. 9-22.

Worlitzsch 2020: J. Worlitzsch, Kinder- und Jugendfiguren in Ovids Metamorphosen, Diss.
Hamburg 2020.

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - - IREm=m


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783987401466-57 - am 24.01.2026,

136, https:/Iwww.Inlibra.com/de/agh - Open Access - T KR


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

