
»Die Moral, die auch in der Antike nicht fehlte,  
muss in der Darstellung selbst empfunden werden.«  
Gustav Schwab liest Ovids Metamorphosen

Claudia Schindler (Hamburg)

»Jetzt haben Sie mir den Schwab verdorben!« – Das sagte mir eine Kontakt-Studen-
tin,1 als ich im Sommer 2014 in einer Lehrveranstaltung zur Antikenrezeption die 
Schwab’sche Niobe-Erzählung mit dem ovidischen Original vergleichen ließ. Die 
Dame war damals bereits weit über 70 und hatte, wie die meisten anderen ihrer 
Generation, den ersten Zugang zur griechisch-römischen Mythenwelt über Gustav 
Schwabs »Schönste Sagen des klassischen Altertums« gewonnen, jenem 1838 erst-
mals in einer dreibändigen Ausgabe erschienenen Mythenbuch,2 das vor allem Kin-
dern und Jugendlichen den Kosmos griechisch-römischer Mythologie erschließen 
sollte. Solche erzählenden Mythenbücher hatten im bildungsbeflissenen Biedermeier-
Deutschland des 19. Jahrhunderts Konjunktur,3 kombinieren sie doch die für diese 
Zeit typische »Belehrung« der Aufklärung mit »dem Unterhaltenden, dem Phantasie-
reiz von Märchenhaftem und Wunderbarem« der Romantik.4 So war Gustav Schwabs 
Mythensammlung keinesfalls die einzige ihrer Art.5 Bereits 1817 veröffentlichte 
Johann Andreas Lebrecht Richter eine Zusammenstellung griechischer und vorder-
asiatischer Mythen mit dem Titel »Phantasien des Altertums«, nach Schwabs Samm-
lung erschienen Heinrich Wilhelm Stolls »Sagen des classischen Alterthums. Erzäh-
lungen aus der Alten Welt« (Leipzig 1862), die sich erkennbar an diesem orientieren.6 
Sollte man von diesen beiden Werken eher selten gehört haben, so ist das nicht ver-
wunderlich: Denn keines dieser Mythenbücher reichte von seinem Erfolg her an die 
Schwab’sche Sammlung heran, die seit ihrem Erscheinen nie vergriffen war und eine 
unüberschaubare Zahl von Auflagen und Bearbeitungen (nach meinen Recherchen 

1	 An der Universität Hamburg die offizielle Bezeichnung für Personen, die sich, nicht selten 
nach ihrer Pensionierung, ohne den Druck von Modulprüfungen und Credit Points für ein 
Fach ihrer Neigung einschreiben.

2	 Zur Textgeschichte von Schwabs Sagenbuch vgl. Groß 2020, S. 28–32.
3	 Vgl. Evers 2001, S. 10.
4	 Pech 1985; ähnlich Schützsack 2016, S. 194. Eine Einordnung in die literaturgeschichtlichen 

Kontexte bei Evers 2001, S. 60–64.
5	 Generell zum Konzept dieser Sagensammlungen Evers 2003, S. 69–71.
6	 Zu dieser Sammlung Evers 2001, S. 176.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 CLAUDIA SCHINDLER

sind es etwa 350) erhielt,7 die nicht selten den Schwab’schen Text beließen und nur 
Orthographie und Sprache behutsam den gängigen Normen anglichen – so etwa die 
2015 im Reclam-Verlag erschienene Ausgabe. Teils wurde Schwabs Mythenbuch zur 
Grundlage für Auswahlen und weitere Bearbeitungen, wie etwa die oft aufgelegten, 
erstmals 1954 veröffentlichten »Griechischen Sagen« von Richard Carstensen, die 
sich bereits auf dem Titelblatt als Schwab-Nachfolger zu erkennen geben,8 den sie 
zum Teil reduziert wiedergeben, aber auch, vor allem im ersten Teil der sogenannten 
Kleineren Sagen, durch Mythen ergänzen, die im Schwab’schen Original fehlen, etwa 
die von Daphne, Aktaion, Arachne und Midas. Besonders die älteren Ausgaben von 
Schwabs Mythenbuch sind zum Teil aufwändig ausgestattet. So zeigt der Einband der 
Ausgabe von 18829 in der Art eines pompejanischen Wandgemäldes eine göttlich-
nackte Heroenfigur, die von mit Medaillons besetzten und lorbeerumrankten Säulen 
sowie von anderen antikisierenden Ornamenten, Sphingen und Greifen umrahmt 
wird.10 Fein ausgeführte Kupferstiche, in den späteren Ausgaben auch Photographien 
antiker Kunstwerke, illustrieren den Text.

Schwabs »Sagen des Klassischen Altertums« waren und sind in den entsprechenden 
modernen Ausgaben also auch optisch ein schönes Buch. Zwar sind in den vergange-
nen Jahren verschiedene ›modernere‹ Bearbeitungen griechischer Mythen erschienen – 
erwähnt seien nur die Sammlung von Stephen Fry11 und die auf einzelne Heldinnen 
und Sagenkreise bezogenen Romane von Madeline Miller12 und Jennifer Saint,13 die 
Romane von Rick Riordan14 sowie die Graphic-Novel-Versionen griechischer Mythen 
von Luc Ferry, Clotilde Bruneau (Szenario) und Giulia Pellegrini (Zeichnung).15 Auf-
grund ihrer immensen Verbreitung dürfte jedoch Schwabs Mythensammlung, zumal 
im deutschsprachigen Raum, die allgemeine Wahrnehmung der Antike, besonders der 

07	 Zuletzt im Nikol-Verlag, Hamburg 2024.
08	 Letzte Ausgabe: Griechische Sagen. Die schönsten Sagen des klassischen Altertums von Gus-

tav Schwab, nacherzählt von Richard Carstensen, 53. Auflage, München 1993.
09	 G. Schwab, Die schönsten Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen Dichtern und Er-

zählern, Leipzig [1882]. Textzitate und Seitenzahlen nach dieser Ausgabe.
10	 Siehe Abbildung 1 (Herkunft: eigenes Exemplar).
11	 Stephen Fry, Mythos. The Greek myths retold, London 2017; ders., Heroes: the Greek myths 

reimagined, San Francisco 2020.
12	 E. g. Madeline Miller, The Song of Achilles, London al. 2012; dies., Circe, London 2019.
13	 E. g. Jennifer Saint, Ariadne New York 2021; dies., Elektra, New York 2022; dies., Atalanta, 

London 2022.
14	 In dem Roman »The Battle of the Labyrinth«, New York 2008, (Bd. 4 des Zyklus Percy Jack-

son and the Olympians) wird der Dädalus-Mythos aufgegriffen.
15	 Insgesamt 27 Bände; die deutsche Version erschien zwischen 2022–2024 im Splitter-Verlag, 

Bielefeld. Interessanterweise gibt es keine komplette französische Ausgabe des Sagenbuchs, 
sondern im Taschen-Verlag nur eine üppig illustrierte Auswahl von 23 Mythen (Légendes 
Grecques, London 2021).

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

sogenannten »griechischen Sagen«, so stark geprägt haben wie kein anderes altertums-
wissenschaftliches Werk der Zeit. Es gab und gibt auch Übersetzungen unter ande-
rem ins Englische, ins Niederländische, ins Russische und ins Spanische, ja sogar ins 
Chinesische.16 Angesichts der immensen Wirkung, die das Werk hatte und bis heute 
hat, angesichts der Tatsache, dass man »den Schwab« auch heute noch seinen Schü-
lern und Studenten als einen ersten Zugang zur Welt der griechischen Mythologie 
zu empfehlen geneigt ist, lohnt sich ein näherer Blick auf jene so erfolgreiche Samm-
lung, und zwar aus mehreren Gründen. Gewiss ist Schwabs Sammlung kein Werk mit 
einem »wissenschaftlichen« Anspruch in dem Sinne, dass in ihm eine Darstellung 
der griechischen Götter- und Heroenwelt vorgelegt würde, die einer religionswissen-
schaftlichen Prüfung standhielte. Suggeriert sie doch zum Beispiel eine Synchronie 
der Mythen, die aufgrund des weiten zeitlichen Abstands der verarbeiteten Quellen 
gar nicht gegeben sein kann. Aber ein wissenschaftliches Werk will »der Schwab« ja 
auch gar nicht sein. Was der ursprüngliche Titel des Werkes »Die schönsten Sagen des 
klassischen Altertums nach seinen Dichtern und Erzählern« allerdings verspricht, ist 
eine große Quellentreue durch Anlehnung an Originaltexte. Auch im Vorwort macht 
der Verfasser dies noch einmal deutlich, wenn er angibt, dass er in seiner Darstellung 
den Versuch mache, »die schönsten und bedeutungsvollsten Sagen des klassischen 
Altertums den alten Schriftstellern und vorzugsweise den Dichtern einfach und vom 
Glanze künstlerischer Darstellung entkleidet, doch, wo immer möglich, mit ihren 
eigenen Worten nachzuerzählen« (S. iv). Doch wie ist es mit diesen »eigenen Wor-
ten«, mit der Originaltreue, die Schwab hier reklamiert, tatsächlich bestellt? Neuere 
Arbeiten (insbesondere aus dem Bereich der Kinder- und Jugendliteratur-Forschung, 
in der Schwabs Sagenbuch ungleich größeres Interesse fand als in der Klassischen Phi-
lologie), betonen tendenziell die enge Anlehnung Schwabs an die antiken Texte, aus 
denen dieser teilweise wörtlich übersetzt habe,17 und weisen darauf hin, dass Schwab 
als ausgebildeter Klassischer Philologe und aufgrund seiner Tätigkeit als Übersetzer 
über besondere Expertise verfügt habe. »Aus diesem seltsamen literarischen Durch-
einander antiker Quellen gelang es ihm, Texte herauszuschälen, in denen die sich oft 
widerstrebenden Versionen jeweils zu einem geschlossenen Mythenbild zusammen-
gefasst wurden.« So urteilt Marek Hałub in seiner Monographie über das literarische 
Werk Gustav Schwabs.18 Auch der Schwerpunkt der Arbeit von Jonathan Groß liegt 
auf der Ermittlung der Quellen und auf Schwabs »Arbeitsweise«.19 So verdienstvoll 

16	 Groß 2020, S. 33.
17	 So etwa Evers 2001, S. 141.
18	 Hałub 1993, S. 82.
19	 Groß 2020, S. 288–289. Groß kann schlüssig nachweisen, dass Schwab trotz seiner Expertise 

im Bereich der Klassischen Sprachen bisweilen eher auf Lexikonartikel und auf die Über-
setzung zurückgreift als auf den Originaltext. Für ein konkretes Beispiel vgl. Anm. 36.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 CLAUDIA SCHINDLER

dies auch ist – die Arbeit von Groß vermittelt einen sehr guten Einblick in Schwabs 
Methode – so gerät dabei dennoch leicht aus dem Blick, dass eine Sammlung wie die 
Schwab’sche eben doch keine Übersetzung ist, ja, dass sie ebenso wenig eine sein will 
wie ein wissenschaftliches Werk. Das bedeutet, dass Schwab auch dann, wenn er den 
antiken Vorbildern auf der Ebene der histoire folgt, und auch dann, wenn er die Texte 
streckenweise wörtlich zu übersetzen scheint, nicht zwingend eine »originalgetreue« 
Version abliefert – und auch gar nicht abliefern möchte. So verwundert es nicht, dass 
er oftmals von der Möglichkeit Gebrauch macht, Mythenversionen aus verschiedenen 
Quellen zusammenzufügen und Teile eines antiken Textes so zu übernehmen, dass 
sie sich wie wörtliche Übersetzungen lesen, andere hingegen sowohl auf erzähleri-
scher als auch auf inhaltlicher Ebene so abzuändern, dass sie erheblich vom Original-
text abweichen, so dass zwar auf den ersten Blick der Eindruck einer großen Original-
treue entsteht, auf den zweiten Blick jedoch der Text eine gänzlich andere Wendung 
nimmt als seine antike Vorlage. Zudem muss man – und das ist ein zweiter Punkt – in 
Anschlag bringen, dass Schwab auch bei größtem Streben nach Originalität schon des-
wegen überhaupt nicht so »original« sein kann wie der antike Autor, weil er, so banal 
es auch klingen mag, schlicht und einfach kein antiker Autor ist, sondern ein – wenn-
gleich klassisch-philologisch sehr gut gebildeter – schwäbischer Pfarrer des frühen 
neunzehnten Jahrhunderts, ein Alumnus des Tübinger evangelischen Stifts, der eben 
nicht mit Homer, Hesiod, Vergil und Ovid persönlich in Kontakt kam, sondern ein 
Zeitgenosse von Goethe, Schleiermacher, Rückert und Chamisso war. Die Nachwehen 
von Sturm und Drang, Klassizismus und Romantik sind die geistigen Strömungen der 
Epoche. Das Erscheinungsjahr der ersten Auflage der »Sagen des klassischen Alter-
tums« fällt mit dem Erscheinungsjahr von Charles Dickens »Oliver Twist« zusammen; 
es ist dasselbe Jahr, in dem der sogenannte »Kniebeugestreit« in Bayern heftige Aus-
einandersetzungen zwischen Katholiken und Protestanten auslöste.20 Schwabs Anti-
ke, so kann man es also zuspitzen, ist mitnichten eine »antike« Antike und es ist auch 
nicht eine Antike, die unserem modernen (wahrscheinlich in Teilen nicht weniger 
»un-antiken«) Verständnis dieser Epoche entspricht.21 Schwabs Antike ist die Antike 
des neunzehnten Jahrhunderts, und sie ist damit zwangsläufig von diversen Einspie-
gelungen politischer, religiöser und moralischer Art affiziert, derer sich der Verfasser 
möglicherweise nicht einmal selbst bewusst gewesen ist. So überrascht es kaum, dass 
Schwab seine Leser im Vorwort darüber informiert, dass er dafür gesorgt habe, »dass 
alles Anstößige entfernt bleibe, und deshalb unbedenklich alle diejenigen Sagen aus-
geschlossen« habe, »in welchen unmenschliche Greuel erzählt werden« (S. iv). Fer-

20	 Zu religionskritischen Tendenzen zur Zeit der Entstehung von Schwabs Sagenbuch vgl. Hałub 
1993, S. 73–75.

21	 Zur theoretischen Fundierung von Antikenrezeptionen (der Plural wird ganz bewusst ge-
wählt) vgl. Wiegmann 2017, S. 9–22.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

ner glaube er, »wo unseren höheren Begriffen von Sittlichkeit widerstrebende oder 
auch schon im Alterthum als widernatürlich anerkannte Verhältnisse (wie in der Ödi-
pussage) … nicht verschwiegen werden konnten«, diese »auf eine Weise ausgedeutet 
zu haben, welche die Jugend weder zum Ausspinnen unedler Bilder noch zum Grü-
beln der Neugier veranlasst« (S. iv). Sitten-, Wert- und Moralvorstellungen des mitt-
leren neunzehnten Jahrhunderts, das wird aus dem Vorwort der »Sagen des klassi-
schen Altertums« deutlich, haben Vorrang vor Authentizität und Originaltreue. Auch 
wenn Schwabs Buch explizit kein »moralischer Lehrkurs« sein möchte und der Ver-
fasser es dem »Vater oder Lehrer« anheimstellt, auf die »Unzulänglichkeit« der anti-
ken Mythen »gegenüber der Offenbarung des Christentums« aufmerksam zu machen 
(S. iv), sollte man sich daher nicht darauf verlassen, dass es sich bei Schwabs Darstel-
lungen um Abbilder antiker Gedankenwelten handelt. Vielmehr muss man mit subti-
len und weniger subtilen sowie mit bewussten und unbewussten Umdeutungen rech-
nen, die die nach heutigem Forschungsstand mutmaßlichen Sinngebungen der antiken 
Texte nicht nur modifizieren, sondern bisweilen geradezu in ihr Gegenteil verkehren.

Der Umfang der Schwab’schen Sammlung sowie die Vielzahl der antiken Texte, die 
er für seine »Arbeit am Mythos« heranzog, machen die Untersuchung von Schwabs 
Antikenrezeption zu einem weiten Feld. Instruktiv und durchaus repräsentativ sind 
jedoch die Bearbeitungen der kürzeren, in sich weitestgehend abgeschlossenen mytho-
logischen Erzählungen, die sich im ersten Band des Schwab’schen Mythenbuches fin-
den und als deren hauptsächlicher literarischer Prätext in den meisten Fällen zweifels-
frei Ovids Metamorphosen identifiziert werden können. Anhand von zwei Beispielen, 
der Dädalus und Ikarus- und der Pentheus-Geschichte, möchte ich zeigen, welche 
Aspekte der ovidischen Darstellung Schwab beibehält und welche er verändert, wie er 
den ovidischen Text mit anderen Überlieferungen kombiniert, und welche Auswir-
kungen die Veränderungen auf die allgemeine Deutung der mythischen Erzählung 
haben. Aus Platzgründen beschränke ich mich auf den unmittelbaren Vergleich zwi-
schen Schwab und Ovid und ziehe weitere antike Überlieferungen nur insoweit heran, 
als man davon ausgehen kann, dass sie auch von Schwab berücksichtigt worden sind.

1. Daedalus und Icarus

Die Geschichte von Daedalus und Icarus ist wohl eine der bekanntesten mytho-
logischen Erzählungen der Antike. Grundlage der zahlreichen künstlerischen Adap-
tationen ist Ovids Darstellung im achten Buch der Metamorphosen (8,183–235).22 Die 
Grundzüge der Geschichte sind schnell erzählt: Der Künstler Daedalus, der Konst-

22	 Für weitere Bezeugungen vgl. Roscher 1890. Die Erzählung findet sich auch als exemplum in 
der Ars Amatoria (2,21–98) und in geraffter Form in den Tristien (3,4,21–25). Nach der Deu-

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 CLAUDIA SCHINDLER

rukteur des kretischen Labyrinths, wird zusammen mit seinem Sohn Icarus von dem 
kretischen König Minos gegen seinen Willen auf der Insel festgehalten. Um von dort 
fliehen zu können, konstruiert er für sich und seinen Sohn Flügel aus Federn und 
Wachs. Die Flucht gelingt zunächst; als aber Icarus höher fliegt und der Sonne zu 
nahe kommt, schmilzt das Wachs, das die Federn seiner Flügel zusammenhält, die 
Konstruktion löst sich auf. Icarus stürzt ins Meer und wird von seinem Vater auf 
einer nahen Insel begraben, die dieser nach seinem Sohn benennt.

Wie bei anderen der sogenannten ›kleinen‹ Sagen lehnt sich Schwab in seiner Dar-
stellung auf den ersten Blick eng an den ovidischen Text an.23 Nicht nur die Struk-
tur der Erzählungen ist identisch; Schwab übernimmt aus seinem römischen Refe-
renztext sogar Einzelheiten der literarischen Gestaltung, so etwa den Vergleich des 
ängstlichen Vaters mit einem Vogel, der seine Brut auf ihrem ersten Flug begleitet 
(8,213–214;24 Schwab S. 48). Dass er andere Vergleiche weglässt, die sich im ovidi-
schen Original finden, etwa den Vergleich der Flügelkonstruktion mit einer Panflö-
te, lässt sich wohl damit erklären, dass er ihn für nicht der Erfahrungswelt seiner 
jugendlichen Adressaten angemessen hielt.25 Weitaus gravierender sind andere, auf 
den ersten Blick sehr viel geringer erscheinende Veränderungen, die Schwab gegen-
über der Darstellung in den Metamorphosen vornimmt. Die Bewertung von Icarus’ 
Verhalten ist in Ovids Darstellung verhältnismäßig neutral. Zwar erteilt der ovidi-
sche Daedalus seinem Sohn eindeutige Anweisungen, wie er sich während des Fluges 
zu verhalten habe, darunter die, sich stets auf dem mittleren Weg zu halten (medio 
ut limite curras / moneo, 8,203–204). Zwar stürzt auch der ovidische Icarus ab, weil 
er die Führung seines Vaters verlässt (deseruit ducem, 8,224) und so der Sonne zu 
nahe kommt, die das Wachs seiner Flügel schmilzt. Eine moralische Bewertung der 
Geschehnisse nimmt der ovidische Erzähler allerdings nicht vor: Icarus’ Motivation, 
seinen Vater zu verlassen, ist »Freude über den waghalsigen26 Flug« (audaci coepit 
gaudere volatu, 8,223), wobei der gesamte Flug, nicht nur Icarus’ Abweichen, mit dem 
Adjektiv audax versehen wird. Von einer größenwahnsinnigen Grenzüberschreitung 
des Icarus, wie Ewald Rumpf schreibt,27 steht nichts im Text. Die Darstellung in den 

tung in den Tristien geht es eher darum, dass es besser gewesen wäre, verborgen zu bleiben 
als die Nähe des Princeps zu suchen.

23	 Bereits in der Ars Amatoria hatte Ovid die Geschichte gestaltet (2,17–99). Zur poetologischen 
Deutung der Stelle vgl. Schmitzer 2001, S. 76.

24	 Zur Deutung dieses Gleichnisses als Teil der Vogel-Metamorphose der Protagonisten vgl. von 
Glinski 2012.

25	 Für das Verständnis der Ovidstelle ist der Vergleich indes nicht unwichtig, da durch ihn das 
Artefakt charakterisiert wird, das Daedalus schafft.

26	 Das Adjektiv audax ist im Lateinischen nicht eindeutig negativ besetzt, wenngleich die nega-
tive Konnotation häufiger ist. Vgl. Thesaurus Linguae Latinae 1903.

27	 Rumpf 1985, S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

Metamorphosen legt eher nahe, dass es der Vater ist, der mit der Konstruktion eines 
aufwändigen technischen Spielzeugs die Gefahrensituation herbeiführt: So wird das 
Fluggerät bereits bei seiner Konstruktion als gefährlich eingestuft, wenn es heißt, dass 
Icarus, indem er die entstehenden Flügel anfasst, »seine eigenen Gefahren« betas-
te (sua tractare pericla, 8,196). Mit der proleptischen Formulierung, dass Daedalus 
seinen Sohn mit dem Fliegen selbst »verderbenbringende Künste« lehre (damnosas 
erudit artes, 8,215), scheint ihm der Erzähler zumindest eine Mitverantwortung an 
dem Unglück zuzuschreiben.28 Die Tatsache, dass der Vater seinem Sohn die Flug-
instruktionen zumindest teilweise erteilt,29 während er selbst flügelschlagend in der 
Luft schwebt (motaque pendebat in aura, 8,202), dürfte der Situation sehr viel von 
ihrer Ernsthaftigkeit nehmen und dazu beitragen, dass Icarus die Mahnungen sei-
nes Vaters buchstäblich in den Wind schlägt.30 Dass Daedalus vorausfliegt und sich 
im Flug nach »den Flügeln seines Sohnes umblickt« (nati respicit alas, 216), liest 
sich zudem wie eine Variation der Orpheus-und-Eurydike-Geschichte, wo gerade 
Orpheus’ Schulterblick Eurydikes endgültigen Tod herbeiführt.31

Es sind also in der ovidischen Version neben Icarus’ nicht einmal zwangsläufig 
als negativ zu bewertender audacia die Umstände der Himmelsreise, die zu seinem 
Absturz führen. Die Bewertung des Geschehens bleibt weitestgehend dem Rezipien-
ten überlassen. Das heißt: Man kann Ovids Icarus wegen seines Leichtsinns tadeln, 
muss es aber nicht.32 Schwab hingegen determiniert die »Moral von der Geschicht’« 
vor allem dadurch, dass er die zahlreichen Leerstellen der ovidischen Erzählung 
auffüllt. Er konturiert dadurch seinen Ikarus stärker als Opfer seines jugendlichen 
Leichtsinns, der abstürzt, weil er die Anweisungen der väterlichen Autorität miss-
achtet. Den in der ovidischen Erzählung prominenten Aspekt, dass bereits von dem 
Flugapparat als solchem eine Gefahr ausgeht, lässt Schwab beiseite.33 Und während 

28	 Die Frage, inwieweit man in Flügelkonstruktion und Himmelsreise eine Hybris des Daeda-
lus sehen soll, kann aus meiner Sicht nicht zweifelsfrei beantwortet werden. In jedem Fall ent-
hält sich der Dichter der Metamorphosen, anders als Horaz, carmen 1,3,34–35: expertus va-
cuum Daedalus aera/ pinnis non homini datis, einer eindeutigen Be/Verurteilung.

29	 Zumindest wird auf die Landung nicht explizit hingewiesen; man muss sie daraus schließen, 
dass Daedalus seinem Sohn die Flügel anlegt, während er noch Flugvorschriften erteilt (pa-
riter praecepta volandi / tradit et ignotas umeris accommodat alis, 8,208–208).

30	 Vgl. Worlitzsch 2020, S. 75–76.
31	 Ovid, Metamorphosen 10,56–57: hic, ne deficeret, metuens avidusque videndi / flexit amans 

oculos, et protinus illa relapsa est.
32	 Insofern trifft die Aussage von Rutenfranz 2004, S. 224, die von »Übermut« und »kindlich-

verspielt Unreifem« spricht, das »Icarus bei Ovid« anhafte, nur bedingt zu.
33	 Im Nachwort der Graphic Novel von Luc Ferry (22021) ist zwar mehrfach von »Hubris« die 

Rede (S. 50–56), doch liegt ein Schwerpunkt der Erzählung auf dem komplexen Vater/Sohn-
Verhältnis: Daidalos wird von Minos als Strafe dafür, dass er Ariadne geholfen hat, den Weg 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 CLAUDIA SCHINDLER

Daedalus in der ovidischen Version, wie gesagt, seinen Sohn flügelschlagend instru-
iert, lässt Schwab ihn landen, bevor er seine Mahnungen ausspricht: »Dann, nach-
dem er sich wieder zu Boden gesenkt, belehrte er auch seinen jungen Sohn Ika-
rus« (S. 47).34 Überhaupt erscheint Schwabs Dädalus in sehr viel höherem Maße als 
umsichtiger und verantwortungsvoller Vater als sein ovidisches Gegenstück. Wäh-
rend Ovids Daedalus seinen Sohn eben jene damnosas artes lehrt, die seinen Sturz 
verursachen, ist bei Schwab ausschließlich von der väterlichen Fürsorge die Rede: 
»Doch schwang er [Dädalus] besonnen und kunstvoll das Gefieder, damit der Sohn 
es ihm nachthun lernte, und blickte von Zeit zu Zeit rückwärts, wie es ihm gelänge.« 
(S. 48); auch Ikarus’ Sturz bemerkt Dädalus, als er »hinter sich nach seinem Sohne, 
wie er von Zeit zu Zeit zu thun gewohnt war, blickend, nichts mehr von ihm gewahr 
wurde« (S. 48). Ikarus’ Unfall ist somit ausschließlich Resultat seines Ungehorsams 
gegenüber der väterlichen Autorität. Hatte die ovidische Erzählung von dem audax 
volatus, dem »wagemutigen Flug« und der »Lust auf Himmel«, gesprochen, cae-
li cupidine tractus (8,224), die Icarus der Sonne zu nahe kommen lassen, kommt es 
bei Schwab zum Unglück, als »der Knabe Ikarus, durch den glücklichen Flug zuver-
sichtlich gemacht, seinen väterlichen Führer verließ, und in verwegenem Übermuthe 
mit seinem Flügelpaar der höheren Zone zusteuerte« (S. 48). Aus dem »wagemuti-
gen Flug« und der »Lust auf Himmel« wird »verwegener Übermuth«. Eine endgülti-
ge moralische Zuspitzung nimmt Schwab mit den Worten »Aber die gedrohte Strafe 
blieb nicht aus« (S. 48) vor, mit denen er ohne Vorbild in der antiken Vorlage – und 
im Übrigen auch ohne Bezug zum eigenen Text, in dem zuvor von einer Strafan-
drohung so nicht die Rede gewesen war – die Darstellung von Ikarus’ Absturz ein-
leitet. Ikarus’ Tod, so die Schwab’sche Lesart, ist also »Strafe«. Seine Geschichte ver-
läuft damit analog zur »Gar traurigen Geschichte mit dem Feuerzeug« in Heinrich 
Hoffmanns 1845, also wenige Jahre nach Schwabs Sagen veröffentlichtem »Struw-
welpeter«,35 wo das leichtfertige Paulinchen gegen das Verbot ihres Vaters mit Zünd-
hölzern hantiert und sich unter dem lauten Wehklagen der beiden Kater Minz und 
Maunz selbst abbrennt. So fügt sich Schwabs Ikarus-Geschichte perfekt in die Men-
talität des Biedermeier: Immer schön den Autoritäten folgen, und sich bloß nicht 
durch kühne Unternehmungen die Flügel verbrennen.

aus dem Labyrinth zu finden, dort eingesperrt. Ikarus macht seinen Vater für die Widrig-
keiten verantwortlich und verlangt von ihm, einen Ausweg zu er-finden (S. 36–37).

34	 Bei Ferry 22021, S. 42–44 machen beide, Vater und Sohn, zunächst einige Flugversuche, die 
scheitern. Danach instruiert Daidalos seinen Sohn und lässt ihn das vermittelte Wissen sogar 
noch reproduzieren. Auf dem Flug wird Ikaros unvorsichtig, weil er seine Freiheit auszu-
kosten beginnt.

35	 Hoffmann 1845, S. 15–16.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

Ikarus’ Sturz wird also in Schwabs Darstellung zu einem Lehrstück, das selbst 
dem unaufmerksameren Leser klare Verhaltensregeln an die Hand gibt. Doch noch 
in einem weiteren Punkt hat Schwab die ovidische Darstellung ganz erheblich modi-
fiziert. In den Metamorphosen wird Daedalus als weithin berühmter Künstler einge-
führt (ingenio fabrae celeberrimus artis heißt er in Vers 159), der auf Kreta für Minos 
das Labyrinth konstruiert, in dem dieser den Minotaurus, das Resultat der Sodomie 
seiner Ehefrau Pasiphae, verstecken kann; nach einer äußerst gerafften Darstellung 
der Erzählung von Theseus und Ariadne kehrt der Dichter zum im kretischen exili-
um ausharrenden Daedalus und dem Ausgangspunkt der Icarus-Geschichte zurück. 
Schwab hingegen beginnt seine Erzählung mit einer ausführlichen Vorstellung des 
Dädalus: Dädalus, so erfahren wir, war ein »Sohn des Metion, ein Urenkel des Erech-
theus. Er war der kunstreichste Mann seiner Zeit, Baumeister, Bildhauer und Arbeiter 
in Stein« (S. 46). Es folgt eine ausführliche Beschreibung, worin Dädalus’ Kunstfertig-
keit bestand und weshalb sie solche Bewunderung erregte. Dieser ausführliche Vor-
lauf dient zum einen natürlich dazu, den Protagonisten vorzustellen und die genealo-
gische Verbindung zur vorausgegangenen Ion-Sage herzustellen. Zum anderen – und 
das ist viel wichtiger – dient er dazu, mit den überragenden künstlerischen Leistun-
gen Dädalus’ sittlich-moralische Unzulänglichkeit zu kontrastieren: »Aber so kunst-
reich Dädalus war, so eitel und eifersüchtig war er auch auf seine Kunst, und diese 
Untugend verführte ihn zu Verbrechen und trieb ihn ins Elend« (S. 46). An Däda-
lus’ Händen klebt Blut: Er hat nämlich, so erfährt man im Folgenden in einer fast 
wörtlichen Übernahme aus Diodor,36 seinen Schwesternsohn Talos, der ihn in seiner 
Kunstfertigkeit zu übertreffen drohte, ermordet, indem er ihn vom Akropolis-Fel-
sen herabwarf, wird dann aber bei dem Versuch, Talos zu bestatten, gestellt und vom 
Areopag verurteilt. Dädalus kann aber, so die Schwab’sche Mythenversion, fliehen 
und findet bei Minos auf Kreta Zuflucht, für den er dann das Labyrinth konstruiert.37

Anders als die ovidische Erzählung konfrontiert die Version von Gustav Schwab 
also den Leser von Beginn an nicht in erster Linie mit dem Künstler Dädalus, son-
dern mit einem verurteilten Verbrecher, der eine schwere Blutschuld auf sich gela-
den hat. Dies ist umso auffälliger, als frühere Nacherzählungen der Dädalus-und-
Ikarus-Geschichte nur auf den genialen Künstler Dädalus abheben und seine dunkle 
Seite zurückdrängen oder ganz beiseitelassen.38 Schwab hingegen benötigt den Vor-

36	 Vgl. Groß 2020, S. 91, der auf S. 92–93 zudem schlüssig nachweist, dass Schwab bei seiner Be-
arbeitung des Mythos stark von Übersetzungen abhängig ist.

37	 Auch in der neuesten französischen Comic-Adaptation von Luc Ferry (22021) wird die Ta-
los-Geschichte der Daidalos-und-Ikaros-Erzählung vorgeschaltet. Dort ist sie allerdings ein-
gebettet in die anderen Sagen um Daidalos (Pasiphae, Minotaurus, Ariadne und Theseus); 
zur Vorstellung vom Künstler als Verbrecher vgl. Steinhart 2020, S. 205–207.

38	 Karl Philip Moritz; Hermann Göll: Rutenfranz 2004, S. 226–228.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 CLAUDIA SCHINDLER

lauf, da er den Sturz des Ikarus eben mit dieser Blutschuld in Verbindung bringt und 
das Bild des an Land treibenden Leichnams mit dem lapidaren Satz: »Jetzt war der 
ermordete Talos gerächt« (S. 48) kommentiert. Zwar spielt Talos auch in den Meta-
morphosen eine Rolle. Dort begegnet er aber unter einem anderen Namen und in ver-
wandelter Form, nämlich als Perdix, als Rebhuhn,39 das den unglücklichen Daedalus, 
der seinen Sohn am Ufer bestattet, mit Flügelschlagen und schadenfrohem Spottge-
sang bedenkt: et plausit pennis testataque gaudia cantu est (8,238). Erst im Folgen-
den wird der Leser durch eine Analepse über die Vorgeschichte dieses spottenden 
Rebhuhns aufgeklärt, und auch diese unterscheidet sich deutlich von Schwabs Ver-
sion: Zwar ist auch Ovids Perdix ein Schüler des Daedalus und ein genialer Erfin-
der, den eine am Strand gefundene Fischgräte zur Erfindung der Säge inspiriert,40 
der das Drechseleisen erfindet und den Dädalus aus Eifersucht von der Akropolis 
stürzt (die Formulierung ex arce Minervae kehrt bei Schwab in der Formulierung 
»von Minervas Burg« wörtlich wieder). Doch im Unterschied zu der Mythenver-
sion, für die Schwab sich entscheidet, kommt Ovids Perdix nicht zu Tode, sondern 
wird von Minerva (quae favet ingeniis excepit Pallas, 8,252),41 aufgefangen und in 
ein Rebhuhn (perdix) verwandelt, einen Vogel, der beim Fliegen immer darauf ach-
tet, Bodenkontakt zu halten, und auch seine Nester nicht in hohe Bäume baut.42 Mag 
auch das Bild des »Vogels mit Flugangst«, das der Dichter hier zeichnet, einen witzi-
gen Kontrast zu den hochfliegenden Daedalus und Icarus produzieren – dass Icarus’ 
Tod so etwas wie die ausgleichende Gerechtigkeit für die Ermordung von Talos/Per-
dix ist, ist in Ovids Erzählung allenfalls in dem nonverbalen Spott von Perdix impli-
ziert; der Erzähler selbst stellt die Verbindung nicht her. Das Bild des angesichts des 
trauernden und mit den Bestattungsriten befassten Vaters schadenfroh spottend aus 
einer schlammigen Wasserfurche (garrula limoso prospexit ab elice perdix, 8,237) 

39	 Diese Metamorphose in ein Rebhuhn ist offenbar eine Erfindung Ovids. Bei Apollodor (3,15,9) 
heißt Daidalos’ Schwester Perdix. Interessanterweise kann perdix im Lateinischen Maskuli-
num oder Femininum sein.

40	 Ob diese Erfindung »besser« ist als die Erfindungen des Daedalus, die die Gesetze der Natur 
überschritten, wie Faber 1998, S. 86 vermutet, scheint mir fraglich. Dass Ovids Götter es nicht 
mögen, wenn man in ihre Sphäre eindringt, bedeutet nicht, dass der Erzähler diese Auffassung 
teilt. Die Formulierung repperit usum (8,246) erinnert überdies an die »Aitiologie der Arbeit« 
in den Georgica (ut varias usus meditando extunderet artis, Vergil, Georgica 1,133) und als 
eine der ersten Errungenschaften wird die Säge genannt (Vergil, Georgica 1,143). Der Gegen-
satz kreativ/langweilig erinnert an die Arachne-Geschichte, in der sehr klar wird, an welcher 
Stelle sich der Erzähler verorten möchte.

41	 Liest man diese Parenthese vor dem Hintergrund der Arachne-Geschichte zu Beginn des ach-
ten Metamorphosen-Buchs, so kann man sich des Eindrucks eines gewissen Sarkasmus nicht 
erwehren.

42	 Die Frage, wie der verwandelte Perdix mit an den Strand gekommen ist, darf man wahrschein-
lich nicht stellen.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

gackernden Rebhuhns43 dürfte zudem auf die meisten Rezipienten unangemessen 
wirken und in dieser Wirkung intendiert sein.44 Wenn also der Erzähler in Schwabs 
Geschichte den Tod des Ikarus als Sühnung für den Tod des Talos deklariert, verba-
lisiert er nicht nur die non-verbale Aussage des ovidischen Perdix, sondern macht 
sich auch dessen unsympathischen Standpunkt zu eigen.45 Die burlesk-komische und 
zugleich fragwürdige Note, die die Geschichte bei Ovid hat,46 fehlt der Schwab’schen 
Darstellung vollständig. Schwabs Ikarus ist der ungehorsame Sohn eines verbrecheri-
schen Vaters, und als solcher hat er seinen Tod doppelt verdient: Einmal, weil er sich 
damit die »Strafe« für die missachteten Anweisungen abholt, und einmal, weil sich 
nur so eine Art von alttestamentarischer Gerechtigkeit wiederherstellen lässt: »Ent-
steht ein dauernder Schaden, so sollst du geben Leben um Leben, Auge um Auge, 
Zahn um Zahn, Hand um Hand, Fuß um Fuß, Brandmal um Brandmal, Beule um 
Beule, Wunde um Wunde.« (Exodus 21,23–25).

2. Pentheus

»Strafe für Fehlverhalten« und eine simple, holzschnittartige Gerechtigkeit, die mit 
plakativen Schuldzuweisungen arbeitet und bestehende hierarchische Gefüge nicht 
hinterfragt, ist ein wiederkehrendes Element Schwab’scher Sagenbearbeitungen. 
Damit einher geht zumeist eine Vereindeutigung im Sinne einer pädagogisch-mora-
lischen Botschaft. Wie Schwab zugunsten einer solchen Botschaft in den ovidischen 
Text eingreift beziehungsweise die für seine Deutung passenden Mythenversionen 
aussucht, zeigt die Version der Pentheus-Geschichte, die er seinen Lesern präsen-
tiert. Der Mythos des thebanischen Königs Pentheus, der die Feierlichkeiten für 
Bacchus zu unterbinden versucht und dann, als er in Frauenkleidern die Mänaden 

43	 Hier drängt sich zudem der Vergleich mit den aus einem Tümpel quakenden, in Frösche ver-
wandelten lykischen Bauern (limosoque novae saliunt in gurgite ranae, Metamorphosen 6,381) 
auf. Nicht besonders schmeichelhaft ist auch das Adjektiv garrulus.

44	 Vgl. Kailbach-Mehl 2020, S. 253–278, die sogar hinter Daedalus Ovid und hinter Perdix Lu-
cilius vermutet. Zumindest der Auftakt der Geschichte, ignotas animum dimittit in artes / 
naturamque novat (8,188–189) erinnert an Ovids eigenes poetisches Konzept, vgl. Curran 
1972, S. 84.

45	 Für Faber 1998, S. 81, hat die ovidische Perdix-Geschichte die Funktion klarzumachen, dass 
der Tod des Icarus eine Rache für den Tod des Talos ist. Abgesehen davon, dass es nicht be-
sonders fein wäre, den unschuldigen Sohn des Daedalus in die Bestrafung hineinzuziehen, 
steht davon auch nichts im Text. Weder nimmt der Erzähler das Wort »Strafe« (»punishment 
for hubris«) in den Mund, noch ist klar, wer den Daedalus »verurteilt« und wer die »Strafe« 
verhängt haben soll. Vielmehr konstruiert der verwandelte Perdix eine Geschichte, die sein 
Bedürfnis nach Rache befriedigt.

46	 So auch Kailbach-Mehl 2020.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 CLAUDIA SCHINDLER

belauscht, von seiner Mutter Agaue und anderen weiblichen Verwandten zerrissen 
wird, wurde in der antiken Überlieferung mehrfach gestaltet, am ausführlichsten 
in Euripides’ um 406 v. Chr. entstandenem Drama Die Bacchen. Als Grundlage von 
Schwabs Bearbeitung lässt sich aufgrund zahlreicher wörtlicher Übereinstimmungen 
aber wiederum die Pentheus-Geschichte im dritten Buch der Metamorphosen (3,511–
733) benennen. Umso signifikanter sind seine Eingriffe in Ovids Text. Ovids Pentheus 
ist eine ambivalente und vielschichtige Gestalt.47 Der Erzähler zeigt ihn einerseits als 
einen von den ungesunden Affekten rabies und ira getriebenen Menschen,48 dessen 
Kontrollverlust umso größer wird, je mehr man ihm Einhalt zu gebieten versucht: 
remoraminaque ipsa nocebant (3,567). Das anschließende Bild eines Sturzbaches, der 
umso reißender wird, je mehr er auf Hindernisse wie Holzbalken und Felsen trifft 
(3,568–571), gibt einen lebendigen Einblick in Pentheus’ Seelenleben.49 So lässt er 
sich in seiner ira nicht nur dazu hinreißen, den Dionysos-Adepten Acoetes, der ihm 
die Geschichte der in Delphine verwandelten tyrrhenischen Seeleute erzählt, unter 
Androhung von Kreuzigung und Folter in den Kerker zu werfen, sondern auch dazu, 
dem Bacchanal am Kithairon beiwohnen zu wollen – mit den bekannten fatalen Fol-
gen. Andererseits betont die ovidische Darstellung stark das Irrationale, einem auf-
geklärten Verstand nicht Zugängliche der Bacchusriten. Dazu gehört, dass der Gott 
in der gesamten Erzählung nicht zwingend als persönlich präsent gedacht werden 
muss. Zumindest fällt auf, dass es in anderen Versionen des Mythos (v. a. im home-
rischen Dionysus-Hymnus) Bacchus selbst ist, der von den Seeleuten gefangenge-
nommen wird, und der sich nur als Acoetes ausgibt, während Ovid nichts über die 
Göttlichkeit des gefangenen Acoetes sagt50 – und dass man Bacchus’ Präsenz, auch 
das durch die Festgesellschaft fokalisiert51 zu denkende Liber adest in Vers 528, nur 
aus den Reaktionen seiner menschlichen Verehrer extrapolieren kann, die an ihn 
»glauben«. Pentheus selbst wird vom Dichter eingeführt als contemptor superum. Man 
hat darauf hingewiesen, dass ihn diese Bezeichnung in die Nähe anderer Götterver-

47	 Insofern scheinen mir die politischen Deutungen der Erzählung (vgl. Schmitzer 1990, S. 147–
166) kaum aus dem Text belegbar.

48	 Dass die wörtlichen Reden des Pentheus seine emotionale Verfasstheit performativ abbilden, 
arbeitet McNamara 2010, S. 173–193 überzeugend heraus.

49	 Zu den Besonderheiten des Vergleichs Lücht 2019, S. 199–200.
50	 Insofern scheint mir die Deutung von Feldherr (1997, S. 31), dass die Bestrafung des Pent-

heus daraus resultiere, dass er unfähig sei, unter der Verkleidung des Acoetes Bacchus zu 
sehen und seine eigene Geschichte auf die Bestrafung der tyrrhenischen Seeleute zu applizie-
ren, nicht ganz schlüssig. Vielmehr scheint es, als habe Ovids Acoetes den homerischen Dio-
nysos-Hymnos (oder eine seiner Adaptationen) gelesen. Dass die Göttlichkeit des Acoetes 
im Text Ovids nicht nachweisbar ist, sieht auch McNamara 2010, S. 174 Anm. 5. Explizit da-
gegen spricht sich Miller 2016, S. 105 aus.

51	 Zur Terminologie und zur Anwendbarkeit auf antike Texte de Jong 1987.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


99GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

ächter, etwa des vergilischen contemptor deum Mezentius rücke.52 Allerdings ist der 
Begriff superum unspezifischer als das vergilische deum; er kann sich zwar als Geni-
tiv des Maskulinums superi auf die Götter beziehen, genauso gut jedoch als Genitiv 
des Neutrums supera auf all die Dinge, die sich der rationalen, verstandesmäßigen 
Durchdringung entziehen.53 So beginnt Ovids Darstellung damit, dass Pentheus den 
Seher Tiresias wegen seiner Blindheit verspottet und seine weitreichende Berühmt-
heit (fama) in Frage stellt. Tiresias sagt Pentheus daraufhin seinen Frevel an Diony-
sus und seinen grausamen Tod voraus. Pentheus glaubt ihm nicht und verjagt ihn, 
da er als contemptor superum generell nicht an Weissagungen glaubt. Dass Tiresias’ 
Weissagung tatsächlich eintrifft, kann sich genauso Tiresias’ Wissen um menschliche 
Irrationalität wie göttlichem Eingreifen verdanken. Wenn der ovidische Pentheus also 
einen Fehler macht, dann vor allem den, dass er die unkontrollierbare Irrationalität 
einer religiös fanatisierten Gemeinschaft unterschätzt.54

Ganz anders die Darstellung bei Schwab. Dass der Frevel an Dionysus das zent-
rale Element der Geschichte ist, wird bereits in der ersten Vorstellung des Protago-
nisten Pentheus deutlich: »Dieser war«, so Schwab, »ein Verächter der Götter und 
zumeist seines Verwandten, des Dionysos« (S. 28). Nicht nur spitzt Schwab das deu-
tungsoffene contemptor superum auf Dionysos zu, er dreht in seiner Erzählung die 
Chronologie der Ereignisse um. Im ovidischen Text warnt zunächst Tiresias, ohne 
dass es für diese Warnung Evidenzen gibt. Mit der Warnung reagiert er auf Pentheus’ 
spitze Bemerkungen über seine Blindheit: Pentheus könne sich glücklich schätzen, 
wenn er erblinde und die Bacchica sacra (3,518) nicht ansehen müsse. Ob der Gott 
nun wirklich existiert oder nicht, spielt keine Rolle. Entscheidend ist etwas ande-
res: Nicht nur Pentheus, sondern auch der Rezipient muss entscheiden, inwieweit er 
sich auf die Warnung einlässt. Schwab hingegen lässt Dionysos in persona auftreten 
und verbindet damit die Aussage, dass Pentheus die Warnungen des Tiresias in den 
Wind geschlagen habe: »Als nun der Gott mit seinem jauchzenden Gefolge von Bac-
chanten herannahte, um sich dem König von Theben als Gott zu offenbaren, hörte 
dieser nicht auf die Warnung des blinden, greisen Sehers Tiresias« (S. 28). Während 
sich bei Ovid, wie gesagt, der Gott vor allem im menschlichen Verhalten manifes-
tiert, steht seine reale Existenz aufgrund einer physischen Präsenz bei Schwab außer 
Frage. Dazu passt auch, dass Akötes, nachdem er von Pentheus gefangengesetzt wur-

52	 Vergil, Aeneis 7,648.
53	 Bezüglich der Geschichte, dass der ungeborene Bacchus in den Schenkel seines Vaters Jupi-

ter eingenäht worden sei, ist der ovidische Erzähler selbst skeptisch (si credere dignum est, 
3,311).

54	 Insofern ist Feldherr 1997, S. 37–38, zuzustimmen, dass die »dynamics of recognition« auch 
eine soziale Dimension besitzen, weil das individuelle Opfer aus der Gruppe derer, die es 
töten, ausgeschlossen wird.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 CLAUDIA SCHINDLER

de, in Schwabs Version durch ein reales Wunder befreit wird (»Aber eine unsichtba-
re Hand befreite ihn«, S. 31) und somit in seiner mirakulösen Geschichte bestätigt 
wird, während Ovids Erzähler das Wunder von Acoetes’ Befreiung der fama (fama 
est, 3,700) zuschreibt55 und so zugleich dessen phantastische Geschichte angreifbar 
macht. Schwabs Pentheus hingegen, der den vom Erzähler als real eingeführten Gott 
nicht akzeptieren will, wird so auch objektiv zum »Verächter der Götter«, zum con-
temptor deum.

Auch die weitere Gestaltung der Schwab’schen Sagenversion folgt dieser Stoß-
richtung. Wie Ovid beschreibt Schwab die Aktionen, die die Menschen im Rahmen 
ihrer Bacchus-Verehrung ausführen. Ovids Beschreibung rückt die Festgemeinde in 
ein schlechtes Licht. Die gesamte Veranstaltung hat etwas Animalisches. Die Äcker 
tosen von einem unartikulierten tierischen Geheul (fremunt ululatibus, 3,528), der 
Festzug ist ein ungeregeltes Gewimmel (turba ruit, 3,529), in dem Geschlechter- und 
Standesgrenzen außer Kraft gesetzt werden, wenn sich Männer, Frauen, Schwieger-
töchter, Volk und Adel vermischen (mixtaeque viris matresque nurusque / vulgusque 
proceresque, 3,529–530), die noch dazu ohne eigenen Willen zu einer Kulthandlung 
strömen, die sie überhaupt nicht kennen: ignota ad sacra feruntur (3,530). Die ovi-
dischen Dionysos-Riten sind also eher Massenhysterie denn religiöses Ritual und 
wirken auf den außenstehenden Betrachter befremdlich. Sie sind, was sie eben sind: 
eine Orgie. Insofern ist Pentheus’ Unwillen, da er ja als König von Theben eine Stö-
rung der Staatsordnung befürchten muss, durchaus verständlich, und nicht nur er, 
sondern auch der Leser fragt sich, welcher Wahnsinn den Thebanern das Hirn ver-
nebelt hat: »quis furor vestras attonuit mentes?« (3,531–532). Schwabs Dionysos-
Anhänger hingegen schwärmen nicht, sondern formieren sich wie zu einem Gang 
zum Sonntagsgottesdienst und ziehen dadurch Pentheus’ Zorn auf sich: »und als ihm 
die Nachricht zu Ohren kam, dass auch aus Theben Männer, Frauen und Jungfrau-
en zur Verehrung des neuen Gottes hinausströmten, fing er ergrimmt an zu schel-
ten« (S. 28). Die Rede des Pentheus, die Schwab zwar kürzt, aber prinzipiell wieder 
wörtlich aus Ovid übersetzt, passt dann nicht mehr zu den Informationen des Erzäh-
lers: Wenn Ovids Pentheus den irrationalen Wahnsinn der Orgien brandmarkt, so 
kann sich dies mit dem Eindruck decken, den der Rezipient zuvor aus dem Bericht 
gewonnen hat. Wenn aber Schwab Pentheus davon sprechen lässt, dass die kriegs-
gewohnten Thebaner sich von einem »weichliche[n] Zug von berauschten Thoren 
und Weibern« kirre machen ließen (S. 28), und sie doch wohl nicht dulden wollten, 
»daß ein wehrloses Knäblein Theben erobere, ein Weichling mit balsamtriefenden 
Haar, auf dem ein Kranz aus Weinlaub sitzt, in Purpur und Gold anstatt in Stahl 
gekleidet, der kein Roß tummeln kann, dem keine Wehr, keine Fehde behagt«, dann 

55	 Dass er dabei gleichzeitig auf seine Nutzung früherer Überlieferung (z. B. auf Euripides’ Bac-
chen) anspielt (so Gildenhart/Zissos 2016, S. 209), ist nicht ausgeschlossen.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


101GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

stellen seine Worte ihn schon deswegen als Gotteslästerer vor, weil sie so gar nicht 
dem entsprechen, was der Erzähler zuvor kommuniziert hatte – einmal abgesehen 
davon, dass man in Versuchung ist, bei dem »wehrlosen Knäblein … mit balsam-
triefenden Haar« an eine Verballhornung des »holden Knab’ im lockigen Haar« aus 
dem bekannten, 1818 erstmals aufgeführten Weihnachtslied zu denken.56

Der Inszenierung des Pentheus als Religionsfrevler entspricht die Gestaltung sei-
nes Endes. Auch hier zunächst ein Blick auf die ovidische Version. Wie ein Kriegs-
pferd von Trompetenklängen aufgestachelt wird,57 so heißt es dort, so provoziert den 
Pentheus das Geheul, die longi ululatus der Bacchus-Anhänger dergestalt, dass er 
sich, wie durch eine Leerstelle in der Erzählung eindrucksvoll markiert wird, unver-
sehens und gut sichtbar58 auf einer Lichtung am Kithairon wiederfindet, wo er von 
seiner Mutter erspäht wird, die ihn gleich angreift, weil sie in ihm, wie sie in wörtli-
cher Rede kundtut, einen Eber erblickt, den sie erlegen will: ille mihi feriendus aper 
(3,715). Die herbeigerufene turba furens von Frauen setzt zur Verfolgung des Pent-
heus an, der, wie der Erzähler sagt, schon »viel weniger gewalttätige Worte spricht, 
sich schon selbst verwünscht und schon seinen Fehltritt zugibt«: iam verba minus 
violenta loquentem, / iam se damnantem, iam se peccasse fatentem (3,717–718); der 
Verweis auf den schuldlosen Actaeon hält seine eine Tante Autonoe nicht davon ab, 
ihm die im Bittgestus ausgestreckte rechte Hand abzureißen, während seine andere 
Tante Ino ihm die linke zerfleischt. Auch die Hinwendung an die Mutter führt ledig-
lich dazu, dass sich Pentheus’ abgerissener Kopf unversehens zwischen deren bluti-
gen Fingern befindet, die sich mit einem io comites, opus hoc victoria nostra est ihres 
Erfolges rühmt. Ein Vergleich von Pentheus’ zerstreuten Gliedern mit vom Herbst-
wind abgerissenen Blättern (3,729–731), der möglicherweise wieder die Perspekti-
ve der Bacchantinnen fokalisiert,59 beschließt die Beschreibung.60

56	 Pentheus’ Diffamierung des Bacchus bei Ovid hingegen entspricht der topischen Diffamie-
rung östlicher Despoten bei Vergil (Vergil, Aeneis 4,215–217 et nunc ille Paris […] / Maeonia 
mentum mitra crinemque madentem / subnexus […], Aeneis 12,99–100: foedare in pulvere cri-
nis / vibratos calido ferro murraque madentis), vgl. McNamara 2010, S. 182.

57	 Zur »Inkonzinnität« dieses Gleichnisses vgl. Lücht 2019, S. 201. Möglicherweise blicken wir 
hier mit Pentheus’ Augen auf das Geschehen.

58	 Hinds 2002, S. 139 weist zurecht auf die Inszenierung der Lichtung als Arena hin. Generell 
zu den »spektakulären« Aspekten in der Theben-Erzählung vgl. Gildenhard/Zissos 1999, 
S. 171.

59	 Das Gleichnis geht zurück auf Homer, Ilias 6,146 und Ilias 21,463, wo es sich allerdings auf 
den Wechsel der Generationen bezieht, und auf Vergil, Aeneis 6,309–310, wo es von den Schat-
ten der Unterwelt gesagt wird.

60	 McNamara 2010, S. 189, liest das Gleichnis als Ausdruck des schwachen, weniger aggressi-
ven Pentheus, während Gildenhard/Zissos 2016, S. 221 sich Gedanken darüber machen, »how 
many body parts can be generated by even the most conscientious dismemberment.«

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 CLAUDIA SCHINDLER

Der bereits zu Beginn der Episode angelegten Ausrichtung folgend, ist auch das 
grausame Ende des Pentheus bei Ovid das Resultat eines ungesunden furor auf bei-
den Seiten, was nicht nur durch Formulierungen wie insano cursu (3,711) und turba 
furens (3,716) zum Ausdruck kommt, sondern auch durch eine sprunghafte, abge-
hackte, von zahlreichen Leerstellen durchsetzte Erzählweise, die den Rezipienten 
ein wenig von der Perspektive der in ihrer Wahrnehmung gestörten Frauen und des 
nicht weniger unkontrollierten Pentheus vermittelt. Besonders wichtig ist aber, dass 
wiederum ein wie auch immer gearteter göttlicher Einfluss nicht explizit formuliert 
wird: Was die Frauen in den Ausnahmezustand versetzt, ist nicht definiert. Dass das 
letzte Wort des Abschnittes nefandis lautet – bezogen auf die Hände der Frauen, die 
den Pentheus zerreißen – zeigt vielmehr, dass der Erzähler selbst mit einer gewis-
sen Abscheu auf die Ereignisse blickt. Dass die Frauen Pentheus ermorden, nach-
dem er bereits Abbitte geleistet hat (iam se peccasse fatentem, 3,718), brandmarkt das 
Geschehen nicht nur als irrationalen Wahnsinn, dem jede Grundlage fehlt, sondern 
gar als nefas, als Verstoß gegen göttliches Recht.

Sehr viel weniger stringent ist die Version, die Schwab präsentiert. Dass nach sei-
nen Modifikationen im ersten Teil der Erzählung das ovidische Finale nicht mehr pas-
send ist, ist evident. So wechselt Schwab für die Schlussszene das literarische Modell. 
Vorbild für die von ihm beschriebenen Ereignisse sind nicht mehr die Metamorpho-
sen, sondern Euripides’ Bacchen.61 Wiederum ist es bei ihm Bacchus selbst, der auftritt 
und die Handlung in Gang setzt: Er erscheint dem König und stellt ihm eine Falle: 
»Er versprach, ihm die Bacchantinnen entwaffnet vorzuführen, wenn nur der König 
selbst die Frauentracht anlegen wollte, damit er nicht als Mann und Uneingeweihter 
von ihnen zerrissen werde« (S. 31). Pentheus ist misstrauisch, lässt sich aber überre-
den; zusätzlich wird er von dem Gott mit Wahnsinn geschlagen, so dass er plötzlich 
selber zum Anhänger das Bacchus wird: »Er selbst wurde wider Willen von bacchi-
scher Begeisterung ergriffen, verlangte und erhielt einen Thyrsus-Stab, und stürmte 
in Raserei dahin« (S. 31). Als sie das Waldtal erreichen, in dem die Bacchantinnen 
sich versammeln, platziert Dionysos den Pentheus gut sichtbar in einem Wipfel eines 
»Tannenbaumes«, um dann mit den Worten »Ihr Mägde, schauet ihr den, der unsere 
heiligen Feste verspottet, bestrafet ihn!« (S.32) auf ihn aufmerksam zu machen. Die-
se, ebenfalls vom Gott mit »wildem Wahnsinn« geschlagen, stürmen herbei, entwur-
zeln den Baum, in dessen Wipfel Pentheus sitzt, bis »Pentheus unter lautem Jammer-
geschrei mit der stürzenden Tanne aus der Höhe zu Boden fiel« (S. 32). Bittflehend 
wendet er sich an seine Mutter: »sei du es nicht, Mutter, die meine Sünden am eige-
nen Kinde straft!« (S. 32), doch es hilft ihm nichts: »Aber die wahnsinnige Bacchu-
spriesterin, schäumend und mit weit aufgesperrten Augen, sah nicht ihren Sohn in 
Pentheus, sondern glaubte einen Berglöwen in ihm zu erblicken, fasste ihn an der 

61	 Vgl. auch Groß 2020, S. 81.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

Schulter und riss ihm den rechten Arm vom Leibe« (S. 32), im Folgenden nimmt 
die Geschichte denselben Verlauf wie in der ovidischen Version.

Schwabs Version präsentiert also, das wird meines Erachtens sehr deutlich,62 den 
Pentheus als schuldiges Opfer seines Götterfrevels, wobei der Gott höchstpersönlich 
seine Bestrafung initiiert. Soweit besteht kein Zweifel daran, dass Pentheus seine Strafe 
zu Recht bekommt. Auf der anderen Seite betont Schwabs Darstellung sehr stark das 
Finster-Sinister-Irrationale, das von dem antiken Gott ausgeht. Immer wieder ist von 
dem »Wahnsinn« die Rede, mit dem Dionysos Gläubige und Ungläubige gleicher-
maßen schlägt, um den Frevler Pentheus seiner Bestrafung zuzuführen. Dass damit 
diejenigen schwere Blutschuld auf sich laden, die sich dem Gott gegenüber nichts 
haben zuschulden kommen lassen, bleibt unausgesprochen – ist dies möglicherwei-
se eine Stelle, an der Schwab auf die erklärende Unterweisung des »Vaters oder Leh-
rers« setzt, von der er im Vorwort gesprochen hatte? Fakt ist, dass bei dem Bemü-
hen, die Rache des Gottes möglichst grausam und gnadenlos auszugestalten und den 
Gotteslästerer von vornherein chancenlos zu lassen, die Erzähllogik auf der Strecke 
bleibt. Warum muss Bacchus den Pentheus erst überreden, Frauenkleider anzulegen 
und sich in das Bacchanal einzuschleichen, wenn er doch im Folgenden Pentheus 
mit Wahnsinn schlagen und selbst im Tannenwipfel absetzen kann? Warum setzt er 
ihn überhaupt in den Wipfel der Tanne, obwohl kurz zuvor die Möglichkeit bestan-
den hatte, ihn mit den Bacchantinnen in Kontakt treten zu lassen: »So gelangten sie 
in ein tiefes, quellenreiches, von Fichten beschattetes Tal, wo die Bacchusprieste-
rinnen ihrem Gotte Hymnen sangen, andere ihre Thyrsusstäbe mit frischem Epheu 
bekleideten« (S. 31)? Offenbar geht es Schwab darum, durch die spektakuläre (wie-
derum aus Euripides entnommene) Aktion, bei der Bacchus zunächst »mit seiner 
wunderbar in die Höhe reichenden Hand« den Wipfel der Tanne nach unten bie-
gen muss, dessen göttliche Allmacht herauszustellen. Warum müssen die Bacchan-
tinnen im Folgenden einen Weg zurücklegen, der sie durch »angeschwollene Wald-
bäche« (S. 32) führt, um zu Pentheus zu gelangen? Offenbar deshalb, damit Schwab 
den »wilden Wahnsinn, vom Gotte gesandt« konturieren kann. Anatomisch schlecht 
vorstellbar ist schließlich, dass Pentheus seine Mutter Agaue umarmt – »umhalst«, 
wie es bei Schwab heißt, und diese ihn an der Schulter packen und ihm den Arm 
abreißen kann. Hier geht es darum, den Kontrast zwischen dem kindlichen Verhal-
ten des (immerhin erwachsenen und das Königsamt ausübenden!) Sohnes gegenüber 
seiner Mutter und dem un-mütterlichen Verhalten der vom Gott rasend gemachten 
Agaue gegenüber ihrem Sohn zu markieren.

Schwabs Darstellung zielt also vor allem im letzten Teil der Pentheus-Sage dar-
auf ab, die Irrationalität des antiken Kultes zu betonen, dessen Repräsentant eben 

62	 Sogar noch deutlicher als im Drama des Euripides, wo die grausamen Ereignisse in einem 
Botenbericht präsentiert werden (Euripides, Bacchen 677–727).

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 CLAUDIA SCHINDLER

kein christlicher Gott ist und dessen Grausamkeit nicht den christlichen Normen 
entspricht. Dass jedoch von der Abscheu, die Schwab hier gegenüber den paganen 
Riten zum Ausdruck bringt, unberührt bleibt, dass er die Bestrafung von Gottesver-
ächtern insgesamt doch für angemessen hält, zeigt das Fazit, das er aus der Pentheus-
Geschichte zieht. Ovid lässt auf die Darstellung von Pentheus’ Zerstückelung zwei 
Verse folgen, in denen er ausführt, dass das exemplum des Pentheus dazu geführt 
habe, dass die Thebanerinnen fortan »neue Riten« (nova sacra, 3,732) praktizierten, 
Weihrauch opferten und »heilige Altäre« (sanctas aras, 3,733) verehrten. Schwabs 
Fazit lautet lapidar: »So rächte der mächtige Gott Bacchus sich an dem Verächter 
seines Gottesdienstes.« (S. 32).

Schlussbetrachtung

»Hier können wir harmlos und unbeirrt von den Händeln und Stänkereien der Philo-
logen im Land der Griechen und Trojer wandeln und vom Zorn Achills wie vom 
Unglück des Ikarus in gutem Deutsch und ohne Noten und Kommentare lesen.«63 So 
Herrmann Hesses Urteil über Schwabs »Sagen des Klassischen Altertums«, das noch 
im Klappentext manch moderner Schwab-Ausgabe zu lesen ist. Die exemplarische 
Betrachtung zweier von Schwab zu »Sagen des Klassischen Altertums« umgestalteten 
Mythen hat, so hoffe ich, zeigen können, dass man diese Aussage etwas modifizieren 
muss. Gewiss: Die »Händel und Stänkereien der Philologen«, zumal der streitlustigen 
Fachvertreter des neunzehnten Jahrhunderts, liegen Schwab fern, und was das »gute 
Deutsch« angeht, ist Hesse rückhaltlos zuzustimmen. Doch sollte deutlich geworden 
sein, dass Schwab in beiden Bearbeitungen, die wir betrachtet haben, zwar auf die 
Darstellung in Ovids Metamorphosen zurückgreift, diese jedoch erheblich verändert 
und aus ihnen eine Botschaft gewinnt, die so pädagogisch-moralisch-theologisch 
im Sinne des Biedermeier ist, dass man als moderner Leser nicht umhinkann, ein 
gewisses Unbehagen zu empfinden. Die antiken Figuren werden zu Beispielen für 
menschliches Fehlverhalten und Verstöße gegen die christlichen Normen zurecht-
gebogen, so dass ihr Tod, dessen Schilderung nicht weniger grausam ausfällt als im 
antiken Original, als Resultat einer höheren Gerechtigkeit erscheint. Doch bei aller 
christlichen Über- und Verformung und dem Versuch, den Mythen eine pädago-
gisch-moralische Botschaft einzuschreiben: So recht geheuer scheint Schwab die 
Antike nicht zu sein. Sie bleibt ihm eine fremde Welt, die letztlich von Menschen 
bevölkert ist, die an der christlichen Lehre nicht partizipieren. Diese Alteritätser-
fahrung führt ihn zwangsläufig zu einer Distanzierung. So ist es wenig verwunder-
lich, dass der Erzähler Schwab – und das ist vielleicht der größte Unterschied zum 

63	 Zitat in: Michels 1970, S. 258–259.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

Erzähler der Metamorphosen – mit den Figuren seiner Geschichten keinerlei Empa-
thie empfindet. Sie sind ihm letztlich gleichgültig, wie es Sagengestalten eben sind, 
Sagengestalten des klassischen Altertums zwar, aber als solche ähnlich weit entfernt 
wie die Märchenfiguren Ludwig Bechsteins oder der Brüder Grimm64. Ohne Schwabs 
Leistungen in irgendeiner Weise schmälern zu wollen, stellt sich mir – diese persön-
liche Bemerkung sei erlaubt – angesichts dessen aber doch die Frage, inwieweit man 
sie oder auch ihre zahlreichen Bearbeitungen als ersten Zugang zur Antike als Lek-
türe empfehlen sollte.

Literaturverzeichnis

Brodersen 2003: K. Brodersen, Die Antike außerhalb des Hörsaals, hg. von K. Brodersen, 
Münster/Hamburg/London 2003 (Antike Kultur und Geschichte 4).

Brunken/Hurrelmann/Pech 1998: O. Brunken/B. Hurrelmann/K.-U. Pech, Handbuch zur 
Kinder- und Jugendliteratur. Bd. 3 (1800–1850), Stuttgart 1998.

Carstensen 461993: R. Carstensen, Griechische Sagen. Die schönsten Sagen des klassischen 
Altertums von Gustav Schwab, nacherzählt von R. C., 46München 1993.

Curran 1972: L. C. Curran, Transformation and Anti-Augustanism in Ovid’s Metamorpho-
ses, Arethusa 5, 1972, S. 71–91.

De Jong 1987: I.J.F. de Jong, Narrators and Focalizers: The Presentation of the Story in the 
Iliad, Amsterdam 1987.

Evers 2001: D. Evers, Die schönsten Sagen des klassischen Altertums. Zur Bedeutung und 
Funktion der Bearbeitungen antiker mythologischer Erzählungen in der Kinder- und 
Jugendliteratur des 19. Jahrhunderts, St. Ingbert 2001 (Mannheimer Studien zur Litera-
tur- und Kulturwissenschaft. 25).

Evers 2003: D. Evers, Eine »Vorschule der höheren Bildung«. Gustav Schwabs Werk Die schöns-
ten Sagen des klassischen Altertums, in: Die Antike außerhalb des Hörsaals, hg. von K. Bro-
dersen, Münster/Hamburg/London 2003 (Antike Kultur und Geschichte. 4), S. 69–76.

Faber 1998: R. A. Faber, Daedalus, Icarus, and the Fall of Perdix: Continuity and Allusion in 
Metamorphoses 8.183–259, Hermes 126, 1998, S. 80–89.

Feldherr 1997: A. Feldherr, Metamorphosis and Sacrifice in Ovid’s Theban Narrative, Mate-
riali e discussioni per l’analisi dei testi classici 38, 1997, S. 25–55.

Ferry 2021: L. Ferry, Daidalos und Ikaros, Bielefeld 22021.

64	 Tatsächlich erschien 1824 und 1826 von Albert Ludwig Grimm ein Band »Mährchen der alten 
Griechen und Römer« (Neubearbeitung Grimma 1839, weitere Auflage Grimma 1844), die 
sich im Stil dem Volksmärchen annähern: Vgl. Brunken/Hurrelmann/Pech 1998, Sp. 1308; 
Evers 2001, S. 143.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 CLAUDIA SCHINDLER

Gildenhard/Zissos 1999: I. Gildenhard/A. Zissos, »Somatic Economies«. Tragic Bodies and 
Poetic Design in Ovid’s Metamorphoses, in: Ovidian Transformations. Essays on Ovid’s 
Metamorphoses and its Reception, hg. von Ph. Hardie/A. Barchiesi/St. Hinds, Cambridge 
1999 (Cambridge Philological Society. Suppl. 23), S. 162–181.

Gildenhard/Zissos 2016: I. Gildenhard/A. Zissos, Ovid’s Metamorphoses 3.511–733. Latin 
Text with Introduction, Commentary, Glossary of Terms, Vocabulary Aid and Study 
Questions, Cambridge 2016.

Groß 2020: J. Groß, Antike Mythen im schwäbischen Gewand: Gustav Schwabs Sagen des 
klassischen Altertums und ihre antiken Quellen, Göttingen 2020.

Hałub 1993: M. Hałub, Das literarische Werk Gustav Schwabs, Breslau 1993.
Hinds 2002: S. Hinds, Landscape with Figures: Aesthetics of Place in the Metamorphoses and 

Its Tradition, in: The Cambridge Companion to Ovid, hg. von Ph. Hardie, Cambridge 
2002, S. 122–149.

Hoffmann 1845: H. Hoffmann, Struwwelpeter, Frankfurt am Main 1845.
Kailbach-Mehl 2020: A. Kailbach-Mehl, Künstlerfiguren als poetologische Reflexionsfiguren 

in der augusteischen Dichtung, Hildesheim/Zürich/New York 2020 (Spudasmata. 186).
Lücht 2019: W. Lücht, Untersuchungen zu den Gleichnissen in Ovids Metamorphosen, Ber-

lin 2019.
McNamara 2010: J. McNamara, The Frustration of Pentheus. Narrative Momentum in Ovid’s 

Metamorphoses, 3.511–731, The Classical Quarterly 60, 2010, S. 173–193.
Michels 1970: V. Michels (Hg.), Hermann Hesse. Eine Literaturgeschichte in Rezensionen und 

Aufsätzen, Frankfurt a. M. 1970 (Hermann Hesse. Schriften zur Literatur. 2).
Miller 2016: J. F. Miller, Ovid’s Bacchic Helmsman and Homeric Hymn 7, in: The Reception of 

the Homeric Hymns, hg. von A. Faulkner/A. Vergados/A. Schwab, Oxford 2016, S. 95–108.
Pech 1985: K.-U. Pech, Kinder- und Jugendliteratur vom Biedermeier bis zum Realismus. 

Eine Textsammlung, hg. von K.-U. Pech, Stuttgart 1985.
Roscher 1890: W. H. Roscher, in: Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen 

Mythologie 2,1, Leipzig 1890, Sp.114–116 s.v. Ikaros.
Rumpf 1985: E. Rumpf, Eltern-Kind-Beziehungen in der griechischen Mythologie, Frank-

furt a. M./Bern/New York 1985 (Europäische Hochschulschriften R. 15, Klassische Spra-
chen und Literatur. 31).

Rutenfranz 2004: M. Rutenfranz, Götter, Helden, Menschen. Rezeption und Adaption [sic!] 
antiker Mythologie in der deutschen Kinder- und Jugendliteratur, Frankfurt a. M. et al. 
2004 (Kinder- und Jugendkultur, -literatur und -medien. 26).

Schmitzer 1990: U. Schmitzer, Zeitgeschichte in Ovids Metamorphosen. Mythologische 
Dichtung unter politischem Anspruch, Stuttgart 1990 (Beiträge zur Altertumskunde. 4).

Schmitzer 2001: U. Schmitzer, Ovid, Darmstadt 2001.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107GUSTAV SCHWAB LIEST OVIDS METAMORPHOSEN

Schützsack 2016: A. Schützsack, Nacherzählungen der Metamorphosen im 18., 19. und 
20. Jahrhundert. Exkurs zu: Ulrich Schmitzer, Ovids Verwandlungen verteutscht. Über-
setzungen der Metamorphosen seit dem Mittelalter und der Frühen Neuzeit bis zum 
Ende des 20. Jahrhunderts, in: Studien zur Praxis der Übersetzung antiker Literatur. 
Geschichte – Analysen – Kritik, hg. von J. Kitzbichler/U. C. A. Stephan, Berlin/Boston 
2016 (Transformationen der Antike. 35), S. 184–196.

Schwab 1882: G. Schwab, Die schönsten Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen Dich-
tern und Erzählern, Leipzig [1882].

Steinhart 2020: M. Steinhart, Phi-Phi und die Phidiastradition. Ein klassischer Bildhauer als 
literarische Figur der Moderne, in: Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissen-
schaft, Neue Folge 44, 2020, S. 189–222.

Thesaurus Linguae Latinae 2, Leipzig 1903, Sp. 1245 s.v. audax.
Von Glinski 2012: M. L. von Glinski, Simile and Identity in Ovid’s Metamorphoses, Cam-

bridge 2012.
Wiegmann 2017: E. Wiegmann, Antikenrezeption als interkulturelles Phänomen, Zeitschrift 

für interkulturelle Germanistik 8, 2017, S. 9–22.
Worlitzsch 2020: J. Worlitzsch, Kinder- und Jugendfiguren in Ovids Metamorphosen, Diss. 

Hamburg 2020.

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987401466-87 - am 24.01.2026, 02:21:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401466-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

