
13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss,

Reform?

Ausgehend von der Darstellung der Akteur*innenkonstellationen innerhalb des sä-

kularen Lagers, soll diese Perspektive nun um die Akteure der Muslimbruderschaft

und des SCAF als wesentliche Akteure des Transitionsprozesses erweitert werden

(vgl. Kap. III-9.2: Abb. 9). Die Verhältnisse der säkularen Akteure zu den beiden

wohl am besten organisierten Protagonisten des Transitionsprozesses sollen an-

hand der heuristischen Instrumente des Contentious-Politics-Ansatzes und des

SKOG-Ansatzes analysiert werden.

Zunächst (13.1) wird das Verhältnis zwischen säkularen Parteiakteur*innen und

der Muslimbruderschaft als größte oppositionelle Organisation in Ägypten nach

dem Sturz Mubaraks unter Berücksichtigung des Theorems der radikalen Pola-

risierung bzw. der möglichen Anerkennung und dem Eingehen einer lagerüber-

greifenden Allianz in Transitionsprozessen untersucht (Kap. I-2.3.1, I-3.1.2). An-

hand spezifischer Konfliktfelder (Staatsverständnis, Demokratieverständnis, neue

Verfassung etc.), die sich während des Transitionsprozesses gebildet haben, soll

das Verhältnis beider Akteur*innengruppen entlang der determinierten Analyse-

dimensionen und Subkategorien fallweise nachgezeichnet werden.

Kapitel 13.2 analysiert das wechselhafte Verhältnis zwischen der Muslimbru-

derschaft und dem Obersten Rat der Streitkräfte (SCAF). Da die Muslimbru-

derschaft im Untersuchungszeitraum sowohl als oppositionelle Kraft als auch

als Regierungspartei in Erscheinung trat und die Bezugnahme zwischen bei-

den Akteur*innengruppen zwischen Ablehnung und Anerkennung changierte,

stehen hier als theoretische Referenz der SKOG-Ansatz und der Contentious-

Politics-Ansatz im Mittelpunkt des Interesses (Kap. I-3.1, I-3.2). Aufgrund seines

immensen Einflusses auf die Opportunitätsstrukturen der Parteien und sozia-

len Bewegungen ist für den Fortgang der Analyse die Untersuchung des ambigen

Verhältnisses zwischen SCAF undMuslimbruderschaft von übergeordnetem Inter-

esse. Schließlich waren beide Entitäten im Untersuchungszeitraum abwechselnd

an der Macht und konnten somit die institutionellen Rahmenbedingungen für alle

politischen Akteur*innen verändern. Entsprechend soll das Verhältnis zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

SCAF und Muslimbruderschaft als die dynamische Systemumwelt der säkularen

Akteur*innen strukturierend begriffen werden.

Die Kapitel 13.3-13.5 analysieren unter Berücksichtigung heuristischer Instru-

mente des Contentious-Politics-Ansatzes schließlich das Verhältnis zwischen sä-

kularen Parteiorganisationen, der Muslimbruderschaft und dem SCAF (vgl. oben

Kap. III-9.2: Abb. 9). Diese Aushandlungen vollzogen sich anhand wichtiger Etap-

pen des Transitionsprozesses wie die Verhandlungen um eine neue Verfassung,

Verfassungsdekrete, um die institutionelle Ordnung zu umgehen sowie konterre-

volutionäre Mobilisierungen gegen Ende des Untersuchungszeitraums und sollen

herangezogen werden, um den Verlauf des Transitionsprozesses und dessen vor-

läufiges Ende im Jahr 2013 in verdichteter Weise zu analysieren.

13.1 Säkulare Parteien und die Muslimbruderschaft:
»Immer gegen den Staat, mit den Islamisten manchmal«?

Es wurde bereits auf das schwierige Verhältnis zwischen Muslimbruderschaft und

säkularen Parteien hingewiesen. Eine transformationstheoretisch notwendige, la-

gerübergreifende Allianz, um den Regimewandel durch die Bündelung von Res-

sourcen und die Steigerung der Konfliktfähigkeit zu Gunsten der Opposition be-

einflussen zu können, wurde mit zunehmender Dauer des Transitionsprozesses in

ihr Gegenteil verkehrt: Eine Positionierung des säkularen Lagers gegen dieMuslim-

bruderschaft als Organisation (ideologisch, programmatisch) und ab August 2012

zunehmend als Regierungspartei (machtpolitisch) (Interview – Bewegung 6. April,

2016: Absatz 59; Ketchley 2017: Kapitel 4). Klar ist indes, dass diese Ablehnung sich

nicht zuletzt am – informellen – Bündnis der Muslimbruderschaft und dem SCAF

entzündete (Interview – Gerechtigkeitspartei, 2016: Absatz 13; Bayat 2017: 162; Teti

2011: 10).

Zu Beginn des politischen Prozesses wurde die Muslimbruderschaft aber von

vielen Parteien noch als Teil der Revolution betrachtet, als Organisation, mit der

man zwar ideologisch über Kreuz liege, die aber einen legitimen Anteil am Politik-

wechsel habe (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 59; Interview – Monu-

mentspartei, 2016: Absatz 21; Jadaliyya 2011c). Zugleich versicherte Walid Shalabi,

damaliger Sprecher der Muslimbruderschaft, dass die »FGP mit allen politischen

Kräften kooperieren werde, nicht nur mit islamischen Akteur*innen – solange dies

im besten Interesse des Landes sei« (Jadaliyya 2011c). Das Verhältnis war zu Beginn

durchaus von gegenseitiger Anerkennung geprägt.

Die Bewertung der Muslimbruderschaft und ihrer Rolle im Transitionspro-

zess war häufig abhängig von der eigenen ideologischen und politischen Veror-

tung. Diskursive Konstruktionen, Narrative, Stereotype und Behauptungen über

die Muslimbruderschaft erlangen so große Wirkmacht, dass sie handlungsleitend

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 277

für die säkularen Parteien werden. Sie werden real in dem Sinne als sie die Wahr-

nehmung möglicher POS stark beeinflussen. Repertoires des Protests, die Reihen-

folge der Implementierung reformerischer Maßnahmen wie eine Neufassung der

Verfassung, Präsidentschaftswahlen und Liberalisierungen waren hochumstritten

zwischen den beiden politischen Lagern und oft Gegenstand erbitterter Debatten,

Vorwürfe und Denunziationen, die oft mehr mit Vorurteilen denn mit der Realität

zu tun hatten (El-Sherif 2014b: 12).

Die auf diese Weise hergestellte Sicht der Dinge korrespondierte mit der Her-

stellung kollektiver Identitäten, die im Sinne einer Mobilisierung der eigenen An-

hängerschaft notwendig waren, um im Ringen mit dem SCAF und der Muslim-

bruderschaft bestehen zu können: Die Muslimbruderschaft wurde von Säkularen

abgewertet, um ein eigenes, positives Selbstbild zu kreieren und von den eigenen

Versäumnissen abzulenken (vgl. zu sozialpsychologischen Prozessen der Identi-

tätskonstruktion Tajfel/Turner 1986).1

Betrachtet man die verschiedenen Akteur*innenkonstellationen, so fällt auf,

dass Linke den Gegensatz zwischen sich und der Muslimbruderschaft betonten,

aber durchaus in der Lage waren, zu differenzieren. So galt der Sozialistischen

Volksallianz etwa die Jugendorganisation der Muslimbruderschaft als legitimer

Partner für gemeinsame Aktionen, die sich gegen das Regime richteten (Interview

– Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 44; Javaher-Haghighi et al. 2013:

79). Andererseits wurde die ablehnende Haltung gegenüber der Muslimbruder-

schaftmit organisationstheoretischenÜberlegungen begründet (Interview–Partei

Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 64).

Vorurteile und Konflikte herrschten innerhalb der Partei der Freien Ägypter,

die im Herbst 2011 ein Angebot der liberalen Wafd-Partei, in ein Wahlbündnis mit

anderen säkularen Parteien unter Einschluss der Muslimbruderschaft einzutreten,

mit dem Hinweis auf die drohende Marginalisierung in einem solchen Bündnis

ablehnte:

1 Der Verweis auf sozialpsychologische Theorien der Konstituierung sozialer Gruppenidenti-

täten soll nicht implizieren, dass diese Art der Identitätsbildung als notwendig oder gar na-

türlich betrachtet wird. Vielmehr werden sozialpsychologische Prozesse, wie die kollektive

Entwicklung von Deutungsrahmen, als Teil sozialer Konstruktionen gesellschaftlicher Reali-

tät betrachtet, die nicht linear verlaufen, sondern sich als umkämpfte Prozesse vollziehen.

Die Aufwertung der eigenen politischen Identität und die Abwertung anderer kollektiver

Identitäten werden nicht als primäres Ziel solcher Prozesse verstanden, weil es die gesell-

schaftliche Gewordenheit politischer und sozialer Konfigurationen verneinen würde. Viel-

mehr ist die exkludierende Abgrenzung in Identitätsbildungsprozessen keine Notwendig-

keit, sondern eine politische Entscheidung, die in unterschiedlichen politischen Interessen

der jeweiligen Gruppe begründet liegt.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

»But we refused it. Clearly. Because we thought that the Brotherhood was not go-

ing to be tamed. Actually the civil forces is what’s going to be tamed in such an

alliance.« (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 59)

Die Angst vor einer Vereinnahmung bzw. Überforderung der ideologischen und

programmatischen Ressourcen war größer als die Hoffnung auf eine Steigerung

der organisationalen Kapazitäten und ließ die Freien Ägypter vor einem Bündnis

mit der Muslimbruderschaft zurückschrecken. Ein Szenario, das sich in verschie-

denen Kontexten häufig wiederholte.

Interessant ist ferner, dass der ab Ende 2012 stark in die Kritik geratene Mo-

hammedMursi bei seinem Amtsantritt im Juni 2012 als Alternative zum verhassten

und »korrupten« Regime durchaus positiv wahrgenommen wurde (Interview –Be-

wegung 6. April, 2016: Absatz 77). Vereinzelt führte dies angeblich zu einer Revision

der negativen Haltung gegenüber der Muslimbruderschaft2 (Interview – Partei der

Freien Ägypter, 2016: Absatz 45).Die Legitimität, die Mursi durch die Wahl genoss,

erfuhr durch die symbolisch aufgeladene Ableistung des Amtseides auf demTahrir-

Platz eine Steigerung, und übertrug sich auf die von ihm vertretene Organisation

(Interview – Monumentspartei, 2016: Absatz 21).

Dies zeigt, dass die Kompromissfähigkeit des säkularen Lagers gegenüber der

Muslimbruderschaft Mitte 2012 in Teilen noch vorhanden war, auch wenn star-

ke Vorbehalte gegenüber angeblichen oder tatsächlichen demokratischen Defizi-

ten der Organisation überwogen und sie vielfach als das lediglich kleinere Übel

wahrgenommen wurde. Diesen Kredit verspielte Mursi jedoch wieder durch sein

Verhalten als Präsident, weil er gegen die sogenannte Fairmont-Vereinbarung, die

kurz vor seinem Amtsantritt zwischen der Muslimbruderschaft und verschiedenen

säkularen Parteiakteur*innen sowie unabhängigen, prominenten Aktivist*innen

geschlossen wurde, (angeblich) verstieß (vgl. Ikhwanweb 2012b für eine Auflistung

der Teilnehmer*innen; Khorshid 2013; Shukrallah 2013b):

»Wir gingen zu Mohammed Mursi, was bekannt wurde als die Fairmont-

Vereinbarung, und dies war ein letzter Versuch, um mit ihm eine Verständigung

zu erzielen, um ihm zu sagen: Wir wollen einen säkularen, pluralistischen,

demokratischen Staat aufbauen – und Du musst uns versprechen, dass wir die

Verfassung gemeinsam schreiben werden, dass Du außerdem mehrere Stellver-

treter ernennen wirst, darunter muss ein Kopte sein und eine Frau sowie dass

Du einen Ministerpräsidenten ernennst, auf den wir alle uns einigen können als

2 Die Haltung der Aktivist*innen zur Muslimbruderschaft blieb im gesamten Untersuchungs-

zeitraum und darüber hinaus gespalten. Im Nachhinein ist es nicht möglich verallgemeiner-

bare Aussagen zu diesem Verhältnis zu treffen. Lediglich Tendenzen – abhängig vom Fort-

gang des politischen Prozesses und der Durchsetzung eigener Interessen – lassen sich fall-

weise andeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 279

Kräfte, die sich an der Revolution gegen Mubarak beteiligt haben.« (Interview –

Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 17)

 

»Natürlich hat er sofort zugestimmt, und er war derjenige, der die Fairmont-

Vereinbarung öffentlich vorgelesen hat, nicht irgendwer anders. Aber natürlich,

nachdem er die Herrschaft gesichert hatte und im Präsidentenpalast angekom-

men war, fühlte er sich nicht mehr an die Vereinbarungen gebunden. Innerhalb

der nächsten zwei Monate, brach er alle Versprechen: Er hat keine Frau und

keinen Kopten als seine Stellvertreter berufen.« (Ebd.: Absatz 19)

In der Rückschau bleibt die Fairmont-Vereinbarung der einzige ernsthafte Versuch

des säkularen Lagers und der Muslimbruderschaft, eine gemeinsame politische Li-

nie zu finden, die die Interessen beider Lager berücksichtigt und die Opportuni-

tätsstrukturen zu ihren Gunsten verschoben hätte (vgl. Arab Forum for Alternatives

2015; Clark 2006; Lust et al. 2013; vgl. zu Formen ideologieübergreifender Koope-

rationsmodelle Schwedler/Clark 2006).

Die Vereinbarung wurde am 21. und 22. Juni 2012, fünf Tage nach der zweiten

Runde der Präsidentschaftswahlen, zwischen der Muslimbruderschaft und eini-

gen säkularen Parteiakteur*innen ausgehandelt. Die Opposition kam zusammen,

weil der Oberste Gerichtshof – dessen Richter noch von Mubarak ernannt wor-

den waren – kurz nachdem derWahlsieg derMuslimbruderschaft absehbar wurde,

das Anfang 2012 gewählte und von der Muslimbruderschaft dominierte Parlament

aufgelöst und durch einen nationalen Verteidigungsrat ersetzt hatte, in dem der

SCAF dominierte (Gehlen 2012a; Mustafa 2014b: 27; Shukrallah 2013b; Trew 2012).

Das Verfassungsgericht begründete sein Urteil damit, dass die Sitzverteilung auf

verfassungswidrige Weise zustande gekommen sei (Esposito et al. 2016: 225).

Zugleich dekretierte der SCAF, dass die Befugnisse des designierten Präsiden-

ten massiv eingeschränkt werden und räumte sich gesetzgeberische Vollmachten

sowie Kontrolle über den Verfassungskonvent ein (vgl. Ahram Online 2012a für

eine Übersetzung des Verfassungsdekrets; Trew 2012). Damit schränkte er die

Steuerungs- und Handlungsfähigkeit der neuen Regierung auf institutioneller

Ebene massiv ein, indem er zugleich seine eigenen Befugnisse stark erweiterte.

Unterstützt wurde er dabei von Eliten in Verwaltung und Justiz, die weitgehend

noch aus Mubarak-treuen Leuten bestanden (Esposito et al. 2016: 223ff.; Gresh

2013: 5). Diese Netzwerke setzten ihre Ressourcen und Patronagenetzwerke ge-

schickt ein, um einen Machtwechsel zu verhindern (vgl. auch El Tarouty 2015; vgl.

dazu Heydeman 2004).

So war die neue Regierung unter Mursi in der Folge nicht in der Lage, dringen-

de soziale und wirtschaftliche Reformen zu implementieren (Gehlen 2012a; Per-

thes 2013). Der SCAF konnte die Kompetenzen und die Steuerungsfähigkeit der

prospektiven Regierung unter Mohammed Mursi deshalb begrenzen, weil im bis-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

herigen Verlauf des Transitionsprozesses die oppositionellen Akteur*innen keine

grundlegende Reform des institutionellen Gefüges durchsetzen konnten, die die

Steuerungsfähigkeit des SCAF begrenzt hätte. Im Ringenmit der Regimekoalition,

an deren Spitze der SCAF stand, blieb die Konfliktfähigkeit der säkularen Opposi-

tion schwach. Zwar erreichten die Straßenproteste sehr viele Menschen im Land,

der Druck auf die Herrschenden war zeitweise sehr hoch; jedoch vermochten die

disparaten Akteur*innen es nicht, ihre Kräfte organisational zu bündeln, so dass

sowohl institutionalisierte Formen der Politik mit nicht-institutionalisierten For-

men eine gemeinsame Front gegen die Regimekoalition bilden (vgl. oben Kap. IV-

11.6 für diesen Zusammenhang). Die mangelnde Bündnisfähigkeit schränkte die

Konfliktfähigkeit der Opposition stark ein.

Das Vorgehen des SCAF entspricht theoretischen Erwartungen hinsichtlich

des Vorgehens strategischer Gruppen in Transitionsprozessen: Sie setzen ihre

Macht, Ressourcen und institutionell privilegierte Position ein, um die Opportu-

nitätsstrukturen zu ihren Gunsten zu beeinflussen und das oppositionelle Lager

zu schwächen, so dass ein Systemwechsel verhindert wird (vgl. auch Hinnebusch

2003: 115).

Zugleich zeitigte der Versuch des SCAF, die künftige institutionelle Konfigu-

ration machtpolitisch zu seinen Gunsten zu manipulieren, ein nicht-intendiertes

Resultat: Die (vorläufige) Einigung der Opposition auf einen gemeinsamen Fahr-

plan (Fairmont-Vereinbarung), um der Strategie des SCAF entgegnen zu können

und die eigenen Aneignungs- und Machtchancen zu erhöhen.

Die Fairmont-Vereinbarung zielte ursprünglich auf die »Rettung der Januar-

Revolution sowie die Errichtung eines zivilen, säkularen, demokratischen, Rechts-

staates (daula madaniya)« ab und enthielt lediglich sechs Punkte:

• »Beteiligung aller zivilen Kräfte an der Regierung unter Einschluss von Frauen,

Kopten, der Jugend.

• Der Ministerpräsident soll unabhängig sein und alle nationalen politischen

Strömungen repräsentieren.

• Einrichtung einer Krisen- und Interimsregierung, die aus bekannten Persön-

lichkeiten bestehen und sicherstellen soll, dass der Prozess der Machtübergabe

an den gewählten Präsidenten Mursi reibungsfrei stattfindet.

• Ablehnung des Verfassungsdekrets des SCAF (Parlamentsauflösung, Einrich-

tung eines nationalen Verteidigungsrats als Ersatz, Einschränkung der präsi-

dialen Vollmachten).

• Einrichtung einer ausgeglichenen verfassungsgebenden Versammlung.

• Transparenz bei der Bekanntgabe politischer Veränderungen«. (vgl. für den ge-

samten Text der Vereinbarung auf Arabisch Nafeah 2013, eigene Übersetzung)

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 281

Die Fairmont-Vereinbarung scheiterte jedoch, weil die säkulare Opposition Mur-

si und der Muslimbruderschaft vorwarf, sich nicht im gebotenen Maß an sie

zu halten: Weder habe Mursi eine Regierung der Nationalen Einheit geformt

(»Krisen- und Interimsregierung«), noch würde seine Regierung verschiedene

politische Kräfte repräsentieren, so manche der Vorwürfe (Shukrallah 2013b).

Die auf Partizipation drängende säkulare Opposition sah sich durch Mursi und

die Muslimbruderschaft getäuscht und zunehmend vom politischen Prozess

ausgeschlossen. Die durch Fairmont ausgehandelte Arena eines »konfliktualen

Konsenses«, die das Potential barg, die Opportunitätsstrukturen zu Gunsten der

Opposition zu verschieben, hatte nur für kurze Zeit Bestand (Mouffe 2007: 69).

Allerdings war die Muslimbruderschaft nicht allein verantwortlich für das

Scheitern der Fairmont-Vereinbarung. Auf Seiten der säkularen Opposition

beteiligten sich wichtige Akteur*innen nicht an dem Bündnis, weil sie ei-

ne Vereinnahmung und Instrumentalisierung durch die Muslimbruderschaft

befürchteten. Mehr noch: Den beteiligten Oppositionsakteur*innen an der

Fairmont-Vereinbarung warfen sie Verrat vor. Zudem warfen sie Mursi vor, dass

die von ihm ernannten Regierungsmitglieder und Berater, die nicht der Muslim-

bruderschaft angehörten, lediglich Feigenblätter seien und in Wirklichkeit mit der

Muslimbruderschaft kooperierten, um deren Agenda durchzusetzen (Khorshid

2013; Shukrallah 2013b). Die Muslimbruderschaft wiederum warf der Opposition

vor, sich nicht an demokratische Gepflogenheiten zu halten und das Wahlresultat

nicht zu respektieren. Die Überführung des Konflikts in eine institutionelle Form

wich sehr schnell wieder einer politischen Polarisierung.

Während diese Entwicklung durchaus theoretischen Erwartungen an Transiti-

onsprozesse neopatrimonialer Systeme entspricht, wonach staatliche Eliten Kon-

fliktlinien innerhalb derOpposition ausnutzen, umdiese zu schwächen, ist in dieser

Konstellation kaum zu entscheiden, welche*r Akteur*in die in der Theorie als ra-

dikal bezeichnete Rolle und welche*r Akteur*in diejenige des Softliners einnimmt

(Bratton/van de Walle 1994: 463; Lust-Okar 2004) . Beide Seiten versteiften sich auf

ihre Position und eröffneten dem SCAF so die Möglichkeit, einen tiefen Keil in die

Opposition zu treiben und den Demokratisierungsprozess letztendlich zum Schei-

tern zu bringen.

Der kurze historische Moment, in dem ein Bündnis zwischen Muslimbruder-

schaft und säkularer Opposition Bestand hatte, wurde von gegenseitigen Anwürfen

verschüttet, die, wie das anschließende Kapitel zeigen soll, von einer Wahrneh-

mung auf Seiten des säkularen Lagers befördert wurden, wonach die Muslimbru-

derschaft sich den ägyptischen Staat im Sinne ihrer (angeblichen) Islamisierungs-

strategie zu eigen machen wolle. Dabei übersah die säkulare Opposition, dass das

Handeln der Muslimbruderschaft stark vom Machtkampf mit dem SCAF beein-

flusst und nicht bloß Ausdruck ihresMachthungers und angeblichen Strebens nach

Errichtung einer islamischen Diktatur war.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

13.1.1 Ideologische Polarisierung: Demokratie, »Urnokratie«

oder die »Bruderschaftisierung des Staates«?3

Im direkten politischenWettbewerbwohl unterlegen –das zeigten die Parlaments-

wahlen 2011/2012 sehr deutlich –, verlagerten die säkularen Parteien nach der Prä-

sidentenwahl im Sommer 2012 die Auseinandersetzungen auf ein Feld, auf dem

sie vermeintlich überlegen waren: dem ideologischen Kampf um die Demokrati-

sierung und Liberalisierung der politischen Verhältnisse. Diese Taktik war eines

der am häufigsten angewandten Mittel, wenn säkulare Parteien den Repräsentati-

onsanspruch der Muslimbruderschaft ablehnten. Allerdings wurde die Vorstellung

abgelehnt, die Muslimbruderschaft vertrete den Islam. Vielmehr würde diese die

Religion zu politischen Zwecken instrumentalisieren:

»Nein, derAntrieb [desKonflikts]war nicht religiöserNatur.Weil ich habedie gan-

ze Zeit über nicht gesehen, dass die Muslimbrüder den Glauben repräsentieren.

Dennwenn sie denGlauben des Islams repräsentieren und ich gegen siewäre, wä-

re ich dann auch gegen den Islam? Bin ich etwamit den Christen gegen den Islam?

Ich bin ein Muslim, ich werde das nicht tun. Aber ich sehe, dass sie den Glauben

instrumentalisieren, die ganze Zeit […]. Ich war die ganze Zeit gegen dieses Vor-

gehen.« (Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 112)

Oft ging es nur auf der Oberfläche um weltanschauliche Fragen und viel häufi-

ger um strategisches Handeln, welches von mittelfristigen politischen Interessen

geleitet wurde, in welche ideologische Standpunkte aber immer wieder (auch vehe-

ment) hineinspielten, entweder um den Gegner zu diskreditieren, oder aber, weil

es Teil der eigenen politischen Identität war. Diese Deutung ist im säkularen Lager

gewiss nicht verallgemeinerbar, zeigt aber an, dass spätestens nach der gescheiter-

ten Fairmont-Vereinbarung eine immer weiter fortschreitende Polarisierung zwi-

schen Teilen der säkularen Opposition und der Muslimbruderschaft stattfand.

Säkulare Akteur*innen nahmen die Organisation der Muslimbruderschaft als

gegen die Demokratie eingestellt wahr, die eben das sei, was sie sei und dass die-

ser Umstand sich seit ihrer Gründung nicht verändert habe (Interview – Partei

der Freien Ägypter, 2016: Absatz 77; Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyp-

tens, 2017: Absatz 118). Demokratische Verfahren seien nur ein Instrument für die

Muslimbruderschaft, um an dieMacht zu kommen, ihre eigenen Leute zu installie-

ren und die Demokratie dann abzuschaffen (Interview – Dustur-Partei/Nationale

Rettungsfront, 2017: Absatz 21; Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens,

3 Die in diesem Kapitel beschriebenen ideologischen Konfliktlinien zwischen säkularen und

islamisch sich legitimierenden Organisationen dienen in erster Linie der deskriptiven Veran-

schaulichung und dichten, fallweisen Beschreibung dieser Konfliktlinie auf dem Feld der Ideo-

logie.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 283

2017: Absatz 168-170; 176). Sogar der Wahlsieg der Muslimbruderschaft wird als

nicht hinreichend für deren demokratische Legitimation angeführt, da es nur eine

Herrschaft der Mehrheit sei:

»[…] Folglich gab es Opposition gegen die Muslimbruderschaft bzw. die Behaup-

tung derMuslimbruderschaft, dass sie durchWahlen an dieMacht gekommen sei.

Das war einfach nur die Herrschaft der Mehrheit, nicht eine demokratische Herr-

schaft. Nein, das war deutlich! (…) Also es gibt einen Unterschied zwischen der

Urnokratie (sandukratiya4) und der Demokratie.« (Interview – Think Tank Dustur,

2016: Absatz 142)

Der implizite Hinweis auf den hybriden Charakter des politischen Systems kurz

nach dem Sturz Mubaraks ist gewiss richtig; denn dass so kurz nach Beginn eines

Transitionsprozesses liberale Prinzipien nicht oder nur unzureichend verwirklicht

sind, sondern höchstens ein prozedurales Minimum politischer Demokratie, ist

hinlänglich bekannt (O’Donnell/Schmitter 1989: 8). Legt man die Kriterien entwi-

ckelter Demokratien zugrunde (demokratisches Wahlregime, politische Partizipa-

tionsrechte, bürgerliche Freiheitsrechte, institutionelle Sicherung der Gewalten-

kontrolle (horizontale Verantwortlichkeit) sowie die Sicherung der effektiven Re-

gierungsgewalt (de jure und de facto)), dann wird ersichtlich, dass es sich bei dem

politischen System Ägyptens zum Zeitpunkt derWahl Mursis zum Präsidenten um

eine defekte Demokratie gehandelt hat, weil nicht alle demokratischen Teilregime

verwirklicht waren. Demokratie ist immer die Herrschaft der Mehrheit, jedoch

kommt es auf die konkrete institutionelle Ausgestaltung dieser Herrschaftsform

an, damit sie nicht zur Tyrannei der Mehrheit degeneriert. Die pauschale Kritik

säkularer Akteur*innen an der Muslimbruderschaft, verbunden mit der Behaup-

tung, ihr Wahlsieg sei keine ausreichende demokratische Legitimation, geht also

fehl. Faire und freie Wahlen garantieren ein prozedurales Minimum politischer

Demokratie in einem Transitionsprozess.

Die Konsolidierung von Demokratien (formale, unabhängige Institutionen,

funktionierende Gewaltenteilung, demokratische Einstellungen, liberale Staats-

prinzipien) benötigt Zeit und ist ein Prozess, der auch von Rückschlägen begleitet

ist (vgl. dazu Merkel et al. 1996a). Zu erwarten, dass die Muslimbruderschaft in

einem politisch höchst polarisierten und hybriden Umfeld, sich ausschließlich

an liberal-demokratischen Maßstäben orientiert, während der SCAF seine Macht

einsetzt, um den Transitionsprozess zu unterminieren, ist politisch naiv. Zugleich

muss betont werden, dass es für die Etablierung und Konsolidierung demokra-

tischer Herrschaftsinstrumente, Institutionen und Verfahren absolut notwendig

4 ErfundenesWort, das sich aus den beidenWorten sanduk, »Box, Urne« und dimuqratiya, »De-

mokratie« zusammensetzt und eine oberflächlich-formalistische Auffassung von Demokra-

tie zum Ausdruck bringt.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

ist, dass sich die beteiligten Akteur*innen des Wandels an diesen Maßstäben

orientieren.

Der Konflikt mit der Muslimbruderschaft entfaltete innerhalb des säkularen La-

gers ähnlich starke Bindungskräfte, wie das Vorgehen des SCAF im Vorfeld der

Stichwahl um die Präsidentschaft zwischen säkularem Lager und Muslimbruder-

schaft entfaltet hatte. Einmal mehr zeigte sich, dass die Existenz eines äußeren

Feindes, dessen diskursiveHomogenisierung,Abwertung undExklusion aus einem

konstruierten demokratischen Rahmen, einen positiv-konstruktiven, programma-

tisch und organisational nachhaltigen Aufbruch des säkularen Lagers ersetzte. Der

Rückzug auf eine politische Konfliktidentität, die der Partei nur dannOrientierung

bietet, wenn es andere Akteur*innen zu bekämpfen gilt, wirkte sich auf den Ver-

lauf des Transitionsprozesses negativ aus. Sowohl linke als auch rechte Parteien

überwanden die ansonsten sehr ausgeprägte Konfliktlinie zwischen ihnen, wenn

es um die Ablehnung der Muslimbruderschaft aufgrund ihrer (angeblichen) De-

mokratiefeindlichkeit ging:5

»Wir hatten sehr stark das Gefühl, dass die Staatsstruktur verändert wird (taghyiir

shakl ad-daula), weil/die Muslimbruderschaft meinte, es gebe einen tiefen Staat,

der den Staat kontrolliert. Sie haben diese Idee immer propagiert. Mit tiefem

Staat ist die ägyptische Bürokratie gemeint. Sie haben versucht, die ägyptische

Bürokratie [also die Personen darin] mit Personen auszutauschen, die sie als neu-

tral ansehen. […] Wenn dieser Prozess zu Ende geführt worden wäre, dann wäre

es unmöglich gewesen, dass der ägyptische Staat ein demokratischer Staat wird,

oder ein normaler Staat. Wir wären ein Muslimbruder-Staat geworden. Das ging

so weit, dass die Partei des Lichts, die damals mit der Muslimbruderschaft ver-

bündet war, vor der ›Muslimbruderschaftisierung‹ des Staates (akhwanit ad-daula)

gewarnt hat.« (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 45)

 

»[…] Dass das religiöse Denken in seiner Form der ägyptischen Muslimbruder-

schaft weit weg ist von der Demokratie. Es strebt nach der Demokratie als Leiter,

um die Macht zu erlangen und danach ist es vorbei. Wir haben Beispiele für ein

solches Vorgehen mit der Hamas in Palästina und im Sudan.« (Ebd.: Absatz 57)

 

»Wir denken, sehr zu unserem Leidwesen, glauben die Muslimbrüder in Ägypten

nicht an die Idee der Demokratie. Undwir haben Schriften, Gedanken, und Aussa-

gen ihrer Führungskräfte, die diese Meinung bestätigen. Deswegen war es nicht

5 Über die Frage, ob und wenn ja, inwieweit die Muslimbruderschaft als Organisation in ein li-

beral-demokratisches System integrierbar sei, wird in der Literatur seit Jahren kontrovers dis-

kutiert. Exemplarisch seien genannt: Ranko (2014), Trager (2016); Mustafa (2013b); al-Anani

(2016); Wickham (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 285

möglich, dass wir den Menschen, die die Demokratie nur als Mittel begreifen, es

ermöglichen, an die Macht zu kommen.« (Ebd.: Absatz 75)

Der Begriff der »(Muslim-)Bruderschaftisierung« (akhwanit ad-daula) hatte eine er-

klärende und diffamierende Funktion: Damit sollte der Befürchtung vieler säku-

larer Akteur*innen Ausdruck verliehen werden, dass die Muslimbruderschaft eine

angebliche Übernahme des Staates durch eine Veränderung seiner Strukturen und

Besetzung entscheidender Stellen in den Institutionen mit Sympathisanten bzw.

Mitgliedern derMuslimbruderschaft vorhat (de Larderel 2013; vgl. für die Situation

in den ägyptischen Medien Reporters without Borders 2014). Der Hinweis auf die

Hamas und den Sudan hat eine klar diffamierende Konnotation.

Mehr als nur um die Machtverteilung im Staat, geht es auch um die zukünftige

Form des politischen Systems, um ein Staatsprojekt, etwas, das in einer Transiti-

onsphase durchaus als üblich bezeichnet werden kann. Doch mit der Ablehnung

des Repräsentationsanspruchs der Muslimbruderschaft und der damit verbunde-

nen Aufwertung der eigenen Partei als demokratisch, wird ein politischer Aus-

handlungsprozess praktisch verunmöglicht (Interview – Partei der Freien Ägypter,

2016: Absatz 88-89).

Dass die Muslimbruderschaft in ihrem Wahlprogramm für Demokratie und

Rechtsstaatlichkeit eintrat und sie seit Jahrzehnten einen Prozess des organisatio-

nalen Wandels durchläuft, in dessen Kern eine Mäßigung vieler Positionen steht,

scheint für säkulare Parteien keine Rolle gespielt zu haben (vgl. dazu Sektion politi-

sche Grundsätze d. Freiheits -und Gerechtigkeitspartei 2011; Hagmann 2011; Mus-

tafa 2013b: 134ff.; Ranko 2014):

»Also ich weiß mit Sicherheit, dass er [Mursi] demokratisch gewählt wurde und

51,7 % der Stimmen bekam. Aber weißt Du, seine Art die Demokratie zu benut-

zen, bis ich das bekomme, was ich will und danach die Demokratie selbst aufzu-

lösen? Nein, danke, brauchen wir nicht! […] Erdogans Verständnis der Demokra-

tie ist, dass die Demokratie wie ein Zug ist und Du suchst dir die Station aus, an

der Du aussteigen willst und dann sagst Du bye bye Demokratie! […] Demokra-

tie ist der tragende Pfeiler meiner Ideologie. Ich glaube an Vielfalt, sie [Muslim-

bruderschaft] glauben an etwas Anderes. Sie glauben, dass Ägypten ein muslimi-

scher Staat ist. Und weil die Mehrheit der Ägypter muslimisch ist, gehört Ägyp-

ten zur Dar al-islam6 […] und die Sache mit dem Nationalstaat ist ein westliches

Konstrukt, das uns fremd ist.« (Interview–Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront,

2017: Absatz 21)

Visionen und Vorstellungen der säkularen Parteien seien legitim, weil demokra-

tisch, fortschrittlich und pluralistisch, diejenigen der Muslimbruderschaft hinge-

6 »Haus des Islams«: Länder und Gebiete, die unter muslimscher Herrschaft stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

gen reaktionär und illegitim, weil islamisch. Damit werden auf den Islam sich be-

rufende und in der Bevölkerung verwurzelte, durch Wahlen legitimierte Bewegun-

gen und Parteien unterschiedslos abgelehnt, in das feindliche Lager verortet und

ihr Repräsentationsanspruch ignoriert (ebd.: Absatz 17). Diese Art der polarisie-

renden Identitätskonstruktion wurde auch eingesetzt, um den Organisationsvor-

sprung der Muslimbruderschaft mit vermeintlich islamischen Strukturmerkmalen

wie Gehorsam und formalen Hierarchien zu erklären.

Die auf weltanschaulichen Positionen beruhende Ablehnung, das starke Miss-

trauen, lassen sich nicht ohne weiteres aufheben. In dieser Situation blieben den

Parteien nur zwei Möglichkeiten: Sie rücken von der Vorstellung ab, dass die Mus-

limbruderschaft die Demokratie bzw. Wahlen nur ausnutzt, um an die Macht zu

kommen. Dann besteht die Möglichkeit, sich auf etwas Gemeinsames zu einigen,

zu einer lagerübergreifenden Konfliktfähigkeit und Allianz zu kommen (cross-ideo-

logical alliance), die das herrschende Regime herausgefordert hätte. Jedoch wurde

diese mögliche Gelegenheit von den maßgeblichen säkularen Parteien nicht er-

kannt bzw. aufgrund ihrer ideologischen Festlegung verworfen.

Deshalb kam es im Laufes des Transitionsprozesses zum zweiten Szenario und

einer Bestätigung des Theorems der Autocracy with Democrats (Brumberg 2002b:

110): Eine Ablehnung des Repräsentationsanspruchs der Muslimbruderschaft, dem

endgültigen Bruch mit ihr und in der mittelfristigen Folge zu einem Polizeistaat,

wie auch Goldstone bestätigt (2011: 462). Die bewusste Entscheidung für das zweite

Szenario führte zu einer Vertiefung des politisch-gesellschaftlichen Bruchs. Den

immer wieder vorgebrachten Vorwurf einer »Bruderschaftisierung« des Staates,

erwiderte dieMuslimbruderschaft mit dem denunziatorischen Vorwurf gegenüber

Freien Ägyptern und Sozialdemokraten, sie seien der »Block der Kreuzzügler«, Un-

gläubige und Christen-Parteien (Interview –Sozialdemokratische Partei Ägyptens,

2017: Absatz 114-120).

Die Polarisierung hatte Bestand und flammte insbesondere imZusammenhang

mit derMobilisierungskampagne gegen dieHerrschaft derMuslimbruderschaft im

Frühjahr 2013 (Tamarrud) wieder auf. Die Vorwürfe wiederholten sich: mangelndes

Demokratieverständnis und ein Ausnutzen formaldemokratischer Verfahren seien

Leitlinien der Politik der Organisation, um die etablierten Liberalisierungen wie-

der aufzuheben. Zugleich wird dies auf Seiten der säkularen Opposition als Ent-

schuldigung herangezogen, um eigenes undemokratisches, illiberales Agieren zu

legitimieren, das aber nicht als solches wahrgenommen wird, sondern im Gegen-

teil als urdemokratische Mobilisierung gegen die angebliche neue Autokratie der

Muslimbruderschaft (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 123; Interview

– Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 20; Interview – Sozialde-

mokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 180). Das spätere Zusammengehen mit

dem unter as-Sisi etablierten Polizeistaat, der Putsch gegen die demokratisch le-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 287

gitimierte Institution des Präsidentenamtes wird mit dem Schutz der Demokratie

legitimiert.

Letztlich müssen der ideologische Konflikt mit der Muslimbruderschaft und

die Argumentation des säkularen Lagers als Versuch gewertet werden, ihre ideolo-

gische Konfliktfähigkeit zu erhöhen, der jedoch auf Kosten einer lagerübergreifen-

den Bündnisbildung ging. Transformationstheoretisch kann an dieser Stelle argu-

mentiert werden, dass das klassische Argument von Rustow, wonach Demokratie

als zweitbeste Lösung zwischen zwei sich bekämpfenden und gleichstarken Entitä-

ten entstehe, in diesem Fall nicht funktionieren konnte, weil die Prämissen andere

waren (1970): Anders als in der Theorie angenommen, führten die asymmetrischen

Kräfteverhältnisse in diesem Fall dazu, dass die schwächere Seite, die säkularen

Parteien, im Prinzip keine reelle Chance hatte, ihre politische Vision gegen die

Muslimbruderschaft durchzusetzen. Sie erkannten diese Schwäche und verlegten

den Kampf in die Arena der ideologischen Auseinandersetzungen, weil sie wäh-

rend eines demokratischen Umbruchs die vermeintlich besseren Argumente auf

ihrer Seite wussten. Jedoch führte die Art der Auseinandersetzungen zu weiterer

Verhärtung der Fronten und einer Unmöglichkeit der Einigung zwischen beiden

Lagern.

13.2 Das Ringen zwischen SCAF und Muslimbruderschaft:
Die kontextuelle Systemumwelt säkularer Parteien

SKOG-Ansatz und Contentious-Politics-Ansatz gehen jeweils davon aus, dass

institutionelle Neuausrichtungen oder Demokratisierung zwischen herrschenden

(strategischen) und oppositionellen Gruppen oder Bewegungen ausgefochten

werden. Entscheidend für eine Einordnung der jeweiligen Akteur*innengruppe

ist ihre Stellung im Herrschaftsgefüge. Davon hängen in unterschiedlichem Aus-

maß Fähigkeiten der Akteur*innen und Gruppen ab, folgende Schlüsselkriterien

zu erfüllen bzw. in ausreichender Weise zu entwickeln: Strategisches Handeln,

Verfügungsgewalt über Ressourcen, (dünne) Ideologien und Framing, Mobilisie-

rungsfähigkeit, Konflikt-, Organisations- und Steuerungsfähigkeit.Weiterhin gilt:

Wenn eine Gruppe ihre Ressourcen koordiniert zum Erhalt des politischen Sys-

tems einsetzt, dann gehört sie zu den herrschenden strategischen Gruppen. Setzt

sie diese zur Veränderung des Systems ein, dann gehört sie zu den konfliktfähigen

oppositionellen Gruppen. Die folgenden Analysen über das Verhältnis von SCAF

und Muslimbruderschaft werden zeigen, dass die Zuordnung einer Akteur*in in

einem Transitionsprozess nicht statisch ist, sondern in dynamischen Prozessen

politischer Auseinandersetzungen Schwankungen unterliegen kann. Diese Vola-

tilität hat Auswirkungen auf die Gelegenheitsstrukturen anderer oppositioneller

Akteur*innen als auch auf mögliche Bündnisse in der Opposition.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Das Verhältnis zwischen SCAF und Muslimbruderschaft war aus mehreren

Gründen entscheidend für den Transitionsprozess: Es handelte sich um die zwei

mächtigsten Organisation in Ägypten, gemessen an Ressourcenzugriff, Personal,

ideologischer Ausstattung (Hüter der nationalen Ordnung vs. islamische Tugend

und Wohlfahrt) und daraus resultierender Legitimität. Das Handlungsfeld, das

sich zwischen diesen beiden Entitäten eröffnete und die sich darin entwickelnden

Auseinandersetzungen um die Macht können als Systemumwelt für alle anderen

Akteur*innen beschrieben werden, weil die Handlungen dieser beiden Gruppen

und das Ringen zwischen ihnen große Auswirkungen auf die Handlungsoptionen

der säkularen Parteien hatte.

Zudem bestimmte der Konflikt zwischen SCAF undMuslimbruderschaft in ho-

hem Maße die Tagespolitik und band knappe Ressourcen der säkularen Oppositi-

on, die sie im Kampf gegen SCAF und Muslimbruderschaft benötigte. Dies resul-

tiert aus dem Fakt, dass beide Entitäten während des Untersuchungszeitraums in

unterschiedlichem Ausmaß exekutive Vollmachten ausgeübt haben, die sich wie-

derum auf die Gelegenheitsstrukturen der anderen Akteur*innen ausgewirkt ha-

ben. Auch die Wahrnehmung der Gelegenheitsstrukturen durch die säkularen Ak-

teur*innen war maßgeblich durch dieses Verhältnis determiniert, wie im weiteren

Verlauf dieses Kapitels noch zu sehen sein wird.

Ein dominantes Narrativ während des Transitionsprozesses bestand folglich

darin, dass die Muslimbruderschaft und der SCAF ein informelles Bündnis einge-

gangen seien, um die säkulare Opposition zu marginalisieren. Zum Teil kursierte

sogar die Verschwörungstheorie, dass derWesten zunächst Druck auf den SCAF aus-

geübt hätte, dieMuslimbruderschaft an dieMacht kommen zu lassen und dieWahl

Mursis auch nur deshalb zustande gekommen wäre (Interview – Monumentspar-

tei, 2016: Absatz 13). Für diese Behauptung finden sich jedochweder in der Literatur

noch in den Medien Belege. Vielmehr ist sie Beleg der politischen Ohnmacht und

Verzweiflung innerhalb der säkularen Opposition.

Das ambivalente Verhältnis zwischen Muslimbruderschaft und SCAF behielt

bis zum endgültigen Bruch und dem Militärputsch vom 3. Juli 2013 seinen höchst

instrumentellen Charakter und blieb von Misstrauen und Spannungen geprägt

(Ranko 2014: 137; vgl. Rougier/Lacroix 2016b: 6ff., die das Verhältnis sogar als Krieg

charakterisierten). Die Mal ablehnende, Mal vorsichtig offene Haltung der Mus-

limbruderschaft gegenüber dem SCAF führte dazu, dass bis Herbst 2012 nicht ge-

nügend Druck auf ihn ausgeübt wurde. Die schwache säkulare Opposition musste

während des gesamten Transitionsprozesses am ehesten mit Repressalien durch

ihn rechnen.

Der SCAF nutzte die konservative Agenda der Muslimbruderschaft wiederum,

um den revolutionären Aufbruch zu bremsen, indem er zunächst nicht so repres-

siv gegen sie vorging. Als Organisation ist sie außerdem leichter fassbar, besser

organisiert und deswegen kontrollierbar; die über Jahrzehnte gewachsene Mas-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 289

senbasis machte sie als Partner für den SCAF interessant, um seine Herrschaft zu

legitimieren und die Straßenproteste zu kontrollieren (Bayat 2017: 162; Esposito et

al. 2016: 215ff.; Gresh 2013; Gürsoy 2017: 180; Hasche 2012; Javaher-Haghighi et al.

2013: 102ff.; Teti 2011: 10). Deshalb war das wiewohl informelle Bündnis für ihn von

entscheidender strategischer Bedeutung (Interview – Partei Sozialistische Volks-

allianz, 2016: Absatz 48; El-Amrani 2012; Rougier/Lacroix 2016b; Stacher 2011).

Verratsvorwürfe in Richtung derMuslimbruderschaft waren die Folge, »Macht-

hunger und Blindheit für die Ziele der Revolution« wurden der Muslimbruder-

schaft immer wieder attestiert (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 59;

Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 82, 180). Als Mursi

am zweiten Jahrestag der Revolution, am 25. Januar 2013, eine Rede hielt und die

Polizei als Teil der Revolution erklärte – gewiss um den Sicherheitsapparat entge-

gen zu kommen –, steigerte dies die Ablehnung durch die säkulare Opposition,

die dies als große Provokation empfand. Vergleiche zwischen ihm und Mubarak

wurden gezogen (vgl. dazu auch Khorshid 2013; Kingsley 2013a):

»Es gab eine berühmte Rede/wir haben ja ursprünglich die Revolution vom 25.

Januar gegen Polizeigewalt und die Unterdrückung der Apparate des Innenmi-

nisteriums gemacht und dann kommt Mohammed Mursi am Tag der Polizei, der

ja am Revolutionstag vom 25. Januar ist, und sagt ihnen, dass wir den Polizeiap-

parat und das Innenministerium als Teil der Revolution des 25. Januars betrach-

ten. Du machst Witze, oder?! Das ist Wahnsinn! Wahnsinn!« (Interview – Dustur-

Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 25)

 

»Sie [Muslimbruderschaft] haben der Armee etwas vorgeheuchelt. Mursi ist zur

Polizei gegangen und hat ihnen gesagt, dass sie an der Revolution teilgenommen

haben. Was ist das für ein Wahnsinn?! Die Revolution hat sich doch gegen die

Polizei gerichtet! Wie kannst Du da hingehen und ihnen sagen, ihr habt eine Rol-

le gespielt/›Bist Du blöd oder dumm, oder was??‹ Das ist doch nicht logisch! ›Also

Du redest für wen? Du heuchelst ihnen etwas vor, glaubst Du, sie lieben dich dann

und werden dir gegenüber loyal sein?!‹« (Interview – Sozialdemokratische Partei

Ägyptens, 2017: Absatz 180)

Wie bereits bei der Konsolidierung der Akteur*innen beschrieben, waren die säku-

laren Parteien aber nicht in der Lage, organisationale Strukturen zu entwickeln, so

dass sie als ernstzunehmende*r Partner*innen wahrgenommen wurden, um dar-

aus andererseits genügend Handlungs- und Konfliktfähigkeit sowie Legitimation

ziehen zu können, die sie dazu befähigt hätte, in der machtpolitischen Konkur-

renz mit Muslimbruderschaft und SCAF zu bestehen oder die Muslimbruderschaft

auf ihre Seite zu ziehen. »Spontaneität und Basisdemokratie«, wie es Javaher-

Haghighi et al. ausdrücken, können »notwendige repräsentative Organe« nicht er-

setzen (2013: 80).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Zugleich entlastete dieses Deal-Narrativ zwischen SCAF und Muslimbruder-

schaft, das im säkularen Lager vorherrschte, dieses immens und befreite es von

politischer Verantwortung für das vorläufige Scheitern des Transitionsprozesses.

Ohne Zweifel hat das organisationale und politische Übergewicht von Muslimbru-

derschaft und SCAF zwar zu einer Schwächung der Position des oppositionellen

Lagers insgesamt und einer Abschwächung der Revolutionsdynamik geführt, in-

dem eine ideologieübergreifende Bündnisbildung erschwert wurde; doch haben

verschiedene säkulare Akteur*innen allzu bereitwillig die vermeintlichen Abma-

chungen zwischen SCAF und Muslimbruderschaft als Entschuldigung für eigenes

politisches Versagen, für eine mangelhafte Organisierung der eigenen Organisa-

tionen gewertet:

»Die ganze Zeit, als wir auf dem Platz waren [Tahrir], sagten sie [Muslimbruder-

schaft]: ›Wir sind mit Euch, sagt nur, wenn Ihr etwas braucht.‹ Und das geschah,

während siemit Omar Suleiman7 zusammensaßen undArrangements trafen8. Al-

so wir sind auf dem Platz und sie sitzen mit Omar Suleiman zusammen, verhan-

deln mit Omar Suleiman, wann sie den Platz verlassen, wann sie gehen sollen,

wann sie weitermachen. Wenn Omar Suleiman in diesen 18 Tagen mit ihnen ei-

nen Deal gemacht hätte, dann hätten sie den Platz verlassen. Und dann wäre die

Revolution angeschlagen gewesen. Aber sie haben die Revolution verkauft, als wir

noch auf dem Platz waren. Sie haben sich danach mit dem SCAF verständigt und

hiernachhatten sie kein Interessemehr für uns. Und sie haben sich auf einen sepa-

raten Weg begeben. Wenn wir freitags Demos organisiert haben, um bestimmte

Dinge zu fordern, haben sie gesagt: ›Wirmachennichtmit, wir gehennicht auf die

Straße.‹ Klar, sie haben ja mit dem SCAF vereinbart, dass sie beruhigend einwir-

ken sollen und dass sie die Straße aufsaugen.« (Interview – Sozialdemokratische

Partei Ägyptens, 2017: Absatz 98)

Ganz von der Hand zu weisen sind diese Behauptungen nicht: Die fortlaufenden

Ereignisse ab Februar 2011, die Großdemonstration vom 27.05.2011 etwa, anhal-

tende Streiks imGesundheits- und Bildungssektor sowie Fabrikbesetzungen durch

7 Langjähriger Geheimdienstchef in Ägypten und in der Phase der Proteste, vom 29. Januar

2011 bis 11. Februar 2011, Vizepräsident des Landes und enger Vertrauter Mubaraks.

8 Am 6. Februar 2011 trafen sich die Führung der Muslimbruderschaft und andere Oppositions-

gruppen mit Vizepräsident Omar Suleiman, um mit ihm Liberalisierungen des politischen

Systems zu besprechen, nachdem sie dies tags zuvor noch abgelehnt hatten. Die Gespräche

waren Teil einer längeren Reihe von Gesprächen, die Suleiman mit der politischen Oppo-

sition führte, um sie zum Einlenken und Beenden der Straßenproteste zu bewegen. Teil der

vorliegenden Vorschlägewar auch der erwähnte präsidentielle Übergangsrat, den al-Baradei

ablehnte, vgl. zu den Verhandlungen während der ersten 18 Tage der Revolution Shobaki

(2015); Javaher-Haghighi et al. (2013: 79).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 291

verschiedene Gewerkschaften, linke Akteur*innen sowie weitere säkulare Jugend-

organisationenmarkierten nicht-institutionalisierte Formen des Ringens (trangres-

sive contention), die vom SCAFmit immer brutaleren Eingriffen beantwortet wurden

(Abdallah 2012; Javaher-Haghighi et al. 2013: Kap. Ägypten ; Lübben 2011). Er ließ

im Laufe des ersten Revolutionsjahres über 12.000 Demonstrant*innen und Akti-

vist*innen verhaften und sie durchmilitärische Schnellgerichte verurteilen. Immer

wieder gab es tote und verletzte Aktivist*innen (Bayat 2017: 168; 218; Chams el-Dine

2013).

DieMuslimbruderschaft hielt sich jedoch aus diesen Protestenweitgehend her-

aus. Sie positionierte sich sogar gegen die Demonstrant*innen und demobilisierte

ihre eigenen Anhänger*innen (Chams el-Dine 2013). Damit ging die Strategie des

SCAF auf, die Bewegung zu spalten und zugleich die radikalen Elemente der Be-

wegung zu marginalisieren und zu kriminalisieren (Javaher-Haghighi et al. 2013:

99; 103).

Das vielen Revolutionär*innen bisweilen zu passive Verhalten der Muslimbru-

derschaft, welche politische Standpunkte sehr flexibel formulieren und anwenden

konnte, um ihre eigene, prekäre Stellung im politischen Prozess nicht zu gefähr-

den, lässt sich sicherlich mit ihren historischen Erfahrungen der 1950er Jahre er-

klären, als sie von Nasser als Organisation praktisch ausgelöscht wurde und für 20

Jahre von der politischen Bühne verschwand (vgl. dazu klassisch Mitchell 1969). Im

Herbst 2011 kam ein weiterer erklärender Faktor hinzu, der die Gelegenheitsstruk-

turen für die Oppositionmassiv verschlechterte: Ausgangspunktwar eineMaßnah-

me des SCAF, mit der er auf der Ebene institutioneller Arrangements versuchte,

direkt auf den wachsenden Einfluss zivilgesellschaftlicher Akteur*innen zu reagie-

ren und seine Herrschaft abzusichern.

Unmittelbar vor den Parlamentswahlen nahm er Änderungen am Wahlgesetz

vor, die es ihm erlauben sollten, ein Drittel der Parlamentssitze mit angeblich neu-

tralen Kandidat*innen zu besetzen sowie den Ausnahmezustand aufrechtzuerhal-

ten (Ahram Online 2011d; Javaher-Haghighi et al. 2013: 103; Kindelberger 2012: 13).

Die Muslimbruderschaft reagierte ihrerseits darauf mit einem breiten und hetero-

genenWahlbündnis von 38 Parteien –Demokratische Allianz für Ägypten (Kap. IV-

12.1.1.1) –, in dem sie aber der alles überragende Akteur blieb. Das Bündnis konnte

den SCAF dazu bewegen, das Gesetz noch vor denWahlen zurückzuziehen. Im Ge-

genzug mussten die beteiligten Parteien eine offizielle Erklärung unterzeichnen,

in der sie dem Militärrat ihre volle Unterstützung zusicherten (Javaher-Haghighi

et al. 2013: 104). Diese schwammige Erklärung engte den strategisch-politischen

Spielraum der säkularen Parteien weiter ein und sicherte die Position der Muslim-

bruderschaft im Ringen um die Macht vorerst ab.

Doch das Wahlbündnis der Muslimbruderschaft sollte ähnlich den Wahlbünd-

nissen der säkularen Akteur*innen nicht von Dauer sein: Der Organisationsvor-

sprung, den die Muslimbruderschaft gegenüber den neu konstituierten säkularen

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Parteien hatte (und die z.T. im Bündnis vertreten waren), führte bei den Parla-

mentswahlen vomWinter 2011/2012 dazu, dass die Muslimbruderschaft mit knapp

40 % der abgegebenen Stimmen als stärkste Fraktion hervorging (vgl. Masoud 2014

dazu,wie dieMuslimbruderschaft ihre organisatorische Stärke nutzte, um inWah-

len davon zu profitieren und säkulare Parteien zu marginalisieren). Bald nach der

Wahl zerfiel das Bündnis, weil die kleineren Parteien sich von der Macht der Mus-

limbruderschaft erdrückt fühlten und die Muslimbruderschaft sich nicht an ih-

re Zusage hielt, nur in der Hälfte der Wahlbezirke Kandidat*innen aufzustellen.

In Wirklichkeit stellte die Muslimbruderschaft Kandidat*innen in über 70 % der

Wahlbezirke auf (Essam El-Din 2011). Mohammed Mursis Aussage, wonach die

Muslimbruderschaft kein »Machtmonopol anstrebe oder das Parlament zu kon-

trollieren wünsche«, sondern auf Kooperation »zumWohle Ägyptens« setze, erwies

sich nach der Wahl aus Sicht der säkularen Parteien als strategisches Manöver, um

ihrer Liste ein säkulares Gesicht zu geben und Vorbehalten vor einer Islamisierung

des Landes und der Politik zu begegnen (Jadaliyya 2011c; Mohsen 2012; Rougier/La-

croix 2016b: 8). Zwar darf bei der Interpretation dieses Agierens ein Hinweis auf

den Machtkampf zwischen Muslimbruderschaft und SCAF nicht vergessen wer-

den.

Doch der auf diese Weise durchgesetzte Machtanspruch der Muslimbruder-

schaft schadete ihr langfristig mehr, als er ihr nutzte: So hatte sie zwar einen Teil-

sieg im Ringen mit SCAF und säkularer Opposition errungen. Das Misstrauen der

säkularen Opposition gegenüber der Muslimbruderschaft vertiefte sich aber und

fand rund um die Präsidentschaftswahlen und die Fairmont-Vereinbarung seine

doppelte Bestätigung: Nachdem die Muslimbruderschaft von ihrer ursprünglichen

Aussage kurz nach der Revolution, nur an den Parlamentswahlen partizipieren

zu wollen, abgerückt war, um einige Monate später, im Frühjahr 2012 anzukün-

digen, sie werde auch an den Präsidentschaftswahlen teilnehmen, gingen Mursi

und die Muslimbruderschaft Mitte Juni mit der Fairmont-Vereinbarung ein takti-

sches Bündnis mit der säkularen Opposition ein, hielt sich aber nicht daran (Gresh

2012). Ein weiteres Mal diente die säkulare Opposition lediglich als Backup für die

eine oder andere Seite im Kampf um die Macht (Rougier/Lacroix 2016b: 7).

Zunehmend wirkte die Muslimbruderschaft auf die säkulare Opposition wie

ein »kalt kalkulierender Machtapparat«, dem es in erster Linie um die Durchset-

zung des eigenen Machtanspruchs ging und nicht um die Implementierung ei-

nes demokratischen politischen Systems (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Ab-

satz 59; Gresh 2012). Dies entfremdete die Muslimbruderschaft von großen Teilen

der Bevölkerung und den anderen am Transitionsprozess beteiligten Akteur*innen

und brachte sie nach den Präsidentschaftswahlen – in Überschätzung der eigenen

Stärke und Position – auf einen direkten Konfrontationskurs mit dem SCAF. Mit-

te August 2012, ca. sechs Wochen nach seiner Vereidigung als Präsident, versuchte

MohammedMursi die Entscheidung imMachtkampfmit dem SCAF zu erzwingen.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 293

In einem auch von der säkularen Opposition zunächst gefeierten Schritt, wollte er

die politischen Opportunitätsstrukturen zu Gunsten der Muslimbruderschaft ver-

schieben, indem er die Aufhebung seiner präsidentiellen Vollmachten durch den

SCAF vom Juni für nichtig erklärte, das aufgelöste Parlament wieder einsetzte so-

wie hohe Generäle des SCAF mit einem goldenen Handschlag in den Ruhestand

versetzte (MENA Solidarity Network 2013c; Ahram Online 2012b für eine englische

Übersetzung von Mursis Dekret; Gehlen 2012b; Trew 2012).

Trotz der zeitweilig vorhandenen Interessenkonvergenz, bedeutete die unter-

schiedliche Stellung der Akteur*innen (SCAF und Muslimbruderschaft) hinsicht-

lich der Verfügungsgewalt über Ressourcen und die damit zusammenhängende

soziostrukturelle Verortung und Repräsentation gesellschaftlicher Klassen und

Schichten, dass das Einvernehmen zwischen beiden Akteur*innen immer nur eine

strategische, handlungstheoretisch zu beurteilende Positionierung war, abhängig

von laufenden Ereignissen und davon abgeleiteten Opportunitätsstrukturen. Der

Vorwurf säkularer Oppositioneller, dass SCAF und Muslimbruderschaft durchge-

hend deckungsgleiche Interessen gehabt hätten, und auf dieser Grundlage einen

Deal schlossen, geht fehl: Nicht nur theoretische Erkenntnisse des Contentious-

Politics-Ansatzes sowie des SKOG-Ansatzes widersprechen dieser Einschätzung,

sondern auch grundlegende sozialwissenschaftliche Erkenntnisse über die Rela-

tionalität objektiver (Klassen/Schicht-)Lagen und subjektiver Artikulation bzw.

Interessenrepräsentation. Bündnisse disparater sozialer Akteur*innen in einem

Transitionsprozess sind nur temporärer Art mit instrumentellem Charakter, um

die eigenen Macht -und Aneignungschancen zu erhalten (strategische Gruppen)

oder zu erhöhen (konfliktfähige oppositionelle Gruppen).

Die Macht- und Einflussdisparitäten zwischen der Muslimbruderschaft und

dem SCAF blieben während des gesamten Untersuchungszeitraums in unter-

schiedlicher Stärke bestehen – auch wenn die Stellung der Muslimbruderschaft,

gemessen am Einsatz ihrer Ressourcen sowie ihrer Droh- und Konfliktpotentiale,

im Prozess des Ringens zwischen einer strategischen und einer konfliktfähigen

Gruppe pendelte. Die Konfliktbereitschaft als weiteres Kriterium, welches darüber

entscheidet, ob ein Akteur dem oppositionellen Lager angehört, muss bei dieser

Betrachtung zusätzlich berücksichtigt werden: Gab es Bestrebungen seitens der

Muslimbruderschaft, das vorhandene Konfliktpotential »gegen die bestehenden

Macht- und Verteilungsverhältnisse« einzusetzen (Schubert et al. 1994: 68)?

Die Antwort auf diese Frage fällt gewiss widersprüchlich aus. Einerseits gaben

der Muslimbruderschaft die hohe Verfügungsgewalt über materielle und immate-

rielle Ressourcen die Möglichkeit, ihre politischen Ziele konsequent zu verfolgen

und konfliktfähig zu agieren, um sowohl den SCAF zeitweilig unter Druck zu set-

zen sowie die sich gerade konstituierenden, noch nicht konsolidierten Parteien aus

dem linken, säkularen sowie liberalen Spektrum politisch zu marginalisieren. Im

Gegenzug war die Konfliktfähigkeit der säkularen Parteien aufgrund ihrermangel-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

haft ausgebildeten Verfügungsgewalt über Ressourcen, ihrer nur schwachen Kon-

solidierung sowie der im Vergleich zur Muslimbruderschaft kaum vorhandenen

Legitimität äußerst begrenzt. Im Ergebnis führten das informelle Bündnis zwi-

schen SCAF und der Muslimbruderschaft und die ohnehin asymmetrischen Kräf-

teverhältnisse dazu, die Bedingungen politischen Ringens zu Ungunsten der re-

voltierenden sozialen Bewegungen zu verschieben.

Andererseits lässt der Versuch des SCAF, als Teil der Regimekoalition, die Mus-

limbruderschaft als größte organisierte, (potentiell) oppositionelle Kraft aus dem

Protestlager herauszulösen und gegen das säkulare Lager zu instrumentalisieren,

um beide zu schwächen, die Interpretation zu, dass die Muslimbruderschaft ei-

ne konfliktfähige oppositionelle Gruppe war, die sich lediglich durch einen großen

Organisationsvorsprung vor den anderen oppositionellen Akteur*innen auszeich-

nete. Bei diesem Vorgehen konnte der SCAF geschickt vorhandene Ängste im sä-

kularen Lager vor einer Allianz zwischen ihm und der Muslimbruderschaft kapi-

talisieren und den bei vielen Beteiligten vorhandenen Eindruck zementieren, dass

ein Konflikt zwischen Muslimbruderschaft und säkularem Lager existierte, also

zwischen Islam und Demokratie bzw. zwischen Islam und Revolution (Interview –

Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 15; Interview – Partei Sozialistische Volks-

allianz, 2016: Absatz 68; Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017:

Absatz 144). Auf diese Weise konnten politische und soziale Aspekte der Revoluti-

on geschickt ausgeblendet werden.

Der Versuch einer weiteren Depolitisierung der Proteste erfuhr durch den

SCAF eine Zuspitzung: Er nutzte seinen Ressourcenvorsprung und setzte die

staatlichen Medien ein, um Propaganda gegen Muslimbruderschaft und säkulare

Parteien zu betreiben. Die Protestbewegung sollte gespalten werden, der Vorwurf,

sie würde Partikularinteressen einer bestimmten Gesellschaftsschicht (matalib

fiawiya9) verfolgen und somit gegen die nationalen Interessen handeln, wirkte sich

negativ auf die Legitimität der Proteste aus (vgl. dazu auch Gamal 2011):

»One of the downfalls of the Egyptian revolution is what we call al-matalib al-fi-

awiya. […] This term – we didn’t start using it – the state media started using it:

›Ya, this demonstration is matalib fiawiya of bla bla bla.‹ And because there was

such a public outcry for the matalib fiawiya we started distancing ourselves from

them; we started taking the revolution away from thematalib fiawiya – ›no, no, no

we’re the big things, we’re not talking about the small things.‹Which is wrong! […]

that was like Jan./Feb [2011], because that was really the argumentation that was

used by the SCAF very early on in the media,matalib fiawiya, matalib fiawiya – and

the stand that was taken at that time by the activist groups was like, ›ahhh the

9 Der Ausdruck matalib fiawiya kann grob als Partikularinteressen bzw. Gruppeninteressen im

Gegensatz zu gesamtgesellschaftlichen Interessen (so es sie gibt) übersetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 295

matalib fiawiya, that’s not us, we are the big clean thing, we are not dealing with

people asking for increased salaries.‹« (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz

152)

Das Framing der Staatsmedien und die Reaktion der Protestbewegung sagen sehr

viel über die Kräfteverhältnisse und strategischen Fähigkeiten der Akteur*innen

aus: Während der SCAF sich eines simplen, aber effektiven Mittels bediente, um

dieMenschen gegen die Bewegung aufzuwiegeln, traf dies die Opposition eher un-

vorbereitet; sie wusste keine Antwort auf eine solche, eigentlich sehr durchschau-

bare Taktik des Regimes, die in derTheorie praktisch deckungsgleich vorhergesagt

wird (vgl. dazu und die Rolle der Medien Goldstone 2011: 457). Der große Ressour-

cenvorsprung des Regimes in Verbindung mit seiner politischen Erfahrung traf

auf die Unerfahrenheit der neuen Akteur*innen, die zudem kaum Ressourcen zur

Verfügung hatten.

Zudemwaren die Protestierenden politisch nicht eindeutig positioniert, ließen

sich von dem Vorwurf und dem Druck der Öffentlichkeit in die Ecke drängen, an-

statt in die Gegenoffensive zu gehen und den Klassencharakter der Revolution zu

betonen. Bayat spricht in diesem Zusammenhang von einer »liberalen Falle« des

Regimes und »postideologischen« Revolutionären, die aufgrund dieser Schwäche

den Kampf verloren (Bayat 2017: 19).

Auf diese Weise entriss ihnen der SCAF die Deutungshoheit über die Gescheh-

nisse, die sie in der Folge durch Aktionen und Kampagnen wie Kazibun müh-

sam wieder herstellen mussten. Zugleich bewirkte die fatale Distanzierung von

vermeintlichen Partikularinteressen, dass die Bewegung im abstrakten Change-

Modus (taghyiir) verblieb, der auch Forderungen nach »Brot, Freiheit und sozialer

Gerechtigkeit beinhaltete«. Allerdings beraubte sie sich der Möglichkeit, eine so-

ziale Komponente in ihre Forderungen nicht nur miteinzubeziehen, sondern vehe-

ment zu fordern und darauf zu dringen, Herrschaftszugang, Herrschaftsanspruch

und -art zu reformieren (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 153-156; Gamal

2011; vgl. Merkel 2010: 66, Kriterien für Systemwechsel). Mehr noch: Der Change-

Modus der Opposition war so diffus, dass er sogar von Vertretern des Regimes –

zumindest rhetorisch – angeeignet werden konnte (Bayat 2017: 157).

13.3 Politischer Wandel und das Ringen um Reformen

Reformen der Institutionen sind das Herzstück einer Transformation. Sie sind sel-

ten unumstritten. Neben den konkreten institutionellen Rekonfigurationen, ha-

ben Timing und Reihenfolge, in »der politische Prozesse stattfinden bedeuten-

den Einfluss auf Qualität und Richtung gesellschaftlicher Transformationen« (Ste-

fes 2015: 127). Erweitert man den Institutionenbegriff und versteht darunter auch

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

(in-)formelle Regeln und Normen, die das Verhalten von Akteur*innen strukturie-

ren, so wird ersichtlich, dass davon auch Interaktionen von Akteur*innen und dar-

aus resultierende neue institutionelle Arrangements berührt werden. Ausgehend

von der Annahme des SKOG-Ansatzes, wonach die Akteur*innen in Demokrati-

sierungsprozessen unterschiedlichen Zugriff auf Ressourcen haben, die wiederum

ihre Macht- und Aneignungschancen beeinflussen, können institutioneller Wandel

und Reformbemühungen wiederum als Funktion umkämpfter Machtumverteilun-

gen analysiert werden. D.h. Handlung und Struktur wirken ineinander hinein und

beeinflussen das Resultat des politischen Wandels.

PolitischerWandel und Demokratisierung sind somit stark von institutionellen

Arrangements abhängig, die vor Beginn des umkämpften Demokratisierungspro-

zesses existierten. Herrschaftsformen und (informale) Institutionen, die im Au-

toritarismus erfolgreich waren, d.h. Legitimität und Stabilität erzeugten, werden

in Transitionsprozessen oft reproduziert. Institutionelle Arrangements sind somit

zugleich struktureller Rahmen und Ziel kollektiven Ringens um politischen Wan-

del.

Des Weiteren ist politischer Wandel von den Forderungen und formulierten

Zielen (claims) und den sie hervorrufenden Gegenstrategien (counterclaims) sowie

eingesetzten Maßnahmen (repertoires) und Gegenmaßnahmen (counterrepertoires)

strategischer und konfliktfähiger oppositioneller Gruppen abhängig (McAdam

et al. 2001: 268; Stefes 2015: 129; Tilly/Tarrow 2015: Kap. 3). Es gilt im Folgen-

den anhand der Auseinandersetzungen um institutionelle Reformen in Ägypten

nachzuzeichnen, wie die Opposition nach dem Sturz Mubaraks versuchte, einen

Zustand strategischer und machtpolitischer Polarisierung, systemischer Hybri-

dität und institutioneller Widerstände unter Rückgriff auf außerinstitutionelle

und institutionelle Maßnahmen in einen Zustand integrationstheoretischer, plu-

ralistisch-liberaler Befriedung des politischen Systems gegen die herrschenden

strategischen Gruppen umzuwandeln.

Im Anschluss an Mubaraks Rücktritt veranlasste der SCAF viele Liberalisierun-

gen, wie die Aufhebung des Parteienverbots und die Zulassung unabhängiger Me-

dien. Viele Maßnahmen (repertoires) der Protestbewegung und Parteien in Ägypten

müssen aufgrund der Liberalisierungsmaßnahmen des Regimes als eingehegtes

Ringen (contained contention) eingestuft werden, da viele, bisher außerinstitutionel-

le Maßnahmen (transgressive repertoires) durch den Druck der Proteste auf den SCAF

(vorläufig) legalisiert wurden (Guirguis 2011; Javaher-Haghighi et al. 2013). Wie im

bisherigen Verlauf der Analyse gesehen, bedeuteten Liberalisierungen oft nicht,

dass die neuen Akteur*innen von Verboten und Hemmnissen uneingeschränkt frei

handeln konnten.10

10 Das Regime bediente sich nach dem Sturz Mubaraks immer wieder sehr repressiver Metho-

den, um die revolutionären Straßenproteste zu unterdrücken.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 297

Autoritäre Regime setzen in einem Transitionsprozess Liberalisierungen oft

strategisch ein, um oppositionelle Bestrebungen nach Demokratisierung zu kon-

terkarieren und der Legitimationskrise des Systems zu begegnen. Daraus resultie-

ren häufig unfertige, hybride oder defekte Modelle von Demokratie, in denen nur

einige Teilregime funktionaler Demokratien verwirklicht sind.

Zwei Kriterien sind für die Einordnung entscheidend, ob Liberalisierungen nur

strategischer, also vorübergehender Natur, oder auf Dauerhaftigkeit angelegt sind:

Es geht um die Intentionen und Pläne der strategischen Gruppen auf Regimeseite.

Was bezwecken sie wirklichmit den Liberalisierungen? Da dieser subjektiv-hand-

lungstheoretische Aspekt aber praktisch nicht zu eruieren ist, rückt ein zweites,

objektiv konstruiertes11 Kriterium in den Vordergrund: Zum anderen geht es um

den Zeitpunkt der Liberalisierungsmaßnahme und den Zeitpunkt der Aufhebung

der Maßnahme. Im Allgemeinen kann die Entscheidung darüber erst (viel) später

interpretativ rekonstruiert werden, ob eine Maßnahme nur strategischen Charak-

ter hatte. Deshalb muss in der Analyse der Historizität von Transformationspro-

zessen, die sich über sehr lange Zeiträume erstrecken können, Rechnung getragen

werden.

Für den Untersuchungszeitraum besteht nun die Schwierigkeit gerade darin,

dass die erste Transitionsperiode sehr kurz ist, die Deutungen der Ereignisse durch

die beteiligten Akteur*innen selbst sehr divergieren, um abschließende Interpreta-

tionen darüber anzustellen, ob eine Liberalisierung nur als strategischeMaßnahme

gedacht war oder nicht, zumal – in der Rückschau – die Zäsur des Militärputsches

vom 3. Juli 2013 erst den Anfang eines bis heute nicht abgeschlossenen Prozesses

der Illiberalisierung und Re-Autoritarisierung in für Ägypten bisher ungekanntem

Ausmaß darstellt. Die Rücknahme der meisten im Untersuchungszeitraum reali-

sierten Liberalisierungen durch den gleichen Akteur (SCAF) nach dem Putsch stützt

die Interpretation, wonach es sich zwischen 2011 und 2013 nur um strategische

Liberalisierungen handelte, um einen Versuch, der Protestbewegung das Momen-

tum zu nehmen, um auf diese Weise den Erhalt des Systems zu sichern. Nimmt

man die machtpolitische Konfiguration zusätzlich in den Blick, in der der SCAF

durchgehend die politische Agenda bestimmen konnte, insbesondere weil er sei-

ne privilegierte Position im institutionellen Gefüge Ägyptens erhalten wollte, so

stützt das zusätzlich die These von Bratton/van de Walle, dass neopatrimoniale

11 Diese paradoxe Ausdrucksweise soll zum Ausdruck bringen, dass sich der Autor der Tatsa-

che bewusst ist, dass die Unmöglichkeit der Überprüfung des ersten Kriteriums ihn zu dieser

Vorgehensweise nötigt, ohne jedoch aus dem Blick zu verlieren, dass die vermeintliche Ob-

jektivität fest definierter Zeiträume, um Anfang und Ende eines soziopolitischen Prozesses

zu determinieren, den Geist der Willkür in sich trägt und lediglich aus forschungspragmati-

schen Gründen erfolgt.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

politische Systeme Liberalisierungen stets als Antworten auf Systemkrisen einset-

zen und diese nie initiativ einleiten (1994: 461f.). Es erscheint plausibel, dass der

SCAF zu keinem Zeitpunkt während des Untersuchungszeitraums ernsthaft eine

nachhaltige Transition hin zu einem demokratischen System in Erwägung gezo-

gen hat. Dies hätte zwangsläufig eine Aufgabe seiner politisch und ökonomisch

privilegierten Position im Herrschaftsgefüge Ägyptens bedeutet.

Doch zurück zu den Liberalisierungen von 2011: Diese eröffneten der Oppo-

sition zum ersten Mal seit Jahrzehnten die Möglichkeit, sich am politischen Pro-

zess zu beteiligen und Forderungen in der Öffentlichkeit zu formulieren, die auf

eine institutionelle Neuausrichtung des politischen Systems zielten. Neue kollek-

tive Akteur*innen formierten sich, die weder aus dem Sicherheitsapparat stamm-

ten, noch aus der Wirtschaftselite des Landes – Intellektuelle, Parteiführer*innen,

Gewerkschafter*innen und Menschenrechtler*innen stellten sich an ihre Spitze –

und forderten mehr Partizipation, Wahlen, eine neue Verfassung und das Ende

der Korruption (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 33; Interview

– Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 18, 44; Interview – Uni Cairo

Aktivist, 2017: Absatz 39).

Waren die Inhalte der geforderten Reformmaßnahmen und Liberalisierungen

weitgehend unumstritten, so verhielt es sich anders mit der Reihenfolge: Die An-

kündigung und Durchführung von Parlamentswahlen Ende 2011/Anfang 2012, die

Durchführung von Präsidentschaftswahlen Mitte 2012 sowie die Ausarbeitung der

neuen Verfassung können als exemplarischer Konfliktaustrag um die in Transiti-

onsprozessen so wichtige Reihenfolge von Reformmaßnahmen betrachtet werden.

Denn diese ist nicht zuletzt entscheidend für die Einflusschancen der jeweiligen

Parteien auf den Transitionsprozess, in dessen Verlauf langfristige politische Spiel-

räume und Arrangements etabliert werden (Hamid 2014: 135).

Im Laufe des Jahres 2011 kristallisierte sich insbesondere der Konflikt um die

zu schreibende post-autoritäre Verfassung als zentraler und fortwährender Streit-

punkt zwischen dem islamischen und dem säkularen Lager sowie dem SCAF her-

aus, weil in ihr die künftigen institutionellen Spielregeln und Machtpositionen

festgelegt werden sollten. Zudem tangierte dies zwischen säkularem und islami-

schem Lager weltanschauliche Fragen hinsichtlich der Stellung des Islams in der

künftigen Staatsverfassung.DasHauptinteresse des SCAF bestand hingegen in der

Erhaltung seiner privilegierten Machtposition im Staat (Demmelhuber 2012).

Noch vor Einberufung eines ersten verfassungsgebenden Konvents, versuchte

der SCAF durch sogenannte Verfassungsdekrete im März 2011 seine Macht zu fes-

tigen und den Transitionsprozess zu seinen Gunsten zu beeinflussen. Mittels die-

ser Dekrete legte er einen engen Zeitplan für Parlamentswahlen und die Ausar-

beitung einer gänzlich neuen Verfassung fest (Demmelhuber 2012: 29; Rougier/La-

croix 2016b: 4ff.; Saleh/Zayed 2011). Die säkulare Opposition kritisierte, dass zu

wenig Zeit bliebe, um sich zu organisieren und die besser organisierte Muslim-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 299

bruderschaft sowie die alten Kader der Nationaldemokratischen Partei Mubaraks

dadurch Vorteile hätten. Die Parlamentswahlen seien zu früh im Reformprozess

angesetzt worden, die Verfassung, die die »Regeln des Spiels definiert«, müsste

zunächst ausgearbeitet werden (Interview – Think Tank Dustur, 2016: Absatz 142;

Awad 2011). Zu diesem frühen Zeitpunkt im Transitionsprozess waren die meisten

Parteien noch nicht konstituiert, konfliktfähig waren sie bis zu einem gewissen

Grad nur auf der Straße durch den Einsatz von Protestmaßnahmen. Die angespro-

chene informelle Abmachung zwischen SCAF und Muslimbruderschaft schadete

der Bewegung jedoch nicht nur aufgrund der zunehmenden Repression durch den

SCAF, sondern weil die Demobilisierung der eigenen Anhänger*innen durch die

Muslimbruderschaft die Protestbewegung eines Teils ihrer Schlagkraft beraubte.

Der Vorsitzende der Dustur-Partei Mohammed al-Baradei war davon über-

zeugt, dass zunächst ein Vertrag geschlossen werden müsse, der die Beziehungen

zwischen den verschiedenen staatlichen Gewalten (sulutaat) regele, bevor die Posi-

tionen besetzt werden könnten. Dafür habe al-Baradei den Slogan »Die Verfassung

zuerst« geprägt und zudem die Wahl eines Präsidenten vor der Wahl eines Parla-

ments gefordert. Zu diesem Zweck hat er sich bereits im März 2011 mit dem SCAF

besprochen. (Interview – Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 9;

Ahram Online 2012d; Awad 2011). Jedoch blieb sein Einfluss auf die Reihenfolge

der reformerischen Maßnahmen sehr begrenzt. Seine Forderungen wurden nicht

umgesetzt.

Auch in der Sozialdemokratischen Partei gab es Kritik an der Reihenfolge der

reformerischen Maßnahmen und Stimmen, die befürchteten, der SCAF habe sie

bewusst so gewählt, um den Reformprozess zu torpedieren sowie die Muslimbru-

derschaft bei den anstehenden Parlamentswahlen in Vorteil zu setzen – das al-

te Deal-Narrativ zwischen Muslimbruderschaft und SCAF scheint an dieser Stelle

wieder durch:

»Realistischerweise hätte man erst eine gute Verfassung verabschieden müssen.

Damals haben wir einen Präsidialen Rat (madschlis riasi) gefordert. Dieser hätte

vom SCAF die Macht übernehmen sollen, der alles gesteuert hat, und ein präsi-

dialer Rat wäre gegründet worden, der das Land für zwei Jahre regiert. In diesen

zwei Jahren hätte eine sehr gute Verfassung verabschiedet werden müssen, nicht

in zwei oder drei Monaten, […] ohne dass eine durchWahlen zustande gekomme-

ne Mehrheit den Prozess kontrolliert. Denn als die Verfassung nach den [Parla-

ments]Wahlen geschrieben werden sollte, sagten die Muslimbrüder, ›wir sind die

Mehrheit, wir wollen die Verfassung schreiben.‹ […] Aber wir haben beschlossen,

einen entgegengesetztenWeg einzuschlagen: […] Du setzt einen Präsidenten ein

und machst ihm dann eine Verfassung? Es muss doch zuerst die Verfassung ver-

abschiedet werden und dann erst der Präsident gewählt werden, damit er seine

Vollmachten kennt, aufgrund derer er gewählt wird! […] Aber der SCAF hat mit

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

den Muslimbrüdern eine Vereinbarung getroffen und er [SCAF] hat die übrigen

zivilen Kräfte verkauft – für die hatten sie keinen Nutzen.« (Interview – Sozialde-

mokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 80)

Neben der prozessorientierten Ablehnung der vomSCAF vorgeschlagenen und vor-

gegebenenReihenfolge, begründeten andere Akteur*innen ihre Ablehnung der Rei-

henfolge ehermit organisationsimmanenten Faktoren. Ein Argument, das auch bei

der Erklärung ihrer mangelnden organisationalen Konsolidierung immer wieder

angeführt wurde, war die fehlende Zeit, der schnelle Fortgang der tagespolitischen

Ereignisse, der zu einer Überforderung der organisatorischen Kapazitäten geführt

habe (Kap. IV-11.3). Zusätzlich warf die Bewegung 6. April dem SCAF und der Mus-

limbruderschaft vor, sich gemeinsam für diesenWeg entschieden zu haben, um den

säkularen Parteien keine Möglichkeit zu lassen, sich zu organisieren:

»Zu diesem Zeitpunkt [Herbst/Winter 2011] war die Bewegung 6. April nicht ein-

verstanden mit Parlamentswahlen, weil wir zuerst eine neue Verfassung wollten.

Aber nein, die Muslimbrüder stellten sich seinerzeit gegen uns und sagten, wir

wollen jetzt die Wahlen durchführen; sie waren damals der größte organisierte

Flügel, als Partei meine ich, und sie wollten die Wahlen gewinnen. Sie verbünde-

ten sich mit dem Militärrat, mit [Mohammed] Tantawi12, um zuerst die Wahlen

durchzuführen.« (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 59)

Tatsächlich muss die Positionierung der Muslimbruderschaft im Frühjahr 2011 kri-

tisch gesehen werden. Neben alten Kadern der Nationaldemokratischen Partei trat

auch sie für schnelle Parlamentswahlen ein und lehnte die Ausarbeitung einer neu-

en Verfassung mit dem Argument ab, dies würde zu lange dauern (Saleh/Zayed

2011). Auch deswegen unterstützte sie die (vorläufigen) Verfassungsdekrete des

SCAF im Laufe des Jahres 2011, was sie in den Augen vieler Aktivist*innen als Verrä-

ter erscheinen ließ (Haenni 2016: 21; The Arab Network for the Study of Democracy

2011). Mit anderen Worten: Die Muslimbruderschaft nahm in einem frühen Stadi-

um des Transitionsprozesses Legitimitätseinbußen in Kauf, um im Ringenmit den

anderen Akteur*innen die eigene Position zu verbessern. Wie bei der Analyse des

Ringens um Einfluss mit dem SCAF gezeigt wurde, konnte sich die Muslimbruder-

schaft von dieser sehr frühen, strategischen Entscheidung nichtmehr erholen. Ihre

Glaubwürdigkeit konnte sie bei Teilen der Bewegung nicht mehr rehabilitieren.

Der Kampf um die Reihenfolge institutioneller Reformen eskalierte im No-

vember 2011, als der SCAF die Proteste im Land durch den Einsatz von Gewalt

unterdrückte. Das Massaker in der Mohammed Mahmoud-Straße (19.-25.11.2011)

12 Mohammed Hussein Tantawi war nach dem Rücktritt Mubaraks der Vorsitzende des SCAF

und blieb dies bis zu seiner Ablösung im August 2012 durch den späteren Putschisten Feld-

marschall Abdel Fattah as-Sisi, der vonMohammedMursi eingesetztwurde, vgl. Ranko (2014:

Kap. 5).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 301

nahe des Tahrir-Platzes und des Innenministeriums, bei dem Dutzende Demons-

trant*innen von Sicherheitskräften erschossen undmehrere Hundert verletzt wur-

den,wird alsWendepunkt imVerhältnis der Bewegung zumSicherheitsapparat be-

schrieben (Interview–Bewegung 6. April, 2016: Absatz 59; Interview–Partei Sozia-

listische Volksallianz, 2016: Absatz 56; Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 64;

Rougier/Lacroix 2016b: 6f.). Zehn Tage vor den ersten freien Parlamentswahlen, im

November 2011, forderten die Demonstrant*innen in der Mohammed Mahmoud

Straße das Ende der Militärherrschaft, die Abdankung des SCAF, die Einsetzung

einer zivilen Übergangsregierung, und die Verschiebung der Parlamentswahlen,

worauf der SCAF mit brutaler Gewalt reagierte (Egyptian Federation of Indepen-

dent Trade Unions 2011b; BBC News 2012a).

Die Proteste konnten die Wahlen nicht verhindern. Intensität und Zeitpunkt

der Kämpfe so kurz vor den Wahlen zeigt zum einen die Tiefe des Zerwürfnisses

zwischen Aktivist*innen und SCAF über den einzuschlagenden Transitionspfad.

Die gewalttätige Niederschlagung zeigt zum anderen, dass der SCAF gewillt war,

seine privilegierte Machtposition und den von ihm vorgegebenen Weg mit allen

Mitteln durchzusetzen. Der wiederholte, punktuelle Einsatz von Gewalt durch den

SCAF weist außerdem aber noch eine strategische Bedeutung auf, die in Transiti-

onsprozessen als typisch benannt werden kann: Die unmissverständlicheWarnung

an die Protestbewegung, den Prozess jederzeit aussetzen zu können, wenn er nicht

in den vomMilitärrat gewünschten Bahnen verbleibt (Brückner 2015: 92; Opp 2015:

188).

Nach den Parlamentswahlen waren die Verhandlungen um die Zusammenset-

zung des Verfassungskonvents ein weiterer Test für die Kompromissfähigkeit der

beteiligten Akteur*innen.Doch auch hier spiegelten sich die asymmetrischen Kräf-

teverhältnisse zwischen beiden Lagern wider. Zwar war die Zusammensetzung des

Konvents durch ein Verfassungsdekret des SCAF vom 30.03.2011 geregelt, wonach

die Mitglieder von Ober- und Unterhaus 100 Personen in den Konvent entsenden

würden; dass die Muslimbruderschaft diesemDekret seine Zustimmung in Erwar-

tung ihres Wahlsiegs bei den Parlamentswahlen gegeben hatte – womit sie auch

die größte Fraktion im Konvent stellen würde –, kann durchaus als Beleg für das

Deal-Narrativ der säkularen Opposition zwischen SCAF und Muslimbruderschaft

gelesen werden. Soziale Bewegungen und säkulare Parteien sahen sich plötzlich

aus dem politischen Prozess ausgeschlossen, den sie durch ihre Proteste erst an-

gestoßen hatten, weil der Konvent durch das Übergewicht islamischer Akteur*in-

nen ähnlich strukturiert war wie das Parlament, welches sie dominierten, und die

säkularen Kräftemarginalisiert blieben (vgl. ausführlich zu den umkämpftenMaß-

nahmen um den Verfassungskonvent Haenni 2016):

»Die Versammlung besteht aus 100 [Delegierten], d.h. sie [Muslimbruderschaft]

bekommen 50 undwir [Säkulare] bekommen 50 [Plätze]. Es gibt Leute – die Leute

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

des Staates – dieVertreter der Armee, der religiösen Stiftungen (awqaf ), der Azhar

etc. orthodoxeKirche etc. etc.Wie viele sinddas? 18! Und sie [Muslimbruderschaft]

sagen dann: ›Die 18 Stimmen zählen zu Eurem Kontingent aus 50.‹ D.h. sie [Mus-

limbruderschaft & Partei des Lichts] haben 50, und das sind 18…Ich spreche hier

über den säkularen Flügel (tayyar madaniy) und Du [Muslimbruderschaft] bringst

mir die Azhar und Kirchen-Vertreter, damit sie den säkularen Flügel repräsentie-

ren?! Ich als säkularer Flügel bekomme Kirche, Azhar, Armee und Polizei?! Seid ihr

verrückt geworden? Hälfte/Hälfte – nimmdiese 18 aus der Rechnung, die gehören

weder zumir, noch zu dir! Wenn Du schon über einvernehmliche Vereinbarungen

sprichst! Aber nein, sie sagen: ›Wir [Muslimbruderschaft] sind 50 und Du, nimm

deine 50, von denen Du diese 18 abziehen musst, so dass 32 übrigbleiben.‹ Die

Muslimbruderschaft und die Salafiten sollen 50 bekommen und alle politischen

Flügel im Land sollen 32 bekommen?Wie kannman das als einvernehmliche Ver-

einbarung sehen?« (Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Ab-

satz 178)

Das aus machtpolitisch-strategischer Perspektive geschickte Agieren der Muslim-

bruderschaft und der salafitischen Partei des Lichts, der zweitgrößten Fraktion im

neuen Parlament, führte dazu, dass die islamischen Akteur*innen den Konvent

nicht nur personell, sondern auch inhaltlich dominierten.13 Viele Akteur*innen,

wie die Mitglieder des Ägyptischen Blocks, die Partei der Würde, die Dustur-

Partei und die sozialistische Volksallianz boykottierten die verfassungsgebende

Versammlung ab Juni 2012 wegen dieses Ungleichgewichts ganz (Interview –

Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 20, Ahram Online 2012c,

2012d). Dies war gleichbedeutend mit einem erheblichen Legitimitätsverlust des

Konvents und einer Beschädigung der prospektiven Verfassung.

Ohnehin war ein demokratischer Verfassungsgebungsprozess zu diesem Zeit-

punkt bereits zum Scheitern verurteilt, nachdem sich der SCAF seiner Einfluss-

macht im April 2012 bedient hatte, um institutionelle Änderungen daran vorzuneh-

men. Er spannte die noch unter Mubarak ernannten Richter am Obersten Gericht

für seine Zwecke ein: Es erließ nur wenige Wochen nach Einberufung des ersten

Verfassungskonvents ein Urteil, das diesen Konvent wieder auflöste. Das Gericht

begründete dies damit, dass das Verfassungsdekret des SCAF vom 30. März 2011,

welches die Einberufung des Konvents regelte, Parlamentsmitgliedern die Teilnah-

me am Konvent untersagte. Am 12. Juni 2012 wurde daraufhin ein neuer, zweiter,

Verfassungskonvent von beiden Kammern des Parlaments gewählt, worunter sich

21 gewählte Abgeordnete befanden (Brown 2016: 110; Rougier/Lacroix 2016b: 7).

13 Vgl. zum wechselvollen und oft angespannten Verhältnis der beiden islamischen Hauptak-

teur*innen Lacroix/Shalata (2016).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 303

Das Scheidungskriterium zwischen oppositionellen und strategischen Grup-

pen, die Frage also, ob der Einsatz zur Verfügung stehender Ressourcen zumErhalt

des bestehenden Regimes oder aber zugunsten der politischen Opposition erfolg-

te,muss im Falle der Muslimbruderschaft zu diesem Zeitpunkt eher zugunsten des

bestehenden Regimes gewertet werden. Allerdings muss auch betont werden, dass

sie nicht integraler Teil der herrschenden Regimekoalition im Sinne des SKOG-

Ansatzes war. Im politischen System Ägyptens behielt die Muslimbruderschaft den

Status des externen Legitimitätsbeschaffers, den sie unter Mubarak durch ihre Tä-

tigkeit im Wohlfahrtssektor errungen hatte.

Neben der machtpolitischen Frage, die an prozessualen Aspekten der Verfas-

sungsgebung entbrannte, spielten weltanschauliche Fragen eine weitere Rolle. Ins-

besondere Artikel 2, der die Stellung der Scharia in der Verfassung regelte, stand

im Fokus (Interview – Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 19-20;

Rougier/Lacroix 2016a: 9).Die Frage der Laizität des künftigen Staatsprojekts spiel-

te für das säkulare Lager eine zentrale Rolle, während die Muslimbruderschaft die

Rolle des Islams in einem künftigen demokratischen Staat stärken wollte (Inter-

view – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 125; Interview – Partei der Freien Ägypter,

2016: Absatz 49).

Doch auch im islamischen Lager selbst, war die Frage nach der Scharia Kampf-

platz der Anschauungen: Während die Muslimbruderschaft versuchte, ihre nor-

mative Agenda, einen islamischen Tugendstaat, in der verfassungsgebenden Ver-

sammlung durchzusetzen und auf einer Formulierung beharrten, die die Prinzipien

der Scharia zur Quelle der Rechtsschöpfung machen solle, bestanden die Salafiten

darauf, dass der Buchstabe der Scharia als Rechtsquelle Verfassungsrang bekäme

(Mustafa 2013b: 134ff.): »Wir fordern, an Artikel zwei der ägyptischen [alten] Ver-

fassung festzuhalten und ihn als Bezugsrahmen für das politische System und den

ägyptischen Staat anzusehen« (Aus dem Programm der Partei des Lichts, in ebd.:

87). Letztendlich setzte sich die Muslimbruderschaft mit ihrer Forderung durch.

Die neue Verfassung, die im Januar 2013 nach einem Referendum verabschie-

det wurde, und in der die Handschrift der islamischen Akteur*innen deutlich zu

erkennen war, resultierte folglich aus einem Kompromiss zwischen Muslimbru-

derschaft und Partei des Lichts auf der einen Seite und dem SCAF auf der ande-

ren Seite »dessen Vollmachten in der neuen Verfassung ungleich größer waren,

als in der alten« (MENA Solidarity Network 2012b; Carnegie Endowment for In-

ternational Peace 2013a; Mustafa 2014b: 27). Artikel 197 der neuen Verfassung etwa

gibt dem Militär die absolute Freiheit, sein Budget selbst zu regulieren – ohne öf-

fentliche Kontrolle durch das Parlament. Zudem wird das Parlament verpflichtet,

künftige Gesetze, die die Autonomie oder die Geschäfte des Militärs betreffen, erst

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

nach Konsultation des Nationalen Verteidigungsrats14, der nur aus Militärangehö-

rigen besteht, zu erlassen (Abul-Magd 2014: 6). Die Muslimbruderschaft konnte im

Gegenzug ihre Forderung nach einem zivilen Präsidenten durchsetzen (Alnasseri

2016b: 129; Carnegie Endowment for International Peace 2013a; Kindelberger 2012:

12; Marshall 2015: 10). Die Forderungen der säkularen Parteien und Persönlichkei-

ten fanden hingegen kaum Berücksichtigung.

Die Analyse der Konflikte um die Reformmaßnahmen im Transitionsprozess

bestätigt die theoretische Annahme, wonach die Reihenfolge entscheidend für das

Gelingen des Reformprozesses ist. Weiterhin hat sich bestätigt, dass institutionel-

lerWandel ausMachtkämpfen zwischen strategischen und konfliktfähigen opposi-

tionellen Gruppen resultiert. Allerdings muss einschränkend hinzugefügt werden,

dass die Stellung der säkularen oppositionellen Gruppen im Machtkampf um die

institutionelle Neugestaltung des politischen Systems sowohl auf prozeduraler als

auch auf weltanschaulicher Ebene dem Block aus SCAF und Muslimbruderschaft

nicht viel entgegensetzen konnte. Die Konfliktfähigkeit der säkularen Akteure war

in dieser Frage nur rudimentär ausgebildet, auch weil die Reformmaßnahmen im

Transitionsprozess sehr früh verhandelt wurden und die neuen Parteiakteur*innen

entweder noch nicht konstituiert waren oder sich noch in der Konstituierungs-

und Findungsphase befanden. Das Dilemma zwischen dem Erfordernis, auf ta-

gespolitische Ereignisse reagieren zu müssen, und die organisationale Struktur zu

stärken, bildete zumwiederholtenMale ein unlösbares Hemmnis für die säkularen

Akteure.

Es hat sich drittens gezeigt, dass der Einsatz von Liberalisierungen durch das

Regime innerhalb des Untersuchungszeitraums nur strategischer Art war, um den

Protest der oppositionellen Akteur*innen zu befrieden. Auch dies entspricht theo-

retischen Erwartungen an Transitionen neopatrimonialer Regime. Der Einsatz von

Gewalt durch das Regime zeigt überdies, dass es auch nicht vor demEinsatz außer-

institutioneller Mittel zurückschreckte, um seinenMachtanspruch durchzusetzen.

Auf der ideologischen Ebene bestätigte sich darüber hinaus die im Zusammen-

hang mit Konflikten um die zukünftige politische Ordnung entstandene radikale

Polarisierung zwischen säkularem Lager und Muslimbruderschaft. Ein weiteres

Mal zeigte sich, wie begrenzt die Kompromissfähigkeit der Akteur*innen war. Die

Verfassung wurde zum Kampfplatz der Anschauungen, wobei die Muslimbruder-

schaft durch ihre starke Stellung im Verfassungskonvent, die sie durch ihren Sieg

bei den umstrittenen Parlamentswahlen errungen hatte, ihre Vorstellungen durch-

setzen konnte. Die Durchsetzung ihrer Forderung, die Parlamentswahlen vor der

Einberufung des Verfassungskonvents durchzuführen, ermöglichte ihr erst diese

starke Stellung im Verfassungskonvent.

14 Der SCAF richtete den nationalen Verteidigungsrat im Juni 2012 ein und ersetzte damit das

gewählte Parlament.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 305

Aus den vorgenannten Gründen ist es legitim, die Konflikte um die Reform-

maßnahmen als defekten Transitionsverlauf zu bezeichnen, der aufgrund des orga-

nisationalen Übergewichts der Muslimbruderschaft und ihrer ambigen Stellung

zwischen strategischen und oppositionellen Gruppen verstärkt wurde.

13.4 Konterrevolution und das Ende des Transitionsprozesses I:
Die nationale Rettungsfront

»Niemals gab es die Aussicht darauf, dass es eine Abmachung zwischen uns und

der Muslimbruderschaft geben würde.« (Aktivist d. Bewegung 6. April)

Die zeitliche Dimension von Transitionsprozessen ist ex post leichter zu determi-

nieren, gerade weil diese Prozesse sich zum Teil über viele Jahre hinziehen und

einer großen Dynamik unterliegen, die geprägt ist von Rückschlägen und nicht-

intendierten Verläufen, die auch nicht-konstruktive Verläufe haben können (Koll-

morgen et al. 2015: 24). Die bisherige Analyse hat diesen Befund sowohl auf der

prozessualen Ebene des Transitionsprozesses bestätigt wie auf der akteur*innen-

spezifischen: Mit dem zeitlichen Abstand von nun acht Jahren, ist es legitim, den

Putsch von 2013 gegen Mohammed Mursi als vorläufige Unterbrechung des Tran-

sitionsprozesses zu deuten.

Eine Analyse des Endes des Transitionsprozesses muss daher das konfliktive

Verhältnis zwischenMuslimbruderschaft und säkularen Parteien ab Herbst 2012 in

den Fokus nehmen. Die für konzertierte Anstrengungen notwendige parteiüber-

greifende Bündnisbildung und Steigerung der Konfliktfähigkeit innerhalb des sä-

kularen Lagers kam erst dann zustande, als die Polarisierung zwischen ihnen und

der Muslimbruderschaft im Herbst 2012 unüberwindbar schien. Jedoch entsprach

diese Bündnisbildung nicht theoretischen Erwartungen bzw. Erfordernissen einer

überideologischen, politische Konfliktlinien überwindenden Weise zustande, son-

dern im Gegenteil: weltanschaulich-religiöse Konfliktlinien erfuhren eine Affirma-

tion und Vertiefung, wenn auch nur zum Zwecke der politischen Auseinanderset-

zungen.

Am 24.November 2012 schlossen sich prominente Persönlichkeiten und säkula-

re Parteien zur sogenannten Nationalen Rettungsfront (jabhat al-inqadh al-wataniy)

zusammen. Dazu gehörten u.a. die ehemaligen Präsidentschaftskandidaten Mo-

hammed al-Baradei, Hamdin Sabbahi oder die umstrittenen (regimenahen) Per-

sönlichkeiten As-Sayyid al-Baddawi (Wafd-Partei) und der ehemalige Außenmi-

nister Ägyptens Amr Moussa sowie die Dustur-Partei, Partei der Würde (hizb al-

karama), Sozialistische Volksallianz, Freie Ägypter, Bewegung 6. April und die So-

zialdemokraten (BBC News 2012b; Carnegie Endowment for International Peace

2013b; Daily News Egypt 2012; Dunne/Hamzawy 2017: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Unmittelbarer Auslöser der Einigung von zuvor in scharfer Konkurrenz stehen-

den Männern aus der Elite und säkularen Parteien war ein Verfassungsdekret von

Mohammed Mursi, welches er zwei Tage zuvor, am 22. November 2012, im Ringen

gegen den SCAF erlassen hatte, um sich institutionelle Vollmachten und Garantien

zu sichern bzw. zurückzuholen, die dieser wiederum in seinem Verfassungsdekret

vom Juni 2012 ausgesetzt hatte (vgl. für eine englische Übersetzung des Verfas-

sungsdekrets des SCAF Ahram Online 2012a; vgl. für eine englische Übersetzung

des Verfassungsdekrets Mursis Ahram Online 2012e).

Unter anderem verlängerte Mursi in seinem Verfassungsdekret die Frist des

umstrittenen, zweiten Verfassungskonvents um zwei Monate und stellte alle sei-

ne bisherigen und künftigen Erlasse über das Gesetz, indem er jegliche richterli-

che oder sonstige Überprüfung verbot. Zudem nutzte Mursi eine sehr schwammi-

ge Formulierung, wonach »der Präsident alle notwendigen Maßnahmen ergreifen

kann, um das Land und die Ziele der Revolution zu schützen« (AhramOnline 2012e;

vgl. auch Shokr 2012). Auch verbot Mursi die erneute Auflösung des zuerst im Juni

2012 durch den SCAF aufgelösten Parlaments, welches er im August wieder einge-

setzt hatte (Hearst/Hussein 2012).

Die säkulare Opposition wertete das Dekret als unkonstitutionellen Freibrief

für die Muslimbruderschaft, die die Errungenschaften der Revolution wieder ab-

schaffen würde (Interview – Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz

21; Carnegie Endowment for International Peace 2013b). Sie trieb die Angst vor ei-

ner politischen Niederlage und einer langfristigen Etablierung der Muslimbruder-

schaft an der Macht. Vergleiche zwischen der Muslimbruderschaft und Mubarak

wurden gezogen, ein Einschreiten der Armee als Forderung nicht mehr vollkom-

men ausgeschlossen (Interview–Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Ab-

satz 21; Dunne/Hamzawy 2017: 19). Al-Baradeis Dustur-Partei sowie weitere Partei-

en, die sich zuvor noch durchaus gesprächsbereit und offen gegenüber derMuslim-

bruderschaft gezeigt hatten, zählten sich nachMursis Verfassungsdekret selbst zur

Opposition gegen die Muslimbruderschaft (Interview – Bewegung 6. April, 2016:

Absatz 63; Interview – Monumentspartei, 2016: Absatz 19; Interview – Think Tank

Dustur, 2016: Absatz 106, 132).

Folglich stand im Mittelpunkt der Gründungserklärung der Nationalen Ret-

tungsfront die Forderung nach einer Rücknahme von Mursis Verfassungsdekret

und eine Unterstützung sowie Koordinierung mit den Aktivist*innen auf dem

Tahrir-Platz (Daily News Egypt 2012). Nicht so sehr konkrete politische Visionen

oder gar Ziele bestimmten die Agenda der säkularen Parteien in dieser Situation,

sondern diffuse Ahnungen, Ängste und Szenarien (Interview –Think Tank Dustur,

2016: Absatz 134). Weder eine politisch inhaltliche Konsolidierung innerhalb des

säkularen Lagers fand statt, noch eine organisationale Konsolidierung in Form

formalerer und verbindlicherer Bündnisse. Der scheinbare Konsens blieb brüchig,

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 307

ambivalent, die Gegnerschaft zur Muslimbruderschaft fungierte als ideologischer

Kitt und identitätsstiftendes Charakteristikum.

Die Ängste vor einer Vereinnahmung und Unterdrückung der Bewegung durch

die Islamiten trieb die Nationale Rettungsfront dazu, mit der Armee und den Ele-

menten des alten Regimes aus der mittlerweile verbotenen Nationaldemokrati-

schen Partei Mubaraks zu paktieren. Der endgültige Bruch zur Muslimbruder-

schaft war damit vollzogen. Weltanschauliche Fragen, Rechte von Minderheiten

(Frauen, Kopten) wurden angeführt, um das Zusammengehen mit regimenahen

Kräften zu rechtfertigen und sich selbst als demokratischen Gegenpol zu inszenie-

ren (Interview – Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 39).

Boudreaus Voraussage, wonach »moderate Oppositionsgruppen« eher in der

Lage seien, Regimeeliten auf ihre Seite zu ziehen, bewahrheitet sich hier in einem

transitionstheoretisch nicht-intendierten Sinne und muss hier umgekehrt werden

(2002: 29): Zwar standen große Teile der säkularen Opposition und Regimeeli-

ten plötzlich auf der gleichen Seite. Doch scheint hier eher Lust-Okars Einschät-

zung zuzutreffen, wonach vorhandene Risse innerhalb der Opposition vom SCAF

und alten Regimekadern gezielt ausgenutzt wurden, um den Transitionsprozess

zu torpedieren (2011: 170). Im Kampf gegen die Herrschaft derMuslimbruderschaft

schien der säkularen Opposition einerseits jedes Mittel recht zu sein; andererseits

haben sie ihre eigenen Kräfte überschätzt, wenn sie glaubten, die Regimeeliten

und den SCAF in einem gemeinsamen Bündnis einhegen zu können.

Wichtige Köpfe der Opposition, wie al-Baradei und der ehemalige Präsident-

schaftskandidat Sabbahi, gingen sogar so weit, Mitglieder der ehemaligen Natio-

naldemokratischen ParteiMubaraks und andere Vertreter*innen des alten Regimes

dazu aufzurufen, sich ihrem Bündnis gegen die Muslimbruderschaft anzuschlie-

ßen (Demmelhuber 2014; Middle East Research and Information Project 2013). Zu

erklären ist diese eklatante strategische Fehleinschätzung der säkularen Oppositi-

on durch ihre reale, oder vorgeschobene Angst vor den Islamiten. So kommen auch

Lust et al. zum Schluss, dass die Säkularen glaubten, besser dran zu sein »with the

devil they knew than with the Islamists they feared« (2013: 18).

Dies zog scharfe Kritik von vor allem jungen Vertreter*innen säkularer Parteien

nach sich und spaltete das säkulare Lager. Sie warfen den Führungsköpfen der Na-

tionalen Rettungsfront, al-Baradei und Sabbahi, vor, die Revolution zu »entehren«.

Damit vertiefte sich zugleich eine weitere Konfliktlinie15 die mitverantwortlich für

den Ausbruch der Revolution war16 (Fahmy 2012; Salah 2013):

15 Vgl. für Literatur zur Generational Gap bzw. Generational Cleavages und ihren sozialen wie

politischen Folgen vor, während und nach der Revolution: Shahine (2011); Sika (2012b); Ab-

dallah (2012); Herrera (2012); Laiq (2013); Beissinger et al. (2013); Abdalla (2016b).

16 In erster Linie taten sich die Jugendflügel der Parteien Sozialistische Volksallianz, Dustur und

Popular Current hervor und protestierten gegen die Bündnispolitik ihrer Mutterparteien.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

»We students of parties and movements reject that our party leaders and figures

stand side by side with remnants of the former regime in the ›Front for Salvation

of the Revolution.‹ […] We have always been part of our great revolution and all

figures from the former [Mubarak] regime have always been nothing but enemies

to us and to our revolution.« (Ahram Online 2012f)

Beide Seiten –dieMuslimbruderschaft und die säkularen Parteien unter demDach

der Nationalen Rettungsfront – beanspruchten ein weiteres Mal die Deutungsho-

heit über die Ereignisse und die Revolution für sich, beide die Mehrheit des Landes

auf ihrer Seite wähnend (Gaber 2012). Beide bedienten sich in unterschiedlichem

Ausmaß extrainstitutionellerMittel, umdie Opportunitätsstrukturen jeweils zu ih-

renGunsten zu beeinflussen.Die (bewusste)Missachtung des politischenKontexts,

in welchem vor allem die Muslimbruderschaft seit Juni 2012 agierte, ließ die säku-

lare Opposition und insbesondere die an der Nationalen Rettungsfront Beteiligten

die Gelegenheit versäumen, Mursi und der Muslimbruderschaft eine Zusammen-

arbeit unter spezifischen Bedingungen anzubieten, zumal die säkulare Opposition

auf breite Unterstützung der Straße durch Demokratieaktivist*innen zählen konnte

(Shokr 2012).17

DassMursis Dekret sich vor allem gegen denMachtanspruch des SCAF richtete,

er damit die von diesem gemachten Änderungen am institutionellen Gefüge vom

Juni 2012 korrigieren und die institutionelle Ordnungwiederherstellen bzw. sicher-

stellen wollte, damit die Institutionalisierung neuer demokratischer Verfahren und

Regeln nicht wieder vom SCAF unterbrochen wird, ignorierten die Akteur*innen

der Nationalen Rettungsfront (bewusst)18 zugunsten einer Überbetonung der illi-

beralen Elemente von Mursis Dekret.

Die Verantwortung für die politische Frontbildung gegen die Muslimbruder-

schaft wird der Muslimbruderschaft selbst und ihrem Agieren zugeordnet (Inter-

17 Auch der während der Revolution auf dem Tahrir-Platz gegründete unabhängige Gewerk-

schaftsdachverband EFITU lehnte Mursis Verfassungsdekret in großen Teilen strikt ab, vgl.

Egyptian Federation of Independent Trade Unions (2012b). Der Verband begründete dies

mit der Missachtung der Rechte von Arbeiter*innen und Bauern und Bäuerinnen in der pro-

spektiven Verfassung sowie mit der Befürchtung, Mursis neue Vollmachten würden zu einer

autokratischen Aneignung der Macht durch die Muslimbruderschaft führen, vgl. dazu auch

MENA Solidarity Network (2012b); vgl. Abdalla (2016a: 206).

18 Inwieweit der politische Kontext und das zu diesem Zeitpunkt des Transitionsprozesses sich

vollziehende machtpolitische Ringen zwischen SCAF und Muslimbruderschaft tatsächlich

von den politischen Akteur*innen des säkularen Lagers bewusst wahrgenommen bzw. igno-

riert wurde, sei es aus ideologischen oder rein machtpolitischen Gründen, lässt sich nicht

abschließend feststellen. Es gibt jedoch Hinweise darauf, dass ideologische Gründe für die

meisten Führungspersonen im säkularen Lager ausschlaggebenddafürwaren, sich gegendie

Muslimbruderschaft zu stellen und gegen ihre Herrschaft zu mobilisieren, wie im weiteren

Verlauf dieses und des folgenden Kapitels (IV-13.5) zu sehen sein wird.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 309

view – Think Tank Dustur, 2016: Absatz 136), die politische Orientierung des sä-

kularen Lagers wird diskursiv damit eng verknüpft und als alternativlos darge-

stellt: »Im Endeffekt haben uns die Muslimbrüder keine Wahl gelassen« (Inter-

view – Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 39). Mit Mouffe kann

man davon sprechen, dass die stets ambivalente und brüchige Anerkennung des

politischen Gegners einer totalen Feindwahrnehmung gewichen war, das eigene

Tun von jeglicher Verantwortung entbunden, da es subjektiv nur Reaktion auf das

Bündnis zwischen SCAF undMuslimbruderschaft war (vgl. auchHinnebusch 2003:

88; Snyder 1992: 383f.). Mit der Schuldzuweisung an die Muslimbruderschaft wird

der Vorwurf verbunden, diese habe politische Opportunitäten verschwendet und

damit die Opposition der Möglichkeit beraubt, konfliktfähig zu agieren, um den

SCAF gemeinsam unter Druck setzen zu können:

»Wenn sie [Muslimbruderschaft] nur ein Korn Intelligenz besessen hätten, dann

hätten sie den zivilen Kräften gesagt: Macht, was ihr wollt! Und dann hätten sie

sie für sich gewonnen, um die autoritäre Regierung der Armee zu konfrontieren.«

(Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 178)

Doch diese Interpretation der Ereignisse greift etwas zu kurz, da sich die Nationa-

le Rettungsfront zumeist destruktiver Verhinderungstaktiken im Ringen mit der

Muslimbruderschaft bediente, so dass ein Dialog nicht zustande kommen konnte

(vgl. Dunne/Hamzawy 2017: 20).Wie tief der Riss zwischen islamischem und säku-

larem Lager ging, zeigen die Ereignisse des 5. Dezembers 2012 vor dem Präsiden-

tenpalast al-Ittihadiya in Kairo, als sich die säkulare Opposition dort versammel-

te und gegen das Verfassungsdekret Mursis protestierte. Der Konflikt verschärfte

sich, die ohnehin im Hintergrund schwelende, weltanschauliche radikale Polari-

sierung entlud sich daraufhin sogar in gewalttätigen Auseinandersetzungen zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

schen beiden Lagern (vgl. zur Frage politischer Gewalt etwa Interview – Bewegung

6. April, 2016: Absatz 61):19

»Schau mal, die Muslimbruderschaft sagt immer, dass die Säkularisten gegen die

Demokratie geputscht hätten.DieMuslimbruderschaft ist keineOrganisation, die

die Demokratie anstrebt. […] Die Art, wie das Verfassungsdekret [durch Mursi] er-

lassen wurde, und wie sie sich danach verhalten haben, das war eine Katastro-

phe! Sie haben das Land in Richtung Bürgerkrieg gestoßen.« (Interview – Dustur-

Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 21). […] »Vor dem Präsidentenpalast,

am 5. Dezember 2012, war ich persönlich anwesend und zum ersten Mal in mei-

nem Leben habe ich Ägypter gesehen, die gegeneinander kämpfen. […] Ich habe

den Beginn eines Bürgerkriegs erlebt. Weil sie, die Anhänger*innen der Muslim-

bruderschaft und Präsident Mohammed Mursis, standen neben dem Palast und

wir standen ihnen gegenüber, während sie Allahu Akbar riefen und uns angriffen

undwir sie angriffen, umsie zu schlagen, siewarfen auf unsMolotov-Cocktails, wir

warfen auf sie Molotov-Cocktails, sie schossen auf uns und einige von uns schos-

sen auf sie – WOW!« (Ebd.: Absatz 23)

Zugleich setzte die Muslimbruderschaft die gleichen denunziatorischen und dif-

famierenden Behauptungen ein, die sie im Konflikt um das Verfassungsreferen-

dum einsetzte, um ihre Gegner und ihren Protest zu diskreditieren, was die Krise

noch verschärfte. Demnach seien ihre Gegner Christen, Ungläubige (kuffar), die

gegen »Gott und Islam« seien, weil sie gegen das Verfassungsdekret von Mursi vor

dem Präsidentenpalast demonstrierten (Interview – Dustur-Partei/Nationale Ret-

tungsfront, 2017: Absatz 21; Schielke 2014: 6). Mit dieser gezielt eingesetzten iden-

titätspolitischen Komponente,mobilisierte sie ihre Anhänger*innen und versuchte

die eigenen Reihen angesichts der politischen Polarisierung zu schließen. Zugleich

riskierte sie mit dieser Rhetorik eine weitere Radikalisierung und Eskalation des

19 Diese blutige Episode im Transitionsprozess, an deren Ende elf Tote und hunderte Verletzte

standen, ist bis heute hochumstritten unter Anhänger*innen und Gegner*innen der Mus-

limbruderschaft, weil es extrem schwierig bleibt, die Kette der Ereignisse nachzuzeichnen:

Während die einen der Muslimbruderschaft vorwerfen, den legitimen Protest der säkularen

Opposition gewalttätig unterdrückt zu haben, sprechen Anhänger*innen derMuslimbruder-

schaft von einem zurückgeschlagenen Putschversuch der säkularen Opposition. Der später

gestürzte Präsident Mursi sollte u.a. wegen der Zusammenstöße am Ittihadiya-Palast – in

einem politischen Schauprozess – zu zwanzig Jahren Gefängnis verurteilt werden, weil er

seine Anhänger*innen angeblich zur Gewalt aufgestachelt hätte, vgl. Ibrahim (2015); Asso-

ciated Press in Cairo (2012); vgl. Schielke (2014: 6); vgl. Said (2020). Für Augenzeugenberichte,

Interpretationen und filmische Zeugnisse der Ereignisse am Ittihadiya-Palast, vgl. Al Jazeera

(2014); Shukrallah (2013c); Vannetzel (2016: 55ff.). Einen detaillierten Bericht, der mit Hilfe

von Interviews mit Beteiligten erstellt wurde, liefert die Menschenrechtsorganisation Cairo

Institute for Human Rights Studies (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 311

Konflikts (vgl. zu Radikalisierungsprozessen in Episoden von Contentious Politics

Tilly/Tarrow 2015: 138f.):

»Sie pflanzten die Samen der Angriffe gegen die christlichen Ägypter, indem sie

behaupteten, dass die Mehrheit der Demonstranten vor dem Präsidentenplast

koptische Christen seien. Das war eine Katastrophe! Denn so sagst du, dass die

Christen gegen dich sind, gegen den Islam und gegen Gott […].« (Interview –

Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 21)

Die Muslimbruderschaft sah sich und ihre Handlungen als Hüterin und Beschüt-

zerin der Revolution und ihrer demokratischen Errungenschaften (Ibrahim 2015).

Die Bemühungen der säkularen Opposition, ein Bündnis gegen sie zu schmieden,

welches Neuwahlen und den Rücktritt Mursis anstrebte sowie die Organisierung

von Massenprotesten war aus ihrer Perspektive ein Putsch gegen ihre demokra-

tisch legitimierte Herrschaft. Transformationstheoretisch muss dies als nicht-ein-

gehegte Form des Ringens (transgressive contention) gelesen werden, als Versuch, die

Opportunitätsstrukturen weiter zu Gunsten der säkularen Opposition zu verschie-

ben, nachdem diese sich in Teilen durch das illiberale Verfassungsdekret Mursis

verschoben hatten und die Stimmung im Land zusehends kippte.

Denn20 die Konflikte um Mursis Verfassungsdekret deuten auf ein schwerwie-

gendes strategisches Versäumnis der Muslimbruderschaft hin: Die Organisation

hat es nicht verstanden, sich von einer Klientelpartei zu einer Partei zu wandeln,

die versuchte, die Interessen eines möglichst breiten Spektrums sozialer Milieus in

den politischen Prozess einzubeziehen (vgl. auch Gürsoy 2017: 179ff.). Verheerend

auf den Transitionsprozess wirkte dieses Versäumnis insbesondere deshalb, weil

sich Ägypten nachwie vor in einer revolutionären Situation befand, die geprägt war

von Streiks, andauernden Demonstrationen und gesellschaftlichen Konflikten, in

denen die zukünftige Ausrichtung von Politik, Wirtschaft und Gesellschaft aus-

gehandelt wurde (vgl. zum Ausmaß kollektiver Aktionen wie Streiks Beinin 2013).

Der autoritär-konservative Regress der Muslimbrüder in Form der in Teilen illi-

beralen Verfassungsdekrete und der sektiererisch-identitären Ansprache, an dem

sich auch deren oberflächlich-formalistisches Verständnis von Demokratie offen-

barte, steht nicht nur auf einer Ebene mit dem gescheiterten Versuch des SCAF,

sich die Macht durch die Dekrete im Juni 2012 in autokratischer Manier anzueig-

nen, sondern wirkte auch als Konfliktkatalysator und radikalisierender Faktor auf

die säkulare Opposition, die ihre politische Identität zunehmend aus der radikalen

Polarisierung mit der Muslimbruderschaft ableitete. Die zunehmende Konvergenz

im säkularen Lager ging auf Kosten ihrer Bündnisfähigkeit mit der Muslimbruder-

schaft.

20 Dieser Absatz beruht auf Mustafa (2014b: 27f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Es zeigt sich hier sehr deutlich, dass die Einführung von formaldemokratischen

institutionellen Arrangements nur als erster Schritt bezeichnet werden muss, ei-

ne durchdringende Demokratisierung der politischen Verhältnisse eine dauerhafte

Liberalisierung erfordert, die alle politischen Akteur*innen gleichermaßen in die

Lage versetzt, ihre Interessen zu artikulieren. In einem weiteren Schritt der Kon-

solidierung muss sich eine staatsbürgerschaftliche politische Kultur entwickeln,

in deren Mittelpunkt die Anerkennung politischer Differenzen liegt (Almond/Ver-

ba 1963).

Weil dies nicht gegeben war, wurden außerinstitutionelle Maßnahmen, die

zumZiel hatten, die durchWahlen legitimierteHerrschaft derMuslimbruderschaft

zu stürzen, durch Bezug auf ein Narrativ begründet, welches der Muslimbruder-

schaft im Kern außerinstitutionelles Verhalten vorwarf. Ein weiteres Mal zeigt dies

die instrumentelle und geradezu paradoxe Beziehung, die säkulare Oppositionel-

le zu demokratischen Verfahren und dem Transitionsprozess an sich hatten. An

dieser Stelle ist es auch legitim, die grundsätzliche Frage nach ihrer Demokra-

tiefähigkeit zu stellen.

Die Konfliktfähigkeit des säkularen Lagers blieb jedoch hinter derjenigen der

Muslimbruderschaft zurück. Zwar verkündete Mursi am 9. Dezember 2012 in Tei-

len eine Rücknahme des umstrittenen Verfassungsdekrets (Ali/Maher 2012). Al-

Baradei, seit 5. Dezember 2012 Generalkoordinator der Nationalen Rettungsfront,

reagierte mit einer Kampfansage auf Mursis Entscheidung anstatt deeskalierend

auf die Muslimbruderschaft zuzugehen und ihr ein Angebot für ein gemeinsames

Vorgehen gegen den SCAF anzubieten: »Wir müssen unseren Widerstand und un-

seren friedlichen Ungehorsamweiter eskalieren« (BBCNews 2012b). Die Rettungs-

front lehnte das Verfassungsreferendum über die neue Verfassung ab. Es fand den-

noch am 15. und 22. Dezember 2012 statt, die neue Verfassung wurde mit 64 % der

Stimmen verabschiedet. Die Wahlbeteiligung lag nur bei 33 % (Stamboliyska 2012).

Die Nationale Rettungsfront blieb weiter von internen Spannungen, po-

litischen Grabenkämpfen und erratischen politischen Entscheidungen ihrer

Führungsriege geprägt. So schlug sie die von Mursi ausgerufenen Sitzungen

eines »Nationalen Dialogs« erst aus21, stellte ihm dann fünf Bedingungen für

die Teilnahme. Das Verfassungsreferendum wollte sie erst boykottieren, nur um

ihre Anhänger*innen dann aufzufordern, mit Nein zu stimmen. Auch die für das

Frühjahr 2013 angesetzten parlamentarischen Neuwahlen wollte sie boykottieren,

wenn die Muslimbruderschaft nicht auf ihre Forderungen nach einem neuen

Wahlgesetz und einer Reform der erst verabschiedeten Verfassung eingehen wür-

de (Aboulenein 2013; AhramOnline 2013a, 2013b; Al Jazeera English 2013; Ali/Maher

21 Der Sprecher der Nationalen Rettungsfront beantwortete Mursis Aufforderung zu einem

Dialog mit den Worten: »Talk with yourself and your party«, vgl. Al Jazeera English (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 313

2012; Carnegie Endowment for International Peace 2013b; Dunne/Hamzawy 2017:

19ff.; Mustafa 2013a; Nawara 2013; Salah 2013).

Es zeigt sich hier ein weiteres Mal, dass die Feindschaft zur Muslimbru-

derschaft zwar weite Teile des säkularen politischen Spektrums zu mobilisieren

vermochte; doch wie sich bereits bei der Analyse des Wahlbündnisses Ägyp-

tischer Block gezeigt hat, ist der kleinste gemeinsame Nenner in Form der

Nicht-Anerkennung des Repräsentationsanspruchs der Muslimbruderschaft nicht

genug, um disparate politische Strömungen dauerhaft zu einen und damit

nachhaltig konfliktfähig zu agieren (vgl. oben Kap. IV-12.1.1.1).

Erst einige Monate später, mit der Bewegung Tamarrud, und einer breiten

Massenmobilisierung, stieg die Konfliktfähigkeit der Säkularen im Ringen mit

der Muslimbruderschaft. Die Nationale Rettungsfront gerierte sich als politische

Speerspitze von Tamarrud, beteiligte Parteien stellten Tamarrud ihre Büros zur

Verfügung und ehemalige (oder besorgte?) Befürworter*innen des Demokratisie-

rungsprozesses trommelten an der Seite von Regimefiguren für Neuwahlen und

eine Absetzung von Mohammed Mursi (Kingsley 2013d).

Zwei Dinge sind zusammenfassend hervorzuheben: Mit zunehmender politi-

scher Polarisierung bedienten sich die Akteur*innen der Opposition außerinsti-

tutioneller Mittel, um ihren Machtanspruch und die eigene Deutungshoheit ge-

gen den jeweiligen Gegner durchzusetzen.Während dieMuslimbruderschaft ihren

Hauptgegner im SCAF ausmachte und versuchte, diesen durch strategische Manö-

ver auf der institutionellen Ebene zu neutralisieren, sah die säkulare Opposition

das Agieren der Muslimbruderschaft im Ringen mit dem SCAF als Versuch, sich

die absolute Macht anzueignen. Sie ging ihrerseits dazu über, sich nicht-eingeheg-

ter Formen des Ringens zu bedienen, um die Muslimbruderschaft zu konfrontie-

ren.Der eigene Demokratisierungsanspruchwurde zu diesemZweck in der irrigen

Annahme zurückgestellt, dass dies zum Wohle der Demokratie geschehe und ihre

Opportunitätsstrukturen erweitere.

Die im Zuge dieses Ringens aktivierten und überbetonten identitätspolitischen

Bezüge zeigen darüber hinaus die inhaltliche Leerstelle innerhalb des säkularen

Lagers auf und bestätigen frühere Befunde, wonach ihre Bündnisfähigkeit direkt

abhängig ist von der identitätspolitischen Konfrontation mit der Muslimbruder-

schaft.

13.5 Konterrevolution und das Ende des Transitionsprozesses II:
Tamarrud

Tamarrud (Rebellion) stellt im Transitionsprozess in verschiedener Hinsicht eine

Zäsur dar. Es war eine breite Sammlungsbewegung, die im Frühjahr 2013 von Akti-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

vist*innen von Sabbahis Popular Current-Bewegung ausging22, Fahrt aufnahmund

viele Millionen Unterschriften sammelte23, um den Rücktritt Mursis und Neuwah-

len zu erzwingen sowie die Muslimbruderschaft von ihrem autoritären Kurs ab-

zubringen. Ihre wenigen Forderungen waren bewusst breit angelegt, so dass mög-

lichst viele Menschen ihrem Aufruf folgen würden. In diesem Sinne taugt Tamar-

rud nicht, es als Beispiel für eine Bündnisbildung zu analysieren, die innerhalb der

Institutionen nach Veränderung strebt. Vielmehr muss die Kampagne zumindest

vom Ergebnis her als konterrevolutionäre Mobilisierungskampagne beschrieben

werden, die darauf abzielte, erzielte demokratische Fortschritte im Dienste einer

partikularistischen politischen Interpretation rückgängig zu machen.

Stichtag der Mobilsierungen und Unterschriftenaktion war der 30.06.2013.

Deshalb ist in manchen Kreisen auch von der Revolution des 30. Juni die Rede.

Diese zweite Revolution wird der ersten Revolution vom 25. Januar jedoch nicht ent-

gegengestellt, sondern von Unterstützer*innen der Tamarrud-Kampagne als deren

Rettung bzw. als zweite Revolution dargestellt (Interview – Dustur-Partei/Nationale

Rettungsfront, 2017: Absatz 43; Bayat 2017: 151; El Gundy 2013; Mourad 2013b). Mit

diesem Manöver soll Deutungshoheit über die Ereignisse (wieder-)erlangt und

Legitimität für die Mobilisierungskampagne erzeugt werden.

Allerdings gab es von Anfang an Hinweise darauf, dass Tamarrud von Anhän-

ger*innen des alten Regimes durchsetzt, finanziert und getragen wurde, um die

alte Ordnung wiederherzustellen und gemachte Liberalisierungen zurück zu dre-

hen.Recherchen derNey York Times nach demPutsch ergaben, dass derMilliardär,

Gründer der Partei der Freien Ägypter und alte Mubarak-Freund Naguib Sawiris

sowie die ehemalige Vize-Vorsitzende des Obersten Verfassungsgerichts, Tahani

Gebali, die Tamarrud-Kampagne maßgeblich finanziert und beraten haben. Geba-

li gab später zu verstehen, dass sie der Bewegung geholfen habe, »eine Strategie

zu entwickeln, die es erlaubt, sich direkt an das Militär zu wenden, um Präsident

Mursi aus dem Amt zu jagen und die Übergangsregierung in die Hände des Vor-

sitzenden des Obersten Verfassungsgerichts zu geben« (Hubbar/Kirkpatrick 2013).

Alte Seilschaften, Zugang zu den höchsten Kreisen der Macht des alten Regimes im

Innenministerium und den Geheimdiensten sind immaterielle Ressourcen, die der

Bewegung einen großen Vorteil bescherten und ein Beleg dafür, dass die Struktur

22 Eine alternative Perspektive schreibt den Beginn der Kampagne der Kefaya-Bewegung zu,

die sich Mitte der 2000er Jahre gegen die Herrschaft Mubaraks gebildet hatte, vgl. Kingsley

(2013d).

23 Erklärtes Ziel der Kampagne war, 15 Millionen Unterschriften zu sammeln, drei Millionen

mehr, als Mursi bei seinerWahl erhalten hatte. Während die Kampagne im Juni behauptete,

ihr Ziel erreicht zu haben, sprach die Freiheits- und Gerechtigkeitspartei der Muslimbruder-

schaft von lediglich 170.000 gesammelten Unterschriften, vgl. Lust et al. (2013: 276).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 315

der Machtverteilung in Ägypten während des Transitionsprozesses eigentlich nie

angetastet wurde.

Tamarrud mobilisierte und einte das säkulare Lager auf eine Weise, wie sie in

den zwei Jahren zuvor nicht zu beobachten war. Praktisch alle wesentlichen säku-

laren Parteien (die auch in der Nationalen Rettungsfront organisiert waren) sowie

öffentlichen Persönlichkeiten traten für die Bewegung ein24 (Interview–Bewegung

6. April, 2016: Absatz 85; Interview – Monumentspartei, 2016: Absatz 21; Interview

– Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 83; Interview – Partei der Freien Ägypter,

2016: Absatz 79; Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 80; In-

terview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 147-150; Interview –

Think Tank Dustur, 2016: Absatz 130; Lust et al. 2013: 275f.). Die Partei von Naguib

Sawires, die Freien Ägypter, stellte Tamarrud auch ihr Hauptquartier in Kairo zur

Verfügung (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 79).

Der allgemeine Deutungsrahmen derMobilisierung war eindeutig und spiegelt

die bisher beobachtete Polarisierung der politischen Arena wider: Die Muslimbru-

derschaft ist nicht nur ein politischer Feind, den es zu bekämpfen gelte, sondern

sie ruiniere das Land und treibe es in eine neue Art von (religiöser) Diktatur. Aus

der Perspektive der säkularen Opposition galt es, ein Festhalten derMuslimbruder-

schaft an der Macht zu verhindern, damit sie den von Vielen befürchteten Bruder-

Staat nicht in die Realität umsetzen konnte, so das Narrativ der Gegner*innen der

Muslimbruderschaft (vgl. für den wiederholten Vorwurf von Seiten der Nationalen

Rettungsfront Nawara 2013):

»Der andere [Mursi] hätte Béret und Häkelmütze aufgehabt – er wäre die militä-

rische und die religiöse Autorität gewesen. Und das Volk ist hungrig, unwissend

und arm! D.h. Du führst sie mit der Religion hinters Licht und schüchterst sie mit

der Armee ein. So hätte er zwei Autoritäten vereint – wenn sie die Herrschaft er-

langt hätten.Wenn sie fünf, sechs, sieben Jahre geblieben wären, dann hätten sie

sich in der Armee festgesetzt, in der Polizei, in der Gerichtsbarkeit.« (Interview –

Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 182)

24 Selbst die salafitische Partei des Lichts, zweitgrößte parlamentarische Kraft nach der Mus-

limbruderschaft, schloss sich Anfang des Jahres 2013 der Nationalen Rettungsfront an, weil

sie denDominanzanspruch derMuslimbruderschaft ablehnte und ihr vorwarf, das Landnicht

führen zu können, vgl. Mourad (2013a). Allerdings hielt sie sich mit Forderungen nach Neu-

wahlen zurück und beteiligte sich folglich nicht an den Demonstrationen des 30.06. Auch

die während der Revolution gegen Mubarak gegründete unabhängige Gewerkschaft EFITU

beteiligte sich an Tamarrud. Ihr Gründungsvorsitzender Kamal Abu Eita, nasseristischer Poli-

tiker und Gründungsmitglied der linken Partei derWürde (hizb al-karama), stieg unter as-Sisi

sogar zumMinister für Arbeit und Migration auf, vgl. dazu Beinin (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Lust et al. behalten recht mit ihrer Diagnose, dass die Demokratisierung in isla-

misch geprägten Gesellschaften nicht an der Präsenz vermeintlich undemokrati-

scher islamischer Akteur*innen scheitere, sondern an der Dialektik zwischen säku-

laren und islamischen Akteur*innen (2013: 18). Selbst wenn islamische Akteur*in-

nen wie die Muslimbruderschaft am demokratischen Prozess partizipieren (wol-

len), so zweifelten ihre Gegner dennoch an deren Absichten und orientierten sich

in Richtung Regime.

Die Parteienmatrix aus Abbildung 3 & 4 (Kap. II-6.2) muss ab Frühjahr 2013 in

ihrer Dimension Staatsnähe/Staatsferne dahingehend verschoben werden, als die

meisten Parteien aus dem säkularen Spektrum, die sich an Tamarrud beteiligten,

nun als staatsnah bezeichnet werden müssen, wenn man die im SKOG-Ansatz zu-

grunde gelegte Definition strategischer und konfliktfähiger Gruppen als Basis für

die Bewertung nimmt: Setzt eine Gruppe ihre Ressourcen für den Erhalt des Sys-

tems ein, dann gilt sie als strategische Gruppe, setzt sie ihre Ressourcen ein, um

die Macht- und materiellen Aneignungschancen bestimmter Gruppen und Klas-

sen zu verändern, so gilt sie als konfliktfähige, oppositionelle Gruppe. Zwar war

die Muslimbruderschaft zu diesem Zeitpunkt an der Macht; jedoch war die Mus-

limbruderschaft im Sinne des SKOG-Ansatzes diejenige Gruppe, die versuchte den

grundsätzlichen Modus des Herrschaftszugangs zu ändern. Die säkularen Partei-

en, die ihre Kräfte bündelten und gegen die Muslimbruderschaft richteten, müs-

sen spätestens ab Frühjahr 2013 als restaurative Akteur*innen begriffen werden,

die sich für den Erhalt des politischen Systems einsetzten.

Für den Transitionsprozess bedeutete dies, dass die Muslimbruderschaft dem

SCAF und einem disparaten Block aus hauptsächlich säkularen Parteien und so-

zialen Bewegungen gegenüber stand, der sie zunehmend unter Druck setzte. Die

Interessenkonvergenz in dieser Frage steigerte die Konfliktfähigkeit des säkula-

ren Lagers in massiver Weise: Demonstrationsaufrufe hatten plötzlich eine viel

größere gesellschaftliche Resonanz, als vor der Zuspitzung des Konflikts mit der

Muslimbruderschaft.

In Teilen der säkularen Opposition wurde nicht nur billigend in Kauf genom-

men, dass dasMilitärMursi aus demAmt entfernenwürde, sondern spätestens seit

Januar 2013 wurde aktiv darauf hingearbeitet (Dunne/Hamzawy 2017: 20; Gürsoy

2017; Rougier/Lacroix 2016b: 10). Die weitgehende institutionelle Autonomie des

Militärs in Ägypten führte allerdings dazu, dass es Mursi nicht nur aus dem Amt

enthob, um einen Vertreter der säkularen Opposition als Präsidenten einzusetzen,

wie vielleicht von vielen Anhänger*innen von Tamarrud oder der Nationalen Ret-

tungsfront erwartet, sondern, dass es die vollständige Macht im Land übernahm

und alle Liberalisierungen des Transitionsprozesses in den folgenden Jahren wie-

der zurücknahm (Snyder 1992: 380ff.).

Damit muss die Zuhilfenahme des Militärs, welches trotz der Repressionen

während des Transitionsprozesses in weiten Teilen der Bevölkerung seinen Ruf als

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 317

Hüter der nationalen Ordnung nicht eingebüßt hatte, als strategischer Fehler der

säkularen Opposition eingeordnet werden. Mehr noch: Die Absicht, eine demo-

kratische Ordnung unbedingt durchsetzen zu wollen, muss bei vielen Parteien im

säkularen Lager angezweifelt werden. Die Frage, ob eine oppositionelle Bewegung

während eines Transitionsprozesses erzielte Fortschritte im Machtkampf um die

Demokratisierung mit anderen Fraktionen der Opposition angreifen darf, muss

dennoch gestellt werden, berührt sie doch den Aspekt der politischen Anerken-

nung abweichender Projekte und Visionen für die Zukunft eines Landes: Ähnlich

wie bereits 2011, als Mubarak gestürzt wurde, war auch 2013 kein konstruktives

Staatsprojekt zu erkennen, für das die säkularen Parteien eintraten oder propa-

gierten.Die Anerkennung eines Staatsprojekts derMuslimbruderschaft –wie auch

immer das im Einzelnen ausgesehen hätte – war aus machtpolitischen Gründen

für sie nicht möglich. Sie wählte die Form der Straßenpolitik und des Drucks auch,

weil sie nicht die nötigen Ressourcen hatte, um im asymmetrischen Ringenmit der

Muslimbruderschaft in institutionalisierten Verfahren des Interessenausgleichs zu

bestehen. Politisch mag dieses Vorgehen aus der Sicht der säkularen Parteien le-

gitim gewesen sein. Doch im Hinblick auf den Gesamtprozess war ihr Vorgehen

ein strategisches Desaster, weil sie das Militär praktisch die Legitimation für den

späteren Putsch lieferte.

Mit einer diskursiven Unterfütterung der Mobilisierung gegen die Muslimbru-

derschaft, die Ängste und Klassenressentiments schürte (»Das Volk ist hungrig,

unwissend und arm«), taten sich in Ägypten im Verhältnis von sozialer Handlungs-

macht und Opportunitätsstrukturen neue Felder für die säkulare Opposition auf.

Dass dies mit dem Rückbezug auf paternalistisch-klassistische Argumentations-

muster und damit auf der Betonung der historischen Konfliktlinie zwischen säku-

larem und islamischem Nationalismus geschah sowie dem Schüren von Ängsten

in der Bevölkerung vor einer Diktatur, die angeblich schlimmer sein würde, als

diejenige unter Mubarak, ist gewiss kein unbedeutendes Detail, sondern muss als

absichtsvolle strategische Orientierung benannt werden sowie als weiterhin wirk-

sames Strukturmerkmal der neopatrimonial geprägten politischen Kultur in Ägyp-

ten.

Das paternalistisch-klassistische Argumentationsmuster setzte sich in Narra-

tiven fort, die explizit den Deprivilegierten sowie der Führung der Muslimbru-

derschaft die Verantwortung für den Putsch zuschrieben. Der von säkularen Ak-

teur*innen im Transitionsprozess konstruierte Interessengegensatz zwischen der

verarmten, angeblich »dummen« und marginalisierten Mehrheit25 auf der einen

25 Der von Vielen in der Demokratiebewegung geradezu als Heilsbringer dargestellte Moham-

med al-Baradei denunzierte die Anhänger*innen derMuslimbruderschaft etwa als Analpha-

bet*innen, die Vize-Vorsitzende des oberstenGerichts in Ägypten, Tahani al-Gebali, diemaß-

geblich an der Ausarbeitung der Tamarrud-Strategie zum Sturz Mursis mitgewirkt hatte,

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Seite, die angeblich nicht weiß, was Demokratie ist und der bürgerlichen Mittel-

schicht, die aber nach Freiheit undDemokratie strebt,muss als wesentliches Struk-

turmerkmal des politischen Prozesses – insbesondere auch während der Mobili-

sierungen zu Tamarrud – erfasst und analysiert werden (vgl. auch oben die Analy-

sen zu diesem Komplex im Zusammenhang mit der Konstituierung der Parteiak-

teur*innen Kap. IV-10.3). Während sich die breite Bevölkerung (popular classes) des

ländlichen Ägyptens und der urbanen Slums vornehmlich von der Muslimbruder-

schaft und Mursi repräsentiert fühlten26, auch weil sie seit vielen Jahren durch de-

ren Wohlfahrtsapparat unterstützt wurden, wandten sich urbane Mittelschichten

zunehmend von der Muslimbruderschaft ab, fühlten sich auch in ihrem Lifestyle

bedroht (vgl. für eine Klassenanalyse des postrevolutionären Ägyptens Alnasseri

2016b).

Die quasi-feudale Strukturierung der Gesellschaft, die ihren Widerhall in der

Selbstpositionierung spezifischer Akteur*innen im säkularen Spektrum gegen-

über der Muslimbruderschaft fand, wirkte als ideologisches und polit-kulturelles

Hemmnis. Im Sinne einer kritischen Demokratietheorie können diese polit-kultu-

rellen Elemente als »verborgene Herrschaftsmomente« benannt werden (Schaffar

2018: 164). Die für eine durchdringende Demokratisierung notwendige integrative

Überwindung sozialer Disparitäten und damit verbundener gruppen- und klas-

senspezifischer Herrschaft muss mit einer gesellschaftlichen Überwindung dieser

ideologischen Strukturen einhergehen (vgl. Lust-Okar 2011: 167, die von einem

Mangel demokratischer Governance in zivilgesellschaftlichen Organisationen

spricht; vgl. dazu auch: Merkel et al. 1996a).

Die Polarisierung zwischen den politischen Lagern nahm mit sich beschleu-

nigender Mobilisierung ganzer Gesellschaftsschichten im Frühjahr 2013 jedoch zu,

der Legitimitätsvorsprung derMuslimbruderschaft nahm ab.Hinzu kam eine öko-

nomische Krise, die die politische Krise verschärfte (Demmelhuber 2014; Perthes

2013; Roll 2013). Der SCAF nutzte seine Patronagenetzwerke, die im Laufe der Tran-

sition nie in Gefahr gerieten, um die Mursi-Regierung ökonomisch und politisch

unter Druck zu setzen und ihre Legitimität anzugreifen: Seine Verfügungsgewalt

über wichtige Ressourcen und Netzwerke nutzte er, um eine künstliche Benzin-

und Devisenknappheit zu erzeugen sowie Teile des Sicherheitsapparats im Früh-

jahr 2013 in den Kasernen zu lassen, sodass das subjektive Sicherheitsgefühl auf

wollte das Stimmrecht der Wähler*innen nach ihrem Bildungsgrad gewichten, vgl. Gresh

(2011: 7); Roß (2013).

26 Zwar ist die Muslimbruderschaft seit Jahrzehnten im städtischen Kleinbürgertum und z.T.

im ländlichen Ägypten verankert, auch aufgrund ihres gut ausgebauten Wohlfahrtssektors.

Ihre Wirtschaftspolitik basiert allerdings auf einer neoliberalen Idee, die sich kaum von der-

jenigen unter Mubarak unterscheidet und von einem ehemaligen Mitglied der Muslimbru-

derschaft sogar als »radikaler Kapitalismus« beschrieben wurde, Adly (2016); vgl. Mustafa

(2013b: 179ff.), vgl. Hansen (2012); Freiheits -und Gerechtigkeitspartei (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 319

den Straßen bei breiten Teilen der Bevölkerung schwand (Ahram Online 2013c;

Heydeman 2004; Ketchley 2017: 109). Seine exzellenten Kontakte in den arabischen

Golf nutzte er, um die dortigen Herrscher zu überzeugen, während Mursis Präsi-

dentschaft dringend benötigte Hilfszahlungen an das Land zu reduzieren (Mustafa

2014b; Perthes 2013).

Dies schränkte die Steuerungsfähigkeit der Muslimbruderschaft massiv ein,

politische Stabilität durch die Distribution von Systemleistungen zu erzeugen. Sie

war in dieser Situation vom SCAF ausmanövriert worden; ihr großer Wohlfahrts-

apparat konnte ihr angesichts des Wirtschaftsstillstands nicht helfen. Die (Re-)Ak-

tionen der Muslimbruderschaft in Form von repressiven Maßnahmen wie Verhaf-

tungen, Einschränkung von Bürgerrechten, Rufmordkampagnen gegen die säku-

lare Opposition (Apostasievorwürfe, Spionage, sexuelle Verfehlungen etc.), Medi-

enkampagnen sowie Verprügeln von Demonstrant*innen auf der Straße führten

nur zu weiterer Polarisierung (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 123;

149; Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 29; Interview – Partei So-

zialistische Volksallianz, 2016: Absatz 96; Interview – Sozialdemokratische Partei

Ägyptens, 2017: Absatz 180; Aboulenein 2013).

Das Bündnis Tamarrud gewann dadurch an Kohäsion, Forderungen nach –

aus seiner Sicht – wahrer Demokratie und Liberalisierungen konnten plötzlich

mit neuer Legitimität gestellt werden, einzelne Sachfragen, die das säkulare Lager

vielleicht vor unüberbrückbare Differenzen gestellt hätten, rückten angesichts der

Bedrohung ins Hintertreffen (Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016:

Absatz 56). Die Sammlung hinter dem einen großen Ziel ließ für einige Monate

bestehende politische und ideologische Differenzen in den Hintergrund rücken.

Die Muslimbruderschaft wiederum versuchte Demokratisierungsversäumnis-

se ursächlich auf den SCAF und dessen Blockadepolitik sowie sein repressives Vor-

gehen abzuwälzen. Dies führte jedoch nur zu einer Bestätigung der Protestbewe-

gung und einer Verstärkung ihrer Rücktrittsforderungen gegenüber Mursi:

»Jedes Mal, wenn wir den Muslimbrüdern etwas vorgeworfen haben, sagten sie

›Wir haben nichts unter unserer Kontrolle, wir haben das nicht getan, das ist das

Innenministerium, das Militär, das Regime.‹ Ok, wenn das so ist: ›Geht, tretet ab

und lasst uns die Auseinandersetzungen mit ihnen führen!‹ Jedes Mal, wenn wir

etwas kritisieren, heißt es ›wir sind das nicht gewesen‹. Ok, dann geht halt, geht

mit Gott, aber geht und überlasst sie uns. Wir kümmern uns um sie [Innenminis-

terium, Militär…].« (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 113)

Es ist plausibel, dass die Muslimbruderschaft auf diese Art der Aushandlung nicht

einging. Sowohl demokratietheoretische als auch strategisch-machtpolitische

Erwägungen stehen dem im Wege und offenbaren ein weiteres Mal die demo-

kratischen Defizite der säkularen Opposition. Aber auch die Muslimbruderschaft

trug zur Polarisierung der Situation bei. Präsident Mursi verteidigte sich und die

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Muslimbruderschaft in einer Rede am 26.06.2013, nicht ohne Fehler zuzugeben,

bestand aber darauf, »Feinde Ägyptens« für die »Destabilisierung des demokra-

tischen Systems« verantwortlich zu machen, was die Opposition strikt ablehnte

(Ahram Online 2013c; El Gundy 2013; Kingsley 2013b). Allerdings bestanden die

Muslimbruderschaft und ihre Anhänger*innen, denen das demokratische Defi-

zit der säkularen Opposition nicht entging, auf die Einhaltung demokratisch-

prozeduraler Mindeststandards:27

»You come by the ballot box, and you go by the ballot box. It’s not right that a

section of society should bring him [Mursi] down just because they don’t think he

is good for the country.« (Kingsley 2013c, der einen Anhänger der Muslimbruder-

schaft aus der ländlichen Peripherie zitiert)

Bekanntlich kam es anders. Der SCAF stürzte Präsident Mursi und übernahm die

Kontrolle am 3. Juli 2013 nach Ablauf eines 48-Stunden-Ultimatums an Mursi, die

Macht freiwillig abzugeben (Ahram Online 2013d). Viele zivilgesellschaftliche Be-

wegungen und Parteien haben diesen Schritt nicht nur ermöglicht, sondern mit-

getragen, darunter die Nationale Rettungsfront, die Partei des Lichts, kleinere isla-

mische Parteien sowie Hoffnungsträger al-Baradei (Ahram Online 2013d, 2013e).28

In einer symbolischen Geste standen u.a. al-Baradei, der koptische Papst Tawadros

II, Vertreter der Partei des Lichts sowie der Sheikh und Imam der Al-Azhar Mo-

schee hinter General Abdel Fattah as-Sisi, als er die Erklärung verlas, mit welcher

die Absetzung von Mohammed Mursi bekanntgegeben wurde (Weaver/McCarthy

2013; vgl. auch Yousif 2015).

Nach der Machtübernahme durch das Militär und Abdel Fattah as-Sisi am 3.

Juli 2013 wurde zunehmend klar, dass Tamarrudmaßgeblich als Gegenmaßnahme,

als Konterrevolution des Militärs, im Verbund mit Saudi-Arabien, anderen Staaten

des Golf-Kooperationsrats und den Sicherheitsdiensten, (mit-)initiiert, finanziert

und orchestriert wurde, um die Muslimbruderschaft von der politischen Bühne zu

drängen (Demmelhuber 2014; Farouk 2014; Hubbar/Kirkpatrick 2013; Perthes 2013;

Roll 2013).

Die Haltung im säkularen Lager zur politischen Entwicklung nach dem Putsch

war weniger eindeutig: Er wurde nicht gutgeheißen, aber als nicht überraschend

bewertet. Die eigene Rolle wurde kleingeredet und die Beteiligung an Tamarrud

27 Überhaupt rückte die Frage nach der Legitimität außerinstitutioneller Mittel zur Erhaltung

bzw. Durchsetzung der Demokratie in den Mittelpunkt säkularer Diskurse. Demokratie, so

dasHauptargument säkularer Rechtfertigungen von Tamarrud,werde nicht an derWahlurne

erreicht, sondern auf der Straße erkämpft, Souief (2013); Shukrallah (2013a).

28 Vgl. für eine Auflistung aller Beteiligten zivilgesellschaftlichen Organisationen Lust et al.

(2013: 278, FN 441) .

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 321

als alternativlos dargestellt bzw. als Form des politischen Widerstands gegen Au-

toritarismus (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 113; Interview – Partei

Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 80; Interview – Sozialdemokratische Par-

tei Ägyptens, 2017: Absatz 82; 185-190).

Zum Teil wird sogar zugegeben, dass Tamarrud und die Nationale Ret-

tungsfront sich bewusst vom SCAF haben instrumentalisieren lassen, um die

Muslimbruderschaft zu stürzen. Dies entspricht sogar theoretischen Erwartungen

in hochumstrittenen Transitionsprozessen. Ketchley verweist darauf, dass in

Zeiten »institutioneller Ambiguität« staatliche Akteure zu außerinstitutionellen

Maßnahmen von Contentious Politics greifen können (elite facilitated contention),

etwa in Form von false-flag-Operationen, Einsatz para-staatlicher, krimineller

Akteure oder auch der Mobilisierung der Opposition, um zivile Regierungen in

Transitionsprozessen zu Fall zu bringen (2017: 107ff.):

»Und wir als Menschen, die sich Sorgen um den zivilen Staat (daula madaniya)

gemacht haben und das zivile (madaniy) Gesicht der Revolution vom 25. Januar

waren, haben auch Widerstand geleistet. […] Damit sie [Muslimbruderschaft] nicht

sagen, dass das ein Putsch ist, haben die Streitkräfte uns an die Front gestellt.Wir, die

Nationale Rettungsfront, waren die Front der zivilen Opposition gegen das Re-

gime derMuslimbruderschaft und von uns sowie der Bewegung Tamarrud gingen

alle Demonstrationen gegen die Muslimbruderschaft aus.« (Interview – Dustur-

Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 23)

Die Re-Autoritarisierung des Staates, die Aufhebung der Liberalisierungen durch

as-Sisis Regime werden ursächlich der Muslimbruderschaft zugeschrieben, die

durch eine Militarisierung des Konflikts die Sicherheitslage verschärft habe und

so dem SCAF die Legitimation gegeben habe, »ein Mandat zur Bekämpfung des

Terrorismus zu fordern« (ebd.: Absatz 39). Am 1. Juli, dem Höhepunkt der Proteste

gegen die Regierung von Mohammed Mursi, kam es dann zur vollständigen

Konvergenz zwischen SCAF und säkularen Parteien:

»Und die Nachricht, die uns am 1. Juli erreichte, war/am 1. Juli war ich bei der

letzten Sitzung der Rettungsfront dabei unter Anwesenheit von Dr. Mohammed

al-Baradei. Er las am Anfang der Sitzung einen Brief des SCAF vor, in dem uns

mitgeteilt wurde, dass er die Unterstützung der zivilen Parteien einfordert, die

in der Nationalen Rettungsfront versammelt sind, weil ›wir in eine Phase der ge-

fährlichen Konfrontation mit terroristischen Angriffen eintreten.‹ Und gleichzei-

tig versichert der Brief, dass die Streitkräfte nicht vorhaben, an die Regierung zu-

rückzukehren, und dass sie ihre Lektion aus der Phase direkt nach der Revolution

gelernt haben, als der SCAF regierte, und dass ihre Sache der Schutz des Landes

und die Durchführung von vorgezogenen Präsidentschaftswahlen ist. Und das ist

es, was wir erreichen wollten: Durchführung von vorgezogenen Präsidentschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

wahlen. Die Sache verlief allerdings anders.« (Interview–Dustur-Partei/Nationale

Rettungsfront, 2017: Absatz 39)

Das Eingeständnis, wonach es »anders verlief« kommt der Wahrheit um Tamar-

rud vielleicht am nächsten: Säkulare Opposition und Muslimbruderschaft waren

Gefangene ihrer eigenen Agenden, hielten sich für die einzigen legitimen Reprä-

sentanten des Volks bzw. der Revolution und verloren durch das Beharren auf der

eigenen Position mögliche Konsequenzen aus dem Blick oder nahmen sie billigend

in Kauf. Die strategisch-politische Blockade zwischen beiden oppositionellen La-

gern ermöglichte dem Militär die Intervention, die es uneingeschränkt zurück an

die Macht brachte (vgl. auch Kingsley 2013c).

Ein weiteres Mal weist dies auf die strategische sowie politische Unreife der

oppositionellen Akteur*innen in Ägypten hin, den Transitionsprozess zu gestal-

ten. Der Putsch und das darauffolgende repressive Verbot der Muslimbruderschaft

und die Einkerkerung, Tötung und Denunzierung ihrer Mitglieder und Anhän-

ger*innen als terroristisch führte nicht zu einer Öffnung und Weitung der Ge-

legenheitsstrukturen für die säkulare Opposition, wie theoretisch vorausgesagt,

sondern im Gegenteil zu deren sukzessivem Verbot29 und einer Etablierung hart-

autoritär Strukturen.

Die unerfüllten Erwartungen der Aktivist*innen mögen sich nach dem Putsch

in erweiterter Protestbereitschaft niedergeschlagen haben; allein: die Bereitschaft

des SCAF die Proteste nun mit aller Härte niederzuschlagen und dabei grobe Men-

schenrechtsverletzungen zu begehen, stieg in gleichemMaße an, da die am besten

organisierte Oppositionsgruppe politisch und legal marginalisiert war.30

Die Bereitschaft des SCAF nun auch vermehrt tödliche Gewalt einzusetzen und

die Eliminierung der Muslimbruderschaft als Akteur auf der politischen Bühne

bedeuteten für ihn einen strategischen Machtgewinn, der noch vor den Verboten

zivilgesellschaftlicher Organisationen in den folgenden Jahren zu einer allgemei-

nen Demobilisierung führte. Viele Parteien verschwanden in der Bedeutungslosig-

keit, nachdem sie sich über die Haltung zu Tamarrud und as-Sisi z.T. mehrfach

29 Sowurde auchdie Bewegung 6. April im Frühjahr 2014wegendesVorwurfs des »Terrorismus«

verboten. Heute, im Jahr 2021, sind praktisch alle politischen zivilgesellschaftlichen Organi-

sationen verboten oder sehr stark reglementiert. Die Artikulation von politischem Dissens

ist verboten, mehrere zehntausend politische Gefangene befinden sich im Gefängnis.

30 Hier sei nur kurz an das Rabaa-Massaker vom 14. August 2013 erinnert, welches das Militär

an Unterstützer*innen der Muslimbruderschaft verübt hat, die sich aus Protest gegen den

Putsch am Rabaa-Platz in Kairo versammelt hatten. Die Menschenrechtsorganisation Hu-

man Rights Watch sprach in einem ausführlichen Bericht von »ernsthaften Verstößen gegen

das humanitäre Völkerrecht, möglicherweise wurden sogar Verbrechen gegen die Mensch-

lichkeit durch das Regime verübt«. Die Gewalt gegen Unbewaffnete sei »unverhältnismäßig

gewesen, das Massaker und der Tod von Tausenden seien geplant und vorsätzlich gesche-

hen«, Human Rights Watch (2014: 5).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 323

gespalten haben (Kap. IV-11.5). Die rasche Demobilisierung deutet überdies auf

Schwierigkeiten der politischen Akteur*innen hin, der hohen Steuerungsfähigkeit

des Staatsapparats, die sich in Repression niederschlug, etwas entgegenzusetzen.

Die kaum ausgebildeten politischen Identitäten, die schwache Konsolidierung der

Organisationsstruktur, die fehlende Geschlossenheit sowie der Verlust der Galli-

onsfigur al-Baradei nach dem Massaker am Rabaa-Platz führten im Prinzip zum

totalen Kollaps der säkularen Parteien.Darüber hinaus zeigt sich in diesemZusam-

menhang ein weiteres Mal, dass die Parteien keine Bindungskräfte entwickelten,

die Teilnehmer*innen über ein spezifisches mobilisierendes Ereignis hinaus an die

Bewegung banden. Der SCAF konnte seinerseits seine nationalistisch aufgeladene

Agenda eines »Egypt first« durchsetzen und große Teile der Opposition zunächst

kooptieren (Elbenni 2017a, 2017b; Kandil 2016; Mustafa 2014a).

Aus heutiger Sicht muss festgehalten werden, dass der Transitionsprozess zum

Erliegen gekommen, der demokratisch gewählte Präsident Mohammed Mursi tot

ist.31 Alle Liberalisierungen wurden wieder aufgehoben und der große Hoffnungs-

träger vieler Demokratieaktivist*innen, Mohammed al-Baradei, begnügt sich seit

seinem Rücktritt als Interimspräsident im August 2013, als er aus Protest gegen

das Rabaa-Massaker das Land verließ, die politische Lage Ägyptens auf Twitter zu

kommentieren.

Am Ende ergibt sich ein Bild des (vorerst) gescheiterten Transitionsprozes-

ses, in welchem die Zentralität des SCAF als Akteur nicht genug betont werden

kann. Theoretisch ist das wenig überraschend. Seine Zentralität im institutionel-

len Gefüge des Landes in Verbindung mit seinen Verbindungen und Netzwerken

in die Wirtschaftselite war bekannt. Er nutzte dies zu seinem Vorteil aus, um dem

Transitionsprozess seinen eigenen Rhythmus aufzuzwingen. Vielmehr muss über-

raschen, wie sehr sich die säkulare Opposition in einen Konflikt mit der Mus-

limbruderschaft verbissen hat. Sie verlor darüber die notwendige Prioritätenset-

zung im Transitionsprozess aus den Augen und begab sich stattdessen in eine

unheilvolle Koalition mit dem Militärrat, die die Konterrevolution im Sinne einer

Rückgängigmachung erreichter Liberalisierungen erst ermöglichte. Die Fairmont-

Vereinbarung, die das Potential barg, zu einer verhandelten Einigung zu kommen,

wurde von ihr leichtfertig aufgegeben. Eitelkeiten, Kompromissunfähigkeit, ideo-

logische Sturheit sowie Angst vor der Stärke der Muslimbruderschaft, die auch als

Eingeständnis der eigenen Schwäche gedeutet werden kann, waren in dieser viel-

leicht entscheidenden Situation des Transitionsprozesses handlungsleitend für die

säkulare Opposition.

31 Er starb im Juni 2019 während einer Gerichtsverhandlung an einemHerzinfarkt, nachdem er

jahrelang keine angemessene medizinische Betreuung im Gefängnis erhalten hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

13.6 Zwischenfazit

Erdmanns These, wonach im Übergang befindliche neopatrimoniale Regime sich

durch ein synchrones Nebeneinander von demokratischen und liberalen Reper-

toires und institutionellen Arrangements wie Wahldemokratie und Zulassung von

Parteien sowie undemokratischen Repertoires wie Verfassungsdekreten und Mi-

litärgerichten für Zivilisten auszeichnen, lässt sich bestätigen (2002). Die Struk-

turbedingungen des bisherigen politischen Systems haben weiterhin eine große

Rolle gespielt: Im Ringen mit dem Regime hat sich gezeigt, dass die Systemei-

genschaften Personalismus (charismatische Herrschaft), Informalität, Patronage,

Intra-Elitenkonkurrenz sowie die daraus resultierende Unsicherheit sich entschei-

dend, wiewohl in unterschiedlichem Ausmaß, sowohl auf die alten als auch auf die

neuen Akteur*innen des Wandels auswirkten.

Die im neopatrimonialen System herrschende Elitenkonkurrenz führte außer-

dem dazu, dass das ägyptische Militär, das über eine große Autonomie im insti-

tutionellen Gefüge Ägyptens verfügt, den langjährigen Präsidenten Mubarak ohne

große Gefahr für den Bestand des Gesamtsystems opfern und im Laufe der folgen-

den zwei Jahre seine Autonomie sogar noch erweitern konnte. Dies lag daran, dass

zwischen dem Sturz Mubaraks und dem Putsch durch as-Sisi der Herrschafts-

zugang gleich blieb. Zwar gab es Präsidentschaftswahlen, jedoch hat die Analyse

gezeigt, dass die Macht im institutionellen Gefüge Ägyptens nach wie vor beim

Militär lag.

Zugleich eröffnete dieser intraelitäre Konflikt politische Opportunitäten für die

Opposition im Land, die zunächst in einen Liberalisierungsprozess mündeten, der

es ihr ermöglichte, sich in bisher ungekannter Weise frei zu organisieren und zu

artikulieren.Die säkulare Opposition vermochte es aber nicht, nach der erstenMo-

bilisierungsphase in einen organisationalen Zustand einzutreten, der es ihr quali-

tativ ermöglicht hätte, in die Aushandlungen und Auseinandersetzungen zwischen

Militär und Muslimbruderschaft wirkungsvoll und konfliktfähig zu intervenieren

(Abul-Magd 2016).

Die Kriterien des SKOG-Ansatzes für oppositionelle konfliktfähige Gruppen,

formale Institutionalisierung, ideologische Kohärenz, politische Legitimation so-

wie ein hohes Mobilisierungspotential wurden im Prinzip nur von der islamischen

Opposition erfüllt. Der stark fragmentierten säkularen Opposition hingegen man-

gelte es an Ressourcen, Erfahrung und dem nötigen Personal. Sie konnte auf diese

Weise nicht das notwendige Droh- oder Konfliktpotential über den Protest hinaus

aufbringen, um eine regulative Idee für den Staat im Ringen mit und gegen die

Muslimbruderschaft durchzusetzen oder auch nur ihre eigenen materiellen Res-

sourcen im gesellschaftlichen Verteilungskampf zu erweitern. Forderungen (claim-

making), Framing und Repertoires blieben disparat und damit ohne große Wir-

kung.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 325

So war das Verhältnis zwischen säkularen Parteien und der Muslimbruder-

schaft Schwankungen unterworfen: War es anfangs durchaus als konstruktiv, ab-

wartend und offen zu bewerten, so positionierte sich das säkulare Lager nach dem

Amtsantritt von Mohammed Mursi gegen die Muslimbruderschaft und ihr Macht-

streben. Die Angst der säkularen Parteien vor der politischen und organisationa-

len Übermacht der Muslimbruderschaft führte dazu, dass sie sich in eine Feind-

wahrnehmung hineinsteigerten, der Muslimbruderschaft vorwarfen, die staatli-

chen Strukturen islamisieren zuwollen, um so die Demokratie wieder abzuschaffen.

Das Feindbild Muslimbruderschaft, welches sich im Laufe des Transitionsprozes-

ses im säkularen Lager herausbildete, führte zu einer quasi irrationalen Wahrneh-

mung des gesamten Prozesses und einer radikalen Polarisierung im Mouff´schen

Sinne. Identitätspolitische Konstruktionen, Erklärungen politischer Ereignisse so-

wie Bündnisbildung orientierten sich an diesem Feindbild.

Das ägyptischeMilitär nutzte während des gesamten Transitionsprozesses sei-

ne privilegierte Stellung im polit-ökonomischen System Ägyptens geschickt aus,

um Rhythmus und Reihenfolge des Übergangsprozesses so zu gestalten, dass die

säkulare Opposition keinen wirklichen Zugriff auf wichtige Entscheidungen be-

kam. Sein informelles Bündnis mit der Muslimbruderschaft nutzte der SCAF zu

seinen Gunsten, um die vorhandene Polarisierung zwischen beiden nicht-militä-

rischen Blöcken zu verschärfen und seine Position im Herrschaftssystem auf diese

Weise weiter zu konsolidieren. Spaltung und Kooptation der Opposition entspre-

chen als strategische Mittel theoretischen Erwartungen und sind aufgrund des hö-

heren Ressourcenzugriffs durch die herrschenden Gruppen sehr wahrscheinlich.

Allerdings war die Muslimbruderschaft kein Opfer der Machtspiele des SCAF, son-

dern ließ sich bewusst auf dieses Spiel ein, um die säkulare Opposition als Kon-

kurrenten zu marginalisieren und die eigene Agenda voranzutreiben.

Daraus resultierten eine Reihe von Folgeproblemen, die letztlich zu einem

Scheitern des Transitionsprozesses führten: In erster Linie sind die Konflikte um

die Reihenfolge der Reformen zu nennen, die auch im innersäkularen Ringen

aufgrund mangelnder postrevolutionärer Visionen hinsichtlich eines tragfähigen

säkularen Staatsprojekts nicht unumstritten waren und die Konfliktfähigkeit

der Opposition lähmten. Mit anderen Worten: die säkularen Parteien schafften

es nicht, durchaus vorhandene ideologische Ansätze in politische Programme

umzuwandeln. Eher rieben sie sich im Kampf gegen die Muslimbruderschaft

und deren vermeintlich islamitische Vision für Ägypten auf. Doch anstatt dieser

angeblichen Vision konstruktiv eine eigene entgegenzusetzen und die politische

Auseinandersetzung entlang von Sachfragen zu führen, versteiften sie sich auf

weltanschauliche Fragen.

Natürlich muss bei diesen Konflikten die Rolle der Muslimbruderschaft er-

wähnt werden: Sie nahm den Ball auf und diffamierte ihre politischen Gegner*in-

nen mit identitätspolitisch aufgeladenen Anwürfen, um so ihre Legitimität als or-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

ganisierte Interessenartikulation spezifischer gesellschaftlicher Schichten zu min-

dern und sie so imKampf umdieDeutungshoheit der Ereignisse und dieDurchset-

zung institutioneller Reformen handlungsunfähig zu machen. Die Konflikte dar-

über, ob zuerst Parlamentswahlen stattfinden und dann die neue Verfassung aus-

gearbeitet werden sollte, steht exemplarisch für das Dilemma, in dem die säkulare

Opposition immer wieder steckte: Gefangen zwischen dem Erfordernis, die eige-

ne Organisation aufzubauen und auf den Reformprozess angemessen reagieren zu

können, überforderte dies ihre Kapazitäten.

Die erneute breite Mobilisierung ab 2013 kann in diesem Kontext als strate-

gisch geplante Flucht nach vorne gelesen werden, um den Mangel an organisatio-

naler Struktur durch Graswurzelarbeit auszugleichen und die aus der Polarisie-

rung mit der Muslimbruderschaft resultierende Blockade durch deren Absetzung

aufzulösen.Denn auch die Blockbildung in FormderNationalen Rettungsfront war

von politischen Konflikten, Uneinigkeit, Elitenkonkurrenz sowie unklarer strategi-

scher Ausrichtung gezeichnet. Die Hinwendung zu außerinstitutionellen Mitteln

durch Teile der Opposition und die Anrufung des Militärs in einem Transitions-

prozess mag in den Augen vieler Beteiligter als legitim und Ultima Ratio gesehen

worden sein. Theoretisch muss dies als konfliktiver, undemokratischer Modus des

politischen Ringens gelesen werden, der schließlich in eine Disruption des Tran-

sitionsprozesses mündete. Anstatt das Militär zu entmachten, seine institutionell

überragende Funktion im politischen System zu beschneiden oder dies zumindest

als Ziel auszugeben, wurde es aufgewertet und – auch offiziell – an die Schalthebel

der Macht zurückgebracht.

Die Konterrevolution machte die wenigen Errungenschaften der ägyptischen

Revolution von 2011 zunichte, auch weil die politisch-ideologischen Konfliktlinien

(cleavages) mit zunehmender Polarisierung sich in einer Art selbsterfüllender Pro-

phezeiung von materiell-objektiven Interessengegensätzen zu ideologisch-subjek-

tiven Fragen der Weltanschauung verschoben und die totale Ablehnung des politi-

schen Gegners bedeuteten. Eine Überführung des Demokratisierungsprozesses in

eine agonale Arena der Anerkennung, in welcher die verschiedenen politischen In-

teressen gleichermaßen legitim sind, war bei der stark ausgeprägten Polarisierung

nicht mehr realistisch.

Der defekte Transitionsprozess findet hier nochmals seine Bestätigung: Für eine

Demokratisierung maßgebliche Parameter wie lagerübergreifende Koalitionsbil-

dung, gegen die herrschende Regimekoalition gerichtete, starke Konfliktfähigkeit,

die Herausbildung einer (dünnen) Ideologie in Verbindung mit einer konstrukti-

ven politischen Vision/Programmatik, die mehr ist als eine negativ-identitäre Be-

zugnahme auf die Muslimbruderschaft, wurden nicht erfüllt. Zwar gilt nach wie

vor die Ausgangsprämisse, wonach Transitionsverläufe nicht linear sind und auch

Rückschläge sowohl theoretisch möglich als auch empirisch nachweisbar sind. Je-

doch dominierten die akteur*innenspezifischen Defizite, die zunehmende welt-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Regime und Opposition: Konflikt, Kompromiss, Reform? 327

anschauliche Polarisierung sowie die strukturellen Widerstände so sehr, dass es als

legitim erscheint, den ägyptischen Transitionsprozess in seinem Verlauf als defekt

zu bezeichnen.

Der Putsch und die folgende Zerstörung der organisationalen Struktur der

Muslimbruderschaft einschließlich der Verhaftungen ihrer Führungspersönlich-

keiten sind in diesem Sinne die – ob beabsichtigt oder nicht – logische und er-

wartbare Konsequenz der konterrevolutionären Mobilisierungen von Tamarrud.

Dass die meisten anderen zivilgesellschaftlichen Organisationen, die sich im Lau-

fe der Jahre 2011 bis 2013 gebildet haben, nach demCoup auch verboten wurden, ist

Teil der bitteren Ironie dieses defekten Verlaufs und ein letzter Beweis für die ko-

lossalen strategischen und taktischen Fehleinschätzungen der säkularen sozialen

Bewegungen und Parteien in Ägypten.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457542-014 - am 14.02.2026, 08:00:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

