Rezensionen

theologischem Profil — vor allem am Beispiel von Nige-
ria — bieten dem Leser dieses Bandes eine Fiille an Infor-
mationen und Deutungen. An vielen Stellen werden aktu-
elle Impulse der Pentekostalismusforschung eingebracht
bzw. neue Aspekte aufgeworfen.

Dabei begegnet dem Leser ein interessanter impliziter
Dialog der Autoren. Wenn beispielsweise Joachim Piepke
(SVD) am Ende seines Beitrags die Frage aufwirft: “In-
wieweit ist der Pentekostalismus noch christlich?” (85)
und Margit Eckholt dagegen festhélt: “Wenn diese Be-
wegungen zu neuen Gestalten eines evangeliumsgemai-
Ben Lebens fithren, in denen Menschen in der Nachfol-
ge Jesu Formen eines ‘guten Lebens’ ausbilden, die fiir
eine bewegte und globalisierte Gesellschaft zum Zeichen
von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit werden, sind nicht
Ausgrenzungen angesagt, sondern Dialog und Okume-
ne” (55). Sie hilt auBerdem versohnlich fest: “Es geht
um Heilung und einen produktiven Umgang mit Trauer,
um die Erfahrung von Zugehorigkeit und Sicherheit durch
die Bindung an die Gemeinde, um ein Anerkanntwerden
und die Moglichkeit, als Laie — Mann oder Frau — Verant-
wortung fiir die Gemeinde iibernehmen zu kénnen” (47).
Unter den Autoren entstehen unterschiedliche Einschit-
zungen auch aufgrund dessen, dass sehr unterschiedliche
Auspridgungen des Phinomens Pfingstbewegung Gegen-
stand der Betrachtung sind. Yan Suarsana unterstreicht
hierzu sehr angemessen “das Problem, dass [ndmlich]
iiber die recht willkiirlich gesetzte und duBerst breit ge-
streute Typologisierung der scheinbaren Homogenitiit ei-
nes Phidnomens Vorschub geleistet wird, was durch die
nihere Analyse der verschiedenen Erscheinungsformen
und Kontexte hiufig nicht bestitigt wird, sodass die ...
breite Kategorie der weltweiten Pfingstbewegung ... den
Blick auf die Komplexitit der christlichen Welt eher ver-
stellt als Erkenntnisse fordert” (31f.).

Klaus Vellguth unterscheidet zwischen “katholischer
Kirche”, “protestantischen Mainline Churches” und “neu
ins Leben gerufenen Kirchen, fiir die eine einheitliche se-
mantische Bezeichnung kaum zu finden ist” (141). Trotz
dieses in allen Aufsitzen vorhandenen Bewusstseins, dass
hier ein Phdnomen betrachtet und analysiert wird, das es
an sich gar nicht gibt, sondern in unzéhlige Einzelphéno-
mene zerfillt, lassen sich vor allem die Theologen unter
den Autoren zu Urteilen hinreiflen, die den Anspruch er-
heben oder mindestens den Anschein erwecken, dass sie
sich auf die gesamte Pfingstbewegung beziehen. Wenn
zum Beispiel referiert wird, dass sich “Besucherinnen und
Besucher von Megakirchen in Singapur unter anderem
durch ihre konservative bzw. konservativeren Wertvorstel-
Iungen von anderen protestantischen Kirchgingern unter-
scheiden” (123). Diese Aussage bezieht sich explizit auf
das Beispiel Singapur, suggeriert aber, dass hier etwas
iber das Verhiltnis von Protestantismus zu Pentekostalis-
mus ausgesagt sei. An solchen Stellen wird deutlich wie
kompromittierend die Kategorie Pentekostalismus versus
Protestantismus ist und wie schnell diese Kategorien zu
falschen Aussagen fiihren konnen. “Identity marker” von
Pfingstlern wire dann eine vergleichsweise konservative-
re Werteinstellung. Dazu liefen sich viele Gegenbeispiele
nennen — sowohl die von liberalen Vertretern von Pfingst-

Anthropos 113.2018

765

kirchen, als auch hochst konservative Nicht-Pfingstler
und deren Gemeinden. Es zeigt sich einmal mehr, dass
“konservativ” und “liberal” keine geeigneten Kategori-
en zur Beschreibung von Kirchen und Theologien sind.

An manchen Stellen kommt der romisch-katholische
Kontext der Veranstaltungsreihe bzw. der meisten Auto-
ren zum Ausdruck, wenn beispielsweise die Ordnungen
der Kirche als Leerstelle in den Pfingstkirchen gebrand-
markt werden, oder es heif3t, “Strukturen der Leitung, der
Fiithrung und der Macht ... konnen vor allem dann unkon-
trolliert und zerstorerisch wuchern — etwa in autoritdrem
Machtgehabe einzelner charismatischer Fiihrer —, wenn
man sie nicht in einer Ordnung einfingt und einhegt”
(103). Oder: “Taugt diese charismatische (Un-)Ordnung
als Ordnung der gesamten Kirche?” (101).

An vielen Stellen wird die Diesseitigkeit des Glau-
bens als charakteristisches Merkmal der Pfingstbewegung
angefiihrt (z. B. 98, 154). Es fragt sich aber, ob sich die-
se Diagnose angesichts von real erfahrbarer Geister und
Déamonenwelt und einer ausgepridgten Gerichtsgewiss-
heit, die Himmel und Holle als Realitéiten der kommen-
den Welt plastisch vor Augen hat, so halten lasst. Pfingst-
lern wegen ihres angeblichen “radikalen Diesseitsbezugs”
vorzuhalten “[i]rdisches Gliick ist immer nur vorldufig,
menschliches Leben ist immer nur unterwegs zum end-
giiltigen Heil in der Heimkehr zum Vater”, heifit Eulen
nach Athen tragen (98).

Eine andere problematische theologische Beurteilung
liegt m. E. in der Skepsis gegeniiber der “Heilsbegeiste-
rung” und den extremen Formen der “Vollmachtserfah-
rung” als Phianomenen pentekostaler Frommigkeit. Man
sollte sich auch nicht versteigen, allgemeine Etiketten wie
“tibergriffig, intolerant und ... diskriminierend” zu ver-
wenden, wenn man sich dessen bewusst ist, wie hetero-
gen das zu beschreibende Phidnomen ist (vgl. S. 97). Bei
diesen beiden Stofrichtungen der Kritik ist die Gefahr
groB, sich selber theologisch ins Aus bzw. in den Gegen-
satz zu biblischen Traditionen zu begeben. Denn welche
Form des Christentums und welche Form von Religion
iiberhaupt kime ganz ohne diese ambivalenten und doch
zugleich machtvollen Anspriiche aus?

Der vorliegende Aufsatzband regt zur Auseinanderset-
zung und Tiefenschérfung ein. Es ist ein wertvoller Bei-
trag zur Beschiftigung mit einem Phdnomen innerhalb
der Christenheit, das rasant wichst, das theologische Kri-
tik erfordert und das neue 6kumenische Herausforderun-
gen bietet. Uta Andrée

Urioste-Buschmann, Martina: Afro-karibische
Glaubensfeste im antillanischen Gegenwartsroman. Ge-
sellschaftskritische Inszenierungen zwischen kulturanth-
ropologischer Perspektive und spiritueller Entgrenzungs-
erfahrung. Berlin: edition tranvia / Verlag Walter Frey,
2016. 387 pp. ISBN 978-3-946327-05-9. (Tranvia Sur,
23) Preis: € 29,80

In den 1970er und frithen 1980er Jahren brachen der
deutsche Schriftsteller Hubert Fichte und seine Lebens-
gefihrtin, die Fotografin Leonore Mau, immer wieder zu
langen Forschungsreisen nach Brasilien und in die Kari-

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:16. © Inhak.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-765

766

bik auf, um die afroamerikanische Kultur und ihre syn-
kretistischen Religionen zu untersuchen. Sie waren faszi-
niert von der Opulenz und der Ausdruckskraft der Riten
und Zeremonien — und nicht zuletzt von der Trance.
Sprachgewandt, mit feinem Taktgefiihl und grofer Aus-
dauer gelang es ihnen mit den Jahren, immer tiefere Ein-
blicke in diese kulturellen Praktiken und ihre spirituellen
sowie historischen Hintergriinde zu gewinnen.

Hubert Fichtes besonderes Augenmerk galt den Pflan-
zen, die in den Tranceriten eingesetzt werden. Sie ebne-
ten ihm den Weg zu jenen psychischen Prozessen, die
wihrend der Initiation stattfinden. Zugleich reiste er aber
auch den Wanderungs- und Verschleppungsrouten hinter-
her, die der afroamerikanischen Kultur zugrunde liegen,
von den Urspriingen in Westafrika bis hin zu den Migra-
tionsbewegungen aus der Karibik in die USA, etwa nach
Miami oder nach New York.

Die Texte, die Hubert Fichte tiber seine Forschungen
schrieb, blieben hingegen sprode. GroBtenteils waren es
dokumentarische Texte, die zuvor im Radio als lange Fea-
ture gesendet wurden. In ihnen ging es immer auch um
den Prozess der Forschung, ihre Voraussetzungen und
Fallstricke, ihre Intrigen und Sackgassen. Gegeniiber dem
Phidnomen der Trance hielt er sich jedoch strikt an eine
europdische Beobachtungsrationalitit.

So wuchs Hubert Fichte langsam in die Rolle eines
Ethnologen, der zugleich als Schriftsteller grundlegen-
de Fragen an die klassischen ethnologischen Représenta-
tionsweisen stellte. Noch bevor James Clifford und andere
junge Ethnologen in den USA die writing-culture-Debat-
te lostraten, hinterfragte Fichte die Enteignung indigenen
Wissens durch die Ethnologen ebenso wie das Errichten
einer ethnologischen Autoritit in den Texten und probier-
te alternative Darstellungsweisen aus, die bald mit der
Form des Interviews, bald mit den Verfahren der Collage
und bald mit dem erzéhlten Tagebuch experimentierten.
Damit wurde er — neben dem Franzosen Michel Leiris
und dem Englénder Bruce Chatwin zu einem Protagonis-
ten des damals heil} diskutierten und mit breitem Interesse
verfolgten “Feldes” zwischen Ethnologie und Literatur.

In dieser Tradition bewegt sich die romanistische Li-
teraturwissenschaftlerin Martina Urioste-Buschmann mit
ihrer Studie zu sechs antillanischen Romanen, die zwi-
schen 1988 und 2010 erschienen sind und mithin zum Be-
reich der Gegenwartsliteratur geziahlt werden konnen. Sie
selbst siedelt ihre Arbeit an der “bisher wenig beachte-
ten interdisziplindren Schnittstelle zwischen sprachraum-
tibergreifender Literaturwissenschaft und Kulturanthro-
pologie” (14) an. Mit der Verlagerung ihres Interesses auf
drei Autorinnen und drei Autoren aus Kuba, Jamaika und
Haiti folgt Urioste-Buschmann eben der Entwicklung, mit
dem sich die Ethnologie seit den 1970er Jahren konfron-
tiert sieht. Zurecht ist die Rolle des westlich privilegierten
Ethnologen als “Fiirsprecher” indigener Kulturen kriti-
siert und durch Intellektuelle aus der eigenen Kultur er-
setzt worden. In einem Akt kultureller Emanzipation wol-
len sie ihre Geschichte selbst erzihlen. Doch auf welche
Weise beziehen nun Zoé Valdés und Eliseo Altunga aus
Haiti, Kei Miller und Erna Brodber aus Jamaika und Ya-
nick Lahens und Louis-Philippe Dalembert aus Haiti die

Rezensionen

afro-karibischen synkretistischen Religionen in ihre Ro-
mane ein? Welches Wissen dariiber vermitteln sie in ih-
ren Geschichten und welche Funktion iibernehmen die
Schilderungen afro-kubanischer Religionspraktiken fiir
das jeweilige narrative Geschehen? Diese Fragen treiben
die Studie an und sie biindeln sich in einem Aspekt: Wie
wird durch sie an das kollektive Trauma der Sklaverei
erinnert, das fiir Urioste-Buschmann eine Art negativer
Griindungsmythos des karibischen Kulturraums darstellt.
Negativ auch deshalb, weil der offizielle Erinnerungsdis-
kurs immer noch mit Scham besetzt ist und sich in der
Spannung, erinnern zu wollen, und gleichzeitig nicht er-
innern zu konnen, bewegt.

Diese Zuspitzung ist durchaus plausibel. Denn alle
afroamerikanischen Religionen, ob in Brasilien oder in
der Karibik, mogen sie auch noch so stark von indiani-
schen, christlichen oder spiritistischen Elementen infil-
triert sein, halten die Erinnerung an die Anfinge und Ur-
spriinge in Afrika wach und thematisieren somit auch die
gewaltsame Verschleppung und brutale Zerschlagung
dieser Kulturen. Allerdings entwerfen sie dabei keine ge-
schlossenen und homogenen Erzihlungen, sondern be-
wahren die Erinnerung in der Form, die ihr widerfahren
ist: zerschlagen, zersprengt bruchstiickhaft. Nicht ganze
Erzéhlungen dringen in die rituellen Handlungen ein, son-
dern Erinnerungsfragmente, die blitzhaft die Vergangen-
heit anleuchten.

Doch was passiert nun bei der Ubersetzung vom Me-
dium der Rituale in das Medium des literarischen Textes?
Werden nun aus den Bruchstiicken ganze Geschichten ge-
formt? Werden sie gar in den Dienst der jeweils erzihl-
ten Handlung genommen? Urioste-Buschmann verfiigt,
wie aus FuBnoten hervorgeht, durchaus iiber eigene Er-
fahrungen mit afro-kubanischen Kulten, z. B. der Santeria
auf Kuba. Doch ihr Herz schligt auf der Seite der Litera-
tur. “Der Reiz der Fiktion”, schreibt sie, “liegt [darin] ...,
reale kulturanthropologische Grenzen des Vorstellbaren
zu Uberschreiten und gleichzeitig die traumatisch kon-
notierten, aus dem alltdglichen Bewusstsein verdringten
Inhalte kollektiver Entmenschlichungserfahrungen aus-
zuloten” (13). Das ist allerdings nicht ganz treffend for-
muliert. Denn die Grenzen der Kulturanthropologie liegen
nicht im Vorstellbaren, sondern im Erfragbaren, Eruier-
baren. Es mag auch durchaus sein, dass sich der &stheti-
sche Ausdruck der Riten und jener der literarischen Tex-
te aus demselben kollektiven Unbewussten speisen, wie
Urioste-Buschmann annimmt. Sie bezieht sich dabei auf
den guyanischen Romancier und Essayisten Wilson Har-
ris und dessen Konzept einer limbo imagination. Unab-
weisbar ist aber zugleich die Frage, in welchem Maf die
Schriftstellerinnen und Schriftsteller bestimmte Inhalte
auf die afro-karibischen Religionen projizieren, welchen
Stereotypen, Trugbildern und Phantasmen sie also erlie-
gen. Und das wiederum fiihrt zu der Frage, aus welchen
Quellen sie ihr Wissen iiber diese Religionen beziehen
und auf welchen personlichen Erfahrungen es griindet.

Auf die Gefahr der Projektion hinzuweisen, gebietet
sich umso mehr, als sich die in Trance gefallenen Teil-
nehmer afro-karibischer Riten danach nicht erinnern und
nicht verbalisieren kdnnen, was sie erlebt haben. Der al-

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:16. © Inhak.
Inhalts Im

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-765

Rezensionen

tered state of conciousness der Trance schlieft das All-
tagsbewusstsein aus. Oder das in dieser Studie mehrmals
zitierte Bild vom Ego-Kollaps in der Trance von Wilson
Harris aufnehmend: Wenn das Ego in sich zusammen-
bricht, dann kann es sich auch nicht artikulieren.

Gestalten Schriftsteller diese Erfahrungen literarisch
aus, so bemichtigen sie sich mit Worten einer Erfahrung,
fuir die es in der Erfahrung der Akteure keine Worte gibt.
Die Studie von Urioste-Buschmann geht leider zu wenig
auf dieses Dilemma ein. Wie sie auch wenig iiber den Ent-
stehungsprozess der literarischen Texte erhellt oder der
kulturanthropologischen Expertise der literarisch Schrei-
benden nachgeht. Sie interessiert sich — in literaturwis-
senschaftlicher Manier — weniger fiir die Hintergriinde
und Voraussetzungen der Texte, als fiir die Texte selbst.

Doch trotz ihrer blinden Flecken ist diese Studie auch
fiir Ethnologen interessant. Gehort es doch zum state of
the art der Feldforschung heute, auch literarische Zeug-
nisse eines Untersuchungsfeldes mit einzubeziehen.
Wie man dieser Aufgabe auf genaue und jederzeit nach-
vollziehbare Weise gerecht werden kann, zeigt Urioste-
Buschmann. Durch ihre Analysen ndmlich entfaltet sie
ein beeindruckendes Panorama. Thre analytische Auf-
merksamkeit gilt dabei den erzéhlten Schilderungen afro-
karibischer Glaubensfeste, die sie jeweils einem close
reading unterzieht.

Herauszustellen ist dabei, dass alle literarischen Fi-
guren keinen selbstverstindlichen Umgang mit den afro-
karibischen Religionen haben — im Gegenteil, sie ndhern
sich ithnen an, kommen in ihren Umkreis, nicht selten aus
einer psychischen Labilitdt heraus. Sie vollfithren damit
eine andere Anniherung an diese kulturellen Praktiken
als ein Kulturanthropologe. Es sind indigene Figuren,
die ihrer eigenen fremden, weil verdringten Geschich-
te begegnen. Dennoch ahmen sie in ihrem Prozess der
Anniherung zunichst einen anthropologischen Blick als
Schreibstrategie der Etablierung des erzihlten Raums und
seiner Atmosphire nach. Dies passiert — nach erzihltheo-
retischen Kategorien — im Modus des reflektierten und
distanzierten telling. Doch je stirker die einzelnen Figu-
ren in den Sog der Zeremonien geraten — was allerdings
nicht in allen behandelten Romanen der Fall ist — desto
mehr wechselt das Schreiben in den Modus des showing.
Die Distanz ist aufgehoben, der Denkraum sinkt weg. Die
Figuren fallen in Trance.

Was die einzelnen Schriftstellerinnen und Schriftstel-
ler nun in diesen Zustand der Trancebesessenheit ima-
ginieren, ist sehr unterschiedlich; gemeinsam ist ihnen
jedoch die historische Reminiszenz an eine mythische
Vergangenheit und das Trauma der Sklaverei. Manche
der Figuren erleben konkrete Szenen der Verschleppung
und der Uberfahrt nach, andere werden eher von Bildern
der Arbeit auf den Plantagen heimgesucht und wieder an-
deren erscheinen Ahnen und Geister. Es sind allesamt be-
fremdende Erfahrungen, die erst allméhlich eine heilende
Wirkung entfalten. Was die Romane aus der Perspektive
indigener, oftmals aber in die Diaspora verschlagener Fi-
guren inszenieren, kann als kulturelle Wiederaneignung
der durch die Kolonialmacht und ihrer Normen entfrem-
deter Denk- und Handlungswelten interpretiert werden.

Anthropos 113.2018

767

Die Figuren erleben eine Alternative, mit deren Hilfe sie
ihre eigene Lebensgeschichte mit ihren individuellen Ver-
wundungen anders deuten konnen.

Fiir Martina Urioste-Buschmann liegt darin genau
der Wert dieser Romane. Sie ermoglichen es, zumindest
karibischen Leserinnen und Lesern, sich ihrer eigenen,
verdringten Geschichte zu stellen und durch die Lektii-
re an dem heilenden Prozess, der den Figuren widerfahrt,
identifikatorisch teilzuhaben. In der Deutung der Autorin
entfaltet die Literarisierung afro-kubanischer Religions-
praktiken — durch die imaginative Fiillung der Leerstelle,
die die Trance den Kulturanthropologen hinterlidsst — eine
therapeutische Funktion, die aber zugleich als ein #sthe-
tischer Beitrag des karibischen Raums zur postkolonia-
len Kritik an der europdischen Moderne zu verstehen ist.

In diesem Anliegen treffen sich die karibischen
Schriftstellerinnen und Schriftsteller wieder mit Hubert
Fichte. Auch er hat in seinen Texten sowohl den &stheti-
schen Reichtum der afroamerikanischen Religionen be-
tont als auch ihre therapeutische Entlastung. Vor allem
aber wollte er seinen Leserinnen und Lesern in Deutsch-
land eine diffizilere Lektion der Afro-Amerikaner vor Au-
gen fiihren und sie zu einem Umdenken anregen. Zoé Val-
dés und Eliseo Altunga, Kei Miller und Erna Brodber,
Yanick Lahens und Louis-Philippe Dalembert zielen in
dhnlicher Weise auf ihre Kulturen. Peter Braun

Valentine, Paul, Stephen Beckerman, and Cathe-
rine Ales (eds.): The Anthropology of Marriage in Low-
land South America. Bending and Breaking the Rules.
Gainesville: University Press of Florida, 2017. 307 pp.
ISBN 978-0-8130-5431-5. Price: $ 89.95

This book is not an exploration of the ways in which
native Amazonians order their social lives by exchang-
ing relatives and (re)producing kin. Rather, it is a book
about marriage as a perfect laboratory to examine the ex-
tent to which rules constrain choice, or, looked at the oth-
er way around, how far can it be said that preferences
shape norms. The book has hardly anything to say about
marriage in relation to elementary structures of reciproc-
ity and conviviality (Joana Overing), to predatory affin-
ity (Eduardo Viveiros de Castro), to kinship as history
(Peter Gow), or to familiarisation and substance sharing
(Carlos Fausto, Aparecida Vilaga, Beth Conklin, Laura
Rival). The editors are adamant that kinship rules and the
ways in which they are applied — or not — has very little
to do with cosmology. And if Claude Lévi-Strauss is men-
tioned a few times as a source of inspiration, it is not for
his formidable understanding of Amazonian metaphysics
(insights that contemporary Amazonianists have worked
to enrich further since), but, rather, for his earlier interest
in marriage exchange. In their introduction, the editors
discuss Lévi-Strauss’ approach to the role of marriage in
structuring alliances between groups almost ironically, as
if Radcliffe-Brown’s structural functionalism had final-
ly won over the master’s more abstract structuralism. On
a more positive note, though, the book does succeed in
moving the anthropological discussion beyond ontologi-
cal and conceptual considerations, or, to use an earlier

216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:16. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-765

