7. verandern

Wie lassen sich politische Verhiltnisse verindern? Dieser Frage geht sowohl But-
ler als auch Metz nach, allerdings auf unterschiedliche Weise. Nach ein paar kur-
zen Anmerkungen zum Begriff der Unterbrechung folgt die Darstellung verschie-
dener Veranderungspraktiken. Dazu analysiere ich zunichst die Moglichkeiten der
Reiteration, also der Verinderung durch Sprache bei Butler (7.1) sowie ihre Uberle-
gungen zur Veranderung von Erscheinungsriumen durch Hervortreten (7.2). Daran
schlieRen sich Ausfithrungen zur Erinnerung an, einer zentralen Kategorie in der
NPTh, mit der auch Butler sich im Kontext von Betrauerbarkeit beschiftigt (7.3). Es
folgt eine Auseinandersetzung mit der Frage der Organisierung, in der Butler und
Metz verschiedene Schwerpunkte legen (7.4), und woraus sich unter anderem But-
lers Beschiftigung mit der performativen Wirkung von Versammlungen ergibt (7.5).
In der Auswertung werden die Differenzen und Gemeinsamkeiten der Ansitze hin-
sichtlich der Verinderungspraktiken ausgelotet und der Frage nachgegangen, wer
die jeweiligen Akteur*innen sind (7.6).

Mit dem Begrift der Verdnderung ist hier eine Veranderung gesellschaftlicher
Verhiltnisse hin zu mehr Gerechtigkeit bzw. hin zu gleichermafien lebbare Leben
gemeint. In diesem Zusammenhang denken sowohl Metz als auch Butler iiber Un-
terbrechungen nach.

Unterbrechung ist ein wichtiger Grundbegriff bei Metz. Die enorme Bedeutung
von Unterbrechungen zeigt sich beispielsweise in der Frage danach, wie ein Spre-
chen von Gott nach Auschwitz iiberhaupt noch méglich ist. Als Beispiel fiir Unter-
brechungen kénnen die biblischen Prophetien gelten, die, im Anschluss an Walter
Benjamin, nicht als »Entwicklungs-, sondern Unterbrechungsprophetien«’ verstan-
den werden miissen, denn sie sehen gerade in der Unterbrechung und Umkehr die
Moglichkeit der Rettung. Eine Offenheit fitr Unterbrechung ist dabei auch immer
eine »Selbstrelativierung unserer vorgefafiten Wiinsche und Interessen«*. Wer oder
was unterbrochen wird und wodurch, kann dabei ganz unterschiedlich sein, wobei
Metz hauptsichlich dafiir eintritt, dass sich das theologische Denken unterbrechen

1 Metz, ZB, 93.
2 Ders., Mp, 157.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Ellen Geiser: Wer zahlt?

lassen sollte. Aber was kann unterbrechend wirken? Eine mégliche Unterbrechung
ist die Erinnerung® sowie ein apokalyptisches Bewusstsein*. Eine andere Form der
Unterbrechung sind die Schreie und Antlitze der Leidenden sowie die Antlitze der
fremden Anderen.’

Dabei ist es »die Flut der Gedanken und die Geschlossenheit der systematischen
Argumentation«® die sich unterbrechen lassen sollten. Gerade in Bezug auf das Lei-
den stellt sich die Frage, inwiefern theologisches Denken dieses teilt oder nicht,
beziehungsweise welches geteilt wird und welches nicht. Dabei ist klar, dass es ei-
ne »Grenze fiir die theologische Anniherung an das Leiden des Volkes«” gibt. Die-
se Grenze ist zugleich der Punkt fiir eine notwendige Unterbrechung der theologi-
schen Argumentation. Angesichts nicht geteilten Leids kann »Theologie die Heilsge-
schichte nur praktisch weitererzihlen, d.h. indem sie gleichzeitig bereit ist, heilend
zuwirken<®. Gerade die praktische Fundamentaltheologie steht dabei in der Pflicht,
sich von der »Praxis des Glaubens in ihrer mystisch-politischen Doppelverfassung«’
unterbrechen zu lassen.

Zu einer christlichen Verinderungsethik gehért notwendigerweise auch die
Umbkehr als Form der Unterbrechung. Metz beruft sich mit Verweis auf Walter
Benjamin auf dessen Verstindnis von Revolutionen als Notbremsen. Dieses enthilt
Parallelen zu Prophetien, die gegen ein >weiter so< anreden.”® So werben biblische
Prophetien oftmals fiir Umkehr und Unterbrechung, die nicht als destruktiv, son-
dern als rettend verstanden werden." Im biblischen Sinne lisst sich auch von einer
anthropologischen Revolution sprechen, womit die Umkehr der Herzen gemeint
ist, als eine radikale Form der Verinderung, die eben nicht alleine individuelle
Einstellungen betrifft. Vielmehr geht die Umkehr der Herzen »wie ein Ruck durch
die Menschen, greift tief ein in ihre Beziehungswelt, in ihre Lebensorientierung,
in ihre etablierte Bediirfniswelt und so allemal in die bestehenden Verhiltnisse;
sie verletzt und unterbricht die vorgefaiten Interessen und zielt auf eine Revision
der vertrauten Praxis«. Jiidisch-christlich verstandene Befreiung schlieft daher
Schuld und Umkehr notwendigerweise mit ein."”

3 Vgl. ders., GiG, 178. S. auch Kapitel Il 6
4 Vgl. ders., Mp, 140.

5 Vgl. ders., ZB, 126.

6 Ebd., 134.

7 Ders., GiG, 149.

8 Ebd., 149f. (Herv.i.0))
9 Ebd., 27.

10 Vgl ders., ZB, 94.

1 Vgl ebd., 94.

12 Ebd., 94.

13 Vgl ebd., 125.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

Butler bezieht sich ebenfalls auf ein Verstindnis von Revolution als Notbremse
nach Benjamin. Das Ziehen dieser Notbremse ist »eine Handlung, die sich gegen
die scheinbare Unerbitterlichkeit bestimmter reiterierter Handlungen wendet, die
als Motor der Geschichte selbst ausgegeben werden«**. Gerade das Nichthandeln
kann dann widerstindig sein, wenn »Handeln das Subjekt auf Kosten des Anderen
reproduziert«”®. Wenn Handlungen also dazu beitragen, bestehende Rahmen oder
Normen zu stabilisieren, kommt es einem Griff nach der Notbremse gleich, diese
Handlungen nicht weiter auszufithren. Dies untersucht Butler vor allem im Kon-
text sprachlicher Handlungen und der Moglichkeit der Reiteration, welche einen
Bruch mit dem vorhergegangenen Kontext der Worte voraussetzt.'® Dieses Prinzip
gilt auch fiir Anerkennungsnormen, worauf spiter ausfithrlich eingegangen wird."”

Sowohl Metz als auch Butler gehen also davon aus, dass Verinderung Briiche
mit den bestehenden Plausibilititen braucht.” Sie beschreiben allerdings durch-
aus unterschiedliche Moglichkeiten, diese Briiche herbeizufiihren, denen in die-
sem Kapitel nachgegangen wird. Wihrend es Butler um Briiche in den Rahmungen
sprachlicher Handlungen und Anerkennungsnormen geht, wirbt Metz fiir Briiche
im kollektiven Bewusstsein, beispielsweise durch gefihrliche Erinnerungen. Butler
denkt dariiber hinaus iiber Fragen der Organisierung und die Performativitit von
Versammlungen nach.

7.1 reiterieren

Die Bedeutung, die Butler der Sprache beimisst, wurde in Kapitel 4.2 und 4.3 aus-
fithrlich besprochen. Sprache wird demnach »nicht als statisches und geschlossenes
System«” verstanden, was fiir die Méglichkeit, durch Sprache Verinderungen her-
vorzubringen, entscheidend ist. Der Mensch ist sprachlich konstituiert, das heif3t
aber nicht, dass er der Sprache ausgeliefert ist. Oder anders gesagt: Wir kénnen
»unserer Sprache nicht entkommen, wenngleich wir die Grenzen ausweiten kénnen
und miissen«®°.

14 Butler, RdK, 169.

15 Ebd.,170.

16 S Kapitel 1171

17 S. Kapitel 117.2

18 Vgl. Wendel, Saskia, Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erl6sung. Ju-
dith Butler religionsphilosophisch gelesen, in: Griimme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Ju-
dith Butler und die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissenschaft 15),
Bielefeld 2020, 219-236, 221.

19 Butler, HS, 227.

20 Dies., KHU, 55.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

175


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Butler stiitzt sich in ihren Arbeiten zur Sprache besonders auf den Begriff der
Iteration nach Derrida.* Mit Iteration ist die notwendige Wiederholung und Zita-
tion gemeint, von der das Funktionieren der Sprache abhingt. Auferungen miis-
sen wieder und wieder aufgerufen werden, um wirksam zu sein.”” Allerdings ist es
nicht moglich, einen Begriff oder einen Satz genau gleich zu wiederholen, so dass
jede Wiederholung auch eine Verschiebung der Bedeutung mit sich bringt. Iterabi-
litdt wirkt also nicht deterministisch und eréffnet daher die Méglichkeiten der Ver-
inderung, denn Worte sind offen fiir ein »fehlerhaftes oder falsches Aufrufen«<®.
Butler legt dies anhand von hate speech dar und betont, dass es méglich ist, eine
kritische Antwort auf hate speech zu finden**, indem das verletzende Wort reiteriert
und damit gegen den verletzenden Effekte verwendet wird: »Das Wort, das verwun-
det, wird in der neuen Anwendung, die sein fritheres Wirkungsgebiet zerstort, zum
Instrument des Widerstands.«* Es geht also darum, »sich die Kraft des verletzen-
den Sprechens fehlanzueignen, um seinen verletzenden Verfahren entgegenzutre-
ten«®®. Das fehlerhafte Zitieren ist somit ein Werkzeug, mit dem die verletzenden
Effekte von Worten umgekehrt werden kénnen und somit Teil eines »gesellschaft-
lichen und kulturellen Sprachkampf[es], in dem sich die Handlungsmacht von der
Verletzung herleitet und ihr gerade dadurch entgegentritt«*’.

So setzt Reiteration als subversive Resignifikation auch »die Sicherheit des
sprachlichen Lebens aufs Spiel«*®, wodurch »der herrschende, autorisierte Diskurs
enteignet werden kann«*. Eine solche Resignifikation erfordert einen Bruch mit
dem vorhergegangenen Kontext der Worte und deren Einsetzung in einen neuen
Kontext.*® So findet Sprache zwar immer in einem gesellschaftlichen Kontext statt,
der sie entscheidend prigt, allerdings hat sie auch — und das ist entscheidend
- »die Fihigkeit [..], mit diesem Kontext zu brechen<®'. Dadurch entsteht das
Potenzial, »die durch dieses Sprechen hervorgerufenen Effekte zu storen und zu

21 Eine theologisch-dogmatische Reflexion zur Iteration bei Butler im Zusammenhang mit
kirchlicher Traditionsbildung findet sich bei Werner, Gunda, Die normative Kraft der Lii-
cke. Mit Judith Butler Traditionsbildung neu gedacht, in: Grimme, Bernhard/Werner, Gun-
da (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissen-
schaft 15), Bielefeld 2020, 201-215.

22 Vgl. Butler, HS, 219.

23 Ebd., 230.
24 Vgl.ebd,, 36.
25 Ebd., 254.
26 Ebd., 70.

27 Ebd., 70.

28  Ebd,, 255.
29  Ebd., 246.

30 Vgl dies., KHU, 49.
31 Dies., HS, 69.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

unterlaufen<®®. Butler verfolgt dabei das Ziel, »das Gebiet des sprachlichen Uberle-
bens«* auszuweiten, also das bisher Unsagbare sagbar zu machen, was bedeutet
»auf Weisen sprechen, die noch niemals legitimiert wurden, und damit neue und
zukiinftige Formen der Legitimation hervorbringen«*.

Reiteration oder Resignifikation sind performativ wirksam®, wobei unter Per-
formativitit in Anlehnung an Austin ein sprachliches Tun mit produktiver Wirkung
verstanden wird. Diese Wirksambkeit entsteht »aus der Wiedergabe konventionel-
ler Formeln in nicht-konventionellen Formen«*, also aus Briichen.?” Performati-
vitdt ermdglicht so, dass »durch Sprache Neues entstehen kann«*®. In dieser Mog-
lichkeit liegt das politische Moment der performativen Aufierung® und eben auch
die gesellschaftspolitische Bedeutung der Iterabilitit. Dabei ist die Performativi-
tat nicht auf Sprache beschrinkt, sondern betrifft auch Normen und Gesellschafts-
strukturen. Denn »wenn eine Gesellschaftsstruktur fiir ihr Fortbestehen auf die Ar-
tikulation angewiesen ist, dann stellt sich die Frage ihres Fortbestehens gerade am
Schauplatz der Artikulation«*°. So kann das politische Moment der Reiteration fol-
gendermafien beschrieben werden: »In der Politik kann Performativitit gerade in
dieser Form gegen Herrschaft arbeiten. Jenes Moment, in dem ein Sprechakt ohne
vorgingige Autorisierung dennoch im Vorgang seiner Aufierung Autoritit gewinnt,
kann einenverinderten Kontext seiner zukiinftigen Rezeption antizipieren und set-
zen.«*' Performative Resignifikation ermdglicht also bedeutsame Verschiebungen,
sowohl in Bezug auf Worte, als auch in Bezug auf Normen**, wobei klar ist, dass es
sich dabei nur um eine von vielen politischen Strategien handelt.®

Die Méglichkeit, Worte oder Auferungen zu resignifizieren setzt eine Rekon-
textualisierung voraus. Dabei wird davon ausgegangen, dass die Bedeutung einer
Auflerung nicht deterministisch vom fritheren Kontext abhidngt. Vielmehr gilt: Eine
»Auflerung kann ihre Kraft gerade aus dem Bruch mit dem Kontext gewinnen, den
sie anfithrt«*. Dieser Bruch ist, in Anlehnung an Pierre Bourdieu, das Auseinander-

32 Ebd., 37.

33 Ebd, 7.

34  Ebd,71.

35 Vgl ebd,, 29f.
36  Ebd, 229.

37  Vgl.ebd,, 231f.

38 Dies., MdE, 168.

39  Vgl. dies., HS, 252.
40 Ebd,37.

41 Ebd, 250.

42 Vgl. dies., RdK, 156.
43 Dies., KHU, 343.
44  Dies., HS, 227.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

171


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Ellen Geiser: Wer zahlt?

klaffen »zwischen einer gewohnlichen und einer nicht-gewshnlichen Bedeutung«*
von Begriffen und besteht darin, dass Bedeutung, Effekte und Kontext des Sprech-
aktes andere sind, als die der vorherigen AuRRerung.*® Rekontextualisierung ist also
die »Eréffnung der Méglichkeit einer Handlungsmacht«*”, wobei es das postsouve-
rdne und in Sprache verwickelte Subjekt ist, das handelt und nicht etwa ein autono-
mes und der Sprache gegeniiber souverines Subjekt.

Verinderung durch subversive Reiteration besteht auch in der Schaffung neu-
er begrifflicher Horizonte.*® Begriffe kénnen dann hegemonial wirken, wenn es ei-
nen Konsens dartiber gibt, »was bestimmte Begrift zu bedeuten haben, wie sie ge-
braucht werden kénnen und welche Grenzen der Solidaritit durch diesen Gebrauch
implizit gezogen werden«*’. Dies gilt es subversiv zu unterlaufen und so zu verunsi-
chern. Doch dabei muss bedacht werden: »Die Aufgabe liegt wohl darin, diejenigen
gesellschaftlichen Gruppen in die Begriffe der Moderne mit einzubeziehen, die die-
se traditionell ausgeschlossen haben, und dabei zu wissen, dafd solches Einbeziehen
nicht einfach ist — sein Prozefd miifdte die Politik erschiittern und beschidigen, die
ihn leistet.«*° Bei diesem Prozess geht es also nicht um eine Integration der Ausge-
schlossenen, sondern um die kritische Frage danach, was sagbar ist.

Im Hinblick auf die Rhetorik sieht Metz ein Veranderungspotenzial in Erzih-
lungen, weil sie zur Bildung eines menschlichen Selbstverstindnisses notig sind.
Zu diesem Selbstverstindnis gehoren sowohl Erfahrungen und Weisheiten als auch
Visionen der Verstorbenen und Besiegten. Diese entziehen sich allerdings einer
historischen Rekonstruktion und kénnen nur erzihlend weitergegeben und damit
auch erinnert werden. In diesem Sinne ist Erzdhlen auch ein »Erzihlen >gegen die
Zeit, gegen eine Welt des Vergessens und deren vergessensgeleiteten Normalitdt« .
Auf diese Weise enthalten Erzihlungen ein Verinderungspotenzial und kénnen zur
»Unterbrechung der eingefahrenen Verstindigungsverhiltnisse«’> werden. Denn
neue Formen des Denkens bzw. die Verweigerung, weiter innerhalb der gegebenen
Plausibilititen zu denken, »artikulieren sich zunichst narrativ.«<’> Dabei handelt
es sich um Geschichten mit einer »gefihrlich-befreiender Intention«*. Diese ist

45  Ebd., 226.

46  Butler weist darauf hin, dass der sogenannte >urspriinglichen Kontext< einer Auterung nicht
bestimmbar ist. Vgl. ebd., 30.

47 Ebd., 31.

48  Vgl. dies., KHU, 18.

49 Dies,, GL, 20.

50 Dies., HS, 251.

51 Metz, Mp, 219.

52 Ebd., 227.

53  Ebd., 227.

54  Ders., GiG, 202.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

jedoch nicht abstrakt zu greifen, man »muf} auf sie treffen, sie héren und sie wo-
moglich weitererzihlen«®, um sie zu verstehen. Diese gefihrlichen Geschichten
sind mogliche Garanten dafiir, dass neue Praktiken nicht nur »symbolisch fir eine
neue Realitit stehen«®®, sondern diese eben auch herbeifithren. Dabei gilt: »Inno-
vatorische Praxis muf} also begleitet sein von der Aktualisierung eines kollektiven
geschichtlichen Gedichtnisses.«*”

7.2 hervortreten

Butler beschiftigt sich mit der Frage, wie Rahmen oder Anerkennungsnormen wir-
ken, da diese »entscheiden, welche Leben als solche anerkannt werden und welche
nicht«®®. Oder anders gesagt, ist es der Rahmen, »der die Frage zum Schweigen
bringt, wer tiberhaupt als ein >Wer« gelten kann«*?. Dennoch gibt es die Méglich-
keit, den Rahmen kritisch zu hinterfragen. Und daran wird deutlich: »Der Rahmen
legt niemals ganz genau fest, was wir denken, anerkennen und wahrnehmen. Im-
mer gibt es etwas, das den Rahmen iiberschreitet und unseren Sinn fiir das Reale
erschiittert«*°. Somit gibt es Ereignisse und Leben, die nicht innerhalb von Rah-
men stattfinden und daraus ergibt sich die Notwendigkeit, Rahmen infrage zu stel-
len.® Als Beispiel kann die Rahmung des Menschlichen dienen, welche durch den
Ausschluss des Nicht-Menschlichen gebildet wird. Denn bestimmte Leben gelten
dadurch als Leben, als unterstiitzenswert, als betrauernswert, andere nicht. Dieser
Problematik wird ein Blick auf der Ebene der Subjekte, im Sinne eines Blicks auf ein-
zelne Leben, alleine nicht gerecht, es geht vielmehr »um die Frage, wie die Macht das
Feld eingrenzt, in dem Subjekte iiberhaupt erst méglich — oder vielmehr unméglich
- werden«®*. Somit geht er um einen kritischen Blick auf die Rahmen selbst und die
durch sie produzierten Ausschliisse.

Dabei besitzen Anerkennungsnormen eine iterative Struktur, ebenso wie Spra-
che. Sie sind damit »von den Bedingungen der Reproduzierbarkeit«®* abhingig. In
dieser iterativen Struktur liegt daher die Moglichkeit, dass Rahmen durchbrochen
und von ihrem fritheren Kontext gelost werden konnen. Sie beinhalten also eine

55 Ebd., 203.
56  Ebd.,70.
57 Ebd., 70.

58  Butler, RdK, 19. Vgl. Kapitel I 1.2
59  Butler, RdK, 151.

60 Ebd.,16.
61 Vgl.ebd., 15.
62 Ebd., 151.

63 Ebd.,17.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

179


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Ellen Geiser: Wer zahlt?

»Anfilligkeit fiir Umkehrungen, fiir Subversionen und sogar fiir kritische Instru-
mentalisierungen«®. Und durch die Verinderung von Rahmen konnen sich wieder-
um neue Wahrnehmungsméglichkeiten ergeben.® Beispielsweise wirken Normen
konstituierend bei der Entstehung von Subjekten. Wenn diese Entstehungsbedin-
gungen jedoch von Iteration abhingen, dann sind sie folglich auch fragil und des-
halb transformierbar.®® Daher kénnen neuen Arten von Subjektivitit entstehen »wo
ein bestimmtes Selbst in seiner Verstindlichkeit und Anerkennbarkeit bei dem Ver-
such aufs Spiel gesetzt wird, die nach wie vor unmenschlichen Arten des -Mensch-
seins< offenzulegen und zu erkliren«®.

Zugleich sind Normen heterogen und konnen sich daher auch widersprechen
oder gegenseitig unterbrechen.®® Denn Normen und ihre Wirkungen sind be-
grenzt, prozesshaft und nie abgeschlossen®, wirken also nicht deterministisch.
Im Anschluss an Bourdieu erklirt sich das auch dadurch, dass Normen immer
verkorpert werden miissen. Diese Verkorperung ist allerdings nicht als einfache
Abbildung zu verstehen, sondern ist immer auch eine Interpretation. So lisst
sich sagen: »Normen sind keine statischen Entititen, sondern inkorporierte und
interpretierende Existenzmerkmale«®. Sie enthalten daher die Méglichkeit, sich
gegen die beabsichtigte Wirkung zu wenden: »In der Aneignung dieser Normen,
die sich gegen deren geschichtlich sedimentierte Wirkungen richtet, liegt das
Moment des Widerstands dieser Geschichte, das Zukunft durch den Bruch mit
der Vergangenheit begriindet.«”* Es geht hier also darum, das Scheitern der Aner-
kennungsnormen subversiv zu nutzen und damit eine unkritische Wiederholung
dieser zu verunmdoglichen. Denn Normen konnen effektiv wirken oder nicht, so
dass »jede normative Instanz [...] vom Schatten ihres eigenen Scheiterns begleitet«”
ist. Daher sind die »Unterbrechungen im Horizont der Normativitit«” im Hinblick
auf Verinderung von grofiem Interesse. Sie sind es, die »nach der Einsetzung neuer
Normen verlangen, womit der normative Horizont in seiner Gegebenheit in Frage
gestellt wird«”. Eine solche Unterbrechung kann beispielsweise das Scheitern von
Anerkennungspraktiken sein. Mit Verweis auf Foucault lisst sich sagen, dass ein
normatives Wahrheitsregime deswegen fraglich wird, »weil >Ich< mich selbst im

64 Ebd.,18.

65 Vgl.ebd., 19.
66 Vgl.ebd., 158.
67 Dies., KeG, 143f.
68  Vgl.dies., RdK, 12.
69 Vgl.ebd., 12.
70  Dies., KHU, 192.
71 Dies., HS, 248.
72 Dies., RdK, 15.
73 Dies., KeG, 34.
74  Ebd., 34f.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

Rahmen der mir zu Verfiigung gestellten Bedingungen nicht anerkennen kann oder
nicht anerkenne«”. Butler kritisiert diese auf das >Ich< konzentrierte Sichtweise
Foucaults und erweitert sie durch die Frage danach, ob >Du« anerkannt werden
kannst oder nicht.

Anerkennung ist durch einen normativen Rahmen geprigt, der dariiber ent-
scheidet, wer anerkennbar ist und wer nicht.” Gleichzeitig gilt: »Der normative Ho-
rizont, in dem ich den Anderen sehe oder in dem die Andere sieht, hért und weifl
und anerkennt, unterliegt gleichfalls einer kritischen Offnung.«”” Um Anerkennung
auszuweiten ist es also notwendig, diesen Rahmen zu transformieren. Diese Verin-
derung wird durch ein »Hervortreten dessen, was in ihrem Rahmen nicht repri-
sentierbar ist«’® moglich. Denn wenn »unmégliche Gestalten< an den Rindern und
Rissen«” dieser Rahmen hervortreten, wird deren Legitimitit hinterfragt. Oder an-
ders gesagt, »geraten Normen, die die Anerkennung regeln durch die Nichtaner-
kennbarkeit des Anderen in die Knie«*°. Genau darin liegt das ethische Moment der
Verschiebung von Anerkennungsnormen. Dies wird dadurch moglich, dass die so-
genannten >unmdglichen Gestalten« trotz der Unméglichkeit ihrer Anerkennbarkeit
im bestehenden Rahmen dennoch wahrnehmbar® werden kénnen. Oder anders ge-
sagt wird, diese Verschiebung dadurch méglich, »dass es ein Feld des Menschlichen
gibt, welches nach den herrschenden Normen unerkennbar bleibt, aber innerhalb
des von gegenhegemonialen Erkenntnisformen erschlossenen epistemischen Fel-
des offensichtlich erkennbar ist«®?. Hierbei ist also die Unterscheidung zwischen
»Wahrmehmung als Modus eines Erkennens, das noch nicht Anerkennen ist«** und

75  Ebd.,35f

76  Wie Salaverria kritisch zu bedenken gibt zeichnet Butler eine »Kluft zwischen denjenigen
innerhalb und aufierhalb des normativen Rahmens« und so stellt sich die Frage, wie es fiir
die jeweiligen Leben moglich werden kann voneinander zu wissen. Vgl. Salaverria, Heidi,
Anerkennbarkeit. Butler, Levinas, Ranciére, in: Hetzel, Andreas/Quadflieg, Dirk/Dies. (Hg.),
Alteritit und Anerkennung (Zeitgendssische Diskurse des Politischen 2), Baden-Baden 2011,
35-53, 50. Allerdings sollte nicht davon ausgegangen werden, dass ein Leben jeweils entwe-
der komplett innerhalb oder auflerhalb des normativen Rahmens existiert. Vielmehr kann
es durchaus verschiedene Eigenschaften oder Teile eines Lebens geben, die intelligibel sind
wihrend andere dies nicht sind.

77  Butler, KeG, 35.

78  Dies., KHU, 188.

79 Ebd., 188.

80 Dies,, KeG, 35.

81 Salaverria verweist darauf, dass Wahrnehmung hier als dsthetischer und nicht als erkennt-
nistheoretischer Begriff verwendet wird. Vgl. Salaverria, Heidi, Anerkennbarkeit. Butler, Le-
vinas, Ranciére, in: Hetzel, Andreas/Quadflieg, Dirk/Dies. (Hg.), Alteritit und Anerkennung
(Zeitgenossische Diskurse des Politischen 2), Baden-Baden 2011, 35-53, 41.

82  Butler, pTV, 52.

83  Dies., RdK, 14.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Anerkennbarkeit von intelligiblem Leben wichtig. Darin liegt ein Verinderungspo-
tenzial, da das Scheitern von Anerkennungsnormen dazu fithren kann, dass diese
verschoben und so neue Moglichkeiten der Anerkennbarkeit eréffnet werden kéon-
nen.

Butler nutzt in diesem Kontext auch den Begriff der Hegemonie und bezieht
sich dabei sowohl auf Gramsci, als auch auf Mouffe und Laclau.?* Unter Hegemo-
nie verstehen sie »die historischen Artikulationsméglichkeiten [...], die innerhalb
eines gegebenen politischen Horizonts auftreten<®. Es handelt sich also um ein
Feld der Artikulierbarkeit, das begrenzt ist. Diese Begrenzung geschieht mittels
machtvoller Operationen und fithrt dazu, »unser alltigliches Verstindnis von so-
zialen Beziehungen zu formen und die Arten und Weisen unserer Zustimmung zu
diesen stillschweigenden und verdeckten Machtverhiltnissen (und somit zu deren
Reproduktion) zu orchestrieren«®. Die hier angesprochene Macht meint nicht die
Macht einzelner Personen oder Institutionen. Darin liegt eine Gemeinsambkeit mit
dem Machtbegriff Foucaults, der fiir Butlers Denken hohe Relevanz hat.®” Danach
ist Macht »nicht stabil oder statisch, sondern wird an verschiedenen Verbindungs-
punkten im alltiglichen Leben immer wieder erneuert«®®. Nun ist Hegemonie und
deren Begrenzung der Artikulierbarkeit nicht statisch, sondern historisch und
damit transformierbar.®® Daher ist die Mdglichkeit neuer Artikulationen eben nicht
ausgeschlossen. Diese konnen dazu fithren, dass sich das Feld der Artikulierbarkeit
ausweitet.”®

Butler beschiftigt sich auch mit der Forderung nach Anerkennung durch staat-
liche Institutionen. Obwohl Anerkennung Leben begrenzen kann, sind doch nicht
alle Formen der Anerkennung »triigerische Arten der Regulierung und Zeichen der
Unfreiheit«®. Daher ist es wichtig, auch von staatlichen Strukturen, wie beispiels-
weise der Justiz, Anerkennung einzufordern, auch wenn diese Anerkennung tota-
lisierend wirken kann. Denn um ein Recht einzufordern ist es nétig, seinen Inhalt
zu definieren. Diese Definition etabliert allerdings eine Norm oder ein Ideal und
wirkt dadurch wiederum einschrinkend.®” Bestimmte Arten der staatlichen Aner-

84  Vgl. dies., KHU, 38.

85 Ebd.,17.

86 Ebd., 18.

87  EinBeispiel fiireine theologische Auseinandersetzung mit dem Machtbegriff bei Foucaultist
Sander, Hans-Joachim, Heterotopien — Orte der Macht und Orte fiir Theologie. Michel Fou-
cault, in: Hardt, Peter/von Stosch, Klaus (Hg.), Fiir eine schwache Vernunft? Beitrage zu einer
Theologie der Postmoderne, Ostfildern 2007, 91-115.

88  Butler, KHU, 18. S. Kapitel 111.3

89  Vgl. Butler, KHU, 17f.

90 Vgl.ebd., 38.

91 Dies., MdE, 122.

92 Vgl.ebd., 74.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

kennung verlangen danach, bestehenden Normen zu entsprechen und haben daher
ihren Preis, da »Muster der Intelligibilitit und Normen der Anerkennung sich unter
Bedingungen staatlicher und biopolitischer Macht verkniipfen«*. Zudem kann eine
Anerkennung durch staatliche Strukturen auch zu Uberwachung und Normalisie-
rung fithren, weshalb ein Leben unter Umstidnden gerade ohne Anerkennung durch
staatliche Strukturen lebbarer werden kann.**

7.3 erinnern

Erinnerung wird in der negativen Theologie als eine >schwache« Kategorie verstan-
den. Das heifdt: »Was erinnert werden muf3, bliebt allemal vom Vergessen bedroht,
bleibt der Gefahr des Versiegens, [...] bleibt der Furie des Vergessens ausgeliefert,
kann schlieflich im Vergessen des Vergessens zum Verschwinden gebracht werden,
so dafd auch nichts mehr vermisst wird.«** Dabei bezeichnet Metz gefihrliche Er-
innerungen, wie beispielsweise die Uberlieferung Jesu®, als »Zentralkategorie der
Politischen Theologie«”’. Eine gefihrliche Erinnerung ist eine »in ihrer geschicht-
lichen und gesellschaftlichen Vermittlung ausgearbeitete Gestalt von eschatologi-
scher Hoffnung«®®. Es sind »Erinnerungen, in denen frithere Erfahrungen aufblit-
zen und die neue, gefihrliche Einsichten fiir die Gegenwart aufkommen lassen«*.
Dabei haben sie das Potenzial, subversiv zu wirken, da es Erinnerungen sind, »die
plotzlich durchschlagen inmitten unserer Selbstverstindlichkeiten, in denen die Er-
fahrung vergangener Schrecken und vergangener Hoffnungen plétzlich auftaucht
inmitten unserer Alltagswelt und die Plausibilitit dieses Alltags entsichert«'*°. Da
sie also gingige Denkmuster durchbricht, handelt es sich um eine »Erinnerung [...]

1°! Darin liegt »eine bestimmte Vorausnahme der Zukunft, und

mit Zukunftsgehalt«
zwar als einer Zukunft derer, die wir die Hoffnungslosen, die Bedringten und die
Gescheiterten nennen«’®*. So konnen die christlichen Bewegungen des Franziskus

und Dominikus als ein Beispiel fiir eine gefihrliche Erinnerung mit Zukunft gelten.

93 Ebd, 118.

94  Vgl.dies., pTV, 85.

95  Metz, Johann Baptist, Im Eingedenken fremden Leids. Zu einer Basiskategorie christlicher
Gottesrede, in: Metz, Johann Baptist/Reikerstrofer, Johann/Werbick, Jirgen, Gottesrede (Re-
ligion, Geschichte, Gesellschaft 1), Mlnster 1996, 3—20, 6.

96  Vgl. ders., GiG, 94.

97  Ders., ZB,170.

98  Ders., GiG, 117.

99  Ebd, 112.

100 Ders., ZB, 66.

101 Ders., GiG, 112.

102 Ders., ZB, 67.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

183


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Solche Erinnerung »reklamiert unausgetragene, verdringte Konflikte und unabge-
goltene Hoffnungen«'.

Die hohe Bedeutung von Erinnerungen zeigt sich auch darin, dass Unterdrit-
ckung wie beispielsweise Kolonialisierung oder Versklavung hiufig damit beginnt,
dass bestehende Erinnerungen einer Gesellschaft oder Gruppe ausgeldscht werden.
Daher ist das Bemithen um die Erinnerung ein Weg des Widerstands und eine »Ka-
tegorie der Rettung von bedrohter Identitit«'**. Hier spielt auch die Frage nach dem
Geschichtsbewusstsein eine entscheidende Rolle. Metz bezeichnet eine Geschichts-
schreibung, in der das Leid und der Widerstand der Unterdriickten nicht vorkom-
men als »Siegergeschichte«'®. Doch wenn es gelingt die gefihrlichen Erinnerungen
der Besiegten und Unterdriickten zu bewahren, kann Erinnerung zur Befreiung und
zu einer »Geschichte ex memoria passionis als Geschichte der Besiegten«'*® beitra-
gen. Dieser Aufruf zur memoria passionis als Eingedenken des Leidens durchzieht
die Arbeiten von Metz. Die memoria passionis ist dabei das Verhiltnis zwischen
kultischer Anamnese und anamnetischer Kultur, die unbedingt aufeinander bezo-
gen sein miissen, »damit der Kult nicht nur einen Mythos feiert und die memoria
passionis nicht zum Opfer kultureller Amnesie wird«'®”. Memoria passionis ist al-
so die antizipatorische Erinnerung, die auf die »Zukunft der Menschbheit, als einer
Zukunft der Leidenden, der Hoffnungslosen, der Unterdriickten, der Beschidigten
und der Nutzlosen dieser Erde«*®® gerichtet ist.

Der Glauben an das Reich Gottes erleichtert es, eine Erinnerung zu wagen, »die
nicht nur das Gelungene, sondern das Zerstorte, nicht nur das Verwirklichte, son-
dern das Verlorene erinnert und die sich so — als gefihrliche Erinnerung — gegen
die Identifizierung von Sinn und Wahrheit mit der Sieghaftigkeit des Gewordenen
und Bestehenden wendet«'®. Dabei handelt es sich beim hier formulierten Erinne-
10 da sie fiir das Andere offen ist bzw. of-
fen sein muss. Deshalb ist es auch nicht méglich, diese Erinnerung zu Herrschafts-

rungsbegriff um eine schwache Kategorie

zwecken zu vereinnahmen, denn dies »bleibt von der darin uneingel6sten Autoritit
der Anderen, der Autoritit der Leidenden in der Geschichte in Frage gestellt«<". So

103 Ders., GiG, 192.

104 Ebd., 79.

105 Vgl.ebd., 79.

106 Ebd., 113.

107 Vgl ders., Mp, 107.

108 Ders., GiG, 119.

109 Ders., ZB, 112.

110

111 Zeillinger, Peter, Maflstabe der Kritik. Negatives Denken, »schwache Kategorien« und der
Einbruch der Alteritit im Kontext der neuen Politischen Theologie, in: Reikerstorfer, Johann
(Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitat. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion — Geschichte
— Gesellschaft 11), Miinster 1998, 79115, 113.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

liegt »die Gottesbegabung in dieser geschichtlich-konkreten, in dieser dialektischen
»Brechung« des mitleidlosen Vergessens«'*
tung zu einer neuen Gedichtnispolitik in Zeiten der kulturellen Amnesie als Wider-

. Hierbei geht es auch um eine »Anstif-

stand gegen die Vergesslichkeit der modernen Freiheit, die ihr Gliick schliefilich nur
" Metz versteht auch
die christlichen Dogmen als gefihrliche Erinnerung, insofern sie Formulierungen

noch auf das mitleidlose Vergessen der Opfer bauen kann«

vergangener Hoffnungen und VerheifSungen sind und auf diese Weise eine andere
Art der Zukunft denkbar machen.”* Dogmen sind dabei ein »formuliertes Kollek-
tivgedichtnis«™® und erméglichen eine Erinnerung, die iiber die individuelle hin-
ausgeht. Auf diese Weise konnen sie verhindern, »daf$ sich meine eigene religiése
Erfahrung doch nur als Funktion eines herrschenden Bewuftseins vollzieht«".

An die Rede von gefihrlichen Erinnerungen schliefien auch Metz’ Gedanken
zu einer anamnetischen Kultur an. Diese Gedichtniskultur weify um das Verges-
sen, »das selbst noch in jeder historisierenden Vergegenstindlichung steckt«'”.
Eine anamnetische Kultur versteht Metz als eine Kultur, »in der die Leiden der
Vergangenheit aufbewahrt sind«"®. Sie ist verkniipft mit einer eschatologischen
Hoffnung, »die weif}, daf} nicht die Zeit, sondern, wenn iiberhaupt, der eschato-
logische Gott die Wunden heilt«™. Fiir Metz ist das Judentum ein besonderer Ort
der anamnetischen Kultur.” Gerade unter diesem Aspekt sieht Metz im Holocaust

121

einen »doppelten Tod«* — den Tod unzihliger Jild*innen sowie den Tod eines

judisch geprigten anamnetischen Geistes, »der uns befihigt, dieses unvorstellbare
Grauen zu erinnern und erinnernd gegenwirtig zu halten«*.

Butler verweist in ihrer Auseinandersetzung mit Krieg ebenfalls auf die Bedeu-
tung von Erinnerung. Sie fragt danach, wer in der Offentlichkeit betrauert”* und
damit auch erinnert werden kann und wer nicht. Gerade in Kriegszeiten zeigt sich
eindriicklich, dass es eben nicht fiir alle Getéteten Nachrufe gibt. Butler fithrt hier

das Beispiel des amerikanischen Kriegs gegen den Irak an:

112 Metz, Mp, 100.

113 Ebd.,161.

114 Vgl ders., GiG, 193.
115  Ebd., 194.

116 Ebd.,194.

117 Ders., ZB,152.

118 Ebd.,165.

119 Ebd., 151f.

120 Vgl. ebd., 152.

121 Ders., Fiir eine anamnetische Kultur, in: Loewy, Hanno (Hg.), Holocaust: Die Grenzen des Ver-
stehens. Eine Debatte (iber die Besetzung der Geschichte, Reinbek bei Hamburg, 1992, 35-41,
36.

122 Ebd., 36.

123 Zum Thema Trauer bei Butler s. Kapitel 11 3.1

- am 14.02.20286, 16:56:1:

185


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Ellen Geiser: Wer zahlt?

»Heute hore ich einen Radiosprecher die Namen der amerikanischen Soldaten
verlesen, die getotet wurden. Es sind nun vermutlich auch schon zweihundert Ira-
ker tot, aber deren Namen werden wir nie zu hdren bekommen. Wir werden nicht
einmal lernen, diese Namen richtig auszusprechen.«'?*

So zeigt sich eindriicklich: »Es ist nicht nur so, daf ein Tod kaum erinnert wird,
sondern daf er nicht erinnerbar ist.«””® Ein Grund fiir die Nicht-Betrauerbarkeit
von Leben ist die »Ausldschung der Namen, Bilder und Erzihlungen<* dieser
Leben. Anhand der Betrauerbarkeit und nochmal mehr anhand der 6ffentlichen
Betrauerbarkeit zeigt sich also, wer als Mensch gilt und wer nicht. Deshalb kann
es sein, dass unter bestimmten Voraussetzungen »offentliche Trauer eine >Belei-
digung« der Offentlichkeit selbst darstellt«'”. So zum Beispiel, wenn im Kriegsfall
keine Todesanzeigen der getdteten Gegner*innen und Zivilist*innen verdffentlicht
werden (kénnen).””® Eine Voraussetzung fiir die Betrauerbarkeit ist also die Zu-
gehorigkeit. Wenn die Interdependenz von Kérpern und damit Beziehungen als
Grundlage von Leben ernst genommen werden, kann das dazu fithren, dass Betrau-
erbarkeit und somit auch Anerkennung ausgeweitet werden.” Auf diese Weise ist
es moglich, »Trauer selbst zu einer Ressource fiir die Politik zu machen«*°. Denn
ob ein Leben betrauerbar ist oder nicht, wird nicht erst nach dem Tod relevant,
sondern zeigt sich daran, welche Leben welche Unterstiitzung bekommen: »Die
Voraussetzung gleicher Betrauerbarkeit wire [..] ein Grundsatz, nach dem die
soziale Organisation von Gesundheitsversorgung, Nahrungsverteilung, Wohnung,
Arbeit, Liebesleben und biirgerlichem Leben geregelt wird.«™

Trauer wird hier also als ein Kriterium fiir die gesellschaftlich-politische Bedeu-
tung eines Lebens verstanden. Auch Metz beschiftigt sich mit der politischen Be-
deutung von Trauer, wobei er den Fokus auch auf die Titigkeit des Trauerns legt.
Er beschreibt Trauer als Weigerung, »alles Entschwundene und unwiederbringlich
Vergangene zum existentiellen Bedeutungslosen herabzustufen«*. Auf diese Wei-
se ist sie auch mit der Erinnerung und der memoria passionis verbunden. Trauer ist
dabei auch eine Form des Widerstands »gegen die Trauer- und Melancholieverbote
einer Leistungs- und Siegergesellschaft«"**. Es handelt sich um Trauerverbote, »die

124 Butler, KuA, 88f.
125 Dies., GL, 52.

126 Ebd.,10.

127 Ebd., 53.

128 Vgl. ebd,, 51.

129 Vgl.ebd,, 39.

130 Ebd., 47.

131 Dies., MdGew, 80.
132 Metz, Mp, 134.
133 Ders., GiG, 70.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

niemals 6ffentlich erlassen wurden, die aber gerade deshalb umso hartnickiger als
gesellschaftlicher Bann wirken«*. Im Anschluss an Kierkegaard bezeichnet Metz
die Trauer auch als eine Form der Liebe zu den Toten, die nicht durch eine Tausch-
gesellschaft verwertbar ist und sich dieser somit widersetzt.”*

Mit Verweis auf Jesu Rede von der Einheit von Gottes- und Nichstenliebe
plddiert Metz aulerdem fiir eine Leidempfindlichkeit, also fiir eine »Gottesleiden-
schaft als Mitleidenschaft«*. Eine so geprigt Leidempfindlichkeit meint nicht
Wehleidigkeit, sie ist vielmehr Ausdruck einer politischen Mystik, die aufzeigt,

37 eine Siinde ist. In

dass die »Verweigerung der Teilnahme am Leid der Anderen«
diesem Zusammenhang fillt auch der Begriff der Compassion™®, also eine »gestei-
gerte Wahrnehmung und Beriicksichtigung fremden Leids im eigenen Leben und
Handeln«. Diese Compassion driickt sich »als teilnehmende, als verpflichtende
Wahrnehmung fremden Leids, als titiges Eingedenken des Leids der Anderen«**°

aus. Ein Haltung'

der Compassion fithrt »zur Empfindlichkeit fiir und zur Sorge
142 " da »die Autoritit Gottes in der Autoritit der Lei-

gesehen wird. Dies gilt auch fir das Leid des Feindes, weshalb die

um das Leid der Anderen«
denden«®
Compassion eine geeignete Grundlage fiir eine Friedenspolitik bilden konnte.*4
Die theologische Dimension der Leidempfindlichkeit ist die Theodizee-Emp-
findlichkeit"®, denn der »Widerstand gegen unschuldiges und ungerechtes Leid
ginge ins Leere, wenn er sich nicht im Schrei nach Gott artikulieren wiirde«**.
Dabei wird unter Theodizee »die Frage nach der Gerechtigkeit fir die unschuldig

147

Leidenden«* verstanden. Diese Theodizee- Empfindlichkeit ist »ein sperriger,

aber unverzichtbarer Vorrat an Erinnerungen in der Glaubensgeschichte«*¥. Dabei
geht es um »die Frage nach Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt«#.
Dabher ist die Theodizeefrage also nicht primir eine existentielle Frage des Glau-

bens, sondern hat einen politischen Charakter. Dadurch, dass »nach der Rettung

134 Ebd.,51.

135 Vgl ebd., 50.
136 Ders., Mp, 155.
137 Ebd., 154.

138 S. Kapitel 11 5.1
139  Metz, Mp, 106f.
140 Ebd.,157.

141 Vgl. Einleitung, FN 100.
142 Ebd., 166.

143 Ebd., 106f.

144 Vgl. ebd., 159.
145 Vgl.ebd., 79.
146 Ebd.,100.

147 Ebd., 79.

148 Ebd,, 43.

149 Ders., ZB, 208.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

187


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Ellen Geiser: Wer zahlt?

der ungerecht Leidenden, der Opfer und der Besiegten unserer Geschichte«*°
gefragt wird, wird verhindert, dass die »Gerechtigkeitsfrage [..] in Gott hinein

entlastend«™*

vertagt wird. Vielmehr soll die Gerechtigkeitsfrage so in die Mitte
christlicher Praxis geriickt werden. Metz beschreibt dabei das biblische Israel als
ein »Volk mit besonderer Theodizee-Empfindlichkeit«**. Da Metz das Christen-
tum als »eine Religion >mit dem Gesicht zur Welt«'>® versteht, muss Theologie als
Theodizee gedacht werden. Es ist damit eine Theologie »im Angesicht von Ausch-

154

witz, im Angesicht des Holocaust«™*, »angesichts jener armen und unterdriickten

Menschen heute«*, oder, allgemeiner gesprochen, »angesichts der menschlichen

156, Diese Theologie orientiert sich an den Antlitzen der Leiden-

Leidensgeschichte«
den und sie entsteht gerade »angesichts der himmelschreienden Ungerechtigkeit
in unserer Welt«’”. Ein Grund dafiir liegt im sogenannten sersten Blick Jesus, der

58 Diese

eben »nicht der Siinde der Anderen, sondern dem Leid der Anderen« galt.
»elementare Empfindlichkeit fiir das Leid der Anderen«™®
»Mystik der offenen Augen«'® soll auch in die Theologie eingeschrieben werden.
Auch Butler sieht die Wichtigkeit der Empfindlichkeit fiir das Leid der ande-
ren: »Wir konnen fiir das Leiden anderer tot oder lebendig sein — sie konnen tot

oder lebendig fiir uns sein.«'®" Daraus entsteht die Aufgabe, »Freiheit in einer Wei-
162

und eine daraus folgende

se aus[zu]iiben, die der Gleichwertigkeit von Leben notwendig verpflichtet ist«
Dabei geht es in einer globalisierten Welt auch darum, zu verstehen, »dass das, was
dort geschieht, auch hier geschieht«'®. Das nicht alle Leben als erkennbare Subjekte
erscheinen konnen, hat dabei auch Konsequenzen fiir die Frage nach der Empfin-
dungsfihigkeit®. Butler benennt hier besonders die Bedingtheit affektiver Reak-
tionen wie Trauer oder Empdrung. So lisst sich beispielsweise im Krieg beobach-

ten, dass bestimmte Formen von Gewalt Entsetzen ausldsen, andere aber nicht.'®®

150 Ebd., 97.
151 Ders., Mp, 43.
152 Ebd,, 24.
153 Ebd., 13.
154 Ders., ZB, 95.
155 Ebd., 96.

156 Ders., GiG, 128.
157 Ders., ZB, 146.
158 Ders., Mp, 154.
159  Ebd.,155.

160 Ebd., 39.

161 Butler, pTV, 162.
162 Ebd.,161f.

163 Ebd.,162.

164 Vgl. dies., RdK, 56.
165 Vgl. ebd., 54.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

Das erklirt sich dadurch, dass Affekte und emotionale Reaktionen nicht einfach vor-
handen sind, sondern immer vermittelt werden. Diese Vermittlung passiert hiufig
durch Medien und wird, gerade in Kriegszeiten, von Machtregimen reguliert oder
zensiert.'*® Nun kann es allerdings keine neutrale Form der Vermittlung geben, viel-
mehrwerden dabei auch immer schon »bestimmte Interpretationsrahmen aufgeru-
fen und aktualisiert«®’. Zur Vermittlung gehért damit auch eine Regulierung affek-

tiver Reaktionen, weshalb diese von zentraler ethischer Bedeutung ist.*®

1.4 organisieren

Butler beschreibt Widerstand als »das anhaltende Nebeneinander von Verletzung
und gleichzeitiger Verweigerung und Gegenwehr«'®. Wer in diesem Sinne wi-
derstandig ist, weifd also um die eigene Verletzbarkeit und lehnt sich gleichzeitig
dagegen auf. Die Ausiibung von Widerstand ist ein kollektiver Akt, in dem eine neue
Form der Gesellschaftsordnung bereits provisorisch antizipiert wird. In diesem
Sinne lisst sich der Kampfauch als eine eigene Sozialform verstehen.”’° Dabei kann
auch ziviler Ungehorsam gerechtfertigt sein, insofern er sich gegen unmoralische

' Andere Formen des Widerstands konnen Hungerstreiks oder

Gesetze wendet.
Briefe von Gefangenen sein."

Butler diskutiert das Potenzial der Organisierung fiir Verinderung und fragt
danach, welche Art der Organisierung, gerade in Bezug auf Prekaritit sinnvoll ist.
Sie gebraucht dabei verschiedene Begriffe wie Netzwerk, Koalition, Biindnis, Al-
lianz oder Bewegung, die sie nicht im Einzelnen trennt und schligt vor, den Be-
griff >queer< nicht als Identititsbeschreibung misszuverstehen, sondern als eine Ei-
genschaft von Biindnissen. Queer meint dann, dass »im Kampf fir gesellschaftli-
che, politische und wirtschaftliche Gerechtigkeit unbequeme und unvorhersehbare

173

Biindnisse«'” eingegangen werden. Dabei ist es nicht nétig, sich »auf ein einziges

Modell der Verstindigung, ein einziges Modell der Vernunft, eine einzige Vorstel-

174

lung vom Subjekt«'”* zu einigen, um gemeinsam handlungsfihig zu sein. Biindnis-

166 Vgl. dies., KuA, 20. Butler setzt sich in diesem Kontext auch kritisch mit den Arbeiten von
Susan Sontag zur Kriegsfotographie auseinander. Vgl. Butler, KuA, 54—68.

167 Ebd., 13.

168 Vgl. dies., pTV, 136ff.

169 Dies., MdE, 156.

170 Vgl dies., pTV, 114.

171 Vgl. ebd., 245.

172 Butler schildert dies ausfiihrlich am Beispiel von Briefen von Menschen die in Guantanamo
gefangen sind. Vgl. dies., KuA, 52.

173 Dies., pTV, 96.

174 Dies., GL, 66.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

189


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Ellen Geiser: Wer zahlt?

se oder Netzwerke miissen auch nicht auf gemeinsamen Identititen oder Subjekt-
positionen und daraus abgeleiteten Interessen griinden. Diese Form einer Politik
der Identitit fithrt eher in Sackgassen, da sie die konstitutive Interdependenz des
Lebens nicht adiquat beriicksichtigt.””> Wenn Biindnisse fiir plurale Rechte kimp-
fen, dann ist dies kein Kampf, zu dem einige Identititen geh6éren und andere nicht.
Es ist vielmehr »ein Kampf, der versucht die Bedeutung dessen, was wir mit >wir<

176, Eine nicht-identitire Politik hat somit die Aufgabe einer

meinen, auszudehnenc
»Neukonzeption des Subjekts als dynamisches Geflecht sozialer Beziehungen«”’ zu
leisten. Gleichheitist dabei »eine Bedingung und eine Eigenart des politischen Han-
delns selbst und ist zugleich dessen Ziel«”®. Biindnisse sind nach diesem Verstind-
nis handelnde Akteur*innen und daher mehr als die Summe der beteiligten Indi-
viduen. Dieses Handeln »ereignet sich dariiber hinaus exakt zwischen denen, die
teilnehmen«'”. Dieses Zwischen ist der »Raum der Sozialitit«**°. Dort entsteht Mut
zum Handeln, denn dieser ist eine ansteckende Haltung.®"

Prekaritit kann ein verbindendes Element von oppositionellen Biindnissen oder
Netzwerken sein, die sich »bestimmten staatlichen und behérdlichen Regulierun-
gen [entgegenstellen], die Ausschliisse, Verwerfungen, vollstindige oder teilweise
Aussetzung von Staatsbiirgerrechten, Unterordnung, Erniedrigung und Ahnliches
mit sich bringen«*®*. Dabei miissen auch die angestrebten Ziele und die Arten der
Umsetzung eines Biindnisses oder eines Netzwerks nicht unbedingt widerspruchs-
frei oder einheitlich sein, um gemeinsam handeln zu kénnen.'® Vielmehr kénnen
solche Gegensitze »als Zeichen und Substanz einer radikal demokratischen Poli-
tik«*®* gesehen und begriifit werden. Sind solche Biindnisse international, so bediir-
fen sie einer kulturellen Ubersetzung.’® Als Beispiel hierfiir kénnen internationa-
le feministische Biindnisse gelten, diese setzen eine Verstindigung voraus, die auf
der Suche nach einer gemeinsamen Sprache basieren muss. Diese Sprache kann da-
bei eben nicht die politische Sprache des globalen Nordens sein, sondern muss der

175 Vgl. dies., RdK, 37.

176 Dies., pTV, 91.

177 Dies., RdK, 150.

178 Dies., pTV, 73.

179  Ebd., 114.

180 Ebd., 114.

181 Vgl. dies., Riicksichtslose Kritik. Korper, Rede, Aufstand. Aus dem Englischen von Michael
Adrian und Bettina Engels, Konstanz 2019, 112.

182 Dies., RdK, 137.

183 Vgl. dies., 137f.

184 Dies., 38.

185 Vgl. dies., GL, 67. S. dazu auch Kapitel 11 7.3

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

Einsicht gerecht werden, »dafy meine eigene Sprache versagen und aufgeben muf,
wenn ich dich kennen will«'®*.

Prekaritit ist also eine mogliche Grundlage fir neue Biindnisse. Dabei gibt es
verschiedenste gesellschaftliche Ursachen dafiir, von Prekaritit betroffen zu sein,
wie Rassismus, Sexismus, Klassismus und andere Formen der Diskriminierung.*’
Biindnissen liegt daher die Einsicht der Prekarisierten zugrunde, »dass ihre Situati-
on etwas Gemeinsames ist«**®. Prekaritit kann so »als ein Ort der Allianz von Grup-
penwirken [...], die ansonsten nicht viel gemeinsam haben oder sich sogar mit Miss-
trauen oder Feindseligkeit begegnen«’®. Sie basieren also hiufig nicht auf einer
gegenseitigen Auswahl und sind dennoch in der Lage dazu, Solidaritit zu organi-
sieren.”® Eine Gemeinsambkeit liegt in der Ablehnung der Prekaritit und dem dar-
aus folgenden Bewusstsein einer »politischen Notwendigkeit gemeinsamen Han-

delns«191

. Die Aufgabe solcher Biindnisse liegt in der Verkniipfung der Interdepen-
denz von Leben mit Prinzipien der Gleichwertigkeit. Und das Beharren auf dieser
Verkniipfung ist ein moglicher Weg, um die bestehende ungleiche Verteilung von
Anerkennbarkeit sichtbar zu machen, zuriickzuweisen und zu stéren.’**

Als ein Beispiel fir die Wichtigkeit von Biindnissen zwischen auf unterschiedli-
che Weisen prekarisierten Gruppen kénnen feministische Kimpfe und die Kimpfe
von Einwander*innen gelten. Gerade in den letzten Jahren wird versucht, die Ziele
dieser beiden Kimpfe gegeneinander auszuspielen und zwischen ihnen einen
Gegensatz zu konstruieren. Mit islamophoben und/oder rassistischen und sexisti-
schen Ansichten werden Einwander*innen als Gefahr fiir nordamerikanische oder
europiische Frauen® dargestellt, um damit eine restriktive Migrationspolitik zu
rechtfertigen.”® Der Blick darauf, dass sowohl Einwander*innen als auch Frauen®
der geteilten Gefihrdetheit stirker ausgesetzt sind, als andere Leben, kann ein
Schliissel dafiir sein, diesen Argumentationen entgegenzutreten.'*

Dabei ist es die Aufgabe solcher Biindnisse, neben der Macht des Staates auch
auferstaatliche Machtoperationen zu beriicksichtigen. Gemeint sind hier vor allem
normative Rahmen, die dariiber entscheiden, wer als Mensch anerkannt wird und

186 Butler, GL, 68.

187 Vgl. dies., pTV, 49ff.

188 Ebd., 38.

189 Ebd., 40.

190 Vgl.ebd., 199.

191 Dies., Ricksichtslose Kritik. Kérper, Rede, Aufstand. Aus dem Englischen von Michael Adrian
und Bettina Engels, Konstanz 2019, 119.

192 Vgl. dies., pTV, 61.

193 Vgl.dies., RdK, 32f. Ein Beispiel aus dem deutschen Kontext ist die Debatte um die sog. KéIner
Silvesternacht 2015.

194 Vgl. ebd,, 34.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

191


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Ellen Geiser: Wer zahlt?

wer nicht, die also dariiber bestimmen, wer intelligibel ist und wer nicht.”®® Biind-
nisse, die »nicht notwendig zwischen etablierten und anerkennungsfihigen Sub-

jekten«’®

bestehen miissen, konnen solche Normen kritisch hinterfragen und ver-
indern. Gerade Biindnisse zwischen nicht-anerkennbaren Leben sind damit eine
wichtige Moglichkeit fiir die Verinderung von Anerkennungsnormen, denn in ih-
nen kénnen »sich die >Unlesbaren« als Gruppe formieren und Méglichkeiten entwi-
ckeln [...], fiireinander lesbar zu werden«’. Hier zeigt sich wiederum, dass Aner-
kennbarkeit keine Voraussetzung fiir Handlungsfihigkeit ist.””® Prekarisiertes Le-
ben ist also kein »nacktes Leben«< oder nicht-handlungsfihig, sondern »eine konkre-
te Form der politischen Exponiertheit und des potenziellen Kampfes, die einerseits
konkret verwundbar, ja zerbrechlich, zugleich aber auch potenziell und aktiv auf-
sissig, ja revolutionir ist«'”®. Eigentlich ist es »Aufgabe von Politik, den Zustand
der Gefihrdetheit auf egalitire Weise zu begrenzen«**°. Wenn dies nicht geschieht,
ist folglich der kritische Bezug auf und die Verschiebung von Anerkennungsnor-
men ein wichtiger Teil der Bekimpfung von Prekaritit. Denn entlang dieser Nor-
men entscheidet sich, wer der Gefihrdung stirker ausgesetzt wird als andere. Dazu
gehort es auch, in der eigenen Organisierung »die Gesellschaftsordnung zu insze-
nieren, die sie durchsetzen will, indem sie ihre eigenen Formen der Soziabilitit eta-
bliert«***. Gerade unvorhergesehene Biindnisse zwischen prekarisierten Gruppen
haben so die Moglichkeit, in ihrer Art zu kimpfen bereits die Werte und Anerken-
nungsnormen zu praktizieren, fiir die sie kimpfen.***

Metz setzt sich nicht mit der Bedeutung von Biindnissen im Kampf gegen Un-
terdriickung auseinander, weist aber darauf hin, dass Solidaritit gerade darin be-
steht, »eigenes Subjektsein nicht gegen andere, Schwichere, gesellschaftlich ent-
michtigte Gruppen und Klassen durchzusetzen, sondern mit ihnen«***. Dazu sind
asymmetrische Anerkennungsverhiltnisse nétig, also eine ungleiche Verteilung von
Anerkennung, da andernfalls Tausch- und Konkurrenzlogiken weiter bestehen. Da-
her ist eine »Zuwendung der Einen zu den ausgegrenzten und vergessenen Ande-

204 205

ren«*** von Noten. Erst diese »metapolitische[n] Vision der Zuwendung«** erdff-

net die Moglichkeit, die gewaltsamen Verhaltnisse von Tausch und Konkurrenz zu

195 Vgl. ebd., 139f.
196 Butler, RdK, 150.
197 Dies., pTV, 54.
198 Vgl. ebd., 109.
199 Ebd., 241.

200 Dies., KuA, 40.
201 Dies., pTV, 114.
202 Vgl.ebd., 93.
203 Metz, GiG, 83.
204 Ders., Mp, 161.
205 Ders., ZB,191.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

unterbrechen. Dabei gilt: »Opfern bietet man keinen Dialog tiber ihr Ungliick an.
Man hére gefilligst zu, wenn und wie sie sich selbst duflern.«**® Die Ohnmachti-
gensind hier diejenigen, »die keine anderen Verbiindeten haben als die gefihrlichen
Erinnerungen an eine unabgegoltene Freiheit«**”. Metz beschiftigt sich auflerdem
mit dem biblischen Bundesgedanken, der fiir ihn »ein gemeinschaftsstiftender Ge-
danke«*®® ist. Dabei geht es sowohl um die Gemeinschaft des Menschen mit Gott,
als auch um die Gemeinschaft der Menschen untereinander. Das biblische Bundes-
denken macht daher deutlich, dass es gerade die »Art unseres Umgangs mit dem
Leid der Anderen«*® ist, in der sich der Bund mit Gott bewihrt. Es zeigt sich eine
»im Verhalten zu den Anderen eingeschlossene Anerkennung oder Ablehnung Got-
tes«*™®. Am biblischen Israel sowie am Kreuzestod Jesu wird deutlich, dass sich der
biblische Gott gerade mit denen verbiindet, die »keine Geschichte und keine Zu-

211

kunft hatten«*. Dabei ist das biblische Bundesdenken ein Denken, »demzufolge

nicht etwa Gleiches von Gleichem erkannt wird, sondern Ungleiches — anerkennend

— einander erkennt«**

. Darin liegt ein entscheidender Unterschied zum hellenisti-
schen Seinsdenken, von dem die Theologie geprigt wurde. Metz beschreibt seine
Vision einer Weltkirche daher auch als die Kirche des Volkes, das »herausgetreten
ist aus seinen natiirlichen kollektiven Identititsmustern, heraus aus Nation, Rasse
und Klasse«*2. Die neue Identitit dieses Volkes ist dabei eine Identitit vor Gott, ei-
ne Identitit, »die nicht einfach von oben her, sondern aus der religiésen Erfahrung

der Menschen selbst entsteht«**4.

7.5 versammeln

Neben ihrer Auseinandersetzung mit Organisierung beschiftigt sich Butler auch
mit der Verkorpertheit von Widerstand. Sie analysiert beispielsweise Versamm-
lungen wihrend des Arabischen Frithlings und stellt fest: »[M]anchmal entsteht
eine Revolution, weil alle sich weigern, nach Hause zu gehen«*”. Dies zeigt, dass

206 Ders., Fiireine anamnetische Kultur, in: Loewy, Hanno (Hg.), Holocaust: Die Grenzen des Ver-
stehens. Eine Debatte (iber die Besetzung der Geschichte, Reinbek bei Hamburg, 1992, 35-41,
35.

207 Ders., ZB, 73.

208 Ders., Mp, 158, FN 14.

209 Ders., ZB, 106.

210 Ders., Mp, 158.

211 Ders., ZB, 140.

212 Ebd., 133.

213 Ders., GiG, 150.

214 Ebd., 150.

215 Butler, pTV, 132.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

193


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Ellen Geiser: Wer zahlt?

eben nicht nur sprachliche Handlungen performativ wirken kénnen, sondern auch
korperliche. Eine Moglichkeit der performativen korperlichen Handlung ist die
Versammlungen von Kérpern in der Offentlichkeit.*® Dabei haben Versammlun-
gen eine Bedeutung iiber das hinaus, was wihrend dessen sprachlich gedufert wird
»und dieser Bedeutungsmodus ist eine gemeinsame korperliche Inszenierung, eine
plurale Form der Performativitit«*7. So zeigt sich, »dass die Versammlung bereits
spricht, bevor sie ein Wort geiufRert hat«*®. Dabei kénnen bei Versammlungen
verschiedene Arten der Inszenierung genutzt werden, Anliegen konnen »durch
Sprache oder Schweigen, durch Handeln oder beharrliches Nichthandeln, durch
Gesten, durch ihr Zusammenkommen als Gruppe von Kérpern im offentlichen

9 yorgebracht werden. Doch allein das Ausharren der Kérper in der Of-

Raumc«
fentlichkeit ist bereits performativ wirksam.?*° Denn gerade dadurch, dass Koérper
sich versammeln ist es moglich, sichtbar zu machen, dass bestimmten Korpern
die notwendige Unterstiitzung verweigert wird. Sie kénnen »durch korperliche
Prisenz performativ einfordern, die aufgezwungenen prekiren Bedingungen zu

21, Kérper konnen dabei durch

beseitigen, die das Leben nicht lebbar machen«
Versammlungen im Biindnis agieren, um so »Stirke mit einer anderen Art und
Qualitit von Stirke zu begegnen«***. Damit Versammlungen performativ wirksam
sein konnen, bedarf es »keiner Organisation von oben (die leninistische Annahme)
und auch keiner einheitlichen Botschaft (der logozentrische Irrtum)«**?. Sie kdnnen
sowohl spontan als auch organisiert entstehen. Dabei sind die durch die Versamm-
lung angestrebten Ziele entscheidend fiir die politische Einordnung, denn »der
Wert der Korper auf der Strafle hingt davon ab, wofiir sie sich versammeln«.>*
Durch dieses Kriterium wird deutlich, dass Versammlungen nicht per se gut zu
heifien sind, denn sie kénnen auch zum Ziel haben, andere Leben weniger lebbar zu
machen.?”® Nun haben Versammlungen und andere Aktionsformen im éffentlichen
Raum, wie Streiks oder Besetzungen, das Potenzial, bestehende politische Kon-
troversen zu inszenieren und damit sichtbar zu machen. Dazu gehort auch, dass

216  Fiir eine religionspadagogische Reflexion zur Offentlichkeit bei Butler s. Griimme, Bernhard,
Aufbruch in die Offentlichkeit? Reflexionen zum »public turn«in der Religionspadagogik (Re-
ligionswissenschaft 12), Bielefeld 2018, 133—164.

217 Butler, pTV, 16.

218 Ebd., 204.

219 Ebd., 204.

220 Vgl.ebd., 112.

221 Dies., MdE, 143. Vgl. dazu Lorey, Isabell, Demokratie im Prasens. Eine Theorie der politischen
Gegenwart, Berlin 2020.

222 Dies., pTV, 114.

223 Dies., MdE, 265.

224 Dies., pTV, 164.

225 Hierin zeigt sich eine normative Dimension in Butlers Denken.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

sich diese Kérper exponieren und ihre Gefihrdetheit 6ffentlich zeigen, und diese
damit als »aktive Form des politischen Widerstands [..] mobilisieren«*?*. Durch
diese Form der politischen Exponiertheit wird es moglich, dass die »versammelten
Kérper >sagen«: Wir sind nicht frei verfiigbar«**’. Doch daraus folgt nicht, dass
»das Exponieren des Korpers [..] in jedem Fall ein politisches Gut oder sogar die
erfolgreichste Strategie einer emanzipatorischen Bewegung«**® ist. Denn es muss
bedacht werden, dass repressive Umstinde ein Erscheinen durch Uberwachung
und Gewalt stark erschweren.?*

Die versammelten Korper »hingen von einer Reihe lebendiger und institutio-
neller Prozesse, von infrastrukturellen Bedingungen ab«**°, weshalb es nétig ist,
»die Spaltung zwischen Handeln und Interdependenz«**' zu iiberwinden. Gerade in
einem Kampf gegen Prekarisierung steht die Interdependenz des kérperlichen Le-
bens im Mittelpunkt und es wird offensichtlich, dass die Vorstellung vom eigenstin-
digen Handeln so nicht aufrecht zu erhalten ist. Butler kritisiert hier Arendts Unter-
teilung zwischen privater und 6ffentlicher Sphire. Arendt unterscheidet »das Priva-
te als die Sphire der Abhingigkeit und Untitigkeit vom Offentlichen als der Sphi-
re eigenstindigen Handelns«***. Dem gegeniiber macht Butler deutlich, dass eine
Trennung von Handeln und Abhingigkeit dazu fithrt, dass die Interdependenz des
Lebens verleugnet wird. Daraus folgt: »Wir konnen nicht von dem eng umschlosse-
nen und gut versorgten Raum der Polis ausgehen, in dem alle materiellen Bedirf-
nisse irgendwie von auflerhalb von Wesen gestillt werden, denen aufgrund ihres
Geschlechts, ihrer ethnischen Herkunft und ihres Status keine 6ffentliche Anerken-
nung zuteilwerden kann.«** Das zeigt, dass eine strikte Trennung zwischen Han-
deln und Abhingigkeit auch dazu fithrt, dass bestimmte Leben oder Tatigkeiten we-
niger anerkennbar oder sichtbar sind.

Butler nennt die Proteste auf dem Tahrir-Platz in Kairo im Jahr 2011 als Bei-
spiel dafiir, dass es durch Versammlungen méglich ist, die Trennung zwischen der
privaten und der éffentlichen Sphire zu itberwinden®*, und zwar indem den »ele-
mentaren leiblichen Bediirfnissen eine politische und riumliche Organisation«**
gegeben wird. Dazu gehoren beispielsweise eine gemeinsame Lebensmittelversor-
gung, Toiletten, Miillentsorgung oder Erste-Hilfe. Die 6ffentliche Inszenierung die-

226 Vgl. Butler, pTV, 238.
227 Ebd,, 38.

228 Ebd., 166f.

229 Vgl.ebd., 165.

230 Ebd, 29.

231 Ebd,, 63.

232 Ebd, 62f.

233 Ebd,, 129.

234 Vgl.ebd., 121.

235 Ebd., 131.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

195


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Ellen Geiser: Wer zahlt?

ser Bediirfnisse ist selbst politisch, auch ohne die explizite Formulierung von Forde-

236 Auf diese Weise kann eine Versammlung »eine provisorische und plura-

rungen.
le Form der Koexistenz«**” darstellen und durch die gemeinsame Organisation der
Bediirfnisbefriedigung ethische und soziale Alternativen aufzeigen und damit neue
Formen des Zusammenlebens und der gegenseitigen Unterstiitzung sichtbar ma-
chen.”® So kann »eine andere Idee von Gleichheit, Freiheit und Gerechtigkeit«**
inszeniert werden und daher »Gleichheit inmitten der Ungleichheit experimentell
249 geltend gemacht werden.

In Kapitel 3.1 wurde dargestellt, inwiefern die Erscheinungssphire eine bedeu-

und provisorisch«

tende Rolle bei der Frage danach spielt, welche Leben als Leben anerkannt, betrauert
und unterstiitzt werden und welche nicht. Nun stellt sich die Frage, wie es mog-
lich ist, diese Sphire des Erscheinens auszuweiten. Denn durch das Erscheinen be-
stimmter Bevolkerungsgruppen kann es moglich werden, dass sich »ein geschirfter

241

Sinn fiir den Wert des Lebens, allen Lebens«** entwickelt. So impliziert ihr Erschei-

nen »eine Reihe von Forderungen beziiglich des Rechts auf Anerkennung und die

242 Daher kann das Erscheinen auch dazu die-

Gewihrung eines lebbaren Lebens«
nen, »die bestehenden Formen politischer Legitimitit anzugreifen und zu negie-
ren«**. Denn wie bereits im Kontext der Verschiebung von Anerkennungsnormen
dargestellt, kann das Hervortreten und Wahrnehmen sunméglicher Gestalten«< da-
zu fithren, bestehende normative Rahmen zu destabilisieren und so Raum fiir neue
Formen der Anerkennbarkeit zu 6ffnen.**

Das Recht zu Erscheinen kann also dadurch performativ geltend gemacht wer-
den, dass sich Kérper in der Offentlichkeit versammeln.** Dies beinhaltet auch
die Forderung nach Anerkennung, Wertschitzung und besseren Lebensbedingun-
gen**® beziehungsweise den Widerstand dagegen, vergessen zu werden.**’ Das
Recht zu Erscheinen ist dabei kein juristisches oder vom Staat zugesprochenes
Recht, es ist ein Recht, dass diesen vorausgeht.>*® Sich das Recht zu Erscheinen zu

236 Vgl. ebd., 235f.

237 Ebd., 25.

238 Vgl. dies., MdE, 168.

239 Dies., pTV, 72.

240 Ebd., 235.

241 Dies., GL, 14.

242 Dies., pTV, 58.

243 Ebd., 115.

244 Vgl Kapitel 117.2

245 Vgl. Butler, pTV, 19.

246 Vgl.ebd., 37.

247 Vgl. ebd., 235.

248 Hier lieRe sich an Jacques Derridas Uberlegungen zur Gastfreundschaft ankniipfen. Derri-
da, Jacques, Von der Gastfreundschaft. Aus dem Franzésischen von Markus Sedlaczek, Wien
22007.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

nehmen heift daher unter Umstinden, »von einem Recht auflerhalb des Regimes,

249

gegen das Regime und ihm zum Trotz Gebrauch«** zu machen. Dabei entsteht

dieses Recht zu Erscheinen gerade dadurch, dass von ihm Gebrauch gemacht

250

wird.?° Und so kann »die Rechtmifligkeit des Staates genau durch das 6ffentliche

5! werden.

Erscheinen in Frage gestellt«

Es ist also moglich, zu erscheinen, noch bevor einem das Recht zu Erscheinen
zugesprochen wurde: »Und nur durch ein beharrliches Erscheinen gerade dann und
dort, wo wir zuriickgedringt werden, bricht die Sphire der Erscheinung auf und
&ffnet sich fiir neue Méglichkeiten.«*** Zu erscheinen, ohne bereits das Recht da-
zu zu haben, ist also eine Méglichkeit, die Erscheinungssphire selbst zu verindern.
Offentliches Erscheinen ist damit eine Form von »Platz-Schaffen«[...], die Druck auf
die Grenze der gesellschaftlichen Anerkennbarkeit ausiibt«**. Das >Platz-Schaffenc
enthilt somit auch »eine plurale und performative Postulierung der Tauglichkeit [zu
Erscheinen], die bis dahin nicht existiert«***. Dabei kénnen Biindnisse oder Allian-
zen eine entscheidende Form der Unterstiitzung sein. Das Erscheinen von Kérpern
ohne Recht zu Erscheinen und damit das »Eindringen in das bestehende Regime

255

des Raumes«** ist so dazu in der Lage »einen Spalt in der Erscheinungssphire zu

256 der bisher unsichtbar war. Dies

erzeugen und den Widerspruch offenzulegen«
ist gerade fiir Leben, die die Normen nicht verkdrpern, von hoher Bedeutung, denn
das Recht zu Erscheinen auszuiiben wird fiir sie »zum 6ffentlichen Beharren auf der
eigenen Existenz und Geltung«®”’.

Neben dem Eintreten in die Erscheinungssphire muss es allerdings auch »eine
Kritik an den differenziellen Machtstrukturen geben, die diese Sphire konstituie-
ren«*®, Das bedeutet, danach zu fragen, wer in der Offentlichkeit fehlt und dazu
beizutragen, dass diese Menschen reprisentiert werden.>’ Die Sphire der Offent-
lichkeit wird durch Ausschliisse konstituiert, beispielsweise durch Gefingnisse. So
fillt die Definition, die Produktion und die Kontrolle dariiber, »was die 6ffentliche

Sphire ist und wer zur éffentlichen Versammlung zugelassen wird«**° in eins. Auf

249 Ebd., 112.

250 Vgl. ebd.,109.

251 Ebd., 112f.

252 Ebd,, 53.

253  Ebd., 200.

254 Ebd., 70.

255 Ebd., 113.

256 Ebd., 70.

257 Ebd,, 53.

258 Ebd., 70.

259 Vgl. ebd., 225. Vgl. beispielsweise die gangige Parole: »Wir sind nicht alle, es fehlen die Er-
trunkenen/Gefangenen.«

260 Butler, pTV, 225.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

197


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Ellen Geiser: Wer zahlt?

diese Weise »sind die Grenzen, welche die Offentlichkeit definieren, dieselben, die
auch die Eingesperrten [...] definieren<**. Zur Erweiterung der Méglichkeiten zu
erscheinen gehort daher auch die Solidaritit mit denen, die nicht erscheinen kon-
nen.>¢*

Im Kontext von Versammlungen und politischen Handlungen betont Butler,
wie gesagt, die Bedeutung der Performativitit. Es handelt sich hier um eine nicht-

26 umdie

sprachliche, verkorperte Performativitit oder performative Inszenierung
»Verkérpertheit sozialer Handlungs- und Ausdrucksformen«**, die eben dadurch
performativ sind, dass sie das Inszenierte ins Leben rufen.*® Diese Art der Perfor-
mativitit zeigt sich, »wenn die Ungezihlten sich Geltung verschaffen und sich zu
zihlen beginnen, und wenn sie dabei nicht nur aufzihlen, wer sie sind, sondern
in gewisser Weise »>in Erscheinung treten< und ein Existenzrecht geltend machen
- auch auflerhalb des Gesetzes«**°. Auf diese Weise in Erscheinung zu treten bzw.
sich zu versammeln fithrt somit dazu, »ein politisches Subjekt hervorzubringen,
wobei das Subjekt ein politischer Effekt genau eines solchen Manévers ist«**.
Oder anders gesagt: »Performativitit benennt [..] jene unautorisierte Ausiibung
eines Existenzrechts, die den Ubergang des gefihrdeten in ein politisches Leben
forciert.«**® Ein gemeinsames Erscheinen kann also als gemeinsame Handlung
verstanden werden und inszeniert damit auch das Gemeinschaftliche einer Situa-
tion.?* Dieses Handeln ist plural, weil es von einer Pluralitit von Kérpern ausgeht,
»die sich nicht auf eine einzelne Handlungsweise oder auf eine einzige Forderung
reduzieren lisst«*’°. Solche pluralen performativen Handlungen sind »Bezeich-
nungen dessen, wer wir sind, die zugleich auch damit befasst sind, ebendieses
>Wirc herzustellen<*”.

Plurale Performativitit enthilt somit auch die Méglichkeit, soziale und ethische
Alternativen zu praktizieren: »Wenn es ein Messianisches im Performativen gibt,
dann verweist es zweifellos auf die antizipierende Form, etwas zu setzen, ohne dass
sich dasletztlich realisieren muss.«*”* Butler denkt diesbeziiglich dariiber nach, wie

261 Ebd., 223f.

262 Vgl.ebd., 240.
263 Vgl.ebd., 229.
264 Ebd., 34.

265 Vgl. ebd., 220.
266 Dies., MdE, 142.
267 Ebd., 142.

268 Ebd., 142.

269 Vgl. dies., pTV, 28.
270 Ebd., 205.

271 Ebd,, 220.

272 Dies., MdE, 179.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

eine Politik aussehen kann, die nicht vom modernen Gedanken von letzten Grund-
satzen oder der Teleologie geprigtist, sondern von einer gewissen Unbestimmtheit.
Dies konnte eine Politik mit einer offenen Form sein, »die nicht vollstindig antizi-
piert werden kann - eine Politik der Hoffnung und der Angst, die Foucault »eine Po-
litik der Unruhe« genannt hat«*”. Dabei geht es auch darum, grundlegende Fragen,
wie die Frage danach, was ein Mensch ist, wieder zu 6ffnen und offen zu halten. Auf
diese Weise lisst sich zeigen, »wie unwissend jede Demokratie in Hinblick auf ihre
Zukunft sein muss«*”*. Dies wire Ausdruck »einer zukunftsbezogenen Konzeption
von Demokratie [...] die mit keiner ihrer >Verwirklichungen< kommensurabel ist«*”>.
Eine solche offene Form der Politik bedeutet: »Demokratie wird auf paradoxe [..]
Weise genau durch ihren Widerstand gegen die Verwirklichung gesichert.«*”®
Performativitit ist also eine »spezifische Macht der Prekarisierten [...] um ein

*77 und eine Form, ihre Opposition gegen

Ende ihre Prekarisierung einzufordern«
die Prekarisierung zum Ausdruck zu bringen.?”® Denn durch performative Hand-
lungen ist es moglich, »dass politische Forderungen von Kérpern aufgestellt wer-
den, wihrend sie erscheinen und handeln, wihrend sie sich widersetzen und unter
Bedingungen fortbestehen, unter denen allein diese Tatsache den Staat schon zu
delegitimieren droht«*””. Dazu kann ein Gang auf der Strafe gehéren, je nachdem
wo und von wem er unternommen wird.**® Es kdnnen aber ebenso Besetzungen
von 6ffentlichen Gebiduden sein, wie beispielsweise die Besetzung einer Universi-
tat. Als Widerstandsform gegen eine Erhéhung von Studiengebiihren kann durch
diese Aktionsform »der Anspruch auf Bildung performativ geltend gemacht«** wer-
den, indem durch die Besetzung der Zugang zum Gebiude und damit auch zur Bil-
dung weiter moglich bleibt. Ebenso wirken Demonstrationen von Menschen ohne
Papiere performativ, indem sie ein Recht auf Versammlungsfreiheit und damit auch
das Recht in der Offentlichkeit zu erscheinen, fiir sich geltend machen, dass ihnen
(noch) nicht zugesprochen wurde.>®*

Dabei spielt die notwendige Unterstiitzung des Korpers eine wichtige Rolle,
eben »weil das Uberleben die Grundvoraussetzung dafiir ist, héhere politische Ziele

des Lebens verwirklichen zu kénnen«*®. Daraus folgt auch, dass die Reprodukti-

273 Dies., HS, 251.
274 Dies., KHU, 55.
275 Ebd,, 332.

276 Ebd., 332.

277 Dies., MdE, 169.
278 Vgl. dies., pTV, 26.
279 Ebd., 113.

280 Vgl.ebd., 182.

281 Ebd., 128.

282 Vgl. dies., MdE, 168.
283 Dies., pTV,175.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

199


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Ellen Geiser: Wer zahlt?

on der Lebensbedingungen immer ein Teil politischer Ziele sein muss.*** Und so
ergibt sich manchmal das Paradox, »dass niemand von uns handelt, ohne dass die
Bedingungen dazu gegeben sind, auch wenn wir manchmal handeln miissen, um
genau diese Bedingungen zu schaffen oder zu erhalten<®.

7.6 Auswertung

Das Nachdenken tiber Veranderung bezieht sich sowohl bei Butler als auch bei Metz
auf die Verinderung gesellschaftlicher Verhaltnisse hin zu mehr Gerechtigkeit. Da-
mit ist keine Umkehrung von Machtverhiltnissen gemeint, sondern vielmehr deren
Unterlaufung. Verinderung basiert dabei auf Briichen mit den bestehenden Plau-
sibilititen. Gleichzeitig hat sie antizipierende Elemente, die Metz in der memoria
passionis und Butler im gemeinsamen Ausiiben von Freiheit ausmacht. Die bei-
denbesprechen dabei jeweils unterschiedliche Wege beziehungsweise Praktiken der
Verinderung.

Butler entwickelt ihre Theorie der Konstitutions- und Handlungsmacht von
Sprache im Hinblick auf potenzielle Verinderungen durch sprachliche Praktiken.
Metz beschiftigt sich nicht ausfithrlich mit Sprache und deren Wirksamkeit und
denkt daher auch nicht dariiber nach, inwiefern sprachliche Praktiken verindert
werden konnten, um Unterdriickung zu begegnen. Allerdings sieht er in Erzih-
lungen ein Potenzial zur Verinderung, namlich indem sie bestehende Verstindi-
gungsverhiltnisse unterbrechen. Er merkt aufierdem an, dass die Verwendung von
Stereotypen und Kollektivbegriffen problematisch ist. Mit Blick auf die (deutsche)
Geschichte spricht er die »tédliche Gewalt von vorverurteilenden Stereotypen, die
zerstorerische Macht der augenlosen Klischees«**® an. Indem er daraufhin weist,
dass die durch diese Klischees produzierten Bilder erschreckend wirken, deutet
sich auch bei Metz an, dass Bezeichnungspraktiken gewaltsam sein konnen.

Auch Butler kritisiert die Verwendung von Kollektivbegriffen, ihre Analyse der
Performativitit von Sprache geht jedoch weit dariiber hinaus. Sie macht deutlich,
dass durch sprachliche Bezeichnungen Ausschliisse auf diskursiver bzw. reprisen-
tativer Ebene produziert werden.*”” Gleichzeitig zeigt sie auf, wie durch performa-
tive Sprechakte und Reiteration Verinderungen bewirkt werden kénnen. So kann
eine Fehlaneignung, beispielsweise von verletzenden Bezeichnungen, neue Formen
der Legitimation hervorbringen. Wichtig dabei ist vor allem die Rekontextualisie-
rung, also der Bruch mit dem Kontext der vorangegangenen sprachlichen Hand-

284 Vgl.ebd., 176.
285 Ebd., 26.

286 Metz, ZB, 137.
287 S.Kapitel 114.3

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

lungen. Diese politische Praktik der Reiteration hat dabei nicht einfach das Ziel, Un-
sagbaresin die Sphire des bereits Sagbaren aufzunehmen. Es geht vielmehr darum,
die Sphire des Sagbaren zu erschiittern und damit die Moglichkeit des sprachlichen
Uberlebens zu erweitern.

Wihrend Metz also auf die gewalttitige Wirkung der Verwendung von Stereo-
typen und das Verinderungspotenzial von Erzihlungen hinweist, betrachtet Butler
die Gewalt, die von der normativen Begrenzung der Sphire des Sagbaren ausgeht.
Doch genau diese Begrenzungen kénnen durch subversive Reiteration verindert
werden. Dieses Potenzial eroffnet eine breite Palette von Handlungsmoglichkeiten
und zeigt auf, dass sprachliche Mikropraktiken keineswegs nebensichlich im Hin-
blick auf politische Verinderung sind. Vielmehr kénnen sprachliche Praktiken in
Bezug auf Gerechtigkeit und potenzielle sprachliche Gewalt keinesfalls aufier Acht
gelassen werden. Aus der von Butler aufgezeigten Performativitit der Sprache er-
gibt sich so die Notwendigkeit, die Wirksamkeit von Sprache (auch in der Theoriear-
beit) zu bedenken und die Méglichkeit, diese fiir Verinderungsprozesse zu nutzen.

Neben der Reiteration als Verinderungsmaoglichkeit mittels Rhetorik beschif-
tigt sich Butler mit der Verinderung von Anerkennungsverhiltnissen. Rahmende
Anerkennungsnormen sind entscheidend fir die Frage danach, wer iiberhaupt als
Leben anerkannt werden kann, denn sie begrenzen die Anerkennbarkeit. Daher pli-
diert Butler fiir eine Verschiebung der Anerkennungsnormen durch das Hervor-
treten der Nicht-Anerkennbaren oder dessen, was nicht reprisentierbar ist. Dabei
muss beriicksichtigt werden, dass auch die Verinderung von Anerkennungsnormen
nicht dazu fithren kann, dass alle anerkennbar werden.?%8

Metz hingegen plddiert fiir einen Blickwechsel, wenn er dazu auffordert »uns
selbst auch mit den Augen der Anderen, vorweg der leidenden und bedrohten An-
deren anzuschauen und einzuschitzen«<*®. Auf diese Weise soll erkennbar werden,
dass es Menschen gibt, die beispielsweise Opfer der Europder*innen sind. Damit
einher geht auch, dass Europder*innen sich selbst als Titer*innen sehen lernen.
Dieser Blickwechsel kann eine Herausforderung fiir die Selbstbehauptung bedeu-
ten, weshalb eine »Unfihigkeit der Europier, sich mit den Augen ihrer Opfer zu

beurteilen«**°

beobachtet werden kann. Gerade deswegen ist es von entscheiden-
der Bedeutung dem Blickwechsel standzuhalten. Hier ist es also die Perspektive der
Tater*innen, die gedndert werden soll, damit sich ungerechte Verhiltnisse dndern.
Darin sieht Metz auch ein religioses Element: »Im Entdecken, im Sehen von Men-

schen, die in unserem vertrauten Gesichtskreis unsichtbar bleiben, beginnt nimlich

288 Vgl. Kapitel I11.1
289 Metz, Mp, 157.
290 Ebd., 193.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

201


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Ellen Geiser: Wer zahlt?

die Sichtbarkeit Gottes unter uns, befinden wir uns auf seiner Spur.«*** Dabei be-
zieht er sich auf Hans Jonas, der »das Sehen, die Augen fiir die Anderen zur Wurzel
fiir eine Kultur der Empfindlichkeit wie fiir eine neue Art universalistischer Moral

gemacht«**

hat. Fiir Metz scheint der Blickwechsel dabei eine Frage der Entschei-
dung und des Willens zu sein und er hilt es fiir méglich, diesen zu vollziehen.*?
Wihrend Metz also danach fragt, mit welchen Augen geschaut wird, fragt But-
ler danach, was den Blick rahmt und versteht diese Rahmen als produktiv — aber
eben auch verinderbar. Diese diskurskritische Analyse von Anerkennung eréfinet
die Moglichkeit, iiber ein bloRes Einfordern von Anerkennung hinaus zu gehen und
die diskursiven Praktiken der Verunméglichung von Anerkennung in den Blick zu
nehmen. Durch die als iterativverstandene Struktur und der damit einhergehenden
Moglichkeit des Scheiterns der Anerkennungsnormen eréftnet sich gleichzeitig die
Moglichkeit, diese zu verschieben und auszuweiten. Der Hinweis darauf, dass diese

294 erfol-

Verschiebung durch »unmogliche Gestalten< an den Rindern und Rissen«
gen kann, zeigt einmal mehr, dass ausgeschlossene Leben oder Menschen keines-
falls handlungsunfihig sind, sondern durch ihr Erscheinen die bestehenden Hori-
zonte der Anerkennung erweitern konnen. So lisst sich zeigen, dass ein Blickwech-
sel der Titer*innen, also ein Wechsel der Hermeneutik, aufgrund begrenzender An-
erkennungsnormen alleine nicht reicht, um Anerkennung zu erweitern.

Neben dem Blickwechsel beschreibt Metz Trauer als eine Kategorie der Verdn-
derung und des Widerstands, wobei er der Erinnerung und dem Vermissen eine be-
sondere Macht zuspricht. Mit seiner Kritik an der Siegergeschichte stellt er dabei
die Frage danach, wer vorkommt, wer erinnert wird. Und er streitet dafiir, dass die
Opfer und Besiegten erinnert und damit auch anerkannt werden, so dass durch ihr
Vorkommen die Geschichtsschreibung verindert wird. Die von Metz skizzierte ana-
mnetische Vernunft weifd dabei darum, dass immer etwas vergessen wird und lenkt
den Blick damit auf das Vergessen des Vergessens.

Die wichtige Bedeutung der (gefihrlichen) Erinnerung fiir Verinderung ist ei-
ne starke Gemeinsamkeit der beiden Ansitze, denn auch Butler stellt immer wieder
die Frage danach, wer vorkommt, wer sichtbar ist, wer betrauerbar ist und macht
daraufaufmerksam, dass nicht alle betrauerbar sind. Ob ein Leben oder jemand be-
trauert und damit erinnert wird, oder nicht, ist dabei allerdings nicht einfach eine
Frage des Willens oder der Entscheidung. Denn betrauerbar ist nur, wer auch als
Mensch zihlt. In der Frage nach der Betrauerbarkeit zeigen sich daher erneut die

291 Ders./Bahr, Hans-Eckehard, Augen fiir die Anderen. Lateinamerika— Eine theologische Erfah-
rung, Miinchen 1991, 54.

292 Ders., ZB,137.

293  Zur Kritik daran nach Paulo Suess, s. Kapitel I 6.2

294 Butler, KHU, 188.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

Auswirkungen der Anerkennungsnormen, ebenso wie bei der Frage der Leidemp-
findlichkeit. Denn Leidempfindlichkeit ist als Affekt immer vermittelt und dadurch
reguliert. Es ist daher nicht méglich, alles Leid auch als solches zu erkennen bzw.
tiberhaupt wahrzunehmen. Dennoch hilt Butler es fiir wichtig, grundsitzlich le-
bendig fiir das Leid anderer zu sein.

Metz tritt fitr Trauer, gefihrliche Erinnerungen und ein Vermissungswissen ein,
da sie die Kraft haben, bestehende Plausibilititen zu durchbrechen und durch ihren
Zukunftsgehalt einen Beitrag zu einer Verinderung gesellschaftlicher Verhiltnisse
leisten kénnen. Butlers Ausfithrungen zur Erinnerbarkeit und Betrauerbarkeit las-
sen sich als Erweiterung des Vergessens des Vergessens bei Metz lesen. Sie eréffnen
die Moglichkeit, die normative Bedingtheit von Betrauerbarkeit und Erinnerbarkeit
in den Blick zu nehmen, um so zu fragen: Wer ist erinnerbar? Wer ist betrauerbar?
Erinnerung ist demnach keine Frage des Willens und nicht voraussetzungslos mog-
lich, sie findetvielmehr innerhalbvon Normen statt, die das Erinnerbare begrenzen.
Nicht-Erinnerbares ist somit nicht einfach vergessen, es hatte nie die Moglichkeit,
erinnert zu werden und damit auch nicht die Méglichkeit, vergessen zu werden.
Doch auch dieser normative Rahmen ist entsprechend der Anerkennungsnormen
veranderbar, so dass Butlers Analyse ein Weg sein kann, die Begrenztheit der Be-
trauerbarkeit wahrzunehmen und zu verindern. Sie kann damit als hilfreiche Er-
ginzung zu Metz’ Forderungen verstanden werden.

Butler beschiftigt sich ausfithrlich mit Fragen der Organisierung im Kontext
von Verinderung und denkt itber den Aufbau, die Moglichkeiten und Voraussetzun-
gen von Biindnissen nach. Auch Versammlungen kénnen zur Verinderung beitra-
gen, indem sie die Erscheinungssphire erweitern. Sie haben dabei das Potenzial ei-
ner Antizipation einer gerechteren Zukunft und kénnen »Gleichheit inmitten der
% geltend machen. Metz hingegen
denkt nicht tiber Fragen der Organisierung oder Versammlungen nach. Der von ihm

Ungleichheit experimentell und provisorisch«

diskutierte Weg zur Verinderung ist, neben den gefihrlichen Erinnerungen und der
Leidempfindlichkeit, die »Zuwendung der Einen zu den ausgegrenzten und verges-
senen Anderen«**®,

Dieser Unterschied fithrt zu zwei wichtigen Fragen in Bezug auf Verinderung:
Wer sind Akteur*innen der Verinderung? Durch welche Praktiken wird verindert?

Die Frage nach den Akteur*innen von Veridnderung ist hier — im Hinblick auf
die Debatte um den Subjektbegriff — keine Frage nach den (modern verstandenen)
souverdn handelnden Subjekten, sondern eine Frage der Relationalitit. Butler skiz-
ziert Biindnisse, in denen Menschen gemeinsam und gleichberechtigt arbeiten, also
Formen der Zusammenarbeit von >Unlesbarens, die dazu fithren kénnen, fiireinan-
der lesbar zu werden und dadurch schlief3lich auch die Sphire der Anerkennbarkeit

295 Dies., pTV, 235.
296 Metz, Mp, 161.

- am 14.02.20286, 16:56:1:

203


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Ellen Geiser: Wer zahlt?

zu erweitern. Dabei stellt sie nicht die Frage, wie >Lesbare« oder nicht-prekarisier-
te Menschen in solchen Biindnissen mitarbeiten konnten bzw. diese unterstiitzen
konnen. Allerdings verweist sie in einem Beispiel darauf, dass Gefliichtete in Lagern
manchmal gemeinsam mit Aktivist*innen aktiv werden.*”

Metz unterscheidet klar zwischen >den Einens, den Nicht-Unterdriickten und
sden Anderen¢, den Unterdriickten. Wodurch die Frage, ob >die Einen< ebenfalls
Leidende sein kénnen nicht gestellt wird. Er steht dafiir ein, dass die Position >der
Einen« durch das Leiden nicht unbetroffen bleiben darf und fokussiert sich dabei
auf die Frage nach deren Handlungsméglichkeiten zur Verinderung. Durch diese
Akzentsetzung bleiben méogliche aktive und solidarische Handlungen »der Anderenc
unbesprochen, so dass diese tendenziell als passive Empfinger*innen von Zuwen-
dung erscheinen. Dies scheint folgerichtig, wenn die Subjektwerdung im Rahmen
eines modernen Subjektverstindnisses gedacht wird, in dem allein das Subjekt
Triger der souverinen Handlungsfihigkeit ist. Wer (noch) nicht Subjekt ist, kann
folglich auch nicht handeln. Butler widerspricht, wie dargestellt, diesem Subjekt-
verstindnis und weist darauf hin, dass allein die Benennung als >die Gefihrdetenc
schon dazu fithren kann, die Handlungsmacht der bezeichneten Leben unsichtbar
zu machen.*® Sie betont vielmehr die (bedingte) Handlungsfihigkeit und Wider-
standspraktiken der Ausgeschlossenen.”” Wobei allerdings keineswegs mitgesagt
ist, dass es die (alleinige) Verantwortung der Prekarisierten ist, Unterdriickung
zuriickzudringen.

Aus diesen verschiedenen Ansitzen ergeben sich auch Folgen fiir die Frage
nach den konkreten Praktiken der Verinderung. Metz nennt hier immer wieder
die Zuwendung, den Beistand, die Solidaritit, die Erinnerung und Trauer sowie
den Widerstand oder Kampf. Er belisst es allerdings bei dieser Nennung und fithrt
nicht genauer aus, welche Formen diese Praktiken annehmen kénnen. Butler hin-
gegen bespricht vor allem mit ihrer performativen Theorie der Versammlung und
Organisierung Praktiken der Verinderung. Dabei handelt es sich gerade um Prak-
tiken der Prekarisierten oder Ausgeschlossenen. So ergibt sich, auch im Anschluss
an den Solidaritatsbegriff bei Metz, die Frage danach, inwiefern ein Verstindnis
von Verinderung durch Zuwendung letztlich paternalistische Ziige aufweist, auch

297 Butler,Judith, Riicksichtslose Kritik. Kérper, Rede, Aufstand. Aus dem Englischen von Michael
Adrian und Bettina Engels, Konstanz 2019, 107.

298 Vgl. dies., MdGew, 233. Zur sprachlichen Konstitutionsmacht s. Kapitel Il 4.2

299 AndieserStelle zeigen sich deutlich die verschiedenen Akzentuierungen hinsichtlich der Fra-
ge der Handlungsfiahigkeitim Kontext der Frage nach dem Subjekt. Wahrend Metz die Hand-
lungs-und Schuldfahigkeit des Subjekts gegeniiber einem postsouveranen Subjektverstand-
nis verteidigt (s. Kapitel Il 2.4), betont Butler in ihrer Analyse von Verdnderungspraktiken ge-
rade die bedingte Handlungsfahigkeit der Ausgeschlossenen, die in Metz’ Ansatz nicht zur
Sprache kommt.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. verandern

wenn dies dem proklamierten Ziel der Subjektwerdung aller entgegensteht.>*®

Paulo Suess merkt dazu an, dass es fiir die Politische Theologie wichtig ist, von
einer Option fiir die Armen zu einer Option mit den Armen zu kommen.>*** Dazu
gehort es ebenso, anzuerkennen, dass »die Anderen [...] auch ein partiell immer
wieder gelungenes Leben«*®* fithren.

So ergibt sich zusammenfassend, dass beide Ansitze darauf abzielen, gesell-
schaftliche Verhiltnisse hin zu mehr Gerechtigkeit zu verindern, indem Briiche
produziert, Machtverhiltnisse unterlaufen und antizipierende Elemente betont
werden. Die von Metz und Butler dazu vorgeschlagenen Praktiken unterscheiden
sich allerdings auf vielfache Weise. Butler beschiftigt sich ausfiihrlich mit der Rei-
teration als Verdnderungspraktik auf Grundlage der Performativitit von Sprache,
um die Moglichkeiten des sprachlichen Uberlebens zu erweitern. Auf dhnliche
Weise denkt sie die Verinderung von Anerkennungsnormen bzw. Erscheinungs-
sphiren. Diese konnen durch das Erscheinen >unmoglicher Gestalten« verschoben
und erweitert werden, beispielsweise durch Versammlungen von Menschen ohne
Papiere. Metz setzt sich fiir einen Blickwechsel ein, um sich der eigene Titer*in-
nenrolle bewusst zu werden, ebenso pladiert er fiir die Ausweitung von Erinnerung,
Vermissen und Trauer durch eine anamnetische Vernunft, die um das Vergessen des
Vergessens weif3. Butlers Analyse der Betrauerbarkeit erweist sich hier als hilfreiche
Erginzung. Sie weist darauf hin, dass aufgrund diskursiver Verwerfungen Leben
nicht erinnerbar und somit auch nicht betrauerbar sind. Auflerdem zeigt sich ein
wichtiger Unterschied der beiden Ansitze in der Frage nach den Akteur*innen der

300 Vgl. dazu auch Leimgruber, Ute, »Unsere Chance ... menschlich zu werden«. Anst6fRe aus der
Lektiire Judith Butlers fiir die pastoraltheologische Rede von Menschen und Macht, in: Griim-
me, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforderung und
Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020, 43—62, 45-57. Leimgruber halt fest: »Es
bedarf auch pastoraltheologisch einer intensiveren Auseinandersetzung mit den jeweiligen
Subtexten, mit der Gefahr von patriarchalen bzw. paternalistischen Strategien, die —als Fiir-
sorge getarnt — der zu bekimpfenden Exklusion trotz einer entsprechenden Intention oft-
mals nicht entgegenwirken, sondern sie paradoxerweise produzieren.« (49) Sie fiithrt aus,
dass es sich bei der »Option fiir die Armen« nicht um eine »unschuldige« Option handelt:
»Die Herausforderung dabei ist, dies [die Option fir die Armen] theologisch so zu fassen,
dass nicht erneute AusschliefSungen entstehen bzw. dass die alten AusschlieRungen unter
verdnderten Vorzeichen nicht fortgesetzt werden.« (48) Ansonsten besteht »die Gefahr, dass
die Rede von >den Armen«zu einer paternalistisch-programmtischen Leerformel und damit
ad absurdum gefiihrt wird« (48) Dafiir hilt sie Butlers Analysen der, beispielsweise im Kon-
zept des Menschlichen, wirkenden Normen fiir hilfreich.

301 Vgl. Suess, Paulo, Ein gewisser Exodus. Zum historischen Projekt der armen Anderen, in: Ma-
nemann, Jirgen (Hg.), Demokratiefahigkeit Jahrbuch Politische Theologie 1), Miinster 1996,
206-230, 208.

302 Ebd., 221. »Das Lachen auf den Gesichtern der Anderen ist nicht nur >wunderbar¢, sondern
ihre Gegenoffensive.«

- am 14.02.20286, 16:56:1:

205


https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206  Ellen Geiser: Wer zahlt?

Verinderung. Wihrend Metz dabei besonders >die Einenc als religiose Subjekte in
den Blick nimmt, und »die Anderen< dadurch als passive Empfinger*innen erschei-
nen, fokussiert Butler vor allem auf die Widerstandspraktiken und damit auf die
Handlungsfihigkeit der Ausgeschlossenen.

- am 14.02.20286, 16:56:1:



https://doi.org/10.14361/9783839471135-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

