
Diesseits und jenseits von Gender 
Zum problematischen Verhältnis der Philosophie zu Empirie 

und Lebenswelt* 

HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 
 
 
 
THEORIEBILDUNG – EMPIRIE – LEBENSWELT 
 
Häufig wird heute der Mangel an innovativer Theoriebildung beklagt, neuer-
dings auch in den Genderstudies. Und tatsächlich: Nach Beauvoir, den vielen 
marxistisch-psychoanalytischen feministischen Entwürfen der 1970er Jahre und 
den politischen, manchmal auch ethischen Einlassungen der 1980er Jahre scheint 
spätestens ab Mitte der 1990er Jahre, nach Judith Butlers Gender Trouble, die 
feministische Theoriebildung zum Erliegen gekommen zu sein. In weiten Teilen 
der Gesellschaft und der Wissenschaften scheint der Eindruck vorzuherrschen, 
die wichtigsten feministischen Themen wie etwa politische und rechtliche 
Gleichberechtigung von Männern und Frauen seien nicht nur zur Genüge wis-
senschaftlich beleuchtet, prinzipiell verstanden und hinreichend theoretisch er-
fasst worden, sondern auch die Missstände in der Praxis könnten weitgehend als 
behoben gelten.  

Ein Mangel an theoretischen Innovationen herrscht aber nicht nur in der Ge-
schlechterforschung, sondern auch in einigen etablierten Wissenschaftszweigen 
wie der Soziologie, und selbst in der Philosophie, dem traditionellen Ort großer 

                                                             
* Wir danken Günter Burkart, Christoph Demmerling, Ingrid Kasten, Christine Kley, 

Simone Miller und Maria Wirth für ausführliche Kommentierung und Kritik des Tex-
tes; außerdem Sigridur Thorgeirsdottir und dem EDDA-Center of Excellence für die 
Anregungen, die Hilge Landweer während ihres Forschungsaufenthaltes am Institut 
für Philosophie an der University of Iceland erhalten hat. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

theoretischer Entwürfe, werden erstaunlich kleine Brötchen gebacken. Natürlich 
erscheinen nach wie vor beeindruckende Monografien zu den großen Themen 
der Philosophie. Aber ‚große‘ Philosophen mit ‚großen‘ Theorien? ‚Große‘ Phi-
losophinnen? Wenn es so etwas wie Theoriekonjunkturen gibt, dann befinden 
wir uns gegenwärtig eindeutig in einer Baisse.  

Dafür lassen sich sicherlich viele und komplexe Gründe gesellschaftlicher 
und auch wissenschaftlicher Art nennen, beispielsweise der Siegeszug der Le-
benswissenschaften wie der Genetik und der Hirnforschung in den letzten zwei 
Jahrzehnten und die ihnen zugeschriebene Erklärungsmacht. Dass die Naturwis-
senschaften an Bedeutung zunehmen, ist freilich ein bereits viel länger andau-
ernder Prozess, mit dem sich die Philosophie, ehemals Königin der Wissenschaf-
ten, spätestens seit der sukzessiven Abtrennung der Einzelwissenschaften im 
19. Jahrhundert auseinandersetzen muss. Der schleichende Bedeutungsverlust 
der Philosophie begleitet dabei gewissermaßen als basso continuo die wechseln-
den Theoriekonjunkturen. 

Anders als alle anderen Wissenschaften ist Philosophie seit jeher keine Dis-
ziplin mit einem klar definierbaren Gegenstand oder mit einer von all ihren Ver-
treterinnen und Vertretern akzeptierten facheigenen Methode. Seit dem Abwan-
dern vieler wissenschaftlicher Themen in die Einzelwissenschaften stellt sich die 
Frage, was Philosophie ausmacht, mit noch größerer Dringlichkeit. Am wenigs-
ten umstritten sind derzeit sicherlich traditionelle Bestimmungen der Art, dass 
Philosophie vor allem die Rationalität von Gründen und die Kohärenz von Ar-
gumenten zu prüfen habe und dass ihre Aufgabe wesentlich in Begriffsanalysen 
im Sinne der Klärung der notwendigen und hinreichenden Bedingungen für die 
Verwendungen von Begriffen bestehe. Diese Bestimmungen werden oft verbun-
den mit einer Auffassung von Philosophie als Kritik. Strittig ist allerdings seit 
Langem der Umfang der möglichen Gegenstände, auf die sich philosophische 
Kritik beziehen kann. Sie reichen von Erkenntnisvermögen bis hin zu gesell-
schaftlichen Verhältnissen. Gerade die kritische Auseinandersetzung mit letzte-
ren wird von vielen Philosophinnen und Philosophen aber als eine Aufgabe an-
gesehen, die eher von den Sozial- und Politikwissenschaften wahrgenommen 
werden müsste, weil Philosophie sich nicht direkt auf empirische Gegenstände 
beziehen dürfe. 

Umgekehrt gibt es derzeit auch einen verbreiteten philosophischen Gestus, 
sich zum begriffskritischen Richter über die positiven Einzelwissenschaften auf-
zuschwingen, vielfach aber ohne sich mit deren Anliegen ernsthaft auseinander-
zusetzen und die begriffliche Kritik mit konstruktiven Vorschlägen für den For-
schungsprozess zu verbinden. Andere philosophische Leitmotive liegen in der 
Vorstellung einer von allen empirischen Bezügen ‚gereinigten‘ normativen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 185 

Denkweise oder in der Orientierung an einem Ideal maximaler Klarheit, die in 
der Gegenwart zunehmend auf Kosten von lebensweltlich gehaltvollen Inhalten 
formuliert werden. Diese Tendenzen stehen möglicherweise im Kontext von Le-
gitimationszwängen angesichts des Macht- und Bedeutungsverlusts der Philoso-
phie im Kanon der Wissenschaften. Mit solchen Verengungen, so meinen wir, 
kann man allerdings gerade nicht angemessen dem Vorwurf entgegentreten, Phi-
losophie habe sich von den Einzelwissenschaften zu stark abgelöst und sei letzt-
lich unnötig geworden. Stattdessen plädieren wir für ein pluralistisches Philoso-
phieverständnis, das auch institutionellen Niederschlag finden muss.  

Wenn wir im Folgenden über die Bedingungen nachdenken, unter denen Phi-
losophie (wieder) an gesellschaftlicher Relevanz gewinnen könnte, so ist das 
nicht so zu verstehen, dass jedes einzelne philosophische Thema immer schon 
seine politische Aktualität unter Beweis stellen müsste, wohl aber so, dass die 
Fähigkeit, auf drängende Fragen der Gegenwart antworten zu können, ein we-
sentliches Merkmal für die Qualität von Philosophie ist. Der vorliegende Text 
geht davon aus, dass Theorieentwicklungen nicht losgelöst von empirischer For-
schung einerseits und Lebenswelt andererseits verstanden werden können. Wir 
wollen zeigen, dass die Philosophie überzeugendere Konzepte entwickeln und 
gesellschaftlich relevanter werden könnte, wenn sie weniger Distanz zu empiri-
schen und zu lebensweltlichen Fragen nehmen würde. Diese These möchten wir 
nach kurzen einleitenden Überlegungen exemplarisch anhand einiger Stationen 
der feministischen Theoriebildung der letzten Jahrzehnte erläutern und dabei das 
jeweilige Verhältnis von Theorie zu Empirie und Lebenswelt genauer bestim-
men. Auf dieser Grundlage werden wir im letzten Teil unseres Beitrags einige 
Überlegungen dazu formulieren, welche Veränderungen in der Theoriebildung 
und im philosophischen Selbstverständnis dazu beitragen könnten, das Verhält-
nis von Peripherie und Zentrum in den Wissenschaften elastischer zu gestalten. 

Normalerweise sind empirische Forschung und Theorie wechselseitig eng 
aufeinander bezogen: Nach klassischem Wissenschaftsverständnis setzt sich em-
pirische Forschung aus (theoretischer) Hypothese, empirischer (experimenteller) 
Überprüfung sowie der anschließenden Bestätigung, Verwerfung oder Anpas-
sung der Hypothese und Formulierung des Ergebnisses als (neuer) Theorie zu-
sammen. Empirische Forschung kann also nicht auf Theorie verzichten,1 wäh-

                                                             
1 Hier wäre selbstverständlich genauer zu klären, was jeweils unter „Theorie“ verstan-

den wird. In empirischen Wissenschaften gelten manchmal bestimmte Annahmen da-
rüber, wie gewisse empirische Gegenstände sich verhalten werden, bereits als „Theo-
rie“, die dann durch Experimente oder Befragungen zu überprüfen ist, während der 
lebensweltliche oder theoretische Kontext, der diese Annahmen hervorbringt, nicht 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

rend Theorie vielleicht von ihr unabhängig sein kann – etwa im Fall ‚rein‘ theo-
retischer Fächer wie der Mathematik oder der formalen Logik.  

Im Unterschied zu empirischer Forschung ist lebensweltliche Erfahrung da-
gegen selbstverständlich ohne Theorie im wissenschaftlichen Sinn möglich, das 
heißt ohne explizit gemachte Hypothesen, wenn auch zweifellos nicht ohne 
(Vor-)Annahmen etwa über kausale Zusammenhänge oder über das Bewusstsein 
anderer Personen. ‚Rein‘ theoretische Fächer wie die oben erwähnten können 
dagegen von einem direkten Bezug auf lebensweltliche Erfahrung ebenso unab-
hängig sein wie von empirischer Forschung.2 

Die für uns entscheidende Frage ist, ob es eine in dieser Weise von Lebens-
welt und empirischer Forschung ‚rein‘ gehaltene Theorie in der Philosophie 
überhaupt faktisch gibt und geben sollte. Auch wenn niemand bezweifeln wird, 
dass in manchen Teilen der Philosophie Bezüge auf Empirie im weitesten Sinne 
wichtig sind (etwa in der angewandten Ethik), unterstellen wir, dass eine Vor-
stellung von ‚Reinheit‘ und Unabhängigkeit von Erfahrungswissen (im weitesten 
Sinne) für das Selbstverständnis der Philosophie in weiten Teilen immer noch 
zentral ist.3  

                                                                                                                                  
eigens expliziert und das heißt: methodologisch nicht eingeholt wird. Auf solche For-
schungen bezieht sich der Positivismus-Vorwurf. Andererseits gibt es selbstverständ-
lich auch in den empirischen Wissenschaften manchmal Theoriedebatten, die abge-
koppelt von empirischer Forschung verlaufen. Diese beiden extremen Varianten 
können wir in diesem Rahmen nicht untersuchen und hier nur andeuten, dass uns em-
pirische Forschungen, die nicht theoriegeleitet sind, ebenso problematisch erscheinen, 
wie theoretische Untersuchungen in den Sozial- oder Kulturwissenschaften, die mög-
liche Bezüge zu empirischen oder lebensweltlichen Problemen ganz abzustreifen ver-
suchen. 

2 Ob diese ‚rein theoretischen‘ Fächer wirklich ganz ohne Bezug auf lebensweltliche 
Praktiken wie Zählen, Messen, Rechnen und Schließen auskommen, kann hier offen-
bleiben.  

3 Diese Vorstellung von ‚Reinheit‘ – im Sinne einer Unabhängigkeit von Empirie – hat 
vermutlich auch zur Verdrängung zumindest der nicht-transzendentalen Phänomeno-
logie (das heißt der realistischen Phänomenologie im Sinne Schelers, der Neuen Phä-
nomenologie von Hermann Schmitz und der Alteritätstheorie im Sinne Waldenfels’) 
in die Peripherie der Philosophie beigetragen, während die Phänomenologie in ande-
ren Wissenschaften oft größeren Einfluss hat als die übrige Philosophie. Innerhalb des 
Fachs ist die Marginalisierung der feministischen Phänomenologie aufgrund der Aus-
grenzung von „Geschlecht“ entsprechend eine doppelte. Diesen Gedanken können wir 
hier nicht weiter verfolgen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 187 

Wer sich die philosophische Tradition ansieht, wird freilich feststellen, dass 
der Bezug von Philosophie und Erfahrung über weite Strecken ungeklärt bleibt. 
Überall finden sich beiläufige Erwähnungen von persönlichen Beobachtungen, 
viele Thesen werden anhand konkreter (Alltags-)Beispiele entwickelt, und bei 
anthropologischen und ethischen ebenso wie bei erkenntnistheoretischen Fragen 
wird von Selbstbeobachtung und Introspektion ausgegangen. Diese Mechanis-
men werden jedoch bei Weitem nicht überall Gegenstand einer expliziten me-
thodischen Reflexion.4 

Es ist möglicherweise dieser oftmals ungeklärte Bezug auf Erfahrung und 
empirische Forschung, der die nachweisbar hypersensible Reaktion weiter Teile 
der Philosophie in den letzten Jahrzehnten auf das Thema „Geschlechterfor-
schung“ erklären kann: Etablierte Philosophinnen und Philosophen neigen dazu, 
alle Geschlecht und Geschlechtlichkeit betreffenden Fragen von vornherein in 
der Lebenswelt zu lokalisieren und sie als legitimen Gegenstand für empirische 
Forschung anzusehen, aus der Philosophie aber auszuklammern, weil Lebens-
welt und Empirie für sie blinde Flecken darstellen. Einen Abstand zur Empirie 
zu halten ist für das Selbstverständnis der Philosophie auch deshalb so wichtig, 
weil sie keinen spezifischen Gegenstand hat; und diese Haltung steht, so unsere 
These, in einer versteckten Beziehung zum Mangel an innovativen Theorien ei-
nerseits und zum Ausschluss der philosophischen Genderstudies aus der Philo-
sophie andererseits. Wenn im Folgenden die Distanz der Philosophie zu empiri-
scher Forschung untersucht wird, so ist damit auch ihre Skepsis gegenüber inter-
disziplinärer Forschung angesprochen, da für alle anderen Disziplinen – außer 
der Mathematik – Empirie im weitesten Sinne (also einschließlich jener, zumeist 
textlicher Materialien, auf die sich alle hermeneutischen Disziplinen wie die Li-
teratur- und Kulturwissenschaften beziehen) konstituierend ist.  

Ein gutes Beispiel für diese Abschottung gegen Irritationen des philosophi-
schen Selbstverständnisses durch Konfrontationen mit Lebenswirklichkeit einer-
seits und empirischer Forschung andererseits ist der Fall von Simone de Beau-
voir, deren philosophisch originelles geschlechtertheoretisches Werk bis heute 
innerhalb der Philosophie kaum rezipiert wird.  

                                                             
4 Etwa der Art, wie sie Thomas Hobbes vorträgt, wenn er seine Anthropologie aus-

drücklich auf Selbstbeobachtung gründet: „Nosce teipsum, Read thy self: […] to teach 
us, that for the similitude of the thoughts, and Passions of one man, to the thoughts, 
and Passions of another, whosoever looketh into himself, and considereth what he 
doth, when he does think, opine, reason, hope, feare, &c, and upon what grounds; he 
shall thereby read and know, what are the thoughts, and Passions of all other men, 
upon the like occasions.“ (Hobbes 1968: 82) [Herv. i. O.]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

INTERDISZIPLINÄRE BEZÜGE: BEAUVOIR 
 
Simone de Beauvoir gilt mit ihrem epochemachenden Großwerk Le deuxième 
sexe vielen als die Urheberin der modernen feministischen Theorie. Obwohl gut 
20 Jahre vor dem öffentlichkeitswirksamen Beginn der politischen zweiten Frau-
enbewegung geschrieben, nimmt das Buch viele der in den 1970er Jahren inten-
siv diskutierten Themen schon vorweg, etwa die Kritik des bürgerlichen Ge-
schlechterarrangements mit seinem Ausschluss von Frauen aus dem öffentlichen 
Leben und aus der Erwerbstätigkeit, die Kritik an Vorstellungen von der Natür-
lichkeit der Mutterliebe, die Forderung nach Geburtenkontrolle und legalisierter 
Abtreibung.  

Beauvoirs Methodenarsenal ist breit: Es umfasst literarische Analysen eben-
so wie soziologische Beobachtungen, die im Lichte einer Kulturtheorie der Ge-
schlechter interpretiert werden. Aber auch das gesamte philosophische Rüstzeug, 
das sie als ausgebildete und praktizierende (existenzialistische) Philosophin mit-
brachte, fließt in die Begründung ihrer zentralen These über Frauen als das „an-
dere Geschlecht“ ein. Beauvoir entwickelt eine der ersten und auch eine der am 
gründlichsten ausgearbeiteten Alteritätstheorien. Beachtlich ist dabei ihr metho-
disches und methodologisches Vorgehen, denn Beauvoir öffnet sich darin sehr 
stark der Empirie, etwa im ausführlichen Teil zur biologischen Grundlegung der 
Geschlechterdifferenz. Le deuxième sexe beginnt mit einem Kapitel über die 
„données de la biologie“.5 Beauvoir beschreibt darin einerseits mit ungewöhnli-
chem Detailreichtum die geschlechtliche Fortpflanzung im Tierreich aus biologi-
scher Sicht – von niederen Tieren über Insekten, Fische, Vögel und Säugetiere 
bis hin zum Menschen. Andererseits stellt sie aber auch philosophische Überle-
gungen zum grundlegenden Zusammenhang von Individualität, Endlichkeit, 
Fortpflanzung und Arterhaltung beim Menschen an und weist auf den philoso-
phiehistorisch bemerkenswerten Tatbestand hin, dass die ontologische Kontin-
genz der menschlichen Zweigeschlechtlichkeit von Philosophen fast nie themati-
siert worden ist und seit jeher auch in der Philosophie als selbstverständlich 
gegeben und als nicht weiter erklärbar oder erklärungsbedürftig behandelt wor-
den ist.6  

An anderen Stellen bedient sich Beauvoir virtuos der Klaviatur der wichtigs-
ten Humanwissenschaften, etwa der Psychologie und der Sozialwissenschaften. 
So gibt es lange Passagen, in denen sie sich in soziologischer Weise der Situati-

                                                             
5 Vgl. Beauvoir 1949/1976: 37-108. Vgl. in der deutschen Übersetzung das Kapitel 

„Die biologischen Gegebenheiten“ (Beauvoir 1992: 27-62). 
6 Vgl. Beauvoir 1949/1976: 40-42 und Beauvoir 1992: 29-30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 189 

on etwa der Hausfrau und Mutter in all ihren Verästelungen und lebensweltli-
chen Problemen widmet. 

Dieser intensive Rückgriff auf unterschiedliche Disziplinen zur Analyse des 
Geschlechterproblems ist eingebettet in ein philosophisches Anliegen: Le deux-
ième sexe ist dem Existenzialismus verpflichtet und argumentiert entsprechend 
ethisch normativ. Beauvoirs Darstellung der Geschlechterverhältnisse bleibt stets 
der Ethik des „Selbstentwurfs“ und der „Eigentlichkeit“ (im Sinne Heideggers) 
verpflichtet.7 So können selbst die auf den ersten Blick biologistisch anmutenden 
Passagen, in denen Beauvoir drastisch die biologische Benachteiligung betont, 
welche die zweigeschlechtliche Fortpflanzung für das Weibchen nach sich zieht, 
sowie die starke Hervorhebung von dessen physischer Unterlegenheit als rheto-
risch kunstvoller Kontrast zur Ethik des Selbstentwurfs verstanden werden. Die-
se Ethik ist in der genuin menschlichen Möglichkeit der Selbstbestimmung fun-
diert, die sich durch die Beschreibung des Biologischen umso wirkungsvoller 
von diesen vermeintlichen Zwängen abzulösen vermag.  

Beauvoirs Kombination verschiedener Methoden mag jenen Richtungen der 
Philosophie, denen an Übersichtlichkeit eines Arguments und an einem mono-
disziplinären Diskurs gelegen ist, als kritikwürdig erscheinen, und man kann ihn 
auch generell in historischer Retrospektive problematisch finden. Aber er ist 
doch unübersehbar zeittypisch: Nicht anders haben zahlreiche Denker des aus-
gehenden 19. und frühen 20. Jahrhunderts von Bergson über Cassirer bis hin zu 
Sartre naturwissenschaftliche Erkenntnis, soziologische Beobachtungen, speku-
lative Kulturtheorie und normative Ethik ineinanderfließen lassen, und ebenso 
wie Beauvoir haben auch sie ihre spezifische Verbindung von Heterogenem 
kaum methodologisch oder metaphilosophisch reflektiert.  

Zudem ist zu bedenken, dass Beauvoir Le deuxième sexe schon zur Zeit sei-
nes Erscheinens nicht in erster Linie an ein philosophisches Fachpublikum ad-
ressiert hatte. Das gilt aber für manch andere richtungsweisende philosophische 
Werke in gleicher Weise; man denke nur an Nietzsches einflussreiche Schriften. 
Beauvoirs Hauptwerk muss aber zumindest in der Hinsicht als ein typisch philo-
sophisches Werk bezeichnet werden, als es eine grundlegende (Meta-)Reflexion kul-
tureller und wissenschaftlicher Entwicklungen betreibt. Trotzdem wurde und 
wird Beauvoirs feministisches Grundlagenwerk in der Philosophie kaum rezi-
piert, obwohl man es als eines der theoretisch und methodisch kreativsten Werke 
des 20. Jahrhunderts betrachten könnte.8  

                                                             
7 Vgl. Landweer/Newmark 2010. 
8 So verzeichnen beispielsweise bei Weitem nicht alle gängigen philosophischen Stan-

dardlexika Beauvoirs theoretische Schriften: Im Metzler Philosophenlexikon wird 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Beauvoirs Bezug auf Lebenswirklichkeit ist vermittelt durch empirische 
Wissenschaften und kann insofern als eine frühe Form von Interdisziplinarität 
beschrieben werden. Ihr methodisches Vorgehen wurde jedoch erst wissen-
schaftlich gewürdigt, nachdem die neue Frauenbewegung der 1970er Jahre Ein-
gang in die Bastionen der Wissensproduktion gefunden und die Rezeptionsbe-
dingungen damit entscheidend geändert hatte. 

Die Impulse für die Institutionalisierung von (damals noch) Frauen- oder Ge-
schlechterforschung gingen bekanntlich von der „neuen“ Frauenbewegung aus, 
die in Auseinandersetzung mit der antiautoritären Studentenbewegung der 1960er 
Jahre entstanden war. Sie nutzte in ihren Anfängen die Egalitätsansprüche linker 
Theorie, um die Praxis antiautoritärer Politik zu kritisieren, die diesen Ansprü-
chen nicht entsprach. Zugleich aber wurde von Beginn an auch die marxistische 
Theorie und deren neuere Entwicklungen einer kritischen Überprüfung unterzo-
gen. Das Ergebnis war eine generelle Skepsis gegen Theorie, die vor allem einen 
Grund hatte: Die Ignoranz der genannten Theorien gegenüber feministischen 
Anliegen machte sich der feministischen Kritik zufolge falscher Verallgemeine-
rungen schuldig, welche die Lebenswirklichkeit von Frauen nicht einbezogen 
und blind für die eigene Parteilichkeit für Männerinteressen waren. Diese poli-
tisch motivierte Kritik wurde in die Wissenschaft getragen und fand dort neue 
Nahrung. Denn viele der wissenschaftlichen Kategorien, Begriffe und Theorien 
ignorierten nicht nur die unterschiedlichen Lebensverhältnisse von Frauen, son-
dern wurden generell fern von gesellschaftlicher Praxis und Lebenswirklichkeit 
gebildet. Mag diese erste feministische Wissenschaftskritik auch an manchen 
Stellen die wissenschaftstheoretisch gut begründete Distanz der Wissenschaft 
zur Lebenswelt zu einseitig negativ bewertet und etwas naiv die institutionelle 
Verharrungskraft und damit auch die diskursiven Eigendynamiken der Wissen-
schaft unterschätzt haben, so stützte sie sich doch bereits auf eine Kategorie, die 
auch heute noch für die Philosophie ebenso wie für die Genderstudies relevant 
ist: auf das Erfahrungswissen. Der Bezug feministischer Wissenschaftskritik auf 
das in den Wissenschaften weitgehend ausgeklammerte Erfahrungswissen von 
Frauen ermöglichte schließlich den institutionellen Erfolg: Es war vor allem die-

                                                                                                                                  
Beauvoir zwar geführt (Lutz 2003), nicht aber im grundlegenden Krönerschen Werk-
lexikon (Volpi 1999) und auch nicht in dessen größerem und sehr umfassenden fran-
zösischen Pendant der Presses Universitaires de France (Mattéi 1992). Vgl. auch 
Landweer/Newmark 2010. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 191 

ses Argument, das zumindest in Deutschland die ersten Institutionalisierungen 
von, wie es damals hieß, „Frauenforschung“ ermöglichte.9 

Wir können hier nicht auf die Einzelheiten der damaligen Diskussion um 
Forschungspraxis, Begriffsbildung, Androzentrismus und dergleichen eingehen. 
Nur so viel: Die damalige feministische Forschung gab durch ihre Reflexionen 
auf Erfahrungswissen, dessen Berücksichtigung in der Forschung andere wissen-
schaftliche Methoden verlangte als die bis dahin beinahe konkurrenzlosen quan-
titativen Methoden, den Methoden- und Methodologiedebatten in verschiedenen 
Disziplinen wichtige Impulse. Oral History und qualitative Methoden der Sozi-
alforschung wurden zu hochgradig reflektierten Vorgehensweisen, die zwar 
nicht von der Geschlechterforschung erfunden, aber durch sie stark betrieben, 
weiter ausgebaut und verfeinert wurden.10 Sie fanden durch die frühe Geschlech-
terforschung erstaunliche Verbreitung und Resonanz, auch bei vielen der bis da-
hin vorwiegend männlichen Fachvertreter, die sie auf andere Bereiche anwand-
ten. Man könnte sogar mutmaßen, dass der Einfluss der frühen Geschlechterfor-
schung auf die etablierten Wissenschaften in den frühen 1980er Jahren stärker in 
diesen methodischen Bereichen zu verzeichnen war als auf der Seite des Gegen-
standes der Forschung, das heißt in den Inhalten, die sich durch die Berücksich-
tigung der Geschlechterverhältnisse radikal hätten ändern sollen. Faktisch fand 
diese von Beginn an angestrebte radikale Transformation der Inhalte innerhalb 
der Wissenschaften aber fast ausschließlich in der entstehenden Geschlechterfor-
schung selbst statt, während die traditionellen Fächer bis auf wenige Ausnahmen 
nur wenig irritiert weiter forschten wie bisher.  

                                                             
9 Beispielsweise den „Universitätsschwerpunkt Frauenforschung“ an der Universität 

Bielefeld (heute: „Interdisziplinäres Zentrum für Frauen- und Geschlechterforschung“), 
der 1980 etabliert wurde, oder die „Zentraleinrichtung zur Förderung von Frauen- und 
Geschlechterforschung“ an der Freien Universität Berlin, die 1981 gegründet wurde. 

10 Shulamit Reinharz spricht davon, dass die beginnende Frauenforschung methodischen 
Verfahren wie z.B. der Fallstudie und der Oral History, die bis dahin in der Sozialfor-
schung wenig gebräuchlich waren, zu einem Revival verholfen hat (Reinharz 1992: 
244). Die Geschlechterforschung führte aber auch generell zu einer wachsenden Be-
deutung qualitativer Verfahren in der empirischen Sozialforschung. Cornelia Behnke 
und Michael Meuser nennen insbesondere die Biografieforschung und die Analysen 
zur sozialen Konstruktion des Geschlechts (Behnke/Meuser 1999: 46). Regina Be-
cker-Schmidt und Helga Bilden betonen als wesentlichen Impuls, den die qualitative 
Sozialforschung von der Geschlechterforschung empfangen hat, die methodologi-
schen Reflexionen der Forscherin auf die eigene Rolle in der Forschungsinteraktion 
(Becker-Schmidt/Bilden 1991: 23-30).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Bevor wir auf die Fragen, was Philosophie ist, was sie sein könnte und aus 
unserer Sicht werden soll, zurückkommen, seien exemplarisch für viele wichtige 
Impulse aus Nachbardisziplinen der Philosophie, welche die feministische Theo-
riebildung inspiriert haben, zwei einflussreiche Forschungen genannt.  
 
 
FEMINISTISCHE THEORIEBILDUNG  
IN NACHBARDISZIPLINEN 
 
Karin Hausens Untersuchung über die Polarisierung der „Geschlechtscharakte-
re“ von 1976 gehört zu den meistzitierten Aufsätzen der deutschsprachigen Ge-
schlechterforschung.11 Ihren theoretischen Kern bildet eine historische Konstruk-
tionsthese: Es sind exakt bestimmbare historische Diskurse, die Frauen qua Frau-
sein einen bestimmten Charakter unterstellen und sie zu dem zu machen ver-
suchen, als was sie – durch die ‚Brille‘ der entsprechenden Aussagen betrachtet – 
dann auch wahrgenommen werden: als wesentlich durch ihr Geschlecht be-
stimmt. Zwar wird auch Männern im 18. und 19. Jahrhundert ein Geschlechts-
charakter zugewiesen, aber dieser ist anders vergeschlechtlicht als jener der 
Frauen, ist er doch auf das Allgemeine, die Vernunft, die Kultur, das öffentliche 
Leben ausgerichtet, während Frauen auf die Biologie, die Reproduktion, die 
häusliche Sphäre der Kindererziehung und der Familie und die diesen Aufgaben 
entsprechenden Emotionen reduziert werden. Im Grunde verfolgte Karin Hausen 
Aspekte des Themas, das bereits Beauvoir behandelt hatte, im Rahmen einer his-
torisch strengen und methodisch-methodologisch hoch reflektierten Untersu-
chung. Ihre Quellen sind philosophische, literarische, gesellschaftspolitische und 
wissenschaftliche Texte und Benimmbücher, als roter Faden über den langen 
Zeitraum vor allem aber Lexikonartikel, in denen sich zeitspezifisches Allge-
meinwissen und normative Vorstellungen besonders deutlich kristallisieren.  

                                                             
11 Vgl. Hausen 1976. Der Text wurde mehrfach wieder abgedruckt. Wirkmächtig war 

auch der um die methodischen Überlegungen und die Lexika als Quellen gekürzte 
Abdruck des Aufsatzes in Rosenbaum 1978: 161-191. Gekürzte Abdrucke befinden 
sich außerdem in Hark 2001: 173-196 und Vogel 2007: 47-53. Ein vollständiger Wie-
derabdruck existiert in Hausen 2012a: 19-50. 

 Bereits 1981 wurde Hausens Aufsatz unter dem Titel Family and Role Division. The 
Polarization of Sexual Stereotypes in the Nineteenth Century. An Aspect of Dissocia-
tion of Work and Family Life ins Englische übersetzt (Hausen 1981: 51-83). Diese 
Übersetzung nimmt starke Umdeutungen vor, wie bereits aus dem Titel ersichtlich ist. 
Darauf wird hingewiesen in Hausen 2012b: 89, Anm. 1.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 193 

In der interdisziplinären Rezeption dieses Ansatzes wurde dessen historisch-
rekonstruktiver Charakter manchmal übersehen, so als könne der Beitrag von 
Hausen – ganz entgegen der Absichten und methodologisch komplexen Überle-
gungen der Autorin – unmittelbar zur Erklärung heutiger Zustände dienen. 
Nichts aber wäre mehr verfehlt, als die Polarisierung der Geschlechtscharaktere 
im Sinne des 18. Jahrhunderts auf heutige Verhältnisse zu übertragen – von Po-
larisierung kann längst nicht mehr die Rede sein, von Geschlechtscharakteren 
auch nicht.12 Vielmehr sind Hausens Untersuchungen zu verstehen als eine frühe 
Diskursanalyse, die sich als wesentlicher Teil der Gesellschaftsgeschichte ver-
steht und dabei – anders als die klassische Geschichtsschreibung, welche Frauen 
und Geschlecht gleichsetzt und ihnen allenfalls einen Appendix zur ‚allgemei-
nen‘ Geschichte widmet – die Kategorie „Geschlecht“ selbst historisiert.13 

Ziel einer so verstandenen Geschlechtergeschichte ist es, die Kontingenz 
heutiger Geschlechtskonstruktionen durch den Kontrast mit den entsprechenden 
historischen Entwürfen zu verdeutlichen: Geschlecht, wie auch immer es aufge-
fasst werden mag, ist nichts, was in historischer Perspektive gleich bleibt. In der 
spezifischen Kombination von im weitesten Sinne empirischen Befunden – hier: 
historischem Quellenmaterial – und der originellen theoretischen Perspektive, 
die eine neue Sicht auf die Genese der Geschlechterdiskurse eröffnete, liegt einer 
der Gründe für die anhaltende Aktualität dieser Untersuchung.14 So lässt sich aus 
den historischen Befunden beispielsweise schließen, dass auch die heute so um-
strittene Unterscheidung von Sex und Gender auf einer Unterscheidung von Na-
tur und Kultur aufruht, die zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt entstan-
den ist und für genau diesen eine orientierende Funktion hatte, nicht aber 
überhistorische und überkulturelle Gültigkeit beanspruchen kann. 

Während Hausens geschichtswissenschaftliche Untersuchung Quellen für die 
Geschlechter- und Gesellschaftsgeschichte neu erschloss und interpretierte und 
Raum für historisch-anthropologische, geschichtsphilosophische und geschlech-
tertheoretische Diskussionen eröffnete, machte einige Jahre später eine empiri-
sche psychologische Studie von sich reden, die für die feministische Philosophie 

                                                             
12 Vgl. dazu Hausens Auseinandersetzung mit den entsprechenden verzerrten Rezeptio-

nen ihres Aufsatzes in Hausen 2012b: 93-100. 
13 Hausen gebrauchte 1976 den Ausdruck „Aussagesystem“, um jenes Phänomen zu be-

nennen, das später, als immer mehr Schriften Foucaults ins Deutsche übersetzt wur-
den, als „Diskurs“ und die entsprechende Methode als „Diskursanalyse“ bezeichnet 
wurde. Vgl. Hausen 2012b: 85f. 

14 Hausen geht in ihrem Rückblick auch auf die günstige Rezeptionssituation ein. Vgl. 
Hausen 2012b: bes. 89-93. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

ebenfalls wichtig werden sollte. In ihrem Buch In a Different Voice publizierte 
Carol Gilligan 1982 die Resultate einer Reihe von empirischen Befragungen 
über moralische Überlegungen bei Männern und Frauen.15 Auf dem Hintergrund 
des Sechs-Stufen-Modells der moralischen Entwicklung, das der amerikanische 
Psychologe und Erziehungswissenschaftler Lawrence Kohlberg aufbauend auf 
die Entwicklungspsychologie Jean Piagets entwickelt hatte, und ausgehend von 
dem Befund, dass Frauen in Tests häufig nicht die Kohlbergsche höchste Stufe 
der moralischen Autonomie erreichten, reinterpretierte sie die moralischen Be-
gründungen, die Männer und Frauen angaben, wenn sie konstruierte Fallge-
schichten mit moralischen Dilemmata vorgelegt bekamen und auf dieser Grund-
lage eine Entscheidung treffen sollten. Sie stellte fest, dass Männer moralisch 
eher abstrakt an Rechten und Pflichten orientiert sind, während Frauen eher das 
Beziehungs- und Verantwortungsgefüge der spezifischen Situation vor Augen 
haben und dieses zur Grundlage ihrer Entscheidungen machen. Für Gilligan ließ 
sich diese Kontextorientierung von Frauen damit begründen, dass ihnen gewöhn-
lich die Verantwortung für den Bereich der Reproduktion gesellschaftlich zuge-
wiesen wird. Und sie argumentierte, dass das, was Kohlberg als oberstes Ziel der 
moralischen Entwicklung ansah, nämlich eine Autonomie, welche die üblichen 
moralischen Urteile abstrakt in Frage stellt und die Besonderheit der jeweiligen 
sozialen Kontexte nicht berücksichtigt, sich auf diese Lebenswirklichkeit gerade 
nicht anwenden lasse und deshalb Frauen zu Unrecht geringer ausgebildete mo-
ralische Fähigkeiten zuschreibe.  

An Gilligans Kohlberg-Kritik knüpfte sich schnell eine breite und heftige 
Debatte innerhalb der feministischen Philosophie an: Während manche feminis-
tischen Ethikerinnen an ihre Unterscheidung zwischen einer (männlichen) Ge-
rechtigkeitsethik und einer (weiblichen) Fürsorgeethik begeistert anschlossen, 
wurde von Kritikerinnen in Zweifel gezogen, ob sich überhaupt solche klaren 
Unterschiede im moralischen Urteilen von Männern und Frauen feststellen las-
sen. Gilligan wurde eine essentialisierende Auffassung der Geschlechter vorge-
worfen und man unterstellte ihr, dass sie ein duales Modell der Moral zu etablie-
ren versuche, das auf den entsprechenden Geschlechterklischees aufbaue.16 

                                                             
15 Vgl. Gilligan 1982b bzw. in deutscher Übersetzung Gilligan 1982a. 
16 Im deutschsprachigen Raum wurden die gegenläufigen empirischen Untersuchungen 

von Gertrud Nunner-Winkler stark diskutiert, die nachwiesen, dass je nach Kontext 
auch Männer kontextsensitiv argumentieren, z.B. wenn sie die Legitimität von Kriegs-
dienstverweigerung zu beurteilen haben. Nunner-Winkler schreibt 1991: „Wir [Rainer 
Döbert und Gertrud Nunner-Winkler] haben in vier- bis sechs-stündigen Interviews, 
die wir mit 112 14-22jährigen weiblichen und männlichen Jugendlichen unterschiedli-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 195 

Gilligan selbst beabsichtigte allerdings nicht, ein Moralkonzept zu entwi-
ckeln, vielmehr ging es ihr in erster Linie um eine Kritik am male bias des 
Kohlbergschen Sechs-Stufen-Modells und um dessen Erweiterung; es handelte 
sich bei ihrer Untersuchung um eine empirische moralpsychologische Studie, 
nicht um den Entwurf einer (normativen) Moralphilosophie. Zudem unterstellte 
sie keine klare Distinktion zwischen entweder Gerechtigkeits- oder Fürsorgeori-
entierung, sondern benannte lediglich zwei Extreme, die sie für strukturell 
gleichwertig und miteinander vereinbar hielt. 

Dass Gilligans moralpsychologische Studie solch heftige Kontroversen aus-
lösen konnte und damit zu einem Motor der Theoriebildung wurde, lässt sich un-
serer Meinung nach unter anderem damit begründen, dass es sich um eine empi-
rische Untersuchung handelte, die eben wegen ihres empirischen Gehalts metho-
dologische Kritik, wissenschaftstheoretische Überlegungen sowie ethische und 
feministische Theoriebildung auf breitester Ebene herausforderte. 

Die feministische Auseinandersetzung um Gilligans Thesen führte zunächst 
in der feministischen Moralphilosophie zu einer Erweiterung der bis dahin tat-
sächlich wenig kontextsensiblen moralphilosophischen Kategorien, nämlich um 
die Würdigung einer moralischen Einstellung, die auf der Fürsorge für andere 
beruht, wobei ein wesentliches Resultat dieser Auseinandersetzung die systema-
tische Loslösung der Fürsorge von der geschlechtlichen Konnotierung war. In 
dieser Form fand die moralphilosophische Kategorie der Fürsorge später auch 
Eingang in die nicht-feministische philosophische Ethik und war damit einer der 
wenigen Punkte, an dem feministische Philosophie den Mainstream der Philoso-
phie deutlich veränderte.17 Es ist fraglich, ob diese Kategorie ohne die Aufmerk-

                                                                                                                                  
cher Schichtherkunft führten, u.a. über die Legitimität von Schwangerschaftsabbruch 
und Wehrdienstverweigerung diskutiert. Dabei zeigte sich, daß in der Tat – wie 
Gilligan behauptet hatte – die männlichen Befragten in der Abtreibungsdiskussion 
abstrakt und prinzipalistisch argumentierten […], während die weiblichen Jugendli-
chen ausführliche und sehr konkrete Überlegungen über mögliche Situationsbedin-
gungen anstellten […]. Bei der Diskussion über Wehrdienstverweigerung aber kehrte 
sich die Situation völlig um: Nunmehr waren es die weiblichen Befragten, die kurz 
und bündig antworteten […], und es waren die männlichen Befragten, die Kontextbe-
dingungen berücksichtigt wissen wollten […].“ (Nunner-Winkler 1991: 148f., vgl. 
auch Döbert/Nunner-Winkler 1986). 

17 So argumentiert beispielsweise Harry Frankfurt als ein prominenter Vertreter der Ana-
lytischen Philosophie für eine „care ethics“, freilich ganz ohne systematischen Bezug 
auf Gender; vgl. Frankfurt 1988. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

samkeit auf die durch Gender geprägten Lebenswirklichkeiten in die Debatte 
Eingang gefunden hätte.  

Zweifellos lassen sich weitere empirische Forschungen nennen, die ebenfalls 
erheblichen Einfluss auf die feministische Philosophie und die Theorieentwick-
lung in den Genderstudies hatten, etwa die feministische Rezeption von Goff-
mans interaktionistischen Untersuchungen, die Rezeption ethnomethodologi-
scher Studien wie die von Kessler und McKenna, die den Begriff „doing gender“ 
prägten, oder Hochschilds berühmte Analyse des emotionalen Managements von 
Stewardessen, von denen ständige Freundlichkeit erwartet wird.18 Innerhalb der 
Philosophie wären als empirienah die wichtigen und in den gegenwärtigen Gen-
derstudies wieder vermehrt aufgegriffenen leibphänomenologischen Entwürfe zu 
nennen, die methodisch auf Deskription setzen.19  
 
 
WERKZEUGKASTEN STATT THEORIE: FOUCAULT 
 
Für unseren Vorschlag, dass die Philosophie insgesamt ihren Bezug zur Empirie 
und zur lebensweltlichen Erfahrung und damit ihr Selbstverständnis ändern soll-
te, ist die feministische Rezeption eines weiteren Autors von Belang, nämlich 
Michel Foucault. Dessen Rezeption begann in Deutschland Ende der 1970er Jah-
re. Innerhalb der damaligen Geschlechterforschung war es zunächst die feminis-
tische Literaturwissenschaft der frühen 1980er Jahre, später auch die historische, 
philosophische und soziologische Geschlechterforschung, die sich mit Foucault 
auseinandersetzte. Foucault gab in gewisser Weise die Antwort auf viele Fragen, 
welche die Geschlechterforschung aufgeworfen hatte. Ähnlich wie diese bezog 
sich Foucault auf vollkommen unterschiedliche Materialien: auf Texte aus ver-
schiedenen Genres ebenso wie auf gesellschaftliche Praktiken, auf Bilder, auf 
Architekturen und Gesten, vor allem aber auf Körper. Wie die Geschlechterfor-
schung antwortete Foucault auf Desiderate der marxistischen Theorie und Pra-
xis, und wie diese war er durch psychoanalytische Perspektiven verschiedener 
Provenienz zwar inspiriert, stand ihnen aber auch kritisch gegenüber. So stellte 
er eine der wichtigsten psychoanalytischen Grundannahmen in Frage, nämlich 
die, dass es sich bei der Sexualität um eine natürliche Größe handle, die als uni-
versale Kausalmacht betrachtet werden könne, als ein Begehren, das allen unse-
ren Bestrebungen zugrunde liegt. Gegen diese Auffassung von Sexualität setzte 

                                                             
18 Vgl. Goffman 1977 und Goffman 1979, Kessler/McKenna 1978, Hochschild 1979 

und Hochschild 1983. 
19 Vgl. z.B. Young 2005, Stoller/Vetter 1997 und Schott 2010.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 197 

Foucault seine Analyse der Diskurse über die Sexualität und wies nach, dass 
letztere nicht, wie in der Folge der Studentenbewegung vielfach angenommen 
wurde, stets nur unterdrückt worden sei, sondern dass im Gegenteil im 18. und 
19. Jahrhundert von einer „diskursive[n] Explosion“ der Diskurse um den Sex 
gesprochen werden könne.20  

Neben seinem Interesse für Fragen der Sexualität war es vor allem seine Be-
schäftigung mit Macht, die Foucault für die Geschlechterforschung interessant 
machte. Für Foucault ging die Frage nach Macht nicht in einer Theorie der Herr-
schaft auf, sondern Machtprozesse ließen sich in den kleinsten individuellen und 
sozialen Verhaltensweisen, in den unscheinbarsten Beziehungen, in den ein-
fachsten Begriffen und in nahezu allen Diskursen und Praktiken nachweisen. 

Dabei stand die Frage, wie Machtpraktiken speziell auf den Körper einwir-
ken, für ihn spätestens seit seiner berühmten Antrittsvorlesung am Collège de 
France von 1970 im Mittelpunkt.21 Foucault entwickelte seine Thesen anhand 
eines genauen Quellenstudiums, und zwar höchst unterschiedlicher Quellen wie 
etwa Reglements von Internaten, Kliniken, Strafanstalten, reformerischen und 
pädagogischen Schriften, Architekturplänen, Fallbeschreibungen, Statistiken, 
Dokumentationen von Befragungen von Insassen und Patienten und selbstver-
ständlich wissenschaftlichen Schriften und Ratgebern. Ohne dieses intensive 
Studium von historischen Quellen unterschiedlichster Herkunft und Gattung wä-
re Foucault wohl kaum zu seiner These über die zentrale Bedeutung der Praktik 
des „Geständnisses“ für die Ausbildung der modernen Subjektivität gekommen, 
die auch eine wesentliche Voraussetzung für seine Kritik an der „Repressions-
hypothese“ war. Erst diese Kritik ermöglichte Foucault eine theoretisch wirklich 
neue und originelle Fassung dessen, was als Macht verstanden werden kann, 
mithin seine Überzeugung, dass Macht nicht nur unterdrückt, ausschließt und 
verfolgt, sondern wesentlich produktiv ist, dass sie etwas herzustellen vermag, 
dass sie anderen Typen von Verhältnissen immanent ist, dass es keine machtfrei-
en Räume gibt, dass sie einen kapillaren Charakter hat und nicht nur von oben 
nach unten wirkt, wie es im juridischen Modell von Macht gern unterstellt wird.  

Auch wenn Foucault bekanntlich damit kokettierte, er habe keine Theorie der 
Macht entworfen, sondern lediglich einen Werkzeugkasten zu ihrer Analyse be-
reitgestellt, so handelt es sich bei den skizzierten Thesen doch zweifellos um 
theoretische Sätze. Und zwar um Aussagen, zu denen er nicht durch bloßes 
Nachdenken am Schreibtisch gekommen war, sondern durch seine intensive 
Auseinandersetzung mit historischem und also im weitesten Sinne empirischen 

                                                             
20 Zur Kritik der sogenannten „Repressionshypothese“ vgl. Foucault 1979: 27.  
21 Vgl. Foucault 1994. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Material und mit dem Erfahrungswissen derjenigen sozialen Bewegungen, deren 
Belange er praktisch-politisch wie auch mit dem Einsatz seines Philosophierens 
begleitete.  

Natürlich war es genau diese Art von Empirie und vermutlich weniger Fou-
caults indirekter, aber nichtsdestoweniger bekannter Bezug auf soziale Bewe-
gungen, der ihn für die etablierte Philosophie so anstößig machte. Während Der-
rida mit seiner hochtheoretischen Dekonstruktion von Begriffen immerhin noch 
als schlechter Philosoph bezeichnet werden konnte, wurde Foucault gar nicht 
erst als Philosoph zur Kenntnis genommen – nämlich, so unsere These, vor al-
lem deshalb, weil er sich stark mit tatsächlichen empirischen Verhältnissen ein-
gelassen hatte. Naheliegend auch, dass er Historikern wiederum als Philosoph 
erschien, ging es ihm doch weniger um historische Details als um große Thesen, 
um epochale Brüche und um theoretische Perspektiven, die ein anderes Denken 
ermöglichen sollten.  
 
 
ALTERNATIVE SEXUALITÄTEN: ETABLIERUNG UND KRITIK 
DER SEX-GENDER-UNTERSCHEIDUNG 
 
Eine der ganz ohne Zweifel für die feministische Philosophie und die Gender-
studies wichtigsten und folgenreichsten – und von Gegnern der „Geschlechtsan-
gleichung“ am polemischsten bekämpften – Unterscheidungen ist diejenige zwi-
schen Sex als „biologischem Geschlecht“ und Gender als „sozialem“ oder „kul-
turellem“ Geschlecht oder als „Geschlechterrolle“. Die Wurzeln dieser Unter-
scheidung in ihrem heutigen Sinn (und nicht im älteren Wortsinn, wo Gender 
bekanntlich vor allem das grammatische Geschlecht bezeichnete) werden von 
manchen Autorinnen und Autoren direkt im Feminismus der 1970er Jahre veror-
tet, als diese Begrifflichkeit von den Sozialwissenschaften aufgegriffen und für 
das feministische Projekt breitenwirksam fruchtbar gemacht wurde. Ihre Ur-
sprünge liegen allerdings noch etwas weiter zurück, nämlich vor allem in der 
Psychologie der Jahrhundertmitte, insbesondere in sexualwissenschaftlichen For-
schungen zu Trans- und Intersexualität. 

Zur Bekanntheit der Begriffe auch außerhalb der Genderstudies hat zweifel-
los Judith Butler mit ihrem Buch Gender Trouble erheblich beigetragen, auch 
wenn sie gerade eine Kritik an der Sex-Gender-Unterscheidung entwickelte, die 
bis dahin in breiten Teilen der feministischen Theorie und Forschung relativ un-
angefochten gebraucht worden war.22 Butler argumentierte, dass Sex in gewisser 

                                                             
22 Wenn auch nicht ganz unangefochten, vgl. z.B. Scott 1988: 28-52. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 199 

Weise ebenso Gegenstand kultureller Konstruktion ist wie Gender.23 Sie radika-
lisierte auch Foucaults These, wonach Sexualität, verstanden als universale Kau-
salmacht, ein Konstrukt der wissenschaftlichen Debatten des 19. Jahrhunderts 
sei: Der Körper selbst ist nach Butler kein vorfindliches Ding, auf das Diskurse 
gewissermaßen „von außen“ einwirken, sondern sei selbst in seiner Materialität 
durch Diskurse konstruiert.24 Die zentrale These in Gender Trouble geht dahin, 
dass durch die drei Eckpunkte sex, gender und desire und ihre diskursiven Bezü-
ge untereinander eine „heterosexuelle Matrix“25 produziert und reproduziert 
werde. Butler versucht dies anhand der einschlägigen feministischen Theorien, 
unter anderem anhand von Beauvoir, Wittig und Irigaray zu zeigen. Sie setzt 
sich dabei mit Freud auseinander und argumentiert mit und gegen postmoderne 
Philosophen – von Lacan über Derrida bis Foucault.  

Butlers Aufarbeitung der feministischen Philosophie der vorangegangenen 
Jahrzehnte und ihre radikale Kritik daran gehört zu den meistrezipierten Texten 
der Genderstudies. Zu ihrer großen Resonanz beigetragen haben aber auch ihr 
starker Bezug auf Homosexualität, Travestie und Transsexualität und die Idee der 
Performanz von Geschlecht, die wichtige Impulse zur Begründung der Queer 
Studies lieferten. Im gleichen Zeitraum, Anfang der 1990er Jahre, erschienen ei-
nige empirische soziologische und kulturwissenschaftliche Studien zu Transse-
xualität und Travestie, die interdisziplinär auf beste Rezeptionsbedingungen 
stießen und die gesamte interdisziplinäre Theoriebildung um doing gender wei-
ter in konstruktivistischer Richtung verstärkten.26  

Viele dieser Forschungen waren inspiriert durch die empirische ethnometho-
dologische Untersuchung des amerikanischen Soziologen Harold Garfinkel über 
die transsexuelle Agnes, die sich als Frau in einem männlichen Körper fühlte 
und entsprechend umoperieren ließ.27 Garfinkel arbeitete bereits mit dem Psy-
chiater und Psychoanalytiker Robert Stoller zusammen, der in der feministischen 
Literatur oft als frühester Gewährsmann für die Sex-Gender-Unterscheidung in 
Anspruch genommen wird.28 Neuerdings wird aber auch, unter anderem vermit-

                                                             
23 Vgl. Butler 1990 bzw. in der deutschen Übersetzung Butler 1991. 
24 Zur deutschsprachigen Auseinandersetzung mit Butler vgl. Landweer/Rumpf 1993, 

darin besonders die Beiträge von Lindemann, Hirschauer, Landweer (kritisch zu But-
lers „Diskursontologie“) und Hark; Wobbe/Lindemann 1994, darin insbesondere die 
Beiträge in Teil II sowie Frankfurter Institut für Sozialforschung 1994.  

25 Vgl. Butler 1991: z.B. 88. 
26 Vgl. z.B. Hirschauer 1993, Lindemann 1993, Garber 1992 und Landweer 1994.  
27 Vgl. Garfinkel 1967, Kapitel V. 
28 Vgl. z.B. Andermahr/Lovell/Wolkowitz 1997.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

telt über Butlers Rezeption, auf eine noch frühere Version dieser Unterscheidung 
beim Psychologen und Sexologen John Money verwiesen, der sich bereits in den 
1950er Jahren intensiv mit dem Phänomen Intersexualität beziehungsweise 
„Hermaphrodismus“ beschäftigte und in diesem Zusammenhang den Begriff 
„gender role“ prägte: 

 
„The term gender role is used to signify all those things that a person says or does to dis-
close himself or herself as having the status of boy or man, girl or woman, respectively. It 
includes, but is not restricted to sexuality in the sense of erotism.“29  
 
Wir werden im Folgenden einen Teil von Moneys Forschungen kurz skizzieren, 
um anhand seiner Rezeption den engen Zusammenhang von empirischer For-
schung, Lebenswelt und interdisziplinärer, auch feministischer, Theoriebildung 
deutlich zu machen. 

Money war ab 1951 als Professor für medizinische Psychologie an der Johns 
Hopkins Universität in Baltimore tätig, wo er eine „Gender Identity Clinic“ mit-
begründete und empirische Untersuchungen zum Thema durchführte. 1955 be-
richtet er von einer Untersuchung mit 76 Intersexuellen und kommt zum Ergeb-
nis, dass das soziale geschlechtliche Rollenverständnis nicht in einem zwingen-
den Verhältnis zur sexuellen, insbesondere hormonellen, Biologie steht. Die 
Ergebnisse seiner Studien, nämlich dass die (uneindeutigen) biologischen Gege-
benheiten keine klaren, eindeutigen Verbindungen zur eingenommenen Ge-
schlechterrolle seiner Studienteilnehmer haben – die für Money noch ganz un-
hinterfragt notwendigerweise der dualen gesellschaftlichen Ordnung folgen 
müssen – führten den Autor dazu, der sozialen Herstellung von Geschlecht eine 
erhebliche Bedeutung beizumessen.  
 
„In the light of hermaphroditic evidence, it is no longer possible to attribute psychologic 
maleness or femaleness to chromosomal, gonadal, or hormonal origins, nor to morpho-
logical sex differences of either the internal accessory reproductive organs or the external 
genitalia. […] From the sum total of hermaphroditic evidence, the conclusion that emerges 
is that sexual behavior and orientation as male and female does not have an innate, instinc-
tive basis. In place of a theory of instinctive masculinity or femininity which is innate, the 
evidence of hermaphroditism lends support to a conception that, psychologically, sexual-
ity is undifferentiated at birth and that it becomes differentiated as masculine and feminine 
in the course of the various experiences of growing up.“30 

                                                             
29 Money 1955: 254. [Herv. i. O.]. 
30 Money/Hampson/Hampson 1955: 308. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 201 

Money beschränkte sich bei der Interpretation seiner Ergebnisse allerdings nicht 
auf Intersexualität, sondern weitete seine Befunde zu einem umfassenden Gen-
der-Konstruktivismus aus. Sein Name ist heute untrennbar verbunden mit dem 
tragischen Fall von David Reimer, in der Fachliteratur auch unter dem Pseudo-
nym „John/Joan“ bekannt. David Reimer wurde in den 1960er Jahren als Säug-
ling bei der Beschneidung versehentlich der Penis verstümmelt; das Kind wurde 
auf Moneys Anraten zu einem Mädchen umoperiert und zunächst als solches er-
zogen. Money, der die Geschlechtsumwandlung begleitete, publizierte den Fall 
als Erfolg und als Beweis für die soziale Konstruiertheit von Geschlechtsidenti-
tät und beflügelte damit konstruktivistische Theorien.31 1997 schien dann aller-
dings durch die Publikation der späteren Entwicklung von John/Joan der Fall 
plötzlich von einem Beweis zu einem Gegenbeweis des Gender-Konstruktivis-
mus zu werden, den Gegner sozialkonstruktivistischer Theorien für sich rekla-
mierten.32 David Reimer hatte sich seiner Erziehung als Mädchen und der damit 
einhergehenden klinischen Behandlung zunehmend vehement widersetzt, sich 
im Alter von vierzehn Jahren für ein Leben als Junge entschieden – und sich 
schließlich mit 38 Jahren das Leben genommen.33  

Moneys Forschungen lassen sich – nicht nur aufgrund der sie begleitenden 
medizinischen Eigenmächtigkeit, wenn nicht Gewalt, mit ihren tragischen Fol-
gen für David Reimer – nur bedingt für die feministische Theoriebildung rekla-
mieren. Sein radikaler Konstruktivismus ging auch noch mit einer als problema-
tisch anzusehenden eindeutigen heteronormativen Absicht einher. So lässt sich 
die von Intersexuellenverbänden schon längst angeprangerte und in Deutschland 
erst vor kurzem vom Ethikrat verurteilte Praxis, Intersexuelle zugunsten einer 
‚normalen‘ sozialen Entwicklung schon früh zu einem eindeutigen Geschlecht 
hin umzuoperieren, ebenfalls unter anderem auf ihn zurückführen.34  

Die Philosophin Judith Butler, der die Kritik nach ihrem Buch Gender Trou-
ble häufig eine ebenso radikal konstruktivistische Auffassung wie John Money 

                                                             
31 Vgl. Money/Ehrhardt 1972. 
32 Vgl. z.B. Colapinto 2000. Vgl. dazu Butler 2001 bzw. die deutschsprachige Überset-

zung in Butler 2009: 97-122. 
33 Vgl. dazu Diamon 2004. 
34 Diese gewaltsame ‚Normalisierung‘ geht aber auf Kosten der sexuellen Integrität und 

oft auch der sexuellen Empfindungsfähigkeit, und sie ist zumeist mit einer erheblichen 
frühkindlichen Traumatisierung durch Operationen und ärztliche Behandlungen ver-
bunden. Die Tendenz, solche Kinder hierbei vorwiegend dem weiblichen Geschlecht 
zuzuweisen, ist vor allem der chirurgisch leichteren Herstellung weiblicher Genitalien 
zuzuschreiben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

und einen ähnlich problematischen Glauben an die Möglichkeit der willkürlichen 
Geschlechtsänderung unterstellte, beschäftigte sich mit diesem kritischen Fall 
vor ein paar Jahren ausführlich.35 In ihrem Versuch, David Reimer „gerecht zu 
werden“36, weist sie unter anderem auf die traumatisierenden Umstände der die 
ganze Kindheit von David Reimer über kontinuierlich durchgeführten Ge-
schlechtsumwandlung hin und argumentiert mit Verweis auf die komplizierte 
Gemengelage von empirischer Forschung, lebensweltlichen Problemen und ge-
sellschaftspolitischen Grabenkämpfen dafür, dass die historischen Fakten weder 
einen eindeutigen Beweis noch einen klaren Gegenbeweis für eine theoretische 
Unterscheidung von Sex und Gender zu liefern vermögen. Vor allem die Tatsa-
che, dass der Fall von Anfang an Gegenstand gesellschaftspolitischer Auseinan-
dersetzungen wurde, erlaubt es nicht, ihn als rein empirisches Forschungsergeb-
nis zu lesen und daraus eindeutige theoretische Aussagen abzuleiten: Der Aspekt 
der menschlichen lebensweltlichen Erfahrung spielte darin, wie Butler betont, 
weder für die Befürworterinnen und Befürworter noch die Gegnerinnen und 
Gegner der Geschlechtsumwandlung eine angemessene Rolle. Butlers Text steht 
nicht zufällig unter dem Titel Jemandem gerecht werden (Doing Justice to 
Someone); die Theorie der Geschlechtlichkeit muss sich nicht nur der naturwis-
senschaftlichen Empirie mit all ihren Implikationen öffnen, sondern genauso 
auch der Lebenserfahrung von spezifisch betroffenen Menschen, etwas, das But-
ler in ihren Überlegungen explizit versucht.  
 
 
FAZIT 
 
Wir haben gezeigt, dass für die feministische Theoriebildung – und das gilt ver-
mutlich auch für relevante Bereiche nicht-feministischer philosophischer For-
schung – gerade solche Untersuchungen zu innovativen philosophischen Ein-
sichten und Thesen führten und die Theoriedebatte beflügelten, die entweder 
Erfahrungen zum Gegenstand hatten oder aber sich auf empirische Materialien 
in origineller Weise bezogen. Dies gilt bereits für Simone de Beauvoir, die in 
ungewöhnlicher Breite Ergebnisse anderer wissenschaftlicher Disziplinen in ihre 
philosophische Analyse der Geschlechterverhältnisse einbezog, um ihre Alteri-
tätstheorie darauf zu gründen. Damit modifizierte sie wesentlich das philosophi-
sche Verständnis von Subjektivität und Freiheit. Denn ihre Analyse macht nicht 

                                                             
35 Vgl. Butler 2001. 
36 Vgl. den Titel von Butler 2001: Doing Justice to Someone (dt. 2009: Jemandem ge-

recht werden). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 203 

nur auf einige bis dahin unbeachtete soziale Bedingungen der Möglichkeit von 
Freiheit aufmerksam (nämlich die Fesselung von Frauen an reproduktive Belan-
ge), sondern auch auf noch schwieriger zu überwindende diskursive und begriff-
liche Ausschlüsse: Im Gegensatz zum „allgemein Menschlichen“ ist das von 
Beauvoir analysierte „andere“ Geschlecht nicht intelligibel, jedenfalls so lange 
nicht, wie „Geschlecht“ vor allem mit „Frauen“ assoziiert ist. Die Tatsache, dass 
der Begriff „Mann“ in vielen Verwendungszusammenhängen immer noch eher 
das allgemeine Personsein als ein bestimmtes Geschlecht bezeichnet, stellt ein 
begriffliches Problem dar, nicht bloß eines der sprachlichen Benennung.  

Inspirierend für die Theoriebildung waren zudem Forschungen, die empiri-
sche Quellen neu entdeckten oder einer neuen Lektüre unterzogen, wie diejeni-
gen Karin Hausens, deren Historisierung der Anthropologie die zeitlose philoso-
phische Rede vom ‚Menschen‘ in Frage stellte. Die Kritik an falschen Universa-
lisierungen wurde von Michel Foucaults innovativem Umgang mit historischen 
Quellen radikalisiert: Indem er historische Praktiken untersuchte, ihre Wahr-
heitsansprüche kontextualisierte und damit Heideggers Relativierung des Wahr-
heitsbegriffs gewissermaßen auf eine materiell gehaltvolle Grundlage stellte, 
leistete er einen entscheidenden Beitrag zur Debatte über Universalität und Rela-
tivität von Wahrheitskriterien.  

Während die bisher genannten Analysen eher zu Modifizierungen und Diffe-
renzierungen philosophischer Kategorien beitrugen, wurde durch Gilligans em-
pirische Untersuchungen eine Erweiterung moralphilosophischer Kategorien um 
den Begriff der Fürsorge angestoßen. 

Forschungen schließlich, die sich auf konkrete menschliche Erfahrungen wie 
die je unterschiedlich erlebte und gelebte Sexualität bezogen, wie die Studien 
von Money und Garfinkel, öffneten nicht nur neue Perspektiven auf Geschlecht-
lichkeit, sondern ermöglichten eine Differenzierung der Debatten um Reichweite 
und Grenzen biologischer Gewissheiten. Damit war einer Radikalisierung der 
schon bei Beauvoir angelegten Ethik des Selbstentwurfs der Weg geebnet. In 
diesem Sinn stellt Butlers Theorie der Performanz des Geschlechts das Problem 
der Freiheit anthropologisch auf eine neue Grundlage. 

Selbstverständlich bedürfte es weiterer eingehender Analysen dessen, was in 
den entsprechenden Kontexten und bei anderen Beispielen jeweils „Erfahrung“, 
„Lebenswelt“ und „Empirie“, aber auch „Theorie“ genau bedeuten. Dies wäre 
die Aufgabe einer Wissenschaftstheorie, die den hier skizzierten Überlegungen 
weiter nachgeht. Die ausgewählten Beispiele aus der Geschichte feministischer 
Theoriebildung deuten aber bereits auf das Potenzial hin, das die Genderstudies 
mit ihrer starken Orientierung an Problemen der Lebenswelt und ihrer interdis-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

ziplinären Ausrichtung auch für die philosophische Theorie insgesamt haben 
können.  

Wenn, wie eingangs konstatiert, derzeit ein Mangel an innovativer und auch 
gesellschaftlich relevanter Theorie beklagt wird, so darf daraus unserer Meinung 
nach nicht die Forderung nach neuen Großtheorien folgen. Was fehlt, sind nicht 
allumfassende, womöglich weltanschaulich motivierte Erklärungsmodelle, son-
dern, wie die Analyse gezeigt hat, an konkrete Problemzusammenhänge ange-
bundene und deshalb aussagestarke Theorien. Auf der anderen Seite verstehen 
wir unseren Beitrag auch als einen Appell, theoretisch stärker fundierte qualitati-
ve und quantitative Forschung zu betreiben. 

Aus diesen Überlegungen folgt auch, dass eine wichtige Aufgabe für die 
Wissenschaften insgesamt und auch für die Philosophie in interdisziplinärer For-
schung besteht. Philosophie darf sich dabei freilich weder darauf beschränken, 
Ergebnisse empirischer Forschung lediglich als Material zu übernehmen, noch 
kann sie sich mit einer bloß nachträglichen Begriffskritik zufriedengeben. Viel-
mehr muss sie ihre Kompetenzen bereits von Anfang an in den Forschungspro-
zess einbringen.37 Damit gibt sie sich nicht auf, sondern kann gerade ihre spezifi-
schen Stärken zur Geltung bringen, etwa das Vermögen, historische Theoriemus-
ter zu erkennen und kritisch zu reflektieren, oder genaue Begriffsanalysen zu 
leisten. Auch die habitualisierte Fähigkeit, Perspektivenwechsel vorzunehmen, 
ist für interdisziplinäre Forschung unverzichtbar: In der Philosophie wiegt die 
kohärente Durchführung einer Argumentation stärker als die Bewertung der phi-
losophischen Position, die gerade eingenommen wird; mögliche Einwände müs-
sen in die eigene Argumentation integrierbar sein oder mit guten Gründen zu-
rückgewiesen werden. In diesem Prozess des Philosophierens wird das ‚Über-
setzen‘ fremder Überlegungen und Einwände in den eigenen Gedankengang 
eingeübt. Da die unterschiedlichen Disziplinen sehr verschiedene Fachsprachen 
sprechen, die es zunächst aufeinander zu beziehen gilt, bevor überhaupt mit der 
Entwicklung einer gemeinsamen Fragestellung und der entsprechenden For-
schung begonnen werden kann, ist gerade diese Fähigkeit zum Perspektiven-
wechsel entscheidend für die Leistungsfähigkeit von Interdisziplinarität. Die Phi-
losophie kann damit eine zentrale Aufgabe in der aktuellen Wissenschaftsland-

                                                             
37 Klassische Vorbilder für interdisziplinäre Theoriebildung wären z.B. die empirischen 

Untersuchungen der frühen Kritischen Theorie (vgl. Adorno et al. 1950, Jahoda/La-
zarsfeld/Zeisel 1933 und Elias 1939) oder Bourdieus sozialphilosophisch motivierte 
empirische Studien (z.B. Bourdieu 1976). Für einen zeitgenössischen Versuch inner-
halb der feministischen Philosophie vgl. Heike Guthoffs Untersuchung über den phi-
losophischen Habitus (Guthoff 2012).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 205 

schaft erfüllen, die als eine genuin philosophische Herausforderung betrachtet 
werden kann.  

In einer so verstandenen Philosophie würde das Verhältnis von Peripherie 
und Zentrum in eine dynamischere Bewegung geraten, als es ohnehin in der Phi-
losophiegeschichte der Fall ist: Das vermeintliche Zentrum der Philosophie wür-
de sich über seinen eigenen peripheren Status im Kreis der Wissenschaften Klar-
heit verschaffen und den lange Zeit gepflegten Fachhabitus des einsamen und 
um Resonanz nicht bemühten Denkertums aufgeben, der zur wissenschaftlichen 
und gesellschaftlichen Marginalisierung des Faches geführt hat. Weil das Ver-
hältnis von Peripherie und Zentrum insgesamt fragil ist, ließe sich auch fragen, 
ob es überhaupt darum geht, im Zentrum zu agieren, oder ob nicht gerade die 
Arbeit an den Rändern eines Fachs besonders produktiv sein kann. Mut zur Peri-
pherie kann auch bedeuten, die vernachlässigten Randzonen nicht nur der Philo-
sophie, sondern auch anderer Fächer, zum Beispiel deren fachintern oft wenig 
anerkannte Wissenschaftsgeschichte, wahrzunehmen und für kreative Arbeit zu 
nutzen. Die Chance für die Philosophie, wie sie von Beauvoir, Butler und ande-
ren praktiziert wird, liegt vielleicht gerade im Aushalten und Aufrechterhalten 
der Spannung zwischen Zentrum und Peripherie.  

Solche wissenschaftsinternen Verschiebungen würden auch eine andere 
wichtige Aufgabe der Philosophie befördern, nämlich die Auseinandersetzung 
mit aktuellen, gesellschaftlich relevanten Fragen. Der gesellschaftliche Bedarf an 
Orientierung ist heute enorm groß, nicht nur bei Themen der Angewandten 
Ethik, wie etwa Reproduktionsmedizin, Genforschung oder Umweltpolitik. 
Auch die Fragen nach der Bedeutung und Rolle von Geschlecht und Geschlecht-
lichkeit, nach sozialer Gerechtigkeit und nach dem „guten Leben“ von konkre-
ten, das heißt geschlechtlich geprägten, sozial situierten Individuen erfordern 
philosophische Reflexion. Während im Bereich der Lebenswissenschaften die 
technischen Entwicklungen oft schneller moralische Dilemmata produzieren, als 
ein Sinn für Angemessenheit für die entsprechenden Situationen ausgebildet und 
philosophisch reflektiert werden kann,38 vollziehen sich die Änderungen der Ge-
schlechterverhältnisse deutlich langsamer; zum Teil so langsam, dass gerade für 
ihre Beharrlichkeit Erklärungsbedarf besteht, zu deren Aufklärung die Philoso-
phie erheblich beitragen könnte. Dazu müsste sie sich aber der Lebenswelt in ih-
rer ganzen Breite stellen. 

                                                             
38 Vgl. Landweer 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

LITERATUR 
 
Adorno, Theodor W. et al. (1950): The Authoritarian Personality. Studies in 

Prejudice, hrsg. v. Max Horkheimer/Samuel H. Flowerman, New York. 
Andermahr, Sonya/Lovell, Terry/Wolkowitz, Carol (1997): A Glossary of Femi-

nist Theory, London/New York/Sydney/Auckland. 
Beauvoir, Simone de (1949/1976): Le deuxième sexe, Band 1, Paris. 
Dies. (1992): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, aus dem Franzö-

sischen von Uli Aumüller und Grete Osterwald, Reinbek bei Hamburg.  
Becker-Schmidt, Regina/Bilden, Helga (1991): Impulse für die qualitative Sozi-

alforschung, in: Uwe Flick (Hg.), Handbuch qualitative Sozialforschung, 
München, S 23-30. 

Behnke, Cornelia/Meuser, Michael (1999): Geschlechterforschung und qualita-
tive Methoden, Opladen.  

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis. Auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, Frankfurt a. M.  

Butler, Judith (1990): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, 
New York/London.  

Dies. (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M. 
Dies. (2001): Doing Justice to Someone. Sex Reassignment and Allegories of 

Transsexuality, in: GLQ 7/4, S. 621-633.  
Dies. (2009): Jemandem gerecht werden. Geschlechtsangleichung und Allego-

rien der Transsexualität, in: dies., Die Macht der Geschlechternormen und 
die Grenzen des Menschlichen, aus dem Amerikanischen von Karin Wörde-
mann und Martin Stempfhuber, Frankfurt a. M., S. 97-122. 

Colapinto, John (2000): Der Junge, der als Mädchen aufwuchs, Düssel-
dorf/Zürich.  

Diamon, Milton (2004): Sex, Gender, and Identity over the Years: A Changing 
Perspective, in: Child and Adolscent Psychiatric Clinics of North America 
13, S. 591-607. 

Döbert, Rainer/Nunner-Winkler, Gertrud (1986): Wertwandel und Moral, in: 
Hans Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, 
Frankfurt a. M., S. 289-321. 

Elias, Norbert (1939): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und 
psychogenetische Untersuchungen, 2 Bände, Basel. 

Foucault, Michel (1979): Sexualität und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen, 
Frankfurt a. M. 

Ders. (1994): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a. M. 
Frankfurt, Harry (1988): The Importance of What We Care About, Cambridge. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 207 

Frankfurter Institut für Sozialforschung (Hg.) (1994): Geschlechterverhältnisse 
und Politik, Frankfurt a. M. 

Garber, Marjorie (1992): Vested Interests. Cross Dressing & Cultural Anxiety, 
New York. 

Garfinkel, Harold (1967): Studies in Ethnomethodology, Englewood Cliffs, N.J. 
Gilligan, Carol (1982a): Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der 

Frau, München. 
Dies. (1982b): In a Different Voice. Psychological Theory and Women’s Devel-

opment, Cambridge, Mass./London. 
Goffman, Erving (1979): Gender Advertisement, Cambridge. 
Ders. (1977): The Arrangement between the Sexes, in: Theory and Society 4, 

S. 301-331. 
Guthoff, Heike (2012): Habitus. Zur Intersektion von Kollektivität und Ge-

schlecht im Fach Philosophie, Dissertation Freie Universität Berlin. 
Hark, Sabine (Hg.) (2001): Dis/Kontinuitäten: Feministische Theorie. Lehrbuch 

zur sozialwissenschaftlichen Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesba-
den. 

Hausen, Karin (2012a): Geschlechtergeschichte als Gesellschaftsgeschichte, 
Göttingen. 

Dies. (1976): Die Polarisierung der „Geschlechtscharaktere“ – Eine Spiegelung 
der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.), 
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas, Stuttgart, S. 363-393. 

Dies. (1981): Family and Role Division. The Polarization of Sexual Stereotypes 
in the Nineteenth Century. An Aspect of Dissociation of Work and Family 
Life, in: Richard J. Evans/W. R. Lee (Hg.), Social History of the Family in 
Nineteenth and Twentieth Centuries Germany, London, S. 51-83. 

Dies. (2012b): Der Aufsatz über die „Geschlechtscharaktere“ und seine Rezepti-
on. Eine Spätlese nach dreißig Jahren, in: Hausen, Geschlechtergeschichte 
als Gesellschaftsgeschichte, S. 83-105. 

Hirschauer, Stefan (1993): Die soziale Konstruktion der Transsexualität, Frank-
furt a. M. 

Hobbes, Thomas (1968): Leviathan, hrsg. v. C.B. Macpherson, London. 
Hochschild, Arlie Russell (1983): The Managed Heart. Commercialization of 

Human Feeling, Berkeley. 
Dies. (1979): Emotion Work, Feeling Rules, and Social Structure, in: The 

American Journal of Sociology 85/3, S. 551-575. 
Jahoda, Maria/Lazarsfeld, Paul F./Zeisel, Hans (1933): Die Arbeitslosen von 

Marienthal. Ein soziographischer Versuch über die Wirkungen langandau-
ernder Arbeitslosigkeit, Leipzig. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Kessler, Suzanne/McKenna, Wendy (1978): Gender – An Ethnomethodological 
Approach, New York. 

Landweer, Hilge (1994): Jenseits des Geschlechts? Zum Phänomen der theoreti-
schen und politischen Fehleinschätzung von Travestie und Transsexualität, 
in: Frankfurter Institut für Sozialforschung (Hg.), Geschlechterverhältnisse 
und Politik, Frankfurt a. M., S. 139-167. 

Dies. (2012): Freiheit, Widerfahrnis und Unverfügbarkeit. Der Wille zum Ent-
grenzen des Verfügbaren, in: Paragrana 21/2, S. 181-200. 

Landweer, Hilge/Newmark, Catherine (2010): Erste Philosophie des Ge-
schlechts. Simone de Beauvoir als existenzialistische Ethikerin, in: Stephanie 
Bung/Romana Weiershausen (Hg.), Simone de Beauvoir. Schreiben zwischen 
Theorie und Erzählung. Querelles – Jahrbuch für Frauen- und Geschlechter-
forschung, Band 15, Göttingen, S. 144-164. 

Landweer, Hilge/Rumpf, Mechthild (Hg.) (1993): Kritik der Kategorie ‚Ge-
schlecht‘, Feministische Studien 2, 11. 

Lindemann, Gesa (1993): Das paradoxe Geschlecht. Transsexualität im Span-
nungsfeld von Körper, Leib und Gefühl, Frankfurt a. M. 

Lutz, Bernd (Hg.) (2003): Metzler Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern 
bis zu den Neuen Philosophen, Stuttgart/Weimar. 

Mattéi, Jean-François (Hg.) (1992): Les Œuvres Philosophiques. Dictionnaire, 
Paris. 

Money, John (1955): Hermaphroditism, Gender and Precocity in Hyperadreno-
corticism: Psychologic Findings, in: Bulletin of the Johns Hopkins Hospital 
96/6, S. 253-264. 

Money, John/Ehrhardt, Anke (1972): Man & Woman, Boy & Girl, Baltimore. 
Money, John/Hampson, Joan G./Hampson, John L. (1955): An Examination of 

Some Basic Sexual Concepts: The Evidence of Human Hermaphroditism, in: 
Bulletin of the Johns Hopkins Hospital 97/4, S. 301-319. 

Nunner-Winkler, Gertrud (1991): Gibt es eine weibliche Moral?, in: dies. (Hg.), 
Weibliche Moral. Die Kontroverse um eine geschlechtsspezifische Ethik, 
Frankfurt a. M., S. 147-161. 

Reinharz, Shulamit (1992): Feminist Methods in Social Research, New York. 
Rosenbaum, Heidi (Hg.) (1978): Seminar: Familie und Gesellschaftsstruktur. 

Materialien zu den sozioökonomischen Bedingungen von Familienformen, 
Frankfurt a. M. 

Schott, Robin May (Hg.) (2010): Birth, Death and Femininity. Philosophies of 
Embodiment, Bloomington, Indiana. 

Scott, Joan (1988): Gender and the Politics of History, New York. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 209 

Stoller, Silvia/Vetter, Helmuth (Hg.) (1997): Phänomenologie und Geschlech-
terdifferenz, Wien. 

Vogel, Ulrike (Hg.) (2007): Meilensteine der Frauen- und Geschlechterfor-
schung. Originaltexte mit Erläuterungen zur Entwicklung in der Bundesre-
publik, Wiesbaden. 

Volpi, Franco (Hg.) (1999): Großes Werklexikon der Philosophie, Stuttgart. 
Wobbe, Theresa/Lindemann, Gesa (Hg.) (1994): Denkachsen. Zur theoretischen 

und institutionellen Rede vom Geschlecht, Frankfurt a. M. 
Young, Iris Marion (2005): On Female Body Experience. „Throwing Like a 

Girl“ and Other Essays, Oxford. 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183 - am 14.02.2026, 14:15:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

