»Sprich deutlicher«
Zum Drama Georg Blichners

1. Anatomische Zergliederungen

Die Rezeption von Georg Biichners literarischen Schriften hat im 19. Jahr-
hundert bei aller Diversitit des dsthetischen Urteils generell vermerkt,
dass sie durch eine als iibermiflig deutlich empfundene Darstellung der
Wirklichkeit gekennzeichnet seien. Im Kontext der sich um die Jahrhun-
dertmitte formierenden Programme des >poetischen Realismus« ist diese
Tendenz als ein »Wahnsinn im Detail« verurteilt und vor dem Hinter-
grund der klassisch-dsthetischen Normen als »unkiinstlerisch« disqualifi-
ziert worden.! Ohne Erhebung zum Ideal, so etwa der einflussreiche Kri-
tiker Julian Schmidt in seiner verbreiteten Literaturgeschichte von 1855,
bleibe Dichtung auf das Unvollkommene der Empirie beschrankt und
biifle die Differenz zur Geschichtsschreibung ein.> Schmidt scheut nicht
davor zuriick, Biichners analytische Distinktionsschérfe mit gewohnt we-
nig charmantem Moralismus zu pathologisieren: Biichner »wiirde immer
in der Reihe der Reflexionsdichter geblieben sein, jener Dichter, bei denen
das scharfste, kalteste Denken hart an die unheimlichen Nebel des Wahn-
sinns streift«.> Rudolph Gottschall, der dem modernen Dichter in seinem
ebenfalls 1855 erschienenen Werk zur neueren Literatur eine »Vorliebe fiir
das Drastische, Pointierte, Effectvolle« bescheinigt,* bringt diesen jenseits
von Schonheit und Haisslichkeit liegenden Realismus ohne verkldrende
Tendenz ausdriicklich mit Biichners wissenschaftlicher Tatigkeit in Ver-
bindung: »Die grofite geschichtliche Treue ward zur Regel gemacht [...];
und die ganze Kunst des Dramatikers bestand darin, die grofien Leichen
der Geschichte so geschickt zu secieren, dafl man jeden Hirn- und Herz-
fehler grofler Charaktere der Nachwelt auf’s Deutlichste vorzeigen konn-
te. Ein solcher dramatischer Anatom der Geschichte ist Georg Biichner«.

1 Vgl. Schmidt 1855, S. 50: »Jeder Versuch, den Wahnsinn im Detail darzustellen, wenn
er etwas mehr sein soll, als das deutlich erkannte Resultat eines tragischen Schicksals, ist
unkinstlerisch«.

2 Vgl ebd., S.51: »Der Dichter aber [...] kann sich mit dem Unvollkommenen der

Empirie nicht begniigen. Die Dichtung soll erheben, erschiittern, ergétzen; das kann sie

nur durch Ideale«.

Ebd., S. 56.

Gottschall 1855, Bd. 1, S. 486.

Ebd., Bd. 2, S. 367.

(SIS N

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erst in der zweiten Jahrhunderthilfte, am Vorabend naturalistischer Be-
strebungen, wird Biichners »unerhérte Kraft des Individualisierens bis ins
geringste Detail« aufgewertet und sein Werk als dasjenige hervorgehoben,
das in seiner Zeit »am schérfsten und riicksichtslosesten das Kunstprincip
des Realismus ausgesprochen« habe.’

Der enge Zusammenhang von Kunst und Wissenschaft, der zum Bild
Bichners als dramatischem Anatom der Geschichte gefithrt hat, bildet
einen Topos der Forschung und geht auf ein zeitgendssisches Urteil zu-
riick. Am 10. Juni 1836 schreibt Karl Gutzkow, der Danton’s Tod ein Jahr
zuvor zur Publikation verholfen und daran die gegen die »romantische
Confusion« gestellten, »ganz grellen und nur auf Eines beziiglichen Ein-
deutigkeiten«, kurz: die kompromisslose historische Treue von Biichners
Erstlingswerk hervorgehoben hat,” an seinen literarischen Schiitzling nach

Straflburg:

Sie scheinen die Arzneneikunst verlassen zu wollen, womit Sie, wie ich hore, Th-
rem Vater keine Freude machen. Seien Sie nicht ungerecht gegen dies Studium;
denn diesem scheinen Sie mir Thre hauptsichliche Force zu verdanken, ich meine,
Ihre seltene Unbefangenheit, fast mécht’ ich sagen, Ihre Autopsie, die aus allem
spricht, was Sie schreiben. Wenn Sie mit dieser Ungeniertheit unter die deutschen
Philosophen treten, muss es einen neuen Effekt geben. Wann werden Sie nach
Ziirich abgehen?®

Der Brief, der die bis heute weit verbreitete, jedoch oberflichliche Re-
zeption Biichners als dichtendem Arzt bestimmt hat, fillt in eine Zeit,
da der junge Autor die praktische Medizin und damit den vom Vater
vorgezeichneten Weg schon langst verlassen hat. Flankiert vom Studium
der Philosophie, das Biichner brieflichen Auflerungen zufolge ab 1833
»mit aller Gewalt« vorantreibt,’ avanciert die naturwissenschaftliche
Forschung sukzessiv zur Hauptbeschiftigung. Von den ersten Strafibur-
ger Studienjahren bei Georges-Louis Duvernoy und Ernest-Alexandre

6 Vgl Karl Emil Franzos (1875) in: Goltschnigg 1974, S. 88f. — Gottfried Keller sicht
vor allem im Woyzeck-Fragment eine »Art von Realistik, die den Zola und seine Nana
jedenfalls tiberbietet« (in ebd., S. 119).

7 Vgl. Biichner SW II, S. 394f.

8 Ebd., S. 441.

9 Vgl Landau 1965, S. 25 (»Gutzkow hat einmal recht fein bemerkt, dafl Biichner der
Medizin seine seltene Unbefangenheit und Objektvitit, die Exaktheit der Autopsie,
die Sicherheit der Diagnose verdanke«); Mette 1963; Jens 1964; Miiller-Seidel 1968;
Oesterle 1983, S. 225ff. — Vgl. dazu Roth 2004, S. 6: »Daf3 er [i.e. Biichner] haufig als
Arzt oder Mediziner charakterisiert wird, ist symptomatisch fiir diese oberflachliche
Beschaftigung mit dem Naturwissenschaftler Biichner«.

10 Buchner BW, S. 33 (Brief vom 9. Dezember 1833).

142

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lauth (1831-1833) tiber die Giefiener Zeit bei Friedrich Christian Gregor
Wernekinck und Johann Bernhard Wilbrand (1833-1834) bis zu seinem
zweiten Straflburger Aufenthalt (1835-1836) zeichnet sich eine fortschrei-
tende Hinwendung zur vergleichenden Anatomie, also zum naturwissen-
schaftlichen Fach der Zoologie, ab. Biichner beginnt im Herbst 1835 nach
einem Thema »iiber einen philosophischen oder naturhistorischen Ge-
genstand« zu suchen,™ mit dem Ziel, in Ziirich zu promovieren, da hier
Aussicht auf eine Dozentenstelle besteht. Den vorletzten Winter und das
letzte Fruhjahr seines Lebens ist Biichner, mit Lupe und Skalpell in der
Hand tiber tote Fische, Frésche und Menschen gebeugt, intensiv von der
Abfassung seiner Dissertation eingenommen. Im Frithjahr prasentiert er
seine Abhandlung iiber das Nervensystem der Barben in drei Sitzungen
der »Société d’histoire naturelle de Strasbourg«, Ende Mai schliefit er die
Schrift ab und gibt sie zum Druck frei. Im Herbst 1836 halt er seine »Pro-
bevorlesung« vor den Augen Lorenz Okens an der 1833 neu gegriindeten
Universitit Ziirich, wo Biichner mit dem Wintersemester 1836/37 »Zoo-
matische Demonstrationen« zu unterrichten beginnt.'

Obwohl Gutzkow seinen Briefpartner also falschlicherweise dem Feld der
praktischen Medizin zuordnet, attestiert er Biichner nicht ganz zu Unrecht
einen »drztlichen Blick« — mit dem Hinweis auf die »Autopsie« wird jedoch
ein zu hoher Anspruch erhoben, wenn es dabei dem Wortgebrauch der
Zeit zufolge um die vornehmlich fiir Arzte zur »richtigen Krankheitskennt-
nifl« notwendige Fertigkeit geht, »durch eigene Beobachtung und Unter-
suchung den Schein von der Wirklichkeit zu trennen und die Thatsachen
festzustellen«."”® Wie Foucault herausgearbeitet hat, ist die Entwicklung des
klinischen Bewusstseins seit Beginn des 19. Jahrhunderts dadurch gepragt,
dass sich die Perspektive vom »wesenhaft Wahren« des Korpers auf »die
sinnlich wahrnehmbare Individualitit«, das heifit: auf einen empirisch of-
fenen Bereich verschiebt' und daher eine »Aufthebung der begrifflichen
"Trennung von >Krankheit« [...] und Krankheitssymptomen« zu bedenken
ist.”” Uber den praktischen Zweck hinaus werden die Zeichen am Kérper
zu einem opaken Phanomen und als solche Gegenstand der exakten wis-

11 Biichner SW 1L, S. 419.

12 Vegl. den kurzen Uberblick bei: Borgards 2009, S. 123-125.

13 Vgl. Brockhaus’ Bilder-Conversations-Lexikon (1837) zit. nach Wiilfing 1992, S. 49.

14 Foucault 2002, S. 112: »Die Medizin stellt sich nicht mehr die Aufgabe, das wesenhafte
‘Wahre unter der sinnlich wahrnehmbaren Individualitit zu erblicken, sondern die
Ereignisse eines offenen Bereichs endlos zu verfolgen: das ist die Klinik«.

15 In der Biichner-Forschung ist Wolfgang Prof} der Exste gewesen, der die Relevanz von
Foucaults Geburt der Klinik fiir Buchners Naturwissenschaft gesehen hat (Prof3 1977, hier
S. 234). Vgl. danach auch Wiilfing 1992.

143

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

senschaftlichen Analyse. Diese Neuausrichtung des unbefangenen Blicks,
der nicht eingreift und der, technisch gertistet, einer moglichst objektiven
Kunst der Beobachtung dient, ist fiir Biichners wissenschaftliche Arbeit,
jedenfalls zu einem gewichtigen Teil, kennzeichnend. Wenn Gutzkow fest-
hélt, dass diese Tatigkeit thre Wirkung »unter den deutschen Philosophen«
zeitigen werde, dann macht er nicht nur darauf aufmerksam, dass die em-
pirische Forschung der Zeit im Gefolge der romantischen Naturlehre die
Philosophie noch keineswegs ausgeschlossen hat — Biichners anatomische
Arbeit ist auch von einer tiefgreifenden Reflexion auf die epistemologischen
Grundlagen der modernen Wissenschaften begleitet. Wie die Studien zu
Descartes und Spinoza belegen, gehen Biichners Schriften einer umfassen-
den Beschaftigung mit dem Erbe des Rationalismus nach. Im Zentrum die-
ser epistemologisch, empirisch und schliefilich auch literarisch gefiihrten
Auseinandersetzung steht eine ebenso intensive wie innovative Arbeit am
Begriff der »Deutlichkeit«. Mit Blick auf Biichners Dissertation wird sich zei-
gen, dass die Leitidee der Aufklarung tiber die Vorgaben der dogmatischen
und der transzendentalphilosophischen Vernunftlehre hinaus nach Mafiga-
be einer operativen Logik zu berticksichtigen ist — Deutlichkeit realisiert sich
bei Biichner allererst physisch, in der konkreten Praxis des Wissenschaft-
lers. Der Tradition der empirischen Naturforschung verpflichtet, erweist
sich distinkte Erkenntnis nicht mehr nur als eine Sache des scharfen Ver-
standes, sondern betrifft primér die Fragen nach der medialen Zurtstung
des Gegenstands, des exakten Schnitts mit dem Skalpell, der Genauigkeit
der Beobachtung und der Evidenz der protokollierenden Schrift. Biichners
radikalrealistische Poetik liegt in einem anatomischen Schreiben begriindet,
wie es sich in der Abhandlung tiber das Nervensystem der Fische iiber-
liefert hat und wie es hinsichtlich der wesentlichen Ziige, stilistischen Ei-
gentiimlichkeiten und Verlaufsformen herausgearbeitet werden muss. Die
»Drastik« von Biichners literarischen Schriften, diese These explizieren die
nachfolgenden Ausfiihrungen, erklért sich erst vor dem Hintergrund seines
postmetaphysischen Wissenschaftsverstindnisses.

»Abgrund zwischen Denken und Erkennen« (Studien zu Descartes)

Biichners wenig untersuchte philosophische Studien, die er parallel zu
seiner naturwissenschaftlichen Arbeit und im Hinblick auf eine fiir das
Sommersemester 1837 geplante Vorlesung an der Universitit Ziirich zu
den »philosophischen Systeme[n] der Teutschen seit Cartesius und Spi-
noza« intensiv betrieben hat, enthalten an zentraler Stelle der Auseinan-

144



https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dersetzung mit den wissenschaftstheoretischen Grundlagen des neuzeitli-
chen Rationalismus eine ebenso niichterne wie fiir die eigenen Schriften
bedeutsame Analyse des Deutlichkeitsbegriffs. Weit davon entfernt, die
Gnoseologie Descartes’ und Spinozas'® — und mit thnen die philosophi-
sche Reflexion insgesamt — als lebensfern und hohl zu verspotten,"” lassen
Biichners von Exzerpten aus den originalen Texten durchsetzte Aufzeich-
nungen eine grindliche Beschiftigung erkennen, die den wissenschaft-
lichen Anspriichen der zu Beginn des 19. Jahrhunderts etablierten Phi-
losophiegeschichtsschreibung durchaus gerecht wird."® So sehr Biichners
Rekonstruktion darum bemtiht ist, die einzelnen Sitze auf ihre innere
logische Stimmigkeit hin zu priifen und eine wertungsfreie Interpretati-
on der philosophischen Konzeptionen vorzulegen — die Lektiire ist nicht
nur von ausdricklichen Stellungnahmen,” sondern durchgehend auch
von einem erkennbaren historischen Index bestimmt. Biichners Studi-
um erfolgt mafigeblich am Leitfaden des Kantianers Wilhelm Gottlieb
Tennemann bzw. von dessen zehnbéndigem Standardwerk Geschichte der
Philosophie (1798-1819) und im Einverstdndnis mit zentralen Begriffen
der Transzendentalphilosophie.?® Dieser >kritische« Gestus, den Biichner
vom »transzendenten Standpunkt« wohl zu unterscheiden gewusst hat,?!
betrifft die metaphysische Verankerung des rationalen >Dogmatismus,
nach Kant also die Anmafiung, die reine Vernunft »ohne vorangehende

16 Buichner BW, S. 112.

17° Dies war lange Zeit der Tenor in der Einschitzung von Biichners angeblich allein
asthetischer »Philosophickritik« (vgl. Horn 1982; Oesterle 1983; Kuhnigk 1987; Osawa
1999).

18 Vgl. Stiening 1999 u. 2005.

19 Die Annahme, dass sich Biichner anfangs zwar »in Widerlegungshidndel mit Descartes
und Spinoza« verwickle, die so sich artikulierenden Ansichten aber dem Umstand
geschuldet seien, dass Biichner noch »tibe, da sich im Fortlauf der Spinoza-Skripte keine
direkten Stellungnahmen mehr finden und das Ideal wissenschaftlicher Objektivitit
erreicht sei (Stiening 2005, S.220), impliziert eine m.E. nicht zu rechtfertigende
Abwertung von Biichners tatsichlich gedufierten Auffassungen.

20 Vgl. Biichner MBA 9.2, S. 264. Den Spekulationen dariiber, ob Biichners extensive
Kenntnisse von Kants Philosophie aus erster oder zweiter Hand stammen, muss hier
keine Weitere hinzugefiigt werden, da sich die - fiir den folgenden Argumentationsgang
im Ubrigen unerhebliche — Frage philologisch nicht verlisslich beantworten lisst. Zu
diesen Spekulationen muss auch der mittlerweile vorherrschende Standpunkt gezihlt
werden, dass eine »dezidierte Kantkenntnis Biichners« auszuschlieflen sei: Stiening 2004,
S. 217; auch: Récken 2009, S. 133.

21 Buchner SW II, S. 305. - Fur die zeitgenossische Diskussion ist Fichtes Unterscheidung
aus der Wissenschafislehre (1794) bestimmend: »Im kritischen System ist das Ding, das im Ich
gesezte, im dogmatischen dasjenige, worin das Ich selbst gesezt ist: der Kriticism ist darum
immanent, weil er alles in das Ich setzt; der Dogmatism transscendent, weil er noch tiber
das Ich hinausgeht« (Fichte 1802, S. 47). Vgl. hierzu: Biichner MBA 9.2, S. 255-257.

145

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kritik ihres eigenen Vermogens« zu inthronisieren.?? Es geht um nichts
weniger als darum, die dem Rationalismus des 17. und 18. Jahrhunderts
»zum Grunde« liegenden »Irrtiimer« aufzudecken, um die »despotische
Herrschaft« der Vernunft in die Schranken zu weisen.?® Kants philosophi-
scher Umwélzung - so hat Heine diese Bildlichkeit in seiner von Biichner
rezipierten Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland aufgegriffen
und analog zur Franzdsischen Revolution ausgemalt — hat es »nicht an
Greuel« gefehlt.”* Kant, »dieser grofle Zerstorer im Reiche der Gedan-
ken«, habe »an Terrorismus den Maximilian Robespierre weit« tibertrof-
fen.?” Durch die kritizistische Zerlegung des aufklarerischen Dogmatismus
mitsamt den diesem zugrundeliegenden Gottesbeweisen sei die »grofie
Weltzerrissenheit« zwischen Geist und Materie erst eigentlich unheilbar
geworden.?® Zwar hat die transzendentale Wende Heine zufolge die un-
terschiedlichsten Reaktionen hervorgerufen - in jedem Fall aber steht die
auf Kant folgende Philosophie im Bann dieser geistigen Revolution.” Es
ist indes bezeichnend, dass sich die Begeisterung im deutschen Idealismus
nicht an der Kritik der reinen Vernunfi, sondern an Kants Ethik und Asthetik
entziindet hat, haben die zweite und die dritte Kritik doch Ansatzpunkte
zur Uberwindung der unverséhnlichen Zweiheit der Erkenntnisquellen
geboten.” Namentlich ein in Schellings Naturphilosophie weiterleben-
der pantheistischer Spinozismus,” den Heine mit Blick auf Jacobi und
Goethe »die verborgene Religion Deutschlands« nennt und im Verweis
auf die eigene »urspriingliche Religiositit« zumindest nicht ablehnt, wird
als Versuch eingestuft, den epistemischen Riss des Kritizismus zu restau-
rieren.®® Zwar vertritt Biichner im Vergleich zu Heine eine radikal athe-

22 Kant, KV B XXXV.

23 Ebd., A VIIL

24 Heine, HSA 8/1, S. 90.
2% Ebd., S. 82.

2% Ebd., S. 60.

27 Ebd., S. 90: »Bei dem einen zeigte sich ein schaumender Enthusiasmus, bei dem andern
eine bittere Verdriefllichkeit, bei vielen eine glotzende Erwartung tiber den Ausgang
dieser geistigen Revolution«.

28 Vgl. zur philosophischen Rezeption von Kants Schriften tiberblicksartig: Hoffe 2004,
S. 281-302, hier S. 284{f.

29 Heine, HSA 8/1, S. 62. Vgl. auch ebd., S. 111: »Denn die Idee der Naturphilosophie ist
ja im Grunde nichts anders als die Idee des Spinoza, der Pantheismus«.

30 Ebd., S. 115: »In der Tat, wenn man in Kant die terroristische Konvention und in Fichte
das Napoleonische Kaiserreich sieht, so sicht man in Herrn Schelling die restaurierende
Reaktion, welche hierauf folgte«. Mit Blick auf die naturphilosophische Lehre (genannt
werden Oken, Adam Miiller, Gorres) meint Heine durchaus zustimmend: »Aber es war
zundchst ein Restaurieren im besseren Sinne« (ebd.). Zu Heines Religiositit vgl. ebd.,
S. 87. Zu den Korrspondenzen zwischen Heine und Biichner vgl. zuletzt: Teraoka 2006.

146

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

istische Position und legt dementsprechend eine markant andersartige
Spinoza-Lektiire frei — jedoch ist allein vor dem Hintergrund der von
Heine beschriebenen Rezeptionssituation keineswegs ausgemacht, dass
die transzendentale Erkenntniskritik von Biichner »als Losung« und nicht
doch eher als »krisenhaftes Problem« wahrgenommen worden ist.?! So
sehr Tennemann und vor allem eine weitere fiir Biichner wichtige Quelle,
Johann Friedrich Herbarts Allgemeine Metaphysik (1828/29), in Kants Schrif-
ten eine »begriindungstheoretische Dimension« fiir das anbrechende Zeit-
alter der Naturwissenschaft ermessen haben®” — aus Sicht des literarischen
Diskurses zumindest ist festzuhalten, dass die epistemische Katastrophe
als unheilbar empfunden worden ist. So beharrt Heine darauf, dass die
erste Kritik Kants Hauptwerk darstelle, wahrend schon die praktische Ver-
nunfi als »Zauberstdbchen« einzuschétzen sei, mit dem der von der theore-
tischen Vernunft getétete »Leichnam des Deismus« wiederbelebt worden
sei.® Wie im Folgenden zu zeigen ist, steht auch Biichners wissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit den Anfingen der Aufkldrungsphilosophie
im Zeichen einer basalen Kritik an den dogmatischen Grundsitzen De-
scartes’ und Spinozas. Wo letztere ein sicheres Fundament fiir die mensch-
liche Erkenntnis gefunden zu haben meinen, tut sich in Biichners philo-
sophischen Studien ein »Abgrund« auf. Weder die literarischen noch die
naturwissenschaftlichen Arbeiten bieten eine Losung fiir dieses Dilemma.
Daraus darf jedoch keineswegs geschlossen werden, dass fiir Biichner das
wissenschaftstheoretische Erbe der frithen Aufklarung unmafigeblich und
dementsprechend der Begriff der Deutlichkeit ad acta zu legen ist. In den
philosophischen Studien l4sst sich nicht nur eine ausdriickliche Distanz
zum Materialismus belegen®! — den Spinoza-Skripten ist zudem Biichners
Anstrengung abzulesen, den »Enthusiasmus der Mathematik«, das heif3t
die analytische Strenge der Argumentation und Demonstration, auch im
Hinblick auf die eigene wissenschaftliche Tatigkeit zu bewahren.* Ent-
scheidend ist jedoch zu sehen, dass diese vermeintliche Rettungsaktion
weder hinter die Grenzen und Aporien zurtckfillt, die Biichner mit Kants
Erkenntniskritik hervorstreicht, noch sich den identitdtsphilosophischen
Angeboten der Epoche verdankt. In nachmetaphysischer Zeit iiberlebt
bei Biichner ein undogmatischer Rationalismus als obdachlos gewordene
Methode. Zu fragen wird sein, welche Konsequenzen daraus fir die na-

31 So Stiening 2005, S. 237.

32 Fbd.

33 Heine, HSA 8/1, S. 89.

34 Vgl. Buchner MBA 9/2, S. 261-263.

35 Buchner SW I, S. 333. Vgl. hierzu Stiening 2004.

147

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

turwissenschaftlichen und schliefilich auch fiir die literarischen Schriften
zu ziehen sind.

Im Rahmen der Aufzeichnungen zu Descartes, die sich Schritt fiir Schritt,
Argument fiir Argument mit den ersten, fiir die Wissenschaften grundle-
genden Prinzipien der Philosophie beschiftigen, ist Biichners Analyse des
Deutlichkeitsbegriffs von der kritischen Erorterung der metaphysischen
Pramissen bestimmt. Bereits mit Bezug auf den ersten Grundsatz der ge-
wissen Erkenntnis weist Biichner eingangs darauf hin, dass sich Descartes
in der Herleitung des cogito ergo sum selbst »nicht klar gewesen sei« — in der
Tat weise alles darauf hin, dass ein Zirkelschluss vorliege.?® Aus dem Refe-
rat der darauf Bezug nehmenden Positionen von Spinoza iiber Hegel und
Hotho bis zu Kuhn, die um die Frage kreisen, ob das Problem vom ersten
Axiom mit der Annahme einer >unmittelbaren Wahrheit« des Bewusst-
seins gelost werden kann, bietet sich fiir Biichner keine Lésung — der Hin-
weis, dass sich Descartes’ cogifo-Argument allenfalls als »hypothetischer
Vernunftschluf3« erkldren lasse, iberwindet die Verlegenheit nicht, in die
der Logiker geraten muss, sondern bekriftigt sie.”” So beschlief3t Biichner
seine Ausfithrungen zum cogito-Satz mit dem Fazit, dass die Reflexionsphi-
losophie durch eine epistemische Begrenzung gekennzeichnet ist — nach
Descartes kann »etwas blofl Negatives« erkannt werden, namlich nur
der Umstand, dass es unméglich sei »zu denken [...], der Denkende sei
nicht«.®® Biichner ist weit davon entfernt, dem aus diesem ersten Grund-
satz hervorgehenden Dualismus von Geist und Korper einen naiven »po-
sitivistischen Materialismus« entgegenzuhalten® — in der Folge bekraftigt
er mit Descartes sogar ausdriicklich die Prioritdt des Denkens fiir die aus
sinnlichen Empfindungen gewonnenen Erkenntnisse.** Ein Ausweg aus

36 Biichner SWIL, S. 176.

37 Ebd., S. 177.

38 Ebd., S. 178.

39 So Vietta 1979.

40 Vel. Bichner SW II, S. 179: »Nun finden wir in unserer Vorstellungskraft weit mehr
Eigenschaften, als an jeder andern Sache, weil wir nichts erkennen kénnen, ohne zugleich
etwas von der Seele zu erkennen, denn wenn wir urteilen, die Erde sei wirklich, weil wir
sie bertihren oder sehen, so werden wir uns der Wirklichkeit der Denkkraft weit mehr
bewuflt, da wir ja urteilen kénnten, wir bertihrten die Erde, ohne daff sie vorhanden ist,
wir aber nicht urteilen kénnen, wenn die Denkkraft, welche urteilet, Nichts ist. Folglich
erkennen wir die Seele als das Denkende frither und gewisser als Jedes Andre (§ 8 und
11 princ.). Eine gute Widerlegung des Materialismus«.

148

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Reflexion bietet sich hier nicht an.*' Biichners Analyse ist vielmehr
darum bemiiht, die Bedingungen der Méglichkeit von Descartes’ Begriin-
dung des Seins aus dem Denken, der Wirklichkeit aus dem Begriff, offen-
zulegen. So werden die Aporien und Beschrankungen im cartesianischen
System gerade dort erkennbar, wo die fundamentalen Schwierigkeiten
tiber eine metaphysische Absicherung aufgehoben zu sein scheinen. Biich-
ner zufolge geschicht dies bei Descartes tiber die Letztbegriindung in der
»Idee Gottes«. Erst diese Vorstellung, die ebenso angeboren ist wie das
»Bewusstsein meiner selbst« im cogito ergo sum,** garantiert »die formale und
materiale Wahrheit der Ideen«,* erst hier ist der allen »Zweifel hebende
Grund zu finden«.** Wie aber kann die héchste Unendlichkeit erkannt
werden? Da Gott wahrhaftig ist und dem Menschen das lumen naturale
geschenkt hat, spiegelt sich die Vollkommenheit in der endlichen Vernunft
wider, namentlich in der Fihigkeit, etwas >klar und deutlich< zu denken:
»Denn daf} Alles, was wir klar und deutlich erkennen wahr sei, wird nur
dadurch gewif}, dafy Gott existiert und hochstvollkommen ist«.*> Wie fiir
Kant sind auch aus Biichners Sicht >Deutlichkeit« und >Gewifiheit« termi-
nologisch zu unterscheiden*® — erst mit der Annahme eines héchsten und
vollkommenen Wesens verbinden sich das Denken und die Wirklichkeit
in einem allumfassenden Seinsfundament und kann eine »Identitdt des
Wissens« postuliert werden.” Descartes’ Gewissheit besteht darin, dass
wir logisch richtig denken und nach Mafigabe des Gedachten auch die
»objective Realitdt der erkannten Dinge« in der Ausdehnung annehmen
konnen.*® Fillt jedoch die Rickfithrung auf die géttliche Idee weg, zeigt
sich Biichner zufolge eine folgenschwere Disjunktion:

41 Friedrich Vollhardt leitet aus den Descartes-Studien hingegen eine Ablehnung der
Reflexionsphilosophie i toto ab und reklamiert fiir Biichner eine >Lésung des Problems«
mit der iiber Kuhn vermittelten Gefiithlsmetaphysik nach Jacobi (Vollhardt 1991).

42 Buchner SW II, S. 187: »Auf welche Weise habe ich nun diese Idee Gottes erhalten?
Denn ich habe sie weder aus den Sinnen geschopft; noch ist sie in mir entstanden, wie
die Ideen von den sinnlichen Dingen, wenn die Aulendinge die Sinnorgane bertihren;
noch ist sie von mir erfunden, denn ich habe weder etwas weg noch hingetan, sie kann
also nur noch angeboren sein, so wie mir das Bewufstsein meiner selbst angeboren ist«. Diesen
Hinweis hat Biichner bereits eingangs, anldsslich der Frage nach der >unmittelbaren
Wabhrheit« des Selbstbewusstseins, gegeben (vgl. ebd., S. 177).

43 Ebd., S. 181 (Hervorh. d. Verf.).

4 Ebd, S. 191.

45 Ebd.

46 Vel. Kant, KV A XV-XIX.

47 Biichner SW II, S. 180.

48 FEbd., S. 181.

149

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Also Gottes Vollkommenheit beweist, daff unser Erkenntnisvermégen nicht ver-
wirrt, nur zum Erfassen des Unwahren bestimmt, also die subjektive Méglichkeit
der Erkenntnis, ferner dafy Alles wahr ist, was wir klar und deutlich, d.h. ver-
nunftgemifl erkennen, also die Objectivitit des Gedachten. Gott ist es, der den
Abgrund zwischen Denken und Erkennen, zwischen Subject und Object ausfiillt,
er ist die Briicke zwischen dem >cogito ergo sums, zwischen dem einsamen, irren,
nur in einem, dem Selbstbewufitseyn, gewissen, Denken und der Auflenwelt. Der
Versuch ist etwas naiv ausgefallen, aber man sieht doch, wie instinktartig scharf
schon Cartesius das Grab der Philosophie abmaf}, sonderbar ist es freilich, wie er
den lieben Gott als Leiter gebrauchte um herauszukriechen.*’

Es lohnt sich, bei dieser fur Biichners naturwissenschaftliche ebenso wie
fur seine literarischen Schriften zentralen Stelle zu verweilen, um die
Konsequenzen fiir die Analyse des Deutlichkeitsbegriffs in der ganzen
Tragweite ermessen zu kénnen. Biichner reproduziert hier keine Quelle,
sondern schreibt mit eigenen Worten ein von den zeitgendssischen Pub-
likationen zu Descartes herausgestelltes Problem in signifikanter Weise
um. Wo etwa Carl Ferdinand Hock in seiner 1835 erschienenen Studie
Descartes und seine Gegner von der »Kluft zwischen dem Geiste und der
Auflenwelt« spricht,* fasst Biichner die aus den Meditationes bekannte Me-
tapher vom »tiefen Schlund des Zweifels«®' in pragnanter Art und Wei-
se mit Begriffen aus Kants erster Kritik. Die Unterscheidung »zwischen
Denken und Erkennen«, an der auch Biichners Gewihrsminner Tenne-
mann und Herbart festhalten,’ ist von Kant im einschlagigen § 22 der
Kritik der reien Vernunfl eingefiihrt worden — demzufolge ist das Denken
so lange vom Erkennen getrennt, bis die an sich gegenstandslosen Be-
griffe mit einer korrespondierenden - sei es reinen (Erkenntnis a priori),
sei es empirischen (Erfahrung) — Anschauung verkniipft werden.”® Mit

49 Biichner MBA 9/1., S. 36f.; Biichner SW II, S. 192f.

50 Hock 1835, S. 52f.: »Die Kluft zwischen dem Geiste und der Aufienwelt, der Vorstellung
und ihrem Object, ist dadurch, dafl Gott der Urheber beider ist, bei weitem nicht
ausgefillt [...]. Wenn Cartesius sagt: Gott mufl — um nicht mit sich selbst in Widerspruch
zu treten — der subjectiven Wahrheit die objective entsprechen lassen und thut es auch;
so heifit dieses ein Wunder an die Stelle einer Unbegreiflichkeit setzen«.

51 Descartes, Med. 11, 1: »In tantas dubitationes hesterna meditatione coniectus sum, ut
nequeam amplius earum oblivisci nec videam tamen, qua ratione solvendae sint; sed
tamquam in profundum gurgitem [tiefen Schlund] ex improviso delapsum ita turbatus
sum [verwirrt], ut nec possim in imo pedem nec enatare ad summum [daf} ich weder auf
dem Grunde festen Fuf3 fassen, noch zur Oberfliche emporschwimmen kann]«.

52 Vgl. Biichner MBA 9/2, S. 461.

53 »Sich einen Gegenstand denken, und einen Gegenstand erkennen, ist also nicht
einerlei. Zum Erkenntnisse geh6ren nimlich zwei Stiicke: erstlich der Begriff, dadurch
iiberhaupt ein Gegenstand gedacht wird (die Kategorie), und zweitens die Anschauung,
dadurch er gegeben wird; denn, kénnte dem Begriffe eine korrespondierende

150

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem Bild vom »Abgrund zwischen Denken und Erkennen« nimmt Biich-
ner aber nicht nur diese begriffliche Differenzierung auf, sondern streicht
die Ausfithrungen im vorangehenden Paragrafen hervor, in denen Kant
angibt, dass sich fur die »Eigentimlichkeit unsers Verstandes« letztlich
kein »Grund« angeben ldsst.”* Die Gelassenheit, mit der Kant sein System
ohne metaphysische Verankerung entwickelt, ist fiir Descartes indes un-
vorstellbar — nicht weil dieser Biichner zufolge das »Grab der Philosophie«
nicht gesehen hitte, sondern weil Descartes nicht bereit war, darin zu
verweilen: »Es blieb ihm also um sich aus dem Abgrund seines Zweifels
zu retten nur ein Strick, an den er sein ganzes System hédngte und hakte,
Gott. Denn es wire ithm eigentlich, wie schon gesagt, bei der Art seines
Zweifels ganz unmoglich denselben zu beweisen«.’ Biichner fiihrt dies
zur erkenntniskritischen Konsequenz, dass ohne die Idee Gottes schon bei
Descartes keine Moglichkeit besteht, eine Briicke zwischen Subjekt und
Objekt zu schlagen. Weit davon entfernt, einen Ausweg aus dieser Aporie
zu wissen, umreifit Biichner vielmehr die Folgen, die sich fiir das cogito
ergo sum daraus ergeben, bis in die Einzelheiten der Darstellung. Mit der
ostentativ in minimale Segmente zergliederten Syntax — »zwischen dem
einsamen, irren, nur in einem, dem Selbstbewufitsein, gewissen, Denken
und der Auflenwelt« — artikuliert sich eine priagnante Desintegration des
Subjekts. Von der Wirklichkeit entkoppelt und auf sich selbst zuriickge-
worfen, scheint sich die Verbindung des Denkens mit der Gewissheit des
Selbstbewusstseins regelrecht aufzulésen. Wenngleich fiir dogmatische
Rationalisten iberaus irritierend, ist es im Hinblick auf diesen drohenden
Verlust des Zusammenhalts nur folgerichtig, wenn das stets neben sich
stehende Ich in seiner Einsamkeit von Biichner nicht, wie man der philo-
sophischen Terminologie gemaf} erwarten diirfte, als >verwirrt¢, sondern
als »irre« qualifiziert wird — durch Kommata isoliert, steht das Epitheton
im syntaktischen Gefiige >einsam« da und entfaltet durch diese prononcier-

Anschauung gar nicht gegeben werden, so wire er ein Gedanke der Form nach, aber
ohne allen Gegenstand, und durch ihn gar keine Erkenntnis von irgend einem Dinge
moglich [...]. Nun ist alle uns mégliche Anschauung sinnlich (Asthetik)«.

54 Kant, KV B 145f. (§21): »Von der Eigentimlichkeit unsers Verstandes aber, nur
vermittelst der Kategorien und nur gerade durch diese Art und Zahl derselben Einheit
der Apperzeption a priori zu Stande zu bringen, l4fit sich eben so wenig ferner ein Grund
angeben, als warum wir gerade diese und keine andere Funktionen zu Urteilen haben,
oder warum Zeit und Raum die einzigen Formen unserer méglichen Anschauung
sind«. — Der Hinweis auf die von Friedrich Schiller in einem Brief vom 30. Mérz 1795
eingesetzte und auf Kant verweisende Wendung vom »Abgrund des Denkens« verdankt
sich: Miiller-Sievers 2003, S. 49.

55 Buchner SWII, S. 195.

151

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

te Stellung alle seit dem 18. Jahrhundert prasenten Bedeutungsnuancen:
Ohne géttliche Grundlage bewegt sich das Denken Biichner zufolge nicht
nur »ohne bestimmte Absicht, ohne Kenntnis der Gegend hin und her,
kennt es den »rechten Weg« nicht und »irrt¢® — die auf sich selbst ange-
wiesene Vernunft verliert auch den Zusammenhang und ist, im philoso-
phichistorisch hochsten Augenblick ihrer Inthronisierung, gleichsam »des
Verstandes beraubt«.”

Diese von Biichner scharfsinnig vorgelegte Analyse des cartesianischen
Subjekts, hinter deren Radikalitdt keine Interpretation seiner Schriften
zurtickfallen sollte, fihrt im weiteren Verlauf des Skripts unmittelbar zur
»Hohe des Cartesianismus«, ndmlich zum »Grundsatz des Dogmatismus,
was im Begriff einer Sache liegt ist wahr«.”® Das Zentrum dieses Axioms
bildet Descartes’ Lehre von der >klaren und deutlichen< Perzeption - an-
hand der einschldgigen Definitionen aus dem Discours de la méthode und den
Prinaipia beschaftigt sich Biichner eingehend mit den Moglichkeitsbedin-
gungen der cognitio clara et distincta. Fur Descartes bedeuten >Klarheit und
Deutlichkeit« eine Art Scharnier zwischen 7es cogitans und res extensa — solan-
ge nach den Gesetzen der Vernunft gedacht wird, sind Geist und Ausdeh-
nung verbunden. Da sich die Denkkraft des selbstgewissen Subjekts dem
gottgegebenen lumen naturale verdankt, ist die Wahrhaftigkeit des Denkens
so unzweifelhaft, dass nach Maf3gabe des Begriffs auf die »Objectivitit des
Gedachten« in der Wirklichkeit geschlossen werden kann.” Unter diesen
Voraussetzungen fallt die >Deutlichkeit< des Denkens mit der >Gewilheitc
der Erkenntnis zusammen. Biichner rekapituliert entsprechend:

Das vollkommenste Wesen ist also bewiesen, eben so unser Ursprung aus dem-
selben, ferner die Moglichkeit einer Erkenntnis aus der Wahrhaftigkeit Gottes.
Denn, wenn Gott kein Ligner und Betriiger seyn soll, so muf} unsere Vernunft
nicht zum Irren sondern zum Erkennen des Wahren eingerichtet seyn und Alles

56 Vgl. auch ebd.: »[...] so steht uns, nach Cartesius, doch niemand dafiir, dafl unsere
Denkkraft selbst nicht so eingerichtet sei, daf wir irren miifiten«.

57 Adelung 1808, Bd. 2, Sp. 1393f.: »Irre. 1. Ohne bestimmte Absicht, ohne Kenntnis
der Gegend sich hin und her bewegend. 2. Ohne Kenntnifi des Weges hin und her
gehend [...]. 3. Vom rechten Wege abweichend, irrend. 1) Eigentlich, als ein Nebenwort.
Irre gehen, reiten, fahren [etc.]. 2) Figtrlich. (a) Unrichtige Empfindungen, unrichtige

Vorstellungen habend [...]. (b) Den Zusammenhang verlierend [...]. (c) Des Verstandes
beraubt, in der hoflichen Sprechart des gemeinen Lebens. Irre im Kopfe seyn. Irre reden,
fantasiren«.

58 Buchner SW I, S. 204.

59 Dass es sich bei Descartes stets um die »Objectivitit der Ideen« und nicht einer davon
unabhingigen »Realitdt« handelt, versteht sich auch fiir Buchner von selbst (vgl. etwa
Biichner SW II, S. 183f.).

152

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ist wahr, was wir nach den Gesetzen der Vernunft denken, d.h. klar und deutlich
erkennen vorstelten erkennen. %

Es ist bezeichnend, dass diese Zusammenfassung des cartesianischen Dog-
matismus eine Unsicherheit verrdt. An den Streichungen im Manuskript
zeigt sich Biichners Unschliissigkeit, wie er Descartes’ Formel iibersetzen
soll. Bis zu diesem Punkt haben seine Aufzeichnungen »clare et distincte
pericipitur« mit »klar u. deutlich erkannt« wiedergegeben und sich dar-
in von Tennemann unterschieden — dieser liest nach Kants Differenz des
Denkens zum Erkennen durchgehend »klar und deutlich vorgestellt«.®!
Biichners Unsicherheit ist nun gerade dieser als abgriindig empfundenen
Einsicht in die Disjunktion des Wissens geschuldet — so hat sich die gno-
seologische Erschiitterung bis in die handschriftliche Praxis seismografisch
aufgezeichnet. Aus der Analyse der aporetischen Voraussetzungen im carte-
sianischen System ist nach Biichner zu schlieflen, dass >Klarheit und Deut-
lichkeit< keine gesicherte Erkenntnis mehr zu garantieren vermogen. Zwar
kann weiterhin sowohl in formaler als auch in materialer Hinsicht nach den
Gesetzen der Vernunft klar und distinkt gedacht werden, jedoch bleiben
die logische Schliissigkeit und die begriffliche Vollstandigkeit mit Bezug auf
die jenseits des Abgrunds stehende Realitdt »an sich« wesentlich ungewiss.®
Die Deutlichkeit hat ihre hochste Funktion als metaphysische Gelenkstelle
zwischen Denken und Sein eingebiif3t.” Biichner zufolge gibt es im Grund
keine »Identitdt des Gedankens mit seinem Objekt« — entsprechend wird
Descartes im selben Zug wie Spinoza als »Identititsphilosoph« bezeichnet,
»wie es tiberhaupt jeder dogmatische Philosoph seyn muss«.%*

60 Biichner MBA 9/1, S. 42.

61 Vel. Biichner MBA 9/2, S. 464.

62 Fiir die materiale Deutlichkeit gilt Buchner zufolge deshalb: »Die Sinne sind uns gegeben,
nicht um die Kérper an sich, sondern um das Verhéltnis derselben zu uns erkennbar zu
machen, sie sagen uns eigentlich nur, was uns schadlich oder niitzlich, angenehm oder
unangenehm ist und insofern kommt ihnen eine klare und deutliche Erkenntnis zu, nur
aus dem Mif%kennen ihrer Bedeutung entspringt der Irrtum« (Biichner SW II, S. 2183).

63 Vgl. auch Kuhn 1834, S. 86f.: »In dem Begriff eines vollkommensten Wesens ist zwar
die Vorstellung des Seins dieses Wesens als Merkmal enthalten, und das vollkommenste
Wesen wird als seiendes gedacht, keineswegs ist aber der Uebergang vom Denken
zum Sein als ein nothwendiger nachgewiesen worden. Spinoza verbesserte diesen
Mangel des Cartesianischen Systems, indem er die Identitit des Denkens und Seins
zur Voraussetzung erhob. Es trat diese Voraussetzung ganz eigentlich an die Stelle des
Cartesianischen Kriteriums der Wahrheit, der Uebereinstimmung des Vorgestellten
(des Seins mit dem Denken), wornach Klarheit und Deutlichkeit ein Zeichen dieser
Uebereinkunft sein solltenc.

64 Buchner SWII, S. 342. Vgl. zu Biichners ungewdhnlicher Begriffsverwendung: Biichner
MBA 9/2, S. 252.

153

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Deutlichkeit als Methode (Spinoza-Lektire)

Vor dem Hintergrund von Biichners kritischem Umgang mit dem rati-
onalistischen Erbe muss hervorgehoben werden, dass die Deutlichkeit
zwar der metaphysischen Intention nach aus den Angeln gehoben, des-
wegen aber keineswegs als Mafistab fiir die wissenschaftliche Arbeit ver-
worfen wird. Vielmehr ist bereits in den Descartes-Studien Biichners In-
teresse erkennbar, den methodischen Sinn der Deutlichkeitslehre jenseits
des Gottesbeweises abzuwigen.® Ohne seine fundamentale Kritik beiseite
zu schieben, verfolgt Biichner das fiir die neuzeitliche Wissenschaftstheo-
rie zentrale Vorhaben, aus dem ersten Axiom methodologisches Kapital
zu schlagen. Wihrend das szientifische Denken bei Descartes nicht auf
die ontologisch hergeleitete Idee Gottes verzichten kann, hat Biichner in
den Schriften der Nachfolger, namentlich in denjenigen Spinozas, die An-
strengung hervorgestrichen, ein Verfahren fiir die Naturerkenntnis zu ent-
werfen, das auch ohne theologische Letztbegriindung auskommt. Dieser
»atheistische« Ansatz ist zwar nicht neu, aber angesichts der prominenten
Stellung Spinozas im frithen 19. Jahrhundert bemerkenswert.®® Heines
philosophichistorische Ausfithrungen sehen Spinoza als eigentlichen Ahn-
herrn von Schellings Identitatsphilosophie, die eine Alternative zur tran-
szendentalen Erkenntniskritik geboten habe und die in der Tendenz zur
Theologisierung der nach Kant theoretisch unméglichen »absoluten< oder
intellectualen Anschauung« auch die dsthetische Naturlehre in der Ro-
mantik (u.a. Goethe und Oken) mafigeblich beeinflusst habe. Wie Heine
klar macht, fufit die zeitgendssische Auslegung von Spinozas Denken im
mehr oder weniger latent religiésen Wunsch, die durch die transzenden-
tale Revolution aufgebrochene Weltzerrissenheit zu verséhnen. Auch fiir
Heine gilt, dass »keiner sich jemals erhabener tiber die Gottheit ausge-
sprochen [habe] wie Spinoza« und dass eine atheistische Lektiire von »Un-
verstand und Boswilligkeit« zeuge.”” Bei Biichner mangelt es keineswegs

65 So greift Blichner Descartes’ Frage auf, ob die cognitio dara et distincta ohne Rekurs auf
die Idee Gottes begriindet werden kann: »Man sicht deutlich, wie hier Cartesius die
Moglichkeit einer Erkenntnis, nicht nur hinsichtlich des cogito ergo sum, trotz der
Annahme einer tauschenden prima causa, behauptet. Charakteristisch ist es auch, dafy
er in der Abhandlung de methodo die Untersuchung tiber das, was wir als wahr annehmen
missen, dem Beweis von dem Dasein und der Wahrhaftigkeit Gottes und somit der
Maoglichkeit einer Erkenntnis vorausschickt, und sie gleich auf das cogito ergo sum
folgen lifit« (Biichner SW II, S. 195). Vgl. hierzu Biichner MBA 9/2, S. 463.

66 Vel. hierzu mit Bezug auf Biichner: Prof§ 1982.

67 Heine, HSA 8/1, S. 58. Zu Heines Kritik am Indifferentismus der pantheistischen Idee in
Die romantische Schule vgl. Profl 1982, S. 87f.

154

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

an Hinweisen auf Spinozas identitdtsphilosophische Begrindung des
Wissens — im Gegenteil: Er unterstreicht das dogmatische Fundament,
wonach die Konvergenz der denkenden mit der ausgedehnten Substanz
in der Idee Gottes gewihrleistet ist.®® Dies sei der Grund, warum »iiber
den ersten Rissen des Spinozismus eine unendliche Ruhe« liege.®® Biich-
ner steht in volligem Einklang mit seinem Kritizismus, wenn er hier in
den Grundséatzen des Identititsphilosophen eine epistemische >Zerrissen-
heit< hervortreten ldsst — die »ersten Risse« sind jenem allein metaphysisch
iiberwindbaren »Abgrund zwischen Denken und Erkennen« geschuldet.”
Dieser Bruch ist Biichner zufolge dafiir verantwortlich, dass Spinoza die
Philosophie radikal von der Theologie trennt und die Erkenntnis im Un-
terschied zu Malebranche nicht als das »absolute Anschauen des Mysti-
kers«, sondern als »intellektuale Erkenntnis« bestimmt.” In diesem Punkt
distanziert sich Biichner mit Entschiedenheit von der Schellingschule und
insbesondere von Kuhn - wo diese Spinoza im Hinblick auf die »intuitive
Erkenntnis des absoluten Seins« lesen,”? beharrt Biichners atheistische Po-

68 So paraphrasiert Biichner im Abschnitt »Zur Methode«: »Ferner, weil unsre Erkenntnis
und die Gewiftheit, welche wahrhaft jeden Zweifel hebt, von Gottes Erkenntnis allein
abhingt, (da ja ohne Gott nichts sein noch begriffen werden kann und wir an Allem
zweifeln kénnen, so lange wir von Gott keine klare und deutliche Idee haben), so folgt,
daf} unser hochstes Gut und unsre héchste Vollkommenheit von der Erkenntnis Gottes
abhingen e.c.t. Ferner, da nichts ohne Gott weder sein, noch begriffen werden kann,
so ist es gewil}, dafy Alles, was in der Natur ist, den Begriff Gottes hinsichtlich seiner
Essenz und seiner Vollkommenheit involviere und ausdriicke und dafl wir also, je mehr
wir die natiirlichen Dinge erkennen, auch eine umso vollkommnere Erkenntnis Gottes
erlangen, oder (weil die Erkenntnis der Wirkung durch die Ursache nichts andres ist,
als eine Eigenschaft der Ursache erkennen) je mehr wir die natiirlichen Dinge erkennen,
umso vollkommner erkennen wir die Essenz Gottes (der ja die Ursache aller Dinge ist)
[...J« Bichner SWIL, S. 330f.) Vgl. auch ebd., S. 340: »Vielleicht liefle sich nach diesem
Gedankengang die ganze Identititslehre Spinozas an den Satz kntipfen: Wenn Gott ist,
weil wir ithn denken, so muf} offenbar Denken und Sein eins sein«.

69 Ebd.,S. 331:»So liegt also schon tiber den ersten Rissen des Spinozismus eine unendliche
Ruhe. Alle Glirckseligkeit ist allein im Anschauen des Ewigen, Unverdnderlichen; nicht
von dem Endlichen soll zum Unendlichen, nicht von den Dingen soll zu Gott, sondern
aus Gott heraus soll Alles erkannt werden«.

70 Stiening hingegen meint, die »Risse des Spinozismus« von jeder epistemischen
Gebrochenheit befreien und auf die Bedeutung von >Grundrisse« beschrianken zu
kénnen (Stiening 2004, S. 236).

71 Buchner SW II, S. 331: »Hier ist die grofe Kluft zwischen Malebranche und Spinoza.
Beide haben nurunter der Voraussetzung des Cartesius eine wissenschaftliche Bedeutung,
beide setzen das Fundament des Cartesianismus nur voraus, aber Malebranche wird
seinem Lehrer untreu, er wendet sich zur Anschauung, er sicht alle Dinge in Gott,
aber unmittelbar ohne Rasonnement, ohne Schluf}, Spinoza dagegen bleibt treu, die
Demonstration ist ihm das einzige Band zwischen dem Absoluten und der Vernuntt, ja
er ist kithner als Cartesius, er dehnt das Recht der Demonstration weiter aus.

72 Vgl. Biichner SWII, S. 340.

155

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sition auf mathematische und logisch nachvollziechbare Beweisverfahren.”
Wihrend Descartes aus der >klar und deutlichen< Perzeption die Existenz
Gottes und von da aus die Realitdt des Gedachten sicher folgern kann,
hebt Biichner mit Spinoza haretisch hervor, dass man diesen Schluss erst
ziehen kann, wenn »wir eine solche Erkenntnis von Gott haben, wie wir
sie vom Dreieck haben«.” Es ist indes entscheidend zu sehen, dass Biich-
ner die tiber Descartes hinausgehende Gewichtung des vernunftgeméifien
Demonstrierens more geometrico auch bei Spinoza von einem origindren
Bruch durch die Reflexion ausgehen ldsst. Wenn der »Enthusiasmus der
Mathematik« als Vollendung des Cartesianismus herausgearbeitet wird,”
so bedeutet die Entkoppelung der wissenschaftlichen Methode vom Got-
tesbeweis nicht vorbehaltlos, dass Biichner »auf die Autonomie verlafili-
chen Erkennens« vertrauen kann.”® Biichners angeblich »rationalistische
Umdeutung, derzufolge »Spinoza das cartesianische Begriindungssystem
dadurch verandere, daf} er sicheres Wissen nicht nur auf den Gottes-
beweis grinde, sondern daf} er daneben das Kriterium der klaren und
deutlichen Erkenntnis stirker als vor thm Cartesius gewichte«,” bleibt
nimlich der kritischen Haltung seiner philosophischen Studien treu und
fallt in keinen Dogmatismus zuriick. Biichners methodologisches Inter-
esse an der Deutlichkeit ist von der metaphysischen Haltlosigkeit nicht
unbertihrt. Demzufolge besitzt die These, dass sich Biichner den »rationa-
listischen Voraussetzungen [sic!] wissenschaftlichen Argumentierens« ver-
pilichtet sieht,” nur eine beschriankte Geltung - so sehr hervorzustreichen
ist, dass er in seinen philosophischen ebenso wie in seinen naturwissen-
schaftlichen Schriften ein hohes Mafl an analytischer Stringenz beweist, so
sehr ist diesem zergliedernden Verstand auch die stichhaltige Einsicht zu
verdanken, dass in epistemischer Hinsicht vorab zu bezweifeln bleibt, ob
die am Modell der Mathematik entwickelten Logiken und Prozeduren der
schlissigen Demonstration den Graben zwischen Denken und Erkennen
tatsdchlich zu tiberwinden helfen. Nach der metaphysischen Demontage
erhilt der mit dem aufkldrerischen Leitbegriff verkniipfte Anspruch ei-
nen neuen gnoseologischen Stellenwert: Mit Fichte gesprochen, verliert

73 Vgl. Biichner MBA 9/2, S. 275.

74 Biichner SWII, S. 341 (lateinisches Original), S. 1040 (Ubersetzung).

75 Vgl ebd., S.333f.: »Der Spinozismus ist der Enthusiasmus der Mathematik. In thm
vollendet und schliefit sich die Cartesianische Methode der Demonstration, erst in ihm
gelangt sie zu ihrer volligen Konsequenz. Erst unter Voraussetzung des Cartesianismus
erhilt, wie ich schon gesagt habe, der Spinozismus sein wissenschaftliches Fundament«.

76 So Poschmann in: ebd., S. 1038.

77 Buchner MBA 9/2, S. 289.

7 Stiening 2004, S. 231.

156

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Kritertum der klaren und deutlichen Perzeption die >transcendentec
Verlasslichkeit, behilt aber in den Grenzen der »immanenten< Vernunft
seine Giiltigkeit. Um es pointiert auszudriicken: >Deutlichkeit als Metho-
de« schlieft nach Biichner keineswegs aus, dass die Vernunft »irre[ ]« ist.
Im Hinblick auf die Untersuchung von Biichners Dissertation muss
festgehalten werden: Die philosophischen Aufzeichnungen zum Cartesi-
anismus arbeiten ein postmetaphysisches Wissenschaftsverstandnis her-
aus, das fiir die empirische Forschung von grundlegender Bedeutung ist.
Der Umstand, dass Biichner naturwissenschaftliche und philosophische
Studien nebeneinander betrieben hat, erklart sich nicht nur tiber die in
den Universititen der 1830er-Jahre unscharfen Grenzlinien zwischen den
Disziplinen,” sondern vor dem Hintergrund der kantischen Erkenntnis-
kritik auch systematisch. Biichners Doppelstudium ist nicht, wie vielfach
angenommen, durch eine supplementire Struktur motiviert — der Wech-
sel zur Empirie in der Abhandlung tiber das Nervensystem der Barben
komplettiert nicht die Liicken der lebensfernen Philosophie.** Diese Vor-
stellung, fiir die mit der Hinwendung zur Erfahrung die Inhaltsleere des
apriorischen Denkens ausgefiillt wird,® vertraut auf die gnoseologische
Zuversicht eines dogmatischen Rationalismus und féllt entschieden hinter
die Einsichten des Kritizismus zurtick. Vielmehr ist Biichners Doppelbe-
schaftigung im Zeichen eines transzendentalen >Sprungs< zu betrachten,
der die kategoriale Trennung der Erkenntnisquellen artikuliert und im
Zeichen einer Entzweiung des Wissens steht. Biichner bekriftigt diese epi-
stemische Schwierigkeit in seiner Ziiricher Probevorlesung Uber die Schi-
delnerven und legt damit den Gedanken nahe, dass die Naturforschung
nicht die Losung des philosophischen Problems darstellt, sondern einem
empirisch endlos offenen Bereich gegentibersteht:

Die Frage nach einem solchen Gesetze fiihrte von selbst zu den zwei Quellen der
Erkenntnif}, aus denen der Enthusiasmus des absoluten Wissens sich von je be-
rauscht hat, der Anschauung des Mystikers und dem Dogmatismus des Vernunft-
philosophen. Dafl es bis jetzt gelungen sei, zwischen letzterem und dem Naturle-

7 So Buchner im Brief an seine Familie vom 9. Mérz 1835: »Ich werde das Studium der
medicinisch-philosophischen Wissenschaften mit der gréfiten Anstrengung betreibenc
(Biichner BW, S. 59). Vgl. dazu Biichner MBA 8, S. 191.

80 Soetwa Oesterle 1982, S. 200f.: »Uberfithrung der Philosophie ins Leben und des Lebens
in die Literatur werden in Biichners Kunst vorangetrieben durch die Naturwissenschaft«.

81 So Horn 1982, S. 212: »[...] es geht darum, daf} in der >Kunstsprache der Philosophie«
in inhaltsleeren Worten (Substanz, Attribute) eine Erkenntnis a priori vorgetauscht wird,
die letztlich nur iiber den Umweg der empirischen Erfahrung zu haben ist [...]. Dieses
Umberirren im Zirkel der autonomen Vernunft ist die >trostlose Wiistes, in der die
Philosophie a priori sich nach Biichner befindet«.

157

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ben, das wir unmittelbar wahrnehmen, eine Briicke zu schlagen, muf} die Kritik
verneinen. Die Philosophie a priori sitzt noch in einer trostlosen Wiiste; sie hat
einen weiten Weg zwischen sich und dem frischen grinen Leben, und es ist eine
grofle Frage, ob sie ihn je zurtcklegen wird. Bei den geistreichen Versuchen, die
sie gemacht hat, weiter zu kommen, muf§ sie sich mit der Resignation begniigen,
bei dem Streben handle es sich nicht um die Erreichung des Ziels, sondern um
das Streben selbst.®?

Wo die naturphilosophische Forschung, mit der sich Biichner in seinem
Vortrag entschieden von der an theologischen oder funktionalistischen
Zweckmafligkeiten bei der Einrichtung der Welt orientierten steleologi-
schen Naturbetrachtung« abgrenzt,® die gesamte Organisation des kor-
perlichen Daseins in spinozistischer Manier aus der Frage nach einem als
schén und harmonisch postulierten »Urgesetz« zu begriinden versucht,®
teilt sich die Erkenntnis nach zwei inkongruenten Quellen. Obwohl Biich-
ner der Intention nach im Gefolge der romantischen Naturlehre operiert,
wenn er sich unter ausdriicklicher Anwendung der in Deutschland her-
ausgebildeten, unter anderem von Lorenz Oken, Goethe und Carl Gustav
Carus vertretenen >genetischen Methode« auf die Suche nach den mor-
phologisch »einfachsten Rissen< und >reinsten Formen« begibt,* artikuliert

82 Biichner MBA 8, S. 155.

83 Zur Konkurrenz zwischen der - Biichner zufolge in England und Frankeich vorherr-
schenden - teleologischen und der Deutschland zugeordneten naturphilosophischen
Methode vgl. Biichner MBA 8, S. 246-248, S. 539.

84 Bichner widerspricht der teleologischen Methode mit dem gewichtigen, auf Spinoza
zurtickgehenden Argument: »Die Natur handelt nicht nach Zwecken, sie reibt sich nicht
in einer unendlichen Reihe von Zwecken auf, von denen der eine den anderen bedingt;
sondern sie ist in allen ihren Aeuflerungen sich unmittelbar selbst genug. Alles, was ist,
ist um seiner selbst willen da. Das Gesetz dieses Seins zu suchen, ist das Ziel der, der
teleologischen gegentiberstehenden Ansicht, die ich die philosophische nennen will.
Alles, was fiir jene Zweck ist, wird fiir diese Wirkung. Wo die teleologische Schule mit
ihrer Antwort fertig ist, fingt die Frage fiir die philosophische an. Die Frage, die uns auf
allen Punkten anredet, kann ihre Antwort nur in einem Grundgesetze fir die gesammte
Organisation finden, und so wird fiir die philosophische Methode das ganze kérperliche
Dasein des Individuums nicht zu seiner eigenen Erhaltung aufgebracht, sondern es wird
die Manifestation eines Urgesetzes, eines Gesetzes der Schénheit, das nach den einfachsten
Rissen und Linien die hochsten und reinsten Formen hervorbringt« (Bichner MBA 8,
S. 153f.). Vgl. auch Miiller 1826, S. 17: »Eine solche Physiologie ist dann wohl auch eine
teleologische, obgleich dieselbe verstandige Physiologie die teleologische Richtung zu
verachten seit langer Zeit Miene gemacht hat. Diese Physiologie spricht nur von Functionen
der Organe, von ihren Zwecken, von ihrer Niitzlichkeit. Sie bemiiht sich zu zeigen, daf§
eine gewisse Einrichtung die beste sey. In der Natur hat nichts, was einer physiologischen
Untersuchung unterworfen ist, einen Zweck. Alles ist in der Natur um seiner selbst willen
da«. Vgl. zum Spinozismus der »genetischen Methode« grundlegend: Prof§ 1982.

85 Buchner MBA 8, S.514: »Carus definierte sie [die genetische Methode] als eine
dem >Entwicklungsgange« der Natur folgende Methode« und fithrt dazu weiter aus:

158

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

er fiir seine Untersuchung ein grundsitzliches »Ausemanderfallen der
idealistischen Wissenssysteme, die sich im Uberstieg der kantischen Phi-
losophie und deren Disjunktion von Anschauung und Begriff gebildet«
haben.®® Darin liegt nicht nur die Abgrenzung zur Aprioritat begrifflicher
Erkenntnis, sondern auch Biichners ablehnende Haltung gegentiber dem
»Enthusiasmus des absoluten Wissens« aus der Schule Schellings® und
dem daran kritisierten Mystizismus der »intellektuellen Anschauungs«
begriindet.® Die Distanz zu den Theoremen der Naturphilosophie fiihrt
Biichner jedoch nicht vorbehaltlos zu einer empirisch-positivistischen Na-
turbetrachtung im Zuge der gemeinhin um 1830 angesetzten >Revoluti-
on« der modernen Erfahrungswissenschaften.?” So sehr sich die Tendenz
zur nicht-spekulativen exakten Naturwissenschaft gerade vor dem Hin-
tergrund der gleichzeitigen Ausbildung in der franzdsischen Schule bei
Duvernoy abzeichnet” — Biichner ignoriert nicht, dass zwischen der sinn-
lichen Wahrnehmung der Natur, des >frischen griinen Lebens<, und der
strostlosen Wiiste« der an sich inhaltsleeren Begriffe keine Briicke geschla-
gen werden kann. Der »Abgrund zwischen Denken und Erkennen« wird
durch die Empirie nicht éiberwunden, sondern tut sich tiberhaupt erst in
der aisthesis auf - indes ist der Schritt zur Wahrnehmung unabdingbar, um

'Der Uebergang vom Einfachern zum Mannigfaltigern ist aber tiberall der einzig
naturgemifle, und dieser Richtung folgend haben wir die einfachern, d. 1. die niedrigern
stets vor den mannigfaltigern, d. i. héhern Bildungen zu betrachtens; vgl. ebd., S. 248.

86 Miiller-Sievers 2003, S. 89.

87 In Bruno (1802) unterscheidet Schelling zwischen >relativem« und »absolutem« Wissen.
Letzteres wird von den empirisch und analytisch vorgehenden Wissenschaften
abgegrenzt: »In der absoluten Ichheit aber, oder in der intellektuellen Anschauung
werden die Dinge nicht fiir die Erscheinung, obzwar unendlich, sondern dem ewigen
Charakter nach, oder wie sie an sich sind, bestimmt. Es entsteht absolutes Wissen«
(Schelling 2005, S. 121).

88 Zur zeitgenossischen Kritik am Schellingschen Mystizismus bei Heine und Johannes
Miiller vgl. Biichner MBA 8, S. 545. Biichner selbst hat, wie schon erwihnt, das »absolute
Anschauen des Mystikers« von Spinozas >intellektualer Erkenntnifi« abgegrenzt und
Malebranche zugeordnet (Biichner SWII, S. 331).

89 Vgl. Déhner 1967; Ludwig 1998. Dazu Roth/Stiening 2000.

9  Zur wissenschaftshistorischen Verortung Biichners im Kontext der >Ubergangszeit«
von der romantischen Naturphilosophie zur empirischen Naturwissenschaft vgl. die
umfassende Studie von: Roth 2004. Vgl. darauf aufbauend die Ausfithrungen in:
Biichner MBA 8, S. 243-306, hier S. 253: »Es lag vermutlich an Biichners Herkunft aus
der deutschen Tradition einerseits, seiner wesentlichen Schulung in Frankreich unter dem
Cuvier-Schiiler Duvernoy andererseits, daf es thm méglich wurde, vielversprechende
methodologische Ansitze aus Deutschland wie z.B. die genetische Methode mit der sehr
viel starker empirisch und funktionalistisch ausgerichteten Tradition in Frankreich zu
verbinden. Unter dem Cuvier nahestehenden Duvernoy schrieb er eine von diesem
fur den Druck befiirwortete Dissertation, die auch dem ganz anders orientierten Loren

Oken gefiel«.

159

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Subjekt aus der irrenc Isolation des Denkens zu fithren und auf ein
Auflen hin zu 6ffnen. Buchner ist weder Idealist, noch naiver Materialist,
sondern ein kritischer Positivist.

Wenn die anatomische Abhandlung nach dem Urgesetz des korperlichen
Daseins tiberhaupt und damit nach einem primitiven Typus des Nerven-
und Denksystems sucht, dann legt sie das denkende Subjekt in seiner
sinnlichen Extension unter das Skalpell. Man kann von einer analytischen
Insistenz sprechen, verfahrt Bichner doch nicht wertend, sondern unter-
sucht den Wahrnehmungs- und Denkapparat iiber eine minutitse Zerglie-
derung des Korpers. Was Heine mit Bezug auf Kant metaphorisch ausge-
driickt hat, ist fiir den Anatomen Biichner wortlich zu verstehen: »Kant
[...] legt den Gedanken vor sich hin und sezirt ihn, und zerlegt ihn in seine
feinsten Fasern, und seine Kritik der reinen Vernunft ist gleichsam das
anatomische Theater des Geistes. Er selber bleibt dabey kalt, gefiihllos
wie ein dchter Wundarzt«.”' Der ungeriihrte Sinn, der Biichners Unter-
nehmen leitet, verdankt sich nicht den dogmatischen Pramissen der Auf-
klarungsphilosophie.” Die ebenso kiihle wie feingliedrige Anstrengung
um sachliche, argumentative und stilistische Deutlichkeit im Rahmen der
Dissertation folgt vielmehr einem nicht weniger rationalen, aber haltlos
gewordenen Verfahren: Wo das erkennende Subjekt den metaphysischen
Horizont verloren hat, bilden konkrete Praktiken und Prozeduren die ein-
zig verbliebenen Wegmarken zur Orientierung.” Fir Bichner erklért sich
die Deutlichkeit daher erst mit Blick auf die Tradition der empirischen
Naturforschung. Die cognitio distincta ist keineswegs nur vom Gebrauch des
Verstandes und den Regeln des richtigen Schlieflens bestimmt, sondern
realisiert sich vornehmlich in der Praxis. Distinktion ist eine Angelegen-
heit der Sinne, der Instrumente und bestimmter Handlungen, das heifit im
Fall von Biichners anatomischer Untersuchung konkret: des sezierenden
Messers, der sechenden Lupe und der protokollierenden Schrift — >Deut-
lichkeit« ist als ein operativer Begriff zu verstehen.

91 Heine, HSA 8/1, S. 92. - Einen dhnlichen Gedanken entwickelt Roland Borgards in
seinen Beobachtungen an Lenz: Borgards 2007, S. 439.

92 So hingegen Stiening (1999), der Biichners Naturforschung einen philologisch schlicht
nicht belegbaren »Leibnizianismus« unterstellt.

9 Vgl. Lethen 1994, S. 64f. — Zur transzendentalen Offenheit der Orientierungsfrage nach
Kant vgl. grundlegend Miiller-Sievers 2003, S. 11, S. 28f.

160

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sezieren, Beobachten, Protokollieren (Naturwissenschaftliche Schriften)

Buichners Dissertation, die wahrscheinlich im Sommer 1836 unter dem
Titel Mémotre sur le sysieme nerveux du barbeau (Cyprinus Barbus L.) erschienen
ist, verdankt sich nicht nur einer genauen Beobachtungsgabe, einer sorg-
faltigen Technik des Praparierens, einer griindlichen Kenntnis der zoolo-
gischen Forschungsliteratur und einem sachlichen Stil, sondern zeichnet
sich auch durch »ein hohes Maf} an methodischer Reflektiertheit« aus.**
Die Abhandlung ist in zwei, von Biichner vermutlich kurz vor der Druck-
legung voneinander abgertickte Teile gegliedert, einer partie descriptive und
einer partie philosophigue. Diese Anordnung ist keineswegs unzeitgemafl und
erhellt sich im Kontext der naturgeschichtlichen Schule® — Goethe etwa
begriindet die vergleichende Anatomie systematisch dort, wo sich »jede
blofl empirische Behandlung [...] in dem weiten Umfang abmiidet«,” und
Carus unterscheidet in seinem Lehrbuch der vergleichenden Anatomie (1834)
als »verschiedene Stufen der Entwicklung« aufsteigend zwischen einer
»deskriptivens, einer >genetischens, einer >vergleichenden< und schliefllich
einer >urwissenschaftlichen< oder >philosophischen< Anatomie.” Wahrend
es dem etwas langeren, empirisch beschreibenden Abschnitt von Biich-
ners Studie um die moglichst exakte Protokollierung der Beobachtungen
am Objekt geht, motiviert sich das philosophisch-spekulative Kapitel ent-
sprechend aus den Intentionen der >genetischen Methode«. Wie Biichner
in der Probevorlesung formulieren wird, soll das »ungeheure [...] zusam-
mengeschleppte Material« entwirrt und mittels Analogien der dynami-
schen Stufenfolge des Lebendigen integriert werden, damit die sinnvollen
Zusammenhange und schénen Ordnungen hervortreten.” In der verglei-

94 Borgards 2009, S. 127.

9 Zur Unterscheidung zwischen »Naturphilosophie« (Schelling und seine Anhdnger) und
der den emprischen Wissenschaften aufgeschlosseneren »naturgeschichtlichen Schule«
(Goethe, Oken, Johann Peter Frank, Carus, Johannes Miiller) vgl. Prof3 1977, S. 235.

96 Goethe 1994, Bd. 13, S. 171 (Erster Entwurf emer allgemeinen Eileitung in die vergleichende
Anatomie, ausgehend von der Osteologie, 1795. Der Text ist 1833 in der Ausgabe letzter Hand
erschienen).

97 Vgl. Carus 1834, S. 5. — Die hochste Stufe der Naturforschung ist fiir Garus dort erreicht,
wo die einzelnen Phianomene auf eine »Grund-Idee« zurtickgefiihrt sind, die sich zu den
Erscheinungen so verhilt wie eine mathematische Formel zu einer Kugel (vgl. ebd.).

98 Die Ausfithrungen in der Probevoriesung, die auf die Darbietung der empirischen Befunde
en détail allein schon durch die Umstinde der Prisentation weitgehend verzichtet hat,
orientieren sich an der klassisch-dsthetischen Gegeniiberstellung >Form/Materie< (was
sich mit den Ansichten des anwesenden Lorenz Oken aufs Beste vertragen hat):
Biichner MBA 8, S. 155: »In einem ungeheuren, durch den Fleiff von Jahrhunderten
zusammengeschleppten Material, das kaum unter die Ordnung eines Katalogs gebracht
war, bildeten sich einfache, natiirliche Gruppen; ein Gewirr seltsamer Formen unter den

161

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chenden Perspektive wird das Einzelne und Besondere, die rohe »Mas-
se Dinge«, als gesetzmiflig modifizierte Abianderung, als Metamorphose
einer urspriinglichen »Bauform« in den Blick genommen. Daher erklart
sich die Wahl des Untersuchungsgegenstands, wie sie Biichner direkt zu
Beginn der Abhandlung vortragt:

Welcherart ist das Verhltnis der Hirnnerven zu den Spinalnerven, zu den Schédel-
wirbeln und zu den Anschwellungen des Gehirns? Welche von ihnen finden sich als
erste unten auf der Stufenleiter der Wirbeltiere? Welches sind die Gesetze, nach de-
nen ihre Zahl zu- oder abnimmt, ihre Aufteilung komplexer oder einfacher wird? —
Wichtige Fragen, die lediglich mittels der genetischen Methode gel6st werden kon-
nen, d.h. durch einen sorgfiltigen Vergleich des Nervensystems der Wirbeltiere,
indem man von den einfachsten Bauformen ausgeht und allméhlich zu den entwik-
keltsten fortschreitet. Beginnt man aber diese Untersuchungen mit der letzten Klasse
der Wirbeltiere, den Fischen, wird man alsbald durch die widerspriichlichsten An-
gaben behindert. Die Anatomen kénnen sich nicht auf die Zahl, die Bedeutung und
die Verteilung der Nerven einigen. [...] An die Natur selbst mufl man sich wenden,
um das Problem zu 16sen: Moge meine Arbeit zu dieser Losung beitragen. Ich habe
als Gegenstand meiner Untersuchungen insbesondere die Cyprinen gewihlt, weil
sie, Carus zufolge, den reinsten Typus der Knochenfische darbieten. Ubrigens weist
das Nervensystem der Fische dieser Familie einige hochst bemerkenswerte Eigenhet-
ten auf, welche von Weber, Desmoulins und Bischoff beschrieben worden sind. Ich
beschreibe hier die Nerven der Barbe und ergénze dort, wo ich es fiir angebracht
halte, die Eigenheiten der anderen Fische, die ich seziert habe.”

Im ausdriicklichen Verweis auf Carus artikuliert Biichner mit seinen Un-
tersuchungen an der Barbe - einem der in Europa am weitesten verbreite-
ten Stiflwasserfische - ein Interesse, das die einfithrenden Fragestellungen
aus dem Bereich der vergleichenden Anatomie an der naturgeschichtli-
chen Entwicklung der Organismen von den einfachsten Formen zu fort-
schreitender Komplexitit orientiert.'”” Am »reinsten Typus«, so impliziert

abentheuerlichsten Namen, 16ste sich im schonsten Ebenmaaf} auf; eine Masse Dinge,
die sonst nur als getrennte, weit auseinanderliegende facta das Gedéchtnis beschwerten,
riickten zusammen, entwickelten sich auseinander oder stellte sich in Gegensitzen
gegentiber. Hat man auch nichts Ganzes erreicht, so kamen doch zusammenhéngende
Strecken zum Vorschein und das Auge, das an einer Unzahl von Thatsachen ermiidet,
ruht mit Wohlgefallen auf so schénen Stellen [...]«.

99 Biichner MBA 8, S. 5.

100 Vgl. zur onatiirlichen Stufenleiter« und der damit verkniipften, der >genetischen
Methode« zugrunde liegenden »Vorstellung einer Entwicklung der Organismen zu
zunehmender Komplexitit«: Buchner MBA 8, S. 513. Carus leitet daraus das Vorgehen
der Naturforschung ab: »Der Uebergang vom Einfachern zum Mannigfaltigern ist aber
iiberall der einzig naturgemifle, und dieser Richtung folgend haben wir die einfachern,
d. 1. die niedrigern Bildungen stets vor den mannigfaltigern, d. i hohern Bildungen zu
betrachten« (Carus 1828 1, S. 14).

162

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Biichner im Gefolge der seit Lorenz Okens Jenaer Antrittsvorlesung Uber
die Bedeutung der Schédelknochen (1807) verbreiteten, erst von Thomas Hux-
ley 1859 widerlegten Wirbeltheorie des Schidels'’! sollen auch die héher
entwickelten Lebewesen in ihrer pragenden Struktur erklarbar werden.
Die >genetisch« angelegte Forschung dient dem Ziel, an den Cyprinen tiber
den Vergleich mit nah verwandten Gattungen und mit Vertretern hohe-
rer Tierklassen sowohl die einfachste Form der Knochenfische als auch
ein primitives Muster der Wirbeltiere nachzuweisen. Goethe hat hierfiir
den Begriff des »anatomischen Typus« gebraucht, um ein »allgemeines
Bild« zu entwerfen, »worin die Gestalten samtlicher Tiere, der Moglich-
keit nach, enthalten wiren«.!”? Carus ist in der Folge von einer »mathe-
matischen Urform« ausgegangen, »ohne deren Erkenntniss eine wahre
Befriedigung unseres tiberall auf Gewahrwerden des hohern Gesetzes
gerichteten Geistes undenkbar bleibt« und die nur »mit einem sinnlichen
und geistigen Auge zugleich«, das heifit: »mit der inneren Energie des
Geistes« erfasst werden kann.'® Wihrend fiir Goethe klar ist, »daf} kein
einzelnes Tier als ein solcher Vergleichskanon aufgestellt werden kénne;
[daf}] kein Einzelnes Muster des Ganzen sein« kann'™ und dass ein Phi-
nomen die Idee mitunter zwar darstellt, ohne jedoch selbst das allgemeine
Bild sein zu kénnen, nimmt Biichner den Typus in seiner Konkretion
unter die Lupe. Zwar folgt das Mémoire damit Carus’ Hinweis, dass sich
die reinste Form in den Cyprinen »besonders deutlich« darbietet,' und
untersucht die Barbe entsprechend auf ihre Vergleichbarkeit mit héher
entwickelten Organismen, doch riicken von Anfang der Abhandlung an
auch die »héchst bemerkenswerten Eigenheiten« (quelques particularités tres
remarquables) des Untersuchungsobjekts in den Blick. >Besonderheitenc
haben es an sich, dass sie nicht ohne Weiteres nach dem Analogiever-
héltnis zu erschlieflen sind — bei Goethe etwa werden sie im Vergleich
mit anderen Vertretern der Wirbeltiergattungen als >Abweichung« oder
»Abdanderung« eines Primitivmerkmals, als >genetische Variante« identifi-

101 Buchner MBA 8, S. 279-290.

102 Goethe 1994, Bd. 13, S. 172. Fir Goethe handelt es sich beim allgemeinen Typus nicht
einfach um eine Naturgegebenheit, sondern allererst um eine Konstruktion des Forschers
(vgl. ebd., S. 177: »Jener allgemeine Typus, den wir nun freilich erst konstruieren [...]«).
Vel. zu Goethes Typuslehre grundlegend: Briauning-Oktavio 1956; Kuhn 1988, bes.
S. 138ff.; Daston/Galison 2002, S. 40-42.

103 Vgl. zu Carus’ Typenlehre die Ausfithrungen in Von den Ur-Theilen des Knochen- und
Schalengeriistes (1828), hier zitiert nach Biichner MBA 8, S. 421 u. 426.

104 Goethe 1994, Bd. 13, S. 172.

105 Vgl. Carus’ Ausfithrungen in: Bichner MBA 8, S. 426.

163

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ziert.' Biichner hingegen geht von Partikularititen aus, das heif3t von
dem, was »einem Dinge vor andern eigen ist«.!”” Dadurch tritt hervor,
dass sich der Typus nicht einfach nur als das allgemeine Gesetz, sondern
zugleich auch als Einzelfall erweist. Dieser charakteristische Zug von
Biichners naturwissenschaftlicher Arbeit wird erst im Mémoire und seiner
formalen Gliederung ersichtlich. Wihrend die Probevorlesung getreu dem
Programm der »deutschen Schule« folgt,'*® zeigt die Dissertation, dass die
beiden Teile der Untersuchung schief zueinander stehen und dass sich
die empirisch detailreich beschriebenen Materialien fur Biichner nicht
verlustlos der naturgeschichtlichen Eingliederung fiigen. Die Kritik am
Prinzip der Analogie wird zwar nicht — wie etwa bei Johannes Miiller'® -
ausdriicklich, doch beweist Biichner beachtliche Skrupel, den Tatsachen
»Gewalt« anzutun.''* Obwohl als Resultat der Untersuchung festgehalten
wird, dass dem einfachsten »Typus der Spinalnerven [...] sechs Abschnitte
des Hirnmarks und sechs Schiadelwirbel entsprechen«,'! endet die Disser-
tation mit der bemerkenswerten Aussage, wonach »alle diese Vergleiche
nur approximativ« sind.'? Die Barbe gewinnt auf diese Weise in ihrer irre-
duziblen Individualitit an Gewicht und kann nur unter Vorbehalten, nur

106 Goethe spricht von der »Modifikabilitit« der Gestalt und betrachtet die besonderen
Eigenschaften als »Abweichungen« vom Typus (ebd., S. 175, S. 180).

107 Vgl. zum Lemma »Eigenheit« Adelung 1808, Bd. 1, Sp. 1673.

108 Muller-Sievers hat als erster und mit Recht darauf insistiert, dass Biichners
naturwissenschaftliche Forschung nur mit Blick auf die Dissertation angemessen
untersucht werden kann; vgl. Miiller-Sievers 2003, bes. S. 52: »Darum sind die oft [nach
der Probevorlesung] zitierten Bekenntnisse zur >philosophischen< Naturforschung und
die daran sich anschlieflenden tiefen Verbeugungen vor Goethe und Oken mit grofier
Vorsicht zu genieflen. Doch selbst wenn man zugestinde, daf Biichners Hinwendung zu
Gocthe, zur>deutschen Schules, zur Naturphilosophie seinen genuinen wissenschaftlichen
Uberzeugungen entstammt, heifit dies lange noch nicht, dafl es ihm gelungen wire,
dieses Programm mit erarbeiteten Materialien auch erfolgreich durchzufiihrenc.

109 Vgl. Miiller 1826, S. 14: »Das Princip der Analogie der Formen ist wesentlich in der
falschen Naturphilosophie. Sie zeigt das Ahnliche in der Entwicklung der Formen. Alle
Dinge sind ihr anders gewordene Formen des schon friher Betrachteten«.

110 Vgl. z.B. Biichner MBA 8, S. 97: »Ich glaube nicht, daf} ich den Tatsachen Gewalt
angetan habe noch die natiirliche Lage der Teile verfilscht habe, um diese sechs Wirbel
zu finden; indessen muf} ich auf eine Schwierigkeit hinweisen, die ich nicht habe
tiberwinden kénnen [...]«.

H1 - Bichner MBA 8, S. 79. Vgl. ebd., S. 101: »Um meine Arbeit zusammenzufassen: Ich
glaube bewiesen zu haben, dafl es sechs Paare primitiver Hirnnerven gibt, daf} ihnen
sechs Schéadelwirbel entsprechen und daff die Entwicklung der Hirnmassen nach
Maflgabe ihres Ursprungs erfolgt, woraus hervorgeht, dafl der Kopf lediglich das
Ergebnis einer Metamorphose des Marks und der Wirbel ist und dafl die vor der
Wirbelsdule gelegenen Organe des vergetativen Lebens sich, wenngleich auf einer
hoheren Stufe, vor dem Schidel wiederfinden miissenc.

12 Ebd., S. 101.

164

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

>anndhernd«< in ein System tberfithrt werden. So sehr Biichner »am Ge-
danken einer Dynamik des Naturganzen als immerwahrender Entfaltung
pradisponierter Strukturen in Wiederholung einer typologischen Einheit
[...] der Mannigfaltigkeit« festhdlt — nimmt man es genau, lasst sich die
einfachste Form anders als bei Carus mit keinem »metaphysische[n] Ord-
nungsprinzip mehr« fassen.'® Die in der Probevorlesung hervorgehobene
Verwendung der >genetischen Methode« erweist sich bei Biichner folglich
als »nicht kongruent zu seiner Herangehensweise an die Phinomene des
Naturgeschehens«''* — die in der deutschen Schule verbreitete Idee der
Urform wird konkret mit dem Skalpell auseinandergenommen.

Fir Bichner, der alles andere als ein mystifizierender Wissenschaftler
oder ein naturphilosophischer Pedant ist, folgt daraus nicht nur eine
methodische Aufwertung des deskriptiven Teils seiner Schrift.'** Die Be-
schreibungsprosa ist zudem dadurch gekennzeichnet, dass die Begriffe
der naturgeschichtlichen Schule konsequent literalisiert werden. Wahrend
im vergleichenden Abschnitt beispielsweise mit dem Ausdruck vom »ur-
spriinglichen Typus« eine ideale Abstammung der Nerven rekonstruiert
werden soll,"® ist die Rede vom »Ursprung« aus dem ersten Kapitel durch
die anatomische Sektion bestimmt und verweist ausschliefslich auf die lokale
Erfassung der Nervenverldufe: »Wo ist sein Ursprung? In dem Mark-
zentrum, das an der Basis der hinteren Tori durch die Fasern des oberen
und des unteren Biindels der hinteren Pyramiden gebildet wird«,'” heifit
es gleich im einfithrenden Abschnitt mit dem niichternen Charme eines
Autopsieberichts. So wird Metaphysik physisch. In den beiden Teilen der
Untersuchung prasentiert Biichner zwei kontrére Sprechweisen — der ver-
gleichenden Rede, die den Phinomenen mittels Analogien »eine regel-
rechte Bedeutung« verleiht,''® steht eine akribisch beschreibende, dem an
sich bedeutungsarmen Material verpflichtete Ausdrucksweise entgegen.'*?
Biichners Niichternheit erhdlt aus der fiir die Naturforschung des gesam-

113 Roth 2004, S. 383.

114 Ebd., S. 263.

115 Der Erfolg von Biichners Arbeit verdankt sich in der Rezeption mitunter der Genauigkeit
der Deskription; vgl. Biichner MBA 8, S. 598-601 (Millers Rezension, 1837) und
S. 618-626 (Hermann Stannius’ Rezension, 1849), bes. S. 623.

116 Buichner MBA 8, S. 77.

117 Ebd., S. 15. Vgl. auch ebd., S. 21.

118 Ebd., S. 97.

19 Vgl. Miller-Sievers 2003, S. 75-100. In dieser Gegeniiberstellung von Beschreibung
und Interpretation, Realismus und Spekulation, von sachlicher und poetischer Rede
hat Miiller-Sievers mit dem jakobsonschen Begriffspaar >Metonymie/Metapher« die
extremen und in sich widerstreitenden Pole von Buichners wissenschaftlich-poetischem
Schreiben erfasst.

165

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten 18. Jahrhunderts geltenden Trennung von >Beobachtung« und >Expe-

riment« genauere Konturen. Nach dieser Tradition hat Johannes Miiller in

Lur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinns (1826) seine Vorbehalte gegen

den wissenschaftlichen Versuch mit unverhohlen moralischen Argumen-

ten vorgetragen: »Die Beobachtung schlicht, unverdrossen, fleiflig, auf-
richtig, ohne vorgefasste Meinung — der Versuch kiinstlich, ungeduldig,
emsig, abspringend, leidenschaftlich, unzuverldflig«.' Far Miiller ist die
empirische Zuwendung zur lebenden Natur nur in der Beobachtung neu-
tral, wihrend er den experimentierenden Physiologen die Tugenden der

»Geduld, Besonnenheit, Ruhe, Unbefangenheit und vor allen Dingen

Wabhrheit und Redlichkeit« weitgehend abspricht.’?! Auch Biichner du-

flert in seiner Dissertation, fiir die das Experiment praktisch keine Rolle

spielt,'?* wiederholt den Verdacht, dass Versuche nicht interesselos erfol-
gen'”® — im Gegenzug erblickt er in der Beobachtung ausdriicklich das

»Glick fir die Wissenschaft«.!** Man kann diesen Umstand vor dem

Hintergrund der jiingsten Forschung, die Biichners poetische Schriften

notorisch aus der diffusen Vorstellung einer angeblich innovativen Uber-

tragung experimenteller Anordnungen betrachtet, nicht gentigend unter-
streichen.'?® Biichner experimentiert nicht, sondern er beobachtet - in der

Wissenschaft ebenso wie in der Literatur. Er hiitet sich vor jedem Eingriff,

lasst alles an seinem Platz, registriert das unmittelbar Sichtbare. »Folgendes

an Positivem habe ich beobachtet«,'? ist eine oftmals variierte, die Struk-
tur der Beschreibungen bestimmende Standardformel der Dissertation:

120 Muller 1826, S. 20. Vgl. hierzu: Lohff 1992.

121 Ebd, S. 24f.

122 Nur an zwei Stellen berichtet Bachner von Versuchen, die er indes nicht weiter verfolgt
hat: »Die Versuche, die ich durchgefiihrt habe, um mir Aufklérung tber diese Frage zu
verschaffen, haben mir noch keineswegs hinreichende Resultate geliefert; indessen kann
ich versichern, dafi ich den Durchmesser der Pupille verandert gefunden habe, nachdem
ich den Fisch, in dessen Auge ich mit Hilfe einer Linse helles Licht hatte fallen lassen,
wieder ins Dunkel gebracht hatte« (Biichner MBA 8, S. 27). Vgl. ebd., S. 73f.

123 Vgl. Biichners Fufinote zu den Versuchen von Bartolomeo Panizza (Biichner MBA 8,
S. 83) und dazu Déhner 1968, S. 238-240.

124 Vgl. Biicchner MBA 8, S.51: »Zum Glick fir die Wissenschaft widerlegt die
Beobachtung, auf die er [Desmoulins] seine Einwénde griindet, diese selbst. Die grofiten
Naturforscher haben sich gelegentlich bei thren Beobachtungen getéuscht; aber sich bei
so schwerwiegenden wissenschaftlichen Fragen auf so nachlissige Beobachtungen zu
stiitzen heift, der Wissenschaft Schaden zuzufiigen«.

125 Vgl. z.B. Schiitte 2006, S. 191ff. Zuletzt auch Gamper/Wernli/Zimmer 2010, hier S. 14;
vgl. in diesem Sammelband auch den Beitrag von Borgards 2010. Nicolas Pethes
hingegen trigt Biichners Skepsis gegeniiber dem Experiment Rechnung, wenn er den
»radikalen Positivismus der Beobachtung« in den Kontext von »Experimentalsystemen«

im Sinne Rheinbergers stellt (Pethes 2009).
126 Biichner MBA 8, S. 19.

166

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einem kurzen Forschungsbericht, der den Stand der Kenntnisse referiert,
folgen jeweils das ausfiihrliche Protokoll der eigenen Beobachtungen iiber
die Verlaufsformen der einzelnen Nerven mit gelegentlichem Verweis auf
die der Arbeit am Ende angehédngten Bildtafeln und schliefilich die sich
daraus ergebenden Folgerungen fiir die anatomische Herleitung der Ner-
venbahnen in Bezug auf die zu bestitigenden oder zu revidierenden For-
schungspositionen. Mit diesem klinischen Blick, den auch Foucault aus
dem Gegensatz zum Experiment herausgearbeitet hat,'”” folgt Biichner
einer in der Aufkldrung ausgebildeten >Kunst des Beobachtens«.
Im Unterschied zum Versuch, mit dem »die Gelehrten selbst Hand anle-
gen, ist die Observation — halt man sich an den entsprechenden Eintrag
aus Zedlers Universal-Lexicon — im 18. Jahrhundert zunichst nicht als eine
»Kunst« konzipiert, sondern meint eine »blof§ von der Natur« abhéngige,
»durch Hiilffe der Sinnen« zustandegekommene Erfahrung.'*® Zugleich
weist der Artikel jedoch darauf hin, dass die Beobachtung auch »vor das
Thun oder Observiren selbst genommen werde« und dass dem tatenlo-
sen Zuschauen mithin eine Tatigkeit einbegriffen ist.’ So erklart sich,
wie die Beobachtung »im Verlauf des 18. Jahrhunderts nicht zuerst als
Quelle der Erfahrung, sondern als Gegenstand der Regulierung, als Ziel
von Anweisungen und Szene der Eintibung von Vorschriften epistemisch
wird«."®® Der performative Charakter des Wissens findet seinen Ausdruck
in einer Diskussion, die nach der von der Hollindischen Akademie der
Wissenschaften 1768 ausgeschriebenen Preisfrage zur »Beobachtungs-
kunst« (IArt d'observer) zusehends intensiver tiber konkrete Handlungsan-
weisungen fiir die Praxis gefihrt wird. Hat sich die Frage im Anschluss
an Wolffs Bychologia Empirica und der darin skizzierten »Erfahrungskunst«
(ars observandi) darauf konzentriert, unter welchen Bedingungen wahres
Wissen gewonnen werden kann, geht es nun darum, wie Beobachtungen
zu machen sind. Es gentigt nicht mehr, die Aufmerksamkeit des Subjekts
aufzurufen, das auch die kleinsten Veranderungen am Untersuchungsge-
genstand wahrnimmt und die Beobachtung als Aussage tiber diese An-
ordnung genauestens aufzeichnet.”®! Zwar werden in diesem Kontext eine
Reihe von Vorschriften formuliert, an die sich der wissenschaftliche Beob-
127 Foucault 2002, S. 122: »Der Gegensatz zwischen Klinik und Experiment entspricht
genau dem Unterschied zwischen einer gehorten und verstandenen Sprache einerseits
und einer formulierten und aufgezwungenen Sprache andererseits. "Der Beobachter liest
die Natur, der Experimentator befragt sie«.
128 Vgl. Zedler 1732/54, Bd. 25, Sp. 278f.
129 Ebd.

130 Hoffmann 2006, S. 37.
131 Poser 1995, S. 89.

167

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

achter in der Folge zu halten hat: Er muss vorurteilsfrei vorgehen, er darf
nicht sinnliche Wahrnehmung und begriffliche Vernunft verwechseln, das
heiflt: der observierende Naturforscher darf sich von keiner Theorie lei-
ten lassen, der Gebrauch der Sinne hat leidenschaftslos und ohne Interes-
se zu sein, das Vorgehen und die zu Hilfe genommenen Instrumente sind
zu kennzeichnen, die Beobachtung soll zur Bestitigung und Vermeidung
von Fehlern wiederholt werden etc. Wie auch die Engyclopédie im elften
Band von 1765 festhalt, zeichnet sich die Beobachtung durch die diskrete
Zuriickhaltung aus, »die Phdnomene so zu untersuchen, wie die Natur
sie zeigt«.’? Darin sieht der sensualistisch orientierte Artikel, fiir den die
Observation unstreitig das Fundament aller Wissenschaften bildet, den
Grund dafiir, dass der Experimentator die >Natur nie so sicht, wie sie
wirklich ist«.’® Was sich in den anschlieflenden Diskussionen abzeich-
net, ist dartiber hinaus aber der Umstand, dass die Methodologie des
Beobachtens, um die sich Autoren wie Benjamin Carrad, Willem de Vos
und vor allem Jean Senebier mit seiner auch nach 1800 als Standardwerk
geltenden Arbeit Luart d'observer (1775; dt. 1776) bemiihen, eine konkrete
Praxis in den Blick nimmt und die »Verwicklung des Beobachters [bzw.]
der verwendeten Instrumente« in die Untersuchung des jeweiligen Gegen-
standes emnschliefit.’** Entsprechend werden fiir den als Genie profilierten
Beobachter physische und kognitive Eigenschaften erforderlich, die alle
Hindernisse tiberwinden und die Kunst des Observierens zu einer »Logik
fir die Sinne« anleiten sollen:'®® Es braucht von Defekten freie Sinnes-
organe fiir eine moglichst genaue Wahrnehmung, Geschicklichkeit beim
Préparieren des Objekts und beim Umgang mit Instrumenten, Scharfsinn
der Analyse und eine von allem tberfliissigen Schmuck freie Sprache.'®
Das ausfiihrliche Protokoll, das schon seit Robert Boyles einschldgigen
Schriften aus dem Umkreis der Royal Society als »literary technology« der
Naturbeobachtung in Frage steht,'” wird zu einem integralen Teil des Ver-
fahrens — es zeichnet nicht nur die einzelnen Eindriicke minutis auf, es
erschopft sich auch nicht darin, dem Leser das beschriebene Geschehen
vor Augen zu stellen und ihn damit zum virtuellen Zeugen der Beobach-
tung zu machen,'*® sondern es hat zudem die Aufgabe, alle Unwigbarkei-
132 Zit. nach ebd., S. 93.

133 Ebd.

134 Hoffmann 2006, S. 14.

135 Vgl. zu dieser Formulierung Senebiers: Foucault 2002, S. 122f.

136 Mit Bezug auf Senebier: Poser 1995, S. 100f.

187 Vgl. Shapin 1984.

138 Vgl. ebd. - Zu der von Boyle und Locke gepragten »Antirhetorik der Beobachtersprache«
mit Bezug auf die evidentia vgl. Gampe 2004, S. 122-124.

168

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten der Prozedur nach Moglichkeit auszurdumen.’®® In der detaillierten
Beschreibung soll das Sichtbare restlos aussagbar werden, sollen Wissen
und Sehen zusammenfallen.

Es entspricht diesen Vorgaben des wissenschaftlichen Protokolls, wenn
im Mémoire die Bedingungen des Sehens und damit die Frage nach der
Zuverlassigkeit der Beobachtungen thematisch werden. Biichner hat sich
als observierendes Subjekt durchweg im Blick und gibt damit zu erken-
nen, dass er um die Moglichkeiten und Grenzen der empirischen Erkun-
dung weif}. Diese Schwierigkeiten sind vornehmlich technischer Natur.
Zum einen ist die Beobachtung dadurch eingeschrinkt, dass die Mikro-
skopiertechnik der Zeit noch nicht verfeinert genug ist.'"* Der Umgang
mit Lupen, der Biichner wegen seiner Kurzsichtigkeit zusitzlich erschwert
ist,'! befriedigt den Anspruch auf Genauigkeit nicht immer: »Wenngleich
ich unter Wasser prapariert und mich einer starken Lupe bedient habe,
habe ich nichts gesehen, was Belege fiir die Auffassung liefern konnte,
dafl die Nervenfiden die Felsen des Sacks unmittelbar umfassen und sie
so beinahe in der Schwebe halten«.!*? Biichners (Selbst-)Beobachtung re-
gistriert das Sichtbare unter dem Vorzeichen bestimmter physiologischer
und mstrumentaler Voraussetzungen des Wahrnehmungsvorgangs — das
Unsichtbare bleibt entsprechend an seinem angestammten Platz, ndmlich
im Dunkeln. Zum andern kann Biichner verschiedenen Quellen zufolge
auf eine hervorragende Technik des Praparierens zuriickgreifen — eine
Fertigkeit, die er vermutlich wihrend des ersten Straflburger Aufenthaltes
in den anatomischen Ubungen bei Lauth erworben oder verbessert'*3 und
mit Sicherheit bei Wernekinck in Gieflen perfektioniert hat.'** Nach der
Zircher Lehrveranstaltung, die Biichner unter dem Titel »Zootomische
Demonstrationen« im Wintersemester 1836/37 durchfiihrt, hat ihm dieses

139 Hoffmann 2006, S. 23-50, bes. S. 42.

140 Vgl. fitir den Hinweis darauf, dass Immersionsmikroskope erst ab 1861 gebaut worden
sind: Prof} 1977, S. 238.

141 Vgl. den Eintrag in Buchners Reifezeugnis bei: Lehnert 1946/47, S. 80 und den Hinweis
darauf bei Wiilfing 1992, S. 53.

142 Biichner MBA 8, S.47. Vgl. ebd., S.11: »Ich habe an diesem Band keine Streifen
erkennen kénnen, nicht einmal mit der Lupex«.

143 Ebd.,, S. 181.

144 Carl Vogt erzihlt in seinen Lebenserinnerungen, dass er mit Biichner an einem
privatissimum bei Wernekinck teilgenommen hat: »Er [Wernekinck] war ein trefflicher
Priparator, hatte keinen grofien Respekt vor den anatomischen Kenntnissen seines
Vorgesetzten [Wilbrand] und besaf eine eigene Sammlung« (zit. nach Déhner 1967,
S. 45).

169

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geschick einen besonderen Ruf eingebracht.'® Dabei scheint dem jun-
gen Wissenschaftler, der Sektionen aufier an der Barbe auch am Karpfen,
am Hecht, an der Alse, am Flussbarsch, am Lachs, am Frosch und am
Menschen vorgenommen hat,'*® umso klarer gewesen zu sein, dass der
manipulative Eingriff am Objekt dieses entstellt und die Exaktheit der
Beobachtung einer konstitutiven Unschirfe aussetzt: »[M]an muf dieses
Praparieren mit Hilfe der Lupe an ganz frischen Exemplaren vornehmen,
wo das Weil} der Nervenfasern noch stark mit der Farbe des Fleisches
kontrastiert. Bei in Alkohol konservierten Stiicken ist es unmdéglich, diese
Faden zu erkennen«.'” Durch den Hinweis darauf, dass die Praparate mit
moglichst frischen Fischen anzufertigen sind, bringt Biichner die Parado-
xien fiir die Kunst des Beobachtens auf den Punkt — das »frische griine
Leben« sehen und erkennen wollen, bedeutet auch, dieses zu toten.

>Objektivitét« als Stil

Biichners Erfahrung, dass der Naturforscher mit frischen Fischen arbei-
ten muss, unterstreicht fiir die Kunst der Beobachtung eine grundlegende
Schwierigkeit, da die Untersuchung des Lebens post mortem, das heifit: im
Zustand der Verwesung und des Verfalls einsetzt. Nur die Vivisektion,
»wenn sie denn moglich, geschweige denn erlaubt wire«, kénnte Abhil-
fe schaffen.'® In der Konsequenz bedeutet dies fiir Biichners klinischen
Blick, dass die Observation an der Oberfliche der Dinge verweilt, ohne
in die Tiefe des Wesens dringen zu kénnen. Weil der Gegenstand opak
bleibt, ist die Beobachtung auf das Sichtbare beschrankt und die Beschrei-
bung rekursiv. Zwar hat Biichner mit dem zweiten Teil seines Meémorre
versucht, das Leben in seiner zeitlichen Dimension tiber die Rekonst-
ruktion einer genetischen Reihe von Analogien und einer Einordnung
in die Stufenfolge des Organischen einzufangen, doch hebt er mit dem
Hinweis, dass auch diese Vergleiche nur »approximativ« sind, die nicht
subsumierbaren Eigenheiten der untersuchten Fische hervor. Das Ding
»an sichs, soviel steht fiir ihn fest, ist weder empirisch noch spekulativ zu
haben. Obwohl die Autopsie der anatomischen Befunde im ersten Teil
vom Geltungsanspruch der systematischen Philosophie befreit ist, zeigen

145 Einer von Biichners Studenten in Zirich, August Liining, hat die »ungemein fafilichen,
anschaulichen Demonstrationen an frischen Préparaten« hervorgehoben (zit. nach
Buichner SWII, S. 892).

146 Vgl. Bichner MBA 8, S. 516.

47 Ebd., S. 57.

148 Miiller-Sievers 2003, S. 79.

170

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich in der Beobachtung nicht weniger uniiberwindbare Einschrankun-
gen. Die Frage indes, ob Biichner die »Moglichkeit einer Naturwissen-
schaft, [die den] Betrachter [...] auszuschalten vermag«,'** erahnt haben
konnte, lasst sich mangels aussagekriftiger Dokumente nicht zuverlissig
beantworten. Auch ist nicht mit Bestimmtheit zu beurteilen, ob Biichner
sich eine im modernen Sinn >objektivec Wissenschaft vorgestellt hat, wie
sie sich seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts speziell auf naturwis-
senschaftlichem Terrain etabliert und den Forscher auf ein Zuriicktreten,
idealerweise bis zur volligen Ausschaltung, verpflichtet.'”” Es kann je-
doch festgehalten werden, dass Biichner der Beobachtungskunst aus dem
18. Jahrhundert nur insofern folgt, als er dem subjektiven Vermogen des
Wissenschaftlers nicht vorbehaltlos zutraut, die strukturell bedingten Hin-
dernisse der Erkenntnis aus dem Weg zu raumen. Bei aller Apologie der
Observation gegen den Versuch versteigt sich Biichner nicht dazu, dem
Beobachter geniale Fahigkeiten beizumessen, die tiber das Vorfindliche
und Besondere hinausreichen kénnten. Biichners Sachlichkeit besteht kei-
neswegs darin, dass er die Phdnomene auf den Begriff hin durchleuchtet
oder auf einen allgemeinen Typus zuriickfithrt, sondern liegt im Umstand
begriindet, dass er Moglichkeiten, Bedingungen und Grenzen der Wahr-
nehmung niichtern registriert. Mit dieser (Zurtick-)Haltung steht er his-
torisch am Ubergang von der Naturgeschichte zum Zeitalter der exakten
Wissenschaften.'”! Im selben Zug, mit dem der Gegenstand derart minuti-
6s unter die Lupe genommen wird, dass allgemeines Gesetz und Einzelfall

149 Prof§ 1977, S. 235.

150 Ludwik Fleck hat als erster Wissenschaftstheoretiker geschen, dass >Objektivitate
nicht einen durch die Zeiten unverianderlichen Blick meint, sondern eine Geschichte
hat. Mit dem Begriff des »Denkstils« hat er historisch spezifische Erkenntnisinteressen
(vintellektuelle Stimmung«) und wissenschaftliche Praktken (»gerichtetes Handeln«)
in den Blick genommen, die zu einem adiquaten »Ausdruck« fithren wie »Religion,
Wissenschaft, Kunst, Sitte, Krieg usw.« (Fleck 1980, S. 130). Die intellektuelle Stmmung
des spezifisch modernen naturwissenschaftlichen Denkens »findet den Ausdruck als
gemeinsame Verchrung eines Ideals, des Ideals objektiver Wahrheit, Klarheit und
Genauigkeit. [...] Wie realisiert sich nun besagte Stimmung? Zunéchst als die Pflicht des
Zurucktretens der Person des Forschers, die auch als demokratisch gleichméaflige Achtung
jedes Erkennenden sich zeigt [...]. Das personliche Meinen wird in der Wissenschaft fir
vorlaufig erklart. [...] Sodann realisiert sich die Stimmung des naturwissenschaftlichen
Denkkollektivs in einem besonderen Trieb zur entsprechenden Objektivierung
geschaffener Denkgebilde, der das Gegenstiick zur Pflicht des Zurticktretens der
Person des Forschers ist. [...] Dazu kommen besondere Zeichen und eventuell eine
ganze besondere Zeichensprache, wie sie sich ihrer die Chemie, die Mathematik oder
die Logistik bedienen. Solche lebensfremde Sprache verbiirgt die fixe Bedeutung der
Begriffe und macht sie entwicklungslos, absolut« (Fleck 1980, S. 187f.).

151 Vgl. dazu allgemein: Lepenies 1978. Mit Bezu auf Biichner: Ludwig 1998.

171

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

koinzidieren, weist Biichner auf die Mitwirkung der Instrumente und des
Naturforschers bei der Entstehung der wissenschaftlichen >Tatsache< hin.
Biichner legt nur iiber die Art und Weise seines reflektierten Blicks auf die
Gegenstinde Zeugnis ab, nicht tiber die Dinge selbst.

»Objektivitite ist mit Biichners Wissenschaftsverstdndnis daher nicht im
ontologischen Sinn einer wesenhaften Erfassung der Welt, sondern zu-
nichst ganz allgemein als empirische »Beziechung auf einen dufleren Ge-
genstand« zu verstehen, wie die deutsche Lexikografie der 1820er-Jahre
den Begriff festlegt.'® Es empfiehlt sich fiir die Beurteilung von Biich-
ners anatomischer Titigkeit, diese moglichst neutrale Bezugnahme auf
das Gegenstiandliche mit der neueren Wissenschaftsgeschichte als ein
Ensemble von konkreten Praktiken und als Richtlinie fiir eine Technik
des wissenschaftlichen Selbst zu betrachten.'® Mit der Rede von >Objek-
tivitit« verbindet sich nicht nur ein epistemischer Anspruch, sondern sind
stets auch bestimmte Verfahrensweisen und ethische Haltungen des For-
schers angesprochen.”* Erst in dieser Perspektive erklart sich, wie der
von Kants Transzendentalphilosophie epistemologisch recodierte Begriff,
demzufolge >objektive Giiltigkeit« nicht der Natur der Sache, sondern
den apriorischen Bedingungen des Verstands zukommt, wihrend das
Subjektive dem psychologisch und empirisch Besonderen anhaftet,'” im
Verlauf des 19. Jahrhunderts um 180 Grad gewendet und bis heute mit
»emotionaler Distanz, Urteilenthaltung, Methoden und Messungen oder

152 Zur abenteuerlichen Geschichte des Begriffs von der Scholastik tiber Kant bis zur
Fehllektiire Kants im 19. Jahrhundert vgl. @iberblicksartig Daston/Galison 2007, S. 30f.
Die Brockhaus Real-Encyclopedie hdlt in der 6. Auflage von 1824 folgende Definition bereit:
»Object, Objectiv, Objectivitit. Object, Gegenstand, ist entgegengesetzt dem Subject, d.i.
einem Wesen, welches sich den Gegenstand vorstellen, ihn erkennen kann. [...] Objectiv
ist demnach gegensténdlich, und steht entgegen dem Subjectiven, d.i. Personlichen oder
dem Subject Angehérigen: Objectivitit, Gegenstindlichkeit, ist entgegengesetzt der
Subjectivitit oder Personlichkeit. Ob eine Erkenntnis oder eine Darstellung objectiv
oder nur subjectiv sei, macht einen bedeutenden Unterschied. Im ersten Fall ist sie der
wahren Beschaffenheit des Gegenstandes gemif}, im zweiten nur der Vorstellung, die
sich irgendeiner davon gemacht hat [...]. Ubrigens hat das, was allen Subjecten als das
Richtige und Wahre erscheint, den Werth des Objectiven« (Brockhaus 1824, Bd. 7, S. 5).

153 Vgl. Daston/Galison 2007, bes. S. 56. Zum Begriff der >Technologie des Selbst< vgl.
Foucault 2007, S. 287-317.

154 Zur Komplexion der heutigen Begriffsverwendung vgl. Daston 2003, S. 127: »Unsere
Verwendung des Wortes »>Objektivitit« ist auf hoffnungslose, jedoch zugleich erhellende
Weise verworren. Wir bezichen uns mit diesem Ausdruck gleichzeitig auf Metaphysik,
Methoden und Moral. Miihelos gleiten wir von Aussagen tiber die »objektive Wahrheit«
einer wissenschaftlichen Behauptung hintiber zu solchen tiber die >objektiven Verfahrens,
die einen Befund untermauern, und weiter zu solchen tiber die >objektive Haltungs, die
einen Forscher auszeichnet«.

15 Kant, KV B 122.

172

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

empirischer Zuverlassigkeit« verbunden wird.'*® Vom Ideal einer Praxis,
die das Subjekt aus dem Vorgang der Beobachtung auszuschalten ver-
sucht und den »Blick von Nirgendwo« feiert,’” ist Biichner indes weit
entfernt. Gegen eine solche »aperspektivische Objektivitit«,'*® wie sie seit
Mitte des 19. Jahrhunderts in einer ganzen Reihe von Wissenschaften
auftaucht und schliefllich mit dem Fotoapparat das Kennzeichen einer
mechanischen, von allen menschlichen Aktionen freien Wahrnehmung
glaubt gefunden zu haben," spricht allein schon die Tatsache, dass sich
Biichner mit Insistenz als Beobachter in der ersten Person meldet. Al-
lerdings ist der Umgang dieses Subjekts von Einstellungen gepragt, die
insofern als objektiv einzustufen sind, als sie vom Wissenschaftler beschei-
dene Zuriickhaltung und rezeptive Passivitdt verlangen — Biichner hat bei-
spielsweise Skrupel, den Tatsachen »Gewalt« anzutun, und er ist davon
iiberzeugt, dass sich der Forscher vor jedem Eingriff hiiten soll. Mit dieser
Selbsttechnik, die den Wissenschaftler, mit Foucault gesprochen, allererst
formt, lasst sich der Umstand angemessener begreifen, dass Biichner die
moralischen Argumente von Johannes Miiller aufnimmt und sich skep-
tisch gegeniiber dem Experiment duflert, wiahrend er im Gegenzug die
leidenschaftslose Unvoreingenommenheit der prizisen und detaillierten
Beobachtung als Tugenden einer wissenschaftlichen Untersuchung hoch-
hélt, und zwar ohne mit dieser Redlichkeit auch schon den Anspruch zu
verbinden, einen von jedem menschlichen Eingriff unverfalschten Gegen-
stand freizulegen. Die Tatsache ist auch fiir Biichner eine Zassache;'® sie ist
nicht vorgegeben, sondern das Resultat einer um >Objektivitit« bemiihten
Handlung. Gerade im Hinblick auf die modernen Wissenschaften hat die-
se Praxis in erster Linie »mit dem Erwerb und der Sicherung von Wissen
zu tun und nicht mit der letzten Wahrheit in der Natur (Metaphysik)«.'®!
Halt man sich vor Augen, dass Objektivitit »keine ahistorische Referenz«
ausweist,'%? sondern von einer Reihe medialer und textueller Verfahren
bestimmt ist, dann gewinnt die von Paul Feyerabend vorgetragene These
an Plausibilitdt, wonach die Gegenstindlichkeit als ein »Stilmerkmal« zu
beschreiben ist.'®® Mit der damit einhergehenden Einebnung des kategori-

156 Daston 2003, S.134. Zu Kants Begriff der Objektivitit vgl. Daston/Galison 2007,
S. 219-222.

157 Nagel 1992.

158 Daston 2003, S. 129.

159 Vgl. hierzu Daston 2001, S. 153.

160 Vgl. Hoffmann 2006, S. 7.

161 Daston/Galison 2007, S. 227.

162 Zimmermann 2009, S. 10.

163 Feyerabend operiert dabei mit dem Stil-Begriff von Alois Riegl; vgl. Feyerabend 1984,

173

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

alen Grabens zwischen Kunst und Wissenschaft, der gerade im 19. Jahr-

hundert (nicht ohne Ausnahmen, wie Biichner zeigt) von beiden Seiten

zementiert worden ist,'%* ldsst sich das Mémorre abschlieflend nicht nur mit

Bezug auf die instrumentalen Ausriistungen resiimieren, sondern auch im

Hinblick auf den Darstellungsmodus analysieren.

Biichners empirische Untersuchung am Nervensystem der Fische stellt

fir die wissenschaftliche Praxis einen ebenso problembewussten wie

um Prizision bemiihten Umgang mit den medialen Zurichtungen der

Wahrnehmung aus. Das betrifft erstens die professionelle Praparierung

des Objekts (Skalpell, frische Fische, Alkohol) und zweitens die Schér-

fung der Sinne mithilfe technischer Mittel (Lupe). Drittens umfasst die-
ses Verfahren die Aufzeichnung der Beobachtungen, die im ersten Teil
des Mémorre prasentiert wird. Mit Bezug auf die seit dem 17. Jahrhundert
wirkende Gattungstradition des wissenschaftlichen Protokolls ldsst sich
festhalten, dass die Beschreibung der anatomischen Sektionen die Lupe
des Forschers ersetzen und die Sprache den ungestérten Durchblick auf
die Tatsachen freigeben soll.'®® Der hierfiir erforderliche schmucklose Stil
dient nicht nur dazu, die Beobachtungen zu dokumentieren, sondern ist
auch erforderlich, damit sie beglaubigt und in diesem Sinn tGberhaupt
erst als wissenschaftliche Tatsache realisiert werden kénnen.'*® Die Deut-
lichkeit der Rede erhdlt somit die performative Aufgabe, die Akte des

Sezierens, des Beobachtens und des Protokollierens verlustfrei zu subs-

tituieren. Wie Helmut Miuller-Sievers, der sich als Erster auf die elocutio
S. 78: »Die Wahl eines Stils, einer Wirklichkeit, einer Wahrheitsform, Realitits- und
Rationalitatskriterien eingeschlossen, ist die Wahl von Menschenwerk. Sie ist ein sozialer
AKkt, sie hangt ab von einer historischen Situation, sie ist gelegentlich ein relativ bewufiter
Vorgang — man tiberlegt sich verschiedene Moglichkeiten und entschliefit sich dann fiir
eine -, sie ist viel ofters direktes Handeln aufgrund starker Intuitionen. >Objektive ist
sie nur in dem durch die historische Situation vorgegebenen Sinn, auch Objektivitit ist
ein Stilmerkmal (man vergleiche etwa den Pointillismus mit dem Realismus oder dem
Naturalismus). Man entscheidet sich also fiir oder gegen die Wissenschaft genauso, wie
man sich fir oder gegen punk rock entscheidet«.

164 Vgl. Hagner 2001, S. 135. Dazu Zimmermann 2009.

165 Fr die Etablierung der durchsichtigen Rede gegen jeden Wortschmuck im Umkreis der
Royal Society bzw. bei Boyle und die bei ihm auftauchende Metapher von der Sprache
als Linse oder als Teleskop vgl. Shapin 1984, S. 495: »Another technique for displaying
modesty was Boyle’s professedly rnaked way of writing«. He would eschew a >floridc
style; his object was to write >rather in a philosophical than a rhetorical strain<. This
plain, puritanical, unadorned (yet convoluted) style was identified as functional. It served
to exhibit, once more, the philosopher’s dedication to community service rather than to
his personal reputation. Moreover, the »florid« style to be avoided was a hindrance to the
clear provision of virtual witness; it was, Boyle said, like painting >the eye-glasses of a

telescope«.
166 Vgl. Niehaus/Schmidt-Hannisa 2005.

174

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Biichners Abhandlung eingelassen hat, anmerkt, ist dieses Ideal des
»anatomischen Schreibens« einerseits an die Niichternheit des Stils gebun-
den — Verzicht auf jede Interpretation, Parataxe, Literalitit, der »genaue
Bericht tiber selbstbeobachtete Phanomene«, kein Wille zur Komposition,
die iiber die detaillierte Beschreibung der Nervenbahnen hinausgeht und
sich nicht ausschliellich vom Objekt her bestimmt.'® Dieser Positivismus
der Beschreibungen korrespondiert andererseits mit einer Rethe von bild-
lichen Darstellungen am Ende des Meémoire.'® Hier liefert Biichner eine
tabellarische Ubersicht (Zableau) iiber das analoge Verhiltnis zwischen
den Anschwellungen des Hirnmarks und den urspriinglichen Hirnnerven
bzw. den Schidelwirbeln sowie eine von Erlauterungen begleitete Tafel
(Planche) mit insgesamt achtzehn Abbildungen vom Gehirn der Barbe.
Der mediale Wechsel vom Schriftlichen zum Ikonischen folgt dem eviden-
ziellen Fluchtpunkt der Deskription und der Interpretation in Biichners
Meémorre: Gegenstand und These der Abhandlung sollen gleichermafien
vor Augen gestellt werden. Wihrend die Tabelle die Erkenntnisse des
zweiten Teils zusammenfasst und visualisiert, zeichnet die Tafel die im
ersten Abschnitt beschriebenen Nervenbahnen im Detail nach. Biichners
kunstfertige und filigrane Kupferstiche, die mit denjenigen Cuviers Schritt
halten kénnen, flankieren den Text nicht einfach nur als applizierte II-
lustrationen, sondern sie tiberfithren das Gesehene so in das Bild, dass
die anatomische Zeichnung fir die Beobachtung einstehen kann. Zwar
présentiert die Planche nicht das einzelne anatomische Priparat, aber sie
liefert die primitiven Strukturen der Nervenverldufe und damit zugleich
einen Beleg fir Biichners Thesen tiber die Analogieverhdltnisse von Rii-
ckenmark und Schidelwirbeln.!®® Ein »Naturalismus des individuellen
Objekts mit seinen irrefithrenden Besonderheiten« ist hier noch nicht zu
finden."” Wie Buichner in der »Erlauterung der Tafel« jedoch hervorhebt,
beansprucht er, mit den Abbildungen kein »Produkt der Phantasie«, son-
dern eine »Nachahmung der Natur« zu liefern.””* Dieser Kommentar ist

167 Muller-Sievers 2003, S. 78.

168 Im Erstdruck stehen die tabellarische Ubersicht und die Abbildungen mitsamt den
begleitenden Erlauterungen (Legende) am Schluss der Studie und stehen also nicht
am Ende des ersten bzw. des zweiten Teils, wie Miiller-Sievers behauptet (ebd.,
S.79). Deshalb ldsst sich m.E. die von ithm reizvoll herausgearbeitete Symmetrie von
'Beschreibung-Abbildung« im ersten vs. >Interpretation-Tabelle« im zweiten Teil (vgl.
ebd., S. 86) nicht aufrechterhalten. Vgl. das Faksimile des Erstdrucks in: Bichner GW,
Mémarre, S. 50-57.

169 Biichner MBA 8, S. 292.

170 Daston/Galison 2007, S. 45.

171 Biichner MBA 8, S. 104.

175

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deshalb von besonderem Interesse, weil die Abbildungen an der Mimesis
der Beschreibungsprosa orientiert werden und detaillierte Angaben tiber
die Organisation des Nervensystems veranschaulichen sollen - die Tafel
erscheint insofern >charakteristischs, als sie den Typus in einem Einzelpha-
nomen verortet."’? Biichners Hinweis ist aber auch deshalb bemerkens-
wert, weil er darauf aufmerksam macht, dass der Realititseffekt der Ab-
bildungen grundlegend auf einen schriftlichen Hinweis zurtickgeht. Die
Planche erklart sich als Bild offenbar nicht von selbst. So wie der Text zur
Veranschaulichung auf das Ikonische angewiesen ist, benétigt die Tafel
umgekehrt die Schrift, um tiberhaupt lesbar« zu sein. Die Deutlichkeit der
Darstellung ist wieder einmal auf einen Uberschuss ausgerichtet — zwar
versprechen die Abbildungen zum Ende eine unmittelbare Ubersicht, je-
doch erweisen sie sich als nicht weniger blind und erklarungsbediirftig.
Dieses Zusammenspiel von Bild- und Textpraxis, das in Biichners Studie
eine Inkongruenz der beiden Darstellungsmodi und zugleich ein amime-
tisches Moment der Wiedergabe hervortreibt, ist fiir die anatomischen
Untersuchungen der Zeit keineswegs ungewohnlich, sondern geradezu
kennzeichnend. Doch zeigt dies umso mehr, dass die wissenschaftliche
Abhandlung im Wesentlichen gerade dort, wo sie die Phinomene auf
keine Naturwahrheit hin transzendiert und zusehends um exakte Objek-
tivitdt bemiiht ist, einen méglichst realistischen Stil der Visualisierung ein-
begreift.'”?

Im Zuge einer postmetaphysischen Wissenschaft, wie sie Biichner sys-
tematisch aus der Kritik am dogmatischen Rationalismus ableitet und
praktisch mit seiner eigenen Naturforschung im Blick hat, erweist sich
die Deutlichkeit als ein heterogenes Ensemble von medialen, stilistischen
und kognitiven Techniken. Fir die prazise (sinnliche und begriffliche) Er-

172 Zur Unterscheidung von idealen< und >charakteristischen< Bildern im Ubergang
vom 18. zum 19. Jahrhundert vgl. Daston/Galison 2002, S. 42 und dies. 2007, S. 87:
»Die charakteristischen Bilder in Atlanten des frithen und mittleren neunzehnten
Jahrhunderts markieren den Ubergang zwischen denjenigen Werken, die Naturwahrheit
durch unverhohlene Darstellung des Typischen [...] hatten vermitteln wollen, und jenen
spiteren Atlanten, die sich um mechanische Objektivitit bemiihtenc.

173 Vgl. Flecks Untersuchung der anatomischen Atlanten im Ubergang vom 17. zum
19. Jahrhundert in: Fleck 1980, S. 178ff. Zur grundlegenden Bedeutung von Kunst
fur den wissenschaftlich objektiven Stil vgl. Zimmermann 2009, S.18: »Erst das
kinstlerische Kénnen, das es Galilei erlaubte, das Gesehene in die Zeichnung zu
iberfithren und die Zeichnung fiir das Gesehene einstehen zu lassen, erméglichte eine
»objektivec Darstellung. Gezeigt ist damit nicht nur, dafi sich wissenschaftsgeschichtlich
die Trennung von Kunst und Naturwissenschaft nicht aufrechterhalten lafit, sondern
dafl Wissenschaftler und Kinstler bei der Bestimmung objektiver Erkenntnis eine
grundlegende Rolle spielen«.

176

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fassung des Objekts ist damit der methodische Umgang mit Bedingungen
adressiert, der auf immer genauere Verfahren dringen muss und - tiber
Biichner hinaus - tatsichlich auch dringen wird. Das gehért zur Ge-
schichte und Dynamik der modernen Wissenschaften. Biichners anato-
misches Schreiben, das sich mit der positivistischen Protokollierung der
somatischen Zergliederungen kundtut, lauft im Kontext der Abhandlung
iiber das Nervensystem der Fische aufgrund einer inneren Bedeutungsar-
mut auf einen visuellen, jedoch keineswegs selbst-evidenten Uberschuss
der Deskription hinaus. Wie sich damit zeigt, ist fiir die wissenschaftliche
Praxis der Riickgriff auf Verfahrenweisen, die man gemeinhin der Kunst
zurechnet und die fiir die sinnliche Vergegenwirtigung zustindig sind,
keineswegs sekunddr, sondern von primérer Bedeutung.

Vor dem Hintergrund dieses systematischen Zusammenhangs kann es im
Folgenden nicht einfach darum gehen, den Umstand herauszustellen, dass
Biichners literarische Schriften wesentliche Impulse und Themenfelder aus
dem Bereich der Wissenschaft aufnehmen. Das Verhiltnis von szientifi-
schem und poetischem Schreiben ist vielmehr als ein ebenso reziprokes wie
intimes zu verstechen: Weder gibt es einen kategorialen >Bruch« zwischen
Wissenschaft und Kunst, noch schlieflen sich die beiden Bereiche als in sich
abgeschlossene gegenseitig aus.”* Um die herausragende Bedeutung der
anatomischen Forschung fiir seine literarische Schreibweise zu unterstrei-
chen, hat man im Falle Buchners zu Recht von einer »somatischen Poesie«
gesprochen: »Die neuen, dramatischen Antriebskrifte erscheinen im Licht
medizinischer Mikroskopie, es sind Erkundungsgédnge ins Vegetative, Fall-
studien am lebenden Objekt und en détaik, schreibt Durs Griinbein in seiner
Rede zur Entgegennahme des Georg-Biichner-Preises von 1995." Biich-
ners Literatur, die sich in den wenigen Jahren von 1834 bis 1837 parallel zu
seinen naturwissenschaftlichen und philosophischen Studien realisiert, ist
nach dem Modell des anatomischen Schreibens kiihl im Ton, niichtern im
Vorgehen, transparent im Stil. Es ist nur konsequent, wenn an keiner Stelle
entschieden werden kann, ob sich Biichner als Dichter oder Wissenschaft-
ler verstanden hat. Den Konvergenzpunkt markiert die ungertihrte, wenn

174 Fiir einen Uberblick iiber die Forschungspositionen zum Verhiltnis zwischen Kunst und
Wissenschaft bei Biichner vgl. Borgards 2009, S. 129.

175 Grinbein 1995, S. 16. — Vgl. auch ebd., S. 8f.: »Was ihm gelang, war nichts Geringeres
als eine vollstindige Transformation: Physiologie aufgegangen in Dichtung. [...] Fafit
man Dichtung als eine eigene Sprache neben all den anderen Sprachen auf, dann
wurde hier ein Grofteil aller ihrer Beugungsformen modifiziert, zum Vorschein kam
eine hértere Grammatik, ein kélterer Ton: das geeignete Werkzeug fiir die vom Herzen
amputierte Intelligenz.« — Vgl. hierzu in der neueren Forschung: Borgards 2007; Pethes
2009, S. 264.

177

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

man so will: die >kaltbliitige« Haltung des klinischen Beobachtens. Wie sich
mit der Dissertation indes herausgestellt hat, setzt sich das Gebot der Deut-
lichkeit in einer Praxis des Uberdeutlichen fort - es ist dieser zwielichtige
Exzess aus lauter Niichternheit, der auch die Drastik von Biichners radikal-
realistischer Literatur bestimmt.

2. Drastik

Im Brief an die Familie vom Februar 1834 streicht Biichner das Bemiihen
hervor, »[a]lles, was existirt, bey seinem Namen zu nennen«.'”® Mit die-
sem Projekt, die Realitdt nach dem Modell der Deutlichkeit zu referieren,
verbindet sich fiir Biichners (wissenschaftliche, poetische, politische) Pro-
duktion jedoch eine grundlegende Schwierigkeit. Bereits die Schrift zum
Nervensystem der Fische hat gezeigt, dass die Evidenz des anatomischen
Protokolls ein amimetisches Moment der Wiedergabe ausstellt und zu ei-
nem ebenso supplementiren wie briichigen Zusammenspiel von visuellen
und textuellen Strategien fihrt. Im Hinblick auf die angemessene Ein-
schiatzung von Biichners literarischem Realismus ist es ausschlaggebend,
diesen Sachverhalt im Auge zu halten. Mit Dantons Worten ist zu bertick-
sichtigen, dass der Zugriff auf die Wirklichkeit stets auf etwas Unnennba-
res stofit: »[...] es fehlt uns was, ich habe keinen Namen daftr, wir werden
es uns einander nicht aus den Eingeweiden herauswiihlen, was sollen wir
uns drum die Leiber autbrechen?«'”” Wo der physiologische Blick die sti-
listische Eigenart nach sich zieht, dass Dinge unverbliimt vorgetragen und
mit grellen Bildern »auf’s Deutlichste« vor Augen gestellt werden,'” rithrt
der hyperbolische Zug dieser Tendenz von einer nicht iberwindbaren
epistemischen Mangelhaftigkeit, von etwas, fur das es kein nomen proprium
gibt und das sich nicht darstellen ldsst. Mit dem Begriff der >Drastiks, der
vielfach fiir Biichners Werk bemiiht worden, bislang jedoch ohne Kontu-
ren geblieben ist,”” soll dieses Phianomen erfasst werden. Wie die noch
unentdeckte Genealogie des Konzepts im 19. Jahrhundert zeigen kann,

176 Buchner BW, S. 35.

177 Biichner SW I, S. 39 (Danton’s Tod I1/1).

178 Gottschall 1855, Bd. 2, S. 367.

179 Vel. beispielsweise die Aulerungen Begemanns zur Rezeption Biichners in der Zeit des
Realismus: Begemann 2009, hier S. 323: »Generalisierend laf}t sich sagen, dafl Biichner
als ein hochst talentierter, ja genialer Autor erscheint, der jedoch mit seiner Drastik,
seinen Zynismen und der vermeintlichen Formlosigkeit seiner Werke an die Grenze des
Kunstfahigen gegangen sei bzw. diese bereits deutlich tiberschritten habe«.

178

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

erklart sich die an der dufleren Grenze des klassischen Systems operie-
rende Mimesis der Wirklichkeit nicht nur aus einer intimen Koppelung
von Kunst und Wissenschalft. Die édsthetische Karriere der »Drastik« kenn-
zeichnet von Beginn an die Auffassung einer im Kern gestorten Repra-
sentation. Um diese Gemengelage genauer ermessen zu kénnen, bedarf
es an dieser Stelle eines begriffsgeschichtlichen Exkurses, der nicht von
ungefahr auf Friedrich Schlegels Dramentheorie zuriickfihrt. Dieser Be-
zugsrahmen wird sich fiir die Untersuchung von Biichners poetischen
Schriften, die in der deutschen Literatur die Anfinge einer Asthetik des
Drastischen markieren, von zentraler Relevanz erweisen.

Geburt der Drastik aus dem Geist der Romantik (Friedrich Schlegel)

Die Rede von »drastischen< Kunstwerken, wie sie sich in den asthetischen
Lexika des 19. Jahrhunderts zu etablieren beginnt,’®® wird in genuiner
Weise von der frithromantischen Poetik gepriagt und in Umlauf gesetzt.
Bedenkt man, dass >Drastik« neueren kunsttheoretischen Versuchen zu-
folge als eine in der modernen Kulturindustrie ausgebildete, um »Ge-
nauigkeit« und »distinkte Schirfe« bemiihte, »extrem deutliche« Verfah-
rensweise verstanden und tiber den blanken Gegensatz zu »Romantik,
Idealismus, Metaphorik, High-Mindedness, Belletristik« profiliert wird,®!
kann dieser Umstand einigermafien tiberraschen. Jenseits einer solch pau-
schalen Rezeption der isthetischen Uberlieferung belegt Drastik jedoch
ein der romantischen Dichtung(stheorie) inhdrentes Spannungsmoment,
dessen Struktur und Fortleben nach dem vermeintlichen Ende der Kunst-
periode noch zu erschlieflen sind.

Die Geburtsstunde des Drastischen als Begriff der Asthetik ist genau da-
tierbar. Er taucht ohne jede Erlduterung mit dem 42. AthendumsFragment
von 1798 auf, in dem Friedrich Schlegel kurz und biindig festhalt: »Gute
Dramen miissen drastisch sein«.’® Diese erklarungsbediirftige Reflexi-
on, die mit August von Kotzebue eine unverziigliche und - vermittelt
tiber Heinrich Heine - langfristige Resonanz gefunden hat,'® ist dafiir

180 Vgl. Jeitteles 1839, Bd. 1, S. 216.

181 Dath 2005, S. 35f.

182 Schlegel, KFSA 2, S. 171.

183 Kotzebue veroffentlicht 1799 das in satyrisch-polemischer Absicht geschriebene und im
Oktober desselben Jahres vor den Augen Friedrich Schlegels in Leipzig uraufgefiithrte
Gelehrtenstick Der hyperboreeische Esel, das der Verfasser mit ausdriicklichem Verweis
auf das AthendumsFragment als ein »drastisches Drama« bezeichnet: »IThnen, meine
gunstigen Herren [d.i. den Herren Verfasser und Herausgeber des Athendum), widme
ich diesen Versuch, Thre Lehren auch in das grofie Publicum zu verbreiten, und sie

179

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auschlaggebend, dass der Rede vom Drastischen in den ersten Dekaden
des 19. Jahrhunderts eine ausschliefilich dramentheoretische Bedeutung
zukommt. Mit dem alliterierenden, seine Forderung bekriaftigenden Wort-
spiel aktiviert Schlegel nicht nur die etymologische Verwandtschaft der
beiden Ausdriicke: sowohl >Dramac als auch »drastisch«leiten sich (wie der
Aristoteles-Leser weif})'® von gr. 3p@v, >tun, handeln, bewirken< ab'® —
das Postulat ruft zudem ein fiir die Gattung spezifisches Moment auf, das
sich nicht reibungslos in den Kontext der frithromantischen Poetik fiigt.

Schlegel orientiert sich bei seinen programmatischen Uberlegungen am
Vorbild des Romans und entwickelt dieses in komplexer Weise ebenso
sehr in Abgrenzung zum Schauspiel, wie er das Dramatische als konsti-
tutives Moment der progressiven Universalpoesie integriert.'®® Den For-
mulierungen im wenig spdter erschienenen Gesprdich iiber die Poesie (1800)
zufolge ist das Schauspiel durch eine denkbar spannungsreiche Stellung
charakterisiert. Wihrend der Roman auf ein >unsichtbares< »Reich der
Poesie« unter der Bedingung ausgerichtet wird, dass der Leser die »duf}-

folglich gemeinniitziger zu machen. [...] Ich bilde mir ein, ein gutes Drama gemacht
zu haben, denn es ist drastisch, und Sie selbst sagen: Gute Dramen miissen drastisch seyn«
(Kotzebue 1799, S. 5; Hervorh. im Orig. gesperrt). Das Stiick ist der Versuch, sich tiber
die notorisch mit dem Vorwurf des Unsinnes konfrontierten AthendumsFragmente lustig
zu machen (vgl. hingegen zu Schlegels »Ironie der Unverstandlichkeit«: Schumacher
2000, bes. S. 159-255). Kotzebues — im Ubrigen ungewollt selbst eingerdumter —
Unverstand vorausgesetzt, meint >drastisch« hier nichts weiter, als dass die dramatische
Auffiihrung dazu geeignet sei, den unverstiandlichen Schriften Schlegels mit einer
»fafilichern Form« zu Anschaulichkeit und Deutlichkeit zu verhelfen. Kotzebue schreibt
in der Queignung ironisch: »Ich wollte ihm das Lastermaul stopfen; ich deutete auf Ihre
Fragmente. Da sagte er: die meisten wiren hoher Unsinn, den Niemand, auch Sie selbst
nicht einmal verstiinden. Langer konnte ich mich nicht halten, denn eben ergriff mich
ein Gedanke [...] und frohlockend rief ich aus, daf} es diesen herrlichen Fragmenten
nur an einer fafllichern Form fehle um verstanden zu werden; daf sie nur nicht eben
Igele seyn miifiten, und daff ich mich selbst anheischig mache, sie in dramatischer Form
so darzustellen, daf§ Jedermann Lust und Freude daran haben solle« (ebd., S. 7f.). Das
Stiick spielt mit dem komischen Effekt, der entsteht, wenn hochartifizielle Phrasen auf
die Biithne gebracht werden — die Figur des »Karl« redet ausschliefllich mit Wortmaterial
aus den AthendumsFragmenten und hat das Publikum nachweislich immer wieder zu
Gelichter Anlass gegeben (vgl. zur Rezeption des Hyperboreeischen Esel als >drastischem
Stiick<: Schmitz 1992, S. 317-328). Damit hat Kotzebue die wesentliche Pointe, um die
es in Schlegels Fragment vom drastischen Drama geht, namlich um das Problem vom
medialen Sprung der Schrift zu leibhaftiger Prasenz auf der Bithne, nur intuitiv und
ohne jede Auswirkung auf Begriff und Praxis des Dramas erfasst. In dieser generellen
Bedeutung der sinnlichen Veranschaulichung von Begriffen geht das Adjektiv »drastische«
in die deutsche Stilistik des 19. Jahrhunderts ein (vgl. Becker 1884, S.240).

184 Vgl. Aristoteles, Poet. 1448a.

185 or. §pactikdg bzw. Spactiiprog (dt. »tatig, statkréftige, >zur Ausfithrung gehorigy).

186 Vgl. das AthendumsFragment 116 in: Schlegel, KSFA 2, S. 182f.

180

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

re Form« der Darstellung ausblendet,'® ist das Drama fir die sinnliche
Wahrnehmung auf der Bithne geschrieben:

Sie verlangten gestern [...] eine Definition, was ein Roman sei; mit einer Art,
als wiilten Sie schon, Sie wiirden keine befriedigende Antwort bekommen. Ich
halte dieses Problem eben nicht fiir unaufléslich. Ein Roman ist ein romantisches
Buch. - Sie werden das fiir eine nichtssagende Tautologie ausgeben. Aber ich
will Sie zuerst nur darauf aufmerksam machen; dafl man sich bei einem Buche
schon ein Werk, ein fiir sich bestehendes Ganze denkt. Alsdann liegt ein sehr
wichtiger Gegensatz gegen das Schauspiel darin, welches bestimmt ist angeschaut
zu werden: der Roman hingegen war es von den éltesten Zeiten fur die Lektiire,
und daraus lassen sich fast alle Verschiedenheiten in der Manier der Darstellung
beider Formen herleiten. Das Schauspiel soll auch romantisch sein, wie alle Dicht-
kunst; aber ein Roman ists nur unter gewissen Einschrankungen, ein angewandter
Roman. Der dramatische Zusammenhang der Geschichte macht den Roman im
Gegenteil noch keineswegs zum Ganzen, zum Werk, wenn er es nicht durch die
Beziehung der ganzen Komposition auf eine hohere Einheit, als jene Einheit des
Buchstabens, tiber die er sich oft wegsetzt und wegsetzen darf, durch das Band der
Ideen, durch einen geistigen Zentralpunkt wird. '8

Schlegels Ausfithrungen gehen von einer medialen Differenz aus und set-
zen das Drama mit dem pragmatischen Hinweis vom Roman ab, dass die-
ses »bestimmt ist angeschaut zu werden«. Wahrend der Roman seit jeher
fur die Lektiire vorgesehen ist, orientiert sich die dramatische Dichtung
an der szenischen Realisierung und besitzt den wesentlichen Zweck in der
Performanz auf der Bithne. Bei aller Einebnung der Unterschiede durch
die Universalpoesie bleibt diese Abgrenzung in Schlegels Gattungssystem
bestehen. Aus dieser medienspezifischen Pramisse werden die »Verschie-
denheiten in der Manier der Darstellung« abgeleitet. Der Roman als »ro-
mantisches Buch« par exellence zeichnet sich nicht durch die Moglichkeit
leibhaftiger Gegenwart im Theater, sondern durch die Tendenz auf eine
héhere und exklusiv schriftgenerierte Einheit aus. Die Bestimmung des
Poetischen als unendlicher Bewegung zum Geist entspringt Schlegels epi-
stemologisch begriindeter Semiologie des Buchstabens. Im Unterschied
zur aufkldrerischen Zeichenlehre, fir die Sprachen als zwar notwendige,
aber letztlich stérende Mittel des reinen Denkens gelten, setzt Schlegel eine
auch im idealen Fall nicht zu tiberwindende Konvergenz von Buchstabe
und Geist, von Sprechen und Denken voraus. Der »gesamte Geist ist als

187 Ebd., S. 307: »Das Reich der Poesie ist unsichtbar. Wenn ihr nur nicht auf die dufire
Form seht, so konnt ihr eine Schule der Poesie in ihrer Geschichte finden, grofler als in
irgendeiner andern Kunst«.

188 Ebd., S. 335.

181

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wort constituiert«'® — eine kognitive Aktivitdt jenseits der Sprache gibt
es fiir Schlegel nicht. Die Differenz zu den Projekten Leibniz’ und Wolffs
besteht also weniger in der Annahme, dass Zeichensysteme epistemisch
unabdingbar sind, als vielmehr im affirmativen Gestus, mit dem die Kon-
sequenzen aus dieser Pramisse gezogen werden, ohne auf eine Korrektur
durch eine erlésende lingua universalis zu schielen. Schlegels erkenntnisthe-
oretische Aufwertung des sprachlichen Zeichens als origindrem Medium
des gesamten Denkens zéhlt namlich nicht nur Fragen der Darstellung und
der Rhetorik, kurz: der »Kunst« zu den prioritiren Aufgaben von Philo-
sophie und Wissenschaft'®” — mit der Emphase auf die Produktivitit des
Buchstabens zeigt sich zudem, dass die transzendierende Ausrichtung auf
den Geist der Poesie mit Mitteln operiert, die endlicher und unendlicher,
materialer und idealer Natur zugleich sind.'!

Dieses »Widersprechende«, das den grundlegenden semiologischen Auf-
riss von Schlegels Philosophie bildet,'”* wirkt auch in der verschrankten
Gegeniiberstellung von Romantischem und Dramatischem nach. Mit der
Idee von der progressiven Dichtung besitzt Letzteres in spezifischer Weise
die Aufgabe, zum entmaterialisierten Reich der Poesie hinzufithren, ohne
jedoch selbst mit dieser idealen Dichtung tibereinstimmen zu kénnen. In
diesem Sinn halt Schlegel an anderer Stelle ausdriicklich fest: »Dramen
[...] sollen den Menschen zur Poesie des Lebens fithren, locken, kénnen
sie nicht schon voraussetzen«.'”® Die Transzendentalpoesie, so muss man
daraus schlieflen, bleibt durchweg auf Mittel angewiesen, die der Totali-
sierung als >héherer Einheit« strukturell entgegenstehen — und zwar zuge-
spitzt gerade dort, wo Schlegel auch fiir das Schauspiel einfordert, dass es
selbstredend romantisch zu sein hat »wie alle Dichtkunst«.

Fiir die Bithne hat diese Poetik einschneidende Folgen, die sich in Begrif-
fen der Kunstautonomie fassen lassen.' Das romantische Drama ist von
jeder pragmatischen Funktionalisierung nach auflerliterarischen Gesichts-

189 Schlegel, KFSA 18, S. 291.

190 Ebd., S. 384: »Man sagt, Philosophie sey erfunden und nichts tibrig als sie darzustellen,
d.h. ALLES; denn sie hat ja keinen Inhalt, die Form ist also alles, der classisch geistreich
energische Buchstabe«. — Schlegel, KFSA 2, S. 306: »Und Darstellung ist Sache der
Kunst, man stelle sich wie man auch wolle«. — Vgl. zu Schlegels >grammatologischerx
»Apologie des Buchstabens« grundlegend: Menninghaus 1987, bes. S. 81-85.

191 Vgl. hierzu ausfithrlich Wietholter 2001, bes. S. 598ff.

192 »Das eigentlich Widersprechende in unserm Ich ist, dafl wir uns zugleich endlich und
unendlich fithlen; dies braucht nicht weiter erkldrt zu werden« (Schlegel, KFSA 13,
S. 334f.).

193 Schlegel, KFSA 18, S. 292.

194 Vgl. hierzu generell Kremer 2003, S. 89f.

182

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

punkten befreit. Mit seiner Vorliebe fir fiktionsironische und metadrama-
tische Elemente ist es als »eine Form der Selbstdarstellung von Poesiex, als
szenische Schrift-Dichtung zu lesen.'” Nicht von ungefihr hat die Gattung
des >Lesedramas< in der Romantik Konjunktur.!”® Fiir Schlegel er6ffnet
jedoch gerade die Performanz auf der Bithne den Schauplatz fir die dem
literarischen Spiel inhdrente Antinomie von Poetizitit und Theatralitit.
Wenn gelten kann, dass sich romantische Dichtung von der normativen
Michtigkeit des Mimesis-Postulats 16st und an den Leitideen des Wunder-
baren, der produktiven Fantasie und der Verwirrung des Realitdtsprinzips
orientiert, dann fithrt die dramatische Form allein der medialen Eigenlo-
gik zufolge, wie Schlegel schon in seinen frithen Literarischen Notizen fest-
gehalten hat, eine hartnickige »Unangemessenheit fiir das romantische
Kunstwerk« vor Augen.'”” Diese Theateruntauglichkeit hiangt primar mit
der korperlichen Prisenz des Schauspielers zusammen, denn diese lasst
sich der Transzendentalpoesie nicht restlos integrieren.

Mit der im 42. AthendumsFragment vorgetragenen These, wonach gute
Dramen drastisch sein miissen, gibt Schlegel nicht nur eine die Gattung
pragende Spannung zwischen Poesie und Nicht-Poesie zu bedenken - die
ronische Geste, mit der er das romantische Drama programmatisch zum
Schauplatz eines Widerspruchs bestimmt, zeigt an, dass es sich hierbei nicht
um einen »Synthetisierungsversuch« handelt, wie in der Forschung immer
wieder behauptet wird.'”® Demgegentiber markiert die Drastik des Dra-
mas fir Schlegel gerade die Unméglichkeit einer vollkommenen Synthese
zwischen dem Ideal der Poesie und dem Bereich des Physischen. So sehr
das romantische Lese-Schauspiel mit der »Produktion sekundérer Prasenz«
»eine [dramatische] Intensivierung der Idee vom Leben als Buch« »auf ei-
ner imaginierten Bithne« bezwecken mag'” - die »drastischec Wirkung stellt
sich erst dort ein, wo die forcierte Kunstlichkeit des Textes auf der realen
Szene leibhaftig wird und das Gefiige von Literarizitit und Theatralitit als

195 Vgl. zum romantischen Drama allgemein: Scherer 2003, hier S. 50.

196 Vgl. Kremer 2003, S. 209 f.

197 Schlegel 1980, S. 68: »Die Parodie der dramatischen Form bei Sh[akspeare] entspringt
wohl aus ihrer Unangemessenheit fiir das romantische Kunstwerk.« Vgl. dazu
grundlegend Scherer 2003, S. 121: »Dem Begriff des romantischen Dramas, nimmt
man sowohl das Romantische im diskutierten Selbstverstindnis als auch das Drama in
seiner Eigengesetzlichkeit als bithnenfahige literarische Form fur sich je ernst, inhériert
demnach ein Widerspruch in sich: Ein sinnlich bzw. real Gegebenes in Bewegung zerstort
die Phantasie und deren Beweglichkeit. [...] Romantische Phantasie und dramatische
Prisenz, noch knapper: Phantasie und Prisenz schlieflen einander aus«.

198 Vgl. ebd. 2003, S. 513f.

199 Ebd., S. 124.

183

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

irreduzibler Bruch erfahren wird. Emen solchen Effekt scheint Schlegel in
seinem einzigen, 1802 uraufgefithrten Drama Alarcos provoziert und damit
die seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts etablierten Konventionen
der Illusionsbithne herausgefordert zu haben. Der zeitgendssische Zuschau-
er hat entsprechend verstort reagiert und diese Irritation als ungewollte Ko-
mik ausgelegt. Wihrend der Auffithrung ist das Publikum zur Freude des
anwesenden August von Kotzebue an der Stelle, wo der Konig allein aus
der Furcht zu sterben tatsachlich stirbt, »in dem unbéndigsten Geldchter«
ausgebrochen und hat damit das fast durchweg ablehnende Urteil der Zeit
vorgezeichnet.”” Mit dem Vorwurf von Schlegels angeblich mangelhaftem
dramatischen Talent ist die Moglichkeit, dass die Storung des dsthetischen
Scheins einer gezielten Strategie entspringt, noch nicht einmal in Erwédgung
gezogen worden. Die Inkompatibilitit von psychologisch unwahrscheinli-
cher, das heifdt: in gesteigertem Mafle gekiinstelter Handlung und theat-
ralischer Wirkung liegt jedoch im Konzept des »drastischen Dramas«< be-
griindet. Schlegels Angriff auf die Theaterkonventionen der Zeit, der mit
dem seit der Poetik der Aufklirung geltenden Gesetz der Wirklichkeits-
treue bricht, zielt dahin, einer sympathetisch einfithlenden Rezeption nach
den Regeln des Illusionstheaters durch die iibersteigerte Artifizialitit der
Handlung den Boden zu entziehen. In diesem Sinn hat August Wilhelm
Schlegel Alarcos treffenderweise als »fast tibertrieben drastisch« qualifiziert.2"
Mit diesem Urteil kommt nicht nur die programmatische Ausrichtung des
Stiicks im Sinne des 42. AthendumsFragments zum Tragen, sondern es ge-
winnt auch ein Zug an Bedeutung, der dem Drastischen zu eignen scheint
und der sich im romantischen Kunstwerk mit der Tendenz zur dsthetischen
Autonomisierung nicht synthetisieren lasst, ndmlich ein hyperbolischer und
in der Konsequenz amimetischer Zug der szenischen Performanz. Wie man
schlielen muss, adressiert Friedrich Schlegels poetologische Reflexion ei-
nen medienspezifischen, in genuiner Weise an die reale Auffithrung des ro-
mantisierten Dramas gekniipften Effekt, der durch die Uberschreitung des
"Textes zur leibhaftigen Préasenz auf der Biithne zustandekommt und der den
angeblich autonomen Bereich eines imaginierten Theaters iiberschreitet.

»Drastik< benennt im frithromantischen Kontext mit anderen Worten eine
Offnung des Literarischen auf etwas, das die Auflerlichkeit der Schrift
in eine szenische Prasenz der Korper iibersetzt. Erst in diesem Sinn wird

200 Vgl. zur Rezeption des Stiicks: Meier 1996, S. 194ff. — Clemens Brentano hat die Kritik
im Brief vom 8. September 1802 an Achim von Arnim auf den Punkt gebracht: »Der
Alarkos ist wirklich das schlechteste, waf} ich kenne, und eigentlich griindlich komisch,
mit solcher Kiinstlichkeit schlecht zu sein« (zitiert nach ebd., S. 195).

201 Zitiert nach ebd., S.198.

184

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verstandlich, warum das AthendumsFragment einen Begriff aufnimmt, der
im 18. Jahrhundert eine ausschliefilich medizinische Bedeutung besitzt.
»Drastica[,] werden die allerstircksten Purgantia genennet, gibt das Zed-
lersche Universallexicon Auskunft.?”* In der Heilkunde des frithen 18. Jahr-
hunderts ist das Wort aus dem Griechischen importiert worden und be-
zeichnet die Wirkung besonders starker Abfithrmittel - ein Gebrauch, der
in der Medizin bis heute noch gilt.>® Die Ubertragung in den #sthetischen
Kontext verzeichnet das Conversations-Lexicon von Brockhaus erst mehr als
zwanzig Jahre nach Schlegels AthendumsFragment mit der 6. Auflage von
1824,** wihrend der Begriff spiter, der 9. Auflage von 1844 zufolge, den
engen dramentheoretischen Kontext verldsst und fortan allgemein auf
»Schilderungen oder Darstellungen der redenden und bildenden Kunst«
bezogen wird, »welche von unmittelbar treffender, schlagender Wirkung
sind, oft mit dem Nebenbegriff der Ubertreibung«.? Durch die bewusste
Ubernahme der medizinischen Terminologie hat Schlegel der Dramen-
theorie ein wirkungsasthetisches Moment restitutiert, das die fiir das II-
lusionstheater in psychologischer und moralphilosophischer Absicht gel-
tende katharsisLehre von der Reinigung der Gefithle mit einer dezidiert
physiologischen Konzeption des dramatischen Geschehens tiberbietet
und konterkariert. Werden in dem an der aristotelischen Tragédientheo-
rie herausgebildeten Modell von Mitleid und Rithrung sowohl das Herz
als auch der Verstand adressiert und der in der empfindsamen Kultur
des 18. Jahrhunderts prominenten Metapher von der Ansteckung der Lei-
denschaften zufolge regelrecht >kontaminierts, so begegnet Schlegel der
Pathologisierung des édsthetischen Phianomens weder mit dem aufklareri-
schen Programm von der Méfligung der Affekte noch mit der klassischen
Prophylaxe durch Desensibilisierung.?® Der kathartischen Therapeutik
zufolge entfaltet das drastische Theater seine purgierende Wirkung viel-

202 Zedler 1732/54, Bd. 7, S. 729.

203 Vgl. Deutsches Fremdworterbuch 1999, Bd. 4, S. 902-904.

204 Vel. Brockhaus 1824, Bd. 3, S. 254: »Drastisch, ein Wort griech. Ursprungs, bezeichnet
iberhaupt Alles, was stark und schnell wirkt; so nennt man in der Heilkunde Heilmittel
von starker Wirkung, z.B. heftige Abfithrungsmittel, drastische Arzneien. Neuere
Schriftsteller haben diesen Ausdruck auch in der Asthetik gebraucht«.

205 Vgl. Brockhaus 1844, Bd. 4, S. 223: »Drastisch (grch.) bezeichnet alles, was stark oder
kriftig wirkt. Drastische Arzneien (Drastica) nennt man daher in der Medizin besonders
die heftig wirkenden und scharfen Abfithrmittel (s. Abfithren). In der Asthetik heiffen
diejenigen Schilderungen oder Darstellungen der redenden oder bildenden Kunst
drastisch, welche von unmittelbar treffender, schlagender Wirkung sind, oft mit dem
Nebenbegriff der Ubertreibung«.

206 Zur Codierung der psychologischen Begriffe nach dem physiologischen Modell in der
Asthetik seit Schiller vgl. grundlegend: Zumbusch 2012.

185

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mehr tiber einen offenen Angriff auf den Kérper des Zuschauers. Die Ge-
fuhle sollen nicht gereinigt und veredelt, sondern entladen und abgefiihrt
werden. Schlegel legt damit den urspriinglich medizinisch-physiologischen
Hintergrund des Katharsis-Begriffs in der aristotelischen Poetik wieder
frei, wie dies Jacob Bernays erst einige Jahrzehnte spiter in polemischer
Abgrenzung zu Lessing ausgefiihrt hat.?”

Wenn ein Drama wie ein heftiges Abfithrmittel wirken soll, dann folgt
Schlegel seiner vorausweisenden Diagnose, wonach sich moderne Kunst
durch die Tendenz zu einer auf immer starkere und schérfere Reize zielen-
den Asthetik des »Choquanten« auszeichnet.*® Mit der Primisse, dass die
Hoffnung auf eine dem Zeitalter dringend fehlende »Schoénheit und Wie-
derherstellung echter Kunst« noch nicht erloschen sei, hat Schlegel schon
in Uber das Studium der griechischen Poesie von 1795 das Bild der modernen
Poesie im Zeichen der Reiziiberflutung entworfen. »Uneins und ohne in-
nern Widerhalt« sei diese »zerschmetterte Kunst« einzig durch das »rastlo-
se unersttliche Streben nach dem Neuen, Piquanten und Frappanten, bei
dem dennoch die Sehnsucht unbefriedigt bleibt«, charakterisiert. Als ein
Symptom dieser voriibergehenden Krise und gleichzeitig als frithromanti-
sches Programm ist Schlegel zufolge der Verbund von Kunst und Wissen-
schaft zu verstehen — so suche »der kranke Geschmack zu den Rezepten
eines Arztes oder eines Quacksalbers seine Zuflucht« und nehme billigend
in Kauf, dass »Wahrheit und Schicklichkeit beleidigt und die Seele leer«
bleibe.?”® Das drastische Drama richtet seine dsthetische Energie diesseits
des Wahren, Guten und Schénen auf korperliche Funktionen in den an-
thropologisch niederen Regionen. Wie Schlegel ausfithrt, hinterlésst diese
Reiziiberflutung einen »verwundenden Stachel in der Seele«.”’ Damit ist
eine Art Perversion der herkémmlichen Katharsislehre angezeigt. Zwar
konzipiert die medizinische Metapher fiir das drastische Drama eine lust-
volle Entladung der Leidenschaften, doch sollen nicht nur Mitleid und

207 Vgl. Bernays 1970.

208 Vgl. Schlegel, KSFA 1, S. 254: »Geht die Richtung mehr auf dsthetische Energie, so wird
der Geschmack, der alten Reize je mehr und mehr gewohnt, nur immer heftigere und
schérfere begehren. Er wird schnell genug zum Piquanten und Frappanten tibergehen.
Das Piguante ist, was stumpf gewordne Empfindung krampfhaft reizt; das Frappante
ist ein dhnlicher Stachel fiir die Einbildungskraft. Das sind die Vorboten des nahen
Todes. Das Fade ist die diinne Nachahmung des ohnmichtigen, und das Choguante,
sei es abenteuerlich, ekelhaft oder grafilich, die letzte Konvulsion des sterbenden
Geschmackes«.

209 Ebd., S. 220.- Im Hinblick auf eine Asthetik des Ekels vgl. ausfithrlicher: Menninghaus
2002, bes. S. 192-198.

210 Schlegel, KFSA 1, S. 223.

186

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schrecken, sondern restlos alle Affekte abgefithrt werden.?!! Es bleibt da-
her zu bezweifeln, dass die Seele dabei nicht ohne bleibenden Schaden da-
vonkommt, geschweige denn veredelt wird. Fiir das bessere Verstindnis
von Schlegels Bekraftigung des Drastischen ist es nicht empfehlenswert,
die ausdriicklich als »Katastrophe« empfundene Entwicklung der moder-
nen Poesie normativ von einer héheren Dichtung abzugrenzen und ab-
zuwerten — im Unterschied etwa zu Schillers geschichtsphilosophischem
Modell weifl Schlegel nur zu gut, dass die »unendliche Anniherung« an
die erhabene Bestimmung der Kunst »nicht ohne innere Widerspriiche«
auskommt und in ihren Méglichkeiten »zweifelhaft« geworden ist. Pro-
gressive Universalpoesie ist den AthendumsFragmenten zufolge insofern
romantisch, als sich die idealisierende Tendenz nicht abschlieflend erfiillt,
sondern in einem endlosen Werden bewegt.?'?

Drastischer Realismus (Heine, Bélsche, Thomas Mann, Dietmar Dath)

Schlegels Uberlegungen verbinden im Terminus der »Drastik< auf komple-
xe Art und Weise eine semiologische Reflexion mit einer historischen Di-
agnose des modernen Dramas. Demgegeniiber kommt es im Verlauf des
19. Jahrhunderts zu einer bis heute geltenden Umcodierung und Auswei-
tung des Begriffs. Je mehr die frithromantische Poetik mit der Etablierung
der realistischen Literatur in Vergessenheit gerit, desto entschiedener wird
der drastische Effekt vom dramentheoretischen Kontext abgel6st und mit
der unverklirten Mimesis der Wirklichkeitswiedergabe identifiziert. Von
den 1850er-Jahren an betrifft der Trend zum Drastischen nicht mehr eine
dem Kunstwerk inhirente Spannung zwischen der materialen und der
idealen Dimension des Zeichens, sondern meint einen lange Zeit als st6-
rend empfundenen Naturalismus schonungsloser Reprisentationen. Wie
zu zeigen ist, schldgt sich die Ausklammerung der frithromantischen Pro-
blemstellung indes nachteilig auf die Konzeption des Begriffs aus, ist doch
die auf Schlegel folgende Diskussion durch eine zunehmende Einebnung
des Reflexionsniveaus gekennzeichnet.

Mit direktem Bezug auf Schlegels AthendumsFragment sorgt Heinrich Hei-
ne fir eine erste Verschiebung im Begriffsgefiige. Am 4. Februar 1821
schreibt Heine anlisslich seines ersten Theaterstiicks Almansor an Friedrich
Steinmann, dass die Tragédie zwar poetisch durchaus gelungen sei, nach
211 Vg Linck 2009. )

212 Schlegel, KFSA 1, S. 254. Vgl. hierzu auch Sonderegger 2000, S. 172: »Das Asthetische

ist demnach ein Prozef der gleichermafien notwendigen und sich forlaufend selbst in
Frage stellenden Bildung einer Einheit, die nie einfach da ist«.

187

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dramaturgischen Gesichtspunkten jedoch die nétige Drastik vermissen
lasse und deswegen wie eine »schéne Drahtpuppe« wirke: »Eine Tragédie
muf drastisch sein — murmelt er [i.e. der strenge Kritiker], und das ist das
Todesurtheil der meinigen«.?'* Nicht nur macht Heine mit dieser gegen
sich selbst gerichteten Beanstandung klar, dass dem Drastischen ganz im
Sinne Schlegels die Bedeutung dort zukommt, wo der Geist der Poesie die
Bithne betritt und die schéne Dichtung einen Kérper erhdlt — es scheint
auflerdem zu einem verbreiteten Erfordernis an das Theater der Zeit ge-
worden zu sein, die Autonomie der Kunst aufzusprengen. Obwohl Heine
»die romantische Schule« aus politischen Griinden verabschiedet, bleibt
er in dsthetischen Belangen doch ganz ihr Erbe,”* wenn er versucht, mit
seiner Dichtung das zu verbinden, was sich der Sache nach ausschliefit,
namlich das Fantastisch-Romantische mit dem Dramatisch-Drastischen.?'®
Die programmatische Vorbemerkung zu Almansor lautet:

213 Heine, HSA 20, S. 36: »Ich habe mit aller Kraftanstrengung daran gearbeitet, kein
Herzblut und keinen Gehirnschweifl dabei geschont, habe bis auf einen halben Akt das
Ganze fertig, und zu meinem Entsetzen finde ich, dafi dieses von mir selbst angestaunte
und vergétterte Prachtwerk nicht allein keine gute Tragédie ist, sondern gar nicht mal den
Namen einer Tragodie verdient. - Ja — entziickend schéne Stellen und Scenen sind drin;
Originalitit schaut tiberall daraus hervor; tiberall funkeln tiberraschend poetische Bilder
und Gedanken, so dafl das Ganze gleichsam in einem zauberhaften Diamantschleier
blitzt und leuchtet. So spricht der eitle Autor, der Enthusiast fiir Poesie. Aber der strenge
Kiritiker, der unerbittliche Dramaturg tragt eine ganz anders geschliffene Brille, schiittelt
den Kopf, und erklart das Ganze fiir - eine schéne Drahtfigur. Eine Tragodie muf}
drastisch sein — murmelt er, und das ist das Todesurtheil der meinigen. — Hab’ ich kein
dramatisches Talent? Leicht moglich. Oder haben die franzosischen Tragodien, die
ich sonst sehr bewundert habe, unbewuft ihren alten Einflufl getibt? Dies letztere ist
etwas wahrscheinlicher. Denke Dir, in meiner Tragtdie sind alle drei Einheiten hochst
gewissenhaft beachtet, fast nur vier Personen hért man immer sprechen, und der
Dialog ist fast so prezids, geglittet und gerundet wie in der Phedre oder in der Zaire.
Du wunderst Dich? Das Rithsel ist leicht gelost: ich habe versucht auch im Drama
romantischen Geist mit streng plastischer Form zu verbinden. Deshalb wird meine
Tragodie ein gleiches Schicksal haben mit Schlegels Ion, namlich weil letztere ebenfalls
in polemischer Absicht geschrieben ist«. — In den Reisebilder{n] von 1828-1831 gibt sich
Heine nochmals als Leser Schlegels zu erkennen, wenn er dem #sthetizistischen Odipus-
Stiick von Platens vorwirft, das »dramatisch Drastische« vernachlassigt zu haben: vgl.
Heine, HSA 6, S. 134.

214 Vgl. zu Heines ambivalenter Stellung gegentiber der Romantik zwischen &sthetischer
Faszination und politischer Kritik: Bohrer 1989, S. 97-137.

215 Zum exklusiven Gegensatz von Poesie und Plastik vgl. Schlegels Ausfithrungen in Uber
das Studium der griechischen Foesie: »Vielleicht kann dies unter manchen Einschriankungen
wenigstens fiir einen Teil der bildenden Kunst gelten. Es scheint in der Tat, daf§ fur
schone Plastik der Mangel einer gliicklichen Organisation und eines giinstigen Klimas
durch einen gewaltsamen Schwung der Freiheit, noch durch die héchste Bildung ersetzt
werden kénne. Mit Unrecht und wider alle Erfahrung dehnt man dies aber auch auf die

188

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Glaubt nicht, es sey so ganz und gar phantastisch [/] Das hiibsche Lied, das ich
Euch freundlich biete! [/] Hort zu: es ist halb episch und halb drastisch, [/] Da-
zwischen blitht manch lyrisch zarte Bliithe; [/] Romantisch ist der Stoff, die Form
ist plastisch, [/] Das Ganze aber kam aus dem Gemiithe; [/] Es kdmpfen Christ
und Moslem, Nord und Stden, [/] Die Liebe kommt am End’ und macht den
Frieden.?

Heines — dem Selbsturteil zufolge offenbar vergebliche — Anstrengung, mit
seiner Dichtung alle Gattungen und Tendenzen zu verbinden, entspringt
einem »Ganzheitspostulat«, das seinen kunsttheoretischen Imperativ zwi-
schen Asthetizismus und politischem Wirklichkeitsbezug grundlegend
pragt.?"” So tritt das Verhéltnis von Romantischem und Dramatischem als
Gegensatz hervor, den Heine derart scharf akzentuiert, dass dem Dras-
tischen die Rolle des schlechthin Nicht-Poetischen zukommt. Anders als
Schlegel unterstreicht Heine nicht einen inneren, idealiter zu tiberwinden-
den Widerstreit des Transzendentaldramas, sondern eine dem Roman-
tischen duflerliche Form, die jedoch von ihrer medialen Disposition her
die in poetologischer Hinsicht gewichtige Gelenkstelle zwischen geschrie-
benem Wort und leibhaftiger Auffithrung einnimmt. Mit der gezielten
Einsetzung des Reims unterstreicht das Motto zu Almansor den von der
romantischen Dramentheorie bereits skizzierten Umstand, dass im Schau-
spiel das Fantastische zuriicktreten muss und dafiir das handgreiflich Plas-
tische an Profil gewinnt.?® Heine ruft mit der Rede vom Plastischen nicht
nur den kunsttheoretischen Topos von Pygmalion auf, um eine lebendig
beseelte Dichtung zu beschwoéren — mit dem Drastischen wird nachdriick-
lich eine Uberbietung dieses Mythos gesucht, die nicht weniger als eine
konsequente Transgression des Wortes zur Tat, der Kunst zur Welt der
Kérper einfordert.?"® Heines Poetik bekriftigt diese Offnung der Dichtung

Poesie aus. [...] Die Poesie ist eine universelle Kunst: denn ihr Organ, die Phantasie, ist
schon ungleich naher mit der Freiheit verwandt, und unabhingiger von duflerm Einflufi.
Poesie und poetischer Geschmack ist daher weit korruptibler wie der plastische, aber
auch unendlich perfektibler« (Schlegel, KFSA 1, S. 294).

216 Heine, HSA 4, S. 7.

217 Vgl. Fohrmann 1998, S. 177f.: »Gegen die nur artistische Form [von Platens] beharrt
Heine auf den Erfordernissen von >Tagespolitik« oder >Alltagswelt; gegen den Primat
der Moral oder programmatischer Politik [bei Borne] setzt er auf die Unhintergehbarkeit
eines asthetischen Zugriffs auf Realitit«.

218 Zum Plastischen und seinen »klaren Umrissen« im Unterschied zum »Mystischen,
Rathselhaften, Wunderbaren« des Romantischen vgl. die Ausfihrungen in Die romantische
Schule (1833): Heine, HSA 8/1, S. 130f.

219 Vgl. Heines Ausfilhrungen zur Pygmalionik bei Goethe, in denen die Kinderlosigkeit
der Kunst kritisiert und eine Uberschreitung des Wortes zur Tat eingefordert wird:
»Keineswegs jedoch liugnete ich bey dieser Gelegenheit den selbstindigen Werth der

189

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in seiner Abhandlung Jur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland
(1835) programmatisch:

Dieses ist eine grauenhafte Geschichte. Es ist entsetzlich, wenn die Kérper, die wir
geschaffen haben, von uns eine Seele verlangen. Weit grauenhafter, entsetzlicher,
unheimlicher ist es jedoch, wenn wir eine Seele geschaffen und diese von uns
ithren Leib verlangt und uns mit ithrem Verlangen verfolgt. Der Gedanke, den
wir gedacht, ist eine solche Seele, und er lafit uns keine Ruhe bis wir thm seinen
Leib gegeben, bis wir ihn zur sinnlichen Erscheinung geférdert. Der Gedanke will
That, das Wort will Fleisch werden.?2

Vor dem Hintergrund des problematisch gewordenen Unternehmens,
den Kopfgeburten des Geistes zu einer sinnlichen Realitdt in der Welt
der Korper zu verhelfen, tritt Drastik als Modell einer neuen, populdren
und - nur im polemisch-eingeschrankten Sinn — >antiromantischen< Dich-
tung nach dem sogenannten >Ende der Kunstperiode< hervor.?*! Jedoch ist
dieses Projekt keineswegs als tatsichliche Uberwindung einer vergange-
nen Epoche zu begreifen — Heine ist klug genug zu bemerken, dass sich
die Kunst nirgends vom zeichentheoretischen »Fluch« befreien kann.???
Mit der Vorstellung, dass Gedanken reale Taten werden wollen, markiert
Heine lediglich ein »Verlangen«, das heifit einen wesentlich gehemmten
Wunsch nach einer auflersprachlichen Verankerung in der Welt. Damit ist
die Moglichkeit, das Medium des Wortes tatséchlich auszuschalten, nicht
konzediert. Heine bleibt der romantischen Semiologie verpflichtet, wenn
er im Anschluss festhilt, dass die Welt mit der Uberschreitung der Spra-
che zur Wirklichkeit hin als »Signatur des Wortes« und das heifit nach
wie vor: als eine integral durch Zeichen vermittelte zu verstehen ist.*** An

goetheschen Meisterwerke. Sie zieren unser theureres Vaterland, wie schéne Statuen
einen Garten zieren, aber es sind Statuen. Man kann sich darin verlieben, aber sie sind
unfruchtbar: die goetheschen Dichtungen bringen nicht die That hervor [...]. Die That
ist das Kind des Wortes, und die goetheschen schénen Worte sind kinderlos. Das ist
der Fluch alles dessen, was blofy durch die Kunst entstanden ist. Die Statue, die der
Pygmalion verfertigt, war ein schénes Weib, sogar der Meister verliebte sich darin,
sie wurde lebendig unter seinen Kiissen, aber soviel wir wissen hat sie nie Kinder
bekommen« (Heine, HSA 8/1, S. 134f.).

220 Heine, HSA 8/1, S. 79. — Vgl. hierzu Seeba 1976.

221 So hebt Heine die »drastische Kraft« der Stiicke von Zacharias Werner hervor, die als
Einzige aus dem Kontext des romantischen Dramas von sich aus »den grofien Haufen«
angesprochen hitten (vgl. Heine, HSA 8/1, S. 223). Zur Konzeption des Populiren
bei Heine mit Riickgriff auf Garves, in Verstandlichkeit und Deutlichkeit griindender
Popularphilosophie: Dembeck 2009. Fiir die Verbindung von Drastik und Popularitit
im romantischen Drama vgl. Stockinger 2000, bes. S. 22.

222 Vel. FN 216 (Heine, HSA 8/1, S. 135).

223 Ebd., S. 80.

190

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dieser von Schlegels Buchstabenphilosophie gesetzten Schranke fithrt kein
Weg mehr vorbei.
Wie man aus dieser Gemengelage schlieflen muss, adressiert Drastik im
Gefolge der frithromantischen Poetik ein genuin semiologisches Phiano-
men. Drastische Kunst ist als Symptom einer tiefgreifenden Entkoppelung
der Sprache von der Realitdt zu begreifen und bezieht die spezifische Dy-
namik aus dem vorab zweifelhaften Wunsch, Zeichen in eine physische
Wirklichkeit jenseits der Zeichen zu tibersetzen. Diesen Umstand gilt es zu
unterstreichen, denn er ist fortan konsequent vergessen worden — insbe-
sondere dort, wo das Drastische in der Folge den definitorischen Schwie-
rigkeiten zum Trotz aus dem romantischen Rahmen herausgelést und mit
einem davon nicht tangierten srealistischen< Zug von Heines Dichtung
gleichgesetzt worden ist.
In seinen Heine-Studien von 1887 gibt Wilhelm Bélsche zu erkennen,
dass ihm Heines briefliche Aufierungen an Steinmann iiber Almansor ei-
nigermaflen verschlossen bleiben, denn der Satz: »Eine Tragodie muss
drastisch sein« wird zum Anlass einer ebenso kurzen wie oberflachlichen
Erérterung genommen: »Dieses >Drastisch« konnte im Zusammenhange
nur so viel heiflen wie etwa unser heutiges >Realistisch« im Kontrast zum
Hyperidealen, Romantischen«.”** Mit dieser behelfsmifligen Definition
beschreibt Bolsche nicht nur Heines dramaturgisches Problem als Folge
des Gegensatzes zwischen >romantischer« Schriftpoesie und realistischem«
Schauspiel, er fasst das dsthetische Scheitern von Almansor auch nach der
schablonenhaften Mafigabe literaturgeschichtlicher Begriffe: Gerade die
Fillle subjektiver Gemiitserregung »des jungen Romantikers« habe den
Ausschlag dafiir gegeben, dass der an objektiven Tatsachen orientierte
Realist nicht die Uberhand behalten habe.??> Derart gewinnt Heines Dich-
tung nach zwei unvereinbaren Richtungen an Profil: Der romantisch-lyri-
schen Neigung stehe »der logische Geist« gegentiber, dem »die erforderli-
che Allgewalt« noch gefehlt habe, um den »hoffnungslosen Schiffbruch«
von Heines Dramen zu vermeiden.””® So sehr Almansor als Anlass zur Ab-
rechnung mit der angeblich weltfremden Romantik genommen wird,*”’
so sehr akzentuiert Bolsche im ebenso exklusiven wie naiven Kontrast
224 Bolsche 1887, S. 126.
225 Vgl. ebd., S. 126-134.
226 Fhd., S. 139.
227 Ebd., S. 133: »Dieser Almansor, der in eine Einéde flieht, nicht um thatkraftig sein
Leben und seine Geliebte zu verteidigen, sondern um kindisch von Goldkéafern und
Glihwiirmchen zu faseln, ist das echte Bild der ganzen romantischen Richtung, wie

sie sich am besten spiegelte in Brentano. Die ganze Flucht dieser Traumer aus der
schwertrasselnden Welt des Wirklichen [...]«.

191

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dazu die Tendenz zu einer neuen, der Realitdt verpflichteten Literatur.
Die Ausklammerung der semiologischen Problemstellung hat jedoch eine
nicht gerechtfertigte Emnebnung der Differenz des Drastischen zum Realis-
tischen zur Folge. Dabei entspricht Bélsches Lesart dem zeitgenossischen
Wortgebrauch, wenn Drastik nun tiber die Gattungsgrenzen hinaus und
ganz im Unterschied zur frihromantischen Kodifizierung des Begriffs
durchweg als die mimetisch treue und exakte Wiedergabe von Wirklich-
keit verstanden wird.?*

Bolsche selbst artikuliert zwar seine definitorischen Schwierigkeiten, wenn
er festhalt, dass dem Drastischen das >Realistische< nur in »etwa« entspre-
che - doch ldsst er jede Anstrengung vermissen, die Liicken in der Be-
stimmung zu fiillen. Diese unzureichende Lektiire entspringt indes nicht
nur einer Verlegenheit, sondern folgt auch einer Strategie. Die Lissigkeit,
mit der Bolsche die dsthetische Uberfiille drastischer, das heifit von der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts an zusehends: »unverbliimter, scho-
nungsloser, ungeschminkter« Darstellungen ausblendet,?® liegt namlich
systematisch in seinem verklarenden Realismusbegriff begriindet. Wie in
der ebenfalls 1887 erschienenen Programmschrift Die naturwissenschaftlichen
Grundlagen der Poesie dargelegt, bestimmt sich fiir Bélsche der Realismus in
der Poesie dartiber, dass Dichten nicht ein »Fabulieren fir Kinder« sein
darf, sondern das Leben schildern soll, »wie es ist«?*?
Mafistiben, die der Naturforschung, namentlich der »wissenschaftlichen
Psychologie«, entnommen sind.**! Die poetische Schopfung muss den
»Linien des Nattirlichen und Méglichen« folgen »und die Dinge logisch
sich entwickeln lassen«®? — so das Postulat. Mit dieser Forderung bleibt
Bolsche allerdings der naturalistischen Tendenz zum Trotz dem >poeti-
schen Realismus« verpflichtet, da sich die Dichtung tiber die Wiederga-
be des Besonderen in der empirischen Realitit hinaus »zum Typischen,
zum Allgemeinen, zum Idealen« erheben und sich gerade nicht iiber das

— und zwar nach

228 In der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts weitet sich der Begriff auf die verschiedenen
Kiinste aus und taucht wiederholt in den Verbindungen »drastische Naturwahrheitc,
»drastische und getreue Darstellunge, »in allzu drastischer Wahrheit« auf (vgl.
Meyer’s Konversationslexikon 1885/92). So spricht schon Joseph von Eichendorff
i Zur Geschichte des Dramas (1854) vom »sehr drastischen Vortheile einer lebendigen
Abspiegelung der gegenwirtigen Wirklichkeit« (Eichendorff 1854, S. 210). Vgl. auch
Deutsches Fremdworterbuch 1999, S. 902f.

229 Vgl. ebd.

230 Bolsche 1976, S. 50.

231 Ebd., S. 12.

232 Ebd., S. 7

192

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pure Abbild des Vorfindlichen bestimmen soll.?** Bélsche folgt getreu den
Literaturprogrammen eines Julian Schmidt, eines Gustav Freytag, eines
Otto Ludwig u.a.,”®* wenn er festhilt: »In Wahrheit ist der Realismus der
hoéchste, der vollkommene Idealismus, indem er auch das Kleinste hin-
aufrickt in’s Licht des grossen Ganzen, in’s Licht der Idee«.? Fir sich
genommen, ohne Bezug zu einem Allgemeinen, bildet das Besondere ein
»ungeheures Wirrsal«.”*® Bei aller wissenschaftlichen Einiibung in »das
schirfere Instrument des Beobachters«, die Bolsche fur die realistische Li-
teratur einfordert,?”’ greift er zielsicher an der in den Fokus genommenen
Wirklichkeit vorbei, wenn sich diese bei genauerem Hinsehen als modern
und krankhaft zeigt. Der normativen »Tendenz zum Harmonischen, Ge-
sunden, Gliicklichen« entspricht bei Bolsche eine beharrliche Abneigung
gegen jede »Detailiiberlastung«, eine Scheu vor Zolaschen »Extremen«.*
Im Gefolge der klassischen Kunsttheorie, deren Geschmack bis zu Bol-
sches Zeit vorherrschend bleibt, ist ein Ubermaf} an genauer Wiedergabe
der Wirklichkeit nicht nur in sozialethischer, sondern auch in dsthetischer
Hinsicht unerwiinscht — zu sehr droht die Darstellung, in Einzelheiten zu
zerfallen und hisslich zu werden.??
Fur diese hypertrophe, unverklart realistische Abbildung en détail, die sich
bereits in Schlegels >Asthetik des Choquanten< aus der Verbindung von
Dichtung und Wissenschaft angekiindigt hat und die sich in Deutschland
anders als im franzdsischen Realismus lange am Rand des Kunstsystems
bewegt,**" steht seit der zweiten Jahrhunderthalfte jedoch gerade der Be-
233 Ebd., S. 11. Vgl. auch S. 52: »Eine realistische Dichtung aber ganz ohne Ideal - - -
das ist mir unverstandlich.« Vgl. zur Diskrepanz der realistischen Literatur (programme)
in Deutschland zwischen Anspruch auf Wirklichkeitswiedergabe und poetischer
Verklarung allgemein: Begemann 2007.
234 Vel. Plumpe 1997. — Zum »wahreren Schein der Wirklichkeit«im »poetischen Realismus«
vel. Ludwig 1909, S. 156f. )
235 Bolsche 1976, S. 64. — Zum »Idealrealismus« nach Hegels Asthetik in Deutschland vgl.
Klein 2003, S. 171-174.
236 Bolsche 1976, S. 49.
237 Ebd., S. 65.
238 Ebd., S. 50, S. 64. — Zur Verwissenschaftlichung des Romans bei Zola vgl. Albers 2002.
239 In asthetischen Belangen hat die zeitgendssische Rezeption von Bolsches
Programmschrift mit Blick auf Gottscheds deutliche Dichtung und im Riickgriff auf
Lessings Beschreibungskritik »vor der wissenschaftlichen Langeweile der endlosen
Detail-Aneinanderreihung« gewarnt (vgl. Bélsche 1976, S. 69). Bélsche selbst hingegen
verurteilt das fiir sich genommene Detail ohne Erhebung zum Ideal als »krankhaft«
(ebd., S. 63). Fiir Karl Rosenkranz gehort die ausfithrliche, »mit wissenschaftlicher
Genauigkeit« betriebene Versenkung ins Detail zu einer Asthetik des Hafllichen
(vgl. Rosenkranz 1996, S. 153). — Zur Epistemologie und Geschichte des Details vgl.

Schéffner/Weigel/Macho 2003.
240 Vgl. hierzu Klein 2003, bes. S. 163-170. Zum franzésischen Realismus: Klein 1989.

193

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

griff der Drastik ein. Ihren pointierten Niederschlag findet diese Prigung
in Thomas Manns Essay iiber Richard Wagner aus dem Jahr 1933. Der
Text kann als geistesgeschichtlicher Versuch gelten, mit dem Musiker und
Dichter zugleich das gesamte 19. Jahrhundert zu portritieren. Als Signum
der Zeit bringt Mann »Gréfle und Leiden« Wagners iiber die Verbindung
von Rationalismus und Mythos zusammen: Der »wissenschaftliche Stolz«
und die »wahrheitsfanatische Gréfie« verbinden sich so mit der »Verliebt-
heit in das ganz Kleine und Minutiése, das seelische Detail«.*! Im Falle
Wagners legt Mann eine wissenschaftlichen Mafistdben folgende Psycho-
logie frei, die in ihrem »analytischen Charakter« »echt neunzehntes Jahr-
hundert ist«.?** Zwar sei der Naturalismus der Zeit allenthalben ins Sym-
bolische und - gerade im Fall Wagners — ins Mythische iibersteigert, doch
zeigt sich als Folge einer »Anhinglichkeit an Vernunft und Fortschritt«
eine »klinische Drastik und Wahrheit« in der psychologischen Seelener-
kundung.**® Mit diesem Ausdruck erfasst Mann nicht nur die spezifische
Koppelung von Medizin und Kunst - eine Verbindung freilich, die in
Kunstsachen »etwas zu Rationales« wire, wenn sie nicht durch den My-
thos flankiert wiirde*** -, in Bezug auf das Darstellungsverfahren wird zu-
gleich ein »flamisch-drastischer« Realismus konstatiert, den Mann bereits
an den sozialkritisch-expressionistischen Holzschnitten Frans Masereels
beobachtet und der dem Kunstdiskurs seit der hollindischen Malerei des
17. Jahrhunderts gut bekannt ist.*?

241 Mann 1990, Bd. IX, S. 363f.

242 Ebd.,, S. 370.

243 Ebd.,, S. 371.

244 Ebd., S. 368.

245 Mann 1990, Bd. X, S. 671. — Zur »Beschreibungskunst« der holldndischen Malerei
mit Bezug auf die experimentelle Naturwissenschaft und Technik des Sehens im
17. Jahrhundert vgl. grundlegend: Alpers 1985. — Im Falle Richard Wagners hat sich sein
starres Beharren auf Deutlichkeit bei der Artikulation der »kleinen Noten« tiberliefert.
Im Riickblick auf die Urauffithrung des Pursifal 1882 schreibt er: »[...] wenn schon bei
dem Studium der Nibelungen Stiicke vor sechs Jahren dringend empfohlen worden
war, den kleinen Noten vor den grofien den Vorzug zu geben, so geschah dies um
jener Deutlichkeit willen, ohne welche Drama wie Musik, Rede wie Melodie, gleich
unverstdndlich bleiben und diese dagegen dem trivialen Opernaffekte aufgeopfert
werden, durch dessen Anwendung auf meine dramatische Melodie eben die Konfusion
im Urteil unserer musikalischen, sogenannten 6ffentlichen Meinung hervorgerufen
wird, die wir auf keinem anderen Wege aufkldren kénnen als durch jene von mir so
unerldfilich verlangte Deutlichkeit« (Wagner 1983, S. 63). Wagners letzte Worte an
die Sanger vor der Ring-Urauffithrung 1876 lauten: »Deutlichkeit! — Die groflen Noten
kommen von selbst; die kleinen Noten und ihr Text sind die Hauptsache« (Wagner
1905, S. 501; Brief vom 13. August 1876).

194

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Manns Rede von der >klinischen Drastik« ruft einen medizinisch niich-
ternen Blick auf, dessen Entstehung Foucault im Ubergang vom 18. zum
19. Jahrhundert nachgezeichnet hat und der sich gerade auch fiir den
Naturforscher Biichner als grundlegend erweist. Mit der postmetaphysi-
schen Neuorientierung der modernen Wissenschaften werden die Macht
des empirischen Sehens, die Fille der konkreten Dinge, die wissenschaftli-
che Genauigkeit, der Positivismus der undurchsichtigen Kérper, die Ober-
flache ohne Tiefe, die unauflosbare Faktizitit der Welt fiir die Drastik
in spezifischer Weise leitend.?*® Daths Ausfithrungen zur kulturindustriel-
len »Drastik und Deutlichkeit« des spaten 20. Jahrhunderts (Porno- und
Horrorfilme) kann trotz aller Unschirfe zugestimmt werden: »Geduld,
Prazision, Zeigen, keine Angst vor Langeweile: Drastik, Aufklarung und
moderne Wissenschaft verbindet also nicht nur Methodisches, sondern
auch Historisches. Sie saflen von Anfang an, soll heiflen: ab spitestens
dem achtzehnten Jahrhundert im selben erkenntnistheoretischen und &s-
thetischen Boot«.?” Dem »Uber-die-Strange-Schlagen« des Drastischen,**
so ist daraus zu schlieflen, liegt eine klinische Methode zugrunde, die ihre
Waurzeln im Rationalismus hat, die ithre alten Sicherheiten im 19. Jahr-
hundert jedoch, wie Biichners transzendentale Obdachlosigkeit bezeugt,
zusehends verliert.

Buchstéablichkeit und Nachdruck

Fiir das bessere Verstindnis der asthetischen Uberschiissigkeit, die dras-
tischen Darstellungen eignet, ist es allerdings sinnvoll, sich Schlegels zei-
chentheoretische Konfigurierung nochmals genauer zu vergegenwartigen.
Im Zuge von Bélsches Einebnung zum >Ideal-Realistischen< ist namlich
eine weitere grundlegende Dimension drastischer Kunst bis hin zu Dath
durchweg ignoriert worden: Wie die Herkunft des Begriffs aus dem me-
dizinischen Fachvokabular erweist, zeichnen sich drastische Werke im ro-
mantischen Kontext bei Schlegel und Heine nicht in erster Linie durch
mimetische Genauigkeit, sondern durch einen auflergewohnlich heftigen
Effekt aus. Fur Schlegel ist diese Wirkung nicht einfach nur tber den

246 Foucault 2002, hier S. 11.

247 Dath 2005, S. 75.

248 Ebd., S. 77.

249 Ebd., S. 162f.: »Hier kann ich meine vorlaufig-endgiiltige Definition hinschreiben. Was
ist Drastik? Der ésthetische Rest der Aufkldrung nach ihrer politischen Niederlage.
[...] Die alten metaphysischen Tréstungen kommen nie zurtick. Von ihnen bleiben nur
Verwesungsprodukte [...]J«.

195

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

medialen Sprung zur leibhaftigen Prisenz auf der Theaterbithne be-
stimmt - an dieser dramatischen Ubersetzung der Schrift zu kérperlicher
Gegenwart zeichnet sich auflerdem ein Modell zur Konzeption von dras-
tischen Kunstwerken ab, das in signifikanter Weise mit rhetorischen Be-
griffen operiert und das tiber den dramentheoretischen Kontext hinaus
von analytischem Gewinn ist. Der frithromantischen Poetik zufolge sind
Dichtungen generell dort, wo sie eine Wirkung beabsichtigen, durch den
Einsatz beredsamer Mittel geprégt: »Alle Poesie, die auf den Effect geht
[...] ist rhetorisch«.?® Im Unterschied zu denjenigen Werken, die Schlegel
die »poetischen< nennt und die sich im idealen Fall durch eine Erhebung
iiber die Redekunst auszeichnen,”! ist die »angewandte« Dichtung — wie
etwa das Schauspiel — durch eine konkrete Wirkung auf den Rezipienten
bestimmt.?? Mit dem Begriff des Drastischen beschrankt sich Schlegel in-
des nicht darauf, blofi einen gesteigerten Grad dieser rhetorischen Durch-
schlagskraft zu erfassen — die dramentheoretische Einbettung gibt poin-
tiert zu verstehen, dass der Effekt der kunstvollen Rede seinen duflersten
Wert erst jenseits der Worte auf der realen Bithne erhilt und entfaltet. So
verlangt Schlegel fiir das Schauspiel eine spezifisch drastische Redekunst:
»[...] die beste Rhetorik fiir das Drama ist wohl die dikan[ische]. [...] Diese
Art der Rhetorik muf nun freylich sehr drastisch seyn«.?*® Indem Schlegel
den Begriff des Drastischen auf das Feld der Beredsamkeit tibertragt, wird
eine im metaphorischen Sinn >dramatische« Vergegenwirtigungskraft der
Rede aufgerufen.

Wihrend Schlegel dem Roman die epideiktische Lob- und Prunkrede
zuordnet, die thr Gewicht auf die Ausschmiickung der im Wechselspiel
der internen Beziiglichkeiten sich anstoflenden Worte legt,”* orientiert
er das Schauspiel am genus der durch die aggressive Wirkung auf den
Empfinger gepragten Gerichtsrede.?>> Schlegel konzipiert damit eine dras-

250 Schlegel, KFSA 2, S. 209. Zum Verhéltnis von Drastik und Rhetorik bei Schlegel vgl. die
allerdings sehr approximativen Ausfithrungen bei Osdrowski 2004, S. 125-128.

251 Vgl. Schlegel, KFSA 18, S. 292: »Dramen gehéren zur Rhetorik; sie sollen den Menschen
zur Poesie des Lebens fithren«. Vgl. hierzu Krause 2001, S. 185. Als unabdingbares Mittel
zur poetischen Erhebung zeichnet das Rhetorische Schlegel zufolge die romantische
Dichtung jedoch in genuiner Weise aus: »Der romantische Dichter muf§ doch auch, was
der classische nie darf, rhetorisch sein« (Schlegel, KFSA 16, S. 89).

252 Vgl. Schlegel, KFSA 16, S. 112: »Alle angewandte Poesie soll einen Effect bewirken. Von
der Art ist jeder rhetorische Roman, und jedes fiir die Bithne bestimmte Dramac.

253 Schlegel, KFSA 17, S. 297. Vgl. auch Schlegels Kritik am zeitgendssischen Drama: »Unser
Drama [...] ist nicht energisch, nicht drastisch genug« (ebd., S. 382).

254 Vgl. zu den drei Gattungen der Rede nach Aristoteles: Groddeck 1995, S. 48.

255 Vel. Quintilian, Just. Orat. 1119, 1: »Nun zur Gattung der Gerichtsrede. So vielfiltig sie
ist, so besteht sie doch nur aus zwei Aufgaben: Angriff und Abwehr«.

196

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tische Rhetorik, die ithre persuasive Kraft tiber die rhetorische Energie
des Vor-Augen-Stellens austibt. Mit der »Medien-Figur« der evidentia steht
eine »ransposition des Redens zum Zeigen« im Angebot,** eine Tech-
nik also, die »das Geschehen anschaulich vorzufiihren scheint, als wiirde
es nicht sprachlich vermittelt, sondern gezeigt (non tam dicere videtur quam
ostendere).*” Dieser »Realitédtseffekt«,?® durch den Abwesendes im Geiste
so vergegenwartigt wird, »dal} wir [die Dinge] scheinbar vor Augen se-
hen und sie wie leibhaftig vor uns haben«,*® kann derart handgreiflich
werden,* dass die Worte korperliche Konsequenzen nach sich ziehen:
»Haufig habe ich mich so ergriffen gefiihlt, dafl es nicht nur Trdnen be-
kundeten, die mich tiberkamen, sondern sogar Erblassen und ein solcher
Schmerz, als wire er echt«, halt Quintilian fest.”* In diesen Fallen ruft die
Rede nicht nur ein eindriickliches Fantasiebild hervor, sondern bewirkt
auflerdem, dass die imaginierte Vorstellung realiter greifbar, dass sie phy-
sisch wird. Diese aisthetischen Effekte werden folgerichtig im leibhaftigen
Auftreten der Zeugen vor dem Richter tiberboten, das die Rede flankiert
und durch die ebenso korperliche wie zeichenhafte Prasenz an Nachdruck
zulegt. Die antike Rhetorik kennt diese drastischen Auftritte, mit denen
sich der Gerichtsbereich in eine Schaubiihne verwandelt, sehr gut. Es sind
nicht zufallig blutige Szenen, die geschundene Kérper zeigen:

Nicht allein durch Reden aber, sondern auch durch bestimmte Handlungen riih-
ren wir zu Trdnen; daher der Brauch, die durch den Prozefl Bedrohten in unge-
pllegter und jammerlicher Aufmachung persénlich vorzufiithren sowie auch ihre
Kinder und Eltern. Auch kénnen wir es erleben, dafl die Ankldger ein blutiges
Schwert, Knochensplitter, die aus den Wunden stammen, und mit Blut tiberstrém-
te Kleidungsstiicke vorzeigen und dafl man Wunden enthiillt oder durch Schlige
mifthandelte Leiber entblofit. All das macht meistens gewaltigen Eindruck [ingens
vis]; denn es fiihrt ja den Menschen die Tat gleichsam leibhaftig vor Augen.?%?

256 Vel. Campe 1997, S. 2191f.

257 Quintilian, fust. Orat. V12, 32. — Vgl. ausfithrlicher das Kapitel sapheneia und perspicuitas
. der antiken Rhetorik dieser Arbeit.

258 Vgl. die Ruckfithrung des Realititseffekts auf die rhetorische Figur der Hypotypose bei
Barthes 1968, S. 86.

259 Quintilian, Jnst. Orat. V12, 29.

260 Im Falle der Hypotypose meint Quinilian, dass sie »etwas gar zu Handgreifliches« besitzt:
»es st nicht, als ob die Dinge erzéhlt, sondern als ob sie aufgefiihrt wiirden« (ebd. IX 2,
43).

261 Ebd., V12, 36.

262 Quintilian, Inst. Orat. VI 1, 30f. Quintilian handelt diese leibhaftige Uberschreitung der
Rede sinnigerweise beim »Schlufteil der Rede« ab, also dort, wo die Rede abbricht und
die Korper selbst zu sprechen beginnen.

197

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schlegel ist weit davon entfernt, die Redekunst systematisch mit dem The-
atralischen gleichzusetzen. Letzteres bestimmt er kraft der materialen Di-
mension sogar als » Jusartung des Rhetorischen«.*®® Der leibhaftige Auftritt
der Schauspieler bedeutet demzufolge ein iiberschiissiges Moment, das
die Beredsamkeit auf der Biithne »aus der Art« schlagen ldsst.?* An ihren
duflersten Grenzen indes ist der Redekunst die eigene >Ausartunge seit
alters gegenwirtig — als jener extreme Punkt, an dem die Worte leibhaftig
werden und die Kérper der Zeugen mit natiirlichen Zeichen sprechen, be-
sitzt die Sprache eine Durchschlagskraft, die Quintilian zufolge in jedem
Wortsinne »gewaltig« ist. Schlegels Verschaltung der Dramentheorie mit
der Rhetorik fokussiert im Begriff des Drastischen somit nicht nur die
energetische Macht der Rede, sondern reflektiert die Kraft zur sinnlichen
Vergegenwirtigung vor dem Hintergrund einer semiologischen Problem-
stellung. Wie man daraus schlielen muss, stehen drastische Darstellun-
gen um Zeichen einer von Schlegels Prioritdt des Buchstabens begrindeten
Hemmung der Reprisentation. Der mediale Sprung, zu dem sie anset-
zen, eroffnet einen aisthetischen Raum der Indifferenz von Sprache und
sinnlicher Realitdt. Die Korper, die sich zeigen, sind fur die frithromanti-
sche Poetik in zweifacher Hinsicht >buchstéblich«: Zum einen unterliegen
sie dem semiologischen Sinn nach einer origindren Vermittlung durch
Zeichen und ist ihre Gegenwart eine entsprechend sekundére. Mit dem
Versuch, das rhetorische Register leibhaftig zu tiberbieten, folgen sie je-
doch zugleich dem sensus literalis und stehen unmetaphorisch in schierer
Prisenz da.?®® Dem Ideal romantischer Poesie strukturell widerstrebend,
aktiviert die performative Vehemenz dieser drastischen Buchstiblichkeit
eine selbstbezogene Gegenwartigkeit — der Sprache, der Kérper - /uc et
nunc und bleibt als solche der Signifikation entzogen. In diesem Sinne wird
Roland Barthes mit Bezug auf tiberdeutliche Schockfotos vom >Skandal
des Literalen< sprechen und damit einen »Widerstand« der Bilder vor dem
hermeneutischen Zugriff festhalten.?%

263 Schlegel, KFSA 17, S. 392.

264 Vgl. Adelung 1808, Bd. 1, Sp. 572: »Ausarten [...], seine gewchnliche Art verlassen, aus
der Art schlagenc.

265 Vgl. zur Buchstablichkeit als dsthetischem Begriff des 19. Jahrhunderts: Metzger 2004.
Zu Schlegel bes. S. 37-40. - Vgl. zur Buchstablichkeit als Verfahren drastischer Kunst:
Dath 2005, S. 17. Gemeint ist hier jedoch cher das, was man »Wortlichkeit« nennen
miisste. Vgl. zum Unterschied zwischen >Buchstablichkeit« und >Wortlichkeit« Metzger
2004, S. 39f.

266 Barthes 1964, S. 55-58, hier S. 55: »Es geniigt fiir den Photographen nicht, uns das
Entsetzliche zu bedeuten, damit wir es auch empfinden«. - In diesem Sinn spricht auch
Jean-Luc Nancy von einer »Buchstéblichkeit«, »die nicht mehr zu lesen ist« (Nancy 2000,

198

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schlegels Uberlegungen sind hilfreich, um den unverklirten Realismus
drastischer Darstellungen nach Maf3gabe rhetorischer Verfahrensweisen
zu beschreiben. Denn der kunsttheoretischen Tradition des 18. Jahrhun-
derts sind solche ésthetischen Wirkungen unter einem anderen, ebenfalls
der rhetorischen Uberlieferung entlehnten Namen bekannt. Sulzers All-
gemeine Theorie der schinen Kiinste registriert unter dem Lemma Nachdruck
all jene Mittel, mit denen »wir in andern Vorstellungen oder Empfindun-
gen erweken« und die dartiber hinaus »eine vorziigliche Kraft haben,
den Geist oder das Herz lebhaft anzugreifen«.*” Sulzers Ausfithrungen
gehen auf die von Baumgarten inaugurierte Disziplin der »Emphaseolo-
gie« zuriick.?® Gemeint sind >prignantes, >starke< Vorstellungen, die reich
an Details sind und deren Mannigfaltigkeit »mit einemmale in die Augen
leuchtet«.?®® Der Nachdruck dieser Représentationen besteht darin, dass
die Zeichen perzeptiv auf die sinnliche Wahrnehmung des Dargestellten
hin tiberschritten werden.”” Jedoch vermerkt bereits Sulzer eine fiir die
Kunst desintegrative Tendenz dieses Nachdrucks. Das Bild, mit dem Sul-
zer barbarische Vorzeiten evoziert, lebt nicht nur von der kontrastieren-
den Wirkung einer plakativ ausgestellten, dem verniinftig verfeinerten
Sinn neuerer Zeiten angeblich fremden Abscheulichkeit?! - es malt ohne

S.76).

267 Sulzer 1970, Bd. 3, S. 489f.

268 Vel. Baumgarten, Met. § 519: »PERCEPTIONES plures in se continentes PRAEGNANTES
(vielsagende Vorstellungen) vocantur. Ergo perceptiones praegnantes fortiores sunt.
Hinc ideae habent magnum robur. Termini, significatus praegnantis, sunt EMPHATICI
(emphases) (ein Nachdruck). Horum scientia EMPHASEOLOGIA est. Nominum proprium
non parus vis est«.

269 Meier, Anfangsgr. 1, § 126.

20 Vgl. hierzu grundlegend Wellbery 1984, S. 74f.: »In this sense, proper names are only
a limit case of that general class of terms that Baumgarten and his followers refer to as
emphatic words (emphatici, nachdriickliche Warter). These are terms which are especially
rich because they evoke a cluster of representations and therefore convey the mind
immediately beyond the stage of symbolic cognition in order to evoke a quasi-perceptual
experience of the object or quality they refer to. [...] That is to say, the emphatic terms
are those elements within language that most energetically point beyond language; they
are located, as it were, at the meeting point of language and perceptions.

271 Sulzer 1970, Bd. 3, S. 490: »Ein neulicher Kunstrichter scheinet zu bedauern, daf} unsre
Dichter nicht mehr so durchaus nachdriiklich sind, wie die alten Cetlischen Barden
gewesen. Er scheinet zu wiinschen, dafy man itzt noch so dichtete, wie die nordischen
Barden vor zweytausend Jahren gedichtet haben. Aber er hat nicht bedacht, dafl bei
einem Volke, wo die Vernunft schon merklich entwikelt und die Empfindung verfeinert
worden, nicht alles blos rohes Gefithl seyn kénne, und dafl der Dichter in dem Geist
seyner Zeit singen misse. Jedermann wird gestehen, dafl es fur einen Irokesen eine
hochst reizende Sache sey, aus dem Hirnschédel seines Feindes starkes Getrank zu
trinken und dabey wilde Siegeslieder anzustimmen. Aber wir sind nicht Irokesen, unsre

199

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

falsche Hemmung auch eine Szene aus, derzufolge sich der Nachdruck
im duflersten Mafl dort realisiert, wo die Kérper von Darstellern auf
der Schaubiihne »lebendig« geschlagen werden, wo mit anderen Worten
Kunst real wird:

Die Schliisse des Verfassers fithren noch weiter, als er selbst denkt, denn sie bewei-
sen, daf} die Dichter nicht singen, sondern brillen und heulen miifiten, wie der
noch ganz wilde Mensch in der Leidenschaft wird gethan haben. Denn ohne Zwei-
fel ist das unartikulierte Heulen noch weit nachdriklicher, als die ausgesuchteste
Klage in bedeutenden Worten. Es geht also gar nicht an, dafl man sich zur Regel
mache, in den Kiinsten durchaus den gréfiten Nachdruk zu suchen. Daraus wiirde
folgen, dafl man auf der Schaubtihne bisweilen die Menschen lebendig schinden
miufite; denn dieses wire doch an sich das nachdriiklichste Mittel, Schreken und
Abscheu zu erweken.?”

Mit dem Bild von Schauspielern, deren Korper wihrend der Auffithrung
tatsdchlich geschlagen und gequélt werden, spielt Sulzer den Umschlag
von dsthetischem Schein in blutige Realitit als innere Konsequenz der
nachdriicklichen Darstellung durch. Im Hinblick auf Schlegels spitere
Rede vom drastischen Drama ruft Sulzer nicht zuféllig gerade die Vorstel-
lung des Theaters auf, um eine Kunst am Rande der Kunst vor Augen zu
stellen, hdangt doch auch das Drastische von einem Nachdruck ab, der zur
Uberschreitung der Zeichen zum Physischen tendiert. Somit antizipiert
Sulzer in Gedanken nicht nur eine kunstgeschichtliche Entwicklung, wie
sie das Aktionstheater und die performance art des 20. Jahrhunderts radi-
kal umsetzen werden. Er legt auch die genuin rhetorische Provenienz der
Mittel offen.

Mit dem Begriff der emphasis, den Sulzer mit Nachdruck«tibersetzt, begreift
die antike Beredsamkeit generell eine Verstirkung im stimmlichen, gesti-
schen und sprachlichen Bereich.?”® In figuraler Hinsicht stellen Ausrufun-
gen, Fragen, Hyperbeln, Aposiopesen, Wiederholungen oder Inversionen
Nachdruck her. Als Tropus ist die Emphase in der »gewdhnlichen Rede«
des Alltags leicht zu finden (z.B. »das ist ein Mann!«).”* Quintilian weist
darauf hin, dass Emphasen »mehr bezeichnen, als sie aussprechen«,”” dass
sie also mehr zu bedeuten geben, als die Worter es fiir gewohnlich tun,
und 1m etymologischen Sinn >prégnantc sind. Aus diesem Grund weist

Krieger sollen nicht in die Wuth gesetzt werden, das Blut der erschlagenen Feinde zu
trinken, oder ihr Fleisch zu braten«.

272 Fbd.

273 Vgl. Lausberg 1963, § 208-210.

274 Ebd. VIII 3, 86.

275 Quintilian, Just. Orat. VIITI 2, 11.

200

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quintilian der Figur einen signifikanten Ort in seinem System zu. Da der
Nachdruck das Verstandnis unterstiitzt und in der Antike sogar im wei-
testen Sinn fur die der durchsichtigen Rede eignende Redegewalt steht,*”®
gehort sie zur perspicuitas — »weil sie [jedoch] nicht bezweckt, dafl man
versteht, sondern dafl man mehr versteht«, rechnet ihn die Institutio Oratoria
zum Wortschmuck (ornatus).?”” An der Emphase zeigt sich wieder einmal
die supplementdre Struktur sprachlichen Verweisens: Da die Deutlichkeit
von sich aus ergidnzungsbedurftig ist, bedarf sie einer nachdriicklichen
Bekraftigung. Anders gesagt: Die Emphase ist in der antiken Rhetorik dze
Figur dieses potenziell nicht ermessbaren Uberschusses.””

Zusammenfassend kann man fiir den systematischen Stellenwert der
Drastik festhalten, dass sich die Kodifizierung durch Schlegel mit dem
Problem deckt, das Kant am Begriff der »asthetischen Deutlichkeit< ge-
nerell herausgearbeitet hat. Als extreme Entfaltung eines dem Distinkten
inhédrenten Zuges folgen drastische Kunstwerke einer Logik des Supple-
ments. Der Uberfluss hyperbolischer Gesten motiviert sich aus dem Be-
wusstsein, dass Représentationen nie deutlich genug sein kénnen, und
aus dem gleichzeitigen Verlangen, diesen Mangel trotzdem zu beseitigen.
Verfahrenstechnisch unterscheidet sich Drastik von anderen Figuren wie
beispielsweise dem Exempel oder dem Gleichnis dadurch, dass sie mit
emphatischer Eindringlichkeit etwas vor Augen zu fiithren versucht, was
sich der Darstellbarkeit grundsitzlich entzieht. Das Gebot zu immer gré-
ferer Deutlichkeit setzt sich mit Nachdruck in der Welt der Korper fort
und zeitigt physische Wirkungen. Wie Schlegel disponiert hat und wie
sich auch bei Biichner zeigen wird, riickt diese performative Uberschrei-
tung in die Welt der Kérper die materiale Aufierlichkeit der Zeichen selbst
in den Vordergrund. Demgemifl werden der drastische Realismus erst
vor dem Hintergrund einer ebenso epochalen wie irreversiblen Entkoppe-
lung der Sprache von der Wirklichkeit und die Logik der Représentation
nach Maflgabe einer wirkungsésthetischen Energie verstindlich. Dras-
tische Werke setzen das aufkldrerische Projekt auf dsthetischem Terrain

276 Vgl. Schirren 1994, Sp. 1122.

277 Quintilian, Just. Orat. VIII 2, 11.

278 Vgl. auch die Uberlegungen bei Groddeck 1995, S. 222f.: »Die Emphase, auf griechisch
éppaotg, zu deutsch >Nachdriicklichkeite, >Verdeutlichunge oder auch >Bedeutsamkeits,
ist ein Tropus, der absichtsvoll mit der Insuffizienz des sprachlichen Ausdrucks spielt.
[...] Faszinierend bei der Emphase ist der paradoxe Aspekt, dass dabei das Proprium,
die eigentliche Bedeutung selbst, tropisch wird: Die eigentliche Bedeutung ersetzt
die cigentliche Bedeutung. In diesem seltsamen Spiel mit dem Proprium entsteht die
spezifische >Bedeutsamkeit« des so gewendeten Ausdrucks: Die Emphase ist der Tropus
der Eigentlichkeit«.

201

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fort und sind als Symptom einer andauernden Krise zu begreifen. Gerade
wo die metaphysischen Griinde der Deutlichkeit im 19. Jahrhundert ins
Schwanken geraten sind, fahrt das Drastische umso forcierter um Leichen
der Vernunft fort — Biichners literarische Schriften tun dies jedoch, nicht
ohne die transzendentalen Begrenzungen zu iibergehen, die seit der zwei-
ten Halfte des 18. Jahrhunderts virulent geworden sind und die Schlegel
zum Begriff der Drastik gefithrt haben.

Blichners Drastik: Préliminarien

In einem Brief vom 3. November 1832 schreibt der an der medizinischen
Fakultit der Strafiburger Universitit immatrikulierte, bei Duvernoy, dem
Anatomieprofessor aus der Schule des fithrenden franzésischen Naturfor-
schers Georges Cuvier, und dem naturphilosophisch, zugleich aber dezi-
diert empirisch orientierten Physiologen und Anatomen Lauth studieren-
de, gerade mal neunzehnjahrige Biichner an Adolph Stober nach Metz:

Lieber Adolph! Nur wenige Zeilen bringen Dir dieffimal meine Griifie. Ich komme
eben aus dem Leichendunst und von der Schadelstitte, wo ich mich taglich wie-
der einige Stunden selbst kreuzige, und nach den kalten Briisten und den todten
Herzen, die ich da beriihrte, erquickte mich wieder das lebendige, warme an das
Du mich driicktest tiber die Paar Meilen hinaus, die unsere Kadaver trennen.?”?

Mit diesen Worten kiindigt sich Biichners literarisches Programm noch
vor der Entstehung der poetischen Schriften pointiert an. Im Hinblick auf
eine Kunst des Drastischen sind dabei verschiedene Aspekte von grund-
legender Bedeutung:

1. Indem Biichner, der als Primaner dem Vater beim Sezieren zugesehen
hat und der schon als Achtzehnjdhriger an den tiglichen Umgang mit
Leichen gewohnt ist, das Lesen und Schreiben von Briefen in die unmit-
telbare Néhe zur anatomischen Tatigkeit riickt, schliefit er in charakteris-
tischer Weise an die seit der empfindsamen Kultur des 18. Jahrhunderts
topisch gewordene Verschriankung von Schrift und Kérperlichkeit an. >
Mit diesem Riickgriff auf die dsthetisch und anthropologisch diskursbe-
stimmende Bindung des Menschen an den Modus der Textualitit aus
dem Geist der modernen Alphabetisierung verleiht auch Biichner der

279 Biichner BW, S. 17.
280 Vel. Kittler 2003; Koschorke 2003.

202



https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

281
282

283

284

285

Schrift ganz zeitgemafl anthropomorphe Ziige.®' So wird einerseits fiir
die Naturforschung die Metaphorik einer Lesbarkeit der Kérper aktiviert
und andererseits das epistolare Schreiben nach der paulinischen Formel
vom belebenden Geist und dem tétenden Buchstaben in die kanonisch
gewordene Spannung gesetzt. Biichner ist jedoch weit davon entfernt,
Medizin und Literatur nach der von der klassischen Kunsttheorie etab-
lierten Kluft zwischen Anatomie und Asthetik in Konkurrenz zu setzen
und die Schédelstitte des Sezierens mit dem Briefeschreiben und -lesen
zu kontrastieren®? — weder will er einen schénen Kérper tiber den Aus-
schluss der mit Geschmacklosigkeit, Tod, Ekel und Unmenschlichkeit
assoziierten »anatomischen Zergliederungen« retten,”®® noch sucht er die
Uberwindung des Hiats in einer idealen, sich iiber die Einzelheiten erhe-
benden »anatomischen Plastik« nach Goethes pygmalionischem Modell
eines im »lebendigen Begriff« vers6hnten und anschaulich gewordenen
Zusammenhangs von Wissenschaft, Technik und Kunst.”® Biichner
entwirft in seinem Brief vielmehr ein anatomisches Schreiben, das sich
ohne dsthetische und moralische Reserven aus der vorbehaltlosen Kon-
vergenz mit der empirischen Wissenschaft motiviert und das allenthal-
ben entindividualisierte verwesende Korper konstatiert: In der konkre-
ten und morderischen Bertihrung der kalten Briiste und toten Herzen
wird nicht nur das Studienobjekt >zerschnitten<,*® auch das forschende

Keck 2007, S. 9.

Vgl. Menninghaus 2002, S. 82-88, hier S. 83: »Asthetik und Anatomie — die in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts beide parallel >boomen< - sind insofern zwei
entgegengesetzte Wissenschaften. Fir den Kiinstler ist, nach der Reflexion Diderots,
schon das blofie Studium des unter der Haut Liegenden eher gefihrlich als niitzlich: >Das
griindliche Studium der Anatomie hat mehr Kiinstler verdorben als vervollkommnet. Es
ist in der Malerei und in der Kunst sehr geféhrlich, unter die Haut zu blicken«.

Vgl. die cinschligige Passage aus Wilhelm Meisters Wanderjahre: »Mit Vergniigen
betrachtete unser Freund dies alles und horchte gern den belehrenden Worten seines
Wirtes, ob er gleich noch eine grofle Kluft zwischen diesen kiinstlerischen Arbeiten
und den wissenschaftlichen Bestrebungen, von denen sie herkamen, gewahren mufite.
[...] Wilhelm trat ein und hatte freilich zu erstaunen, als er, statt wie in den vorigen
Nachbildung lebender Gestalten zu sehen, hier die Wande durchaus mit anatomischen
Zergliederungen ausgestattet fand; sie mochten in Wachs oder sonstiger Masse verfertigt
sein, genug, sie hatten durchaus das frische, farbige Ansehen erst fertig gewordener
Préparate. >Hier, mein Freunds, sagte der Kiinstler, >hier sehen Sie schitzenswerte
Surrogate fiir jene Bemithungen, die wir, mit dem Widerwillen der Welt, zu unzeitigen
Augenblicken mit Ekel oft und grofier Sorgfalt dem Verderben oder einem widerwirtigen
Aufbewahren vorbereiten« (Goethe 1994, Bd. 8, S. 326).

Vgl. ebd., S.326ff; Goethe 1900. — Vgl. zu Goethes plastischer Anatomie und
der Tendenz, »damit den sterbenden und verwesenden Kérper [aus der Asthetik]
auszuscheiden: Keck 2007, S. 136-154, bes. S. 149f.

Der Terminus »Anatomie« leitet sich vom gr. &vatépve »aufschneidenc ab.

203

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Subjekt opfert sich dem Brief an Stéber zufolge am >Kreuz« der Wissen-
schaft. Nach der sezierenden Zergliederung erscheint der Mensch ganz
im Sinne der neueren Humanwissenschaften radikal auf seine organi-
schen Funktionen, auf sein »nacktes< Leben zurtickbuchstabiert.?®® In-
sofern ist Biichners Schreiben im Rahmen der biopolitischen Moderne
zu verstehen® — und zwar gerade auch dort, wo ein jenseits der kalten
Koérper liegendes >Leben« als Medieneffekt einer >warmen« Schrift evo-
ziert und damit die Moglichkeit von Poesie zur Debatte gestellt wird.
Biichner nimmt an der durch das Aufkommen der Physiologie um 1800
verstirkt vorangetriebenen Umstrukturierung im Wissen vom Kérper
teil, ohne indes die von der klassischen Asthetik als Gefahr empfundene
anatomische Zerstiickelung des Menschen (und des Sinns) abzuweisen.
Darin liegt ein erstes Moment von Biichners Drastik begriindet: Das li-
terarische Projekt wird mit Entschiedenheit auf einer anthropologischen
und dsthetischen Schidelstitte errichtet. Es ist wenig ergiebig, den Brief
auf Biichners zynischen Galgenhumor zurtickzufithren, ohne die poeto-
logischen Implikationen seiner Aufierungen konsequent zu ermessen.

Biichners Drastik entspringt nicht nur dem biopolitischen Klima einer
Hinrichtung von Mensch und Kunst im Dienst der modernen Wissen-
schaft. Dieser Kontext zeitigt seine Folgen zudem bis in die rhetorische
Eigentiimlichkeit von Biichners Schreiben. Die dramatische Anschau-
lichkeit im Brief an Stéber resultiert aus dem kalkulierten Umgang mit
den evozierten Bildern. Indem Biichner die topische Vorstellung einer
brieflichen Umarmung der Korrespondenzpartner »iiber die Paar Mei-
len hinaus« vergegenwirtigt, werden Schrift und Korper zwar metapho-
risch verschrankt. Die eingefiihrte Bilderrede wird jedoch in signifikan-
ter Weise gebrochen, wenn die »erquickende« und >wirmende« Lektiire
des Briefs sich zum Schluss als Umarmung von »Kadaver[n]« entpuppt.
Die Vorstellung von lebendigen Toten, die Biichner damit hervorruft,

286 Foucault 1999, S. 413ff. - Zu der auf die Griechen zuriickgehenden Doppelung des

287

Lebensbegriffs vgl. in der Nachfolge Foucaults: Agamben 2002, S. 11: »Die Griechen
kannten fiir das, was wir mit dem Begriff Leben ausdricken, kein Einzelwort. Sie
gebrauchten zwei Begriffe, die morphologisch und semantisch verschieden sind, auch
wenn man sie auf eine gemeinsame Wurzel zurtickfithren kann: z0¢ meinte die einfache
Tatsache des Lebens, die allen Lebewesen gemein ist (Tieren, Menschen und Géttern),
bios dagegen bezeichnete die Form oder Art und Weise des Lebens, die einem einzelnen
oder einer Gruppe eigen ist«.

Zum Begriff der »Bio-Politik«, mit dem Foucault im Unterschied zum Machttyp der
klassischen Souveridnitit die von Medizin, Wissenschaft, Psychiatrie, Schule, Polizei
etc. umfassend getragene Sorge um das physische Dasein des Menschen als Signum
moderner Politik seit der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts begreift, vgl. Foucault
1983, S. 166; Foucault 2001, S. 52ff.; Foucault 2006.

204

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

288

289
290

resultiert aus einer katachrestischen Verwendung, einer buchstéblichen
Zerstorung der verwendeten Metaphorik. Die schockierende Wirkung
dieser Form von Bildlichkeit, wie sie der rhetorisch auflergewdhnlich
begabte Buichner beispielsweise auch im Hessischen Landboten aufbietet,?
entsteht dadurch, dass der tropologische Sinn der Worter beharrlich Li-
teralisiert wird. Wenn Biichner den Briefpartner als lebenden Kadaver
adressiert, dann folgt das Schreiben der anatomischen Erfahrung und
konzipiert den Menschen ganz niichtern und unmetaphorisch nach der
Vorstellung des auf seine biologischen Funktionen reduzierten Lebens.
Das Herz, das seit der empfindsamen Kultur als seelisches Zentrum des
Menschen die Kommunikation der abwesenden Korrespondenten im
Medium Brief gewihrleistet und jenseits des Korpers sogar wahrhaf-
tiger erscheinen ldsst, gewinnt im Angesicht der sezierten Leichen die
buchstibliche Bedeutung zurtick und stellt blofi ein seelenloses Organ
dar. Die bildhafte Rede, so muss daraus geschlossen werden, kann bei
Biichner nicht nur im tibertragenen Wortsinn verstanden werden — die
Begegnung der auf ithr nacktes Leben reduzierten Menschen findet aller-
erst materialiter auf dem Papier statt, als »Bertthrunge von kalten >Schrift-
Korpern«?®® Der Brief fungiert nicht als phantasmagorisches Substitut,
sondern gewinnt in seiner physischen Prisenz an Gewicht. Damit tritt
ein zweiter Aspekt von Biichners Drastik hervor. Die Rhetorik der
Buchstablichkeit setzt einen >dramatischen< »Verdinglichungsprozess« in
Gang,* demzufolge Sprache selbst tiber die blof} rhetorischen Effekte
hinaus in der aisthetischen Dimension hervortritt und physisch wird.

Biichners Brief an Stéber erdfinet schliefilich eine dritte Perspektive, die
fur eine literarische Drastik zu verbuchen ist, ndmlich eine poetologi-
sche. Vor dem Hintergrund der wissenschaftlichen Sezierung und der
konsequenten Riickbindung des Lebens an das biologische Dasein stellt
sich die Frage nach dem Einsatzpunkt der Dichtung gerade dort ver-
scharft, wo im scheinbaren Kontrast zur Schadelstatte der Anatomie ein

Vgl. zu Buchners Rhetorik des Bildbruchs grundlegend: Miiller-Nielaba 1994. Zu

Biichner als poeta rhetor vgl. Schaub 1975; Schaub 1982. Allgemein zu Biichners Rhetorik
vgl. iiberblicksartig auch: von Kempen 2009.

Vgl. hierzu Wietholter 2010.

Miiller-Nielaba 1994, S.128. Mit Bezug auf Buchners Dissertation vgl. Miiller-
Nielaba 2001, S.58: »Dafl hinsichtlich dieses Problemfeldes, gemessen an der
darstellungstheoretischen Stofirichtung seiner >Nerven<Studien und mit Blick auf
seine semio-physiologische Analytik des >Schénens, ein >wissenschaftlicher< und ein
literarischer« Autor Georg Biichner nicht mehr zu trennen sind, braucht hier kaum
wiederholt zu werden. Die Probevorlesung tber Schidelnerven umschreibt als
Verwandlungsvorgang, wie Zeichen physisch werdenc.

205

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

poetisches Pathos trotz allem aufgerufen wird. Biichner stellt die Lek-
tiire des Briefs, wie gesehen, ins Zentrum des fiir die epistolare Kultur
pragenden, traditionell das >Herz« betreffenden und entsprechend als
lebendig« empfundenen Gesprichs der Seelen. Die rhetorische Literali-
sierung dieses Kardiozentrismus unterstiitzt Biichner mit dem tber die
syntaktische Komplikation akzentuierten Ausfall des Wortes »Herz« (ver-
quickte mich wieder das lebendige, warme an das Du mich driicklest). Mit dieser
zeugmatischen Weglassung kommt eine weitere, von der anatomischen
Bertihrung der >kalten Briiste« im Leichenhaus bestimmte Auswirkung
zum Zug. Im Zeichen der mérderischen Zergliederung ist der Schriftver-
kehr als Kommunikation von Kérpern zu verstehen, die, herzamputiert
und am Rande des Menschseins, als »Kadaver« bezeichnet werden. Die
poetologische Perspektive dieser Diagnose erhellt sich aus dem Um-
stand, dass Biichner mit demselben Ausdruck wenige Wochen zuvor
in einem Schreiben an den namlichen Adressaten die Dichtkunst selbst
als toten Korper figuriert hat: »Habt ihr das andre Papier gelesen, so
werdet Thr wissen, dass es sich um nichts geringeres handelt, als um die
Muse der teutschen Dichtkunst; ob Ihr dabey als Accoucheurs oder als
"Todtengréber auftreten sollt, wird der Erfolg lehren. Thr seyd gebeten
mit Eurer poetischen Haus und Feld-Apotheke bey der Wiederbelebung
des Cadavers thitige Hiilfe zu leisten, schreibt Biichner am 24. August
1832.2" Mit dem gekonnten Einsatz der Syllepse im Brief vom 3. No-
vember untergrabt Biichner also nicht nur die Grundfesten der episto-
laren Kultur, sondern stellt auch jede Méglichkeit poetischer Erhebung
unter das Vorzeichen der Leibhaftigkeit (der Korper, der Sprache). Erst
vor diesem Hintergrund erklért sich die makaber anmutende Emphase,
mit der die Wiederbelebungsversuche der toten Poesie vorgetragen wer-
den. Doch sind es die unvergessenen Residuen emer alten Kultur, die
am ehesten noch im Liebesdiskurs persistieren, man miisste eher sagen:
die letzten Zuckungen erleben. Im Schriftverkehr mit Wilhelmine Jaeglé
wird zwar wiederholt der Wunsch artikuliert, durch das Schreiben »dief}
kalte und gemarterte Herz« an die Brust der Geliebten zu legen*” - die
Anrufungen werden bei Biichner aber nie das »Gefiihl des Gestorben-
seyns« unterdriicken:** »Ich bin allein, wie im Grabe; wann erweckt
mich deine Hand?«,** diese Frage ist eine ohne Aussicht auf Erlésung.
Biichner leitet daraus eine radikal neuartige Konzeption von Poesie ab:

291
292
293
294

Biichner BW, S. 12.

Ebd., S. 34 (Brief von Mitte/Ende Januar 1834).
Ebd., S. 37 (Brief vom 8./9. Mirz 1834).

Ebd., S. 36 (Brief vom 8. Februar 1834).

206



https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

295
296

Das Beste ist, meine Phantasie ist thitig, und die mechanische Beschiftigung
des Préparirens 1af3t ihr Raum. Ich sehe dich immer so halb durch zwischen
Fischschwinzen, Froschzehen etc. Ist das nicht rihrender, als die Geschich-
te von Abdlard, wie sich thm die Heloise immer zwischen die Lippen und
das Gebet dringt? O, ich werde jeden Tag poetischer, alle meine Gedanken
schwimmen in Spiritus.?%

Indem Biichner mit diesen Worten das fiir die Empfindsamkeit leiten-
de Vorbild der literarischen Liebe zwischen Abélard und Heloisa auf-
greift, gewinnt in der Absetzung davon eine Dichtung aus dem Dunst
des modernen Labors an Profil. Mit dem Siegeszug der Humanwis-
senschaften ist der lebendige, dem Kérper entsagende Geist der Poesie
fur Bichner in jeder Hinsicht aus der Transzendenz entlassen — die
Einbildungskraft des Kiinstlers erhebt sich »nur halb« iiber das Vor-
findliche hinaus, ohne jedoch das, was vor Augen liegt, zu iiberse-
hen. Was ins Blickfeld riickt, nimmt durchaus monstrése Umrisse an:
eine Kreuzung von Mensch mit Fischschwinzen und Froschzehen.
Poesie vermag in neuerer Zeit, so muss man schlieffen, nur dann zu
»beseelens, wenn der Geist (lat. spiritus) zuvor im »Spiritus«, in dem
fiur die Konservierung der Praparate notwendigen Alkohol ertrankt
wird. >Drastische ist diese Dichtung, weil sie aus jeder metaphysischen
Verankerung gelost ist und von einem unversdhnlichen Riss zwischen
»Korper und Geist, Auflerem und Innerem, Zeichen und Bedeutung,
Faktum und Sinn« zeugt.®® Da Biichners Literatur im Spezifischen
dem Erfahrungshorizont des Anatomen entspringt, teilt sie das Anlie-
gen, die Koérperwelt klinisch genau auszumessen. An die Stelle einer
psychologischen Durchdringung des Menschen tritt die ebenso detail-
lierte wie unabschlieflbare Erkundung von opak bleibenden Oberfla-
chen. Zudem hat die Destruktion des Leib-Seele-Dualismus auf der
Ebene der Sprache zur Folge, dass die Worter auf einen literalen Sinn
zuriickbuchstabiert und dergestalt verdinglicht, physisch werden. Der
sentimentale Versuch, iiber die kalten Zeichen hinaus zu dringen und
ihnen >Leben« einzuhauchen, stellt im selben Zug ihre stotende« Au-
erlichkeit aus und unterlduft sich damit selbst. Fiir die Tradition der
empfindsamen Poesie sind das harte Schldge: Die Ausschweifungen
der Fantasie werden durch den konsequenten Bezug zum Tatsdchli-
chen, der in Biichners radikalrealistischer Literatur, wie genauer zu
sehen sein wird, die schiere Faktizitdt der Wirklichkeit und der Sprache

Ebd., S. 128 (Brief vom 13. Januar 1837).

Schneider 2006, S. 130.

207

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

umgreift, kraftig, um nicht zu sagen: emphatisch erniichtert.

3. »Kaltblitig«

Nimmt man Biichners literarische Drastik in den Blick, dann muss man
eine paradoxe Gemengelage organisieren. Zum einen ist die kaltbliitige Hal-
tung des Anatomen aufgerufen, der die Wirklichkeit mit klinischer Niich-
ternheit registriert und am Rande des klassischen Kunstsystems operiert.
Zum andern ist vor dem Hintergrund der frithromantischen Dramentheo-
rie die andauernde Schwierigkeit einer im Kern gehemmten Mimesis pré-
sent zu halten. Schlegel hat am transzendentalpoetischen Schauspiel expo-
niert, dass die referenzielle Vehemenz des Nachdrucks ursichlich auf einen
irreparablen Bruch zwischen Sprache und Wirklichkeit zurtickzufithren ist.
Wie Heines Rezeption bezeugt, bleibt fiir den literarischen Diskurs des Re-
alismus der Gedanke virulent, dass drastische Kunstwerke eine Krise der
Reprisentation kompensieren. >Drastiks, so kann man pointieren, fithrt ein
»Dramas in jedem Wortsinne vor Augen, handelt sie doch wesentlich davon,
wie sich eine geschlossene Welt von beharrlich auf sich rickverweisenden
Zeichen aufbrechen lésst. Diese Frage steht im Zentrum von Biichners Li-
terarischen Schriften. Danton, Lenz oder Woyzeck schauen nicht nur von
emnem Abgrund aus auf die Welt und haben die autonome Handlungs-
macht verloren, auch in poetologischer Hinsicht ist das Zusammentreffen
widerlaufiger Tendenzen zu verzeichnen. Gerade in Stiicken wie Danton’s
Tod oder Wayzeck fallt auf, dass Biichner exzessiv auf historische Quellen
zurtickgreift und eine schriftlich tiberlieferte Geschichte (hier des schizo-
phrenen Moérders Franz Woyzeck, dort des blutigen ferreur) dramatisiert,
ohne jedoch darauf zu verzichten, das Schauspiel als Schauspiel vorzufiithren.
Biichners Poetik, die sich einerseits immer wieder tiber den eindringlichen
Bezug zur >Geschichte selbst« legitimiert, andererseits an die Parekbase der
romantischen Tradition anschliefit und wiederholt als >Theater des Thea-
ters< hervortritt,” konstelliert den Versuch, Worte in physische Wirklich-
keit zu tibersetzen, als befremdlichen Zusammenfall von mimetischer Wie-
dergabe und reflexiver Sprache. Die dokumentarische Geste ist insofern
nach Mafigabe der Schlegelschen Konzeption drastisch, als die Greueltaten,
von denen unverblimt die Rede ist, auf Biichners Biithne gerade nicht zu se-
hen sind und nur ihrem tiberlieferten Wortlaut gemaf fasslich werden. Vor

297 Vgl. Campe 2004a. Zum Begriff der >Parekbase« bei Schlegel vgl. Sonderegger 2000,
S. 156f.; Menke 2005, S. 136.

208

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem Hintergrund dieses romantischen Zugs werden Biichners rekurrieren-
de, angeblich >programmatische Bekenntnisse zum Realismus« in threm in-
szenatorischen, indes nicht weniger dringlichen Charakter erkennbar. Der
Fluchtpunkt dieser Poetik — das soll hier zuletzt an Danton’s Tod exemplarisch
ausgefiihrt werden - ist dort erreicht, wo historische Taten nicht représen-
tiert, sondern als effektvolle WortTaten présentiert werden, wo Biichner
mithin seinen emphatischen Anspruch auf mimetische Wirklichkeitstreue
unter das Vorzeichen eines performativen Dispositivs stellt.

Vorspiel im Land der »Konfusion« (Leonce und Lena)

In konsequenter Aporie wird die Moglichkeit, die undurchlissige Welt
der Zeichen aufzuschlieflen, mit dem 1836 nach einer Preisausschrei-
bung der Cottaschen Buchhandlung verfassten »Lustspiel« Leonce und
Lena ausgemessen. Hans Mayers Epochenraster zufolge irritiert, dass hier
der »grundsitzliche Nichtromantiker Biichner das romantische Gebot
der Entmaterialisierung und Verzauberung der Welt« wie kein anderer
Dichter des Vormirz in Szene setzt.>”® Jedoch steht Biichners Komédie
nur vordergriindig quer zu seinen tibrigen Werken.”® Es gentigt, sich ein
signifikantes Detail der handschriftlichen Uberlieferung zu vergegenwir-
tigen, um zu sehen, wie sehr Biichner auch hier nach den Méglichkeiten
und Bedingungen rrealistischer Literatur< forscht. Am Anfang der siebten
Bogenlage von Biichners Descartes-Studien finden sich fiinf getilgte Zei-
len, die, obwohl unter den Streichungen kaum leserlich, als Entwurf zu
einer spater nur geringfiigic umgeschriebenen Dialogsequenz aus Leonce
und Lena erkennbar sind:

Valerio. Was Eure Empfanglichkeit betrifft
so konnte sie es nicht besser treffen um
getroffen zu werden. Driickt Euch besser
aus, wenn Ihr nicht den unangenehmsten

Eindruck von meinem Nachdruck haben wollt.?"

Im Kontext des philosophischen Skripts, an dem Biichner zeitgleich ar-
beitet, stechen die Zeilen gerahmt und durch einen Querstrich abgesetzt

298 Mayer 1974, S. 320.

299 Vgl. Beise 2009, S. 85: »Tatsichlich mussen der romantische und der realistische
Biichner aber nicht gegeneinander ausgespielt werdens«.

300 Zitiert nach der diplomatischen Transkription in: Biichner MBA 9/1, S. 53 (Faksimile
S.479). Zu den genaueren Umstinden der Uberlieferung vel. Dedner 1987, S. 100~
103 und Biichner MBA 6, S. 227-229. Die Worte werden in Leonce und Lena bei der
Uberarbeitung nicht Valerio, sondern Leonce in den Mund gelegt (I/3; SW I, S. 104).

209

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von der kritischen Beschiftigung mit Descartes’ Deutlichkeitslehre — und
zwar in unmittelbarer Ndhe zur metaphysischen Demontage des dogma-
tischen Grundsatzes, wonach das, »was im Begriff eer Sache liegt, [...]
wabhr [ist]«.*”" Das cartesianische Subjekt, so hat Biichner ausgefiihrt, ist
ohne die Vorstellung Gottes entkoppelt von den Objekten und gefangen
Im »einsamen, irren, nur in einem, dem Selbstbewusstsein, gewissen,
Denken«.?? Derart korrespondieren auf dem tberlieferten Blatt zwei
nur scheinbar heterogene Momente, wenn die Problematisierung des re-
flexionsphilosophisch isolierten Subjekts von einer Rede flankiert wird,
iiber die man sagen muss, dass sie nichts anderes als die (Un-)Verstand-
lichkeit von Zeichen zum Gegenstand hat. Wihrend der philosophische
Kontext die >logische Deutlichkeit< begrifflichen Erkennens erortert, die
ihren subjektbegriindenden Stellenwert ebenso wie ihre ontologische Brii-
ckenstellung zur Aulenwelt nunmehr eingebiifit hat, reflektiert Valerios
Rede die komplementdren Auswirkungen auf die rhetorische Deutlichkeit
sprachlicher Artikulation. Vom Titel und der »Vorrede«*® des Stiicks an
ist es fiir Buchners Komodie charakteristisch, dass die Figuren in Wort-
spielen verwickelt und die Zeichen einer Dereferentialisierung ausgesetzt
sind — wie sich in Valerios paronomastischer Deklination von streffenc
abzeichnet, ist die Sprache nicht in der Lage, nach dem Vorbild der per-
spieuitas mit >treffenden Worten« etwas aufierhalb ihrer selbst zu benennen.
Darin liegt fiir Leonce und Lena thematisch die grassierende Langeweile
und Melancholie der aller politischen Realitit fremd gegentiber stehen-
den Akteure begriindet.** Jedoch beschrinkt sich das Stiick nicht darauf,
diese Selbstbezogenheit der Sprache zu konstatieren und im >Lust-Spiel<
sichtlich auszukosten.?*® Valerio schliefit eine Aufforderung an, die sich
leitmotivisch durch Biichners literarische Texte zieht — wie in anderen Zu-
sammenhingen zu sehen sein wird, mit durchaus drastischen Konsequen-
zen. Das emphatische Anraten, sich »besser« und das heifit: verstandlicher
oder eben »deutlicher« zu artikulieren, fithrt hier nicht minder paronomas-
tisch zur Drohung, dass den Worten gleichsam zum »Nachdruck« Schla-
ge folgen kénnten. Wie gesehen, wird damit ein Begriff aufgerufen, mit
dem in der dsthetischen Tradition seit Baumgartens Emphaseologie das
anschauliche Supplement der deutlichen Rede gemeint ist. Die desinteg-
rative Tendenz des Nachdrucks in der Kunst, so hat — wie oben zitiert —

301 Bichner SW I, S. 204.

302 Bichner MBA 9/1., S. 36£.; Buchner SW IL, S. 192f.

303 Buchner SW I, S. 93: »Alfieri: >E la fama?« Gozzi: >E la fame?«.
304 Vel. hierzu zuletzt: Dérr 2003.

305 Zu Valerios Wortspielkunst vgl. Muller-Nielaba 2001, S. 59f.

210

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sulzer herausgestellt, zeigt sich in letzter Konsequenz darin, dass »man auf
der Schaubiihne [...] die Menschen lebendig schinden miifite«.*® Wenn
Valerio androht, seine Worte durch korperliche Aktion und Gewalt zu
verdeutlichen, gesteht er nicht nur stillschweigend ein, dass es auch seiner
eigenen Rede an Aussagekraft mangelt — zudem evoziert er das Modell
einer drastischen Asthetik, die als einzig verbliebenes Mittel noch in der
Lage ist, >Verstandlichkeit< herzustellen. Da jedoch auch diese Moglichkeit
in Leonce und Lena der Logik des Wortspiels entspringt, findet die Uber-
schreitung der Sprache zur Tat hier ebensowenig wie an anderer Stelle des
Lustspiels statt. Dem von Valerio vorgetragenen Versuch, »das geschlos-
sene linguistische Universum des kleinen runden Kénigreichs [Popo] zu
perforieren«,*” ist kein Erfolg beschieden.

Mit der gingigen Lesart von der politischen Satire, die Biichner auf die
'Darm-stadter< Verhaltnisse geschrieben haben mag, wird dieser Umstand
notorisch ausgeblendet und Leonce und Lena der immanenten Poetik zum
Trotz auf reduktive Art und Weise referenzialisiert. Das aus unzihligen
Zitaten der literarischen Tradition von Shakespeare bis zur Romantik zu-
sammengesetzte Stiick ist allererst als Literatur »auf zweiter Stufe« zu le-
sen’®® — und das heifdt: als ein Wortkunstwerk, das weder Taten noch Wort-
Taten, sondern lediglich sprachliche Gesten ausstellt.*” Weil ein Wort nur
ein weiteres nach sich zieht, gibt es statt der angedrohten Schlidge nur
eine »schlagende Antwort«.?!’ Mit diesem Ausbleiben der drastischen Tat
erklart sich, warum auch die dramatische "Handlung« in Leonce und Lena
gelahmt ist — Biichners Bithne zeigt keine Akteure, sondern durchweg pas-
sive Figuren. Bezeichnenderweise >herrscht« in diesem literarischen Reich
der handlungsunfahige Kénig Peter, der nichts anderes als fernab vom po-
litischen Geschift »ungestort denken« mochte®'! und der sich wiederholt
dartiber beklagt, dass seine »Kategorien [...] in der schindlichsten Verwir-
rung« sind.?'? Diese Parodie des cartesianischen Philosophen, der sich von
der sinnlichen Welt abschottet, damit er diese durch Abstraktion umso
klarer und deutlicher erkennen kann, folgt in Biichners Lustspiel einem
durchaus systematischen Argument. Es ist nicht sosehr der von Biichner

306 FEbd.

307 Muller-Sievers 2003, S. 130.

308 Vel. Dedner 1987, S. 156-218.

309 Zum Begriff der »Geste« im Unterschied zur titigen Handlung (actio) vgl. Agamben
2001, hier S. 60: »Die Geste ist die Darbietung einer Mittelbarkeit, das Sichtbarmachen
eines Mittels als solchemc.

310 Buchner SW L, S. 105 (Leonce und Lena 1/3).

311 Ebd., S. 128 (Leonce und Lena 111/3).

312 Ebd., S. 99 (Leonce und Lena1/2).

211

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in seinen philosophischen und naturwissenschaftlichen Arbeiten heraus-
gestellte Hiat zwischen »formaler und materialer Wahrheit«*® zwischen
der trostlosen Wiiste« des Apriorischen und dem >frischen griinen Leben,
der den Kénig »in Konfusion, zur Desperation«bringt — es ist entscheidend
zu sehen, dass die Verworrenheit Biichners praziser Darstellung zufolge in
erster Linie der Koppelung des Denkens an ein Medium geschuldet ist.?!*
Zwar denkt der Konig nach den Regeln logischer Schliissigkeit,**> doch mit
der sprachlichen Entauflerung zeigt sich ein nicht zu tiberwindender, die
Identitit des Subjekts geradezu spaltender Graben: » Wenn ich so laut rede,
so weil ich nicht, wer das eigentlich ist, ich oder ein Anderer, das dngstigt
mich. Nach langem Besinnen: Ich bin ich«, sagt Peter?'® Leonce und Lena zeigt
hier, dass der sprachliche Akt ebenso sehr die Selbstzersetzung betreibt,
wie er im gleichen Zug fiir die Selbstsetzung des Subjekts unabdingbar ist.
Weil die kognitive Aktivitit erst mit der Sprache stattfindet, diese jedoch
die Deutlichkeit des Gedankens angreift, verlduft die Bruchlinie nicht
nur zwischen Ich und Welt, sondern artikuliert sich schon in der Reflexi-
on, als widerstreitendes und nicht harmonisierbares Gefiige von Reden
und Denken. Daraus folgt, dass die Signifikanten, so wie der Knopf im
Schnupftuch den Kénig an nichts mehr erinnert, von der Bedeutung ent-
koppelt sind.?"” Peters Frage: »Also von was war eigentlich die Rede?«
ist als biindige Destruktion der deutlichen Proprietit zu verstehen.?'® Es
ist folgerichtig, wenn das Reden im Stiick durchgehend eine Autonomie
besitzt, die von keiner Figur beherrscht werden kann - selbst wo mit dem
»koniglichen Wort« ein »Beschlufl sogleich ins Werk« gesetzt werden soll,
wird diese oberste Autoritit, die traditionell den Zusammenhalt von Den-
ken, Reden und Handeln verbtirgen kann, demontiert: »Ein konigliches
Wort ist ein Ding, — ein Ding, - ein Ding, - das nichts ist«.*’ Das Land der

313 Biichner SW II, S.335. An dieser Stelle im Skript iiber Spinoza fithrt Buchner mit
Blick auf K6nig Peter nicht von ungefihr folgendes Beispiel an: »[...] und wenn Jemand
sagt Peter existiert, ohne zu wissen ob Peter wirklich existiert, so ist dieser Gedanke
hinsichtlich seines Wissens falsch oder vielmehr nicht wahr, obgleich Peter in der
Wirklichkeit existiert«.

314 Bichner SW L, S. 125 (Leonce und Lena 111/3). Hier ist daran zu erinnern, dass der Begriff
der »Konfusion«, den Biichner im Riickgriff auf den ihm bestens bekannten Ausdruck
der cognitio clara et confusa aus der rationalistischen Gnoseologie einsetzt, nicht etwa der
Klarheit, sondern der »Deutlichkeit« gegentibersteht.

315 Vgl. hierzu Nowitzki 1998.

316 Buchner SW L, S. 100 (Leonce und Lena 1/2; Hervorh. d. Verf.).

317 Ebd., S. 99 (Leonce und Lenal/2): »Mein ganzes System ist ruiniert. — He, was bedeutet der
Knopf im Schnupftuch?«.

318 Ebd., S. 100 (Leonce und Lena 1/2).

319 Ebd., S. 124 (Leonce und Lena I11/3).

212

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Konfusion«, in dem weder klar und deutlich gedacht werden kann und
die Worte keine Tat nach sich ziehen, liefert eine Allegorie der Sprache.

Im Reiche Popo, das sich wie eine Zwiebel, ohne sinnverbiirgendes Zen-
trum, schalt®”” und wo sich hinter jeder Maske nur eine weitere Maske
verbirgt,*”! stellen sich die Personen sinnigerweise als »einfen] grofie[n]
weifle[n] Bogen Papier« vor, den sie selbst nicht zu beschreiben wissen.???
Im leeren Formalismus des mechanischen Wortspiels, aus dem sie buch-
stéblich geboren werden,*” treten die Figuren als puppenhafte Automate
ohne Fleisch und Blut in Erscheinung. Ihnen ist es gleichgiiltig, ob sie
real oder »in effigie« verheiratet werden, weil es in dieser papiernen Welt
schlicht keinen alternativen Daseinsmodus gibt.??* Die originar schriftge-
nerierte >Prasenzc der Personen ist sekundérer Natur. So wie sich die Spra-
che ohne Nachdruck zurtickbeugt, so werden die Figuren in einer Welt
der Spiegel reflektiert: »Ich wage kaum die Hénde auszustrecken, wie in
einem engen Spiegelzimmer, aus Furcht tiberall anzustofen, dafl die scho-
nen Figuren in Scherben auf dem Boden ligen und ich vor der kahlen
nackten Wand stdnde«, sagt Leonce an einer Stelle.*”” Mit dieser Szene
greift Biichner motivisch den Ausgangspunkt frithromantischer Uberle-
gungen in dem von Fichte als unmittelbar konzipierten Selbstbewusstsein
auf, das die Einheit der Identitit aus der Differenz von Selbigkeit und
Andersheit stiftet und das sich in der Selbstreflexion daher grundsitzlich
zuganglich sein soll.?** Wie Novalis und Schlegel akzentuiert auch Biich-
ner die briichige Mittelbarkeit des Selbstbezugs und die faktische Un-
moglichkeit, mit der progressiven Universalpoesie die Gespaltenheit des
Subjekts abschlieend aufzuheben.?”” So streicht Leonce und Lena nicht nur

320 Ebd.,S. 112 (Leonce und Lenall/1): »Das ist ein Land, wie eine Zwiebel, nichts als Schalen,
oder wie ineinandergesteckte Schachteln, in der gréfiten sind nichts als Schachteln und
in der kleinsten ist gar nichts«.

321 Ebd., S. 125 (Leonce und Lenalll/3): »PETER Wer seid Ihr? [/] VALERIO Weill ich’s? Er nimmt
langsam hintereinander mehrere Masken ab. Bin ich das? oder das? oder das? Wahrhaftig, ich
bekomme Angst, ich kénnte mich so ganz auseinanderschilen und bldttern«.

322 Ebd., S. 103 (Leonce und Lena 1/3).

323 Ebd., S. 107 (Leonce und Lena 1/3): »LEONCE Mensch, du bist nichts als ein schlechtes
Wortspiel. Du hast weder Vater noch Mutter, sondern die fiinf Vokale haben dich
miteinander gezeugt. [/] VALERIO Und Sie, Prinz, sind ein Buch ohne Buchstaben, mit
nichts als Gedankenstrichen«.

324 Ebd., S. 126 (Leonce und Lena 111/3): »PETER In effigie? in effigie? Président, wenn man
einen Menschen in effigie hingen lafit, ist das nicht eben so gut, als wenn er ordentlich
gehingt wiirde?P«.

325 Ebd., S. 111 (Leonce und Lena I1/1).

326 Vgl. Frank 1989, S. 249ff.

327 Zu Novalis’ Vorstellung vom ordo inversus in Auseinandersetzung mit Fichte vgl. ebd.,
S. 248-306. Zu Schlegels Idee der Kunst als unendlichem Progress, demzufolge sich die

213

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die ganze Fragilitit der idealistischen Vorstellung hervor. In analytischer
Hinsicht wird auch die Bedingung erkennbar, unter der die unendliche
Spekulation tiberschritten werden kann. Es gentigt eine kleine kérperliche
Bewegung, um statt des schonen Spiegelbilds eine kahle Wand /Aandfest vor
sich zu haben. Biichner stimmt an diesem Punkt mit Schlegels systemati-
scher Verortung des Drastischen tiberein. Wo Kunst kérperlich wird, geht
mit der Brechung des isthetischen Scheins die Offnung auf etwas einher,
das auflerhalb des reflexiven Subjekts steht und das - >nackt< und unver-
bliimt - als schierer physischer Widerstand tatsichlich wahrgenommen
wird.

In Leonce und Lena hat Biichner eine Text-Welt aus dem Geist des Romanti-
schen entworfen, die fiir das Verstandnis seiner Werke nicht nur deswegen
mafigeblich ist, weil die Motive der weltfremden Isolation, der automaten-
haften Passivitit, des zitathaften Daseins oder des melancholischen Uber-
drusses aus diesen nicht wegzudenken sind — mit Danton, Woyzeck und
Lenz werden Protagonisten vorstellig, die wie Leonce in threr Welt von re-
ferenzlosen Zeichen leben und von sich aus unfihig zur Tat sind. Biichners
Komédie hat mit der Spiegelszene zudem gezeigt, dass die Selbstreflexion des
Geistes durch die konkrete korperliche Aktion unweigerlich aus den Fugen
gerit. Die Vorstellung, dass schon mit einer kleinen Bewegung das Medium
der Uberlegung zerbrechen und sich die kahle Wand des Realen zeigen wiir-
de, ruft im Motiv der Hande nicht von ungefihr jenen Sinn auf, den nach
Herder auch Reflexionsphilosophen wie Fichte noch denjenigen des »Ge-
fuhls« nennen. Wihrend fiir Letzteren erwartungsgemaf} nicht einmal der
Tastsinn in der Lage ist, eine jenseits des Subjekts liegende Empfindung zu
liefern,??8 nimmt Biichner die seit Aristoteles’ Schrift Uber die Seele gefiihrte,
in der sensualistischen Wahrnehmungstheorie des 18. Jahrhunderts intensi-
vierte Diskussion zur epistemologischen Rolle der Taktilitit auf.**” Nament-
lich durch Herder hat sich eine »Philosophie des Gefiihls« tiberliefert, die mit

Universalpoesie durch die Potenzierung der »poetischen Reflexion« auszeichne und sich
»wie in einer endlosen Reihe von Spiegeln« vervielfaltige, vgl. Schlegel KFSA 2, S. 182. -
Zum Spiegelmotiv vgl. auch Konersmann 1988, bes. S. 211-217.

328 Vgl. Fichte 1794, S. 231 (§ 10): »Aber die Sinne liefern uns blof§ ein Subjektives [...];
der Stoff, als solcher, fillt keineswegs in die Sinne, sondern kann nur durch produktive
Einbildungskraft entworfen oder gedacht werden. Gesehen wird er wohl doch niche,
noch gehort, noch geschmeckt, noch gerochen; aber er fillt in den Sinn des Gefiihls
(tactus), mochte vielleicht ein im Abstrahieren Ungetibter einwerfen. Aber dieser Sinn
kiindigt sich doch nur durch die Empfindung eines Widerstandes, eines Nicht-Kénnens
an, das subjektiv ist; das Widerstehende wird doch hoffentlich nicht gefiiAlt, sondern nur
geschlossens.

329 Zeuch 2000; Binczek 2007.

214

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aristoteles die Auffassung teilt, dass in der leibhaftigen Bertithrung nicht nur
die Grundlage unseres gesamten Wahrnehmungsvermégens,* sondern die
ontologische Bedingung »alles unseres Denkens« zu finden ist.*! Gegen die
Begrindung des Subjekts im cartesianischen cogito setzt Herders Formel »Ich
Stihle mich! Ich bink eine sinnlich fundierte, den Ausgangspunkt des Erkennt-
nisprozesses bei der haptischen Empfindung ansetzende »Physiologie der
Seele«.?*? »Ohne tastende Hand« bliebe man, so Herder, in »Platons Hohle«
der Erscheinungen »und hitte von keiner einzigen Koérpereigenschaft, als
solcher, eigentlichen Begriff«.** Biichner folgt dieser Tradition in ihren ais-
thetischen Grundannahmen, ohne aus ihr eine Metaphysik abzuleiten. Fiir
ihn bleibt das >Gefiihl« im physiologischen Sinn ebenso kalt wie der nackte
Gegenstand der Bertihrung. Indem Leonce darauf aufmerksam macht, dass
mit der korperlichen Geste zwar der Spiegel der Reflexion gebrochen, den
Hinden aber die undurchdringliche Oberfliche einer Wand entgegentreten
wiirde, ruft Biichner eine asignifikante Dimension von Herders Ausfithrun-
gen zum Tastsinn in Erinnerung. Demzufolge erfihrt die taktile Wahrneh-
mung eine Welt nach Mafigabe der wesentlich »unzergliederlichen« Mate-
rialitat®* — ein Aspekt, den Herder zusehends hinter der ebenso sinnhaften
wie schonen Form wieder verschwinden lassen wird.** Biichner streicht
hingegen jenseits aller Kallistik ein blindes Fithlen des opaken Materials
hervor - die harten Fakten, die empfunden werden, bleiben fiir den analy-
tischen Verstand bedeutungsresistent. Zwar ist die Hand dasjenige Organ,
das uns den feinsten und genauesten Begryf eines Gegenstands liefert, doch
ist damit auch fiir Herder nicht vorab die Moglichkeit garantiert, die Dinge

330 Aristoteles, De amm. 415a: »Ohne den Tastinn wiederum ist keine der anderen Wahr-
nehmungen vorhanden, wihrend der Tastsinn ohne die anderen Wahrnehmungsver-
mogen vorkommt« (Aristoteles 1995, S. 77).

331 Herder 1985, Bd. 1, S. 14 (Versuch idiber das Sem). Der metaphysischen Setzung einer
apathischen, leidensunfihigen Vernunft zum Trotz artikuliert schon Aristoteles zum
Schluss seiner Schrift tiber die Psyche in aller wiinschenswerten Klarheit eine in der
sinnlichen Wahrnehmung begrindete Lehre der insgesamt durch ihre Leidensfahigkeit
ausgezeichneten Seele (édn g Yoyfc); vgl. Aristoteles, De anim. 432a: »So ist die Seele
wie die Hand, denn auch die Hand ist das Organ der Organe, und so ist die Vernunft die
Form der (intelligiblen) Formen, und die Wahrnehmung die Form der wahrnehmbaren
(Formen). Da es aber auch kein Ding, wie es scheint, abgetrennt neben den sinnlich
wahrnehmbaren Grofien gibt, so sind in den wahrnehmbaren Formen die intelligiblen
(enthalten), sowohl die sogenannten abstrakten, als auch alles, was Verhiltnisse und
Eigenschaften der Sinnesdinge sind. Und deshalb konnte jemand ohne Wahrnehmung
nichts lernen, noch auch begreifen« (Aristoteles 1995, S. 185f.).

332 Herder 1985, Bd. 4, S. 236 (Zum Sinn des Gefiihls).

333 Ebd., S. 249 (Plastik).

334 Ebd., Bd. 1, S. 13.

335 Ebd., Bd. 4, S. 249-253.

215

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in ihrer wesenhaften Form erfassen zu kénnen.**® Mit Blick auf Dantons
Rede von den »grobe[n] Sinne[n]«, die es dem Menschen nicht erlauben, ein
Gegeniiber zu durchblicken,? ist eine Uberlegung aus Herders Plastik von
nicht nur systematischer, sondern auch intertextueller Bedeutsamkeit: »Was
im Haupt, unter dem Schéidel eines Menschen wohne, welche Hand kann es
fassen! welch ein Finger von Fleisch und Blut diesen Abgrund inwendig
garender oder stiller Krifte an der duflern Rindel«<**® Der Unmoglichkeit
gemaf, ins Innere zu schauen und »die Seele in ihrer ganzen Nacktheit«
zu sehen, wie Tristram Shandy die Fantasie der empfindsamen Kultur auf
den Punkt gebracht hat,? ist das Tasten der Hand fiir Herder ebenso wie
far Biichner als ein originér blinder Vorgang, als ein Tappen »m Dunkeln«
und an der Oberfliche zu verstehen.*** Vor diesem Hintergrund artikuliert
die referenzielle Geste aus Leonce und Lena die paradoxe Vorstellung einer
ebenso rekursiven wie die Reflexion zugleich brechenden Offnung auf ein
unverfiigbares Auflen hin. Die Hand bertihrt mit der Wand, so der tiefere
Sinn von Biichners Wortspiel, nicht nur etwas anderes, sondern zugleich
sich selbst. Jedoch gibt dieser physische Kontakt weder einem mit sich iden-
tischen Geist statt (Idealismus), noch ermdglicht er einen sicheren Zugriff
auf die nackten Tatsachen (Empirismus), sondern stellt allererst die Diffe-
renz eines Korpers zu sich aus - kein »Fursichsein«,*! sondern ein Aufler-
sich-sein des Subjekts.?*2

336 Zur »Undurchdringlichkeit« des Materialen vgl. ebd., S. 249.

337 Biichner SW 1, S. 13 (Danton’s Tod I/1). = Vgl. hierzu weiter unten ausfiihrlich den
Abschnitt »Politik der Deutlichkeit (Danton’s Tod)«.

338 Herder 1985, Bd. 4, S. 283.

339 Vgl. Muller 1987, S. 195.

340 Herder 1985, Bd. 4, S. 314.

341 Vgl. Hegels Ausfithrungen zur Berithrung und Selbstbertthrung in der Enyzklopéidie der
philosophischen Wissenschaflen, § 399: »So ist 2.B. die Beriihrung die Vermittlung zwischen mir
und dem Anderen, da sie, von diesen beiden Seiten des Gegensatzes verschieden, doch
zugleich beide vereinigt. Hier also, wie bei der Empfindung tiberhaupt, schliefit die Secle
vermittelst eines zwischen ihr und dem Anderen Stehenden in dem empfundenen Inhalte
sich mit sich selber zusammen, reflektiert sich aus dem Anderen in sich, scheidet sich
von demselben ab und bestitigt sich dadurch ihr Firsichsein« (Hegel 1986, Bd. 10/3,
S.97).

342 Vel. die Uberlegungen Jean-Luc Nancys zur Berithrung in: Nancy 2000, hier S. 115:
»Das bedeutet, dafl Sie und ich nur tiber ein Aufien Zugang zu uns selbst haben. Ich bin
fur mich selbst ein Auflen. [...] Ich bertihre mich mit der Haut. Und ich beriithre mich
von auflen, ich bertihre mich nicht von innen. [...] Ich bin exponiert, um mich selbst zu
beriihren. Und folglich, aber das ist der schwierige Punkt, ist der Kérper stets auflen,
auflerhalb, er ist Auflen«. Und ebd., S. 123: »[...] deshalb kann ich mich auch nicht
spiiren, ohne einen Anderen zu spiiren«. Diese Uberlegungen lassen sich direkt an das
von Aristoteles ausgefiihrte, allem Anschein von Unmittelbarkeit zum Trotz behauptete,

216

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Szenen einer Asthetik des Fasslichen (Lenz)

Leonce und Lena konterkariert mit dieser physiologischen Aisthetik die ab-
solute Innerlichkeit des romantischen Subjekts, seine eitle »Unkriftigkeit,
die nicht handeln und nichts berithren mag«, wie Hegel treffenderwei-
se formuliert hat.**® In der unabgeschlossenen Erzahlung Lenz wird die-
se implizite Skizze mit dem sogenannten >Kunstgespriach« ausgefiihrt. Es
gilt indes auch hier, philologisch sorgfiltig zu sein und zu beachten, dass
Biichners angebliches >Bekenntnis zum Realismus< eng in den narrativen
Kontext verflochten ist. Lenz nimmt bei der Unterhaltung mit Kaufmann
keine Auszeit von seinem Wahnsinn, um vortibergehend luzide fiir ein Ge-
genprogramm zur idealistischen Kunstperiode einzutreten und anschlie-
lend wieder der Geisteskrankheit zu verfallen.?** Die vom Protagonisten
mit einiger Dringlichkeit ins Feld gefiihrte Position wird von Biichner je-
doch auch nicht als ein fehlgeleiteter und irrer Extremismus hingestellt,***
sondern nach Mafigabe von Voraussetzungen reflektiert, die durch die
spezifische Disposition der Hauptfigur bestimmt sind und die es jenseits
jeder Pathologisierung hinsichtlich der epistemologischen Implikationen
genauer zu analysieren, das heifit: ernst zu nehmen gilt. Mit dem ungliick-
lichen Dichter Lenz hat Biichner eine Figur entworfen, deren Wahnsinn
wortlich zu verstehen ist, namlich als Wahn des Sinns und der Sinne.
Der »Triumph [der unkdrperlichen Geistigkeit] iiber das Aufiere«*** kon-
trastiert mit dem Umstand, dass Lenz den permanent auf seinen Kérper
eindringenden Sensationen hilflos ausgesetzt ist. Denken und Erfahrung
klaffen abgrundtief auseinander — dieser Hiat produziert auf der einen
Seite Exzesse des Bewusstseins, die auf der anderen denjenigen der Wahr-
nehmung ohne jede Verbindung gegeniiberstehen. Die Entkopplung von
der Wirklichkeit zeitigt fiir den Protagonisten eine grundsitzliche Negati-
vitdt des Daseins und fiihrt einen ausgepragten rdumlichen und zeitlichen

Theorem von der Medialitit des Tastsinns anschlielen (Aristoteles, De amim. 423b;
Aristoteles 1995, S. 129-131).

343 Hegel 1986, Bd. 13/1, S. 96.

344 Miiller-Sievers 2003, S. 164.

345 So Holub 1985, S. 110, S. 124: »For the character Lenz realism becomes both a refuge
from and a symptom of madness«.

346 Hegel 1986, Bd. 13/1, S. 113.

217

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Orientierungsverlust mit sich. Lenz erfahrt sich einer fiir den philosophi-
schen Diskurs topischen Metapher zufolge durchweg als Blinden:**

[...] es war ihm als sei er blind; jetzt wuchs sie [i.e. die Angst], der Alp des Wahn-
sinns setzte sich zu seinen Fiflen, der rettungslose Gedanke, als sei alles nur ein
Traum, 6ffnete sich vor ihm, er klammerte sich an alle Gegenstinde, Gestalten
zogen rasch an ithm vorbei, er dringte sich an sie, es waren Schatten, das Leben
wich aus ihm und seine Glieder waren ganz starr.3*8

Lenz lebt in einer Sphire, die insofern als »rettungslose« qualifiziert wird,
als er keine kognitive Verbindung mit einer dufleren Wirklichkeit aufzu-
nehmen im Stande ist — obwohl er in einem kaum unterbrochenen physi-
schen Kontakt zur Auflenwelt steht, gelingt es Lenz nicht, die tiberwilti-
gende Mannigfaltigkeit der Wahrnehmungen auf einen Begriff zu bringen.
In der eigenen Enge eingeschlossen, stellt das Denken nicht das Gegenteil
des Wahnsinns dar, sondern fillt mit dem Alp geradewegs zusammen.
Aus diesem Grund kann in der wiederkehrenden Wendung »es war ihm
als [...J« nicht einmal der Gedanke, blind zu sein, eindeutig der Realitdt
oder einem Hirngespinst zugeordnet werden. Wo immer Lenz hingeht,
ist das »Licht [...] erloschen, die Finsternis verschlingt] Alles«**® — »es [ist]
thm Alles leer und hohl«.* Seine Anstrengung;, sich am Gegenstandlichen
festzuklammern und zu orientieren, scheitert daran, dass er nur schatten-
hafte Erscheinungen wahrnehmen und diese wie im Traum weder grei-
fen noch begreifen kann. Biichner hat dieses Denken bereits mit seinen
Schriften zum Cartesianismus an den Abgrund gefithrt — das Erzahlfrag-
ment setzt zudem die somatische Konsequenz ins Bild, dass ein anésthe-
siertes Subjekt als regelrechte Leiche zu betrachten ist. Der Erzahler - es
ist durch den Wegfall der auktorialen Geste an keiner Stelle zu entschei-
den, ob er zurechnungsfihig ist oder nicht — halt ausdriicklich fest, dass
»das Leben [aus Lenz]« weicht. Mit Riickgriff auf Aristoteles lasst sich
verstehen, dass die Wahrnehmung (aicdnoic) das Lebensprinzip (wn)
darstellt, ohne das der Mensch unbeseelt ist.*! In Gestalt von Biichners
Lenz schliefit sich die Uberlegung an, dass mit dem sinn(en)losen Denken
nicht nur der Geist, sondern auch der Kérper einen Zusammenhalt ver-
347 Vel. zu der seit Platons Ideenlehre folgenreichen Metaphorik des inneren Auges, das
allein fiir die wahre Erkenntnis zustindig ist, wihrend das duflere nur sehen, nicht
erkennen kann und daher im besten Fall blind ist: Konersmann 2008, S. 368-370. —
Zum wirkungsméchtigen Mythos des blinden Sehers vgl. Mayer 1997.
348 Buchner SW I S. 229.
349 Ebd.,, S. 227.

350 Ebd., S. 242.
351 Aristoteles, De amim. 402a (Aristoteles 1995, S. 3).

218

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

missen ldsst und sich in die einzelnen »Glieder« auflgst. Ohne leibhaftige
Wahrnehmung bleibt die derart zergliedernde Vernunft leblos. Wenn man
in Betracht zieht, dass Herder seine »Philosophie des Gefiihls« mit dem
gewichtigen Hinweis auf Diderots Lettres sur les aveugles entwickelt hat,?>
sucht der blinde Lenz den Ausweg aus dieser Leichenstarre nicht grund-
los im Bereich des Haptischen. Der Diagnose vom toten Korper folgt eine
Rethe therapeutischer Selbstpraktiken, die dazu dienen, die Auflenwelt
und im gleichen Zug das Subjekt konkret »in den Griffc zu bekommen:

Er sprach, er sang, er rezitierte Stellen aus Shakespeare, er griff nach Allem, was
sein Blut sonst hatte rascher flieflen machen, er versuchte Alles, aber kalt, kalt. Er
mufite dann hinaus ins Freie, das wenige, durch die Nacht zerstreute Licht, wenn
seine Augen an die Dunkelheit gewohnt waren, machte thm besser, er stirzte sich
in den Brunnen, die grelle Wirkung machte ihm besser [...].2%

Dem physiologischen Verstandnis entspricht der Umstand, dass der kalt-
bliitige« Lenz mehrere Handlungen vollzieht, um sich iiberhaupt erst als
Korper zu erfahren und bewusst zu werden. Die Erzdhlung verweist zu die-
sem Zweck wieder einmal ostentativ auf den Tastsinn, >greift« Lenz doch
nach allem, was ithm zur Hand liegt. Gegen die Unempfindlichkeit wird
zunichst das im Sturm und Drang emphatisierte Reservoir von >belebendens
Zeichen aufgeboten (Sprache, Musik, Literatur). Die Performanz im Re-
den, Singen und Rezitieren erzielt jedoch nicht die erwiinschte Wirkung,
da diese Kiinste aller Insistenz zum Trotz fir Lenz kalt bleiben. Indem der
Protagonist »hinaus ins Freie« geht, figuriert der Text die Offnung des se-
miotischen Dispositivs auf eine somatische Dimension - Lenz, der Literat,
sucht einen Fluchtweg jenseits der Zeichen, in der physischen Extension.
Verglichen mit Leonce ist die Situation indes zugespitzt. So sehr die Tak-
tilitit den Weg weist — die einfache Berithrung reicht fiir Lenz nicht aus,
um dem betdubten Korper die Sinne zu restituieren. Wie sich im Fortlauf
der Erzidhlung herausstellt, stofit das zentrale Organ des Tastsinns immer
wieder an die Grenzen des Subjekts, die zugleich die Grenzen von Len-
zens Welt sind: »Jetzt ist es mir so eng, sechn Sie, es ist mir manchmal, als
stiefl” ich mit den Handen an den Himmel; o ich ersticke!«*®* Biichner
greift gezielt auf das Motiv der in sich verstrickten Hande zuriick, um
diese Aporie auszudriicken: »Er verzweifelte an sich selbst, dann warf er
sich nieder, er rang die Hénde, er rithrte Alles in sich auf; aber tot! tot!«**®
352 Herder 1985, Bd. 4, S. 245. Vgl. zu Diderot: Mayer 1997, S. 69-73; Derrida 2008.

353 Biichner SW I, S. 229.

354 Ebd., S. 240.
355 Ebd., S. 241.

219

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mit der Selbstbertithrung rithrt Lenz an den sensiblen Punkt eines sich
im Tasten zugleich stets entziehenden Gefiihls. Es bedarf eines stirkeren
Reizes, um den dumpfen Geist zu beseelen — aus diesem Grund attackiert
Lenz in der Verzweiflung seinen Kopf: »Oft schlug er sich den Kopf an die
Wand, oder versetzte sich sonst einen heftigen physischen Schmerz«.?**
Wie Roland Borgards herausgearbeitet hat, begriindet Biichner seine
»Physiologie der Seele« parallel zur Psychiatrie der Zeit im kdrperlichen
Schmerz.®* Auch die nichtliche Brunnenszene fithrt vor, dass Lenz allein
die »grelle Wirkung« eines winterlich eisigen Bades hilft, das kalte Blut,
man mochte fast sagen: zu >erwdrmen«. Nur diese drastischen Mafinah-
men bringen das Subjekt im selben Zug, wie sie es aus sich heraussetzen,
zu sich. Doch die Ruhe, die Lenz damit gegénnt wird, ist nur von kurzer
Dauer - schliefilich endet der Text keineswegs mit »der Heilung des Prot-
agonisten, sondern mit einem massiven therapeutischen Mifierfolg«.?%® In
der Erzihlung hilft das physiologisch konzipierte >Gefithlc der Hauptfigur
nur zeitweilig und in der akuten Form des Schmerzes, die Unempfindlich-
keit vortibergehend auszusetzen — bei seinem Abschied ist Lenz wieder
»ganz vernunftig«,’ ganz in seinem geistigen und blinden Dasein einge-
schlossen. Noch die »heiflesten Trinen«, die vergossen werden, dndern
nichts daran, dass Lenz gleichgiiltig bleibt: »[S]eine Tranen waren thm
dann wie Eis«.** Die »kalte Resignation«, mit der er das Steintal zuletzt
verlasst,*®! bedeutet, dass er seinem zeichenhaften Dasein nicht entkom-
men kann, er ist dem etymologischen Sinn nach sre-signiert«.

Durch das Kunstgesprich mit Kaufmann erhalten die drastischen Hand-
lungen ihre semiologische Bedeutung. Bedenkt man, dass sich Lenz bei
idealistischen Werken »sehr tot« >fiih]lté% und stattdessen fiir eine Litera-
tur a venir »Leben, Moglichkeit des Daseins« verlangt,?*® dann héngt der
asthetische Imperativ eng mit den motivisch in der Erzihlung wiederkeh-
renden Reanimationsversuchen zusammen. Die dsthetische Auseinander-
setzung steht in direkter Verbindung mit Lenzens selbsttherapeutischen

356 Ebd., S. 249.

357 Borgards 2007, S. 430.

358 Ebd., S. 437.

359 Buichner SW I, S. 249f.

360 Ebd., S. 239.

361 Ebd., S. 250.

362 Ebd., S. 235.

363 Ebd., S. 234: »Ich verlange in allem Leben, Moglichkeit des Daseins, und dann ist’s gut;
wir haben dann nicht zu fragen, ob es schon, ob es hifllich ist, das Gefiihl, dafl Was
geschaffen sei, Leben habe, stehe tiber diesen Beiden, und sei das einzige Kriterium in
Kunstsachenc«.

220

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Praktiken und deren wiederholtem Scheitern. Wo er seine Position zuletzt
in der Forderung nach einer moglichst »fafilichen« Kunst auf den Punkt
bringt, zeigt Lenzens ununterbrochenes Orientierungsbediirfnis, dass er
wieder einmal etwas zu kontrollieren versucht, was sich ihm grundsitzlich
entziecht. Nicht von ungefihr geht der Unterhaltung eine Szene voraus,
die sich direkt an die >Philosophie des Gefiihls< anschliefit — Lenz empha-
tisiert darin den »elementarische[n] Sinn« und erfihrt (s)eine »Seele« unter
der Voraussetzung eines kérperlichen Beriihrtwerdens von der Natur, das
jedoch in einer »Art von Somnambulismus« stattfindet und einen nicht
minder »traumartiglen]« Kontakt zur Auflenwelt herstellt.*®* Mit diesem
sensualistischen Rahmen wird die von Lenz wihrend des Gespréchs wie-
derholte Anrufung des >Gefiihls< — als miissten die Affekte beschworen
werden - dem taktilen Verstand nach begreiflich. Auch in Kunstsachen
gibt es erst durch den Tastsinn Grund zur Annahme, »daff Was geschaffen
sei, Leben habe«.*® Im Unterschied zur idealistischen Dichtung, die nur
papierne »Holzpuppen« erfinden kénne und die Wirklichkeit verklére,?%
miisse die Literatur daher ihren Gegenstand so realitdtsgetreu und detail-
liert wie moglich vor Augen stellen:

Man versuche es einmal und senke sich in das Leben der Geringsten und gebe es
wieder, in den Zuckungen, den Andeutungen, dem ganz feinen, kaum bemerkba-
ren Mienenspiel. [...] Es sind die prosaischsten Menschen unter der Sonne; aber
die Gefiithlsader ist in fast allen Menschen gleich, nur ist die Hiille mehr oder
weniger dicht, durch die sie brechen muff. Man muf} nur Aug und Ohren dafiir
haben 3¢

Es ist bezeichnend, dass Lenz an dieser Stelle fir das Studium und die
Mimesis des Lebens die Sinnesorgane des Dichters erwihnt. Was aber

364 Ebd., S. 232: »[...] er [d.i. Lenz] sagte ihm [d.i. Oberlin], wie er einmal im Gebirg durch
das Schauen in ein leeres tiefes Bergwasser in eine Art von Somnambulismus versetzt
worden sei. Lenz sagte, da} der Geist des Wassers tiber ihn gekommen sei, dafl er
dann etwas von seinem eigentiimlichen Sein empfunden hitte. Er fuhr weiter fort: Die
einfachste, reinste Natur hinge am néchsten mit der elementarischen zusammen, je feiner
der Mensch geistig fithlt und lebt, um so abgestumpfter wiirde dieser elementarische
Sinn; [...] er [Lenz] meine, es miisse ein unendliches Wonnegefiihl sein, so von dem
eigentiimlichen Leben jeder Form berithrt zu werden; fiir Gesteine, Metalle, Wasser
und Pflanzen eine Seele zu haben; so traumartig jedes Wesen in der Natur in sich
aufzunehmen [.. ]«

365 Ebd., S. 234.

366 Ebd., S. 233f.: »Er sagte: Die Dichter, von denen man sage, sie geben die Wirklichkeit,
hitten auch keine Ahnung davon, doch seien sie immer noch ertréglicher, als die, welche
die Wirklichkeit verklaren wollten. Er sagte: Der licbe Gott hat die Welt wohl gemacht
wie sie sein soll, und wir koénnen wohl nicht was Besseres klecksen [...]«.

367 Ebd., S. 234.

221

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vermogen »Aug und Ohren« wahrzunehmen? Die Menschen, die wieder-
gegeben werden, zeichnen sich nicht durch eine individuelle Seele aus -
diese wird auch hier pointiert physiologisch bestimmt, wenn Lenz die
traditionell unkérperliche Psyche wiederum als etwas Aufleres, namlich
als eine »Gefiithlsader« betont. Was die einzelnen Personen unterscheidet,
ist Lenz zufolge im Gegenteil eine »mehr oder weniger dicht[e]« »Hiille«.
Dies bedeutet, dass der »fithlende« Kiinstler primir auf eine singuldre und
widerstidndige Oberfliche st6fit — »dafiir« muss er Aug und Ohren haben,
diese soll er en détail abbilden.?® Zu diesem Zweck ist die Zurtickhaltung
eines Beobachters erforderlich — der Dichter darf die Hiille nicht aktiv
durchbrechen und auf das Innere der Figuren zugreifen, sondern muss
»die Gestalten aus sich heraustreten lassen, ohne etwas vom Auflern hin-
ein zu kopieren, wo einem kein Leben, keine Muskeln, kein Puls entgegen
schwillt und pocht«.?® Derart verwischt Lenz die Differenz des biologi-
schen Lebens zu einer davon unabhdngigen Existenzform (z.B. >Seele<) auf
Schritt und Tritt. Gerade die nachdriickliche Forderung, das psychische
Zentrum des Menschen zu erfassen und alle kérperlichen Auferlichkei-
ten abzugrenzen, wird mit dem niichternen Wissen des Anatomen artiku-
liert — unter der Hiille verbirgt sich keine unsterbliche Seele, sondern das
Zusammenspiel von wiederum organischen Funktionen (Muskeln, Puls).
In dem Mafle, wie sich eine jenseits der physiologischen Eigenschaften
liegende Existenz entzieht,” ist Lenz dem Sinn der biopolitischen Moder-
ne nach an die ebenso undurchdringliche wie »einfache Tatsache des Le-
bens« ({wn) verwiesen.*”! Daher ist die >Fasslichkeits, die der ungliickliche
Dichter gegen die idealistische Kunst ins Feld fithrt und die fiir die plasti-
sche Lebhaftigkeit der realistischen Mimesis steht, wortlich zu begreifen:

Der Dichter und der Bildende ist mir der Liebste, der mir die Natur am Wirk-
lichsten gibt, so daf ich iiber seinem Gebild fithle, Alles Ubrige stért mich. Die
Holldndischen Maler sind mir lieber, als die Italienischen, sie sind auch die einzig
faflichen.?”

Mit dem Vorzug der niederldndischen Malerei, der sich der bis ins 19. Jahr-
hundert reichenden dsthetischen Geringschitzung zugunsten der erhabe-

368 Ebd., S. 235.

369 Ebd.

370 Vgl. Thiiring 2009, bes. S. 210.

371 Agamben 2002, S. 11. Nicht von ungefihr darf der historische Lenz, vornehmlich mit
seinen Studien zur Konkubiszenz und mit den politischen Schriften tiber die Soldatenche,
als einer der ersten literarischen Zeugen der modernen Biopolitik gelten.

372 Buichner SW 1, S. 235.

222

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nen Schule der Italiener entgegenstellt,”” folgt Lenz einem konsequent
physiologischen Kunstverstandnis. Die Fasslichkeit der Hollander meint,
wie der lexikografische Nachweis belegt, zweierlei: Einerseits bedeutet
fassen« sensitiv >ergreifen, halten [...] mit der Hands, andererseits intellek-
tuell mit dem Verstande begreifen, seinen Griinden nach einsehen<*”* Die
asthetische Tradition setzt den Begriff der >Fasslichkeit« seit dem 18. Jahr-
hundert mit >Verstandlichkeit« und >Deutlichkeit< gleich — Baumgarten
verwendet die Ausdriicke synonym als Ubersetzung fiir die rhetorisch-és-
thetische perspicuitas’ Wahrend die idealistische Uberlieferung eine zwi-
schen Ideal und Erscheinung vermittelnde Kraft zur Veranschaulichung
einer diaphanen Schonheit meint,*”® kann fiir Lenz ausschliefllich, was
mit Handen greifbar ist, auch verstanden werden. Er liefert im Anschluss
nicht zufillig die Ekphrasis einer beispielhaften Darstellung der »Jiinger
von Emaus« aus der holldndischen Schule. Damit ruft Lenz jene fur die
christliche »Religion der Bertthrung« exemplarische Szene auf, in der zwei
Junger ihren auferstandenen Herrn treffen. Wiederum spielt der Tastsinn
eine entscheidende Rolle: Nachdem sie eine Weile mit Jesus wie mit ei-
nem Fremden gegangen sind, erkennen die Jiinger ihn beim Abendmahl
wieder, das heifdt: als er sie mit seinem eucharistischen Leib kontaktiert.?””
Lenz umschreibt die Anagnorisis in signifikanter Weise so, dass die origi-
nir rhetorische Bedeutung der dsthetischen Fasslichkeit zu Wort kommit,
wenn er die gottlich-leidenden Ziige des Messias »deutlich« zu den Schii-
lern »reden« lasst.’”® Das Beispiel fithrt damit nicht einfach nur die prézise
Mimesis der niederldndischen Malerei vor Augen, sondern besitzt inso-
fern analytischen Charakter, als Biichner an dieser Stelle eine ungeahnte
und neuartige Tiefendimension im Begriff der Deutlichkeit offenlegt. Mit

873 Das asthetische Urteil des 18. Jahrhunderts zihlt die holldndische Schule traditionell
zum o>niederen Stilc und ist noch bei Jean Paul in seiner Exemplifizierung des
erhabenen (italienische Schule), mittleren (deutsche Schule) und niederen Romanstils
(niederlindische Schule) erhalten geblieben (Jean Paul 1995, S. 253; Forsch. d. Asth. § 72).

374 Vgl. Adelung 1808, Bd. 2, Sp. 53.

375 Vgl. Baumgarten, Acr. Log. § 145 (Baumgarten 1761, S. 39).

876 Sulzer setzt die >Fasslichkeit<im Kontext der »schonen Form«und der damit verbundenen
Vorstellung von Ebenmafl und Ordnung ein: »Damit das Mannichfaltige durch
die Menge nicht verwirre, muff Ebenmaaf} und Ordnung darin seyn. Diese wiirken
Fafilichkeit in der Menge« (Sulzer 1773, Bd. 2, S. 613).

877 Lk 24, 13-35: »Wihrend sie redeten und ihre Gedanken austauschten, kam Jesus
hinzu und ging mit ihnen. Doch sie waren wie mit Blindheit geschlagen, so dafl sie thn
nicht erkannten. [...] Und als er mit ihnen bei Tisch war, nahm er das Brot und gab es
ihnen. Da gingen ihnen die Augen auf und sie erkannten ihn«. Vgl. zum Stellenwert der
Bertihrung im Christentum: Nancy 2008, S. 18.

378 Biichner SW I, S. 235.

223

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Annahme, dass der durchsichtige Ausdruck intersubjektives Wissen
tatsdchlich garantieren kann, wirkt demnach eine christologische Matrix
der abendlandischen Kultur nach. Wie sich Jesus seinen Jingern offen-
bart, indem er ihnen von seinem Fleisch gibt, so verspricht der kérperlich-
zeichenhafte Kontakt ein privilegiertes Erkennen - >deutlich reden« fillt in
diesem taktilen Sinn mit einem kommunikativen Héndedruck geradewegs
zusammen. Lenz hat im Gesprach mit der Bemerkung tiber die >mehr
oder weniger dichten Hiillen< des Menschen jedoch in nachmetaphysi-
scher Manier hervorgehoben, dass dem tastenden >Gefiihl< immer nur
Oberflichen entgegentreten — wo sich zwei Koérper berithren, erfahren
sie sich und einander in ihrer undurchdringlichen Aufierlichkeit.”” Nach
Mafigabe dieser ebenso real stattfindenden wie unméglichen Begegnung
gilt es fir den von Lenz vertretenen Realismus in Rechnung zu stellen,
dass mit der minutiésen Wirklichkeitswiedergabe eine Stérung der Mi-
mesis, eine Exposition der darstellerischen Mittel einhergeht. >Fasslich«
sind fiir Lenz die Kunstwerke der Holldnder in dem doppelten Sinn, dass
sie beim Zugriff auf die Realitdt auch die materiale Faktur der Abbildung
zur Schau stellen und mit dieser aisthetischen Extension der Zeichen be-
rihren.?%

In diesem Punkt treffen sich die im Kunstgesprich geduflerten Uberle-
gungen durchaus mit denjenigen Hegels zu den niederldndischen Malern.
Dieser zitiert den freilich wenig zuverléssigen, aber stark rezipierten Vor-
lesungsmitschriften Hothos zufolge die Genremalerei der Hollinder im
Kontext einer »Auflosung der romantischen Kunstform«. Mit dem Riick-
zug des Subjekts, so Hegel, kann die reale Welt frei hervortreten und »sich
[der] Eigentiimlichkeit und Partikularitit nach [...] erhalten«.*®" Wo das
Aufere nicht mehr unter dem Diktat der Innerlichkeit steht, verschafft
sich die prosaische Wirklichkeit »zuletzt [...] mehr und mehr wieder in
positiver Weise Geltung«.?* Fiir diese vom Subjekt entkoppelte Kontin-
genz des »dauflerlich Objektiven« steht die Detailverliebtheit der nieder-
ldndischen Maler. Indes stellt sich Hegel die Frage, »ob denn dergleichen

379 Vel. Nancy 2010, S. 81.

380 Diese Doppelpoligkeit kann als charakteristische Spannung einer jeden »Kunst der
Beschreibung« gelten, wie Heinz Driigh an Brockes herausgearbeitet hat: »Je stirker das
Bemiihen um Referenz ausgeprégt ist, desto héoher ist das Risiko, dafl die entsprechenden
Verfahren in Selbstreferenz umschlagen, in einen Verweis der Schrift auf sich selbst. Ein
solcher Selbstbezug, die textuelle Spiirbarkeit, ist aber ihrerseits nicht abgekoppelt vom
initialen Verlangen nach Referenz zu verstehen« (Drtigh 2006, S. 67).

381 Hegel 1986, Bd. 13/2, S. 221.

382 Ebd., S.232. Vgl. zum Topos vom Ende der Kunst bei Hegel die einschldgigen Aus-
fithrungen bei Hamacher 2000; Geulen 2002.

224

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Produktionen iiberhaupt noch Kunstwerke zu nennen seien«.®® Da sie
mit den wahllos aneinander gereihten Gegenstanden »einen tieferen Sinn
[...] nicht befriedigen kénnen« und die Oberfliche feiern,*®* heben sie sich
allein noch dort von der »Prosa des Lebens« ab, wo nicht nur die Realitét
der Gegenstinde, sondern »auch die Mittel der Darstellung fiir sich selbst
Zweck« werden,*® wo sich »das Darstellen als solches, die Kiinstlichkeit
des Hervorbringens« zeigt.*¢

Die von Lenz vertretene Fasslichkeit der niederlandischen Maleret ist vor
diesem Hintergrund als Verbindung von widerstreitenden Tendenzen zu
begreifen. Der gegen die idealistische Literatur ins Feld gefiihrte Realis-
mus exponiert gerade mit dem mimetischen Impetus, die Wirklichkeit so
minutiés wie moglich wiederzugeben, die Mittel als solche. Diese Aus-
stellung der materialen Oberflache gibt einem aisthetischen Ereignis statt,
indem die handwerkliche Dimension des Kunstwerks, sein konkretes und
sinnlich wahrnehmbares Gemachtsein in den Vordergrund riickt.*®” Da-
durch verdndert sich der Status der Realitit, die abgebildet wird — sie
stellt nicht den ontologisch sicheren, jenseits des Werks liegenden Orien-
tierungspunkt dar, den es kiinstlerisch auszumalen und umzusetzen gilt.
Jedoch wird sie auch nicht dealiter in der Vermittlung vertilgt und hinter
der negativierenden Wirkung der Kunst zum Verschwinden gebracht. In
den Werken, die Lenz vorschweben, bleibt das Bild mit der Wirklichkeit
in einem fasslichen Kontakt. Es trifft nicht zu, dass »Lenz (and the realist
artist) lose fouch with reality«, wie Robert C. Holub festgehalten hat.?*
So sehr beizupflichten ist, dass Biichners Analyse der Bedingungen und
Moglichkeiten von mimetischer Literatur auf die grundlegenden Aporien
reflektiert,®® weil sich die objektive Realitit fir Lenz mit dem kiinstle-
rischen Zugriff verdndert und entzieht — im sensiblen Punkt einer noch
so aufgeschobenen Beriihrung bleibt Biichners paradoxer Realismus mit

383 Hegel 1986, Bd. 13/2, S. 223.

384 Vgl. ebd., S.226: »Es kommt deshalb dem Kiinstler bei seiner Produktion auch gar
nicht etwa darauf an, uns durch das Kunstwerk eine Vorstellung von dem Gegenstande,
den er uns vorfiihrt, zu geben. Von Trauben, Blumen, Hirschen, Baumen, Sandufern,
vom Meer, der Sonne, dem Himmel dem Putz und Schmuck der Geritschaften des
taglichen Lebens, von Pferden, Kriegern, Bauern, vom Rauchen, vom Zahnauszichen,
von hdulichen Szenen der verschiedensten Art [...]J«. Vgl. zur »reinen Oberflichenkunst«
der Hollander: Alpers 1985; mit Bezug auf Biichner besonders Miiller-Sievers 2003,
S. 165-171.

385 Hegel 1986, Bd. 13/2, S. 227f.

386 Ebd., Bd. 13/1, S. 222.

387 Vgl. Miller-Sievers 2003, S. 166f.

388 Holub 1985, S. 115 (Hervorh. d. Verf.).

389 Ebd., S. 109.

225

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der als widerstindig und opak erfahrenen Wirklichkeit in Verbindung.
Was derart kontaktiert wird, ist jedoch nicht das Leben selbst, sondern
eine fliichtige Realitdt, die nicht festgehalten werden kann. Lenz evoziert
die Vorstellung vom »Medusenhaupt« des Kiinstlers, das die Wirklichkeit
durch die Nachbildung in einen unbeseelten Stein verwandeln wiirde.**
Wo der Dichter das Leben zu fixieren versucht, totet er es. Wie Biichner
von der anatomischen Préaparierung der Fische schon weif§, kann der stets
entgleitende Gegenstand nur im unbeseelten Zustand erfasst werden.®”!
Lenzens Bemiihung, die in der seit Mitte des 18. Jahrhunderts wirkenden
Spannung zwischen >tétender« und >belebender« Kunst steht,** artikuliert
ein im Grunde unmdogliches Unterfangen — die Wirklichkeit ist fiir diesen
Realismus kein Anker, sondern stets im Vortibergehen, als solche aller-
dings durchaus gegenwirtig und fasslich.

Diesem kunsttheoretischen Zusammenhang fiigt sich abschlieflend auch
die absurd anmutende Szene, in der Lenz sich zum verstorbenen Mad-
chen von Fouday begibt und diesem in der Hoffnung, dass es auferstehe,
»die kalten Glieder beriihrt[]«.3% Wie Biichner mit diesem Vorfall zuletzt
ins Bild setzt, bleibt vom emphatischen, im Glauben an gottliche Méch-
te stechenden Versuch, die Dichtung aus ithrem zeichenhaften Dasein zu
erwecken, nur ein echohafter Ton zuriick: »Aber die Winde hallten thm
nuchtern den Ton nach, dafl es zu spotten schien, und die Leiche blieb
kalt«.*** Wieder einmal st6f3t die Hand auf eine Wand - wo realistische
Kunst in Zeiten metaphysischer Obdachlosigkeit auf die nackten Tatsa-
chen referiert, tritt die Wirklichkeit als ebenso niichterner wie dialektisch
nicht vermittelbarer Widerstand hervor, an dem die Zeichen wie an einer
Oberflache sich abstofien, brechen und rekursiv werden.

Dokumentieren und Dramatisieren

Das Kunstgesprich aus der LenzErzahlung zeigt, dass die vom Protago-
nisten vorgebrachten Positionen in einer physiologisch konzipierten As-
thetik des Fasslichen wurzeln. Die Forderung nach einer naturalistischen
Wiedergabe der Wirklichkeit in Manier der hollindischen Maler ist mit
Entschiedenheit gegen den dsthetischen Idealismus gerichtet, vertritt je-

390 Biichner SW I, S. 234.

391 Vel. auch Holub 1985, S. 119.

392 Vgl. Avenassian/Menninghaus/Volker 2009. Speziell zur dsthetikgeschichtlichen Veror-
tung Biichners: Schwann 1997.

393 Buchner SW I, S. 241.

394 Ebd., S. 242.

226

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

doch keinen naiven Empirismus. So sehr Lenz in Kunstsachen »Leben«
verlangt, so sehr muss er konstatieren, dass dieses nur insofern erfasst
werden kann, als es im Prozess des Sich-Entzehens erscheint. Die mime-
tische Abbildung en détail wirkt grundsitzlich >tétend< und exponiert die
darstellerischen Mittel als solche. >Fasslich« ist diese Kunst demzufolge
nicht nur deshalb, weil sie mit der Realitit in einem — wenn auch noch so
flichtigen — Kontakt steht, sondern auch, weil die Zeichen selbst eine ais-
thetische Dimension besitzen. Diese bei Biichner nicht aufhebbare Aufier-
lichkeit der Darstellung setzt sich im Umstand fort, dass bereits die realen
Personen bzw. Gegenstinde, fiir die der Kiinstler Augen und Ohren haben
soll, als widerstindige Oberflachen, als »Hiillen« hervortreten. Fir Lenz
schliefit sich das gewichtige Anliegen an, dass der Dichter durch sinnliche
Rezeptivitat charakterisiert sein muss — anstatt die Menschen psycholo-
gisch zu durchdringen oder die Natur auf einen Begriff zu bringen, soll
die Wirklichkeit mit passiver Zurtickhaltung beobachtet und klinisch ge-
nau registriert werden. Biichner setzt dieses Postulat nicht zuletzt in der
Lenz-Erzahlung selbst um, indem er einen quantitativ nicht unerheblichen
Teil seines Textes wortlich aus dem tiberlieferten Bericht des Steintaler
Pfarrers Johann Friedrich Oberlin ibernimmt und mit diesem Vorgehen
eine fiir seine Zeit revolutiondre literarische Technik inauguriert. Indem
er die Forderung nach extremer Wirklichkeitstreue mit dem textuellen
Verfahren der Quellenmontage umsetzt, praktiziert Biichner eine eigen-
timliche Poetik des Dokumentarischen. Dieser Realismus vertrdgt sich
schlecht mit den dsthetischen Programmen aus dem 19. Jahrhundert und
hat, unter ganz anderen Vorzeichen, erst im 20. Jahrhundert Anerken-
nung gefunden. Wo die Dokumentarliteratur nach dem Modell der >Neu-
en Sachlichkeit« einen erhéhten Anspruch auf historische Authentizitit
vertritt,** operiert Biichner jedoch im Wissen darum, dass die Forderung
nach Wirklichkeitswiedergabe ein unbewaltigtes Problem aufwirft und
letztlich unerfiillt bleiben muss. Es ist daher sinnvoller, Biichners Fasslich-
keitsasthetik in verfahrentechnischer Hinsicht zu untersuchen. Wie sich
vorab festhalten lasst, bertihrt Biichner die >Realitit< konkret nach Maf}-
gabe ihrer schriftlichen Uberlieferung und das heifit in der Konsequenz:
in ihrer textuellen Natur.

Der Brief an die Eltern vom 28. Juli 1835 gehort neben dem »Kunst-
gesprach« zu den wenigen aussagekriftigen Belegen, in denen Biichner
sein Literaturverstindnis programmatisch artikuliert hat. Allerdings muss
auch dieses >Bekenntnis zum Realismus¢, das teilweise wortlich Passagen

395 Vgl. Arnold/Reinhardt 1973.

227

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aus der LenrErzahlung vorwegnimmt, mit Vorsicht behandelt werden,
folgt es doch in erster Linie der apologetischen Absicht, die Publikation
von Danton’s Tod und die darin zu Wort kommenden Obszénitaten vor
den Adressaten zu rechtfertigen.®*® Indem Biichner hervorhebt, dass er
die anstoflige Ausdrucksweise der Revolutiondre in seinem Drama um
der Wirklichkeitstreue willen nicht beschonigt hat, disponiert er nicht nur
eine Einebnung der klassischen Differenz zwischen Dichtung und His-
toriografie. Er macht zudem klar, dass er die »Geschichte selbst« in ihrer
verbalen Verfasstheit aufgreift:

Was iibrigens die sogenannte Unsittlichkeit meines Buchs angeht, so habe ich Fol-
gendes zu antworten: der dramatische Dichter ist in meinen Augen nichts, als ein
Geschichtsschreiber, steht aber iiber Letzterem dadurch, daf} er uns die Geschichte
zum zweiten Mal erschafft und uns gleich unmittelbar, statt eine trockne Erzdh-
lung zu geben, in das Leben einer Zeit hinein versetzt, uns statt Characteristiken
Charactere, und statt Beschreibungen Gestalten giebt. Seine héchste Aufgabe ist,
der Geschichte, wie sie sich wirklich begeben, so nahe als méglich zu kommen.
Sein Buch darf weder sittlicher noch unsittlicher sein, als die Geschichie selbst; aber die
Geschichte ist vom lieben Herrgott nicht zu einer Lectiire fur junge Frauenzimmer
geschaffen worden, und da ist es mir auch nicht tibel zu nehmen, wenn mein Dra-
ma ebensowenig dazu geeignet ist. Ich kann doch aus einem Danton und den Ban-
diten der Revolution nicht Tugendhelden machen! Wenn ich ihre Liederlichkeit
schildern wollte, so mufite ich sie eben liederlich seyn, wenn ich ihre Gottlosigkeit
zeigen wollte, so mufite ich sic eben wie Atheisten sprechen lassen. Wenn einige
unanstindige Ausdriicke vorkommen, so denke man an die weltbekannte, ob-
scone Sprache der damaligen Zeit [...]. Der Dichter ist kein Lehrer der Moral, er
erfindet und schafft Gestalten, er macht vergangene Zeiten wieder aufleben, und
die Leute mogen dann daraus lernen, so gut, wie aus dem Studium der Geschichte
und der Beobachtung dessen, was im menschlichen Leben um sie herum geht.
Wenn man so wollte, diirfte man keine Geschichte studiren [...]. Wenn man mir
tibrigens noch sagen wollte, der Dichter miisse die Welt nicht zeigen wie sie ist,
sondern wie sie seyn solle, so antworte ich, dafl ich es nicht besser machen will, als
der liebe Gott, der die Welt gewif} gemacht hat, wie sie seyn soll. Was noch die so-
genannten Idealdichter anbetrifft, so finde ich, daff sie fast nichts als Marionetten
mit himmelblauen Nasen und affectirtem Pathos, aber nicht Menschen von Fleisch
und Blut gegeben haben [...].3

Wie im Kunstgesprich rechtfertigt Biichner seinen unverklarten Realis-
mus mit dem Hinweis auf den hergebrachten Gedanken der Theodizee,
wonach »der liebe Gott« die bestmégliche aller Welten eingerichtet haben
soll. Der ironische Abstand zu dieser Vorstellung, der sich im Brief an

396 Vel. zur Strategie von Biichners Briefen an die Eltern allgemein: Meyer 1982.
397 Buchner BW II, S. 74f. (Hervorh. im Orig. gesperrt).

228

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Eltern durch das Wortchen »gewif« subtil verrit,*”® artikuliert hier
wieder einmal die Distanz zur Metaphysik des 18. Jahrhunderts. Mit
der Skepsis gegentiber diesem Bezugspunkt entzieht sich der Anspruch,
dass der Dichter als >second creator< zu wirken und den Leser unmit-
telbar ins Leben einer vergangenen Zeit zu versetzen habe, selbst den
Boden. Durch den parallel zur LenzErzahlung vorgebrachten Angriff auf
die idealistische Asthetik, der mit dem Vorwurf laut wird, dass diese statt
»Menschen von Fleisch und Blut« leblose »Marionetten« skizziere, und
der in der ausdriicklichen Abneigung gegen Schiller (zugunsten Goethes
und Shakespeares) gipfelt,** nivelliert Biichner die Unterscheidung zwi-
schen Literatur und Geschichtsschreibung. Indem er den Dichter iiber
den Historiografen stellt, scheint Biichner den Vorgaben aus der aristo-
telischen Poetik verpflichtet, derzufolge die Nachahmung im Unterschied
zur Geschichtsschreibung nicht am Besonderen, sondern am Allgemeinen
orientiert und daher philosophischer ist.*” Jedoch fasst Biichner die For-
derung, dass Poesie dem realen Geschehen, »wie [es] sich wirklich be-
geben« hat, so nahe als moglich kommen soll, mit einer rekurrierenden
Buchmetaphorik und konzipiert dergestalt die Geschichte grundsitzlich
als Schrift. Wiederum miissen Biichners Ausfithrungen genau genommen
werden, ist es dem Brief zufolge doch nicht das Erzeugnis des Historiogra-
fen, sondern die »Geschichle selbst«, die in Form von »Lectiire« und wissen-
schaftlichem »Studium« zuginglich wird. Das herkdmmliche Verhaltnis
der Literatur zur Geschichtsschreibung wird insofern unterminiert, als die
Dichtung nicht einfach einen historischen Stoff aufbereitet und in eine
héhere Wahrheitssphére riickt — die beiden Bereiche fallen vielmehr inei-
nander, weil die Geschichte selbst als sprachliches Geschehen verstanden
und durch den literarischen Text als solches zu Wort kommt.

Fiir Biichners dokumentarischen Realismus ist diese Auffassung folgen-
reich. »[A]n die Stelle einer auktorialen Verarbeitung der Vorlagen« tritt in
seinen literarischen Werken »die mitunter nahezu redaktionell anmutende
Prasentation ithres Wortlauts«.*”* Biichner malt in erster Linie keine Stoffe
aus, sondern montiert »exte und Darstellungsweisen«.*”* Mit der von
ihm ausgiebig praktizierten Technik der unmarkierten Quellenzitation
wird Geschichte nach Mafigabe des tiberlieferten und historisch unver-
falschten Wortlauts fasslich. Nicht nur nimmt sich Biichner durch dieses

398 Vel. hierzu Holub 1985, S. 106f.
399 Biichner BW, S. 75.

400 Aristoteles, Pet. 1451b.

401 Vel. Pethes 20094, S. 283.

402 Campe 1998a, S. 222.

229

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verfahren konsequent von jeder moralischen Wertung oder politischen
Stellungnahme aus, sondern er macht auch klar, dass sich historisches
Wissen, wie Hayden White mit Blick auf die Geschichtsschreibung des
19. Jahrhunderts gezeigt hat,'® selbst dsthetisches Potential besitzt. Als li-
terarische Schreibweise verstanden, verwischt das Zitieren bei Biichner
systematisch die Grenze zwischen historischem Dokument und Kunst-
werk — ein Umstand, der Biichner frith schon den Vorwurf mangelnder
Originalitit eingebracht und dazu gefithrt hat, dass Danton’s Tod als »dra-
matisiertes Kapitel« von Adolphe Louis Thiers’ Histoire de la Révolution
Jrangaise, einer der mafigeblichen Quellen der Zeit, rezipiert worden ist.***
Gerade hinsichtlich des literarischen Erstlings, der die bisweilen vulgéren
Ausserungen der Revolutionire dem iiberlieferten Wortlaut gemif in al-
ler Schonungslosigkeit wiederzugeben beansprucht und dessen geschicht-
liche Treue Biichner vor den Eltern verteidigt, zeigt sich indes, dass der
junge Autor die Franzdsische Revolution zuallererst als ein »rhetorisches
Texttheater« auf die Biihne bringt,** wie es sich in den historischen Quel-
len Gber weite Strecken tel quel dokumentiert findet.

Der Brief an die Eltern beklagt sich nicht nur dartiber, dass Danton’s Tod
in Anbetracht der sittlichen Verhiltnisse der Zeit mit der »Schere der
Vorcensur« traktiert und die »wilde Sansculottenlust«, die zweideutigen
Dialoge der Volksszenen und die derben Witze aus dem Stiick weitge-
hend herausgeschnitten worden sind.**® Zum Schicksal der Textgeschichte
gehort auch der Umstand, dass der Verlag die Gattungsangabe im Erst-
druck durch den reiflerischen Untertitel »dramatische Bilder aus Frank-
reichs Schreckensherrschaft« ersetzt hat.*” Wie die Handschrift tiberlie-
fert, zeichnet Biichner sein Werk jedoch schlicht als »ein Drama« aus.
Die Polemik gegen diese Konjektur verbindet der Brief an die Eltern mit
der poetologischen Reflexion.*”® In der Tat fokussiert Buchner die allge-
meine Beziehung der Literatur zur Geschichtsschreibung von der Warte
des »dramatische[n] Dichter[s]« aus — diesem kommt die spezifische Auf-
gabe zu, historische Wirklichkeit bis zum Kollaps der Unterscheidung in
Poesie zu tibersetzen und Geschichte gleichsam durch Menschen »von
Fleisch und Blut« zu vergegenwirtigen. Mit der Gattungsbezeichnung,
die den privilegierten Ort fur diese Operation auf der Theaterbiihne na-

403 Vel. White 2008.

404 Vgl. Landau 1965, S. 20.

405 Vgl. Pethes 2009a, S. 285.

406 Vgl. die Zitate aus Gutzkows Gesténdnis in: Biichner, SW I, S. 437.
407 Vgl. ebd.

408 Vel. hierzu grundlegend: Campe 2009, S. 25ff.

230

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

helegt, ohne andere Textsorten auszuschlieBen, markiert Biichner daher
strukturell dasselbe Problem, das bereits im Zentrum von Schlegels dra-
mentheoretischer Uberlegung gestanden hat, nimlich die mit dem Begriff
des >Drastischen« gefasste Schwierigkeit von der medialen Uberfiihrung
poetischer Schrift zu sinnlicher Prisenz. Auch in dieser Hinsicht muss
Biichner die Angabe »dramatische Bilder« gestort haben, zeigt das Stiick
doch gerade keine lose Abfolge von Handlungen, sondern ldsst in erster
Linie Sprechweisen za Wort kommen. Mit der Inszenierung von historisch
tradierten Reden stellt Danton’s Tod ein episches und das heifit: wesent-
lich handlungshemmendes Moment aus. Der dokumentarische Anspruch
steht im Kontrast zur Selbstreflexion des Poetischen, die in Biichners Re-
volutionsstiick allgegenwirtig ist und an manchen Stellen das romantische
Wort-Lust-Spiel aus Leonce und Lena vorwegnimmt.*” Noch vor jeder Un-
terscheidung in Komédie oder Tragodie erfasst Biichner mit dem Begriff
vom dramatischen Dichter nicht nur den »paradoxen Zusammenfall von
kiinstlerischer Schépfung und reiner Wiedergabe«, von dokumentari-
scher Wortlichkeit und dramatischer Nachahmung, sondern wirft auch
die Frage auf, wie sich Worte in Hand-lungen umsetzen lassen.** Mit die-
ser Problemstellung, die in Danton’s Tod auf verschiedenen Ebenen von
zentraler Bedeutung ist, schlieffen Biichners Dokumentarfiktionen direkt
an die von der frithromantischen Poetik skizzierte Asthetik des drasti-
schen Dramas an.

Politik der Deutlichkeit (Danton’s Tod)

Biichners Stiick tber die Zeit der franzdsischen terreur thematisiert sich
mehrfach als Drama im Drama. Zum einen figurieren die politischen Pro-
tagonisten den »Schauplatz der Geschichte« tiber die Parteigrenzen hinweg
als Theaterbithne. Robespierre und Danton geben zu verstehen, dass sie
die Hauptrollen im je unterschiedlich aufgefassten Drama der Revolution
spielen; zudem haben die Méanner und Weiber aus dem Volk, zu denen
Biichner sinnigerweise einen Souffleur stellt, keine eigene Stimme und
sind im Wesentlichen damit beschiftigt, die Reden der politischen Ak-
teure zu persiflieren.*"! Zum anderen wird die reflexive Dimension mit
Camille Desmoulins’ Ausfithrungen tber Kunst und Literatur in Sze-
ne II/3 manifest. Der Dantonist bringt seine Kritik gegen die idealisti-

409 Zum Begriff der >Selbstreflexion« als dsthetischem >Spicl« von formalen Beziigen bei
Schlegel vgl. Sonderegger 2000, S. 123-141.

410 Campe 2009, S. 25, S. 32.

41 Vgl. zum »Drama des Souffleurs« Pornschlegel 1997.

231

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sche Asthetik durch Begriffe zum Ausdruck, die mit dem Gesprich aus
der LenzFrzihlung und den poetologischen Uberlegungen in Biichners
Brief an die Eltern korrespondieren. Camille beklagt, dass in »Theatern,
Konzerten und Kunstausstellungen« eine wirklichkeitsfremde Illusions-
maschine am Werk sei, die nur »hélzerne[] Kopien« und »Marionettenc
prasentieren konne.*? Die Artifizialitdt dieser Werke besteht darin, dass
sie sich nicht an der Realitit orientieren, sondern wie am Reiflbrett als
leere Ausschmiickung einer vorgingigen Idee entworfen werden: »Nimmt
einer ein Gefiihlchen, eine Sentenz, einen Begriff und zieht thm Rock und
Hosen an«.*”® Parallel zu Heine bringt auch Biichners Drama die Abnei-
gung gegen die »schlechten Kopisten«, die »weder Augen noch Ohrenc« fiir
das Leben haben, mit dem Mythos von Pygmalion auf den Punkt: Zwar
seien die Statuen des kyprischen Kiinstlers lebendig geworden, doch habe
sich diese fast vollkommene Tauschung im Umstand verraten, dass die
unechten Produkte keine Kinder bekommen hitten und somit ohne Aus-
wirkungen geblieben seien. Demgegeniiber wird realistische Kunst von
Danton mit dem Hinweis auf den Historienmaler Jacques-Louis David
aufgerufen — der klassizistische Revolutionir, von Robespierre mit der
Leitung der staatlichen Kunstangelegenheiten betraut und selbst Mitglied
des Sicherheitsausschusses, zeichne die »Gemordeten« auf dem Weg zur
Guillotine »kaltbliitig« und erhasche gleichsam »die letzten Zuckungen des
Lebens in diesen Bosewichtern«.** Mit dem Hinweis auf Davids Gefiihl-
losigkeit zeigt Danton indes nur vordergriindig einen Verstof} gegen das
seit Lessing wirkende Mitleidsgebot der Aufklarung an.*® Der Vorwurf
ist nicht darauf gerichtet, dass sich der jakobinische Chronist durch emoti-
onale Teilnahmslosigkeit auszeichnet — zynisch und menschenverachtend
ist David vielmehr gerade in der moralischen Haltung, mit der er die Ster-
benden als »Bésewichter[ ]« verurteilt und sich dergestalt als voreingenom-
menen »Ideologen« verrit.*'® Indem Danton das zeichnerische Erhaschen
der letzten Lebenszuckungen in Davids Werken hervorhebt, prifiguriert
er vielmehr die Erwartung, die Lenz auf eine realistische Asthetik setzen
wird. So wie hier der Kiinstler als ein méglichst neutral registrierender Be-
obachter des wirklichen Lebens in den feinsten »Zuckungen« verstanden
wird, so deutet die Erwahnung Davids ein dokumentarisches Verfahren

412 Bichner SW I, S. 44.

413 Ebd.

414 Fbd., S. 45.

415 Schings 1980, S. 69.

416 Miller-Nielaba 2001, S. 143.

232

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

an.*”” Die ungertihrte Haltung des Kiinstlers, wie sie Buichner jedoch im
Unterschied zum Klassizisten versteht, meint die konsequente Enthaltung
von jeglicher Wertung - in diesem Sinn ist auch die von Danton ins Spiel
gebrachte >Kaltbliitigkeit« des Historienmalers gerade nicht moralisch zu
verwerfen, wie man vor dem Hintergrund der im Stiick durch die Cor-
deliers vertretenen Kritik an der stoizistischen Tugendlehre der Jakobi-
ner meinen konnte. Bereits mit der Figur des unempfindlichen Lenz ist
namlich klar geworden, dass >Kaltbliitigkeit« vielmehr die in Biichners
Werk wiederkehrende Schwierigkeit bezeichnet, iiberhaupt ein >Gefiihl«
im psychologischen Sinn, geschweige denn Mitleid haben zu kénnen. Da-
fir spricht nicht nur der Umstand, dass Danton selbst von diesem Prob-
lem betroffen ist — Biichner hat es auch in einem wihrend der Arbeit an
Danton’s Tod entstandenen Schreiben an Wilhelmine Jaeglé von Mitte Ja-
nuar 1834 unmissverstidndlich bekundet: »[...] ein einzelnes Geftihl taucht
nicht in mir auf. Ich bin ein Automat; die Seele ist mir genommen«.*

Diese Stelle steht im bertihmten >Fatalismus«Brief, der die Interpretati-
on von Biichners Erstling wegen des geschichtsphilosophischen Exkurses
immer wieder bestimmt hat. Das Studium der historischen Quellen fithrt
den jungen Autor, so schreibt er an seine Geliebte, zu einem ganz wortli-
chen Verstindnis von >Revolution« (aus lat. revolvo >zurtickwilzen, umdre-
henq). Unter dem Eindruck eines »grafilichen Fatalismus der Geschichte«
sieht sich Biichner »wie zernichtet«, weil »in der Menschennatur eine ent-
setzliche Gleichheit, in den menschlichen Verhiltnissen eine unabwendba-
re Gewalt« am Werk und das einzelne Subjekt einem unbeherrschbaren
Gesetz unterworfen sei.*”” Weder Grofie noch Genie kénnen an der Wie-
derholungsstruktur der Geschichte etwas dndern. Nicht einmal politische
Umwilzungen fithren einen historischen Wandel herbei, da sich mit ih-
nen Gewalt als anthropologische Konstante zeigt. Insofern ist Geschichte
nicht im metaphysischen, sondern im etymologischen Sinn >fatal« (aus lat.
ari>sprechen), weil alles immer schon gesagt worden ist und nichts Neues
stattfinden kann.*? Diese Einsicht fithrt Biichner in seinem Brief dazu,
eine fir seine Poetik bedeutsame Haltung ins Bild zu setzen: »Ich gewthn-
te mein Auge ans Blut. Aber ich bin kein Guillotinenmesser«.**! Mit die-
sem Tropus evoziert der junge Autor jene neuartige Totungstechnik, die
durch die mechanisch-prizise Abtrennung des Kopfes vom Rumpf zum

417 Vel. hierzu auch Selge 1990, bes. S. 249f.
418 Buchner BW, S. 34.

419 Ebd.

420 Vel. Muller-Sievers 2003, S. 107f.

421 Buchner BW, S. 34.

233

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Symbol fur den politischen Vollzug eines dogmatischen Rationalismus im
Namen von Humanitit, Egalitit und Gerechtigkeit avanciert ist. Gerade
die Grande Terreur hat mit der Guillotine ein Schauspiel praktiziert, das den
offentlichen Raum in ein grofies Theater des Todes verwandelt hat.*** Der
Revolutionsplatz ist diejenige Szene, auf der die Trennung der gleichen
Biirger von den ungleichen Aristokraten messerscharf bestitigt und im
selben Zug aufgehoben wird. Die Représentation der alten Ordnung koin-
zidiert mit der performativen Einsetzung eines neuen politischen Gefiiges.
Biichner nimmt sich indes von jeder Art des Eingriffs aus und folgt der
Erkenntnis, dass dem Subjekt die Moglichkeit zu einer historisch wirksa-
men Handlung grundsitzlich verwehrt ist. Nicht nur als Wissenschaftler
ist Biichner durch die Zuriickhaltung des Beobachters gekennzeichnet —
auch die literarischen Werke entstehen nach Mafigabe eines niichternen
Studiums, das die tberlieferten Greueltaten unverhohlen protokolliert,
ohne dass der Dichter den historischen Stoff in die Ordnung eines Allge-
meinen Uberfithren wiirde. Indem Biichner hervorhebt, dass er sein Auge
ans Blut gewohnt hat, favorisiert er einen klinischen, wenn man so will:
kaltbliitigen< Blick. Die Gewaltverbrechen zu sehen, bereitet dem drama-
tischen Anatom der Geschichte keine Schwierigkeit — das Problem besteht
fur ihn vielmehr darin, die Oberfliche des Faktischen zu durchschauen
und eine Ursache fiir das Blutvergieflen zu finden: »Was ist das, was in
uns liigt, mordet, stiehlt?«, ist eine Frage, die sowohl im >Fatalismus«Brief
als auch in Danton’s Tod unbeantwortet bleibt.*” Zu den Implikationen der
Guillotinenmetapher gehort, dass dieser epistemische Mangel allenfalls
mit Gewalt behoben oder eher: beiseite geschoben werden kénnte.

Biichners Riickzug bei der dramatischen Dokumentation der Revoluti-
onsgeschichte auf die neutrale Position eines Zuschauers findet sich im
Stiick reflektiert. Die Figuren um Danton werden so exponiert, dass ihnen
beim Spektakel der Guillotine der Platz im Publikum vorbehalten ist.*?*
Ohnmichtig sind sie Augenzeugen des jakobinischen Blutgerichts, das
Paris in eine »Schlachtbank« verwandelt und das die »Sichel« der Gleich-
heit unaufhaltsam weiterschwingt,*” bis die »Aussicht« auf das Schafott

422 Vel. Arasse 1988, bes. S. 113-165.

423 Biichner BW, S. 34. Im Stiick kehrt der Satz leicht verdndert wieder. Danton sagt zu
Julie: »Was ist das, was in uns hurt, liigt, stiehlt und mordet?« (Biichner SW I, S. 49;
Danton’s Tod 11/5)

424 Szene I/1 exponiert diese Position der Zuschauerschaft: »JHERAULT Philippeau,
[...] hat es wihrend des Guillotinierens geregnet oder hast du einen schlechten
Platz bekommen und nichts sehen kénnen?« (Biichner SW 1, S. 14) Vgl. hierzu die
einschlagigen Beobachtungen von Schneider 2006, S. 142f.

425 Biichner SW I, S. 61 (Danton’s Tod I11/3).

234

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auch fur das Volk zusehends »langweilig« wird.**® Diesen Umstand fasst
Camille eingangs mit dem Neologismus der »Guillotinenromantik« und
kontrastiert durch den Bezug zu einer idealisierten attischen Antike ein
spezifisch modernes Daseinsprinzip.*”” >Romantisch<ist das Leben der Re-
volutionére aber nur, weil es im Unterschied zum vermeintlich Klassisch-
Gesunden einer krankhaften Abweichung gleichkommt,**® sondern weil
es im Zeichen einer einschneidenden Entfremdung von der Realitdt steht
und den Menschen gemifl seiner origindr »theatralischen Existenz« zur
Debatte stellt.*** In der Tat spiegelt sich Biichners Verfahren der Quellen-
montage darin wider, dass er den Zitatcharakter der Revolutionsreden
selbst vor Augen fithrt. Wie der Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert
keineswegs entgangen ist, hat die Rhetorik der franzosischen Umstiirzler
durchweg auf antike Vorbilder zuriickgegriffen und das historische Ge-
schehen als Nachahmung der Alten inszeniert.*** Indem Danton’s Tod nicht
so sehr die geschichtlichen Ereignisse als vielmehr das Sprechen tiber sie
in den Vordergrund riickt,**! akzentuiert Biichner den Umstand, dass die
Akteure der Revolution eine Vergangenheit nachspielen — Hérault paro-

4

o
=3

»Es ist auch gar nichts Pikantes mehr dran [i.e. an der Guillotine]; es ist ganz gemein

gewordenc (ebd., S. 66; Danton’s Tod I11/5).

427 Ebd., S.14 (Danton’s Tod 1/1): »CAMILLE Du parodierst den Socrates. Weifit
du auch, was der Géttliche den Alcibiades fragte, als er ihn eines Tages finster und
niedergeschlagen fand? Hast du deinen Schild auf dem Schlachtfeld verloren, bist du im
Wettlauf oder im Schwertkampf besiegt worden? Hat ein Andrer besser gesungen oder
besser die Zither geschlagen? Welche klassischen Republikaner! Nimm einmal unsere
Guillotinenromantik dagegen!«.

428 Vgl. Goethe 1994, Bd. 12, S. 487: »Klassisch ist das Gesunde, romantisch das Kranke«
(Maximen und Reflexionen, Nr. 863).

429 Schneider 2006, S. 143. — Zur modernen »Gesellschaft des Spektakels« vgl. Debord
1996, bes. S. 25f.: »Der Ursprung des Spektakels ist der Verlust der Einheit der Welt
[...). Die AufRerlichkeit des Spektakels im Verhiltnis zum titigen Menschen erscheint
darin, dafl seine eigenen Gesten nicht mehr ithm gehéren, sondern einem anderen, der
sie ihm vorfithrt«

430 Vgl. die prominente Bemerkung von Karl Marx in Der achtzehnte Brumaire des Louis
Bonaparte (1852): »Die Tradition aller todten Geschlechter lastet wie ein Alp auf
dem Gehirne der Lebenden. Und wenn sie eben damit beschiftigt scheinen, sich
und die Dinge umzuwilzen, noch nicht Dagewesenes zu schaffen, gerade in solchen
Epochen revolutionérer Krise beschwéren sie dngstlich die Geister der Vergangenheit
zu ihrem Dinste herauf, entlehnen ihnen Namen, Schlachtparole, Kostiime, um
in dieser alterwiirdigen Verkleidung und mit dieser erborgten Sprache die neue
Weltgeschichtsszene aufzufithren. So maskirte sich Luther als Apostel Paulus, die
Revolution von 1789-1814 drappirte sich abwechselnd als rémische Republik und als
romisches Kaisertum« (Marx 2007, S. 9£.).

431 Zu Buchners Zitat des Zitats vgl. grundlegend: Niehoff 1991.

235

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

diert den Socrates,*** Camille den Tacitus,*® Danton den Jupiter,** Robes-
pierre gebdrdet sich wie Sallust*** oder Brutus,** selbst die Manner und
Frauen aus dem Volk beschreiben sich wiederholt mit dem Hinweis auf
rémische Vorbilder. Biichner kritisiert jedoch keine falsche Asthetisierung
des offentlichen Lebens,*” die in einer authentischen Praxis eine echte
Alternative hitte. Vielmehr streicht er den Umstand hervor, dass sich das
politische Geschift in der Substanz als theatrale Performanz auszeichnet
und die Realitéit selbst den Regeln eines Schauspiels folgt. Fur Danton,
der diese Existenzweise durchschaut und vorbehaltlos anerkennt, fillt die
Metaphorik von der Weltbithne mit der Wirklichkeit geradewegs zusam-
men: »[...] wir stehen immer auf dem Theater, wenn wir auch zuletzt im
Ernst erstochen werden«.**® Das ironisch reflexive Drama, das Biichner
auf die Biithne bringt, hat er den tiberlieferten Dokumenten, das heif3t: der
»Geschichte selbst« entnommen.

Das romantische Dasein schlagt sich fiir den titelgebenden Protagonisten
in einer grassierenden Langeweile und Lethargie nieder.*® Die Einsicht
in die ewige Wiederholung der Geschichte und der fundamentalen Zitat-
haftigkeit der Existenz ist mit einer Konzeption vom Subjekt verbunden,
das nicht als Akteur, sondern als heteronomes Produkt anonymer Krifte
konzipiert wird. Mit Bezug auf die eigene historische Rolle kommt Dan-
ton zum Schluss: »Wir haben nicht die Revolution, sondern die Revoluti-
on hat uns gemacht«.*** Auch in politischen Belangen tritt eine lihmende
Passivitdt der Figuren hervor, die fiir den Protagonisten die grundsitzli-
che Unfihigkeit zu einer autonomen Handlung bedeutet. Das Stiick zeigt
Danton als einen Zauderer, den auch die drohende Verurteilung nicht
dazu motivieren kann, etwas gegen den bevorstehenden Tod zu unter-
nehmen:

432 Biichner SW 1, S. 14 (Danton’s Tod 1/1).

433 Ebd., S. 24 (Danton’s Tod 1/4).

43¢ FEbd., S. 67 (Danton’s Tod 111/6).

435 Ebd., S. 24f. (Danton’s Tod 1/4).

436 Ebd., S. 30 (Danton’s Tod1/5).

437 Vel. Kurz 1991.

438 Biichner SW I, S. 40 (Danton’s Tod I1/1). Vgl. auch in Szene 11/5: »Puppen sind wir von
unbekannten Gewalten am Draht gezogen; nichts, nichts wir selbst« (ebd., S. 49).

439 Vgl. ebd., S. 38 (Danton’s Tod11/1): »Das ist schr langweilig, immer das Hemd zuerst und
dann die Hosen driiber zu zichen und des Abends in’s Bett und Morgens wieder heraus
zu kriechen und einen Fuf§ immer so vor den andern zu setzen, da ist gar kein Absehens
wie es anders werden soll. Das ist sehr traurig und dafl Millionen es schon so gemacht
haben und daf} Millionen es wieder so machen werden«.

40 Ebd., S. 39 (Danton’s Tod 11/1).

236

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

CaMILLE  Danton du wirst den Angriff im Konvent machen.

DantoN  Ich werde, du wirst, er wird. Wenn wir bis dahin noch leben, sagen
die alten Weiber. Nach einer Stunde werden 60 Minuten verflossen
sein. Nicht wahr mein Junge?

CaMILLE ~ Was soll das hier? das versteht sich von selbst.

DantoN  Oh, es versteht sich Alles von selbst. Wer soll denn all die schénen
Dinge ins Werk setzen?**!

Danton weicht der wiederholten Aufforderung seiner Anhdnger, dass er
sich durch eine Rede im Konvent gegen die Anschuldigungen Robespi-
erres und St. Justs wehren und der formellen Anklage vorbeugen soll,
so lange aus, bis die schliefilich vor dem Revolutionstribunal gefiithrte
Verteidigung von vornherein auf verlorenem Posten steht. Die Moglich-
keit einer Tat erstickt er im Kern mit einem Kalauer, an die Stelle einer
Handlung tritt das Wortspiel — das gilt fiir den Protagonisten ebenso wie
fur den Verlauf des Stiicks. Die Frage, wie »die schénen Dinge ins Werk
zu setzen« sind, konstatiert einen Hiat zwischen Asthetik und politischer
Aktion, der sich formal in der Paralyse eines dramatischen Ablaufs nieder-
schldgt.*? Mit dieser Hemmung der Handlung stehen sich in Danton’s Tod
widerstrebende Tendenzen ohne Vermittlung gegeniiber: Das realistische
Gebot prallt an einer reflexiven Untitigkeit ab:

Lacroix  Wir miissen handeln.
DanTON  Das wird sich finden.**

Vor diesem Hintergrund setzt Biichners Drama nicht von ungefihr mit
einer Szene ein, die den Protagonisten als tragen, im Wortspiel verstrick-
ten Zuschauer zeigt. Es ist auch kein Zufall, dass Danton dabei den Blick
seiner Gattin (und des Theaterzuschauers) auf einen abgertickten »Spiel-
tisch« lenkt. Hier siecht man, »etwas weiter weg«, Hérault-Séchelles in
Gesellschaft einer Dame beim Kartenspiel, das von Danton zugleich mit
einer Zote kommentiert wird.*** Obwohl das politische Stiick solcherart
einen Abstand zum Spieltisch und mithin zur romantischen Asthetik in-

441 Ebd., S. 16 (Danton’s Tod 1/1).

42 Vgl. fiir den Zusammenhang von Zaudern und dramatischer Tat auch: Vogl 2008,
S. 2511

443 Biichner SW 1, S. 32 (Danton’s Tod 1/5).

444 ,DaNTON Sich die hiibsche Dame, wie artig sie die Karten dreht! ja wahrhaftig sie
versteht’s, man sagt sie halte ihrem Manne immer das cceur und andern Leuten das
carreau hin. Ihr kénntet einen noch in die Liige verliebt machen« (ebd., S. 13; Danton’s

Bod1/1).

237

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

diziert, bleibt diese durchweg prasent.**> Nicht nur setzt der dramatische
Dialog aus dem Geist des Wortspiels und von der Position der passiven
Beobachtung ein - diese Haltung bleibt fiir das nachfolgende Gesprich
zwischen dem Revolutionsfiihrer und seiner Frau Julie prigend. Indem es
sogleich zur Frage nach Glauben und Wissen fithrt, gewinnt die theatrali-
sche Existenz der Protagonisten ein epistemologisches Profil:

JULIE Glaubst Du an mich?

DantoN  Was weifl ich? Wir wissen wenig voneinander. Wir sind Dickhéu-
ter, wir strecken die Hande nacheinander aus aber es ist vergebliche
Miihe, wir reiben nur das grobe Leder aneinander ab, — wir sind sehr
einsam.

JULIE Du kennst mich Danton.

DANTON  Ja, was man so kennen heifit. Du hast dunkle Augen und lockiges
Haar und einen feinen Teint und sagst immer zu mir: lieb Georg.
Aber er deutet ihr auf Stirn und Augen da da, was liegt hinter dem? Geh,
wir haben grobe Sinne. Einander kennen? Wir miifiten uns die Scha-

deldecke aufbrechen und die Gedanken einander aus den Hirnfasern

ZCI‘I‘CIL446

Aus der Unzuverlissigkeit des menschlichen Wahrnehmungsapparats lei-
tet Danton ab, dass die Welt der Korper opak und daher auch keine ver-
lassliche Kenntnis iiber andere Lebewesen méglich ist — zwar konnen die
Sinne das Gegeniiber genau abtasten, doch bleibt der Zugang zu einem
psychischen Innenleben grundsitzlich verwehrt. Fir den Versuch, trotz
allem hinter die Fassade zu gelangen, zeigen sich im Stiick zwei gleicher-
maflen aussichtslose Wege: Indem Danton erstens das Motiv der Vivisek-
tion evoziert, erinnert er nicht nur an Bichners bekannte Schwierigkeit
auf dem Feld der naturwissenschaftlichen Forschung, sondern er lasst die
Moglichkeit einer drastischen Tat auf der Bithne zu Wort kommen - ei-
nes brutalen Eingriffs, der das Begehren nach der totalen Transparenz
des Menschen konkret werden liefle. Da Danton diese Moglichkeit nur
im Konjunktiv vorbringt, bleibt ihm zweitens nichts anderes tbrig, als
die Unkenntnis des Gegeniibers in einen »hyperbolischen Gebrauch von
Metaphern«*” zu tibersetzen: »Du stiles Grab, deine Lippen sind Toten-
glocken, deine Stimme ist mein Grabgeldut, meine Brust mein Grabhtigel
und dein Herz mein Sarge, sagt der Protagonist anschlieflend zu Julie.**®
Gleichsam werden mit dieser Eréffnung die beiden widerlaufigen Tenden-
445 Vel. hierzu: Campe 2004b, S. 48f.

446 Biichner SW L, S. 13 (Danton’s Tod 1/1).

447 Muller-Sievers 2003, S. 105.
448 Biichner SW 1, S. 13f. (Danton’s Tod 1/1).

238

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zen des Dramas vorgezeigt: Der dokumentarische Realismus spiegelt sich
einerseits in der auf Durchsichtigkeit und Wahrheit dringenden Drastik
wider, wihrend die ironisch reflexive Poetik andererseits als eine den rhe-
torischen Schmuck feiernde Dichtung der Imagination entworfen wird.
Entscheidend ist zu sehen, dass Biichner beide Richtungen als je unter-
schiedliche Auswirkungen einer nicht zu reprisentierenden Liicke des
Wissens zur Schau stellt.

Die Konstellierung der Figuren im Stiick darf aus diesem Grund bei aller
Gegeniiberstellung nicht tiber das hinwegtiduschen, was die beiden Par-
teien verbindet. Von der passiven Zuschauerschaft, die Danton und seine
Anhinger kennzeichnet, sind die Jakobiner um Robespierre nicht ausge-
nommen. Fir die Akteure beider Seiten gilt, dass sie im Namen fremder
Instanzen reden.**® Wihrend sich Danton als sub-jectum eines unbeherrsch-
baren historischen Prozesses begreift, handelt die Gegenpartei im Auftrag
von Vernunft und Tugend nach rousseauistischen Vorgaben. Doch ist
auch Robespierre, wie ihn das Stiick zeichnet, durch eine Entkoppelung
von der Realitdt gekennzeichnet — gleichermafien erfihrt er eine befremd-
liche Disjunktion zwischen Geist und Koérper, Denken und Wirklichkeit:
»In einer Stunde verrichtet der Geist mehr Taten des Gedankens, als der
trage Organismus unsres Leibes in Jahren nachzutun vermag. [...] Ob der
Gedanke Tat wird, ob ihn der Kérper nachspielt, das ist Zufall«.*” Entspre-
chend beschreibt auch Robespierre die Revolution mit einer Metaphorik
des Theatralischen — der Kontingenzerfahrung zum Trotz macht er jedoch
im Unterschied zu den Dantonisten den Anspruch geltend, dass die Ge-
schichte nicht als lumpige Farce mit machtlosen Marionetten, sondern als
ein von starken Subjekten gefithrtes »erhabne[s] Drama« zu spielen sei.*!
Robespierre pocht ohne Skrupel darauf, dass dieses Stiick keine Parodie
erduldet und nur eine einzige, ndmlich die >eigentliche« Lesart zuldsst.*>
Dieses Verstindnis vom Revolutionstheater folgt einer Deutlichkeitspo-
etik, die Biichner den historisch tiberlieferten Reden entnimmt und im
Kontext seines Stiicks subtil beleuchtet. In Danton’s Tod wird Robespierres
Auffassung namlich erst vor dem Hintergrund einer andauernden Krise
verstandlich. Weil sich der Revolutionsfiithrer in einer Welt der abgeschot-

449 Gutzkow hat diesbezuglich die Formel von den »Beamten des Begriffs« gepragt (vgl.
Schneider 2006, S. 134).

450 Biichner SW 1, 35 (Danton’s Tod 1/6).

451 Ebd., S. 23 (Danton’s Tod1/3): »[ROBESPIERRE] Sie [i.e. die Lyoner Gironde] parodierte das
erhabne Drama der Revolution um dieselbe durch studierte Ausschweifungen blof zu

stellen«.
452 Vel. Miller 1994, S. 172.

239

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

teten Reflexion verliert und von sich selbst abspaltet, erscheint thm die
Wirklichkeit der politischen Tat grundsitzlich als Produkt der Fantasie:

Wie das immer wieder kommt. Warum kann ich den Gedanken nicht los werden?
[...] Ich weif} nicht, was in mir das Andere beltigt. [...] Und ist nicht unser Wachen
ein hellerer Traum, sind wir nicht Nachwandler, ist nicht unser Handeln, wie das
im Traum, nur deutlicher, bestimmter, durchgefiihrter?*>

Fiir Robespierre ist die Realitdt kategorial nicht vom Traum zu unterschei-
den, weil sie nur eine abgestufte Form der Imagination darstellt - wenn die
tatsdchliche Handlung »deutlicher« und »bestimmter« wirkt, dann tragen
diese Angaben den Index des Relativen. Die elementare Schwierigkeit,
Gedanken in Gestalt von Aktionen auszufiihren, verrit einen Wirklich-
keitsverlust, der die Realitdt im Modus des Komparativs erfasst. Fir sein
Verstindnis von Deutlichkeit artikuliert Robespierre daher eine originére
Dynamik der Steigerungsform: »Sprich deutlicher«, lautet der Imperativ,
mit dem der Revolutionsfithrer nach seinem krisenhaften Selbstgesprach
in Szene I/6 auf den von St. Just vorgetragenen Vorwurf des Zogerns ant-
wortet und die Anklage gegen Danton einleitet.*** Im Zeichen dieser Vor-
schrift entfaltet Biichner eine weitere Ebene seiner tibergreifenden und in
sich konsistenten Analyse der Deutlichkeit.

Robespierres Befehls-Rhetorik fasst ein politisches Programm zusammen,
das von einer fatalen Dringlichkeit gepragt ist. Das Gebot einer immer
schérferen Distinktion im Reden und Handeln versucht nidmlich einen
epistemischen Ausfall zu kompensieren. Da es auf ein fortdauerndes Di-
lemma reagiert, kann es bei aller Dogmatik nicht abschlieflend befriedigt
werden. Dieser Fundamentalismus ruht nicht in sich, sondern ist aus den
metaphysischen Angeln gehoben und produziert tddliche Uberschiisse.
Bereits mit der Programmrede im Jakobinerclub setzt Robespierre ausei-
nander, dass sich die als »Kraft der Republik« geltende stoische Tugend
nicht ohne die »Waffe« des Schreckens durchsetzen kann.*> Wieder ein-
mal benétigt die Vernunft zu ihrer Vollendung etwas Zusitzliches, das
aus der Isolation des Geistigen fiithrt und Klarheit schafft. Da die Reali-
sierung der Wahrheit jedoch nicht reibungslos vonstatten geht, definiert

453 Biichner SW 1, S. 35 (Danton’s Tod 1/6).

454 Ebd., S. 35f. (Danton’s Tod 1/6): »[St. Just] Willst Du noch linger zaudern? Wir werden
ohne dich handeln. Wir sind entschlossen. [ROBESPIERRE] Was wollt ihr tun? [...] [ST.
Just] Wir miissen die grofien Leichen mit Anstand begraben, wie Priester, nicht wie
Mérder. Wir diirfen sie nicht zerstiicken, all ihre Glieder miissen mit hinunter. [ROBEs-
PIERRE] Sprich deutlicher«.

455 Ebd., S. 23 (Danton’s Tod 1/3).

240

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich der Terror fiir den Revolutionsfithrer »durch den reiflenden Strom
der Beispiele«.*® Es sind die exemplarischen Bluttaten, die im politischen
System die Unterscheidung zwischen Tugendhaftigkeit und Laster, Ernst
und Ironie, Revolutiondren und Royalisten mit der Schirfe des Fallbeils
veranschaulichen und zugleich zementieren sollen. Doch findet der Im-
perativ zur Deutlichkeit kein Ende - nicht nur fithrt er im Stiick den
Untergang der Dantonisten herbei, er stiirzt alle Revolutionire in einen
wilden Strudel der Selbstzerfleischung.*”” Robespierres Diktat transferiert
eine haltlos gewordene Vernunft in ein Programm, das die ideellen Wer-
te von Gleichheit und Fretheit auf dem Feld des Somatischen austragt
und das im Sinne moderner Biopolitik das physische Leben der Biirger
in den Blick nimmt. Uber den Antagonismus der beiden Lager hinaus
steht fiir die Revolutiondre hier wie dort die Frage im Mittelpunkt, welche
Staatsform dem Menschen nach Maf3gabe seiner im Stiick wie entfesselt
zu Wort kommenden biologischen Funktionen (Sexualitit, Gesundheit,
Genuss, Hunger, Sterben etc.) angemessen ist. An die in der Eingangs-
szene mit der Rede von den »Dickhdutern« exponierte Feststellung, dass
sich die Korper durch eine nicht-kommunizierbare und daher a-soziale
Opazitit auszeichnen, schliefit Camille Desmoulins die Forderung nach
totaler Transparenz an: »Die Staatsform mufl ein durchsichtiges Gewand
sein, das sich dicht an den Leib des Volkes schmiegt. Jedes Schwellen der
Adern, jedes Spannen der Muskeln, jedes Zucken der Sehnen muf} sich
darin abdriicken. Die Gestalt mag nun schén oder hifilich sein, sie hat
einmal das Recht zu sein wie sie ist«.*® So durchsichtig das Gewand des
Staates indes auch sein mag, fir Biichner bleibt der Kérper nicht repra-
sentierbar. Mit der Rede vom »Leib des Volkes« bricht Camille radikal mit
der Tradition politischer Rhetorik und verrit einen rein physiologischen
Blick.** Demzufolge wird der Mensch in seinem tierischen Leben zum
Gegenstand des Politischen. Danton spricht diesen Umstand offen aus:
»Man arbeitet heut zu Tag Alles in Menschenfleisch. Das ist der Fluch
unserer Zeit. Mein Leib wird jetzt auch verbraucht«.*®® Wie Foucault her-
ausgestrichen hat, widmet sich moderne Biomacht dem Kérper mit dem
Ziel, physische Gesundheit durch Regulierung und Kontrolle zu gewahr-
leisten. Wihrend Danton diesen Diskurs als Sorge um den epikureisch

456 Ebd., S. 25 (Danton’s Tod 1/3).

457 Ebd., S. 31 (Danton’s Tod 1/5): »DaNTON Ich weifl wohl, — die Revolution ist wie Saturn,
sie frifit ihre eignen Kinder«.

458 Ebd., S. 15 (Danton’s Tod 1/1).

459 Vgl. hierzu grundlegend Horn 2010.

460 Biichner SW 1, S. 62 (Danton’s Tod 111/3).

241

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

genieflenden Volksleib fithrt und ein Ende des Schreckens postuliert, setzt
Robespierre seine Herrschaft der Tugend ins Zeichen eines juridischen
Regimes: Alles, was die »gesunde Volkskraft« gefdhrdet,"! wird mit dem
"Tode bestraft und aus der Gemeinschaft ausgesondert. Im »Blutmessias«*%?
zeigt Biichner die moderne Biomacht von ihrer diistersten Seite, ndmlich
als Politik des Todes.*®® Das Postulat nach restloser Durchsichtigkeit, das
bis heute aktuell geblieben ist und sich in dem seit dem 19. Jahrhundert
verschirften scanning des biometrisch durchleuchteten Biirgers fortsetzt,**
ruft in der Konsequenz einen manifesten Ausnahmezustand herbei. In der
mit der ferreur der Franzdsischen Revolution anhebenden neueren Zeit*%
kann eine Differenz zwischen Recht und Unrecht, Mensch und Tier, Biir-
ger und Bésewicht, gesund und krank etc. allein durch die Gewalt einer
souverdnen Geste gesetzt werden.*® Wo die natiirliche Ordnung aus den
Fugen geraten ist, konnen deutliche Unterscheidungen nur noch um den
Preis dezisionistischer Handlungen gewonnen werden.

Mit St. Just zeichnet Buchners Drama den radikalsten Agenten dieser
Politik. Die Rhetorik des sogenannten Todesengels folgt der von Robes-
pierre vorgeschriebenen Logik des Komparativs und vollzieht die Uber-
schreitung der deutlichen Worte zur drastischen Tat ohne Kompromisse.
St. Justs Rede im Nationalkonvent kontrastiert mit Entschlossenheit den
pompdsen Metapherngebrauch der Dantonisten. Der historischen Uber-
lieferung zufolge ist St. Just dabei nicht minder von einer modernen Kri-
senerfahrung betroffen,*” doch halt er der romantischen Passivitdt und
Weltentfremdung ein Sprechen entgegen, das auf Wortspiele verzichtet
und mit der Unzweideutigkeit einer logisch schliissigen Botschaft die Zu-
horer iiberzeugen will. Diese Rhetorik bezweckt mehr als nur den Effekt

461 Ebd., S. 32 (Danton’s Tod1/6).

462 Ebd., S. 36 (Danton’s Tod 1/6).

463 Vel. hierzu Agamben 2002.

464 Vel. Agamben 2009, S. 85ff.

465 Zum Ursprung des modernen Ausnahmezustandes in der Zeit der Franzésischen
Revolution vgl. Agamben 2004.

466 Vel. Schmitt 1996, S. 13f.: »Souverin ist, wer tiber den Ausnahmezustand entscheidet.
[...] Auch die Rechtsordnung, wie jede Ordnung, beruht auf einer Entscheidung und
nicht auf einer Norme«.

467 'Wie die Historiografie zur Franzésischen Revolution festgehalten hat, ist St. Justs
Greueltaten eine Krise vorausgegangen, die sich mit derjenigen Robespierres in
Biichners Stiick deckt: »Schon St. Just wartete auf die Morgenréte, St. Just, von dem
Michelet berichtet, daf} er, der erstarrten Welt tiberdriissig und zutiefst verbittert (»die
Welt ist leer seit den Romerny), sich in seinem Zimmer einschlof3, um Leben und Sterben der
antiken Helden zu studieren. Und als er herauskam, da hielt er gleich die erste Totenrede
und verlangte den Kopf des Kénigs« (Foucault 1975, S. 214).

242

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des intellektuellen Nachvollzugs - fiir St. Just soll die ungeschminkte Spra-
che nicht nur eine wahre Wirklichkeit malen, sondern mit Worten aktiv
schaffen:

Es scheint in dieser Versammlung einige empfindliche Ohren zu geben, die das
Wort Blut nicht wohl vertragen kénnen. Einige allgemeine Betrachtungen mogen
sie liberzeugen, dafl wir nicht grausamer sind als die Natur und als die Zeit. Die
Natur folgt ruhig und unwiderstehlich ihren Gesetzen, der Mensch wird vernich-
tet, wo er mit ihnen in Konflikt gerit. [...] Ich frage nun: soll die moralische Natur
in thren Revolutionen mehr Riicksicht nehmen, als die pyhsische? Soll eine Idee
nicht eben so gut wie ein Gesetz der Physik vernichten diirfen? Der Weltgeist be-
dient sich in der geistigen Sphére unserer Arme eben so, wie er in der physischen
Vulkane oder Wasserfluten gebraucht. Was liegt daran ob sie nun an einer Seuche
oder an der Revolution sterben? - [...] Wir schlieffen schnell und einfach: da
Alle unter gleichen Verhiltnissen geschaffen werden, so sind Alle gleich, die Un-
terschiede abgerechnet, welche die Natur selbst gemacht hat. Es darf daher jeder
Vorziige und darf daher Keiner Vorrechte haben, weder ein Einzelner, noch eine
geringere oder grofiere Klasse von Individuen. Jedes Glied dieses in der Wirklich-
keit angewandten Satzes hat seine Menschen getotet. Der 14. Juli, der 10. August,
der 31. Mai sind seine Interpunktionszeichen. Er hatte vier Jahre Zeit nétig um
in der Kérperwelt durchgefithrt zu werden. [...] Lange, anhaltender Beifall. Einige
Mitglieder erheben sich im Enthusiasmus.*%®

St. Just operiert in seiner Rede, die Dantons Tod besiegelt und legitimiert,
mit einer Sprache der logischen Deduktion. Durch die parataktische Grad-
linigkeit der Syntax und die stilistische Proprietit der Ausdrucksweise soll
nicht weniger als die Stichhaltigkeit des historischen Verlaufs plausibili-
siert werden. So sehr St. Just jedoch auf die Nuchternheit des verniinf-
tigen Arguments setzt — er kommt dabei keineswegs ohne die Zier von
Tropen und Figuren aus. Die unabwendbare Gewalt der Revolution leitet
er aus der anschaulichen Analogie der moralischen zur physischen Welt
ab, damit er das Blutvergiefien als Folge eines natiirlichen Gesetzes vor
Augen stellen und beweisen kann. Zwar gelangt er mit formaler Stringenz
zum Fazit, dass alle gleich sind, weil alle unter identischen Verhdltnissen
geboren werden und daher auch in sozialer Hinsicht unterschiedslos sein
sollen, aber der Syllogismus ist tautologisch und schliefit die naturgege-
benen Unterschiede aus der Gleichheitsrechnung aus.*®® Daher muss der
Grundsatz der Egalitit mittels wiederholter repetitio regelrecht eingehdm-
mert werden. Erst dieser Nachdruck verleiht St. Justs Worten die Empha-
se der Wahrheit. Mit der Kraft einer quasi-logischen Rhetorik schmieden

468 Biichner SW I, S. 541. (Danton’s Tod 11/7).
469 Vel. zu St. Justs Syllogistik: Miiller-Sievers 2003, S. 118ff.

243

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sie aus nicht ganz stimmigen Argumenten apodiktische Sétze. Die Brillanz
der Rede schiebt sich dergestalt vor die vermeintliche Schliissigkeit des
jakobinischen Programms, das erst im enthusiastischen Beifall der Zuho-
rer die volle Bestiatigung findet. Mithilfe emer Rhetorik der Deutlichkeit
fabriziert St. Just ein Naturgesetz, das sich nicht etwa von selbst entfaltet,
sondern das durch eine méglichst unmittelbare Angleichung von Spra-
che und Wirklichkeit durchgefithrt werden muss. Indem er die konkrete
Anwendung seiner Sétze selbst thematisiert, gibt er zu verstehen, dass er
mit Worten Handlungen vollzieht. Die Realisierung der Sprache in der
Kérperwelt tiberschreitet das klassische Register der Rhetorik und stellt
die Redekunst unter das Vorzeichen des Performativen.*”” St. Justs Aussa-
gen beschreiben oder vergegenwértigen nicht, sondern stiften unmittelbar
eine Tatsache. Da sie von sich aus weder wahr noch falsch sind, bemes-
sen sie sich einzig an den praktischen Bedingungen des Gelingens.*! Das
heifit zum einen, dass die Worte ernst gemeint sind und nicht parodiert
werden diirfen, weil sie ihre Setzungskraft aus der Einmaligkeit schop-
fen.*”? Zum anderen stehen sie im Rahmen einer Institution, die ihnen
die nétige Autoritdt verleiht, damit die Wirksamkeit garantiert ist.*”> Nur
durch diese Macht konnen sie auf eine Wirklichkeit referieren, die sie
selbst herstellen. Mit dem historischen Ausnahmezustand, der dem Schre-
cken der Jakobiner stattgegeben und alle Konventionen gesprengt hat,
fallen Gesetz und Exekution im souverdnen Sprechakt zusammen. Die
»Interpunktionszeichen« der Revolutionsgeschichte sind insofern stich-
haltig (lat. pungere >stechen, verletzen:), als sie aus der Ubersetzung von

470 »Such statements seem to warrant a detailed investigation into performative utterance
rather than rhetoric« (Niazi 2001, S. 38). Vgl. zu einer »Poetik des Sprechakts«, die im
Anschluss an Austin den Handlungscharakter des Redens jenseits des rhetorischen
Modells bei Biichner herausarbeitet: Campe 2004a, bes. S. 560 »In dieser Sicht [i.e.
aus der Sicht von Austins Sprechakttheorie] erscheinen Akte der Sprache nicht mehr
rhetorisch als von gegebener Institutionalitit bestimmt, sondern sprachliche Akte
erscheinen nun im Gegenteil Institutionalitit erst eréffnend oder begrindends.

471 Vgl. dazu allgemein Wirth 2002, S. 10ff.

472 Fiir Austin funktionieren Sprechakte bekanntlich nur, wenn sie >ernst« gemeint sind: vgl.
Austin 1989, S. 43: »In einer ganz besonderen Weise sind performative Auflerungen
unernst und nichtig, wenn ein Schauspieler sie auf der Bithne tut oder wenn sie
in einem Gedicht vorkommen oder wenn jemand sie zu sich selbst sagt. [...] Unter
solchen Umstinden wird die Sprache auf ganz bestimmte, dabei verstédndliche und
durchschaubare Weise unernst gebraucht, und zwar wird der gewohnliche Gebrauch
parasitir ausgenutzt. Das gehort zur Lehre von der Auszehrung [etiolation] der Sprache«.

473 Vgl. Benveniste 1974, S. 273: »Jedermann kann auf einem 6ffentlichen Platz verkiinden:
Ich beschliefle die Mobilmachung! Da einer solchen Auflerung die nétige Autoritit fehlt
und sie daher kein 4k sein kann, ist sie nur parole; sie beschrinkt sich darauf, ein
unnitzer Larm, ein Scherz, eine Verrticktheit zu sein«.

244

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

logischen Worten in blutige Taten resultieren. St. Just guillotiniert, indem
er redet — seine emphatische Deutlichkeit zeitigt drastische Wirkungen.
Die performative Dimension des Redens, die keine Zweideutigkeiten zu
kennen scheint und eine unverzégerte Anwendung der Sitze in der Re-
alitit verspricht, riickt die »Dynamik des sprachlichen Prozesses selber
in den Vordergrund«.** Auf diese Sachlage macht Bichner nicht nur da-
durch aufmerksam, dass er St. Justs historisch dokumentierte Sprechakte
auf der Bithne zitiert — den Revolutionéren ist zudem gegenwartig, dass
die Wirklichkeit das Ergebnis einer verbalen Handlung ist:

BARRERE ~ Ja, geh St. Just und spinne deine Perioden, worin jedes Komma ein
Sibelhieb und jeder Punkt ein abgeschlagner Kopf ist.*”

Die Dantonisten artikulieren ihren politischen Protest daher als Kritik am
jakobinischen Sprachterror:

MERCIER  Die Gleichheit schwingt ihre Sichel tber allen Hauptern, die Lava
der Revolution fliefit, die Guillotine republikanisiert! [...] Geht ein-
mal euren Phrasen nach, bis zu dem Punkt wo sie verkdrpert werden.
Blickt um euch, das Alles habt ihr gesprochen, es ist eine mimische
Ubersetzung eurer Worte. Diese Elenden, ihre Henker und die Guil-
lotine sind eure lebendig gewordenen Reden.*®

Der Vorwurf der Phrasenhaftigkeit lasst sich nur teilweise mit einer auf
Autoreferentialitit und Desemantisierung setzenden Theorie des Litera-
rischen erfassen.””” Zwar unterstellt er den Sprechakten der Gegenpartei
Wiederholbarkeit und Zitatcharakter,*”® doch lasst Mercier keinen Zweifel
daran, dass die Worte gleichwohl tédliche Handlungen nach sich ziehen
und nichts von der »illokutiondren Kraft« einbtiilen.*” Das Diktum der
»mimische[n] Ubersetzung« umgreift somit zwei Aspekte: Erstens besitzt
der Vorgang der Referenz eine performative Eigenart und ist nicht mehr
von der Operation des sprachlichen Tuns zu trennen. Demzufolge wird
Realitét allererst mit Worten produziert und eine vorgegebene Gegenstand-
lichkeit in eine vom Darstellungsakt gepragte Existenz transformiert.*®

474 Jaeger/Willer 2000, S. 24.

475 Biichner SW I, S. 69 (Danton’s Tod I11/6).

476 Ebd., S. 62 (Danton’s Tod I11/3).

477 Vgl. die Gegentiberstellung von poetischer Funktion und Performativa in der
Literaturtheorie nach Jakobson: Wirth 2002, S. 25ff.

478 Zur allgemeinen »Iterabilitdt« von Sprechakten vgl. Derrida 2001.

479 Zur »llocutionary force« vgl. Austin 1989, S. 117.

480 Vgl. hierzu Iser 2002.

245

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aus diesem Grund betrifft die Verkérperung der Phrasen zweitens auch
die rhetorische actio.*®" Demgemaf} ist St. Justs Aulftritt vor dem National-
konvent als eine wirklichkeitsstiftende Inszenierung zu verstehen. Deren
Besonderheit besteht darin, den Anschein der Auffithrung zu vermeiden,
damit die von Danton und Robespierre bemerkte Unverrechenbarkeit
und Heteronomie des Handelns mit ernsthaften Wort-Taten aufgewogen
werden kann.*® Ironie hat bei diesem Spiel schlechte Karten — die politi-
sche Vorrangstellung der logisch-verniinftigen Rede beseitigt im Stiick je-
den Widerspruch. Die Metaphernfreude der Dantonisten ist ebenso zum
Tode verurteilt wie das verzweifelte »Gegenwort« der wahnsinnigen Luci-
le (»Es lebe der Konigl«), das trotz oder gerade wegen seiner semantischen
Unbeherrschbarkeit am Ende »[ijm Namen der Republik« sanktioniert
wird.*#

Mit St. Just verleiht Biichner der Deutlichkeitspoetik ihr brutalstes Ge-
sicht. Weder lasst Danton’s Tod indes physische Gewalthandlungen auf der
Buhne ausfithren, noch beschriankt sich das Drama darauf, den Greuel
der ferreur deskriptiv zu berichten und der Imagination des Publikums zu
iiberlassen. Uber eine reprisentationslogische Perspektive hinaus doku-
mentiert Biichner vielmehr eine performative Wucht der Rede und insze-
niert die todliche Realisierung von Worten als sprachlichen Vorgang."** Wenn
man davon ausgehen darf, dass die Institution des Theaters die »perfor-
mative Kunst schlechthin« beherbergt,**> dann schliefit Biichners Drastik
an die Koordinaten von Schlegels Dramentheorie an. Der Riss zwischen
Sprache und Realitit, den die frithromantische Poetik verzeichnet, wird
in Biichners Schauspiel jedoch nicht nur konstatiert und bekréftigt — aus
St. Justs Rede lésst sich analytisch folgern, dass eine Schlieffung dieser
Kluft nur mit Akten moglich ist, die unter der Priamisse einer massiven
Autorisierung stehen und dem Subjekt mit aller Gewalt aus der Hand-
lungsohnmacht verhelfen wollen. In poetologischer Hinsicht sind somit
die Voraussetzungen genannt, die Biichner fiir einen literarischen Realis-
mus nach der Krise der Reprisentation herausarbeitet. Der Extremismus
der Wiedergabe motiviert sich aus einer originiren Stérung und zeigt eine
performative Dimension der Darstellung. Die »mimische Ubersetzung

481 Vel. Herrmann 2009, S. 257. — Zum Verhiltnis von Performativitit und Performance:
Schumacher 2002.

482 Oder, wie Jonathan Culler pointiert hat: »Ernsthaftes Verhalten< ist ein Sonderfall des
Rollenspiels« (Culler 1988, S. 133).

483 Zum »Gegenwort« vgl. Celan 1999, S. 178.

484 Zur Verbindung von Sprache und Gewalt vgl. Lyon 1996.

485 Fischer-Lichte 2002, S. 291.

246

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Worte« reflektiert das Leben gemif seiner verbalen Wirklichkeit und
behauptet in dieser Form eine unabweisbare Priasenz. Dabei wird die »Ver-
korperunge der Sprache nach zwei Seiten erwogen: Nicht nur treten Taten
als Wort-Taten hervor;*® Sprache wird auch im Theater, das heifit nach
den medialen Bedingungen der szenischen performance physisch.*” Aus
dieser Sachlage muss man fiir Biichners realistische Poetik den Schluss
zichen, dass die Betonung der darstellerischen Mittel als solche die Mi-
mesis keineswegs verhindert, sondern konstitutiv an eine performative
Energie der Sprache koppelt und gemiaf} dieser Pramisse tiberhaupt erst
ermoglicht.

Zusammenfassung (Woyzeck)

In diesem Kapitel ist der Versuch unternommen worden, das literarische
Werk des Anatomen Biichner mit Blick auf eine Asthetik des Drastischen
zu beleuchten, wie sie sich im 19. Jahrhundert auszubilden beginnt. Die
hier vorgelegte Riickfithrung des kunsttheoretischen Begriffs auf Schle-
gels Dramentheorie hat ein formales Moment herausgearbeitet, das iiber
eine gegenstandsbezogene Perspektive hinaus ein systematisches Problem
betrifft und das sich fiir Biichners Dichtung von zentraler Bedeutung er-
weist. Dabei sollte jedoch nicht auler Acht bleiben, dass Lenz oder Danton’s
Jod schon deshalb als drastisch gelten kénnen, weil sie ein dezidiert post-
metaphysisches Verstandnis vom Menschen zum Ausdruck bringen.
Wollte man einem engeren Begriff von Drastik folgen, wie ihn etwa Dath
vorgelegt hat, dann ist die unverhohlene und detaillierte Zurschaustel-
lung von Koérperfunktionen aller Art das primédre Kriterium drastischer
Kunst.*®® In diesem Sinn kann restimiert werden, dass Biichners Revo-
lutionsdrama mit der von den Zeitgenossen als skandalés empfundenen
>wilden Sansculottenlust« eine antiidealistische Aussicht bietet: Nicht die
Freiheiten des Geistes, sondern ein Gewimmel von runzeligen, riechen-
den, hungernden, hurenden, genieflenden, leidenden und verwesenden
Kérpern wird vorgefithrt. Unter der Macht der im Stiick verhandelten

486 Vel. zur »Dramatik« von Sprechakten: Butler 2002.

487 Zum Konzept der »verkorperten Sprache« vgl. Kramer 2002, S. 331f.

488 Vgl. Dath 2005, S. 167: »Drastik [...] ist formalisierte Vernunft als Asthetik innerhalb
einer unverniinftigen Gesellschaft, ist der Positivismus von Schrecken, Geilheit, Macht
und Ohnmacht. Ratio setzt auf Kausalitit und Determinismus statt auf Wunder und
Mysterium, also zeigt Drastik, daf§ die Dinge Folgen haben [...]. Ratio ist materialistisch,
also befafit sich Drastik mit der Materie selbst: Blut, Sperma, Pisse. Ratio setzt Zweck-
Mittel-Relationen selbst im zwischenmenschlichen Bereich, also verdinglicht Drastik
Frauen zu Huren, Kérper zu lebenden Leichen«.

247

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

biopolitischen Programme erscheint der Mensch gemif} seiner animali-
schen Existenz regelrecht verdinglicht. Schweifi, Blut, Nagel, Sex, Ekel,
Schmerz und Gewalt sind in Worten allgegenwirtig und kommen un-
zweideutig, bisweilen auch derb zur Darstellung: Prostituierte, die sich aus
Armut oder aus grenzenloser Lust verkaufen (Marion); Manner, die im
Bordell den ziigellosen Genuss feiern und denen zur Strafe die Haut von
den Schenkeln abgezogen werden soll;** Burger, die im Namen der Ega-
litdt einen Platzregen von Blut fordern; Wahnsinnige, denen nichts als ein
hilfloses Schreien tibrig bleibt; Verurteilte, deren Korper den Gestank der
Verwesung antizipieren; opake Schidel, die man aufbrechen miisste oder
die von der Guillotine in Serie abgehackt werden. Biichners physiologi-
scher Blick realisiert eine entschiedene Abkehr von der Asthetik der sché-
nen Korper, wie dies auch die LenzErzihlung mit threm therapeutischen
Interesse fiir den somatischen Schmerz herausstellt. Derart auf seine Au-
Rerlichkeit festgelegt, wird das Subjekt nach Mafgabe einer irreversiblen
Entkoppelung im Verhiltnis von reflexivem und empirischem Dasein ex-
poniert. Biichner spiegelt den modernen Menschen entsprechend als »Ort
des Verkennens« wider.*" »Zwischenmenschliche Bezichungen« finden als
Begegnung undurchsichtiger Kérper-Oberflachen statt, von Liebe ganz zu
schweigen: »[W]ir reiben nur das grobe Leder aneinander ab, sagt Dan-
ton zu seiner Gattin.**' Humanitit, Wissen und transparente Kommuni-
kation — die Versprechen der Aufkldrung stehen nunmehr vorrangig im
Zeichen historischer, gesellschaftlicher und 6konomischer Bedingungen.

Mit seiner diisteren Diagnose zur Zeit der blutigen ferreur hat Biichner
die revolutiondren Akteure iiber die Parteigrenzen hinweg gemaf} dieser
Krisenerfahrung dokumentiert. Nicht nur der Zauderer Danton, auch
Robespierre handelt im Bewusstsein einer Disjunktion zwischen Gedan-
ken und Tat. Wahrend Ersterer jedoch keinen Ausweg aus seiner theatra-
lischen Existenz sieht und sich in einer Welt aus leeren Wortspielen, me-
chanischer Wiederholung und lihmender Langeweile einrichtet, versucht
Letzterer mithilfe St. Justs den epistemischen Riss durch die Autoritit der
Institution, gegebenenfalls mit brutaler Gewalt, zu verkitten. Dergestalt

489 Vgl. Biichner SW I, S. 18f. (Danton’s Tod 1/2): »Ja ein Messer, aber nicht fiir die arme
Hure, was tat sie? Nichts! Ihr Hunger hurt und bettelt. Ein Messer fiir die Leute, die
das Fleisch unserer Weiber und Tochter kaufen! Weh tiber sie, die das Fleisch unserer
Weiber und Tochter kaufen! [...] Sie haben kein Blut in den Adern, als was sie uns
ausgesaugt haben. [...] Wir wollen ihnen die Haut von den Schenkeln ziehen und uns
Hosen daraus machen, wir wollen ihnen das Fett auslassen und unsere Suppen mit
schmelzen«.

490 Vel. Foucault 1999, S. 389.

491 Biichner SW 1, S. 13 (Danton’s Tod 1/1).

248

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gewinnen die endlosen Blutexzesse der Jakobiner als Kompensation einer
grundlegenden und andauernden Desorientierung an Profil - die Ver-
nunft, in deren Namen fiir einen neuen Staat getotet wird, ist im Inners-
ten haltlos. Dank dieser Perspektive reflektiert Biichner eine analytische
Sicht auf die drastischen Taten, weil diese urséchlich auf einen genuin mo-
dernen Reprisentationsverlust zurtickgefuhrt werden. In diesem Punkt
kommt zudem ein formales Moment zur Geltung, das fir das Drastische
seit Schlegel virulent geblieben ist. Biichner setzt namlich bei der semio-
logischen Problemstellung der frithromantischen Poetik ein, wenn er mit
der Rede St. Justs das Drama vor Augen stellt, durch das Sitze physi-
sche Wirklichkeit werden. Wie auch Heine klar gemacht hat, markiert
Drastik eine grundlegende Behinderung der Wiedergabe und verfihrt
nach dem Modell der rhetorischen evidentia oder hypotyposis. Gemafd einer
allgemeinen Medientheorie kann man festhalten, dass der handgreifliche
Realitdtseffekt dadurch entsteht, dass die Mittel der Darstellung méglichst
unsichtbar bleiben sollen. Wie Biichner jedoch allenthalben hervorhebt,
lasst sich das Medium nicht restlos ausschalten, weshalb die Aussage nicht
nur deutlich, sondern >mehr-als-deutlich< sein muss. Damit die Tat an die
Stelle der Reflexion treten kann, bedarf es des Nachdrucks. In diesem
Sinn stellt St. Just eine Sprachpraxis vor Augen, die insofern als drastisch
bezeichnet werden kann, als sie die Schwierigkeit der Ubersetzung von
Worten in Handlungen mit einer exekutiven Sprache aus dem Weg raumt.
Die wirklichkeitsstiftende Rede des Todesengels zielt auf ein linguistisches
Ereignis, das realiter etwas tut und das eine Minimierung von physischer
und emotionaler Distanz bewirkt.*? Diese zeichentheoretische Dispositi-
on erklart besser, warum das asthetische Geschehen in drastischen Kunst-
492 Vgl. Mora 2006, S. 69: »Kunst muf} weit genug gehen. Ob weit genug gegangen
worden ist, merken wir daran, ob wir es als nah empfinden, als innerhalb unserer
Sicherheitszone. Weit genug zu gehen heifit, jemanden zu bertihren. Jemanden zu
beriihren heifit, eine Uberschreitung zu begehen. Diese Uberschreitung kénnen wir
auch Drastik nennen. [...] Im Nachinein weif} ich, daf} es das ist, was manche Leute
als drastisch empfanden: dass alles darin so sehr Korper war«. Mora hat ihren Drastik-
Begriff in Abgrenzung zu Dath skizziert und weniger an die dargestellten Gegensténde,
als vielmehr an das performative Moment von Sprache gekniipft: »Womit wir beim |[...]
womdglich interessantesten Bereich der Drastik-Praxis wéren: der Sprache. [...] Wonach
ein drastischer Satz nicht der ist, in dem Blut und Eiter spritzen oder einer, in dem es von
Scheifle und Fotze wimmelt. [...] Ein wahrhaft drastischer Satz ist einer, der mir keine
Chance lafit, die in ihm enthaltene Wahrheit zu leugnen. Du weiflt genau, wovon ich
(nicht) rede [...]. Das ist drastisch« (ebd., S. 74). Wiewohl Mora mit Blick auf Schlegel
ansatzweise beizupflichten ist, muss darauf hingewiesen werden, dass ihr Begriff dort
unscharf wird, wo er eine universale Geltung beansprucht und jedes historische (und

systematische) Differenzierungsvermégen einbiifdt (in Sétzen wie: »eine Kunst, die nicht
drastisch ist, ist also schlichtweg tiberhaupt keine«, ebd., S. 71).

249

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

werken nach allen Richtungen auf die Welt der Korper konzentriert ist.
Biichners literarische Texte bewegen sich durchweg in einer Spannung,
die den realistischen Anspruch mit Primissen der romantischen Asthetik
kontrastiert. Man kann auch von einer Doppelpoetik sprechen. Das Zu-
sammenspiel von dokumentarischem Verfahren und rekursiven Struktu-
ren bildet sich im Umstand ab, dass Biichner der Welt des Denkens eine
Welt der konkreten Tat gegentiberhilt. Im klaustrophobischen Univer-
sum aus Leonce und Lena kommt die Vorstellung zum Ausdruck, dass der
Spiegel der Selbstreflexion schon mit der physischen Geste einer erho-
benen Hand durchbrochen werden kénnte. Mit der LenzErzdhlung hat
Biichner gezeigt, dass dem desorientierten Subjekt erst der somatische
Schmerz einen — wenn auch nur zeitweiligen — Anhaltspunkt in der Wirk-
lichkeit bieten kann. Auch in Danton’s Tod gibt der epochale Reprisen-
tationsverlust Anlass zu kompensatorischen Handlungen. Der reflexiven
Hemmung gemafl kommen die Taten hier als Sprechakte zur Geltung und
besitzen eine genuin linguistische Natur. Biichner zeigt mit seinem Revo-
lutionsdrama nicht, wie Menschen in Fleisch und Blut getétet werden,
sondern wie die Rede letale Wirkungen erzeugt.

Erst in seinem letzten, unabgeschlossen gebliebenen Stiick hat Biichner
eine unmittelbare Koinzidenz von verbaler und leibhaftiger Tat skizziert.
Woyzeck ist ein Sprech-Drama, das einen armen Soldaten am Rand des
Humanen zeigt. Im Kreuzfeuer von militarischem Kommando und wis-
senschaftlichem Experiment wird der Protagonist zum rohen Menschen-
material, zum »dumme[n] Thier« degradiert.**® Als namenlose Agenten
von Institutionen legitimieren sich der Hauptmann und der Doktor durch
eine normierende Deutlichkeit und operieren unhinterfragt mit den Leit-
unterscheidungen von gesund/krank, verniinftig/wahnsinnig. Weit davon
entfernt, diese Kriterien und damit die im historischen Fall des Morders
Johann Christian Woyzeck rechtsmedizinisch debattierte Psychopatholo-
gisierung zu reproduzieren,** zeigt Biichner ganz niichtern, in welchem
Rahmen und unter welchen Bedingungen der Protagonist zum Gegen-
stand von Urteilsspriichen wird. Fiir die literarische Darstellung ist dabei
entscheidend zu sehen, dass Woyzecks Geisteskrankheit vorab nicht an-
hand seiner Tat, sondern gemaf} seiner Sprechweise diagnostiziert wird:

493 Biichner SW 1, S. 198 (Woyzeck H 2/7).
494 Vel. hierzu Campe 1998a.

250

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wovzeck  (vertraulich) Herr Doctor habe sie schon was von d. doppelten Natur
gesehn? Wenn die Sonn in Mittag steht und es ist als ging d. Welt im
Feuer auf hat schon eine fiirchterliche Stimme zu mir gered!

Docror  Woyzeck, er hat eine aberratio.

Wovzick  (legt d. Finger an die Nase) Die Schwimme Herr Doctor. Da, da steckts.
Haben sie schon gesehn in was fir Figurn die Schwimme auf d.
Boden wachsen. Wer das lesen konnt.

Docror  Woyzeck, er hat die schonste aberratio mentalis partialis, zweite Spe-
cies, sehr schén ausgeprigt. Woyzeck er kriegt Zulage.*®

Die Bestimmung von Woyzecks aberratio ist als psychiatrische Uberset-
zung des vitiums zu verstehen, das die Rhetorik traditionell der amphibo-
lischen Rede vorwirft. Im sturen Glauben an die physisch-geistige Ein-
heit des Menschen muss dem Doktor der Ausdruck von der »doppelten
Natur« — also einer Natur, die sich fiir Woyzeck in eine animalische und
eine sozial determinierte spaltet — als hochgradig zweideutig vorkommen.
Die Abnormitit des Objekts wird im Stiick zuallererst als Abweichung
von der durchsichtigen Rede definiert. Zur Aufrechterhaltung der milité-
rischen Ordnung ist einem Soldaten, der, zur strikten Befolgung von kla-
ren Anweisungen verpflichtet, keinen besonderen Sinn fiir Amphibolien
besitzen sollte, eine solche Sprechweise untersagt. Im Gespréach mit dem
Hauptmann greifen Woyzecks verwirrte Worte affizierend um sich: »Er
macht mich ganz confus mit seiner Antwort«, sagt sein Vorgesetzter.*®
Freilich zeigt das Stiick gerade mit der Figur des Hauptmanns, dass auch
dessen performative Logik des Befehls vor dem Hintergrund einer in sich
kreisenden Sprache aus Tautologien steht.*”” Die Figuren aus Biichners
letztem Drama sind wieder einmal — wie Danton, Leonce und Lenz - in
einem geschlossenen Sprachuniversum gefangen. Im Stiick ist Woyzeck
indes die einzige Stimme, die sensibel genug ist, diese Sachlage wahrzu-
nehmen und zu benennen. Wie er dem Doktor eroffnet, hetzt der arme
Soldat durch eine Wirklichkeit aus opaken Zeichen, die unlesbar sind -
sie verweisen »nicht auf das Ende der Welt oder [deren] Offenbarung,
sondern nur auf sich selbst.*® Uberall hort er Stimmen, die firchterlich zu
ihm reden, doch weif} er nicht, woher sie kommen und was sie bedeuten.
Mit dem Protagonisten bringt das Stiick eine halluzinatorische Struktur

495 Biichner SW I, S. 210 (Woyzeck H 3/8).

496 Ebd., S. 207 (Woyzeck H 3/6).

497 Vgl. ebd., S. 206 (Woyzeck H 3/5): »[...] ewig das ist ewig, das ist ewig, das sichst du ein;
nun ist es aber nicht ewig und das ist ein Augenblick, ja, ein Augenblick«. — »Woyzeck,
er ist ein guter Mensch, ein guter Mensch — aber mit Wiirde Woyzeck, er hat keine Moral!
Moral das ist wenn man moralisch ist, versteht er. Es ist ein gutes Wort«.

498 Miiller-Sievers 2003, S. 145.

251

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zum Ausdruck, derzufolge Sprache nicht nur von einer jenseits der Zei-
chen liegenden Realitdt, sondern auch vom Urheber der Rede entkoppelt
ist. Woyzecks Gestammel formiert sich konsequent als Echo von Wortern,
die er anderen nachredet und in obsessiven Wiederholungen aushohlt.
Paradigmatisch hierfiir kann die nachhallende Formel »Immer zu« gelten,
die Woyzeck von der tanzenden Marie aufschnappt, zitiert und mehrere
Male im Stiick nachspricht.*”® In der dereferentialisierenden Repetition
bleibt seine Zeichenwelt immer >zu¢, verschlossen.

Woyzecks Realititsentzug und Sprachenteignung geben den Hintergrund
fir seine todliche Tat ab. Den Mord hat Bichner im ersten Teilentwurf
seines Dramas zur Darstellung gebracht. Obwohl die tiberlieferten Papie-
re keinen sicheren Aufschluss dariiber erlauben, ob die Tatszene in einer
abgeschlossenen Form des Stiicks aufgenommen worden sollte, kann man
festhalten, dass Buichner zumindest den Versuch unternommen hat, auf
seiner Sprechbiihne konkrete Handlungen in Szene zu setzen. Im Lichte
der exponierten Sprachreflexion erscheint der Mord als ultimativer Aus-
weg aus der Verwirrung und dem Unwissen. Woyzeck nimmt mehr als
nur die untreue Marie ins Visier — fir ihn ist quilender, dass sie thm als
unlesbares Zeichen erscheint und dass er schlicht nicht entscheiden kann,
ob sie treu oder untreu geworden ist: »Weib! - Nein es miifite was an
dir seyn! Jeder Mensch ist ein Abgrund, es schwindelt einem, wenn man
hinabsieht. Es wiar! Sie geht wie die Unschuld. Nein Unschuld du hast
ein Zeichen an dir. Wif} ich’s? Wei} ich’s? Wer weil} es?«5® Das Messer,
mit dem er sein Opfer niedersticht, soll Klarheit schaffen - es ist gegen
die Undeutlichkeit einer undurchsichtigen Zeichenwelt, gegen die Unun-
terscheidbarkeit von Schuld und Unschuld, Wahrheit und Betrug gerich-
tet.”! Im Hinblick auf ein Drama des Drastischen ist diese blutige Aktion
insofern zentral, als sie Biichner nicht nur als stumme Handlung, sondern
zugleich als Wort-Tat inszeniert:

Nimm das und das! Kannst du nicht sterbe. So! So! Ha sie zuckt noch, noch nicht
noch nicht? Immer noch? stgft zu Bist du Todt! Todt! Todt! es kommen Leute, liuft

w€g502

Mit jedem Wort sticht Woyzeck zu und sagt, was er macht. Seine Tat

ist verbal und leibhaftig, seine Sprache reflexiv und referenziell zugleich.

499 Vel. Buchner SW I, S. 179 (Woyzeck H 1/5). Dazu Campe 1998a, S. 225f.; Miiller-Sievers
2003, S. 146.

500 Biichner SW 1, S. 200f. (Woyzeck H 2/8).

501 Vgl. hierzu ausfiihrlicher Giuriato 2009.
502 Biichner SW 1, S. 186 (Wbyzeck H 1/15).

252

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fiir Woyzeck, der sich vor unauflésbare Ambiguititen gestellt sicht, kann
Deutlichkeit konsequent nur noch dort erhofft werden, wo das >treffende
Wort« die semiologische Schranke durchbricht und physisch wird. Das
Messer, das im Wortmaterial des Stiicks von Anfang an als Metapher
prasent ist,”® konzentriert sich in der Tatszene zum buchstéblichen >Stich-
wort« des Textes. Zu Biichners Feinheiten gehort es indes, dass auch der
morderische Sprechakt in eine Struktur der Wiederholung eingebunden
ist. Bevor Woyzeck tétet, hat er durchweg anonyme Stimmen gehort, die
thm »[s]tich, stich« zugeflistert und die ihn zur Tat gedrangt haben®* — ei-
ner Tat, die er mit Nachdruck wiederholen muss, weil sich die erwiinsch-
ten Unterscheidungen bis zuletzt nicht einstellen wollen. Zwar hat er auf
der verzweifelten Suche nach einem Ausweg die mit Marie verbundenen
Zeichen niedergestochen, doch ist thm die Welt dadurch keineswegs kla-
rer geworden.

Mit dieser Tatszene reichert Biichner seine umfassende Analyse der Deut-
lichkeit um ein weiteres Kapitel an. So wie seine philosophische und na-
turwissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Leitbegriff der Aufkla-
rung eine operative Logik von Mangel und Kompensation offengelegt
hat, so reflektiert Biichner in seinen literarischen Schriften konsequent auf
die sprachlichen Bedingungen der Deutlichkeit und setzt die performative
Uberschreitung der Worte zur Tat als Fluchtpunkt seiner Dichtung. Biich-
ners Drastik bleibt jedoch als Leicken einer irreversiblen Krise der Repri-
sentation gegenwartig — dergestalt artikulieren die Texte ein Bewusstsein
dartiber, dass sie dem Zuschauer einen isthetischen Uberschuss zumu-
ten. Die vorbeikommenden Leute, die Woyzecks Wort-Tat gehort haben,
kommentieren entsprechend: »zu deutlich, zu laut!«*%

503 Als Leitmotiv des Textes ist zu beobachten, wie das Messer im ersten Teilentwurf immer
fasslicher wird. Biichner fithrt das Motiv zuerst als Metapher ein, indem Woyzeck von
seinen Kopfschmerzen erzihlt: »Und das Messer ist mir immer zwischen den Augenc
(Biichner SW 1, S. 180 [Woyzeck H 1/7]). Dann taucht das Messer als Gegenstand in
Woyzecks Traumen auf (H 1/8), dann beim Rasieren des Unterofficiers (H1/10), dann
kommt Woyzeck in den Besitz der Tatwaffe (H 1/11, H 1/12), begeht damit den Mord
(H 1/15), und schliefilich versenkt er das Messer als Zeichen seiner Tat im Teich (H 1/19,
H 1/20). Vgl. generell zum Messer-Motiv: Miller-Sievers 2003, S. 143f.

504 Vel. Biichner SW I, S. 184 (Woyzeck H 1/13): »Horst du’s nicht, ich hor’s den ganzen Tag,
Immer zu. Stich, stich«.

505 Ebd., S. 186 (Mayzeck H 1/16).

253

- am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

am 13.01.2026, 08:32:3!


https://doi.org/10.5771/9783968217116-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Anatomische Zergliederungen
	»Abgrund zwischen Denken und Erkennen« (Studien zu Descartes)
	Deutlichkeit als Methode (Spinoza-Lektüre)
	Sezieren, Beobachten, Protokollieren (Naturwissenschaftliche Schriften)
	›Objektivität‹ als Stil

	2.  Drastik
	Geburt der Drastik aus dem Geist der Romantik(Friedrich Schlegel)
	Drastischer Realismus (Heine, Bölsche, Thomas Mann, Dietmar Dath)
	Buchstäblichkeit und Nachdruck
	Büchners Drastik: Präliminarien

	3.  »Kaltblütig«
	Vorspiel im Land der »Konfusion«(Leonce und Lena)
	Szenen einer Ästhetik des Fasslichen (Lenz)
	Dokumentieren und Dramatisieren
	Politik der Deutlichkeit (Danton’s Tod)
	Zusammenfassung (Woyzeck)


