
600 Rezensionen

schichte (bis hin zu Karl Mays drei berühmten Roman-
gewehren in Bild und Wort), nicht den Hauptgegenstand
des Buches. Unschön auch die häufige Hervorhebung
von “Mischlingen” und “Mestizen”. John Ross bei-
spielsweise wuchs als Mestize unter Cherokee auf und
darf hier nicht einfach Cherokee mit einem europäischen
Elternteil sein, die heutigen Mandan in North Dakota
seien “jedoch [. . .] keine reinblütigen M. mehr” und
über die Blackfoot heißt es: “ein hoher Anteil von Mes-
tizen lässt die Akkulturation voranschreiten”. Die Be-
handlung der Ethnien folgt hier einem essentialistischen
Kulturbegriff, der zudem die Frage nach Blutsanteilen
stellt. Dass im Buch auch gleich zweimal das von den
Autoren selbst richtigerweise als wenig authentisch cha-
rakterisierte Little Bighorn-Schlachtgemälde des eher
völkisch denn völkerkundlich orientierten Stahlgewitter-
malers Emil “Elk” Eber (1892–1941) abgedruckt ist,
bringt keinerlei Gewinn.

Auch das vom Hrsg. empfohlene “Weiterlesen” oder
“Hintereinanderweglesen” gestaltet sich aufgrund der
häufig ungelenken, mitunter altklugen und allzu oft re-
dundanten Sprache vieler Beiträge schwierig. Exempla-
risch das Stichwort “Fallensysteme”: Man erfährt fast
nichts über Funktionsweisen und Verbreitung, liest aber
Allgemeinplätze wie “die Variationsbreite der F. war in
Nordamerika wie auch bei anderen Naturvölkern groß.”
Unter einigen Stichworten (wie zu Catawba) heißt es
gar, dazu könne man “nicht viel sagen”. Wozu also ein
Nachschlagewerk, in dem die Autoren teils wortreich
begründen, dass es nichts zu sagen gibt, statt sich zu
bemühen, für die dergestalt vergeudeten Zeilen doch
noch Information zu recherchieren?

Freilich finden sich durchaus gelungene Beiträge,
wie der exzellente und gut zu lesende Text über den
Ethnologen Werner Müller, oder die Einträge zu “Mas-
ken” und “Töpferei”, was umso mehr die Frage aufwirft,
warum die großen Qualitätsunterschiede innerhalb des
Buches den Herausgeber nicht zu editorischem Eingrei-
fen veranlasst haben. Als ehrgeizig kann der lohnens-
werte Versuch gewertet werden, religiöse Konzepte aus
den verschiedenen Kulturen unter ihren originalsprach-
lichen Begriffen aufzunehmen, was aber beim Nach-
schlagen das Problem unterschiedlicher Schreibungen
besonders vor Augen führt, zumal im Drucksatz einige
Sonderzeichen verschwunden zu sein scheinen. Auch
die im Allgemeinen gut fundierten ethnoarchäologischen
Stichworte und die sehr zu begrüßende Aufnahme aller
bekannten Misch- und Handelssprachen des Subkon-
tinents verweisen auf weitergehendes Potential. Dass
aber eine den Kurzbiografien ebenbürtige ethnologische
Komponente weitestgehend fehlt, kann hier nur noch mit
einem Verweis aufs Internet konstatiert werden. Nach
sechzehn Jahren und drei Auflagen hofft das Indianer-
lexikon immer noch auf Bonus bei der Leserschaft.

Henry Kammler

Itier, César: El hijo del oso. La literatura oral que-
chua de la región del Cuzco. Lima: Instituto Francés
de Estudios Andinos; Instituto de Estudios Peruanos;

Fondo Editorial Universidad Nacional Mayor de San
Marcos, 2007. 225 pp. ISBN 978-9972-623-52-3. (Tra-
vaux de l’Institut Français d’Études Andines, 252) Price:
$ 20.00

El presente volumen, traducción que en parte rectifi-
ca y completa la versión francesa publicada en 2004,
reúne una docena de relatos en quechua que le fue-
ron contados al autor por hombres y mujeres quechua-
hablantes de los departamentos de Cuzco (provincias de
Canchis y Espinar) y Apurı́mac entre 1994 y 2004. El
trabajo de selección, transcripción, traducción y orga-
nización de los relatos en ocho secciones, coherentes
en sı́ mismas y entre sı́, no sólo estuvo inspirado en el
lugar destacado que ocupan los mitos – o cuentos – en
el canon de la literatura oral regional, sino también en
el imperativo de contextualizarlos con miras a develar
las experiencias vitales de quienes los cuentan. Precisa-
mente, cada una de las secciones en las que fueron agru-
pados los relatos es precedida por un ensayo interpreta-
tivo que procura develar su carácter intertextual – por
remitir a tradiciones textuales más o menos previas o
contemporáneas –, referencial – por desplegar aspectos
significativos del orden social, económico, simbólico y
ritual del universo que los contiene –, e interpersonal –
por expresar la intención personal de sus narradores.

En las tierras altas del sur peruano se encuentra
extendido el mito de unos seres que, bajo distintas
denominaciones, poblaban la Tierra antes de que el Sol
se erigiera sobre ella y encarnan todos aquellos atributos
que, en principio, se contraponen con la condición
humana actual. Se trataba de guerreros violentos que
habitaban pueblos escarpados en las altas cimas de las
montañas y cuyos restos, por lo general en aquellas
zonas dedicadas al pastoreo extensivo, aún acechan a
los humanos. Ambiciosos de tierras ajenas y de riquezas
– las cuales prefirieron destruir en lugar de legarlas a
la humanidad venidera –, estos seres fueron quemados
vivos por el sol cuando despuntó por vez primera en
el horizonte. Algunos de ellos pudieron escapar del
cataclismo sumergiéndose en el curso de los rı́os en
dirección al piedemonte, y se convirtieron en los fieros
ch’unchus del Antisuyu que encarnan, en su salvajismo,
aquellos atributos nefastos de sus predecesores. Y sin
embargo, el mito de origen de la comunidad de Usi
– sitio en el que fue registrado el relato en cuestión –
cuenta que en los tiempos pretéritos, los antiguos Usi
y los antiguos Sangarará vivı́an en continuas reyertas.
Los segundos invadieron los territorios de los primeros
y estos últimos tuvieron que recurrir a la ayuda de un
tal Antisuyu – en este caso héroe epónimo de una de
las cuatro divisiones del Tawantinsuyu – que se habı́a
establecido en su territorio en calidad de yerno (qatay)
y que, con la ayuda de sus compañeros de la selva y un
viento favorable del Qollasuyu, logró expulsarlos con
éxito y distribuir los territorios agrı́colas tal y como se
los aprecia actualmente. De yerno, forastero y guerrero
no incorporado plenamente al grupo de su esposa, con la
salida primigenia del Sol Antisuyu deviene ayllu y, junto
con su par Usi, tiene pleno derecho sobre el territorio
del grupo, dando lugar a un ordenamiento sociológico

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-600 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-600


Rezensionen 601

(dualista y asimétrico) y ecológico (complementariedad
de pisos) caro a las poblaciones andinas. Los seres del
tiempo presolar detentan, ası́, un carácter antinómico
relacionado por el autor a su génesis culturalmente
heterogénea: caciques guerreros fundadores de linajes
y ayllus, su gentilidad queda atestiguada en su condi-
ción de wak’a – seres pretéritos y salvajes a los que
algún suceso violento inmovilizó en piedras y montañas.
Además de desplegar en el pasado el vı́nculo contem-
poráneo entre los dos ayllus en los que se organiza el
grupo, el mito también constituye un mecanismo moral
para condenar los comportamientos que amenazan su
reproducción.

El rapto de la doncella por un cóndor es un ejemplo
explı́cito de ello. Tras parir un hijo logra escapar de la
cueva de su captor y regresar al hogar paterno, donde su
esposo encuentra la muerte tras un intento infructuoso
por reconquistarla. Si bien desde la perspectiva del
cóndor el rapto de la doncella se adecua al ideal andino
de la virilocalidad, su propia condición no deja de ser
un factor inquietante para los padres de ella, quien
finalmente logra tomar conciencia de la imposibilidad
ontológica de la unión con un forastero. Pero ello no
es todo, el cóndor es al mismo tiempo apu – divinidad
tutelar corporizada en la figura de montañas o cerros –
y mediante la unión con la muchacha los miembros
de su ayllu sellan una alianza con un yerno (qatay)
sobrenatural y poderoso, que llegado el caso los asistirá
como lo hizo Antisuyu con sus respectivos afines. De
igual manera, el rapto por un joven pastor de una mujer
estrella que junta algas al borde de una laguna vuelve
a plantear el tema de la imposibilidad ontológica de la
exogamia, pero desde otra perspectiva. En este caso es
el pastor quien, tras seguir a su esposa al cielo luego
de escapar ella del hogar conyugal por sufrir el trato
hostil de su suegra, muere junto a su hijo cuando el
Sol despierta de su nocturno letargo. En la tradición
andina las estrellas-animales eran el prototipo de los
animales terrestres, y eran ellas quienes les transmitı́an
su fuerza vital y poder reproductivo. En el presente
contexto, la asociación de la estrella con la laguna y
las algas hace de ella el prototipo de los pobladores de
la quebrada, ubicados en el piso ecológico del maı́z.
Ası́ como para un simple mortal las condiciones de
vida en el cielo resultan insoportables, para un pastor
de las alturas el modo de vida agrı́cola es incompatible
con el suyo propio. En otras versiones el pastor procura
regresar a la Tierra con sus hijos, y la estrella reniega de
ellos, impidiéndoles el acceso a sus terrenos celestiales-
agrı́colas y haciendo explı́cito, en un mismo acto,
que si bien en los Andes la herencia es bilateral, la
filiación es patrilineal, motivo por el cual sus hijos
quedan desheredados. Este drama, asimismo, remite
a la situación de marginalidad e inferioridad relativa
de los pastores andinos en relación con sus vecinos
agricultores de los valles y quebradas, tema desarrollado
en el mito del zorro celestial. Encarnado en el cuerpo
de un joven, un zorro seduce a una mujer tras ayudarla
a cultivar sus terrenos y, descubierto por su esposo,
emprende un viaje al cielo con la ayuda de un cóndor y

asiste a un banquete en el que se comporta de manera
desmesurada. Con el fin de regresar a la Tierra trenza
una cuerda, y en su descenso insulta repetidas veces a
una bandada de loros, quienes, indignados, la cortan,
propiciando su muerte estrepitosa. De los excrementos
del zorro surgen los zorros actuales, principal amenaza
del ganado de los pastores. Y, sin embargo, el zorro
comparte con ellos una serie de atributos comunes:
ocupa el mismo hábitat, es seminómada y manifiesta una
voracidad salvaje igualmente atribuida a los pastores por
sus pares agricultores. En el plano simbólico, el zorro
es también el perro del apu – pastor por excelencia –
y el mal que inflinge a los rebaños de los humanos no
hace sino nivelar la balanza de reciprocidad entre ellos
y las entidades del mundo-otro que, una vez equilibrada,
redunda en la fertilidad terrenal.

El resto de los relatos – o cuentos – que conforman
el libro remite a un origen europeo que no invalida su
reapropiación por los campesinos del sur peruano en
un contexto social que le imprime un sentido propio.
Ası́, el ciclo de peripecias a las que se ve sometido
un joven rico tras unirse con una de las hijas del
Diablo vuelve a evidenciar la animadversión hacia los
matrimonios lejanos y el vı́nculo de subordinación del
yerno (qatay) para con su suegro, el cual va más allá
del pago del precio de la novia. De igual forma, la
suerte de los animales salvajes que ayudaron a Jesucristo
a escapar de sus perseguidores retoma el tema de la
relación que ellos mantienen con los hombres. Destaca
en los relatos el rol atribuido al puma salvador, quien,
al igual que el zorro, es rival y doble del hombre
de la puna. Por su parte, la torpeza atribuida a la
fuerza sobrehumana del hijo de una muchacha y un oso,
además de describir la oposición relativa entre humanos
y animales, plantea el tema de la vitalidad peligrosa del
joven adolescente (warma) y su proceso de socialización
hacia el estado de joven-hombre (wayna) – igualmente
reflejado en el comportamiento ritual de los jóvenes-osos
(pablucha) durante la peregrinación anual al santuario
de Quyllurit’i en el corazón del macizo Ausangate.
“Santo Tomás Borriquito”, finalmente, cuenta la historia
de los infortunios sufridos por el hijo de un curandero
itinerante boliviano y una burra, quien alcanza su plena
humanización una vez que logra adquirir el arte de
la lectura. El relato, en este sentido, busca invertir
la imagen estereotipada que amplios sectores de la
sociedad mayor tienen sobre los sectores campesinos en
relación a sus capacidades cognoscitivas – al igual de
lo que hace el volumen aquı́ comentado, cabe agregar,
en lo que respecta a sus virtudes narrativas.

En este libro César Itier ha logrado develar, exponer,
describir y analizar no sólo las maneras en que las
poblaciones quechua-hablantes del sur peruano conciben
su lugar en un mundo cambiante y las experiencias
a ello asociadas – con una erudición y sensibilidad
excepcionales a las que estas breves lı́neas hacen poca
justicia – , sino también, y acaso fundamentalmente para
los interesados en la lingüı́stica andina y amerindia en
general, cómo lo dicen en su propia lengua.

Pablo F. Sendón

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-600 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:33:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-600

