
216

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

Khakpour, Natascha: Zugehörigkeitskonstruktionen im 
Kontext von Schulbesuch und Seiteneinstieg. In: Benholz, 
Claudia; Frank, Magnus; Niederhaus, Constanze (Hrsg.): 
Neu zugewanderte Schülerinnen und Schüler – eine Gruppe 
mit besonderen Potentialen. Münster 2016, S. 151-170
Korntheuer, Annette: Die Bildungsteilhabe junger Geflüch-
teter. Faktoren von Inklusion und Exklusion in München und 
Toronto. Münster und New York 2016
Kuckartz, Udo: Qualitative Inhaltsanalyse. Methoden, 
Praxis, Computerunterstützung. Weinheim 2014
Leiprecht, Rudolf: Diversitätsbewusste Soziale Arbeit. 
Schwalbach am Taunus 2011
Motzek-Öz, Sina; Westphal, Manuela: Die Theorie-Praxis-
Reflexion am Übergang Studium-Beruf – Deutungsmuster 
von Berufspraktikantinnen und -praktikanten in fluchtbezo-
genen Schlüsselsituationen. In: Migration und Soziale Arbeit 
3/2019a, S. 258-268
Motzek-Öz, Sina; Westphal, Manuela: Bildungsteilhabe 
von jungen Erwachsenen mit Fluchterfahrung – Potentiale, 
Herausforderungen und Grenzen von zivilgesellschaftlichen 
und sozialräumlichen Projekten. In: Alisch, Monika (Hrsg.): 
Zwischenräume – Sozialraumentwicklung und Sozialraum-
organisation in der Einwanderungsgesellschaft. Opladen 
2019b, S. 61-80
Prasad, Nivedita (Hrsg.): Soziale Arbeit mit Geflüchteten. 
Rassismuskritisch, professionell, menschenrechtsorientiert. 
Stuttgart 2017
Rohde, Daniel: Schule als multiprofessionelles Terrain. In: 
Sozialmagazin 01-02/2019, S. 39-44
Sauer, Thorsten; Wind, Elmar; Weh, Ina: Multiprofessionalität 
in der dualen Ausbildung. In: Pädagogik 11/2017, S. 18-19
Schäuble, Barbara: Konfliktorientierte Soziale Arbeit. In: 
Völter, Bettina; Cornel, Heinz; Birgitta Gahleitner, Silke; Voß, 
Stephan (Hrsg.): Professionsverständnisse in der Sozialen 
Arbeit. Weinheim 2020, S. 59-69
Schirilla, Nausikaa: Migration und Flucht. Orientierungs-
wissen für die Soziale Arbeit. Stuttgart 2016
Seibold, Claudia: Junge Flüchtlinge in der Schule. Aufgaben 
und Anforderungen an die Schulsozialarbeit. In: Sozial
magazin 12/2015, S. 52-61
Thieme, Nina: Zur Fallkonstitution in Teamgesprächen zwi-
schen Professionellen der Sozialen Arbeit und Lehrer/innen 
im Ganztag. In: Cloos, Peter; Fabel-Lamla, Melanie; Kunze, 
Katharina; Lochner, Barbara (Hrsg.): Pädagogische Team
gespräche. Methodische und theoretische Perspektiven 
eines neuen Forschungsfelds. Weinheim 2019, S. 247-262
Trautmann, Matthias: Mit anderen Professionen zusam-
menarbeiten?! In: Pädagogik 11/2017, S. 6-8
Völter, Bettina; Cornel, Heinz; Gahleitner, Silke Birgitta; Voß, 
Stephan: Professionsverständnisse in der Sozialen Arbeit – 
eine Einführung. In: Völter, Bettina; Cornel, Heinz; Gahleitner, 
Silke Birgitta; Voß, Stephan (Hrsg.): Professionsverständnisse 
in der Sozialen Arbeit. Weinheim 2020, S. 7-26

     Zusammenfassung | Der Beitrag befasst 
sich mit den Besonderheiten der muslimischen 
Zivilgesellschaft und ihrer Verortung in der Zivil-
gesellschaft als Ganzem. Ausgehend von den 
Merkmalen, die eine Zivilgesellschaft auszeich-
nen, werden die Konturen der religiös motivier-
ten muslimischen Akteur:innen nachgezeichnet. 
Es werden die Beziehung zwischen Staat und 
muslimischer Zivilgesellschaft, die Bedeutung 
der Sozialen Arbeit hierbei sowie die Rolle der 
Frauen in diesem Kontext thematisiert. Die Auto-
rin bringt dabei auch eine Perspektive mit ein, 
die sie in ihrer Funktion als Gründerin und Vor-
sitzende des Sozialdienstes muslimischer Frauen 
e.V. einnimmt.

     Abstract | This article deals with the parti
cular features of the Muslim civil society in 
Germany and with its contextualisation in the 
national civil society as a whole. On the basis 
of a description of the characteristics of a civil 
society, the profile of religiously motivated 
Muslim agents is outlined. A particular empha-
sis is on the relationship between the state and 
Muslim civil society, the relevant significance 
of social work and the role of women in this 
context. In her presentation, the author provi-
des insight into her perspective as a founder 
and the executive chairwoman of the Social 
Service of Muslim Women.

Schlüsselwörter  Sozialdienst muslimischer Frauen 
 Zivilgesellschaft  Wohlfahrtspflege 

 Islam  Frau

     1 Zur Einführung | In Deutschland findet eine 
lebendige Debatte über die Wirkung der Zivilgesell-
schaft auf die Demokratie und die damit verbundene 
politische und gesellschaftliche Partizipation statt 
(siehe etwa Richter 2016, Klein et al. 2004). In Bezug 
auf die Musliminnen und Muslime in Deutschland 
fehlen jedoch die Debatten über die Fragen, welche 
Merkmale organisierte Menschen muslimischen 

Muslimische Zivilgesell-
schaft in der Sozialen 
Arbeit
     Ayten Kılıçarslan

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216


217

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

Glaubens haben, ob dabei von der Existenz einer 
„muslimischen Zivilgesellschaft“ ausgegangen werden 
kann und inwiefern diese ein Teil der deutschen 
Zivilgesellschaft darstellen. Als jahrelang Erfahrene 
innerhalb von und mit muslimischen Organisationen 
sowie als Gründungsvorsitzende des Sozialdienstes 
muslimischer Frauen möchte ich einen Einblick auf 
das Thema aus der inneren Perspektive vermitteln.

     2 Merkmale einer Zivilgesellschaft | Die 
Entstehung der Zivilgesellschaft in Deutschland und 
Europa ging mit der Entwicklung der bürgerlichen 
Gesellschaft im 19. Jahrhundert einher (Nipperdey 
1998, S. 382 ff.). Auch die Anfänge der Wohlfahrts-
strukturen sind dem Engagement des Bürgertums 
zu verdanken (Kılıçarslan 2019). Der Diskurs der Zivil-
gesellschaft konstruiert Bürger:innen als Träger:innen 
eigener Rechte und Pflichten, die sich für die eige-
nen Belange organisieren, gegenüber dem Staat ihre 
Rechte verteidigen oder ihre Interessen durchsetzen 
möchten. Dabei werden zivilgesellschaftlich organi-
sierten Bürger:innen Kompetenzen im Umgang mit 
Bildungsressourcen sowie allgemein spezifische Bür-
gertugenden zugesprochen (Münkler 1993, 2002). 
Fast in allen Beschreibungen der Zivilgesellschaft 
dominieren die Merkmale Freiwilligkeit, Öffentlich-
keit, Gemeinschaftlichkeit und Gemeinwohlorientie-
rung. Die organisierten und sich in der Zivilgesell-
schaft engagierenden Bürger:innen bewegen sich 
im öffentlichen Raum. Ihr Engagement kann im Inter-
esse einer bestimmten Gruppe oder im Interesse des 
Gemeinwohls liegen. Sie sollten nur nicht im staat
lichen Auftrag handeln, private Interessen verfolgen 
oder Marktinteressen bedienen.

     3 Zusammenwirken von Staat und Zivilge-
sellschaft – Das Beispiel der Wohlfahrtspflege | 
In Deutschland ist das Zusammenwirken von Zivilge-
sellschaft und Staat durch die demokratische Grund-
ordnung geregelt. Der Staat hat die „geregelte und 
rechtmäßig anerkannte Möglichkeit der Einfluss
nahme“ (Pollack 2004, S. 27) und kann legitimierte 
Gewalt ausüben. Dabei muss er für alle Bürger:innen 
gültige und verbindliche Entscheidungen treffen. Die 
Zivilgesellschaft dagegen kann weder eine Entschei-
dung für alle treffen noch ihre Befolgung erzwingen. 
Der Staat muss sich – im Gegensatz zur Zivilgesell-
schaft, die sich insbesondere auf die eigenen Interes-
sengemeinschaften fokussiert – gegenüber allen 
Bürger:innen und Gruppen neutral verhalten und 

einer Monopolbildung in der Zivilgesellschaft ent
gegentreten. Der Staat darf weder die zivilgesell-
schaftlichen Gruppen lenken (Mickel; Bergmann 
2005, S. 834), noch bevorzugt behandeln oder be-
nachteiligen. Dabei ermöglicht der Staat der Zivil
gesellschaft, sich einzubringen und schafft dafür 
Räume innerhalb des subsidiär organisierten Gesell-
schaftssystems.

     Hieraus ergibt sich im Einzelnen die Prämisse, 
dass der Staat die zivilgesellschaftlichen Organisa
tionen nicht daran hindern darf, an Förderstrukturen 
zu partizipieren. Auch eine erzwungene Mitglied-
schaft in einem anerkannten Wohlfahrtsverband 
oder einer Dachorganisation als Voraussetzung die-
ser Partizipation ist problematisch und kann zu 
Nachteilen im Zugang zu Förderbereichen führen. 
In der Praxis begegnen wir jedoch einer solchen 
Konstellation. In unserem Kontext der muslimischen 
Zivilgesellschaft in der Sozialen Arbeit ist dies bei-
spielsweise in einigen Städten, wie Krefeld oder Bie-
lefeld, im Bereich der Anerkennung als Träger der 
freien Jugendhilfe oder im Bereich der Landesförde-
rung für Frauenberatungsstellen der Fall. Dies bringt 
für muslimische Organisationen, die nicht zu einem 
anerkannten Wohlfahrtsverband gehören (wollen), 
Nachteile mit sich.

     4 Nachteilsausgleich für muslimische Orga-
nisationen | Die Zivilgesellschaft ist kein homogenes 
System. Zu ihr gehören unterschiedlich organisierte 
Gruppen, deren Interessen und Grundsätze unterein-
ander kollidieren können. So kann von der Zivilgesell-
schaft nicht erwartet werden, dass sie eine einheitliche 
Meinung vertritt oder einheitliche Strukturen bildet. 
Die Herausforderung für die Zivilgesellschaft besteht 
darin, unter sich Gemeinsamkeiten auszuarbeiten, 
Nachteile für einzelne zu vermeiden, Machtstruktu-
ren in Ausgleich zu bringen, schwächere Gruppen zu 
fördern und eine Öffentlichkeit für ihre Belange zu 
schaffen. Wenn die Zivilgesellschaft dies mit eigenen 
Ressourcen nicht ermöglichen kann, sollte der Staat 
selbstverpflichtend im Rahmen des eigenen Subsidia-
ritätsprinzips und des Artikels 3 des Grundgesetzes 
(Gleichheit vor dem Gesetz) in die Pflicht genommen 
werden, diesen Nachteil zu beheben. So könnten die 
schwächeren Glieder in der Zivilgesellschaft durch 
Förderungen in die Lage versetzt werden, sich in der 
Landschaft der zivilgesellschaftlichen Organisationen 
zu behaupten. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216


218

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

     Im Speziellen geht es uns hier um Organisationen 
und Gruppen von Migrant:innen sowie Musliminnen 
und Muslime. Personen muslimischen Glaubens sind 
aufgrund der Migrationsgeschichte ihrer Mehrheit 
durch Nachteile des Arbeiter:innenmilieus geprägt 
und weisen Defizite in Bildung, finanzieller Ausstat-
tung und anderen Ressourcen auf. Das Ziel, ihnen 
mehr Teilhabe in der Zivilgesellschaft zu verschaffen, 
erfordert mehr Unterstützung bei der Professionali-
sierung ihrer Engagementbereiche durch Nachteils-
ausgleich. Dadurch können sie in die Lage versetzt 
werden, ihre Arbeit nachhaltig auf- und auszubauen 
(Halm; Sauer 2015, S. 105).

     5 Verortung der muslimischen Zivilgesell-
schaft | Der Begriff „muslimische Zivilgesellschaft“ 
umfasst organisierte Menschen und Gruppen, die sich 
aus religiöser Motivation heraus sozial und gesell-
schaftspolitisch engagieren und die Interessen der 
Musliminnen und Muslime im Blick haben oder 
öffentlich vertreten wollen. Zu der muslimischen Zivil-
gesellschaft gehören alle aus religiöser Motivation 
gegründeten und handelnden Frauen- und Jugend
initiativen, Senior:innenvereine, Kunst- und Kultur-
vereine, in der Wohlfahrt tätige zivile Organisationen 
und Religionsgemeinschaften mit zivilgesellschaftli-
chem Charakter.

     Dennoch wird aus unserer Beobachtung heraus 
im öffentlichen Diskurs die Partizipation der Muslimin-
nen und Muslime in der Gesellschaft überwiegend 
mit dem sozialpolitischen und religionsverfassungs-
rechtlichen Status der muslimischen Religionsgemein-
schaften in Verbindung gesetzt. So orientieren sich 
die Diskurse mehr an einem (oft nur vermeintlich) 
mit Religionsfragen verbundenen Konfliktpotenzial 
als an den Potenzialen, die eine stärkere Partizipation 
einer muslimischen Zivilgesellschaft für alle Seiten mit 
sich bringen würde.

     6 Erste Deutungsversuche in Politik, Medien 
und der Praxis | Im Folgenden soll es darum gehen, 
welche Vorstellungen unter dem Begriff „muslimische 
Zivilgesellschaft“ zusammengefasst werden. Dies 
möchte ich anhand von drei Praxisbeispielen darstel-
len. Diese Beispiele scheinen für eine Annäherung 
an diesen Begriff besonders geeignet, weil die (teils 
unausgesprochene) Definition des Begriffs konkrete 
Auswirkungen auf die Praxis der Arbeit mit Muslimin-
nen und Muslimen hat. Diese Beispiele bergen in 

einer kritischen Auseinandersetzung großes Entwick-
lungspotenzial für zukünftige Diskussionen in sich.

     6-1 Beispiel 1 | Das Land Nordrhein-Westfalen 
(NRW) konstituierte am 1.7.2019 das „Forum musli-
misches Engagement“ und kündigte an, drei Fachforen 
darin zu bilden. Im Näheren beschreibt das zuständige 
Ministerium für Kinder, Familie, Flüchtlinge und Inte-
gration des Landes NRW (MKFFI-NRW) bezüglich der 
muslimischen Zivilgesellschaft: „[...] Im Fachforum Inner-
muslimischer Diskurs werden Musliminnen und Muslime 
aus vielfältigen Organisationen zusammenkommen und 
sich Gedanken über die Ausgestaltung des ‚Forums 
muslimische Zivilgesellschaft‘ der Koordinierungsstelle 
machen, das als Plattform für den innermuslimischen 
Dialog gedacht ist und dazu dienen soll, Themen aus 
der muslimischen Zivilgesellschaft an die Landesregie-
rung heranzutragen“ (MKFFI-NRW 2019, o.S.).

     In einem Bericht im Anschluss an die Auftaktver-
anstaltung des besagten Forums, der dem Landtag 
von NRW vorgelegt wurde, beschreibt der zuständige 
Minister: „Als Teilnehmende vertreten waren zivilgesell-
schaftliche Zusammenschlüsse und Akteure, wie z.B. 
Frauen- und Bildungsvereine, Sportvereine, Inklusionsver-
eine, kultur- und medienschaffende Zusammenschlüsse, 
muslimische Dachverbände, unabhängige Moschee
gemeinden, Akademiker- und Lehrerverbände“ (Stamp 
2019, S. 3).

     Bei der Planung dieses Forums ging das MKFFI-
NRW mit mehreren Vereinen, Initiativen und religiö-
sen Dachverbänden in den Austausch und versuchte 
dadurch Transparenz zu schaffen und die Beteiligung 
zu sichern.

     Die Bildung des Forums muslimisches Engagement 
folgt dem Beispiel der Bundesregierung in der Deut-
schen Islamkonferenz (DIK). Sie will die muslimische 
Bevölkerung des Landes kommunikationsfähig machen 
und sie in die gesellschaftlichen Diskurse einbinden. 
Mit diesem Vorgehen begibt sich die Landesregierung 
jedoch in die Gefahr, eine der wichtigsten Normen der 
Zivilgesellschaft zu verletzen, nämlich die Wahrung 
der Unabhängigkeit in der inhaltlichen und methodi-
schen Ausrichtung. Eine Alternative wäre beispiels-
weise, finanzielle Ressourcen zur Verfügung zu stel-
len und stabile Kommunikationsräume zwischen der 
muslimischen Zivilgesellschaft und den landespoliti-
schen Ressorts zu schaffen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216


219

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

     6-2 Beispiel 2 | Die Informationsplattform für 
Journalist:innen, der „Mediendienst Integration“, 
veröffentlichte im September 2018 (aktualisiert im 
April 2021) ein Informationspapier über islamische 
Verbände in Deutschland (Mediendienst Integration 
2021a). Darin wurde der Begriff „muslimische Zivil-
gesellschaft“ nicht verwendet. Ein halbes Jahr später, 
im Februar 2019, wurde dieses Papier mit einer Liste 
der muslimischen Gruppen und Vereine unter dem 
Titel „Informationen und Ansprechpartner Muslimi-
sche Zivilgesellschaft in Deutschland“ (Mediendienst 
Integration 2021b) ergänzt. Hier werden 34 Organi-
sationen als Ansprechpartner:innen aufgelistet und 
wie folgt beschrieben: „[...] Das verbindende Element 
ist der islamische Glaube ihrer Mitglieder und eine religiös 
geprägte Motivation. Die Wurzeln mancher dieser Orga-
nisation [sic!] reichen bis weit in die 1990er Jahre zurück. 
In den letzten Jahren hat sich das Spektrum der musli-
mischen Zivilgesellschaft in Deutschland aber deutlich 
ausdifferenziert. Es ist eine große Zahl neuer Vereine 
und Institutionen hinzugekommen, die sich ganz unter-
schiedlichen Schwerpunkten widmen – von gesellschaft-
lichem Dialog, politischer Bildungsarbeit und Demokra-
tieförderung über Umweltschutz, Wohlfahrt und sozialer 
Arbeit bis hin zu Kunst und Jugendkultur“ (ebd., S. 2).

     Aus dem Papier gehen die Kriterien dafür, wer zur 
muslimischen Zivilgesellschaft dazugezählt werden 
kann, nicht hervor. Aber die muslimischen Organisa-
tionen werden untereinander noch einmal unterteilt 
in jene, die religiöse Dienstleistungen erbringen und 
jene, die dies nicht tun. Religiöse Dienstleistungen 
scheinen hiernach als Ausschlusskriterium für die 
Zugehörigkeit zur Zivilgesellschaft angesehen zu 
werden.

     6-3 Beispiel 3 | Am Beispiel des Sozialdienstes 
muslimischer Frauen (SmF) möchte ich die Kohärenz 
einer muslimisch-zivilgesellschaftlichen Organisation 
und der muslimischen Sozialarbeit darstellen. Der Ver-
band wurde mit dem Ziel gegründet, die muslimische 
Wohlfahrt voranzubringen (Kılıçarslan 2020a).

     Dessen Ziel, die Arbeit professionell zu gestalten, 
konnte durch die öffentliche Förderung des Bundes 
aus dem Bundesprogramm „Menschen stärken Men-
schen“ verwirklicht werden. Hunderte von aktiven 
muslimischen Frauen und Männern übernahmen die 
Unterstützung von tausenden sozial benachteiligten 
Menschen. Innerhalb von drei Jahren wurden acht 

gemeinnützige Mitgliedsvereine gegründet und meh-
rere migrantische und muslimische Organisationen, 
darunter explizit Frauenorganisationen, beim Aufbau 
nachhaltiger Strukturen unterstützt und bei der Arbeit 
mit Ehrenamtlichen durch Hauptamtliche begleitet. 
Sie beschreiben ihre Haltung als Sorge um Menschen 
und um deren sozialpolitische Bedarfe. Damit ein
hergehend arbeiten sie an der Sichtbarmachung der 
muslimischen Fürsorge für die ganze Gesellschaft, 
am Empowerment von Frauen, sie setzen sich ein für 
den Kampf gegen Gewalt an Frauen und Kindern und 
für die Stärkung von Frauen, Senior:innen, Kindern, 
Jugendlichen und Vätern.

     Emanzipatorische Prozesse können durch nach-
teilsausgleichende Maßnahmen wie Projektförderung 
unterstützt und die vorhandenen zivilgesellschaftli-
chen Potenziale für das Allgemeinwohl genutzt wer-
den. Die Organisationen, deren Zweckbereich in der 
Sozialen Arbeit liegt, haben auch die Möglichkeiten, 
ihren eigenen zivilgesellschaftlichen Charakter zu 
schärfen. Denn Soziale Arbeit erfordert einen regen 
Kontakt mit der Politik und der Verwaltung und setzt 
ein sozialpolitisches Engagement voraus. 

     Die drei Beispiele zeigen, dass gegenwärtig eine 
lebendige Landschaft mit unterschiedlichen Initiativen 
in verschiedenen Engagementbereichen entsteht. Hier 
ist eine Ausdifferenzierung des Begriffs „muslimische 
Zivilgesellschaft“ notwendig: In welcher Beziehung 
stehen sie zum Staat? Sind sie in der Lage, die Inter-
essen ihrer Zielgruppen zu vertreten? Dabei dürfen 
wir die Genderfrage nicht außer Acht lassen, weil 
geschlechtsspezifische Benachteiligungen in einer 
Zivilgesellschaft das Gemeinwohl gefährden und 
Engagementpotentiale schwächen können. Im Folgen-
den möchte ich daher auf die Rolle der Frauen in der 
Zivilgesellschaft eingehen.

     7 Historische und gegenwärtige Rolle der 
Frauen | Im Bereich des zivilgesellschaftlichen Enga-
gements und der Wohlfahrt stehen muslimische Frauen 
vor ähnlichen Herausforderungen und ähnlichen 
Chancen, eine größere gesellschaftliche Rolle zu 
spielen, wie die jüdischen und christlichen Frauen, 
die in der historischen Entwicklung der Zivilgesell-
schaft und parallel der strukturierten Sozialen Arbeit 
beziehungsweise Wohlfahrtspflege in Deutschland 
eine wichtige Rolle übernommen haben (Kılıçarslan 
2019). Zwar haben die muslimischen Frauen eine 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216


220

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

andere Ausgangssituation als beispielsweise christliche 
Frauen, aber aus religionsgeschichtlicher Perspektive 
ist diese Ausgangssituation keineswegs nachteiliger.

     Unter Islamforscher:innen herrscht weitestgehend 
Konsens darüber, dass in den Anfängen des Islam im 
7. Jahrhundert die gesellschaftliche Situation der 
muslimischen Frauen besser gewesen sein muss als 
die der Frauen in anderen zeitgenössischen Gesell-
schaften. Das gängige Geschichtsbild der Musliminnen 
unterstreicht, dass der Prophet Muhammed vor etwa 
1400 Jahren innerhalb von 23 Jahren den gesell-
schaftlichen Status der Frauen revolutioniert hat. 
Während in der archaischen vorislamischen Gesell-
schaft auf der Arabischen Halbinsel Frauen eher wie 
ein Gegenstand behandelt wurden, schaffte der Pro-
phet einen neuen Status für die Frauen. So konnten 
Frauen nun Besitz erben, ihre Ehepartner selbst be-
stimmen, sich scheiden lassen, hatten Anspruch auf 
Unterhalt, konnten eigenen Besitz bewirtschaften 
und Ämter bekleiden. Sie durften ihren Verdienst 
eigenständig verwalten und für sich ausgeben. Was 
aus heutiger Sicht als selbstverständliche Rechte 
erscheint, wurde bereits für viele muslimische 
Frauen in der Frühzeit Wirklichkeit.

     Genauso beschäftigt muslimische Gesellschaften 
aber auch, warum diese revolutionären Veränderungen 
nach dem Tode des Propheten nicht kontinuierlich 
weiterentwickelt werden konnten. Je nach Gesellschaft 
wurde Frauen nun der Zugang zu den Moscheen 
verwehrt oder deren Leitungspositionen wurden in-
frage gestellt. Frauen verschwanden immer mehr aus 
der Öffentlichkeit. Ihr Recht auf Bildung wurde auf 
bestimmte Bereiche reduziert. Mit der Zeit wurde ihre 
soziale Existenz an ihre Väter, Brüder, Söhne oder Ehe-
männer gebunden. Die Kulturen beeinflussten mit der 
Zeit die muslimische Tradition so stark, dass je nach 
Entwicklungsstand der jeweiligen Gesellschaften ein 
Unterschied zwischen der Lehre und der Praxis ent-
stand und die Kultur sogar die religiöse Praxis und 
Interpretation dominierte. Der Grund könne Özsoy 
und Cakir (2013) zufolge darin liegen, „dass der Koran 
historisch gesehen die Rechte der Frauen in seiner 
Zeit gestärkt hat, ohne dabei (aus heutiger Perspek-
tive) patriarchale Züge überwunden zu haben“ 
(ebd., S. 159).

     Hieraus lässt sich ableiten, dass es nicht das 
religiöse Bewusstsein sein muss, dass Frauen bei der 

Erringung einer größeren zivilgesellschaftlichen Rolle 
ausbremst. Die Historie lehrt, dass das gesellschaft
liche Umfeld auch bedeutend für die Rolle der musli-
mischen Frauen gewesen ist. Bezogen auf unseren 
heutigen Kontext heißt dies, dass sich muslimische 
Frauen nun verhältnismäßig günstige Bedingungen 
erkämpfen können, um ihre gesellschaftliche Bedeu-
tung zu stärken.

     8 Frauen in der deutschen muslimischen 
Zivilgesellschaft | Die Entstehung der muslimischen 
Zivilgesellschaft in Deutschland geht auf die Arbeits-
kräfteanwerbung aus der Türkei (1961), Marokko 
(1963), Tunesien (1965) und aus den Balkanländern 
mit muslimischem Bevölkerungsanteil zurück. Bereits 
1962 wurden türkische Arbeiter- und Kulturvereine 
gegründet, um sich zu begegnen, sich gegenseitig zu 
unterstützen und Freitags- und Festgebete zu organi-
sieren (MAGS-NRW 1995, S. 50 f.). Viele dieser Selbst-
hilfestrukturen wurden später zu Moscheegemeinden 
umfunktioniert und haben sich je nach Ausrichtung 
in unterschiedlichen Dachverbänden organisiert (ebd., 
S. 80 ff., Lemmen 2000, S. 26 f.). Dies bedeutet, dass 
im Ursprung erst zivilgesellschaftliche Selbsthilfestruk-
turen entstanden sind, aus denen sich anschließend 
oder gleichzeitig Strukturen zur Deckung religiöser 
Bedürfnisse entwickelten. Dies ist für eine Einschät-
zung darüber, ob es sich bei Moscheegemeinden in 
Deutschland rein um Orte der Religionsausübung 
handelt, von großer Bedeutung. Vielmehr ist zu erken-
nen, dass neben dem Angebot religiöser Dienste, die 
soziale Rolle der Moschee zum prägenden Charakter 
gehört.

     Unter muslimischen Arbeitskräften waren Frauen 
deutlich in der Unterzahl (Kılıçarslan 2012). Dies führte 
zu männerdominierten und ihre Angebote an Bedarfe 
der Männer angepassten Organisationen. Männern 
überlassene Vereine und lokale Moscheegemein-
den bildeten hybride Identitäten. Sie waren Orte der 
Religionsausübung und Orte des sozialen Engage-
ments zugleich. In den meisten lokalen Organisatio-
nen waren die Strukturen für ihre Zielgruppe trans-
parent und demokratisch gebildet, was auch durch 
den zunehmend bevorzugten rechtlichen Status als 
eingetragene und immer mehr auch gemeinnützige 
Vereine mit Vorständen, Mitgliederversammlungen 
und abgehaltenen Wahlen begünstigt wurde. Den-
noch hatten Frauen meist kein Mitspracherecht, weil 
sie sich entweder nicht beteiligten oder nicht einbe-

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216


221

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

zogen wurden. Muslimische Frauen, die sich überwie-
gend im eigenen privaten Umfeld und in der Nachbar-
schaft engagierten, waren faktisch in der Öffentlichkeit 
als engagierte Personen unsichtbar. Insbesondere 
traditionelle muslimische Frauen aus einfachen Ver-
hältnissen blieben dem Vereinsleben prinzipiell fern.

     9 Deutsche Islam Konferenz als Wende-
punkt | Moscheegemeinden sind wichtige Anlauf-
stellen für Menschen muslimischen Glaubens. Sie 
übernehmen kompensatorische Funktionen, weil sie 
meist die einzigen Orte der Begegnung sind oder mit 
ihren sozialen und kulturellen Angeboten den Musli-
minnen und Muslimen einen geschützten Raum 
bieten. Bis in die 2000er Jahre hinein gingen von 
den Moscheegemeinden wenig Impulse zu einer Öff-
nung aus. Es stand hauptsächlich die Religionsaus-
übung und die Religionspflege im niederschwelligen 
Bereich im Fokus. Die sozialen Aktivitäten waren an 
aktuellen Bedarfen und Ressourcen orientiert. Weitere 
mit muslimischer Motivation gegründete Organisa
tionsformen außerhalb von Moscheegemeinden 
waren kaum verbreitet.

     Mit der Deutschen Islam Konferenz (DIK) kam es 
hierbei zu einem entscheidenden Wendepunkt. Der 
damalige Bundesinnenminister Wolfgang Schäuble 
initiierte 2006 einen Dialog zwischen dem Staat und 
in Deutschland lebenden Musliminnen und Muslimen, 
der sich als ein langfristiger Prozess und dauerhafte 
Institution herausstellen sollte. In seiner Regierungs-
erklärung im Deutschen Bundestag verkündete er: 
„Der Islam ist Teil Deutschlands und Teil Europas, er ist 
Teil unserer Gegenwart und er ist Teil unserer Zukunft. 
Muslime sind in Deutschland willkommen. [...] Ich hoffe, 
dass es mit der Deutschen Islam Konferenz gelingt, nicht 
nur praktische Lösungen zu finden, sondern auch mehr 
Verständnis, Sympathie, Friedlichkeit, Toleranz und vor 
allen Dingen mehr Kommunikation und Vielfalt zu schaf-
fen und damit zur Bereicherung in unserem Land beizu-
tragen“ (Schäuble zitiert nach DIK 2020, o.S.).

     Die Auswahl der Teilnehmenden und die Themen-
besetzung entfachte eine intensive Auseinanderset-
zung in der Öffentlichkeit. Der Staat organisierte im 
Laufe der letzten 15 Jahre mit der DIK eine Begeg-
nung von muslimischen Vertreter:innen mit weiten 
Teilen der Politik, der Wissenschaft, der Medien, der 
Verwaltung, der Kirchen und zuletzt der Wohlfahrts-
verbände.

     Als Zeitzeugin dieses Prozesses beobachtete ich, 
wie die Beteiligten ihren Blick auf die politisch-recht-
liche Situation schärfen konnten. Durch den regen 
Austausch und das Zusammenkommen mit Exper
t:innen, hatten die muslimischen Vertreter:innen die 
Möglichkeit, die eigenen Strukturen zu reflektieren 
und gelangten zu Erkenntnissen darüber, welche 
Voraussetzungen sie für ihre Anliegen erfüllen soll-
ten. Als Ergebnis dieses Prozesses wurden Zentren 
für islamische Theologie eingerichtet, in Hamburg 
und Bremen wurden Staatsverträge ausgehandelt, in 
Nordrhein-Westfalen, Hessen, Hamburg und Schleswig 
Holstein wurde Religionsunterricht an staatlichen 
Schulen eingeführt, es begannen Prozesse über die 
Gründung muslimischer Friedhöfe, Forschungen 
wurden in Auftrag gegeben, Projektförderungen für 
muslimische Träger ausgehandelt und Räume für den 
Austausch mit Akteur:innen in der Wohlfahrt und der 
Seelsorge wurden geschaffen. Als eines der wichtigs-
ten Ergebnisse ist die Annäherung der muslimischen 
Dachverbände untereinander anzusehen. Sie haben 
zwei relevante Plattformen gegründet: Den Koordina-
tionsrat der Muslime (KRM) und das Islamische 
Kompetenzzentrum für Wohlfahrtswesen (IKW e.V.).

     Die Rolle der Frauen in der muslimischen Organi-
sationslandschaft spielte bei diesem Prozess keine 
zentrale Rolle. Bei der ersten DIK waren Frauen als 
Einzelpersonen dabei. Dabei hatte die Bundesregie-
rung überwiegend nicht-organisierte Frauen mit kriti-
scher Haltung gegenüber muslimisch orientierten 
Organisationen eingeladen, unter ihnen auch soge-
nannte Islamkritikerinnen. Die Diskussionen zwischen 
religiösen Verbänden und Einzelpersonen waren mit 
Vorwürfen über Ehrenmord und Zwangsheirat über-
schattet. Statt einer differenzierten Auseinanderset-
zung wurde daraus ein Vorwurfs- und Verteidigungs-
diskurs. Während einige Einzelpersonen die Probleme 
islamisierten, wehrten sich die muslimischen Verbände 
dagegen. Eine nüchterne Diskussion über Problemla-
gen und die Rolle der Frauen in der Organisations-
landschaft wurde verpasst. 

     Es scheint symptomatisch, dass die meisten Prob-
leme bezogen auf den Islam und Menschen muslimi-
schen Glaubens über die Frauen ausgetragen werden. 
Muslimische Frauen werden zur Projektionsfläche kol-
lektiver Identitäten der eigenen Familie, der ethnisch-
kulturellen Gruppen und Glaubensgemeinschaften. 
Gesamtgesellschaftliche Diskurse über Ehre, Gewalt, 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216


222

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

Macht und Integration werden über die Frau geführt. 
Dieser Druck erschwert einen innermuslimischen 
Diskurs, insbesondere, wenn dieser in der Religion 
oder auf der religionsverbandlichen Ebene verortet 
wird. In der zweiten Phase der DIK war ein Wandel 
sichtbar. Muslimische Frauen ohne islamkritische 
Haltung wurden präsenter. In der dritten Phase wie-
derum waren nur Verbände und zwei Expert:innen 
zugelassen. Die Anzahl der Frauen konnte aber 
wenigstens im Arbeitsausschuss zu einem Viertel 
gesichert werden.

     10 Fazit | Die Muslime in Deutschland befinden 
sich mit all ihren Organisationsformen in einem Aus-
differenzierungsprozess. Ihre Engagementbereiche 
reichen von der Flüchtlingshilfe bis zur Frauen- und 
Väterarbeit. Zu der muslimischen Zivilgesellschaft 
gehören soziale Vereine, Frauen- und Jugendvereine, 
Kulturvereine, Elternvereine und Initiativen unter-
schiedlicher Art sowie die Moscheegemeinden auf 
lokaler Ebene. Neue Initiativen und Vereine entstehen 
über die Verbandslandschaft hinaus und wecken in 
der gesamten Zivilgesellschaft Interesse.

     Moscheen als verbreitetste Organisationsform der 
Musliminnen und Muslime ändern durch die stärkere 
Beteiligung der Frauen ihren Charakter. Frauen tragen 
zu einem breiteren Spektrum an Perspektiven bei, die 
die ganze Familie und insbesondere ihre Kinder mit 
einbeziehen. Muslimische Frauen, die sich in Moschee
gemeinden aktiv beteiligen, übernehmen in ihren 
Gemeinden soziale Verantwortung trotz begrenzter 
Entscheidungsmacht (Kılıçarslan 2020b). Diese Ent-
wicklung unterstützt gleichzeitig die Öffnung in Rich-
tung der Gesamtgesellschaft. In traditionellen Orga-
nisationen, in denen keine Bereitschaft zur Teilung 
der Entscheidungsmacht mit den Frauen vorhanden 
ist, stehen aktive Frauen oft vor der Entscheidung, 
eigene Strukturen zu bilden.

     Frauen sind in der Lage, eigene Organisationsfor-
men zu entwickeln und sich jenseits der religiösen 
Dienstleistungen für die Gesamtgesellschaft einzu-
bringen. Die öffentlichen Förderungen helfen dabei, 
neue Engagementbereiche zu erschließen und zivile 
Strukturen jenseits der religiösen Dienstleistungen zu 
unterstützen. Dies wiederum kann zu einem nach-
haltigen Strukturaufbau führen. (Kılıçarslan 2020a).
Die neuen muslimischen zivilgesellschaftlichen Orga-
nisationen verorten sich sowohl innerhalb der musli-

mischen als auch in der gesamten Zivilgesellschaft. 
Durch Einstiegshilfen können diese befähigt werden, 
nachhaltige Strukturen zu bilden. Vor allem deuten 
sie auf einen Wandel und differenzierte Formen hin. 
Die veränderte Sichtbarkeit der Frauen geht mit die-
ser Entwicklung einher. Dabei handelt es sich um ei-
nen Emanzipationsprozess. Sie emanzipieren sich 
von stagnierenden und männlich dominierten Struk-
turen.

Literatur
DIK – Deutsche Islam Konferenz: Die DIK bisher. In: https://
www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Die-DIK-bisher/
die-dik-bisher_node.html (veröffentlicht 2020, abgerufen 
am 15.4.2021)
Halm, Dirk; Sauer, Martina: Soziale Dienstleistungen der in 
der Deutschen Islam Konferenz vertretenen religiösen Dach-
verbände und ihrer Gemeinden. Studie im Auftrag der Deut-
schen Islam Konferenz. Frankfurt 2015
Kılıçarslan, Ayten: Göç sürecinde Almanya’da (1. ve 2. Nesil) 
Türk Kadınları [Erste und zweite Generation türkischer 
Frauen in der Migration nach Deutschland]. Istanbul 2012
Kılıçarslan, Ayten: Entwicklung der Wohlfahrtspflege in 
Deutschland. In: Sozialdienst muslimischer Frauen (Hrsg.): 
MOWo-Plus – Strukturaufbau in muslimischen Organisatio-
nen für die Wohlfahrtsarbeit. Tagungsbericht. Darmstadt 
2019 (https://smf-verband.de/mediathek/mowo-tagungs
dokumentation/; abgerufen am 15.4.2021)
Kılıçarslan, Ayten: Etablierung von Strukturen muslimischer 
Wohlfahrt und die Rolle der Frauen – am Beispiel des Sozial-
dienstes muslimischer Frauen. In: Migration und Soziale 
Arbeit 4/2020a, S. 324-332
Kılıçarslan, Ayten: Gemeindearbeit mit Frauen und Kindern 
in der Moschee aus der Perspektive muslimischer Sozialar-
beit. In: https://smf-verband.de/wp-content/uploads/2020/ 
04/Gemeindearbeit_mit_Frauen_und_Kindern_in_der_
Moschee.pdf (veröffentlicht 2020b, abgerufen 15.4.2021)
Klein, Ansgar; Kern, Kristine; Geißel, Brigitte; Berger, Maria 
(Hrsg.): Zivilgesellschaft und Sozialkapital. Herausforderun-
gen politischer und sozialer Integration. Wiesbaden 2004
Lemmen, Thomas: Islamische Organisationen in Deutsch-
land. Bonn 2000
Mediendienst Integration: Informationen und Ansprech
partner*innen. Islamische Verbände in Deutschland. Stand 
September 2018 (aktualisiert im April 2021). In: https://
mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/informations 
papier_islamverbaende.pdf (veröffentlicht 2021a, abgerufen 
am 15.4.2021)

Ayten Kılıçarslan ist die Vorsitzende des Bundes-
verbandes des Sozialdienstes muslimischer Frauen 
(SmF) mit Sitz in Köln. Der SmF ist an acht Stand-
orten in Deutschland im Bereich der Wohlfahrts-
pflege aktiv. E-Mail: a.kilicarslan@smf-verband.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Die-DIK-bisher/die-dik-bisher_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Die-DIK-bisher/die-dik-bisher_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Die-DIK-bisher/die-dik-bisher_node.html
https://smf-verband.de/mediathek/mowo-tagungsdokumentation/
https://smf-verband.de/wp-content/uploads/2020/04/Gemeindearbeit_mit_Frauen_und_Kindern_in_der_Moschee.pdf
https://smf-verband.de/wp-content/uploads/2020/04/Gemeindearbeit_mit_Frauen_und_Kindern_in_der_Moschee.pdf
https://smf-verband.de/wp-content/uploads/2020/04/Gemeindearbeit_mit_Frauen_und_Kindern_in_der_Moschee.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/informationspapier_islamverbaende.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/informationspapier_islamverbaende.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/informationspapier_islamverbaende.pdf
mailto:a.kilicarslan@smf-verband.de
mailto:a.kilicarslan@smf-verband.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Die-DIK-bisher/die-dik-bisher_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Die-DIK-bisher/die-dik-bisher_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Die-DIK-bisher/die-dik-bisher_node.html
https://smf-verband.de/mediathek/mowo-tagungsdokumentation/
https://smf-verband.de/wp-content/uploads/2020/04/Gemeindearbeit_mit_Frauen_und_Kindern_in_der_Moschee.pdf
https://smf-verband.de/wp-content/uploads/2020/04/Gemeindearbeit_mit_Frauen_und_Kindern_in_der_Moschee.pdf
https://smf-verband.de/wp-content/uploads/2020/04/Gemeindearbeit_mit_Frauen_und_Kindern_in_der_Moschee.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/informationspapier_islamverbaende.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/informationspapier_islamverbaende.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/informationspapier_islamverbaende.pdf
mailto:a.kilicarslan@smf-verband.de
mailto:a.kilicarslan@smf-verband.de


223

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

Mediendienst Integration: Informationen und Ansprech
partner*innen. Muslimische Zivilgesellschaft in Deutschland. 
Stand Februar 2019 (aktualisiert im April 2021). In: https://
mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_INFO
PAPIER_MUSLIMISCHE_ZIVILGESELLSCHAFT.pdf (veröffent-
licht 2021b, abgerufen am 15.4.2021)
Mickel, Wolfgang W.; Bergmann, Jan Michael (Hrsg.): Hand-
lexikon der Europäischen Union. Baden-Baden 2005
MAGS-NRW – Ministerium für Arbeit, Gesundheit und Sozia-
les des Landes Nordrhein-Westfalen: Türkische Muslime in 
Nordrhein-Westfalen. Pulheim 1995
MKFFI-NRW – Ministerium für Kinder, Familie, Flüchtlinge 
und Integration des Landes Nordrhein-Westfalen: Koordinie-
rungsstelle Muslimisches Engagement in NRW im MKFFI. In: 
https://www.mkffi.nrw/koordinierungsstelle-muslimisches-
engagement-nrw-im-mkffi (veröffentlicht 2019; abgerufen 
am 15.4.2021)
Münkler, Herfried: Zivilgesellschaft und Bürgertugend. 
Bedürfen demokratisch verfasste Gemeinwesen einer sozio-
moralischen Fundierung? Berlin 1993 (https://core.ac.uk/
download/pdf/127590099.pdf; abgerufen am 15.4.2021)
Münkler, Herfried: Bürgerschaftliches Engagement in der 
Zivilgesellschaft. In: Enquete-Kommission „Zukunft des Bür-
gerschaftlichen Engagements“ Deutscher Bundestag (Hrsg.): 
Bürgerschaftliches Engagement und Zivilgesellschaft. Wies-
baden 2002, S. 29-36
Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1866-1918. 
Band I. Arbeitswelt und Bürgergeist. München 1998
Özsoy, Ömer; Cakir, Naime: Zum Geschlechterverhältnis im 
Islam. In: Geschlechterbilder zwischen Tradition und Moderne. 
Materialien der Deutschen Islam Konferenz zu Rollenbildern 
und auf aktuelle Rollen bezogene Fragestellungen. Berlin 
2013, S. 148-160 (https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/
downloads/DE/veroeffentlichungen/themen/heimat-integra
tion/dik/broschuere-rollenbilder.pdf?__blob=publication 
File&v=2; abgerufen am 15.4.2021)
Pollack, Detlef: Zivilgesellschaft und Staat in der Demokra-
tie. In: Klein, Ansgar; Kern, Kristine; Geißel, Brigitte; Berger, 
Maria (Hrsg.): Zivilgesellschaft und Sozialkapital. Herausfor-
derungen politischer und sozialer Integration. Wiesbaden 
2004, S. 23-40
Richter, Saskia: Zivilgesellschaft – Überlegungen zu einem 
interdisziplinären Konzept. In: Docupedia-Zeitgeschichte 
03/2016 (http://docupedia.de/zg/richter_zivilgesellschaft_
v1_de_2016; abgerufen am 15.04.2021)
Stamp, Joachim: Bericht des Ministers für Kinder, Familie, 
Flüchtlinge und Integration. „Was sind die Ergebnisse des 
Kongresses ‚Muslimisches Engagement in NRW‘ am 1.7.2019 
in Düsseldorf?“. Sitzung des Integrationsausschusses am 
4.9.2019. In: https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/
dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-2365.pdf (veröffent-
licht 2019, abgerufen am 15.4.2021)

     Zusammenfassung | Der Beitrag geht der 
Frage nach, ob und wie es in der migrationsbe-
zogenen Sozialen Arbeit gelingt, professionell 
zu handeln. Mit Rückgriff auf Interviews des 
Forschungsprojekts ProZiS werden in der Darstel-
lung fachlicher Selbstverständnisse und Hilfe-
konzepte, neben der bekannten Ambivalenz 
zwischen Hilfe und Kontrolle, weitere Spannungs-
verhältnisse deutlich. In diesen agieren Sozial
arbeiter:innen, positionieren sich und haben 
Umgangsweisen entwickelt, um in den Wider-
sprüchlichkeiten zu bestehen.

     Abstract | The aim of this article is to focus 
on the possibilities of professional acting in 
social work in migration contexts. The results 
are derived from interviews conducted by the 
research project ProZiS. Our main finding shows 
that professionals’ self-perceptions and helping 
concepts are influenced by the known ambiva-
lence between help and control and by further 
tensions. Social workers act and position them-
selves within these tensions and they have 
developed methods and practices to address 
contradicting aspects of their work.

Schlüsselwörter  Soziale Arbeit 
 Professionalisierung 

 berufliches Selbstverständnis  Migration 

     1 Professionalität in der Sozialen Arbeit | 
Zum Stand der Professionalität in der Sozialen 
Arbeit liegen unterschiedliche Theorieansätze und 
Forschungsergebnisse vor (zum Beispiel Thole 2016, 
Köngeter 2017). Verständnisse über die Profession, 
Professionalität und Professionalisierung in der 
Sozialen Arbeit sind breit ausgearbeitet (Völter et al. 
2020a). Allerdings fehlt es weitgehend an Forschun-
gen zum professionellen Handeln in unterschiedlichen 
Arbeits- und Handlungsfeldern, wie etwa dem Hand-
lungsfeld Flucht und Migration. Zwar gibt es einen 
regen Diskurs über die Herausforderungen professio-

Professionalität in der 
migrationsbezogenen 
Sozialen Arbeit
     Monika Alisch; Jens Vogler; 
     Anke Freuwört; Manuela Westphal

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:15:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_INFOPAPIER_MUSLIMISCHE_ZIVILGESELLSCHAFT.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_INFOPAPIER_MUSLIMISCHE_ZIVILGESELLSCHAFT.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_INFOPAPIER_MUSLIMISCHE_ZIVILGESELLSCHAFT.pdf
https://www.mkffi.nrw/koordinierungsstelle-muslimisches-engagement-nrw-im-mkffi
https://core.ac.uk/download/pdf/127590099.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/127590099.pdf
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/themen/heimat-integration/dik/broschuere-rollenbilder.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/themen/heimat-integration/dik/broschuere-rollenbilder.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/themen/heimat-integration/dik/broschuere-rollenbilder.pdf?__blob=publicationFile&v=2
http://docupedia.de/zg/richter_zivilgesellschaft_v1_de_2016
http://docupedia.de/zg/richter_zivilgesellschaft_v1_de_2016
https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-2365.pdf
https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-2365.pdf
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-216
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_INFOPAPIER_MUSLIMISCHE_ZIVILGESELLSCHAFT.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_INFOPAPIER_MUSLIMISCHE_ZIVILGESELLSCHAFT.pdf
https://mediendienst-integration.de/fileadmin/Dateien/MDI_INFOPAPIER_MUSLIMISCHE_ZIVILGESELLSCHAFT.pdf
https://www.mkffi.nrw/koordinierungsstelle-muslimisches-engagement-nrw-im-mkffi
https://core.ac.uk/download/pdf/127590099.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/127590099.pdf
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/themen/heimat-integration/dik/broschuere-rollenbilder.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/themen/heimat-integration/dik/broschuere-rollenbilder.pdf?__blob=publicationFile&v=2
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/downloads/DE/veroeffentlichungen/themen/heimat-integration/dik/broschuere-rollenbilder.pdf?__blob=publicationFile&v=2
http://docupedia.de/zg/richter_zivilgesellschaft_v1_de_2016
http://docupedia.de/zg/richter_zivilgesellschaft_v1_de_2016
https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-2365.pdf
https://www.landtag.nrw.de/portal/WWW/dokumentenarchiv/Dokument/MMV17-2365.pdf

