286

dem gegenwirtigen sozialen Kontext zu verkniipfen, un-
ternahm der Autor mehrere teilstandardisierte Interviews.
Auch hier hat der Autor es versdumt, seine eigene Rolle
zu reflektieren.

Die letzten Kapitel des 2. Teils enthalten die systema-
tische Aufbereitung der beiden oben benannten Konflikt-
konstellationen und erste analytische Schlussfolgerungen.
Sie sind formal sehr gut strukturiert und lesen sich durch-
weg aufschlussreich. Der Autor hat die beiden Diskurse
zu Dokhmenashini (Tirme des Schweigens) und zur Ge-
meinschaft iiberzeugend und strukturiert erarbeitet.

Daran anschlieBend folgt der 3. Teil der Studie, der
sich in drei Kapiteln eingehend der Analyse des Datenma-
terials widmet. Dem Autor geht es vor allem um die Dar-
stellung der konfliktiven innergesellschaftlichen Dynami-
ken. Auch dieser Teil ist sehr gut strukturiert und liest
sich mit Bezug auf die Fragestellung der Arbeit erhellend.
Aber gerade in diesem systematischen Teil kommt wieder
eine der grofiten Schwichen der Arbeit zum Tragen, wenn
der Autor vollig unterschiedliche theoretische Perspekti-
ven, Kategorien und Begriffe miteinander in Bezug setzt.
Sehr interessant liest sich hingegen eine der aufschluss-
reichsten Schlussfolgerungen des Autors mit Bezug auf
das Anliegen der Arbeit, die besagt, dass eine “drama-
tische Inszenierung der Auseinandersetzung ... zu einer
dauerhaften, offentlichen Beschiftigung der Gemein-
schaft mit sich selbst [fiihrt]” (219). Das Thema der Re-
flexivitdt wird in Bezug auf die Gemeinschaft vom Autor
somit pointiert getroffen, auch wenn die Frage unbeant-
wortet bleibt, ob Reflexivitit ausschlieflich als Merkmal
der Moderne gilt und welche Rolle er selbst bei der Auf-
bereitung und Auswahl der Diskurse hatte.

Der 4. und letzte Teil der Studie schliet mit einer Zu-
sammenfassung der vorangegangenen Darstellungen und
einer Beantwortung der Fragestellung.

In der Quintessenz ldsst sich festhalten, dass Rafael
Walthert seine Studie gut strukturiert hat und seine Fra-
gestellung schlieBlich pointiert beantwortet; obwohl er es
nicht schafft, seine Darstellungen auf der Grundlage ei-
ner theoretisch einheitlichen und in sich kohérenten Basis
zu bearbeiten. Die Aufbereitung der beiden Diskurse und
ihre systematische Untersuchung geben dem Leser den-
noch einen interessanten Einblick in das Thema. Sie zei-
gen am Beispiel der Parsi Zoroastrier in Indien, welche
Folgen die Moderne fiir die Ausgestaltung und Reflexivi-
tit einer Gemeinschaft haben kann.

Frank André Weigelt

Zillinger, Martin: Die Trance, das Blut, die Kamera
— Trance-Medien und Neue Medien im marokkanischen
Sufismus. Bielefeld: transcript Verlag, 2013. 342 pp.
ISBN 978-3-8376-1170-0. Preis: € 35.99

In seinem Buch beschreibt Zillinger die Praktiken
zweier religioser Gruppen in der zentralmarokkanischen
Stadt Meknes. Diese Gruppen, die Isawa und die Ha-
madsha, werden oft, so auch von Zillinger, als Sufi-Bru-
derschaften bezeichnet und gelten in der ethnologischen
Literatur als Paradebeispiele des volkstiimlichen marok-
kanischen Islams. Sowohl die Isawa als auch die Hamad-

Rezensionen

sha fiihren sich auf Heilige zuriick, deren Mausoleen sich
in Meknes (im Falle der Isawa) oder im nahegelegenen
Zerhoun-Gebirge (im Falle der Hamadsha) befinden und
jedes Jahr zum Ziel vieler Tausend Pilger werden, die dort
um den Segen (baraka) der Heiligen bitten. Die Pilger-
strome konzentrieren sich jedes Jahr zur Zeit des mus-
sim, des Festivals zu Ehren des jeweiligen Heiligen. Dann
werden grofle Zeltstddte erbaut und Isawa und Hamad-
sha Gruppen aus vielen Teilen Marokkos kommen zu-
sammen und fiihren ihre Rituale 6ffentlich fiir die versam-
melten Pilger auf. Im Mittelpunkt dieser Ritualpraktiken,
die aus einer je nach Kontext variablen Kombination von
Gebeten und Fiirbitten, religiosen Gesingen, Liedern
und Tinzen bestehen, steht traditionell die Trance. Die-
se ldsst sich in der Kultur der Bruderschaften prinzipi-
ell auf zwei Quellen zuriickfithren: zum einen die Trance
der religiosen Ergriffenheit durch die Verehrung fiir den
Heiligen, zum anderen die Besessenheit durch eine Reihe
von muslimischen Geistern (Sg. ginn, Pl. gniin), welche
die Menschen ohne deren willentliches Zutun heimsuchen
und den Besessenen ihren Willen aufzwingen. Der Kon-
takt zwischen Mensch und Geist ist zu Beginn schidlich
fir den menschlichen Part der Beziehung und die Ritu-
ale von Bruderschaften wie den Isawa und den Hamad-
sha (oder anderer Gruppen, wie den international bekann-
ten Gnawa) haben das Ziel, die schadenbringende in eine
nutzbringende Verbindung zu verwandeln. Bei dieser ritu-
ellen Transformation spielt die Trance, induziert durch
verschiedene rituelle Medien, insb. Rdaucherwerk, Musik
und Tanz, eine herausragende Rolle. Einige prominente
Geister, wie z. B. die in Marokko allgemein bekannte Lal-
la Aisha, verlangen zu ihrer Besidnftigung manchmal For-
men der Selbstverletzung, typischerweise Schlige gegen
den Kopf mit schweren Gegenstinden oder mit Messern.
Das dabei austretende Blut gilt als in hohem Grade ma-
gisch wirkméchtig, als baraka-haltig.

Dieser traditionelle, religios-rituelle Komplex sieht
sich allerdings seit einiger Zeit tiefgreifenden Wandlun-
gen ausgesetzt. Im heutigen Marokko verschwimmen die
Grenzen zwischen dem Sakralen und dem Sikuldren zu-
sehends und die volkstiimlichen Bruderschaften bieten
ihre vormals religios gerahmten Rituale immer hiufi-
ger als “Folklore”, marokkanisches Kulturgut, dar. Zil-
linger beschreibt die Praktiken der heutigen Isawa und
Hamadsha im Detail und in einer Vielzahl von Kontex-
ten. Es entsteht dabei ein lebhafter Eindruck von popu-
larer islamischer Religionsausiibung im Spannungsfeld
von Traditionalitit und Modernitdt. Sowohl Isawa als
auch Hamadsha werden présentiert als Performer, die in
ihren Aktivititen eine Balance zwischen religioser Ernst-
haftigkeit und geschiftlicher Eintrdglichkeit suchen. Am
eindrucksvollsten in dieser Hinsicht ist wohl Zillingers
Beschreibung des Folklore-Unternehmers “Tami”, dem
es gelingt, tiber ein weitgespanntes personales Netzwerk
eine Vielzahl von Performanz-Stilen in ebenso vielfil-
tigen Kontexten zur Auffiihrung zu bringen. Die Asso-
ziation mit einer bestimmten Bruderschaft, die Frage,
ob man zu den Isawa, den Hamadsha oder einer anderen
Gruppe aus dem volkstiimlichen Spektrum gehort, zeigt
sich hier als zweitrangig gegeniiber der performativen

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:31. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286

Rezensionen

Kompetenz. Zillinger beschreibt anschaulich, wie “Tami”
durch Techniken der Verkiirzung, Reduktion und Standar-
disierung Ritualelemente schafft, die sich praktisch in je-
den Auffithrungskontext fiigen lassen, ohne ihre Erkenn-
barkeit als Marker “traditionell marokkanischer Kultur”
zu verlieren.

Ein weiteres Verdienst der Studie besteht darin, dass
sie die Wichtigkeit als “authentisch marokkanisch” er-
achteter Kulturpraktiken fiir die Konstruktion nationa-
ler und transnationaler Identititen verdeutlicht. Zillin-
ger beschreibt eingingig wie die von ihm untersuchten
Praktiken sowohl von im Lande lebenden als auch von
Marokkanern in der Migration als Identitdtsausweis in-
strumentalisiert werden. Etwa 10 % aller Marokkaner le-
ben im Ausland, die Geldstrome, die von ihnen zuriick in
ihr Heimatland flieBBen, stellen eine unverzichtbare Res-
source fiir die marokkanische Wirtschaft dar. Jeden Som-
mer machen sich viele dieser “Auslandsmarokkaner” auf,
um wihrend der Ferien Verwandte zu besuchen, aber auch
um in Marokko zu heiraten, oder andere Familienfeste zu
feiern. Insbesondere die Isawa sind mittlerweile ein fes-
ter Bestandteil solcher “echt marokkanischer Feste” und
Zillinger zeigt, wie diese Riickversicherung einer eige-
nen nationalen Identitdt im Kontext der Migration auch
Praktiken der Trance und Besessenheit umfasst. Manche
in Europa lebende Marokkaner lassen in ihrer Abwesen-
heit eine Tranceveranstaltung der Isawa oder Hamadsha
durchfiihren und/oder machen sich durch den Einsatz di-
gitaler Medien wie Kameras oder Handys prisent. Wenn
Zillinger beschreibt, wie eine abwesende Auftraggebe-
rin zugleich durch ihr Foto zum Objekt und in Form der
Videokamera zum Subjekt der rituellen Handlung wird,
so vermittelt dies einen lebhaften Eindruck von der Kre-
ativitdt mit der religiose Handlungen in (post-)moderne
und transnationale Kontexte eingebunden werden.

Wie Zillinger iiberzeugend herausarbeitet, spielen
elektronische Medien in diesen Ubersetzungen eine zen-
trale Rolle. Internet und Digitalkamera haben wihrend
der letzten zehn Jahre (seit Zillingers erstem Aufent-
halt im Meknes in 2003) die Tatigkeit der Bruderschaf-
ten/Folklore-Gruppen revolutioniert. Konsequenterweise
stellt Zillinger das Phianomen der Medialisierung in den
Mittelpunkt seiner Studie. Anstatt wie andere Forscher
zum Thema elektronische Medien im Ritual die Diffe-
renzen und Spannungen zwischen rituellen Korperprak-
tiken, als deren paradigmatischer Fall die rituelle Trance
gelten kann, und ihrer medialen Darstellung in Bild und
Film zu betonen, hebt Zillinger die Kontinuitédt zwischen
Erfahrung und Reprisentation heraus. In seiner Darstel-
lung wird die Kamera zu einem rituellen Akteur, der sich
nicht wesentlich von anderen Akteuren (ein Begriff, der in
diesem Zusammenhang Performer und Medien gleicher-
mafBen umfasst) unterscheidet. Die Anwesenheit der Ka-
mera erweitert lediglich den “rituellen Austauschraum”,
sie strukturiert ihn nicht grundsitzlich um. Natiirlich ldsst
sich einiges anfiihren, das fiir eine solche Kontinuitét des
rituellen Feldes spricht, nicht zuletzt das Selbstverstind-
nis der Ritualperformer, wonach ihre Korper selbst zu
Medien in der Performanz werden, oder auch die klassi-
sche Filmtheorie nach Benjamin oder Vertov, denen zu-

Anthropos 110.2015

287

folge die Kamera dem Filmer zuwichst wie ein neuartiges
Sinnesorgan. Meiner Ansicht nach geht Zillinger aller-
dings zu weit in seiner Betonung einer bruchlosen, har-
monischen Kontinuitit zwischen korperlicher Performanz
und deren Reprisentation in elektronischen Medien, oder
zwischen traditioneller religioser Praxis und deren Folk-
lorisierung zum Zwecke der Konstruktion einer marokka-
nischen Identitit (vgl. z. B. S. 311, zum Zusammenhang
von “Folklorisierung” und “Kommodifizierung”).

Zillingers eigene Ethnografie gibt zahlreiche Beispie-
le dafiir, dass die Ubergiinge von einem Bereich zum an-
deren, zwischen Trance als gelebter Erfahrung und Tran-
ce als medialer Darstellung keineswegs unproblematisch
sind und zu Verwerfungen und Briichen fithren konnen.
So schdmt sich etwa der erwihnte Tami bei aller Ge-
schiftstiichtigkeit seines Verhaltens in Trance, wenn er
sich selbst auf Video sieht; der Vorsteher der von Zillinger
untersuchten Isawa-Gruppe duflert sich verdchtlich iiber
Folklore-Darbietungen, gibt aber noch im selben Atem-
zug der Hoffnung Ausdruck, dass seine Gruppe Geld auf
Festivals verdienen konnte; die Anwesenheit der Kamera
bei Tranceveranstaltungen ist oftmals der Gegenstand von
Verhandlungen und fiihrt, nach Zillingers eigener Dar-
stellung, in mindestens einem Fall zu einer gescheiterten
Performanz; auf einer Hochzeitsfeier greifen die Gastge-
ber ein, als es unter den Gisten zu unerwiinschten Tran-
cen kommt, usw.. Die Liste solcher Widerspriichlichkei-
ten und Konflikte liefe sich weiter verlingern. Sie weist
auf eine betrdchtliche Ambivalenz im Verhiltnis der Ma-
rokkaner zu ihren eigenen Trance- und Besessenheitstra-
ditionen hin. Diese Ambivalenz dufert sich im gesamtge-
sellschaftlichen Kontext, wo sich die Bruderschaften und
ihre Praktiken massiver Kritik vonseiten reform-islami-
scher Gruppen ausgesetzt sehen; sie zeigt sich auch im
bruderschaftlichen Milieu selbst, wo die Zugehorigkeiten
zu spezifischen Gruppierungen zunehmend arbitriar wer-
den; schlieBlich findet sie als internalisierter Identitéts-
konflikt Eingang in die individuelle Person. Zillinger be-
schreibt diese Ambivalenzen, er liefert Beispiele fiir sie,
aber er misst ihnen keine wesentliche Bedeutung zu. Dies
bildet meiner Ansicht nach ein schwerwiegendes Manko
seiner Studie.

Geertz, Crapanzano, Rabinow, Dwyer — auffallend
viele Begriinder der selbst-reflexiven, postmodernen Stro-
mung in der Ethnologie haben in Marokko gearbeitet.
Zillinger stellt seine Arbeit in diesen Kontext, prisentiert
sie gar manchmal als “re-study” von Crapanzanos be-
rithmter Hamadsha-Studie. Der Eindruck, der beim Le-
sen entsteht, widerspricht dieser Selbsteinschitzung. Die
Selbst-Reflexivitidt erschopft sich zumeist in der Preis-
gabe einiger personlicher Informationen iiber den Autor,
in der Verwendung der 1. Person Singular und in dem Be-
miihen, den Erlebnischarakter der Feldforschung im Text
zu bewahren. Selbst-Reflexion in der Ethnologie sollte je-
doch mehr sein — eine methodische Reflexion der vielfil-
tigen Formen, in der die kulturelle und subjektive “Posi-
tionalitdt” des Ethnografen die Ergebnisse der Forschung
beeinflusst. Der von Zillinger vielfach bemiihte Crapan-
zano hat in “Tuhami. Portrait of a Moroccan” (Chicago
1980) vorgemacht, was darunter zu verstehen sein konnte.

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:31. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286

288

Zillinger bewegt sich manchmal in diese Richtung, etwa,
wenn er erwihnt, dass sein Interesse an den Hamadsha die
Neugriindung der Zawiya, der oOrtlichen Zweigstelle der
Bruderschaft, maBgeblich beeinflusst hat. Eine detaillierte
Analyse solcher Dynamiken unterbleibt jedoch.

Auch theoretisch ldsst sich die Studie schwer verorten.
Zillinger bemiiht, je nach dem zu analysierenden Objekt,
eine Reihe von Ansitzen, vom Strukturfunktionalismus
tiber die Actor-Network-Theory bis hin zur historischen
Okologie des Mittelmeerraums. Wihrend theoretische
Flexibilitdt und Pragmatismus in der Ethnografie nicht
zwangsliufig etwas Schlechtes sind, ergibt sich doch ein
seltsam uneinheitliches Bild. Man gewinnt geradezu den
Eindruck, dass Zillinger bestimmten Thesen, die in den
letzten Jahrzehnten die Marokko-Ethnologie geprigt ha-
ben, bewusst aus dem Weg geht. Hammoudis Konzep-
tion einer Dialektik von Dominanz und Unterwerfung,
die als kulturelles Schema soziale wie politische Auto-
ritdtsverhiltnisse strukturiert, wird zwar mehrfach er-
wihnt, aber nie wirklich im Lichte von Zillingers Feld-
forschung diskutiert. Dasselbe gilt fiir die von Lawrence
Rosen und anderen Marokko-Forschern betonte Bedeu-
tung der interpersonalen Beziehung, insb. der Beziehung
zwischen zwei Ménnern, als elementaren Baustein der so-
zialen Ordnung. Diese These erweitert sich zu der einer
grundsitzlichen Verhandelbarkeit gesellschaftlicher Wirk-
lichkeit, welche in diesen Zweierbeziehungen stattfindet.
Zillinger kennt diese Thesen, bestitigt auch ausdriicklich
ihre Giiltigkeit an einer Stelle im Buch (260), betont aber
vor allem die Wichtigkeit von as/ (wortl. “Ursprung”),
des Herkunftsortes, als Ausgangspunkt sozialer und per-
sonaler Identitidt. In der Tat haben geografische Orte in
Marokko oft mit Heiligen, bzw. mit deren Gréibern und
Mausoleen zu tun, aber entscheidend ist, dass sich Zil-
linger hier der in der ethnologischen Literatur vorherr-
schenden Auffassung von der Variabilitdt und Kontext-
abhingigkeit marokkanischer Identitdten entgegensetzt.
Das Problem ist dabei nicht in erster Linie, ob er damit
falsch liegt, sondern dass er die notwendige Debatte nicht
aufgreift.

Die Stérken von Zillingers Studie liegen eindeutig in
der Beschreibung und der Prisentation ethnografischer
Materialien. In der Interpretation seiner Ergebnisse macht
sich, allen Beteuerungen des Gegenteils zum Trotz, eine

Rezensionen

bedauerliche Tendenz zur Essentialisierung marokkani-
scher Kultur bemerkbar. Zillinger scheint implizit Clifford
Geertzs berithmter These vom volkstiimlichen Heiligen
als Verkorperung des traditionellen religiosen Stils zu fol-
gen, wenn er in seinem Epilog die von ihm untersuchten
Trancepraktiken als die “eigentlichen core-practices der
religiosen Lebensfiihrung in Marokko” bezeichnet (314).
Wenn diese “Kernpraktiken” weder durch die mediale
Aufzeichnung und Inszenierung noch durch die Uberset-
zung in immer neue Kontexte wesentlich veridndert wer-
den, haben wir es da nicht mit “imaginédren Grenzen” und
“kultureller Reinheit” zu tun, die Zillinger vehement als
“akademische Nabelschau” und “koloniale Obsession”
(266) verdammt? Durch den sprachlichen und interpreta-
tiven Stil, in dem die Arbeit gehalten ist, erscheinen Ma-
rokkaner letztlich doch als Tréiger einer “Trance-Kultur”,
fur die Besessenheit eine Art zweite Natur bildet (vgl.
z.B. S. 230, iiber die Unmoglichkeit eines mit Aufensei-
tern geteilten Diskurses iiber Trance). “Trance” allerdings
wird von Zillinger theoretisch undifferenziert behandelt:
er macht keine klare Unterscheidung zwischen Trance als
Erfahrungszustand und Trance als kulturell standardisier-
tem, expressivem Verhalten. Dies hat zur Folge, dass die
Beobachtung von Tranceverhalten in der Arbeit zumeist
mit Tranceerfahrung gleichgesetzt wird (vgl. z. B. S. 241
wo Zillinger beschreibt, wie “... ich ... hunderte junger
und alter Ménner aus Marokko und der Migration in kom-
munaler Trance erlebt habe, die sich an den Hénden hal-
ten und in der gemeinsamen Bewegung des Trancetanzes
den Namen Gottes in die Nach skandieren: allah!”). Die
Ambivalenz von Trance- und Besessenheitsphdnomenen,
die sich in Spannungsfeldern von gesellschaftlicher An-
passung und Kritik, Dominanz und Unterwerfung, Akti-
vitdt und Passivitdt bewegen, bleibt dabei unberiicksich-
tigt. Gerade weil Trance und Besessenheit sich aber im
Zwischenbereich zwischen “Pathos” und “Poesis” (Zillin-
ger) abspielen, sind sie den Gefahren des Scheiterns und
der Simulation ausgesetzt. Dass sie diese Gefahren und
das mit ihnen verbundene performative Risiko annehmen,
macht ihre wesentliche Leistung aus und liegt der von ih-
nen ausgehenden Faszination zugrunde. Weniger noch als
andere kulturelle Techniken kann eine solche Praxis zum
unveridnderbaren Kern kultureller Identitit erklért werden.

Bernhard Leistle

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:31. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286

