
286 Rezensionen

Anthropos  110.2015

dem gegenwärtigen sozialen Kontext zu verknüpfen, un-
ternahm der Autor mehrere teilstandardisierte Interviews. 
Auch hier hat der Autor es versäumt, seine eigene Rolle 
zu reflektieren.

Die letzten Kapitel des 2. Teils enthalten die systema-
tische Aufbereitung der beiden oben benannten Konflikt-
konstellationen und erste analytische Schlussfolgerungen. 
Sie sind formal sehr gut strukturiert und lesen sich durch-
weg aufschlussreich. Der Autor hat die beiden Diskurse 
zu Dokhmenashini (Türme des Schweigens) und zur Ge-
meinschaft überzeugend und strukturiert erarbeitet.

Daran anschließend folgt der 3. Teil der Studie, der 
sich in drei Kapiteln eingehend der Analyse des Datenma-
terials widmet. Dem Autor geht es vor allem um die Dar-
stellung der konfliktiven innergesellschaftlichen Dynami-
ken. Auch dieser Teil ist sehr gut strukturiert und liest 
sich mit Bezug auf die Fragestellung der Arbeit erhellend. 
Aber gerade in diesem systematischen Teil kommt wieder 
eine der größten Schwächen der Arbeit zum Tragen, wenn 
der Autor völlig unterschiedliche theoretische Perspekti-
ven, Kategorien und Begriffe miteinander in Bezug setzt. 
Sehr interessant liest sich hingegen eine der aufschluss-
reichsten Schlussfolgerungen des Autors mit Bezug auf 
das Anliegen der Arbeit, die besagt, dass eine “drama-
tische Inszenierung der Auseinandersetzung … zu einer 
dauerhaften, öffentlichen Beschäftigung der Gemein-
schaft mit sich selbst [führt]” (219). Das Thema der Re-
flexivität wird in Bezug auf die Gemeinschaft vom Autor 
somit pointiert getroffen, auch wenn die Frage unbeant-
wortet bleibt, ob Reflexivität ausschließlich als Merkmal 
der Moderne gilt und welche Rolle er selbst bei der Auf-
bereitung und Auswahl der Diskurse hatte.

Der 4. und letzte Teil der Studie schließt mit einer Zu-
sammenfassung der vorangegangenen Darstellungen und 
einer Beantwortung der Fragestellung. 

In der Quintessenz lässt sich festhalten, dass Rafael 
Walthert seine Studie gut strukturiert hat und seine Fra-
gestellung schließlich pointiert beantwortet; obwohl er es 
nicht schafft, seine Darstellungen auf der Grundlage ei-
ner theoretisch einheitlichen und in sich kohärenten Basis 
zu bearbeiten. Die Aufbereitung der beiden Diskurse und 
ihre systematische Untersuchung geben dem Leser den-
noch einen interessanten Einblick in das Thema. Sie zei-
gen am Beispiel der Parsi Zoroastrier in Indien, welche 
Folgen die Moderne für die Ausgestaltung und Reflexivi-
tät einer Gemeinschaft haben kann.

Frank André Weigelt

Zillinger, Martin: Die Trance, das Blut, die Kamera 
– Trance-Medien und Neue Medien im marokkanischen 
Sufismus. Bielefeld: transcript Verlag, 2013. 342 pp. 
ISBN 978-3-8376-1170-0. Preis: € 35.99

In seinem Buch beschreibt Zillinger die Praktiken 
zweier religiöser Gruppen in der zentralmarokkanischen 
Stadt Meknes. Diese Gruppen, die Isawa und die Ha-
madsha, werden oft, so auch von Zillinger, als Sufi-Bru-
derschaften bezeichnet und gelten in der ethnologischen 
Literatur als Paradebeispiele des volkstümlichen marok-
kanischen Islams. Sowohl die Isawa als auch die Hamad-

sha führen sich auf Heilige zurück, deren Mausoleen sich 
in Meknes (im Falle der Isawa) oder im nahegelegenen 
Zerhoun-Gebirge (im Falle der Hamadsha) befinden und 
jedes Jahr zum Ziel vieler Tausend Pilger werden, die dort 
um den Segen (baraka) der Heiligen bitten. Die Pilger-
ströme konzentrieren sich jedes Jahr zur Zeit des mus-
sim, des Festivals zu Ehren des jeweiligen Heiligen. Dann 
werden große Zeltstädte erbaut und Isawa und Hamad-
sha Gruppen aus vielen Teilen Marokkos kommen zu-
sammen und führen ihre Rituale öffentlich für die versam-
melten Pilger auf. Im Mittelpunkt dieser Ritualpraktiken, 
die aus einer je nach Kontext variablen Kombination von 
Gebeten und Fürbitten, religiösen Gesängen, Liedern 
und Tänzen bestehen, steht traditionell die Trance. Die-
se lässt sich in der Kultur der Bruderschaften prinzipi-
ell auf zwei Quellen zurückführen: zum einen die Trance 
der religiösen Ergriffenheit durch die Verehrung für den 
Heiligen, zum anderen die Besessenheit durch eine Reihe 
von muslimischen Geistern (Sg. ğinn, Pl. ğnūn), welche 
die Menschen ohne deren willentliches Zutun heimsuchen 
und den Besessenen ihren Willen aufzwingen. Der Kon-
takt zwischen Mensch und Geist ist zu Beginn schädlich 
für den menschlichen Part der Beziehung und die Ritu-
ale von Bruderschaften wie den Isawa und den Hamad-
sha (oder anderer Gruppen, wie den international bekann-
ten Gnawa) haben das Ziel, die schadenbringende in eine 
nutzbringende Verbindung zu verwandeln. Bei dieser ritu-
ellen Transformation spielt die Trance, induziert durch 
verschiedene rituelle Medien, insb. Räucherwerk, Musik 
und Tanz, eine herausragende Rolle. Einige prominente 
Geister, wie z. B. die in Marokko allgemein bekannte Lal-
la Aisha, verlangen zu ihrer Besänftigung manchmal For-
men der Selbstverletzung, typischerweise Schläge gegen 
den Kopf mit schweren Gegenständen oder mit Messern. 
Das dabei austretende Blut gilt als in hohem Grade ma-
gisch wirkmächtig, als baraka-haltig.

Dieser traditionelle, religiös-rituelle Komplex sieht 
sich allerdings seit einiger Zeit tiefgreifenden Wandlun-
gen ausgesetzt. Im heutigen Marokko verschwimmen die 
Grenzen zwischen dem Sakralen und dem Säkulären zu-
sehends und die volkstümlichen Bruderschaften bieten 
ihre vormals religiös gerahmten Rituale immer häufi-
ger als “Folklore”, marokkanisches Kulturgut, dar. Zil-
linger beschreibt die Praktiken der heutigen Isawa und 
Hamadsha im Detail und in einer Vielzahl von Kontex-
ten. Es entsteht dabei ein lebhafter Eindruck von popu-
lärer islamischer Religionsausübung im Spannungsfeld 
von Traditionalität und Modernität. Sowohl Isawa als 
auch Hamadsha werden präsentiert als Performer, die in 
ihren Aktivitäten eine Balance zwischen religiöser Ernst-
haftigkeit und geschäftlicher Einträglichkeit suchen. Am 
eindrucksvollsten in dieser Hinsicht ist wohl Zillingers 
Beschreibung des Folklore-Unternehmers “Tami”, dem 
es gelingt, über ein weitgespanntes personales Netzwerk 
eine Vielzahl von Performanz-Stilen in ebenso vielfäl-
tigen Kontexten zur Aufführung zu bringen. Die Asso-
ziation mit einer bestimmten Bruderschaft, die Frage, 
ob man zu den Isawa, den Hamadsha oder einer anderen 
Gruppe aus dem volkstümlichen Spektrum gehört, zeigt 
sich hier als zweitrangig gegenüber der performativen 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286


Rezensionen

Anthropos  110.2015

287

Kompetenz. Zillinger beschreibt anschaulich, wie “Tami” 
durch Techniken der Verkürzung, Reduktion und Standar-
disierung Ritualelemente schafft, die sich praktisch in je-
den Aufführungskontext fügen lassen, ohne ihre Erkenn-
barkeit als Marker “traditionell marokkanischer Kultur” 
zu verlieren.

Ein weiteres Verdienst der Studie besteht darin, dass 
sie die Wichtigkeit als “authentisch marokkanisch” er-
achteter Kulturpraktiken für die Konstruktion nationa-
ler und transnationaler Identitäten verdeutlicht. Zillin-
ger beschreibt eingängig wie die von ihm untersuchten 
Praktiken sowohl von im Lande lebenden als auch von 
Marokkanern in der Migration als Identitätsausweis in
strumentalisiert werden. Etwa 10 % aller Marokkaner le-
ben im Ausland, die Geldströme, die von ihnen zurück in 
ihr Heimatland fließen, stellen eine unverzichtbare Res-
source für die marokkanische Wirtschaft dar. Jeden Som-
mer machen sich viele dieser “Auslandsmarokkaner” auf, 
um während der Ferien Verwandte zu besuchen, aber auch 
um in Marokko zu heiraten, oder andere Familienfeste zu 
feiern. Insbesondere die Isawa sind mittlerweile ein fes-
ter Bestandteil solcher “echt marokkanischer Feste” und 
Zillinger zeigt, wie diese Rückversicherung einer eige-
nen nationalen Identität im Kontext der Migration auch 
Praktiken der Trance und Besessenheit umfasst. Manche 
in Europa lebende Marokkaner lassen in ihrer Abwesen-
heit eine Tranceveranstaltung der Isawa oder Hamadsha 
durchführen und/oder machen sich durch den Einsatz di-
gitaler Medien wie Kameras oder Handys präsent. Wenn 
Zillinger beschreibt, wie eine abwesende Auftraggebe-
rin zugleich durch ihr Foto zum Objekt und in Form der 
Videokamera zum Subjekt der rituellen Handlung wird, 
so vermittelt dies einen lebhaften Eindruck von der Kre-
ativität mit der religiöse Handlungen in (post-)moderne 
und transnationale Kontexte eingebunden werden.

Wie Zillinger überzeugend herausarbeitet, spielen 
elektronische Medien in diesen Übersetzungen eine zen-
trale Rolle. Internet und Digitalkamera haben während 
der letzten zehn Jahre (seit Zillingers erstem Aufent-
halt im Meknes in 2003) die Tätigkeit der Bruderschaf-
ten/​Folklore-Gruppen revolutioniert. Konsequenterweise 
stellt Zillinger das Phänomen der Medialisierung in den 
Mittelpunkt seiner Studie. Anstatt wie andere Forscher 
zum Thema elektronische Medien im Ritual die Diffe-
renzen und Spannungen zwischen rituellen Körperprak-
tiken, als deren paradigmatischer Fall die rituelle Trance 
gelten kann, und ihrer medialen Darstellung in Bild und 
Film zu betonen, hebt Zillinger die Kontinuität zwischen 
Erfahrung und Repräsentation heraus. In seiner Darstel-
lung wird die Kamera zu einem rituellen Akteur, der sich 
nicht wesentlich von anderen Akteuren (ein Begriff, der in 
diesem Zusammenhang Performer und Medien gleicher-
maßen umfasst) unterscheidet. Die Anwesenheit der Ka-
mera erweitert lediglich den “rituellen Austauschraum”, 
sie strukturiert ihn nicht grundsätzlich um. Natürlich lässt 
sich einiges anführen, das für eine solche Kontinuität des 
rituellen Feldes spricht, nicht zuletzt das Selbstverständ-
nis der Ritualperformer, wonach ihre Körper selbst zu 
Medien in der Performanz werden, oder auch die klassi-
sche Filmtheorie nach Benjamin oder Vertov, denen zu-

folge die Kamera dem Filmer zuwächst wie ein neuartiges 
Sinnesorgan. Meiner Ansicht nach geht Zillinger aller-
dings zu weit in seiner Betonung einer bruchlosen, har-
monischen Kontinuität zwischen körperlicher Performanz 
und deren Repräsentation in elektronischen Medien, oder 
zwischen traditioneller religiöser Praxis und deren Folk-
lorisierung zum Zwecke der Konstruktion einer marokka-
nischen Identität (vgl. z. B. S. 311, zum Zusammenhang 
von “Folklorisierung” und “Kommodifizierung”). 

Zillingers eigene Ethnografie gibt zahlreiche Beispie-
le dafür, dass die Übergänge von einem Bereich zum an-
deren, zwischen Trance als gelebter Erfahrung und Tran-
ce als medialer Darstellung keineswegs unproblematisch 
sind und zu Verwerfungen und Brüchen führen können. 
So schämt sich etwa der erwähnte Tami bei aller Ge-
schäftstüchtigkeit seines Verhaltens in Trance, wenn er 
sich selbst auf Video sieht; der Vorsteher der von Zillinger 
untersuchten Isawa-Gruppe äußert sich verächtlich über 
Folklore-Darbietungen, gibt aber noch im selben Atem-
zug der Hoffnung Ausdruck, dass seine Gruppe Geld auf 
Festivals verdienen könnte; die Anwesenheit der Kamera 
bei Tranceveranstaltungen ist oftmals der Gegenstand von 
Verhandlungen und führt, nach Zillingers eigener Dar-
stellung, in mindestens einem Fall zu einer gescheiterten 
Performanz; auf einer Hochzeitsfeier greifen die Gastge-
ber ein, als es unter den Gästen zu unerwünschten Tran-
cen kommt, usw.. Die Liste solcher Widersprüchlichkei-
ten und Konflikte ließe sich weiter verlängern. Sie weist 
auf eine beträchtliche Ambivalenz im Verhältnis der Ma-
rokkaner zu ihren eigenen Trance- und Besessenheitstra-
ditionen hin. Diese Ambivalenz äußert sich im gesamtge-
sellschaftlichen Kontext, wo sich die Bruderschaften und 
ihre Praktiken massiver Kritik vonseiten reform-islami-
scher Gruppen ausgesetzt sehen; sie zeigt sich auch im 
bruderschaftlichen Milieu selbst, wo die Zugehörigkeiten 
zu spezifischen Gruppierungen zunehmend arbiträr wer-
den; schließlich findet sie als internalisierter Identitäts-
konflikt Eingang in die individuelle Person. Zillinger be-
schreibt diese Ambivalenzen, er liefert Beispiele für sie, 
aber er misst ihnen keine wesentliche Bedeutung zu. Dies 
bildet meiner Ansicht nach ein schwerwiegendes Manko 
seiner Studie. 

Geertz, Crapanzano, Rabinow, Dwyer  – auffallend 
viele Begründer der selbst-reflexiven, postmodernen Strö
mung in der Ethnologie haben in Marokko gearbeitet.  
Zillinger stellt seine Arbeit in diesen Kontext, präsentiert 
sie gar manchmal als “re-study” von Crapanzanos be-
rühmter Hamadsha-Studie. Der Eindruck, der beim Le-
sen entsteht, widerspricht dieser Selbsteinschätzung. Die 
Selbst-Reflexivität erschöpft sich zumeist in der Preis
gabe einiger persönlicher Informationen über den Autor, 
in der Verwendung der 1. Person Singular und in dem Be-
mühen, den Erlebnischarakter der Feldforschung im Text 
zu bewahren. Selbst-Reflexion in der Ethnologie sollte je-
doch mehr sein – eine methodische Reflexion der vielfäl-
tigen Formen, in der die kulturelle und subjektive “Posi-
tionalität” des Ethnografen die Ergebnisse der Forschung 
beeinflusst. Der von Zillinger vielfach bemühte Crapan-
zano hat in “Tuhami. Portrait of a Moroccan” (Chicago 
1980) vorgemacht, was darunter zu verstehen sein könnte. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286


288 Rezensionen

Anthropos  110.2015

Zillinger bewegt sich manchmal in diese Richtung, etwa, 
wenn er erwähnt, dass sein Interesse an den Hamadsha die 
Neugründung der Zawiya, der örtlichen Zweigstelle der 
Bruderschaft, maßgeblich beeinflusst hat. Eine detaillierte 
Analyse solcher Dynamiken unterbleibt jedoch.

Auch theoretisch lässt sich die Studie schwer verorten. 
Zillinger bemüht, je nach dem zu analysierenden Objekt, 
eine Reihe von Ansätzen, vom Strukturfunktionalismus 
über die Actor-Network-Theory bis hin zur historischen 
Ökologie des Mittelmeerraums. Während theoretische 
Flexibilität und Pragmatismus in der Ethnografie nicht 
zwangsläufig etwas Schlechtes sind, ergibt sich doch ein 
seltsam uneinheitliches Bild. Man gewinnt geradezu den 
Eindruck, dass Zillinger bestimmten Thesen, die in den 
letzten Jahrzehnten die Marokko-Ethnologie geprägt ha-
ben, bewusst aus dem Weg geht. Hammoudis Konzep-
tion einer Dialektik von Dominanz und Unterwerfung, 
die als kulturelles Schema soziale wie politische Auto-
ritätsverhältnisse strukturiert, wird zwar mehrfach er-
wähnt, aber nie wirklich im Lichte von Zillingers Feld-
forschung diskutiert. Dasselbe gilt für die von Lawrence 
Rosen und anderen Marokko-Forschern betonte Bedeu-
tung der interpersonalen Beziehung, insb. der Beziehung 
zwischen zwei Männern, als elementaren Baustein der so-
zialen Ordnung. Diese These erweitert sich zu der einer 
grundsätzlichen Verhandelbarkeit gesellschaftlicher Wirk-
lichkeit, welche in diesen Zweierbeziehungen stattfindet. 
Zillinger kennt diese Thesen, bestätigt auch ausdrücklich 
ihre Gültigkeit an einer Stelle im Buch (260), betont aber 
vor allem die Wichtigkeit von ̕asl (wörtl. “Ursprung”), 
des Herkunftsortes, als Ausgangspunkt sozialer und per-
sonaler Identität. In der Tat haben geografische Orte in 
Marokko oft mit Heiligen, bzw. mit deren Gräbern und 
Mausoleen zu tun, aber entscheidend ist, dass sich Zil-
linger hier der in der ethnologischen Literatur vorherr-
schenden Auffassung von der Variabilität und Kontext
abhängigkeit marokkanischer Identitäten entgegensetzt. 
Das Problem ist dabei nicht in erster Linie, ob er damit 
falsch liegt, sondern dass er die notwendige Debatte nicht 
aufgreift. 

Die Stärken von Zillingers Studie liegen eindeutig in 
der Beschreibung und der Präsentation ethnografischer 
Materialien. In der Interpretation seiner Ergebnisse macht 
sich, allen Beteuerungen des Gegenteils zum Trotz, eine 

bedauerliche Tendenz zur Essentialisierung marokkani-
scher Kultur bemerkbar. Zillinger scheint implizit Clifford 
Geertzs berühmter These vom volkstümlichen Heiligen 
als Verkörperung des traditionellen religiösen Stils zu fol-
gen, wenn er in seinem Epilog die von ihm untersuchten 
Trancepraktiken als die “eigentlichen core-practices der 
religiösen Lebensführung in Marokko” bezeichnet (314). 
Wenn diese “Kernpraktiken” weder durch die mediale 
Aufzeichnung und Inszenierung noch durch die Überset-
zung in immer neue Kontexte wesentlich verändert wer-
den, haben wir es da nicht mit “imaginären Grenzen” und 
“kultureller Reinheit” zu tun, die Zillinger vehement als 
“akademische Nabelschau” und “koloniale Obsession” 
(266) verdammt? Durch den sprachlichen und interpreta-
tiven Stil, in dem die Arbeit gehalten ist, erscheinen Ma-
rokkaner letztlich doch als Träger einer “Trance-Kultur”, 
für die Besessenheit eine Art zweite Natur bildet (vgl. 
z. B. S. 230, über die Unmöglichkeit eines mit Außensei-
tern geteilten Diskurses über Trance). “Trance” allerdings 
wird von Zillinger theoretisch undifferenziert behandelt: 
er macht keine klare Unterscheidung zwischen Trance als 
Erfahrungszustand und Trance als kulturell standardisier-
tem, expressivem Verhalten. Dies hat zur Folge, dass die 
Beobachtung von Tranceverhalten in der Arbeit zumeist 
mit Tranceerfahrung gleichgesetzt wird (vgl. z. B. S. 241 
wo Zillinger beschreibt, wie “… ich … hunderte junger 
und alter Männer aus Marokko und der Migration in kom-
munaler Trance erlebt habe, die sich an den Händen hal-
ten und in der gemeinsamen Bewegung des Trancetanzes 
den Namen Gottes in die Nach skandieren: allah!”). Die 
Ambivalenz von Trance- und Besessenheitsphänomenen, 
die sich in Spannungsfeldern von gesellschaftlicher An-
passung und Kritik, Dominanz und Unterwerfung, Akti-
vität und Passivität bewegen, bleibt dabei unberücksich-
tigt. Gerade weil Trance und Besessenheit sich aber im 
Zwischenbereich zwischen “Pathos” und “Poesis” (Zillin-
ger) abspielen, sind sie den Gefahren des Scheiterns und 
der Simulation ausgesetzt. Dass sie diese Gefahren und 
das mit ihnen verbundene performative Risiko annehmen, 
macht ihre wesentliche Leistung aus und liegt der von ih-
nen ausgehenden Faszination zugrunde. Weniger noch als 
andere kulturelle Techniken kann eine solche Praxis zum 
unveränderbaren Kern kultureller Identität erklärt werden. 

Bernhard Leistle

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-286

