JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER
WEIMARER REPUBLIK

Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?1

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Einleitung — Judentum als Wissenschaft

»Der Kampf um die religiosen Interessen des Judentums ist tiberfliissig
geworden®, befand 1851 Zacharias Frankl anlisslich der Griindung der
Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums.

,Die Gemiiter haben sich ganz und gar von diesem Gebiete abgewendet. Bei
alledem hat das Ende des Kampfes wenig Befriedigendes. Nicht Siegesruf be-
gleitet ihn, sondern dumpfes, 6des Stillschweigen. Das Streben einer den Inte-
ressen des Judentums gewidmeten Zeitschrift mufl demnach heute darauf ge-
richtet sein, fiir den Inhalt des Judentums die erschlaffte Glaubens-
gemeinschaft empfinglich zu machen. Und da sind nur Geschichte und Wis-
senschaft des Judentums die wirksamsten Hebel, um die abgespannten Geister
wieder in Bewegung zu setzen und erneute Teilnahme fiir das Hohere zu er-
wecken. Die Zeitschrift wird daher in erster Linie die Vergangenheit unserer
Gemeinschaft in helles Licht zu setzen und die Macht der Glaubenskraft zu
vergegenwdrtigen suchen. Sie wird zugleich dem Historiker Material und dem
gebildeten Leser Anregung und Belehrung zu geben trachten. [...] Ohne Wis-
senschaft kein Judentum* (Brann 1907, 2).

Der so Klagende stellte die religiose Indifferenz an den Pranger, die er
nach den Ereignissen von 1848 bei den Juden feststellte. Diese hatten
groBe Hoffnungen auf die politische Partizipation des Paulskirchenpar-
laments und auf die Liberalisierung ihrer Lebensverhéltnisse gehegt.
Diese Hoffnungen hatten sich um 1850 zerschlagen, nun galt es die Ori-
entierungslosigkeit der Juden aufzufangen. Zacharias Frankl war Experte
fiir jidisch-religiose Literatur, er arbeitete auf dem Gebiet der mosaisch-

1 Dem Aufsatz liegen die lingeren Ausfiihrungen meiner Dissertation
zugrunde, siche Rauschenberger 2002.

139

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

talmudischen Rechtsentwicklung und beschiftigte sich mit der Ge-
schichte des jiidischen Hellenismus und der Halacha, der jiidischen Auf-
klirung. Seine in Dresden gegriindete Monatsschrift ging der Offnung
des ,Jiidisch-theologischen Seminars (Fraenckelscher Stiftung)*“ in Bres-
lau um drei Jahre voraus. Sie war die erste Institution, die die Rabbiner-
ausbildung mit der neubegriindeten ,,Wissenschaft des Judentums® ver-
band und sich der historisch-kritischen Methode bediente. Frankl arbei-
tete in beiden Projekten eng zusammen mit dem Historiker und Religi-
onswissenschaftler Heinrich Graetz.

Der Begriff von der ,,Wissenschaft des Judentums* geht zuriick auf
die 1822 von dem Historiker Leopold Zunz herausgegebene ,,Zeitschrift
fiir die Wissenschaft des Judentums®. Zunz wirkte wesentlich darauf hin,
dass jiidische Religion im Kontext mit der zeitgenossischen Universal-
und Kulturgeschichte gesehen wurde. Jiidische Literatur und Tradition
sollten mit den Methoden der klassischen Philologie und der kritischen
Geschichtsschreibung beurteilt werden, um ihre ZeitgeméBheit zu iiber-
priifen (Wiese 1999, 59ff.). Dieser Zugang zur jlidischen Lehr- und
Lerntradition war etwas grundsitzlich Neues. Es stellte althergebrachte
Praktiken in Frage und unterstellte sie einem sidkularen Prinzip. Obgleich
die Wissenschaft des Judentums angetreten war, um dem Relevanzver-
lust des Judentums im 19. Jahrhundert durch die Formulierung moderner
Ziele entgegenzutreten, trug sie doch zu seiner Relativierung bei und
konnte selbst den Prozess der Konfessionalisierung nicht aufhalten.

Die voremanzipatorische Einheit von Volk, Kultur und Religion war
zerstort. Der Kampf um die rechtliche Emanzipation brachte viele Juden
dazu, traditionelle Lebensformen aufzugeben und als Minderheit in der
Mehrheitsgesellschaft aufzugehen. Bis Mitte des 19. Jahrhunderts sahen
die Juden ihr politisches Ziel darin, zur Uberwindung der stindestaatli-
chen Gesellschaft zugunsten einer als freiheitlich und egalitidr gedachten
biirgerlichen Ordnung beizutragen, deren gleichberechtigte Mitglieder
sie sein wollten. Die abgebrochene Freiheitsbewegung Mitte des 19.
Jahrhunderts und das Auftreten des Antisemitismus auch und vor allem
in den Kreisen des deutschen Bildungsbiirgertums seit der zweiten Half-
te des 19. Jahrhunderts lieBen diese Stimmung bei den Juden kippen
(Riirup 1975; Mosse 1985; Mosse 1990, 168-180). In einer umfassenden
,»Krise der Assimilation® (Wiese 1999, 42) begann man daran zu zwei-
feln, ob es je gelingen werde, in der christlich geprigten Mehrheitsge-
sellschaft voll anerkannt zu werden. Eine Welle der Riickbesinnung auf
judische Tradition und jiidische Werte begann und die Juden der folgen-

140

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

den Epoche seit der Jahrhundertwende fragten, was das Judentum im
Wesentlichen definiere.

Die Wissenschaft des Judentums war dem ausgehenden 19. Jahrhun-
dert ein Instrument zur Selbstvergewisserung der Juden in Deutschland
und zwar in einer Weise, die den Wert der jiidischen Geschichte und
Kultur aufzeigte, um dem Judentum auch zukiinftig eine Rolle in der
Weltgeschichte zu sichern. Einer der Autoren der Franklschen Monats-
schrift, Wolf Landau, formulierte seine Erwartungen an diese Wissen-
schaft, die sehr von der Utopie einer jlidischen Partizipation getragen
waren:

,Die Wissenschaft, die klare reine Erkenntnif der Religion, ist die einzige Be-
rechtigung unseres Daseins als Volk, wenn man diesen Namen einer, nicht po-
litisch gesonderten, aber ein wesentliches Moment zur Vervollkommnung und
Veredelung der Menschheit vertretenden Gesammtheit geben darf.” Mit ihr
habe das jiidische Volk einen ,,Rang in der civilisirten Menschheit errungen,
den es gegenwiirtig mit Ruhm behauptet* (Landau 1852, 485 und 492).

Zur Fortfithrung dieses Auftrags forderte Landau fiir Deutschland die
Schaffung eines Rabbinerseminars, das den theologischen und wissen-
schaftlichen Nachwuchs garantiere. Der Text ldsst erkennen, dass Reli-
gion kein lebenspraktisches Phinomen, sondern ein wissenschaftliches
Forschungsfeld werden sollte, das auf dem Umweg rationaler Erkenntnis
wieder eine Verbindung von Volk und Religion schaffen sollte — ein
Verfahren, mit dem sich das Judentum kulturell auf den Stand der mo-
dernen christlichen Gesellschaft stellte.

Vor diesem Hintergrund miissen Museumsgriindungen von Juden im
ersten Drittel des 20. Jahrhunderts gesehen werden. Museen iiberhaupt
waren in diesem Zeitraum ein auBerordentlich populires Mittel, erziehe-
rische und volksbildnerische Aufgaben wahrzunehmen. Dahinter steckte
der Gedanke, durch Bildung an einer egalitiren Biirgergesellschaft teil-
haben zu kénnen. Im jiidischen Bereich entwickelte sich gar ein ganzes
Spektrum wissenschaftlicher Ansitze, die man fiir den Bildungsauftrag
nutzbar machen wollte. Neben dem Interesse, dsthetisch und kiinstlerisch
Wertvolles auszustellen, ging es auch um Gegenstinde des Alltags, de-
nen eine kulturhistorische Bedeutung beigemessen wurde oder an denen
sich Merkmale einer Volksseele widerspiegelten, wie die Veranstalter
glaubten. Jiidische Museen im Kaiserreich und in der Weimarer Repu-
blik entstanden im Bereich der Volkskunde, des Kunstgewerbes, der
Kunstgeschichte und der Landesgeschichte. An ihnen lassen sich unter-

141

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

schiedliche Deutungsmuster fiir die Auffassung vom Judentum in der
modernen Gesellschaft ablesen, die hier im Folgenden geschildert wer-
den sollen.

Jiidische Volkskunde — Riickzug in die Nostalgie

In Deutschland entwickelte sich jiidische Museologie mit der Absicht,
den Eigenwert jiidischer Tradition und Kultur herauszustellen. Hierzu
fanden sich unterschiedliche Ansitze. Ihnen gemeinsam war das Lamen-
to vom Erosionsprozess des Judentums, das auch schon die Begriinder
der ,,Wissenschaft des Judentums* zur Mitte des Jahrhunderts im Munde
fiihrten:

,Nichts steigert den Wert eines Gutes hoher, als die Gefahr es zu verlieren.
Diese Gefahr droht einem jeden Volksstamm, je mehr seine Eigenart der alles
ausgleichenden modernen Bildung zum Opfer fillt. [...] Und wenn anderswo
moderne Bildung und Grosstadtluft das Volkstum gefihrden, wo wiiten sie
verheerender als in der Judenheit?“ (Maretzki 1907, 160).

Diese Warnung bildete den Auftakt zur Griindung der ,,Gesellschaft fiir
jidische Volkskunde* in Hamburg. Sie nahm sich vor, jiidisches Volks-
bewusstsein dadurch, wie sie meinte, wieder herzustellen, indem sie al-
ten Sitten und Gebréduchen, alten Redewendungen und Witzen nachspiir-
te und diese zu reanimieren suchte. Allein in dem Urspriinglichen,
Triebhaften, Kunstlosen zeigte sich in den Augen der jiidischen Volks-
kundler um den Hamburger Rabbiner Max Grunwald die Seele eines
Volkes, seine Natur. Sie zu entdecken und zu erhalten, machte sich die
jiidische Volkskunde 1897 zur Aufgabe. Ihre gegenstindlichen Uberreste
zu sammeln und in einem Museum zu vereinen, war einer ihrer Pro-
grammpunkte.

Die Juden waren in der Angst um den Verlust ihrer Identitét nicht al-
lein. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts formierte sich die Volkskunde zu
einer Wissenschaft, die die Spezifik einzelner Volksgruppen ergriinden
und durch deren Vergegenwirtigung in die Zukunft fortschreiben wollte.
In ihrer Rhetorik stellte die Volkskunde Bildung in einen Zusammen-
hang mit Degeneration. Frisch und lebensfihig sei allein ,,das natiirliche
Denken und Empfinden, zu dem man die Menschen wieder hinfiihren
miisse (Dieterich 1902, 171). Es ging der Volkskunde darum, die Seele
der Volker zu erkunden, sie in dem historischen Prozess aufzuspiiren als
ein unverinderliches Merkmal jenseits des Historischen. Die Volkskun-
de stirkte die spezifischen Eigenheiten der Volksgruppen, die im wil-

142

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

helminischen Deutschland nicht identisch mit der deutschen Nation wa-
ren. Die Autonomie der Wiirttemberger, Bayern und Hessen etwa ge-
geniiber dem Nationalstaat zu festigen, war den Volkskundlern ein An-
liegen. Fiir die deutschen Juden war dieses Forschungsprogramm ein be-
stechendes Unternehmen. Nach dieser Ansicht konnten auch die Juden
sich als Volk mit bestimmten Eigenschaften verstehen und fiihlen, ohne
dadurch in Konflikt mit ihrer staatsbiirgerlichen Loyalitdt zu kommen.
Die Volkskunde bot ein akzeptables Interpretationsmuster, sich gleich-
zeitig als Jude und als Deutscher fiihlen zu konnen.

Daher teilte die ,,Gesellschaft fiir jiidische Volkskunde* die Notwen-
digkeit des ,,Wieder-Kundig-Werdens* urspriinglicher Lebensverhiltnis-
se und Empfindungen. Sie iibernahm den Gegensatz zwischen ,,falscher
Kultur* und ,,echtem Denken und Vorstellen* und huldigte wie die all-
gemeine Volkskunde einer Zivilisationsskepsis, die sie wissenschaftlich
zu begriinden suchte. Typisch fiir die Arbeitsweise der Volkskundler war
ihre Fixierung auf miindliche Quellen, auf Nichtformiertes und -ko
diertes. Sie waren nicht an den durch Bildung ,verzerrten” Ausfor-
mungen der Hochkultur eines Volkes interessiert, sondern an dem All-
taglichen, dem Unbewussten, das sie fiir ,,echt hielten.

Die jiidische Volkskunde begegnete durch ihre Besinnung auf das
Vorzivilisatorische, Mystische bewusst oder unbewusst einer Kritik, die
schon ganz zu Beginn der Sammlungsaktionen jiidischen Kulturguts mit
Sorge vorgetragen wurde. Jiidische Architekten, Archdologen und
Kunstverstindige machten friih schon ihren Bedenken Luft, ob die so
genannte ,.jiidische Kunst* sich neben der ,,christlichen iiberhaupt sehen
lassen konne, ob man nicht fiir die Sache des Judentums mehr tue, wenn
man jiidisches Zeremonialgerit der 6ffentlichen Aufmerksamkeit entzie-
he. Beispielsweise gaben Mitglieder des Elsdssischen Museumsvereins
zu bedenken, dass ihre Sammlung moglicherweise besser in eine andere
jidische Sammlung zu integrieren sei, statt sie dem Elsédssischen Muse-
um in Straburg anzugliedern, wo sie mit anderen Objekten Elséssischer
Volkskunst fiir ein Elsédssisches Bewusstsein Partei nehmen sollte. Das
ausschlaggebende Argument dabei war nicht die falsche Platzierung in
einem nichtjiidischen Kontext, sondern die Furcht, die Sammlung kénne
nicht ,bedeutend genug® sein, um auf Dauer neben den ,,christlichen®
Zeugnissen zu bestehen (Anonym 1908). Auch der Kasseler Architekt
Fritz Epstein argumentierte fiir einen unabhingigen Weg jiidischer Mu-
seologie und warnte davor, ein ,,jiidisch-germanisches Nationalmuseum*
in das Germanische Nationalmuseum in Niirnberg integrieren zu wollen:

143

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

»Wer sich mit der Sache beschiftigt hat, wei3, daf} das, was wir aufler dem be-
reits Bekannten finden werden, allzu hochgespannten Erwartungen kaum ge-
niigen wird. In der Hauptsache werden einfache, sogar primitive Gegensténde
und Bauten aufgedeckt werden konnen [...]. Eine derartige Sammlung diirfte
sich kaum neben den schonsten Stiicken kirchlicher und profaner Kunst eines
Museums, etwa des Germanischen in Niirnberg, behaupten konnen. Sie wiirde
ein Aschenbrodeldasein fiihren, da der Laie unbewuft falsche Vergleiche zie-
hen wiirde mit einer Kunst, die aus anderen Verhéiltnissen heraus entstanden
ist, die ithm schoner und interessanter diinkt und der er bei einem Besuche des
Museums den Vorzug geben wiirde” (Anonym 1912, 336f.).

Die jiidische Volkskunde hielt also genau in dieser Hinsicht ein Hinter-
tiirchen offen, indem sie es gerade als Qualitdtsmerkmal ansah, , kunstlo-
se* Gegenstédnde fiir die eigene Kultur sprechen zu lassen. Thre Integrati-
onskraft lag darin, Lebenswirklichkeiten der Vormoderne als idealtypi-
sche jiidische Milieus zu zeichnen und damit ein Gefiihl der Nostalgie
heraufzubeschworen, das authentisch Jidisches nicht im Kampf gegen
den Antisemitismus und fiir biirgerliche Rechtssicherheit sah, sondern in
der geschlossenen Lebenswelt der osteuropdischen Schtetl und der mit-
telalterlichen Judengassen in Deutschland (Cohen 1998, 187ff.; Cohen
1995). Die jiidische Volkskunde entschirfte aktuelle politische und sozi-
ale Probleme, indem sie den Blick auf die vermeintlich intakte Vergan-
genheit lenkte und fiir Beschaulichkeit und Stillstand pladierte.

Kunst und Kunstgeschichte — zwei Museumskonzepte
von unterschiedlicher politischer Tragweite

Erfiillten Kunstmuseen in der Frithphase ihrer Entstehung im 18. Jahr-
hundert die Funktion, das Asthetische in die Sphire des Sakralen zu er-
heben, so hatten sie diese im biirgerlichen Zeitalter weitgehend einge-
biit. Im Vordergrund standen nun memorative und edukative Aufgaben,
die die biirgerliche Gesellschaft auf einen gemeinsamen Kodex ver-
pflichten sollten, an dem zu partizipieren theoretisch allen iiber die An-
eignung von Bildung mdglich sein sollte. ,,Geschmack® wurde zu einem
Kriterium, gesellschaftliche Konformitit herzustellen, schon bald aber
auch zu einem Distinktionsmittel zwischen gesellschaftlichen Gruppen
(Hochreiter 1994; Vahrson 1995). So egalitidr wie gedacht funktionierte
die biirgerliche Gesellschaft keineswegs und auch in dem Bereich der
Bildung, der allen zuginglich sein sollte, war das Bildungsbiirgertum
bemiiht, sich gegen Parveniis abzugrenzen, die die Werte und Inhalte ja

144

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

bloB erworben, aber nicht verinnerlicht hitten, so der diinkelhafte Vor-
wurf (Luhmann 1995, 269; Lissig 1998, 211-236).

Frankreich war das erste Land, in dem das Judentum mit kiinstleri-
schen Kriterien in Verbindung gebracht wurde. Auf der ,,Exposition U-
niverselle” in Paris im Jahr 1878 wurde erstmals fiir ein breites nichtjii-
disches Publikum ein Raum mit jiidischem Zeremonialgerit ausgestellt.
Der Sammler dieser Objekte, Isaac Strauss, setzte diese hier zum ersten
Mal einer allein dsthetischen Betrachtungsweise aus und schuf damit ii-
berhaupt erst die Grundlage fiir eine kunsthandwerkliche Vergleichbar-
keit. Sie sollten Zeugnis geben fiir die ,,jiidischen Leistungen auf dem
Gebiet der Asthetik® (Feldman 1995, 44). Die Transformation des Ju-
dentums innerhalb der modernen biirgerlichen Gesellschaft, in deren
Verlauf Gegenstinde von rituellem Wert zu Gegenstdnden von éstheti-
schem wurden, war erst mit einem gewissen zeitlichen Abstand zu der
Generation moglich, die sich der Emanzipation mit ganzem Herzen ver-
schrieben hatte. Erst in der dritten und vierten Generation wurden die
Objekte des jiidischen Zeremoniells als iiberliefernswert entdeckt und
einem neuen Zweck zugefiihrt. Die Neukontextuierung jiidischer Zere-
monialgerite in einem neuen sozialen Raum, dem Museum, ist ein Pha-
nomen, das besonders die Anthropologie beschiftigt hat. George Sto-
cking sah in der Musealisierung von Gegenstidnden mit ehemals spiritu-
eller Bedeutung eine Resakralisierung unter neuen Spielregeln, die u.a.
den Gesetzen des Marktes zu gehorchen hitten (Stocking 1985, 6).

Das Anliegen des Sammlers, Gegenstidnde des jiidischen Kultus als
Kunstgegenstinde zu etablieren und damit zum Ansehen der Juden in-
ternational beizutragen, ging in sofern auf, als die Objekte grofie Auf-
merksamkeit von nichtjiidischen Besuchern erhielten. Die Sammlung
wurde spiter in das Musée Cluny aufgenommen, das christliche Gegens-
tdnde von hohem kiinstlerischen Wert sammelte. Allerdings kam der jii-
dische Charakter der Objekte, ihre Funktion im religiosen Leben, kaum
zum Ausdruck. Viel mehr trug zum Prestige der Strauss’schen Samm-
lung bei, dass sie nach der Logik ihrer Aufstellung fiir die Entwicklung
der franzosischen Kunst sprach. Nicht jiidischer Nationalismus, sondern
nationalstaatlich-franzosischer war hier gefragt und wurde wohlwollend
anerkannt (Rauschenberger 2002, 28-34).

In Deutschland hatten die Anregungen aus Frankreich, aber auch die
Ideen der ,,Anglo-Jewish Historical Exhibition* 1887 in London sowie
das Programm des 1897 in Wien erdffneten Jiidischen Museums Vor-
bildcharakter in den Vereinen zur Griindung jiidischer Museen.

145

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Hier jedoch wurden die Sammlungen von Liebhabern begonnen, die
zunichst alles andere als Fachleute auf diesem Gebiet waren. Legendir
ist die Griindung der ,,Gesellschaft zur Erforschung jiidischer Kunst-
denkmaler* in Frankfurt/Main durch Heinrich Frauberger, einen Chris-
ten. Frauberger war Direktor des Kunstgewerbemuseums in Diisseldorf
und stiirzte sich auf das, wie er meinte, durch ihn definierte neue For-
schungsgebiet, ohne die religiosen oder sprachlichen Kenntnisse mitzu-
bringen, die Voraussetzung zur Gruppierung und Interpretation von Ge-
genstinden des Ritus waren und sind. Er nahm sich vor, ein Formen-
spektrum jiidischer Zeremonialgeridte zu entwerfen, das fiir die spitere
Wissenschaft einmal die Grundlage fiir eine vergleichende Betrachtung
sein sollte. Dariiber hinaus wollte er eine liickenlose Vorbildersammlung
anbieten, an der sich Kiinstler und Handwerker in ihrem Schaffen orien-
tieren konnten. Als einer der ersten begann Frauberger selbst mit einer
Sammlung jiidischen Ritualgerits, allmédhlich folgten andere nach. Frau-
bergers Bemiihungen fanden in einer sich entwickelnden Fachwelt viel
Anerkennung. Sie sah sich von ihm darin bestirkt, Argumente gegen die
Unterstellung vom ,,Schonheitshass der Hebrider” zu sammeln, wie es
der Orientalist und Bibliograph Moritz Steinschneider mit Bezug auf das
Wiener Jidische Museum formulierte. Auch der Religionsphilosoph,
Historiker und Kunstgelehrte David Kaufmann sah im Sammeln jiidi-
scher Kunstgegenstinde ein wirksames Mittel zur Bekdmpfung der ,,Fa-
bel vom Hasse der Synagoge gegen alle Kunst®“ (Steinschneider 1898;
Kaufmann o.J., 8).

Der hohe Stellenwert der Kunst fiir die Anerkennung des Judentums
als eigenem Gefiige hingt eng mit dem emotionalen Zugang zusammen,
den die Kunst erfordert und ermdoglicht. Der Soziologe Niklas Luhmann
gibt hierzu eine Erkldrung: Durch Imagination biete die Kunst die Chan-
ce, Distanz zur Realitit zu schaffen und neue Ordnungsmoglichkeiten zu
entdecken. Keine andere Deutung der Wirklichkeit etwa durch die Spra-
che oder die Religion ermogliche denselben Grad von Freiheit und Au-
tonomie wie die Kunst, so Luhmann (Luhmann 1995, 226ff.). Der Kunst
wird demnach zugetraut, auf die Lebensgestaltung der Menschen subtil
Einfluss zu nehmen. Die Sprache, die nicht den Umweg iiber die Imagi-
nation geht und auf die Herstellung eines Konsenses zwischen den Ge-
sprachspartnern angewiesen ist, ist hier sehr viel eingeschriankter. Und
auch die Religion bietet nach Luhmann nicht das Maf an Freiheit, da sie
zwar imaginierte Bilder evoziert, diese beruhen jedoch nicht auf der
Wahrnehmung und haben mit der Realitdt wenig zu tun. Die Kunst ist
daher potentiell imstande, Utopien zu entwerfen und in das reale Leben

146

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

einzugreifen. Entsprechend nahm sie in der nationalen Selbstdarstellung
der Volker einen hohen Rang ein.

Wie schon auf der ,,Exposition Universelle* in Paris stand die Suche
nach dem ,,Nationalstil* der einzelnen Volker im Vordergrund. Die jiidi-
sche Beteiligung wurde dabei der national-franzosischen untergeordnet.
Allein in jiidischen Kreisen wurde sie als Zeichen eigenen Ausdrucks-
willens gewertet. Eine radikale Position in Bezug auf die Kunst bezogen
in Deutschland national-jiidische Kreise. Zur Beschreibung des eigenen
Gruppenstatus’ und zur Rechtfertigung der Vokabel ,,Volk* entwickelten
die Kulturzionisten um Martin Buber ein pathetisches Bild von der Rolle
der Kunst in einem jiidischen Paléstina (Bertz 1991; Buber 1920, 57-66;
Buber 1901, Sp. 7-10).

»Denn in dem kiinstlerischen Schaffen, schrieb Buber 1901, ,,sprechen sich
die spezifischen Eigenschaften der Nation am reinsten aus; alles, was diesem
Volke, und nur ihm, eigen ist, das Einzigartige und Unvergleichbare an ihm,
findet greifbare lebendige Ge-stalt in seiner Kunst. So ist unsere Kunst der
schonste Weg unseres Volkes zu sich selbst® (Buber 1901, 64).

Auch wenn diese Zirkel keinen direkten Einfluss auf die in Deutschland
entstehende jiidische Museumslandschaft nahmen, priagten sie doch die
Debatten in diesem Umfeld mit. Die wichtigste und unvermeidliche Fra-
ge war die von der Definition einer ,,jiidischen Kunst®.

Obwohl Heinrich Frauberger bereits 1897 mit der Griindung seiner
Gesellschaft initiativ wurde, konnte ein jiidisches Museum in Frankfurt
erst 1922, nach seinem Tod, er6ffnet werden. Der erste Angestellte die-
ses ,,Museums jiidischer Altertiimer war Erich Toeplitz. Als junger jii-
discher Kunstwissenschaftler suchte er seine Forschungen stérker in ei-
nen innerjiidischen Kontext zu setzen. Dies verband ihn mit Rudolf Hal-
lo, der 1927 eine jiidische Abteilung im Hessischen Landesmuseum in
Kassel aufbaute, und mit Rahel Wischnitzer-Bernstein, die zwischen
1936 und 1938 Mitarbeiterin am Jiidischen Museum in Berlin war. Sie
widmeten sich Gegenstinden fiir den rituellen Gebrauch in Synagoge
und Haus und grenzten so den Begriff der ,,jiidischen Kunst* von natio-
nalen Deutungsmustern ab. Diese hatten als ,,jiidisch* definiert, was von
Juden geschaffen worden war, unabhéngig davon, ob das Objekt selbst
mit der Religionsausiibung in Zusammenhang stand. Toeplitz, Hallo und
Wischnitzer-Bernstein verglichen Formen, Symbolik, Material und
Funktion der Gegenstinde und interpretierten sie aus dem Zusammen-
hang ihrer unmittelbaren Entstehungsgeschichte heraus. Sie betrieben
judische Kunstgeschichte nicht mit dem Ziel, einen ,,jiidischen Stil* zu

147

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

entdecken. Thre Forschung scheute sich nicht, die Einfliisse der christli-
chen Umwelt auf die jiidischen Kunstgegenstinde zu benennen und sie
dennoch in wichtigen Aspekten wie der Symbolik oder der Funktion
nach Merkmalen der jiidischen Uberlieferung zu untersuchen. Da sie ihre
Aufgabe durch die Existenz jiidischen Zeremonialgerits als legitimiert
ansahen, beteiligten sie sich nicht an einem Kulturvergleich zwischen
christlicher und jiidischer Kunst und stiefen sich daher auch nicht daran,
vor allem mit Gegenstinden der so genannten Volkskunst zu tun zu ha-
ben. Rahel Wischnitzer-Bernstein sah darin gerade einen besonderen
Zauber, da Produkte der ungeschulten Hand so viel mehr Detailverliebt-
heit und kindliche Kreativitét zeigten als die aus den groen Kunstschu-
len der Stddte. Und Rudolf Hallo entwickelte aus der Volkstiimlichkeit
vieler Produkte seine Theorie von der spezifischen Néhe der jiidischen
Bevolkerung einer Region zur christlichen, die in ihren Arbeiten so viel
Verwandtes aufwiesen (Wischnitzer-Bernstein 1927, 60-62; Hallo, Jiidi-
sche Volkskunst, 1928; Hallo, Jiidische Kult- und Kunstdenkmiler,
1928).

,,Judische Kunst“ im kulturzionistischen Verstandnis, d.h. in erster
Linie die bildende Kunst und hier besonders die moderne Malerei, fand
im deutschen Museumswesen kaum einen Niederschlag. Der Griinder
des Jiidischen Museums Berlin, Karl Schwarz, bediente mit der von ihm
eingerichteten ,,Ruhmeshalle (Berliner Tageblatt 1933) im Eingang des
Museums auch die national orientierte Klientel der Berliner Gemeinde.
Die iibrigen Ridume des Museums jedoch entsprachen ziemlich genau
dem kulturhistorischen Mischtyp, den alle jiidischen Museen in Deutsch-
land bildeten. Erst nachdem Karl Schwarz an das Kunstmuseum nach
Tel Aviv gegangen war, baute er dort eine Sammlung bedeutender jiidi-
scher Kiinstler aus Europa auf.

Dagegen war jiidische Kunstgeschichte quasi ein Produkt des jiidi-
schen Museumswesens. Sie trat von dem politischen Willen mancher
Kunstsammler zuriick, die Gleichwertigkeit der ,,jiidischen Kunst*“ mit
der anderer Nationen belegen zu miissen. Sie verfolgte auch nicht die
Absicht, die aktuelle Kunstproduktion im jiidischen Sinne zu beeinflus-
sen und mit einem nationalen Auftrag im Hinterkopf die jiidische Ge-
meinschaft auf einen bestimmten stilistischen Ausdruck einzuschwdren.
Die jiidische Kunstgeschichte wandte ihren Blick in die Vergangenheit,
zeichnete Einfliisse nach und benannte Typisches. Damit griff sie sicher
weniger in die Politik ein als die zeitgendssische Kunst selbst. Dennoch
bedeutete die Neugriindung dieser Disziplin eine Vergewisserung eige-

148

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

ner Wurzeln, die moglicherweise nicht spektakuldr, dennoch aber spezi-
fisch waren.

Judische Historiographie im Museum —
Kompensation fiir einen Utopieverlust

Linger schon als Volkskunde und Kunstgeschichte wurde die jiidische
Geschichtswissenschaft als Methode angesehen, jiidische Identitét zu be-
schreiben. Als Disziplin innerhalb der ,,Wissenschaft des Judentums*
war es von vorneherein ihre Aufgabe, die spezifischen Erfahrungen von
Juden in der Geschichte nachzuzeichnen. Heinrich Graetz, einer der ers-
ten Dozenten am Breslauer ,,Jiidisch-Theologischen Seminar (Fraenckel-
scher Stiftung)“, begriindete mit seinem 11-béndigen Werk ,,Geschichte
der Juden von der idltesten Zeit bis auf die Gegenwart* eine selbststindi-
ge jlidisch-nationale Geschichtsschreibung. Darin beschrinkte er das Ak-
tionsfeld der Juden auf den intellektuellen und religionsphilosophischen
Bereich. Von der darin angelegten Passivitiit der Juden in der Geschichte
suchten sich spétere Historikergenerationen zu 16sen. Durch die stirkere
Betonung der Interaktivititen zwischen Juden und Nichtjuden, die sich
vor allem aus dem Studium externer, d.h. nichtjiidischer, Quellen ergab,
wurden andere Bereiche der Historiographie wie die Rechts- und Wirt-
schaftsgeschichte auch fiir die jiidische Geschichte erschlossen (Elbogen
1930, 7f.; Herlitz 1964, 78ff.). In Breslau wesentlich wirksam war hier
Markus Brann, der 1891 Graetzens Nachfolger am Jiidisch-Theolo-
gischen Seminar wurde. Diese Entwicklung ist deshalb hier bedeutsam,
weil einige Dozenten des Breslauer Seminars Ende der 1920er Jahre in
dem ,,Verein Jiidisches Museum e.V. zu Breslau“ aktiv wurden.> Die
von diesem Verein 1929 durchgefiihrte Ausstellung ,,.Das Judentum in
der Geschichte Schlesiens® griff als ein Beitrag zur schlesischen Lan-
desgeschichte die moderne Entwicklung innerhalb der allgemeinen His-
toriographie auf. Landesgeschichte bot nach dem verlorenen Ersten
Weltkrieg nicht nur die Mdoglichkeit, den groBen Fragen der Nationalge-
schichte auszuweichen und sich auf Detailstudien zu verlegen. Sie arbei-
tete auch methodisch mit neuen Vorgaben. Unter dem Begriff der Kul-
turgeschichte brachte sie die verschiedenen Zweige der Historiographie
mit anderen Fachrichtungen wie der Geographie, Geologie und der

2 Diese waren Dr. Israel Rabin, Dr. Isaak Heinemann, Dr. Michael Gutt-
mann, Dr. Albert Lewkowitz, Dr. Louis Lewin und Dr. Aaron Heppner
vom Breslauer Synagogenarchiv.

149

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Volkskunde in Verbindung. Damit sollten Kausalititen und Kontexte,
Vielschichtigkeiten und Bedingtheiten erfasst werden. Die Kulturge-
schichte, wie sie von Karl Lamprecht entwickelt worden war, wandte
sich damit gegen die Universal- und Ideengeschichte des 19. Jahrhun-
derts und fiihrte dazu, sich der Sozial- und Wirtschaftsgeschichte stdrker
zu Offnen. Nicht nur aus arbeitspraktischen, vor allem aus systemati-
schen Griinden beschrinkte sie sich darauf, die ,,Kulturmorphologie* ei-
ner Provinz oder Region zu erfassen (Lamprecht 1900; Aubin/Frings/-
Miiller 1926).

Fiir die jlidische Historiographie war es in besonderem Mafe nahe-
liegend, sich den Methoden der Kulturgeschichte anzuschlieen und
Landesgeschichte zu betreiben. Nur so konnte sie Religions- und
Rechtsgeschichte, Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte, politische
und Wirtschaftsgeschichte sowie die Sprachforschung miteinander in
Beziehung setzen. Zudem lenkte die Kulturgeschichte den Blick weg
von der noch bei Graetz zu findenden Auffassung, Geschichte werde
durch Helden gemacht. Sie konzentrierte sich auf das Sozialpsychische
und die Beschreibung der Zustinde, von denen die Juden wie alle ande-
ren Volker betroffen waren und zu denen sie in gleichem Malie beitru-
gen.

Mit der Anlehnung an die Landesgeschichte schlossen sich die Ver-
anstalter der Breslauer Ausstellung daher diesem methodisch neuen Zu-
gang an. Die Exponate sollten die demographischen, wirtschaftlichen,
rechtlichen, kulturellen und sozialen Bedingungen der Juden in Schle-
sien veranschaulichen. Thre Interpretation wurde direkt auf die schlesi-
sche Geschichte allgemein bezogen, als deren integrativer Bestandteil
die Juden aufgefasst wurden. Insbesondere die kunstgeschichtliche Bera-
tung durch Alfred Grotte trug zu dieser Lesart bei. Grotte, ein Architekt
und Kunstforscher aus Posen, hatte sich schon friih mit der Architektur-
geschichte der Synagogen beschiftigt. Seine Arbeitsweise ging in die-
selbe Richtung wie die landesgeschichtliche Forschung. Er befiirwortete
die kunstgeschichtliche Verortung jiidischer Kunstprodukte in der Stil-
geschichte der Region. Auch ihre Entstehungsbedingungen suchte er in
der regionalen Historie. Verallgemeinernde Aussagen zu Kultgerdt und
Architektur, die von den Spezifika einer Provinz absahen, konnten sich
nach Grotte eigentlich nur auf die Funktionen im Ritus beschrinken,
dem alle Gerite gerecht werden mussten. Grotte hob in seiner Rezension
der Ausstellung ,,Das Judentum in der Geschichte Schlesiens daher be-
sonders die Abteilung mit den Textilien hervor, die allesamt aus Schle-

150

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

sien stammten und zu einem besonderen Vergleich anregten (Grotte
1929, 273-277; Grotte 1926, 273-278).

Jiidische Geschichte im Museum folgte in Ubereinstimmung mit der
modernen Geschichtsschreibung einem integrativen Ansatz. Es ging
nicht darum, Nationalgeschichte nach zionistischem Verstdndnis zu ak-
zentuieren, sondern wie auf der ,,JJahrtausendfeier der Rheinlande® in
Koln 1925 ,,den Kulturzusammenhang zwischen Judentum und rheini-
schem Land und Volk* darzustellen und damit ,,das Recht der deutschen
Juden auf den rheinischen Heimatboden unwiderleglich* nachzuweisen
(Kober 1925, 448).

Religion im Museum?

Die ausgewihlten Beispiele sollten verdeutlichen, in welchen Wissen-
schaftsgebieten sich die jiidischen Museen in Deutschland verorteten. In
die Diskurse um den geeigneten wissenschaftlichen Zugang wurden die
Merkmale jiidischer Identitdt (Religion, Kultur, Nation) aufgenommen.
Wihrend die Begriffe Kultur und Nation explizit in den Museumspro-
grammen auftauchten, war kaum die Rede davon, religiose Praktiken
wieder aktivieren zu wollen. Ganz allgemein verband sich mit der Dar-
stellung von Kultur die Hoffnung, dass von der Kunst die Belebung der
Religion ausgehen moge, dass man durch alte Vorbilder moderne
Kunstproduktion im Bereich der Ritualgerite anregen konne, die auf das
religiose Verhalten selbst riickwirke (Anonym 1908, 404). Biblische
oder literarische Geschichten des Judentums wurden im Museum nicht
thematisiert. Ein Blick auf die Objekte und, soweit bekannt, die Betex-
tungen soll darstellen, inwiefern iiberhaupt Religion zum Inhalt der Aus-
stellungen und Museen gemacht wurde.

Obgleich an der Realisierung der Museen viele Rabbiner mitwirkten,
verband doch keiner mit einem Museum die Vorstellung, alte oder auch
moderne religiose Inhalte des Judentums vermitteln zu wollen. Da man
hoffte, auch nichtjiidische Besucher fiir die Museen interessieren zu
konnen, mussten die Grundlagen des Judentums und die priméren Funk-
tionen der Exponate erklidrt werden. Auch fiir das jiidische Publikum be-
stand nicht die Gewihr, dass es noch iiber ein Basiswissen der eigenen
Religion verfiigte. Trotz der verschiedenen inhaltlichen Orientierungen
wirkte die Anordnung in den jiidischen Museen recht dhnlich. Sie alle
hatten einen historischen und einen kunsthistorischen Teil. In ersterem
waren Dokumente und bildliche Darstellungen zu sehen, die als Be-
legstiicke fiir historische Ereignisse fungierten, ohne kiinstlerischen Wert

151

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

fiir sich beanspruchen zu konnen. Der letztere enthielt Zeremonialgerit,
das in aller Regel nach Funktionen und innerhalb einer Objektgattung
nach Materialart geordnet war. Hierbei ist zu beobachten, dass die Mu-
seen, auch wenn sie nach eigenen Verlautbarungen nicht mit der christli-
chen Kunst in Wettstreit treten wollten, sehr darauf bedacht waren, mog-
lichst wertvolle Gegenstinde auszustellen. Das spricht dafiir, dass sie
weniger an der Darstellung ritueller Abldufe und historischer Entwick-
lungen interessiert waren als an der kulturellen Wirkung der Objekte.
Selbst ein erkldrter Zionist wie der Kunsthistoriker Theodor Harburger
aus Miinchen suchte nach ,kunstgeschichtlich und &sthetisch bedeu-
tungsvollen Werke[n]*, die er fiir die Offentlichkeit bereit hielt (Harbur-
ger 1931). Dennoch machte er sich keine Illusionen iiber die Qualitit der
Stiicke, die er im Auftrag des ,,Verbandes Bayerisch Israelitischer Ge-
meinden” zusammensuchte und inventarisierte:

»Infolge der verhiltnisméfBig haufigen Gleichartigkeit vieler Sammlungsge-
genstidnde wird es vermutlich moglich werden, nicht nur eine Sammlung die-
ser Art zu einem abgerundeten Ganzen zu gestalten, sondern dariiber hinaus
am Sitz mancher groBeren Gemeinde des Landes in geeigneter Weise einen
Uberblick iiber das uns iiberkommene Kulturgut zu geben (Harburger, Kultu-
relle Arbeit 1930, 363f.).

Daher sprach er davon, ,,jiidische[s] Brauchtum lebendig werden zu las-
sen“ und ,,den Sinn fiir das Schone in der Ausiibung der religiosen Ge-
brauche wieder wecken zu wollen (Harburger, Ausstellung 1930, 208).
Doch die Reihe seiner Veroffentlichungen spricht dafiir, dass er daran
arbeitete, jiidisches Zeremonialgerit als Produkte einer Hochkultur zu
prisentieren, die sich mit vergleichbaren christlichen Kunstgegenstinden
messen konnte.

Gelegentlich wurden diesen Typensammlungen anschauliche Interi-
eurs zur Seite gestellt, die in kulturgeschichtlichen Museen dieser Zeit
dazu dienten, eine bestimmte Atmosphire wieder lebendig werden zu
lassen. Diese in Form von Sabbatstuben oder Synagogeninnenrdumen ar-
rangierten Ensembles waren beim Publikum sehr beliebt, lieBen sie es
doch zu, nostalgischen Gefiihlen an eine vermeintlich bessere Vergan-
genheit nachzuhidngen, statt den Gegenstidnden eine neue Funktion als
Kunstobjekte zuzugestehen.

Die Betextung in den meisten Museen war sehr sparlich. Man be-
schrinkte sich darauf, die Objektart, seine Herkunft und Datierung an-
zugeben, wenn solche Angaben bekannt waren. Nur Rudolf Hallo unter-
nahm es, ausfiihrliche Bildunterschriften mit einer Interpretation von

152

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

Symbolik und Handwerkstradition anzubieten. Fiir eine in Marburg 1928
ausgerichtete Ausstellung beschrieb Hallo ein Paar silberner Rimonim (=
Thoraaufsitze in Form von Granatépfeln):

,Ole [die beiden Rimonim] sind inschriftlich auf 1799 datiert und riihren [...]
von der Krankenpflegebriiderschaft Kassels her. Damit gewinnt ihr dgyptisie-
render Stil aber eine ganz besondere Bedeutung. Er ist zusammengenommen
mit der Wahl jenes ostasiatischen Stoffes unzweifelhaft als Ausdruck eines
bewussten orientalisierenden Willens zu verstehen, mit dem [...] die fromme
und beharrliche Briiderschaft der zweiten Kategorie von Stiftern gottesdienst-
licher Geritschaften, den zum Hof und Grossbiirgertum hin tendierenden und
im Kiinstlerischen modern und abendldndisch gesonnenen Einzelpersonen,
Hofjuden und Kammeragenten, historisierend entgegenzuwirken gedachte.
Beabsichtigt mochte sein, mit diesen Sdulenaufsitzen [...] die Sdulen vor dem
salomonischen Tempel [...] anzudeuten.

Und etwas weiter erkldrte Hallo grundsitzlich zu den Rimonim:

,»Aus dem Mangel einer Verwurzelung im Uberlieferten erklirt sich aber auch
andererseits, dass die Einzelaufsitze, die sog. Granatidpfel oder Rimonim bis
heute von einer ungeziigelten Vielformigkeit oder besser Formlosigkeit sind.
Von Bliitengebilden, aufgestockten Kronen, Tiirmen, bis zu Schellenbdumen
und Jachin und Boaz kommt alles vor, richtiger noch, kommt nichts vor, was
sich mit der Wucht einer seine gesuchte Fassung wahrhaft ausfiillenden Lo-
sung giiltig durchgesetzt hitte” (Hallo, Jiidische Kultaltertiimer, 1928, 295
und 302).

Die Arbeiten Hallos zeigen eine Konzentration auf Details. Thm wogen
die exakte Beobachtung und Darstellung von Einzelfillen schwerer als
das Aufstellen grofler Theorien.

Mit der Musealisierung des Zeremonialgerits wurde es demnach sei-
ner religiosen Funktion enthoben und einer &sthetischen zugefiihrt, die
der Beurteilung des Judentums als nationaler Grée diente. Von einem
wirklichen Erfolg dieser Bewegung kann jedoch, trotz zahlreicher Ver-
einsgriindungen insbesondere in der Weimarer Republik, nicht die Rede
sein. Der Interpretation, die jiidischen Museen seien Ausdruck einer
»Renaissance jiidischer Kultur® (Brenner 1996, 5) gewesen, muss man
einen niichternen Blick auf ihren Stellenwert in der jiidischen Offent-
lichkeit entgegenhalten. Gegen Ende der Weimarer Republik gab es im
Deutschen Reich gerade einmal vier eigenstdndige Museen und fiinf jii-
dische Abteilungen innerhalb anderer Museen. Die zahlreichen von
Nichtjuden angeregten Sammlungen und kleinere Ausstellungseinheiten
verfolgten andere Absichten und konnen nicht fiir die Selbstdarstellung

153

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

der Juden in Deutschland Zeugnis ablegen. Die Begeisterung fiir die Idee
reichte keinesfalls, um ein groBes zentrales jiidisches Museum in
Deutschland zu errichten. Ja, die Existenz der bestehenden Sammlungen
stand auf so wackligen Fiilen, dass ihre Zukunft auch ohne den Zersto-
rungswillen der Nationalsozialisten in vielen Fillen bedroht war. Fiir das
jidische Museumswesen fanden sich keine Mizene, obgleich jiidisches
Maizenatentum in anderen Museen geradezu iiberwiltigend war. Viele
der Sammlungen konnten keine feste Bleibe finden. Die ,,Gesellschaft
fiir jiidische Volkskunde* suchte Jahre lang nach Ausstellungsraumen
und konnte selbst den an sich wohlwollenden Direktor des Hamburger
Kunstgewerbemuseums, Justus Brinckmann, nicht bewegen, Teile davon
in den Rundgang zu integrieren. Brinckmann baute zwar eine eigene
kleine Abteilung mit Judaica auf, er empfand aber einen deutlichen qua-
litativen Unterschied zwischen seiner kunstgeschichtlich wertvollen
Sammlung, die auf ,technisch vollkommene und geschmackvolle Aus-
fiihrung® achten miisse, und der kulturgeschichtlichen der ,,Gesellschaft
fiir jiidische Volkskunde* (Brinckmann 1898, 88).

Was also hinderte daran, die der Theorie nach so iiberzeugenden An-
sitze wie die von der jiidischen Volkskunde, der jiidischen Kunstge-
schichte und Historiographie auch im Museum prominent zu platzieren?
Als ,Erinnerungsrdaume® sind Museen Institutionen, die einem Indivi-
duum oder einer Gruppe bei der Formulierung ihrer Identitét helfen. Sie
tragen dazu bei, der Gegenwart einen Sinn zu unterlegen, ohne den eine
Gesellschaft keinen inneren Zusammenhalt hat (Assmann 1999, 408).

»die [die Museen] thematisieren Verborgenes in entstellter Form. Sie bezeu-
gen nicht nur explizit die Wunsch-, sondern auch implizit die Schreckensbil-
der der Zivilisation. Denn Museen, alle Museen, repréasentieren nicht nur, was
zu sehen ist, sondern auch, was dem offentlichen Diskurs und der Wahrneh-
mung entzogen werden soll oder verborgen bleibt, eine Geschichte gesell-
schaftlicher Gewalt* (Offe 2000, 292).

Demnach miisste man fragen, ob der Subtext unter den jiidischen Muse-
umsgriindungen des beginnenden 20. Jahrhunderts einer war, der allge-
meine Akzeptanz fand.

Es entsteht der Verdacht, dass die Museen mit ihrer defensiven Hal-
tung gegeniiber der als Hochkultur verstandenen nichtjiidischen Kunst
und mit ihrer kleinlichen Beweisfiihrung fiir ein Heimatrecht in Deutsch-
land den Blick auf eine grof3e einigende Utopie verstellten. War ein hal-
bes Jahrhundert zuvor, zur Mitte des 19. Jahrhunderts, die Utopie der ge-
sellschaftlichen und politischen Gleichstellung zum Greifen nahe, so war

154

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

der Verlust dieser Utopie moglicherweise nicht einfach dadurch zu kom-
pensieren, dass man sich mit der zuriickweisenden Mehrheitsgesellschaft
auf einer Skala maf}, auf der man nicht bestehen konnte. Die im Museum
ausgestellten Exponate machten das Ungleichgewicht zwischen Juden
und der Restgesellschaft offenbar. Die Zuwendung zu historischen The-
men war moglicherweise weniger die Versicherung eigener Leistungen
und Spezifika als ein Riickzug von der eigentlichen Wunschphantasie
der Emanzipation und Akkulturation.

Literatur

Anonym (1908) In: Allgemeine Zeitung des Judentums, 72. Jg., 31. Juli
1908, 368 und 21. August 1908, 404

Anonym (1908): Unser jiidisches Museum, in: Stralburger Israelitische
Wochenschrift, 5. Jg., 6. Februar 1908

Anonym (1912): Ein jiidisches Museum. In: Im Deutschen Reich, 18.
Jg., 1912, Nr. 7/8, 336-338

Anonym (1933): In: Berliner Tagesblatt vom 25. Januar 1933, Abend-
ausgabe

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsrdaume, Formen und Wandlungen
des kulturellen Gedichtnisses, Miinchen

Aubin, Hermann/Frings, Theodor/Miiller, Josef (1926): Kulturstrémun-
gen und Kulturprovinzen in den Rheinlanden, Bonn

Bertz, Inka (1991): ,,Eine neue Kunst fiir ein altes Volk* — Die jiidische
Renaissance in Berlin 1900 bis 1924, hrsg. vom Jiidischen Museum
(Abteilung des Berlin Museums) und dem Museumspédagogischen
Dienst Berlin, Berlin

Brann, Markus (1907): Zur Geschichte der ,,Monatsschrift®. In: Monats-
schrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums, hrsg. von
David Kaufmann und Markus Brann, 51. Jg., Breslau, 1-16

Brenner, Michael (1996): The Renaissance of Jewish Culture in Weimar
Germany, New Haven/London

Brinckmann, Justus (1898): Die Sammlung jiidischer Kultgerite im
Hamburgischen Museum fiir Kunst und Gewerbe. In: Mitteilungen
der Gesellschalft fiir jiidische Volkskunde, 1. Jg., Heft 2, 86-89

Buber, Martin (1901): Jiidische Renaissance. In: Ost und West, 1. Jg.,
Januar 1901, Sp. 7-10

155

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Buber, Martin (1920): Von jiidischer Kunst, in: Martin Buber, Die jiidi-
sche Bewegung. Gesammelte Aufsidtze und Ansprachen, 1. Folge,
1900-1914, Berlin, 57-66

Cohen, Richard (1995): Nostalgia, in: Isidor Kaufmann 1853-1921.
Rabbiner, Bocher, Talmudschiiler, hrsg. von G. Tobias Natter. Aus-
stellungskatalog, Jiidisches Museum der Stadt Wien, 43-92

Cohen, Richard (1998): Jewish Icons. Art and Society in Modern
Europe, Berkeley/Los Angeles

Dieterich, Albrecht (1902): Uber Wesen und Ziele der Volkskunde. In:
Hessische Blitter fiir Volkskunde, Bd. 1, Heft 3, 169-194

Elbogen, Ismar (1930): Von Graetz bis Dubnow. In: Festschrift zu Si-
mon Dubnows siebzigstem Geburtstag, 7-23

Feldman, Jeffrey David (1995): Die Welt in der Vitrine und die Welt au-
Berhalb: die soziale Konstruktion jiidischer Museumsexponate. In:
Wiener Jahrbuch fiir Jiidische Geschichte, Kultur & Museumswesen,
Bd. 1, hrsg. vom Jiidischen Museum der Stadt Wien, Wien, 39-54

Grotte, Alfred (1926): Jiidische Sakralkunst in Schlesien. In: Menorah,
4. Jg., Mai 1926, 273-278

Grotte, Alfred (1929): Das Judentum in der Geschichte Schlesiens. In:
Menorah, 7. Jg., Mai/Juni 1929, 273-277

Hallo, Rudolf (1983a): Jiidische Kultaltertiimer aus Edelmetall in der
Ausstellung Religiose Kunst aus Hessen und Nassau, Marburg 1928,
wieder abgedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunstgeschichte in
Kassel, hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 289-306

Hallo, Rudolf (1983b): Jiidische Kult- und Kunstdenkméiler im Hessi-
schen Landesmuseum Kassel, Sonderdruck aus: ,,Der Morgen®, 4.
Jg., 1928, wieder abgedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunst-
geschichte in Kassel, hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 261-
287

Hallo, Rudolf (1983c): Jiidische Volkskunst in Hessen, 1928, wieder ab-
gedruckt in: Rudolf Hallo, Schriften zur Kunstgeschichte in Kassel,
hrsg. von Gunter Schweikhardt, Kassel, 319-393

Harburger, Theodor, (1930a): Ausstellung jiidischer Kultgeridte und —
einrichtungen fiir Synagoge und Haus. In: Bayerische Israelitische
Gemeindezeitung, 207-208

Harburger, Theodor (1930b): Kulturelle Arbeit und Not der Zeit. In:
Bayerisch Israelitische Gemeindezeitung, 363-364

Harburger, Theodor (1931): Werke jiidischer Volkskunst in Bayern. In:
Bayerisch Israelitische Gemeindezeitung, 195-199

156

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JUDISCHE MUSEEN IM KAISERREICH UND IN DER WEIMARER REPUBLIK

Herlitz, Georg (1964): Three Jewish Historians. In: Leo Baeck Institute
Yearbook, 69-90

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914, Darmstadt

Kaufmann, David (0.J): Zur Geschichte der Kunst in den Synagogen,
0.0, 8

Kober, Adolf (1925): Von der Jahrtausendausstellung. In: Central-
Vereins-Zeitung, 4. Jg., 26. Juni 1925, 448.

Lamprecht, Karl (1900): Die kulturhistorische Methode, Berlin

Lassig, Simone (1998): Juden und Mizenatentum. In: ZfG, 46. Jg., Heft
3,211-236

Landau, Wolf (1852): Die Wissenschaft, das einzige Regenerationsmittel
des Judenthums. In: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft
des Judentums, hrsg. von Zacharias Frankl, Dresden, 484-499

Luhmann, Niklas (1995): Die Funktion der Kunst und die Ausdifferen-
zierung des Kunstsystems. In: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt

Maretzki, Louis (1907): Geschichte des Ordens Bnei Briss in Deutsch-
land 1882-1907, Berlin

Mosse, George L. (1990): Das deutsch-jiidische Bildungsbiirgertum, in:
Bildungsbiirgertum im 19. Jahrhundert, hrsg. von Reinhart Koseleck,
Stuttgart, 168-180

Mosse, George L. (1985): German Jews beyond Judaism, The Modern
Jewish Experience. Cincinnati

Offe, Sabine (2000): Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jiidi-
sche Museen in Deutschland und Osterreich, Berlin

Rauschenberger, Katharina (2002): Jiidische Tradition im Kaiserreich
und in der Weimarer Republik. Zur Geschichte des jiidischen Muse-
umswesens in Deutschland, Hannover

Riirup, Reinhard (1975): Emanzipation und Antisemitismus. Studien zur
,Judenfrage* der biirgerlichen Gesellschaft, Gottingen

Steinschneider, Moritz (1898): Bericht iiber die Thitigkeit der Gesell-
schaft fiir Sammlung und Conservirung von Kunst- und historischen
Denkmilern des Judenthums im Jahre 1898, CAHJP, Bestand A/W
1764,3 — Wien

Stocking, Georges W. (1985): Essays on Museums and Material Culture.
In: Objects and Others, hrsg. von Georges W. Stocking, Madison, 3-
14

Vahrson, Viola (1995): Die Krise der historischen Kunstbetrachtung, in:
Museumsinszenierungen. Zur Geschichte der Institution des Kunst-
museums. Die Berliner Museumslandschaft 1830-1990, hrsg. von

157

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATHARINA RAUSCHENBERGER

Alexis Hoachimides, Sven Kuhrau, Viola Vahrson und Nikolaus
Bernau, Dresden/Basel

Wiese, Christian (1999): Wissenschaft des Judentums und protestanti-
sche Theologie im wilhelminischen Deutschland, Schriftenreihe des
Leo Baeck Instituts Bd. 61, Tiibingen

Wischnitzer-Bernstein, Rahel (1927): Der Zauber der Volkskunst. In:
Menorah, 5. Jg., Januar 1927, 60-62

158

https://dol.org/014361/9783839402252-006 - am 14.02.2028, 22:12:40. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

