
3.	 Wahrer Hedonismus					   
	 oder Epikurs Gemüsegarten und 			 
	 seine Früchtchen

Anfang und Wur zel alles Guten ist die Freude des Magens

Von keinem anderen Philosophen ist der gastrosophische Gedanke einer Weisheit 
des guten Essens ausdrücklicher formuliert worden als von Epikur. Die epiku-
reische Glückslehre besagt: »Anfang und Wurzel alles Guten ist die Freude des 
Magens; selbst Weisheit und alles, was noch über sie hinausgeht, steht in Bezie-
hung zu ihr.«1 Mit der Würdigung der Weisheit (gr. sophia) des Magens (gr. gaster) 
erhebt Epikur das Gastrosophische zum höchsten Guten einer lustvollen Vernunft. 

Mit dieser ungewöhnlichen Vernunftidee nimmt er die sokratische Ernäh-
rungsphilosophie auf und stellt dessen Ansätze zu einer Ethik des guten Essens 
in das Zentrum seines Hedonismus. Tatsächlich bezeichnet der griechische Ter-
minus hedone (lat. voluptas) dem ursprünglichen Wortsinn nach speziell die Gau-
menfreude beziehungsweise die Wonne der Sättigung und Fülle oder die Lust am 
Wohlgeschmack einer Speise.2 Zum gastrosophischen Bedeutungsursprung der 
Hedone erinnert Gerhard Baudy: »Der mit Nahrung gefüllte bzw. sich füllende 
Magen – die wohl alltäglichste Art, Lust zu gewinnen – erscheint als Urbild von 
Lust überhaupt, ja eines im Sinne der Erfüllung sich vollendenden Lebens. Umso 
verwunderlicher ist es, dass die einschlägigen Untersuchungen zur antiken Lust-
ethik dem Nahrungsbegriff eine allenfalls beiläufige Aufmerksamkeit zollen.«3 

Für eine Genealogie des gastrosophischen Denkens ist an diesem systema-
tischen Zusammenhang von Lust und Essen bemerkenswert, dass Epikur den 
Grundgedanken seines Hedonismus, wonach das sittlich höchste Gute in der 
Verwirklichung eines lustvollen Wohllebens liege, wesentlich über die Wohllust 
des Essens bestimmt – über das gastrosophische Gute einer wohligen Fülle. Wäh-
rend, wie sich zeigte, die hippokratische Diätetik – trotz ihrer großen Verdiens-

1 | Epikur, Philosophie der Freude, Nr. 5.

2 | Vgl. Gigon/Zimmermann, Begrif fslexikon, 188.

3 | Baudy, Metaphorik der Fülle, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens424

te in der Sache – durch die grundbegriffliche Gleichsetzung des guten Essens 
mit einer Gesundheitsküche die denkbaren Grenzen zwischen der platonischen 
Diätmoral und der sokratischen Gastrosophie letztlich verwischt, konturiert der 
epikureische Hedonismus die ethische Tugend eines guten Essens unter dem Ge-
sichtspunkt der kulinarischen Lust. 

Als zeitgenössischer Widersacher von Platon und Aristoteles – Epikur lebt zur 
gleichen Zeit wie Aristoteles (341-270 v. u. Z.) – formuliert er mit seiner hedo-
nistischen Glückslehre ein systematisches Gegenmodell zur dominanten Weltan-
schauung des philosophischen Kanons. Ein größerer Gegensatz in der Berufung 
auf eine Sokratik wie der Gegensatz zwischen Epikur, der den Anfang und die 
Wurzel alles Guten (unter anderem) im Gastrosophischen verortet einerseits, und 
Platon, der Idealist und Ahnherr der diätmoralischen Lustverachtung, für den das 
höchste Gute nur im Leben des Geistes erfüllbar scheint andererseits, ist kaum 
denkbar. Das heißt, die prinzipielle Differenz zwischen dem Sokratiker Epikur 
und dem Sokratiker Platon betrifft ihr diametral entgegengesetztes Selbstver-
ständnis speziell in der Frage nach dem Stellenwert des Essens im menschlichen 
Leben. 

So wird gerade am Leitfaden einer gastrosophischen Vernunft die ebenso 
schlichte wie skandalöse Idee der epikureischen Lustphilosophie greifbar: Ent-
gegen der Meinung der gesellschaftlich dominanten Moraltheorie behauptet sie, 
ethisch gut zu leben heiße und erfordere, lustvoll zu leben, und die sittlich gute 
Lust beinhalte auch die Tugend, lustvoll zu essen, weil, wer lustvoll isst, Weisheit 
und Glück auf diese Weise voll lebt. Mit dem philosophischen Hedonismus der 
kulinarischen Lebensfülle und Lebensfreude artikuliert Epikur eine innerhalb 
der abendländischen Kulturgeschichte ebenso singuläre wie wirkungsmächtige 
Position. Bis heute ist ›Hedonismus‹ ein Synonym für ›sinnlichen Genuss‹, ›kuli-
narisches Wohlleben‹ und ›gute Küche‹. 

Dass in der gegenwärtigen Literatur zu Epikur dennoch seiner gastrosophi-
schen Ethik keine nennenswerte Bedeutung beigemessen wird, muss auf die 
ideologische Dominanz des diätmoralischen Denkens zurückgeführt werden.4 
Von Anfang an waren die diätmoralischen Geister damit beschäftigt, die Epi-
kureer mit Ausschweifung, Fresserei, Sauferei und dergleichen in Verbindung 
zu bringen und ihre Lebenskunst als ein maßloses Lustleben darzustellen be-
ziehungsweise zu entstellen. Keine Philosophie wurde derart desavouiert und 
schlecht gemacht wie der epikureische Hedonismus und die ungewöhnliche Le-
benspraxis, die man mit ›Epikurs Garten‹ in Verbindung brachte. Der römische 
Philosoph Timokrates redet beispielsweise die epikureische Philosophie schlecht, 
indem er das Gerücht verbreitet, Epikur würde sich zweimal am Tag erbrechen, 

4 | Vgl. Geyer, Epikur; Bartling, Epikur – Theorie der Lebenskunst; Held, Entpolitisier te Ver-

wirklichung des Glücks; Müller, Die epikureische Ethik; Philippson, Studien zu Epikur und 

den Epikureern.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 425

nur um seiner Schlemmerei ununterbrochen frönen zu können. Entsprechend 
müsse er täglich eine Unsumme für Essen ausgeben.5 

Auf derartige Verunglimpfungen des Epikureismus ist zurückzuführen, dass 
man heute mit Hedonismus zwar eine Lebenseinstellung verbindet, bei der es 
um sinnliches Wohlleben geht – ohne Genaueres und von solchen herkömmli-
chen Polemiken Abweichendes über Epikurs Gastrosophie zu wissen. Indessen 
lässt sich im Widerspruch zu den geläufigen Vorstellungen zeigen, wie mit einer 
hedonistischen Ethik – wenigstens ansatzweise und auf einen Aspekt bezogen 
– eine Weisheit des guten Essens als einer vernünftigen Praxisform des guten 
Lebens denkbar wird. Damit will meine Interpretation nicht zuletzt jene »Pers-
pektiven einer Ethik in der Postmoderne«6 einlösen, in denen man zu Recht die 
Aktualität Epikurs vermutet.

Gute Lust und grosses Übel

Der Volksmund (vulgo) versteht unter einem Hedonisten einen Genussmen-
schen, der nach jeder Form von Lust strebt, die sich ihm bietet und willfährt. 
Diese ›vulgäre‹ Vorstellung vom Guten der Lust, über die bereits Sokrates mit 
Kallikles debattierte, folgt dem Glauben, dass das Gute in möglichst vielen und 
häufigen Vergnügungen und Annehmlichkeiten, eben in der Lustmaximierung 
einer üppigen Lebensweise, beruhe. Demnach ist alles gut, was irgendwie Lust 
bereitet, und alles Lust Verheißende gilt automatisch als etwas Gutes. In diesem 
üblichen Sinne wird der Hedonist mit einem Lüstling oder bloß ästhetischen Le-
benskünstler assoziiert. Um Epikurs Lustlehre richtig zu erfassen, kommt es zu-
nächst darauf an, seinen philosophischen Hedonismus von dem erwähnten und 
verbreiteten vulgären Hedonismus zu unterscheiden.7 

Dem geläufigen Glücksrezept hält Epikur – auch darin Sokrates folgend und 
fortentwickelnd – eine philosophische Lebenskunst entgegen, die den Zusam-
menhang zwischen dem Guten und dem Lustvollen über die Ethik einer richti-
gen Wahl herstellt.8 Demnach ist nicht jede Lust gut, sondern nur die Wahl be-
stimmter Lüste, die inhaltlich näher als ethisch gute Lüste zu bestimmen sind. 
Entsprechend ist das ethisch Gute zu wählen gut, insofern es in einem gewissen 
Sinne lustvoll ist. Diese Philosophie der guten Lust oder Wohllust entwickelt Epi-
kur – soviel lässt sich trotz der wenigen Hinweise darstellen – anhand der Hedone 
der Esspraxis.

Für eine Fundierung des Hedonismus aus dem Geiste der Gastrosophie wählt 
er einen den philosophischen Problematisierungen des diätmoralischen Diskur-

5 | Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 3-7.

6 | Geyer, Epikur, 139ff.

7 | Vgl. Onfray, Rousseau und die Milchstrasse, 231.

8 | Hadot, Philosophie als Lebensform, 40.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens426

ses entgegengesetzten Ausgangspunkt. Nämlich den unfreiwilligen Mangel und 
die notgedrungene Mäßigkeit, die in dem schon satten Denken eines freiwilligen 
Verzichts nicht vorkommen (weder Platon noch Aristoteles problematisieren den 
körperlichen Hunger als Leiden und großes Übel). So heißt es bei Epikur: »Die 
Stimme des Fleisches spricht: nicht hungern, nicht dürsten, nicht frieren. Wem 
dies Begehren erfüllt wird und wer hoffen kann, es ständig erfüllt zu sehen, der 
könnte sich an Glückseligkeit selbst mit Zeus messen.«9 

Epikur begründet damit einen minimalen Begriff des gastrosophischen 
Glücks, der sich auf die mögliche Abwendung eines existenziellen Hungerleidens 
und damit auf die ständig zu stillende Quelle einer tagtäglichen Unlust bezieht. 
Die Abwendung des dauerhaften Zustandes einer unterernährten Existenz be-
deutet die Verhinderung eines fundamentalen Unguten. Die ebenso elementare 
wie wenig reflektierte Wahrheit, die sich die epikureische Philosophie klarmacht, 
lautet also schlicht: Das größte menschliche Übel ist das Elend einer unerfüll-
ten Essistenz. Insofern trifft zu: »Brot und Wasser bereiten höchste Lust, wenn 
jemand sie zu sich nimmt, der wirklich Hunger hat.«10 Dass auch Epikur, wie 
Jesus und Seneca, hier Brot und Wasser als etwas Gutes an sich, als höchste Lust 
bezeichnet, ist indessen nicht dem diätmoralischen Ideal verpflichtet. Diese Brot-
worte verstehen sich als eine Reaktion auf die reale Not einer unfreiwilligen Ent-
behrung. Statt den Genussverzicht zu einer Tugend zu erklären, wird die ma-
terielle Gewissheit, tagtäglich den eigenen essistenziellen Grundbedürfnissen 
genügen zu können und nicht Hunger leiden zu müssen, als minimaler Indiz für 
eine allgemeinmenschliche Glückserfahrung angeführt. 

Weil die wirkliche Erfüllung eines leidig leeren Magens von Menschen lust-
voll erfahren wird, kann sich eine philosophische Ethik auf diese gute Lust als 
normativen Grundbegriff beziehen. Für Epikurs ethischen Hedonismus ist nun 
entscheidend, dass er in diesem minimalen Genügen und Wohlergehen – dem, 
was man heute im politischen Ernährungsdiskurs lieblos ›Ernährungssicherheit‹ 
nennt – lediglich die alltagsweltliche, ökonomische Grundvoraussetzung einer 
essistenziellen Freiheit sieht. Denn die gastrosophische Selbst-Erfüllung be-
schränkt sich hier auf den ›negativen‹ Fall eines Freiseins von Unterernährung 
und Hungerelend. Das heißt, unter materiell dürftigen Lebensbedingungen be-
zieht sich das gastrosophisch Gute (seinem minimalen Begriff nach) auf das woh-
lige Sattsein, auf die dauerhafte, furchtlose Sicherheit, überhaupt genug Nahrung 
zur Verfügung zu haben, um das ständig drohende Übel des Darbens und leid-
vollen Unerfülltseins abwenden zu können. Kurz: Der Ausgangspunkt der epi-
kureischen Lustphilosophie ist ein minimaler gastrosophischer Freiheitsbegriff. 

Mit der Einsicht in diese konkreten Voraussetzungen der menschlichen Freiheit, 
ein solches lustvolles Wohlleben zu genießen, liefert Epikur die entscheidenden 

9 | Epikur, Spruchsammlung, 21.

10 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 131.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 427

Ansätze zu einem philosophischen Materialismus, die Karl Marx nicht entgan-
gen sind. Dementsprechend lobt er Epikur als einen radikalen Aufklärer.11 Wegen 
dieser »bei Marx begonnenen linken Epikurrezeption« spricht Klaus Held davon, 
man könne die marxsche Kapitalismuskritik »als eine Fortsetzung des epikurei-
schen Denkens lesen, über das er nicht zufällig promoviert hat.«12 Ebenso er-
wähnenswert ist, dass auch Herbert Marcuse auf den philosophischen Zusam-
menhang von Epikurs Hedonismus mit Marx’ Kommunismus hinweist. »›Jeder 
nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen Bedürfnissen‹. Hier taucht die alte 
hedonistische Definition wieder auf, die das Glück in der allseitigen Befriedigung 
der Bedürfnisse sieht.«13 Marcuse betont die systematische Bedeutung des epi-
kureischen Hedonismus für eine marxistisch inspirierte Theorie einer besseren 
Welt. Denn »mit dem Prinzip des Hedonismus ist«, so Marcuse, »die Forderung 
nach der Freiheit des Individuums […] in den Bereich der materiellen Lebensver-
hältnisse vorangetrieben. Sofern in dem materialistischen Protest des Hedonis-
mus ein sonst verfemtes Stück menschlicher Befreiung aufbewahrt ist, ist er mit 
dem Interesse der kritischen Theorie verbunden.« (Ebd., 151) Auf diesen systema-
tischen Zusammenhang zwischen gastrosophischen Hedonismus und kritischer 
Theorie wird zurück zu kommen sein (siehe II.6).

Freilich berührt die hier angesprochene Beziehung der epikureischen Phi-
losophie zu den gesellschaftlichen Lebensbedingungen eine programmatische 
Schwäche, nämlich Epikurs Haltung zur Politik. An dieser Haltung ist deutlich 
zu machen, wieso seine Gastrosophie den materialistischen Ansatz nicht zu einer 
politischen Philosophie ausdehnt. Man hat angesichts der politisch düsteren Si-
tuation dieser Zeit Epikurs politische Zurückhaltung zwar mit einigem Recht als 
einen unfreiwilligen und daher legitimen Schritt verteidigt. Dazu muss man sich 
in Erinnerung rufen, dass im Jahre 306, als Epikur sich in seine Gartenkommune 
zurückzog, nach langer demokratischer Tradition der Alleinherrscher Demotrios 
Polityorcetes alle politische Macht an sich gerissen hatte. Angesichts dieser poli-
tischen Krisensituation und des Verlustes der politischen Mitbestimmungsfrei-
heit entschied sich Epikur mit vielen gleichgesinnten Bürgern für »den Weg der 
›inneren Emigration‹, des immer wieder so vielgeschmähten ›Láthe biósas‹.«14 

Indessen rechtfertigen diese realen, aber historisch veränderlichen Lebens-
umstände nicht den konzeptuellen Schwachpunkt der epikureischen Philoso-
phie, das politische Leben wenigstens theoretisch als eine konstitutive Praxisform 
des guten Lebens einer demokratischen Mitbestimmung gedacht zu haben. Statt 
sich auf die von Sokrates kultivierte und von Aristoteles ausgearbeitete Ethik einer 
politischen Freiheitspraxis zu beziehen (und so die eigene Theorie der guten Le-
benspraxis durch eine weitere, die politische Lebenskunst zu erweitern), entstand 

11 | Vgl. Marx, Dif ferenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie, 68.

12 | Held, Entpolitisier te Verwirklichung des Glücks, 126.

13 | Marcuse, Kritik des Hedonismus, 130.

14 | Tielsch, Epikurs Theorie vom privaten und sozialen Glück, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens428

eine hedonistische Weisheitslehre, die – trotz ihrer Ansätze zu einer gastrosophi-
schen Kritik der politisch-ökonomischen Strukturen – eine »entpolitisierte Ver-
wirklichung des Glücks« in der vom Rest der Welt abgeschotteten Gartenkommu-
ne realisiert.15

Wahre Üppigkeit

Der hedonistische Zusammenhang, den Epikur zwischen seinem Lustdenken 
und den ethischen Fragen des Essens herstellt, hat indes nicht den Sinn einer 
Moral der kulinarischen Lustverachtung. Wenn es bei ihm dennoch heißt, »ich 
bin von übergroßer Freude in meinem Körperchen erfüllt, wenn ich von Wasser 
und Brot lebe«16, dann drückt sich darin lediglich die weise Strategie einer Ethik 
des guten Essens unter mageren Rahmenbedingungen aus.17 Für den Fall einer 
unfreiwilligen Selbstgenügsamkeit, bei dem kulinarisch-ästhetische Fragen des 
Geschmacks sich erst gar nicht stellen, bleibt eben nur das bescheidene Glück, 
welches sich schon darin erfüllt, dass der leidige Hunger vertrieben wird. »Ein-
fache Suppen bereiten den gleichen Genuss wie ein üppiges Essen, wenn nur der 
Schmerz des Mangels behoben wird.«18

Epikurs Freude an einfachen Suppen oder an Wasser und Brot liegt letztlich 
aber eine philosophische Wertschätzung des Essgenusses zugrunde, die sich ganz 
wesentlich von Senecas Forderung unterscheidet. Der wahre Stoiker, wie ihn sich 
Seneca wünscht (siehe I.2), stelle seine Geistesgröße und Weisheit dadurch unter 
Beweis, dass er sich kraft seiner asketischen Tugend der kulinarischen Selbstlo-
sigkeit immer und ausschließlich mit kärglichster und einfachster Kost zufrieden 
gäbe – am besten bloß mit einem »harten Stück Schwarzbrot«.19 Dagegen stellt 
Epikur seine Position klar: »Ich habe die Selbstgenügsamkeit nicht gepriesen, um 
mich durchaus nur mit schlichten und billigen Speisen zu ernähren, sondern um 
imstande zu sein, mich damit zufrieden zu geben.«20 

15 | Vgl. Held, Entpolitisier te Verwirklichung des Glücks.

16 | Epikur, Fragment 10.

17 | Ebenso verleiht Epikur in einem Brief an seinen Freund Menoikeus dem vermeintlich 

asketischen Ideal der Selbstgenügsamkeit einen materialistischen Sinn: »Auch die Selbst-

genügsamkeit halte ich für ein großes Gut, doch nicht, damit wir uns unter allen Umständen 

an wenigem genügen lassen, sondern damit wir uns mit wenigem zu genügen vermögen, 

wenn wir nicht viel haben«. Letztlich ist die Selbstgenügsamkeit bei Epikur, wie schon bei 

Sokrates, eine strategische Suffizienz- oder Bedürfnispolitik, unter Umständen sich auch 

mit geringen Mitteln zufrieden zu geben, um trotzdem das Gute einigermaßen zu leben. 

18 | Epikur, Brief an Menoikeus, 58.

19 | Seneca, Über Ethik, 18. Brief 7.

20 | Epikur, Fragmente, Nr. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 429

Im prinzipiellen Gegensatz zur stoischen Asketik lehrt die epikureische Gast-
rosophie, dass die kulinarische Lust an Wohlschmeckendem eine ethische Wohl-
lust ist. So äußert Epikur in einem Brief an seinen Freund Menoikeus die fein-
schmeckerische Bitte: »Schicke mir ein Töpfchen mit Käse, damit ich, wenn ich 
Lust habe, prächtig speisen kann.«21 Das Glück eines kulinarischen Wohllebens 
wird hier nicht mit Bildern von überfüllten Tafeln und lukullischen Speisebergen 
ausgemalt, sondern in dem ausgewählten Geschmack delikater Gaumenfreuden 
gesucht. Bei freier Wahl herrscht in Epikurs Küche nicht die herkömmliche Lo-
gik, die das Gute entweder in der Völlerei oder im Verzicht sucht. Stattdessen wird 
in ihr eine gastrosophische Freiheit praktiziert, die sich auf das Geschmackvolle 
als dem kulinarisch höchsten Guten versteht. Die fröhliche Wissenschaft dieser 
kostbaren Logik hat Nietzsche erkannt. Unter der Überschrift Der Philosoph der 
Üppigkeit resümiert er den epikureischen Hedonismus mit den Worten: »Ein 
Gärtchen, Feigen, kleine Käse und dazu drei oder vier gute Freunde, – das war die 
Üppigkeit Epikur’s.«22

Mit ziemlicher Sicherheit war Epikur nicht der bulimische Vielfraß und 
Lüstling, als den seine Kritiker ihn verpönten, indem sie ihm eine maßlose Ge-
nusssucht unterstellten. Am ehesten treffen solche Vorbehalte auf Aristipp und 
die so genannten Kyrenaiker zu. Für das kyrenaische Lustleben gilt in der Tat: 
Schmausen, Tanzen, Zechen seien allemal Kulte eines gottgefälligen Lebens. Der 
moralischen Verurteilung eines solchen exzessiven Lebenswandels hält Aristipp 
entgegen: »Wenn es falsch ist, so zu leben, warum tut man es dann zur Feier der 
Götter?«23 – Aber das ist nicht die Position, die Epikur vertritt. Angesichts mög-
licher Verwechselungen seines ethischen Hedonismus mit einen solchen wahl-
losen Hedonismus ebenso wie angesichts der massiven Anfeindungen seiner 
Philosophie sieht sich er zur Verteidigung gezwungen. Er stellt klar (wobei seine 
Apologie, wie sich gleich zeigen wird, einen unausgesprochenen Hintersinn ver-
folgt): »Wenn ich nun erkläre, dass die Hedone das Ziel des Lebens ist, dann 
meine ich damit nicht die Lüste der Schlemmer noch die Lüste, die im Genießen 
selbst liegen, wie gewisse Leute glauben, die meine Lehre nicht verstehen, sie 
ablehnen oder böswillig auslegen.« Um solche Fehlinterpretationen entgegenzu-
wirken, wird erklärt: »Denn nicht häufige Trinkgelage und festliches Schmausen, 
[…] noch der Genuß von leckeren Fischen und was sonst eine üppige Tafel bietet, 
schafft ein lustvolles Leben.«24 Epikur geht sogar noch einen Schritt weiter in der 
scheinbaren Selbstverleugnung seines gastrosophischen Hedonismus, wenn es 
bei ihm heißt: »Ich pfeife auf die Freuden eines üppigen Mahles…« – Freilich ver-
birgt sich hinter diesen verwirrenden Dementis ein gastrosophischer Sinn. Denn 

21 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 11.

22 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 638.

23 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II, 68; vgl. Döring, Der Sokrates-

schüler Aristipp und die Kyrenaiker.

24 | Epikur, Brief an Menoikeus, 58.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens430

er fügt seinen Rechtfertigungen die folgende Erklärung hinzu: »Ich pfeife auf die 
Freuden eines üppigen Mahles nicht dieser Freuden wegen, sondern wegen der 
Unannehmlichkeiten, die ihnen auf dem Fuße folgen.«25 

Mit anderen Worten, selbstverständlich verzichtet der Gastrosoph auf unge-
sunde Völlerei und eine schlechte Ernährungsweise, die zwangsläufig ›unlustige‹ 
Krankheiten und physisches Unwohl zur Folge haben. Doch nicht diese freiwil-
lige Verzichtmoral und kulinarische Mäßigung ist Epikurs letztes ernährungs-
philosophisches Wort. Für ihn bleibt es nicht bei dieser diätetischen Bestimmung 
des gastrosophisch Guten. Denn der wahre Sinn seiner Argumentation geht über 
solche Anleihen bei der hippokratischen Diätetik hinaus. Sollte nämlich das Mahl 
gesundheitlich unbedenklich sein, genießt er es mit großem Vergnügen und 
essthetischem Selbstgenuss. Vorausgesetzt, dass eine freie Wahl gesunder Nah-
rungsmittel gegeben ist, schätzt der Hedonist – im programmatischen Gegensatz 
zu den Diätmoralisten und allen sonstigen Antihedonisten und Diätetikern – die 
menschenmöglichen Gaumenfreuden als erfüllte Glückserfahrungen. 

Dennoch liegt die gastrosophische Vernunftpraxis, die Epikur lehrt, nicht 
in dem Ideal einer üppigen Lebensweise im Sinne der Völlerei und Schlemm-
sucht. Das Epikur-Verständnis bzw. Unverständnis, welches seine Gegner über 
Jahrhunderte hinweg aggressiv propagierten, will die angeführten Richtigstel-
lungen (und Zugeständnisse) nicht wahrhaben. So vermitteln anti-epikureische 
Schmähreden einen indirekten Eindruck von der enormen Irritation, welche der 
an sich schlichte Gedanke, dem Essen als alltäglichen Lebensbereich eine ethisch 
positive Bedeutung zu verleihen und die kulinarische Lust am Wohlgeschmack 
als ein fundamentales Gut einer vernünftigen Lebensfreude wertzuschätzen, in 
einem diätmoralisch geprägten Umfeld auslöst.

Epikur am Herd?

Inwieweit bei Epikur allerdings die kulinarische Praxis im engeren Sinne, also das 
Essenmachen und die Kochkunst, den Wert einer philosophischen Lebenskunst 
gewinnt, ist nicht ohne weiteres zu bestimmen, da gesicherte Informationen zu 
seiner möglichen Küchenarbeit nicht überliefert sind.26 Epikurs umfassende Be-
schäftigung mit naturphilosophischen und erkenntnistheoretischen Fragen, die 
in einer atomistischen Wahrnehmungslehre münden, bieten zwar Ansätze zu 
einem gastrosophischen Naturdenken und einer lebensweltlichen Beschäftigung 

25 | Epikur, Fragmente, Nr. 10.

26 | Jedenfalls kennt ein vulgärer Hedonist wie Aristipp nicht die Lust des Kochens. Den 

Vorwurf, dass er für einen Gerichtsprozess einen Verteidiger genommen hat, erwiderte er: 

»Wenn ich ein Essen gebe, stelle ich doch auch einen Koch an.« Vgl. Diog. Laertius, Leben 

und Lehre der Philosophen, II, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 431

mit Nahrungsmitteln.27 Aber sie liefern doch keine expliziten Hinweise auf Re-
flexionen zur kulinarischen Praxis. Allenfalls finden sich externe (anekdotische) 
Hinweise; beispielsweise soll von einem seiner Schüler der Ausspruch stammen: 
»Das sei der einzige Weise, dem er je begegnet sei, der das Gute erkannte und es 
zu kochen und aufzutragen verstand.«28 

Ein weiteres Indiz bietet Damoxenos’ Schrift Syntrophoi. In diesem als Komö-
die gedachten Schauspiel, welches die vorsätzlichen Verzerrungen des epikurei-
schen Hedonismus schürt – Syntrophoi ist eine Bezeichnung für Gastmahle oder 
für üppige und kostspielige Gelage –, gibt sich jemand als ein Schüler des Epikur 
aus. Freilich ist er kein Schüler der wissenschaftlichen Werke, sondern wie sich 
herausstellt ein Kochschüler. »Das Ganze gerät zu einer einzigen Parodie: Epi-
kur kann Kochlehrlinge ausbilden, weil die vielen Gelage, die er gehalten hat, es 
ihm erlaubt haben, umfangreiche Erfahrungen auf dem Gebiet der Kochkunst zu 
sammeln, die dann noch ergänzt wurden durch die eigene natürliche Neigung. 
Epikur fiel es daher viel leichter als anderen, ein hervorragender Koch zu werden, 
wobei seine mit der Kochkunst so eng verwandte Philosophie den Geschmack 
seiner Leser und Zuhörer optimal befriedigen kann.« (Ebd., 76) 

Wie viel Wahrheit in diesem ›komischen‹ Gedankenspiel steckt, lässt sich 
heute schwerlich ermessen. Jedenfalls ist mit dem Epikur-Kenner Nietzsche zu 
konstatieren, dass sich unter den »dreihundert Büchern« des »alten Schulmeis-
ters von Samos« kein Kochbuch befindet. Ein epikureisches Kochbuch wird erst 
der Renaissance-Philosoph Platina mit seinem ebenso einflussreichen wie be-
zeichnenden Werk De honesta voluptate vorlegen. Von Platinas Ehrenwerten Tafel-
vergnügen geht der entscheidenden Anstoß für den neuzeitlichen Epikureismus 
aus, dessen gastrosophische Ausläufer schließlich bei Rousseau, Feuerbach und 
Nietzsche feststellbar sind. Jedenfalls ist die Vorstellung, Epikur habe selbst ge-
kocht und diese Lebenskunst beispielhaft vorgelebt, ein wiederkehrender Topos 
des hedonistischen Diskurses. Unter dem bezeichnenden Titel Epikur am Küchen-
tisch wird heute ein Philosophisches Kochbuch mit preiswerten Rezepten (Untertitel) 
angeboten29 und die englischsprachige Internet-Homepage www.epicurious.com 
präsentiert die, nach eigenen Angaben, weltgrößte Rezeptesammlung.

Der epikureische Garten

Der Umstand, dass sich Epikur anders als seine namhaften Kontrahenten, die 
wohlhabenden Bürger Platon und Aristoteles, tatsächlich mit wenigen, schlich-
ten Speisen zufrieden geben muss, hängt aller Wahrscheinlichkeit nach mit der 
realen, bescheidenen Lebenssituation des ›epikureischen Gartens‹ zusammen. 

27 | Vgl. Lukrez, Von der Natur.

28 | Rigotti, Philosophie in der Küche, 75.

29 | Vgl. Kenziora/Wysocki, Epikur am Küchentisch.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens432

Denn nach der Auskunft des Diogenes Laertius leben die Bewohner des epiku-
reischen Gartens unfreiwillig »auf eine äußerst einfache und schlichte Weise.« 
Diogenes berichtet beispielsweise von entsprechenden Trinkgewohnheiten, deren 
Genügsamkeit die epikureische Philosophie zu einer notgedrungenen Tugend er-
klärt. »Sie waren schon mit etwas Wein der billigen Sorte zufrieden, im allgemei-
nen aber tranken sie Wasser.«30 

Was genau hat es mit der berühmt-berüchtigten, aber offenbar meistens nüch-
ternen Gartengemeinde des Epikur auf sich? Bei der legendären Urkommune 
handelt es sich um ein Anwesen oder einen Hof auf einem ausgedehnten Grund-
stück im Umfeld Athens, den Epikur mit Freunden und ›Anhängern‹ seiner Phi-
losophie bewohnt. Es entsteht eine der ersten Landkommunen des Abendlandes, 
deren Mahlgemeinschaft die sokratische Gastmahlpraxis fortsetzt und darüber 
hinaus der Utopie eines freundschaftlichen und gerechten Zusammenlebens 
eine konkrete Form verleiht. »Viele«, berichtet Diogenes Laertius, »strömten von 
überall herbei und lebten bei ihm im Garten.« (Ebd.) 

Die Tatsache, dass der epikureische Hedonismus eines guten Lebens auch 
die Tugend und Lust des Freundseins beziehungsweise eines freundschaftlichen 
Zusammenlebens beinhaltet, ist hier nur anzumerken.31 Im Kontext einer Philo-
sophie des Essens genügt die Feststellung, dass sich im epikureischen Garten 
jenes konviviale Ideal einer freien Mahlgemeinschaft verwirklicht, auf welches im 
Verlaufe der unterschwelligen Geschichte des gastrosophischen Denkens immer 
wieder von unterschiedlichsten Philosophen Bezug genommen wird. Die epi-
kureische Gartengemeinde und Mahlgemeinschaft entsteht mehr als drei Jahr-
hunderte vor Jesus und dessen folgenreichere Abendmahltheologie sowie der von 
Paulus zustande gebrachten Gründung einer christlichen Kirchengemeinde. Epi-
kurs Gartenkommunismus bildet daher die gastrosophische Vorgeschichte auch 
für die frühchristlichen Vereinsmahle und für die Entstehung eines eucharisti-
schen Gottesdienstes, der, wie wir sahen, paradoxerweise den epikureischen Gott 
des Bauches ebenso nutzt wie bekämpft, um ihn schließlich in seinen Gegenteil 
zu verkehren (in eine ewig währende, himmlische Tischgesellschaft). 

Die Mahlgemeinschaft der Epikureer ist nicht nur zu der damaligen Zeit 
eine geradezu revolutionäre Einrichtung, welche die gesellschaftlichen Machtver-
hältnisse und Lebensgewohnheiten radikal in Frage stellt. Während ringsherum 
Sklavenwirtschaft, Frauenunterdrückung und Männerherrschaft an der Tages-
ordnung sind und diese auch von den meisten Philosophen durch entsprechende 

30 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 11.

31 | Epikur lehr t: »Bei allen Gütern, die die Weisheit zur Glückseligkeit des ganzen Lebens 

beitragen kann, ist bei weitem das Wertvollste die Erwerbung der Freundschaft.« (Haupt-

lehrsätze XXVII) Indem er das Freundsein als Praxisform eines guten Lebens begreif t, wird 

nachvollziehbar, warum sein Hedonismus nicht ›nur‹ dem Gott des wohlig er füllten Bauches 

huldigt. Vielmehr erweist sich Epikurs Gastrosophie als ein Aspekt seiner Ethik und als eine 

Ausgestaltung seines Grundgedankens eines glücklichen Lebens.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 433

politisch-weltanschauliche Theorien gerechtfertigt werden, verfolgen Epikur und 
seine Freunde mit ihrer ungewöhnlichen Lebensgemeinschaft ein demokrati-
sches Selbstverständnis der gleichen Freiheit für alle und der sozialer Gerech-
tigkeit untereinander.32 Minderheiten und ausländische Fremde haben uneinge-
schränkten Zugang zu dieser klassenlosen Gesellschaft. Für den Lebensunterhalt 
wird gemeinsam gesorgt, wobei die wirtschaftliche Grundlage des Allgemein-
wohls ein System von regelmäßig zu entrichtenden Spenden und Beiträgen bil-
det. Die wohlhabenden Mitglieder dieser Lebensgemeinschaft steuern größere 
Beiträge bei, die dann den mittellosen Mitgliedern zugute kommen, wodurch die 
Epikureer die konkrete Utopie von sozial gerechten Verhältnissen zu verwirkli-
chen scheinen.

In ganz Griechenland, in Kleinasien, Ägypten und (etwa um 50 v. u. Z.) auch 
in Italien findet die epikureische Lebensform zahlreiche Anhänger. Von Cicero 
erfährt man, dass die lateinische Übersetzung von Epikurs Schriften ›Bestseller‹ 
waren. »Als aber dann im Anschluss an Amafinius viele Anhänger seiner Schule 
zahlreiche Schriften herausgegeben hatten, da zogen diese ganz Italien in ihren 
Bann.«33 Der römische Dichter Horaz gesteht selbstironisch, ein Epicuri de grege 
porcus, ein Schwein aus der Herde Epikurs, zu sein. Noch der Epikureer Nietzsche 
fragt anlässlich seiner Idee, eine philosophische Schule und Lebensgemeinschaft 
gründen zu wollen, seinen Freund sehnsüchtig: »Wo wollen wir den Garten Epi-
kurs erneuern?« Dieser Garten war, wie Griechenlandexperte Nietzsche sicher-
lich wusste, kein aristokratischer Lustgarten und kein nutzloser Blumengarten, 
sondern ein echter Gemüsegarten, den die Epikureer zur Subsistenzwirtschaft 
nutzten. Neben Weinreben wurde Kohl, Rüben, Gurken und dergleichen ange-
baut34, mitunter auch Obst.35 

Auf diese ökonomischen Lebensumstände muss folglich die materielle Ursa-
che für die unfreiwillige Frugalität der epikureischen Gastrosophie zurückgeführt 
werden. Von dem englischen Philosophen und Aufklärer Shaftesbury stammt 
die Vermutung, dass in Epikurs Garten nur »schlechte Nahrung« erwirtschaftet 
worden sei.36 Demnach scheinen die unzureichenden Erträge der landwirtschaft-
lichen Selbstversorgung und mithin der Sachverhalt, dass er und seine Freunde 
nicht die besten Bauern waren, der reale Grund für den genügsamen Speiseplan 
dieser Hedonisten gewesen zu sein. In diesem Punkt, also der Berücksichtigung 
der Landwirtschaft als wesentlicher Bestandteil der angewandten Gastrosophie, 
setzt der epikureische und überhaupt jeder bloße Hedonismus des guten Lebens 
die sokratische Ethik nur unzureichend fort.

32 | Vgl. Epikur, Hauptlehrsätze 31-40.

33 | Cicero, Tuskulanische Gespräche, IV, 3, 6-7.

34 | Müller, Die epikureische Ethik, 115.

35 | Rigotti, Philosophie in der Küche, 74.

36 | Shaftesbury, Der gesellige Enthusiast, 85.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens434

E x tr abeil age: Römische L andwirtschaf tstheore tiker

Obwohl Epikur sich intensiver naturphilosophischer Forschungen wid-
met und sein atomistischer Naturbegriff großen Einfluss auf das abend-
ländische Naturdenken ausüben wird, scheint er einer agrargastrosophi-
schen Naturwissenschaft keine Aufmerksamkeit geschenkt zu haben. 
Dass dies durchaus vorstellbar gewesen wäre, ist an den so genannten 
römischen Landwirtschaftstheoretikern zu erkennen. Namentlich Mar-
cus Cato der Ältere, oder Terentius Varro und Iunius Columella wenden 
sich in der Zeitspanne zwischen Epikur und dem ersten nachchristli-
chen Jahrhundert der Frage der agrarischen Nahrungsproduktion zu.37 
Damit setzen sie die xenophontische Sokratik eines philosophisch-öko-
nomischen Denkens der Landbaukunst fort. 
Gleichzeitig verleihen die römischen Agrarschriftsteller der antiken Öko-
nomik bereits einen neuen, ›kapitalistischen‹ Geist. Dieser Geist wird 
eine paradigmatische Agrarwende einleiten, welche die traditionelle auf 
kleinbäuerliche, mithin sozial- und umweltverträgliche Subsistenzwirt-
schaft und auf nachhaltige Autarkie (Ernährungssouveränität) basieren-
de Agrikultur verdrängt. Mit dem Grundgedanken einer auf ökonomi-
sche Rentabilität abzielenden Landwirtschaft entwerfen Cato, Varro und 
Columella in ihren Schriften die Ansätze zu einer ›Agrarindustrie‹, die 
auf Gewinnstreben und marktorientierte Produktion ausgerichtet wird 
und die Ausbeutung von Arbeitersklaven bzw. Tagelöhnern bewusst ein-
kalkuliert. Erst mit dieser frühen Industrialisierung der Landwirtschaft 
beginnt der Überfluss an Gütern zu entstehen, welcher die Luxustafeln 
der reichen Römer füllt – und die vehemente Kritik des diätmoralischen 
Stoizismus hervorruft. (Siehe I.3) 
Der Wandel der (Land-)Wirtschaftsverhältnisse im römischen Impe-
rium, für den Cato, Varro und Columella die philosophischen Grund-
lagen liefern, lässt den gesellschaftlichen Zusammenhang zwischen 
Ökonomie, Politik und Ernährung hervortreten, den Epikurs Hedonis-
mus ausblendet. Wäre Epikur auch hinsichtlich der Agrargastrosophie 
das sokratische Erbe angetreten und hätte er die naturphilosophische 
Grundlegung der Agrikultur als Teil einer Kultur des guten Essens 
(und einer politisch-ethischen Ökonomie des guten Lebens) in den hor-
tikulturellen Arbeitsfeldern seiner Gartenkommune umgesetzt, würde 
er vielleicht öfter besser gegessen haben. So aber, durch die Vernach-
lässigung eines wesentlichen Aspektes gastrosophischer Weisheit, blieb 
ihm kaum etwas anderes übrig, als sich notgedrungen und entgegen 
der eigenen Theorie meistens mit schlichter und minderwertiger Kost 

37 | Vgl. Cato, Vom Landbau; Varro, Gespräche über die Landwir tschaft; Columella, Zwölf 

Bücher über die Landwir tschaft; Flach, Römische Agrargeschichte.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 435

zu begnügen und sich diesen (selbst verschuldeten) Notstand mithilfe 
von bekannten asketischen Formeln schönzureden. Vor diesem Hinter-
grund gewinnt die an den Freund gerichtete Bitte, dieser möge ihm ein 
Töpfchen mit gutem Käse schicken, damit er, wenn er Lust habe, präch-
tig speisen kann, selbstverständlich eine ganz andere Bedeutung. Dann 
drückt sich in dieser Bitte Epikurs Bekenntnis einer gastrosophischen 
Verzweifelung aus, trotz der schlecht organisierten Landwirtschaft des 
Gartenkonviviums, so gut es geht, ein möglichst lustvolles gastrosophi-
sches Leben genießen zu wollen. Insofern ist Herbert Marcuse Recht zu 
geben, wenn er sagt, dass die »Wahrheit des Hedonismus« seine Auf-
hebung in einem »neuen Prinzip der gesellschaftlichen Organisation« 
verlangte.38 Denn das philosophische Prinzip einer hedonistischen Ethik 
erscheint nur in dem Maße ein praktikables Vernunftideal zu sein, wenn 
es auch von den materiellen Bedingungen der Erfüllung einer lustvollen 
Lebenspraxis flankiert ist. Statt jedoch den philosophischen Zusammen-
hang zwischen Ökonomie, Wohlstand und gutem Leben in den Blick zu 
nehmen, verstärkt die gesellschaftliche Zurückgezogenheit der privatis-
tisch-alternativen Lebensform der Epikureer den unnötigen Eindruck, 
das gastrosophische Wohlleben sei gleichbedeutend mit dem Glück am 
heimischen Herd und eine hedonistische Lebenspraxis basiere notwen-
dig und ausschließlich auf einem entpolitisierten und obendrein laster-
haften Lustvergnügen. 

Die Diffamierung der Epikureer

Keine Philosophie wurde derart verunglimpft und schlechtgemacht wie der epi-
kureische Hedonismus. Interessanterweise erregt sich die heftige Ablehnung 
nicht an der möglichen Problematik eines entpolitisierten Glücksbegriffs, son-
dern an der offenbar als höchst bedrohlich empfundenen Wahrheit dieser Lust- 
und Genussphilosophie. In unmittelbarer Gegnerschaft zu der gesellschaftlich 
dominanten (platonisch-aristotelischen) Moraltheorie, die als oberstes Lebens-
ideal die tugendhafte und dabei lustfeindliche Existenz lehrt, zog Epikurs un-
konventionelles Lustdenken und seine ungewöhnliche Lebensweise jedenfalls 
von Anfang an viele Kritiker, Denunzianten und selbst ernannte Verteidiger der 
herrschenden Diätmoral an. Neben Vorwürfen und Diffamierungen, die sich auf 
die angebliche Libertinage der Epikureer und deren freizügiges Verhältnis zu 
den sexuellen Lüsten beziehen39, wurden ihnen vor allem kulinarische Genuss-
sucht, häufige Trinkgelage und üppige Tafelexzesse unterstellt. Hier sei an die 

38 | Vgl. Marcuse, Kritik des Hedonismus, 142.

39 | Diogenes Laertius berichtet von entsprechenden Invektiven: Der Stoiker Poseidonios 

erzähle, Epikur habe seinen jüngeren Bruder zur Prostitution verleitet. Außerdem ging das 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens436

anfangs erwähnte Diffamierung durch Timokrates erinnert, der in seiner Schrift 
Amüsantes kolportiert, Epikur würde sich zweimal am Tag erbrechen, um seiner 
Schlemmerei immerfort frönen zu können. Entsprechend müsse er täglich eine 
Unsumme für Essen ausgeben.40 

Theodoros beschuldigt Epikur in seinem Buch, mit dem bezeichnenden Titel 
Gegen Epikur, er habe sich, ohne jeden Anstand zu wahren, mit einer Frau na-
mens Themista betrunken. Auf ähnliche Weise setzt sich der Stoiker Porphyrios 
mit den Epikureern auseinander, um ihren das Elend der Sinnenfreuden vorzu-
halten und das wahre Glück eines asketischen Geisteslebens gegenüberzustellen. 
»Die Meinung, dass man von seinen Sinnen heftig bewegt dennoch dem Über-
sinnlichen, der Vernunft energisch dienen könne«, kolportiert Porphyrios, »hat 
auch schon vielen Nichtgriechen den Hals gebrochen, welche darob sorglos sich 
der Wollust jeder Art in die Arme warfen und meinten, man könne sich dem 
Allem gedankenlos überlassen und mit dem Geist bei anderen Dingen sein!«41 

Zu erinnern ist erneut an die doppelzüngige Hymne auf Epikurs Gastroso-
phie, die sich noch Jahrhunderte später in der populären Carmina Burana des 
bayrischen Benediktinerklosters findet. Dort wird mit folgendem Loblied der Gott 
dieses Philosophen verhöhnt: 

»Laut schreit Epikur:/

Der satte Bauch ist aller Sorgen frei./

Der Bauch wird mein Gott sein./

Nach einem solchen Gott verlangt mein Heißhunger./

Sein Tempel ist die Küche,/

Nach Göttlichem duftet es in ihr./

Sieh‹, er ist ein bequemer Gott./

Zu keiner Zeit ist er nüchtern./

Vor dem ersten Bissen am Morgen/

Gießt er trunken Wein ein./

Seine Tafel und sein Becher/

Machen die wahre Glückseligkeit aus.«42 

Bewusste Diffamierungen des epikureischen Hedonismus ziehen sich über die 
Jahrhundert nahezu unverändert durch die europäische Geistesgeschichte.43 
Noch an der Schwelle zur italienischen Renaissance finden sich prominente De-
nunzianten. So lässt der christliche Moralist und mittelalterliche Dichter Dante 

Gerücht um, er lebe mit verschiedenen Hetären zusammen. Epiktet nennt ihn einen Prediger 

des Perversen und beschimpft ihn tüchtig. Vgl. Epiktet, Handbüchlein der Moral, 1,20,17.

40 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 3-7.

41 | Porphyrios, Von der Enthaltsamkeit beseelter Wesen, 151f.

42 | Heckmann, Die Freud des Essens, 60.

43 | Vgl. Klinck, Studien zur Epikurrezeption.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 437

Alighieri, in der Göttlichen Komödie aus dem 14. Jahrhundert den Gastrosophen 
Epikur in der Hölle braten. Dantes nicht weniger bekannte Dichterkollege und 
Zeitgenosse Francesco Petrarca geißelt die Anhänger der epikureischen Ethik 
ebenso eifrig. »Schämst du dich nicht«, erzürnt sich der italienische Geschichts-
schreiber, »dass du deine Freunde, Wohlleben, ja ewiges Leben auf die Wollust 
dieses vergänglichen Leibes und Lebens setzt wie die schändlichen, verworfenen 
und gottlosen Epikureer ihre Lust wie das Vieh auch aufs Fressen, Saufen und 
die Wollüstigkeit setzen.« Erwartungsgemäß belehrt Petrarca seinen Leser dar-
aufhin: »Lieber schäme dich doch wie ein Vieh zu leben, schäme doch dich, ein 
Brotkorb und ein Weinschlauch und nichts anderes zu sein. Schäme doch dich, 
dass du weder hungrig noch durstig werden kannst.«44

Schließlich wird dem unverschämten Hedonismus im gleichen Atemzug 
eine platonisch-christliche Diätmoral entgegengehalten. »Nun soll das gute Le-
ben sein«, heißt es da, »dass dir weder das Essen noch das Trinken schmecket; 
wenn du weißt, dass Hunger ein guter Koch sei, würdest du dich der Mäßigkeit 
befleißigen. Denn, wenn einer stets ein voller Zapfen ist, kann ihm auch das, was 
köstlich ist, nimmer schmecken.« Die mäßige Küche, die der religiöse Dichter 
und Moralist seinen Mitmenschen hier anrät und dabei die epikureische Gastro-
sophie bis zur Unkenntlichkeit verstellt, wird mit diätetischen Argumenten und 
Malediktionen begründet. »Wo du diese Warnung als leicht erachtest und immer 
fortschwelgst, wirst du wahrlich den hieraus erwachsenden Krankheiten und zu-
letzt auch dem Tod nicht entrinnen können. […] Es sind mehr durchs Fressen 
und Saufen gestorben als durch das Schwert. Wer mäßig lebt, des Leben soll lang 
sein.« (Ebd.) In dieser Polarität zwischen der diätmoralischen Vernunft einerseits 
und der Unvernunft eines gastrosophischen Hedonismus andererseits tritt bei 
Petrarca mustergültig die geläufige Diffamierung der epikureischen Philosophie 
auf. Indem sie dieselbe mit dem wahllosen Guten (dem Übel) eines maxima-
len Lustvergnügens und dem Glücksversprechen einer unersättlichen Völlerei 
(menschlicher Unvernunft) gleichsetzt, wird bewusst von der gastrosophischen 
Wahrheit dieser Ethik abgelenkt.

Wir Epikureer?

Epikur konkretisiert das von seinem intellektuellen und gesellschaftlichen Um-
feld heftig diffamierte Lustdenken am Beispiel der kulinarischen Lebenspraxis. 
Soviel steht außer Zweifel. Sein Hedonismus stellt damit einen systematischen 
Zusammenhang zwischen Wohlleben, Weisheit und Wonne des guten Essens 
her, welcher zwar von Sokrates bereits reflektiert, aber doch nicht in dieser Form 
expliziert wird. Für den Sokratiker Epikur ist das Gute weder das Wenige und 
der Lustverzicht noch das Viele und die Völlerei. Sicherlich kann das kulinarisch 

44 | Petrarca, Heilmittel gegen Glück und Unglück, 102.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens438

Gute manchmal im Üppigen und Kostspieligen stecken. Aber an sich ist es nicht 
gleichbedeutend mit überfüllten Tafeln und kostspieligen Schlemmereien. Wo-
rauf es Epikurs Theorie der hedone ankommt, ist das Wissen, die richtigen Ver-
gnügen zu wählen. Demnach versteht sich im gastrosophischen Wohlleben, wer 
den alltäglichen und notwendigen Lebensgenuss einer geschmackvollen Küche 
als ein Stück Glück begreift. 

Zum einen bringt diese Lebenspraxis die existenzielle Gewissheit der Lust 
einer kulinarisch und gesundheitlich wohlvollen Sättigung mit sich, welche statt 
der Unlust des Darbens und Hungerns das ständig wiederkehrende Glück der 
Fülle bedeutet.45 Zum anderen verwirklichen sich die göttliche Freuden des Ma-
gens in der Heiligkeit einer allenthalben einfachen und allemal geschmacklich 
guten Küche, die ihr lebensweltliches Telos in der Mahlgemeinschaft von Freun-
den hat und sich darüber hinaus auf Fragen der naturnahen Landwirtschaft er-
weitert. Epikurs so häufig missverstandene und schlechtgeredete Philosophie 
lehrt also die Gewöhnung an eine ebenso selbstgenügsam lustbewusste wie kuli-
narisch kultivierte und in diesem gastrosophischen Sinne durchaus auch üppige 
Lebensweise.

Der eigentliche Grund für den massiven Unwillen, den Epikur im Mainstream 
hervorruft, liegt in der grundsätzlichen, philosophischen Aufwertung solcher 
lustvollen und alltäglichen Dinge wie gutes Essen und das Glück eines kulinari-
schen Wohllebens; ethische Werte, die in dem diätmoralisch geprägten Wertesys-
tem der abendländischen Kultur zu unwichtigen und unphilosophischen Angele-
genheiten einer vernunftwidrigen und animalischen Naturnotwendigkeit erklärt 
werden. Diese Umwertung der ernährungsphilosophischen Werte bringt Epikurs 
gastrosophischer Hedonismus ins Spiel der Wahrheit, und diese grundbegriff-
liche Subversion stellt die weltanschaulichen Prämissen der traditionellen Philo-
sophie radikal in Frage. Statt jedoch den vulgären Hedonismus einer geschmack-
losen Völlerei durch das andere Extrem einer antigastrosophischen Asketik und 
durch den essgestörten Idealismus einer schnellen Küche zu ersetzen, besteht 
das Wesentliche des vernünftigen Hedonismus, wie ihn sich »der tugendhafte 
Epikur« (Kant) selbst zumindest wünscht und wie er ihn durch seine Philosophie 
anderen Menschen nahe bringt, darin, dass man »bei der Wahl der Speise nicht 
für die größte Masse, sondern für den Wohlgeschmack entscheidet.«46 

Eine verbreitete Auffassung, beispielsweise von Herbert Schnädelbach vorge-
tragen47, lautet, das letzte Wort und das höchste Gut der epikureischen Lebens-
kunst sei »eine defensive Ethik klug reduzierter Lebensansprüche«. Träfe dies 
zu, ließe sich der erstaunliche Sachverhalt, dass sich die meisten Menschen heute 
mit reduzierten kulinarischen Lebensansprüchen zufrieden geben, in der Tat als 
Beleg für die eigenwillige Behauptung verwenden, »der Zeitgeist sei Epikureer«. 

45 | Vgl. Baudy, Metaphorik der Fülle.

46 | Epikur, Brief an Menoikeus, 58.

47 | Schnädelbach, Der auferstandene Epikur, 289.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 439

(Ebd.) Indessen verfehlt diese Sicht der Dinge den wahren Epikureismus – einer 
Ethik des kulinarischen Wohllebens als einem Guten an sich. Gemessen an der 
unrealisierten Möglichkeit eines solchen Glücks ist unser Zeitgeist kein epiku-
reischer Hedonist und Gourmet. Im Gegenteil. Er scheint ein echter Antihedo-
nist und Antigourmet zu sein, welchem der tägliche Genuss guten Essens kaum 
als Anfang und Wurzel alles Guten gilt und welchem alles andere wichtiger er-
scheint, als diese gastrosophische Weisheit zu leben. 

In einer Genealogie des gastrosophischen Denkens ist Epikur schlichtweg 
auch heute noch ein diskursives Ereignis: Indem er die Gaumenfreuden zu einer 
philosophisch legitimen Lustform erhebt, verbindet sich mit seinem Namen (und 
nicht mit dem des Sokrates) das Ideal eines guten Lebens, auf welches sich alle 
diejenigen berufen können, denen »ein Töpfchen mit gutem Käse« (Epikur) und 
vergleichbaren Dingen ein wahres Glück und die Freude einer genussvollen Ver-
nunft sind. Zur Rehabilitierung des epikureischen Hedonismus ist es hilfreich, 
sich die groben Entwicklungslinie zu vergegenwärtigen, die erkennen lassen, wie 
dieses gastrosophische Denken zum Zustandekommen einer Ethik und Ästhetik 
des ›guten Geschmacks‹ in der neuzeitlichen Aufklärungsbewegung beitrug und 
viele namhafte Vordenker der Gastrosophie beeinflusste.

Pl atina oder zum Ursprung des modernen Epikureismus

Im Jahre 1474 legt der Philosoph und Epikureer Bartolomeo Sacchi, der sich selbst 
Platina nennt, eine philosophische Schrift mit dem lateinischen Titel De honesta 
voluptate vor. »Auch denen die nach uns kommen,« schreibt der italienische Hu-
manist, möchte er mit seinem Buch »erzaigen, das zu unser zeyt auch leüt gelebt, 
und gewesen weren, wöllicher, so sie es nicht hete so gut künden machen, als die 
vor uns lang gelebt, doch dye sache nachhin thun künden und möchten.« Bei die-
ser Sache, derer Kundtat sich der Platina für die Zukunft so dringlich wünscht, 
handelt es sich um das erste gedruckte Kochbuch der abendländischen Kultur-
geschichte und um den »ersten Bestseller der Kochliteratur«.48 

In dem Zeitraum von hundert Jahren erfährt Platinas Werk über dreisig Neu-
auflagen. De honesta voluptate wird schließlich in zahlreiche Sprachen wie Italie-
nisch, Französisch, Englisch und Deutsch übersetzt. Es hat, wie sich zeigen wird, 
auch Balthasar Gracian beeinflusst, dessen Theorie des bon gusto wiederum am 
Anfang der Geschmacksdebatte der Aufklärungsbewegung steht und in Kants 
Ästhetik des Geschmacksurteils ihren eigenwilligen Abschluss findet. Die erste 
deutsche Ausgabe dieses einflussreichen Werkes erschien 1542 in Augsburg unter 
dem barocken Titel: 

48 | Colinaria Italia, 110.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens440

Platina, Von der eerlichen zimlichen/auch erlaubten Wolust des Leibs/sich inn essen/trin-

cken/kurzweil sc. allerlay unnd mancherlay Creaturen vnnd gaabenn Gottes/Visch/Vögel/

Wildpret/Frucht der erden sc. mit Gott/allen eeren/auch gesandthait des menschens/mit 

dancksagung zu gebrauchen mügen/von allen Weisen/Erbaren und Gelerten/besonders 

den Arzten gerathen/zugelassen und gestattet/sein ordentlich hie inn v. bücher gesetzt/

gekocht/und auff den tisch fein lustig berait und auffgetragen wirt/durch den hochgeler-

ten Philosophum und Oratorem/das ist weysesten und beredtesten Herrn/Bap. Platinam 

von Cremona.

Im Vorwort drückt Sacchi alias Platina seine – in Anbetracht der beschriebenen 
Diffamierungen des gastrosophischen Hedonismus der Epikureer nicht unbe-
rechtigte – Befürchtung aus, »dass man mir wirt fürwerffen ich sey ein schle-
cker, lerne die leüt gute bißlein machen, kochen essen, und setze also leüts an 
den beltze.« Gegen solche Anfeindungen verwahrt er sich mit dem energischen 
Einspruch, es läge ihm absolut fern, dass er »von unzüchtigen wolust, fressen, 
sauffen, hure schreibe.« Unter Berufung auf die epikureische Philosophie macht 
er seinem christlichen Umfeld klar, dass es seiner scheinbar sittenwidrigen Ab-
handlung gerade darum gehe, darzulegen, wie man sich als sittlicher Mensch 
»halten soll inn essen und trincken«, um darin »rechtschaffne freude und lüste 
mit eeren« zu vereinen. Indem Platina zwischen den Bräuchen eines falschen Es-
sensgenusses und entehrenden Geschmacks einerseits und dem Ideal einer ehr-
lichen, sich geziemenden und erlaubten Tafelfreude differenziert, signalisiert das 
Selbstverständnis seiner Gastrosophie die programmatische Abgrenzung eines 
ethischen von einem vulgären Hedonismus. Dieser Renaissance-Humanismus 
einer Wiederbelebung der antiken (epikureischen) Philosophie gipfelt in dem 
frühen aufklärerischen Wahlspruch eines Sapere aude! Den Mut zu haben, den 
eigenen Geschmackssinn auszubilden. Selbstbewusst notiert Platina im Vorwort: 
»Ich habe geschrieben, und es ist wahr, von küchen‹ speiß und guten bißlein 
hier.« 

Dementsprechend nimmt er Epikurs »gute lehr« gegenüber den verbreiteten 
Vorurteilen, gerade auch seitens seiner Zeitgenossen wie beispielsweise Petrarca, 
in Schutz. »Epicurus ist in ein geschrai kommen, als lehr er fressen, sauffen, 
schwelgen, von waißt nicht was für wollust unn sewerey.« Gegen diesen – Epikurs 
eigentliche gastrosophische Lehre entstellenden – vulgären Hedonismus setzt 
sich der Frühaufklärer zur Wehr, indem er mit seiner Schrift über die ehrens-
werte Lust und die rechtschaffene Freude »guter bißlein« eine modernisierende 
Fortentwicklung des gastrosophischen Denkens formuliert. Daher ist zu Recht 
angemerkt worden, Platina »darf als wichtiger Vertreter des frühen Renaissance-
Epikureismus gelten.«49 Allerdings hat die aktuelle Forschung zur Rezeptionsge-
schichte des neuzeitlichen Epikureismus Sacchis einflussreichem Werk bislang 

49 | Breuss, Das Maß im Kochen, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 441

keine Aufmerksamkeit geschenkt.50 An der Tatsache, dass im kulturhegemonia-
len Umfeld der Kirche und ihres antigastrosophischen Glaubens überhaupt ein 
blasphemisches Traktat über die gut geheißene »Wolust des Leibes« entstehen 
kann – und das sogar von einem Bibliothekar des Vatikans, welcher Sacchi später 
wird –, zeigt in welchem Maße die christliche Theologie samt ihrer diätmora-
lischen Doktrin einer Verteuflung der angeblich unreinen und unehrenhaften 
Gaumenlust mit der Renaissance an kulturellem Einfluss einzubüßen beginnt.

Frühaufkl ärerische Kuchenmaistere y

Der lang anhaltende und bis in die Gegenwart reichende Erfolg von Platinas 
Gastrosophie erklärt sich aus der Tatsache, dass darin der erste Versuch unter-
nommen wird, das kulinarische und gastronomische Wissen der damaligen Zeit 
systematisch und umfassend darzustellen, ohne jedoch die Kulinarik bzw. das 
kulinarisch Gute ausschließlich anhand eines humoraltheoretischen Schema-
tismus und eines spekulativen Klassifikationssystems des diätetisch Richtigen 
festzulegen. Ebenso wenig reiht sich Bartolomeo Sacchis Werk in den damals 
entstehenden Kanon der Zivilisationslehren, beispielsweise des einflussreichen 
Erasmus von Rotterdam, ein, welche die philosophische Frage einer guten Ess-
kultur auf ›zivilisierte Tischsitten‹ und eine disziplinierte Mäßigung der Esslust 
reduzieren.51 Statt den moralischen Geboten eines richtigen Benehmens bei Ti-
sche und der Vorkehrungen des Tafeldeckens wird der Kulinarik des Essens unter 
geschmacksästhetischen Gesichtspunkten systematische Aufmerksamkeit ent-
gegengebracht. Entsprechend wird bei Platina die Philosophie des guten Essens 
im Zusammenhang eines humanistischen Bildungsideals entwickelt und die 
Ästhetik der Küche einer Ethik des guten Lebens (in Form eines kulinarischen 
Wohllebens) zuzuordnen. 

Der Esskulturtheoretiker Steven Mennell hat darauf hingewiesen, dass sich 
Platinas Rezeptsammlung auf das Manuskript eines italienischen Kochs namens 
Martino da Como stützt. Martinos Liber de Arte Coquinaria war eine systematisch 
geordnete Sammlung von 250 Rezepten. Einige Ansätze zu einer neuen Kulina-
rik und der Bruch mit der apicianischen Tradition einer ›Großen Küche‹ zeigen 
sich darin, dass deren Vorliebe für starkes Würzen und Vermengen der Bestand-
teile abgelehnt wird. »Martino versucht ganz im Gegenteil, den Geschmack der 
einzelnen Zutat durch vorsichtiges und mäßiges Kochen herauszuholen.«52 Auch 
werden kleine delikate Gerichte anstelle der großen Bratenstücke und repräsen-

50 | Vgl. Paganini/Tortarolo, Der Garten und die Moderne.

51 | Vgl. Erasmus, De Civitate; Elias, Prozeß der Zivilisation; Mennell, Zivilisierung der Es-

slust; Krumrey, Entwicklungsstrukturen von Verhaltensstandarten.

52 | Mennell, Kultivierung des Appetits, 102.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens442

tativen Schaugerichte beschrieben, wie sie für die mittelalterliche Küche kenn-
zeichnet war. 

Es dauert allerdings bis zur zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, dass grund-
legend neue Rezepte und behutsamere Zubereitungsmethoden die Dominanz 
der mittelalterlichen Kulinarik schwächen. Zu dieser Entwicklung trägt die bür-
gerliche Küche der Renaissance Italiens mit ihrer typisch toskanischen Vorlie-
be für Einfachheit und Leichtigkeit, die Gemüsegerichte bevorzugt, wesentlich 
bei.53 Auch wenn in der Forschung divergierende Einschätzungen zur Modernität 
von Platinas Kochkunst herrschen54, spricht wenigstens vom geschmacksästheti-
schen Ansatz her vieles dafür, dass »die Errungenschaften von Maestro Martino 
und Platina das Ende der mittelalterlichen Küche bedeuten. Beide läuteten eine 
ganz neue Ära ein.«55 Platina bereitet den gastrosophischen Paradigmenwechsel 
zu einer modernen ›Neuen Küche‹ vor. Durch die Verwendung von schlichten, 
d.h. von allgemein erhältlichen und frischen Zutaten, deren Eigengeschmack 
durch kurze Gar- und Bratzeiten bewahrt und nicht durch schwere Gewürzmi-
schungen überdeckt wird, setzt mit der Nouvelle Cuisine von Platina eine küchen-
ästhetische Transformation des allgemeinen Geschmacks ein. 

Platinas Gastrosophie thematisiert die Frage des guten Essens nicht (wie Pla-
ton und Seneca) vorrangig über eine moralische Kritik der überzogenen und un-
gesunden Raffinesse einer prahlerischen Luxusküche, sondern stärker unter dem 
kulinarischen Gesichtspunkt des Wohlgeschmacks in praktischer Verbindung 
mit einer entsprechenden kunstvollen Zubereitung. Sein emanzipatorisches 
Unternehmen, die voluptas, die Wohllust der Tafelfreuden, mit der honestas, der 
Tugend, zu verbinden, zielt auf die programmatische ›Vermählung‹ von Ästhetik 
und Ethik in einer guten Mahlkultur. So ist es der unbekannt gebliebene Philo-
soph Bartolomeo Sacchi, der als erster Gastrosoph der Moderne die kulinarische 
Praxis als epikureische Lebenskunst denkt. Insofern kann man »wohl sagen, dass 
der Platina neben dem berühmten Cortegiano des Baldassare Castiglione dem hu-
manistischen Europa als Handbuch der Lebenskunst und des guten Benehmens 
diente«.56 Speziell mit Bezug auf Frankreich kommt eine andere Studie zu der 
gleichen Einschätzung. Dort heißt es: »Diese beiden Werke bildeten damals in 
Frankreich die Grundlage der Erziehung zu den guten Manieren – ohne die kei-

53 | Vgl. Biasci, Kulturgeschichte der französischen Küche, 86.

54 | Anders als die erwähnte These, dass Platina und Martino erste Ansätze zu einer Nou-

velle Cuisine zeigen, behauptet der französische Kochkunsthistoriker Revel das Gegenteil: 

»Die sehr wenigen Rezepte des Platina gehörten noch ganz und gar dem Mittelalter an. 

Meistens waren sie literarische, der Antike entlehnte Spielereien. Man darf also gerade in 

diesem Buche nicht nach den Prinzipien irgendeiner ›gastronomischen Revolution‹ suchen, 

die im 16. Jahrhundert stattgefunden haben soll.« Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 97.

55 | Colinaria Italia, 110.

56 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 95.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 443

ne Raffinierung des Geschmacks und folglich keine große Küche möglich ist.«57 
Im entscheidenden Unterschied aber zu Platinas Gastrosophie kommt in Castig-
liones Tugendsystem des Hofmanns (Cortegiano) – das zum alles überragenden 
Muster der neuzeitlichen Sittenlehre einer richtigen, ›zivilisierten‹ Lebensweise 
und eines guten Benehmens wird – die Praxis der kulinarischen Wohllebens 
nicht zur Sprache.

Moderne Kochak ademie

Freilich hinkt damals – wie heute – die gesellschaftlich dominierende Philosophie 
samt ihrer Sittenlehre dem kulinarischen Geschmack ihrer Zeit deutlich hinter-
her. Denn wie in allen übrigen Künsten nimmt Italien im 16. Jahrhundert (zu 
Castigliones Zeit) auch in der Kochkunst und Esskultur unbestritten die erste 
Stelle unter den Ländern Europas ein. Der epikureische Zeitgeist der italieni-
schen Renaissance schenkt dem vermeintlich Nebensächlichen und Unwerten 
der menschlichen Ernährung eine neue philosophische und künstlerisch-wissen-
schaftliche Aufmerksamkeit. Am offensichtlichsten ist dies durch die Tatsache 
belegt, dass zu dieser Zeit in Florenz mit der Gesellschaft des Kochkessels, der 
Compagnia del Paiolo, die erste moderne Kochakademie gegründet wird. Michel 
de Montaigne erzählt – nicht ohne seine Irritation gegenüber dem, auch für einen 
Franzosen, damals noch ungewohnten Wissenstyp zu bekunden – von einem Ge-
spräch, welches er mit einem italienischen Koch geführt habe. »Ich ließ ihn von 
seinem Amt erzählen. Er hielt mir einen Vortrag über diese Gaumenwissenschaft 
mit so feierlicher Salbung und Würde, also ob er mir von einem entscheidenden 
Kernpunkt der Theologie gesprochen hätte.« Weiters erinnert sich der erstaunte 
Philosoph an die profunden Kenntnisse des Küchenmeisters: »Er erörterte die 
Behandlung von Saucen, erstens im allgemeinen, und dann die Eigenschaften 
und Wirkungen der Zutaten im besonderen; die Verschiedenheit der Salate nach 
ihren Jahreszeiten, jene, die warm aufgesetzt, und jene, die kalt aufgetragen sein 
wollen; die Art, sie zu schmücken und zu verschönern, um sie dem Auge ge-
fällig zu machen.«58 Katharina de Medici, die spätere Gemahlin von Heinrich 
II, des Königs von Frankreich, bringt diese Errungenschaften der italienischen 
Renaissance nach Frankreich.59 Mit dem Auftreten der Italienerin in der dortigen 
Hofgesellschaft ändert sich einiges an der alt-aristokratischen Esskultur und de-
ren mittelalterlichen Geschmack: Diese Ereignisse leiten den Entstehungsprozess 
der klassischen Grande Cuisine ein und damit den langsamen Aufstieg der fran-

57 | Biasci, Kulturgeschichte der französischen Küche, 94.

58 | Montaigne, Essais, 295.

59 | Entsprechend nennt die Menükarte des Festes, welches die Stadt Paris für Kathari-

na gibt, 24 Fleischsorten (hauptsächlich Vögel und anderes Wild), zahllose Kuchensorten, 

Feingebäcke und Pasteten und nur vier Gemüsegerichte. Vgl. Mennell, Zivilisierung, 42.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens444

zösischen Küche zur international führenden Kochkunst sowie den langsamen 
Aufstieg der französischen Lebensart zum allgemeinen Ideal eines kultivierten 
›guten Geschmacks‹. 

Gr acians e thischer Begriff des bon gusto

Indessen geht die philosophische Rede vom guten Geschmack – lange bevor Kant 
ihn zum Grundbegriff seiner Ästhetik macht – auf Balthasar Gracian zurück, 
einen spanischen Humanisten der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. Mit Blick 
auf die Genealogie des gastrosophischen Denkens ist von Bedeutung, dass seine 
Schrift über den Klugen Weltmann (Il Discreto) – die er durch ein von Arthur 
Schopenhauer übersetztes Handorakel und die Kunst der Weltklugheit (Oráculo ma-
nual y arte de prudencia) ergänzt – erstmals den ›Geschmack‹ als eine Tugend 
denkt und in eine philosophische Ethik einbezieht. Damit erhebt Gracian als ers-
ter und im Vergleich zu Kant auch eindeutiger den guten Geschmack zu einer 
allgemeinfähigen, moraltheoretischen Kategorie und bereitet damit diejenigen 
kulturphilosophischen Entwicklungen vor, die schließlich dazu geführt haben, 
dass man die Epoche der Aufklärung rückblickend mit triftigem Grund als das 
»Zeitalter der Geschmackskultur bezeichnen kann«.60

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Gracian über Kenntnisse von Platinas 
Gastrosophie verfügte, obschon dafür keine Belege existieren. Auf alle Fälle stellt 
der spanische Gelehrte eine zentrale Maxime auf, die ein gastrosophisches Den-
ken auf den Begriff bringt. Der 65. Lehrsatz seiner Weltklugheitslehre lautet: 
»Verfeinere deinen Geschmack. – Er ist der Bildung fähig wie der Verstand. Je 
mehr Einsicht, desto größere Anforderungen und, wenn sie erfüllt, desto mehr 
Genuss.«61 Gracians Ethik eines verfeinerten Geschmacks zielt auf das humanis-
tische Bildungsideal, dass im Prinzip jeder praktisch dazu fähig sei, einen guten, 
nämlich einen durch große Anforderungen und viele Erfahrungen gut geübten 
Geschmackssinn zu kultivieren. Nicht schon etwa der bestehende, ständisch oder 
klassenspezifisch festgelegte Geschmack, sondern die individuell zu realisieren-
de Bildung und Kultur eines allgemeinmenschlichen Vermögens ist das, was die 
Kunst der Weltklugheit des spanischen Humanisten lehrt.62 

Nur wer in diesem geschmacksethischen Sinne vernünftig lebt, »weiß zu 
wählen« – »und zwar das Beste«.63 Daher erfordere der weltkluge oder ästheti-

60 | Schümmer, Entwicklung des Geschmacksbegrif fs in der Philosophie des 17. und 18. 

Jahrhunderts, 124

61 | Gracian, Handorakel der Weltklugheit, 65. Lehrsatz.

62 | Freilich wendet sich Gracians Tugendlehre nicht an alle Menschen, sondern lediglich 

an die Akteure der höfischen Gesellschaft. Zu dem moralistischen Zuschnitt seiner Klug-

heitslehre vgl. Amann, Die Stille des Geschmacks, 183f. 

63 | Gracian, Handorakel der Weltklugheit, 51. Lehrsatz.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 445

sche Sinn, subjektiv allgemeingültig wählen zu wissen, »guten Geschmack und 
richtiges Urteil«. (Ebd.) Hans-Georg Gadamer weist darauf hin, dass der Aus-
druck bon gusto bei Gracian – wie später bei Kant – für ein lebenskünstlerisches 
Ideal echter Humanität steht.64 Obwohl Gracian das Ideal einer Menschheit des 
guten Geschmacks auf die individuell zu realisierende Wahl bezieht, die Bildung 
des eigenen Geschmackssinns als ethische Aufgabe der täglichen Selbstkultivie-
rung zu begreifen, bleibt in dessen Tugend- und Klugheitslehre – im Gegensatz 
zum Epikureer Platina – eine programmatische Erörterung der Lebenskunst, 
geschmackvolles Essen zuzubereiten und zu genießen als eine unvergleichliche 
Kunst der Weltklugheit, unerwähnt. 

Eine ausdrückliche Bezugnahme auf den kulinarischen Geschmack und da-
mit auf die gastrosophische Ethik ist erst bei dem deutschen Philosophen und 
Frühaufklärer Christian Thomasius nachzuweisen. Dennoch trifft die folgende 
Feststellung Gadamers zu. »Es gibt Menschen, die eine gute Zunge haben, Fein-
schmecker, die diese Freuden pflegen: Dieser Begriff des gusto nun ist der Aus-
gangspunkt für Gracians gesellschaftliche Idealbildung.« (Ebd., 41) Die pruden-
tistische Alltagsethik Gracians verwendet die Kategorie des guten Geschmacks 
als exemplarische Benennung für die Praxis eines guten Lebens, in welchem Fra-
gen des Genusses mit der Kenntnis des Besten und einer täglichen Übung der 
Selbstbildung zu tun haben. Obschon die Stellen, wo Gracian explizit vom gusto 
redet, nicht speziell von der Feinschmeckerei und den Gaumenfreuden handeln, 
so gebraucht er ihn doch nicht, wie später und noch heute üblich, in einem bloß 
metaphorischen, sondern durchaus in einem synekdochischen Sinn, um analoge 
Fragen der praktischen Anforderungen einer weltklugen Lebenskunst zu reflek-
tieren. Insofern ist es unerheblich, dass Gracian seine Ethik nicht am ästheti-
schen Beispiel des kulinarischen Geschmacks und der Kunst des guten Essens 
(sowohl der Zubereitung als auch der Beurteilung) konkretisiert. 

Gracians allgemeine Geschmacksethik steht im Gegensatz zu dem subjekti-
ven Geschmacksbegriff, der einige Zeit später in der Philosophie beispielsweise 
von John Locke vertreten und in Kants Geschmacksästhetik referiert wird. »Der 
Verstand der Menschen«, schreibt Locke im vermeintlichen Widerspruch zu Gra-
cian, »ist ebenso verschiedenartig wie ihr Gaumen; und wer meint, die gleiche 
Wahrheit werde in dem gleichen Kleide jedem gefallen, darf ebenso gut hoffen, 
jeden mit der gleichen Kochkunst befriedigen zu können; die Speise mag die-
selbe, ihr Nährwert mag groß sein, und doch ist vielleicht nicht jeder imstande, 
sie, mit einer bestimmten Würze zubereitet, wohlschmeckend zu finden, so dass 
sie anders zubereitet sein muss, wenn sie für gewisse Leute, selbst für solche mit 
einem gesunden Magen, bekömmlich sein soll.«65 

Freilich zielt Lockes Philosophie des Geschmacks und dessen Wahrheit auf 
den geschmäcklerischen Subjektivismus, wonach jeder einen eigenen Gusto, 

64 | Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode, 40.

65 | Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens446

seinen eigenen Geschmack und seine eigene Wahrheiten habe. Sowohl in dem 
privativen Sinne persönlicher Lieblingsspeisen und Lieblingswahrheiten (privater 
Geschmacksurteile und Geschmacksvorlieben) als auch in dem liberalistischen 
Sinne, dass jedem Individuum die Freiheit zusteht, willkürlich selbst zu bestim-
men, was es gut findet und goutiert, also für wahr (für wohlschmeckend) hält 
und wie es derlei Geschmacksfragen lebt. Entsprechend lautet Lockes Schluss-
folgerung: »Das dürfte auch der Grund sein, warum die Philosophen des Alter-
tums vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im 
sinnlichen Genuß, in der Tugend oder in der Kontemplation bestehe; mit ebensol-
chem Recht hätte man darüber streiten können, ob Äpfel, Pflaumen oder Nüsse 
am besten schmecken, und sich danach in Schulen teilen können.« (Ebd., 322) 
Dem Gedanken einer allgemeinen Ethik des Geschmacks, wie er nach Epikur 
von Platina und Gracian vertreten wurde, hält Locke den unbedingten Subjek-
tivismus entgegen, wonach der Geschmack des Gaumens bei jedem Menschen 
verschieden sei. Wegen dieses geschmäcklerischen Subjektivismus sei es »ein 
ebenso vergebliches Bemühen, alle Menschen mit Reichtum oder Ruhm zu er-
freuen (worin mancher sein Glück sucht), als den Hunger aller Menschen durch 
Käse und Hummern stillen zu wollen; beides kann wohl diesen und jenen eine 
sehr bekömmliche Kost sein, andern aber kann es höchst zuwider und unzuträg-
lich sein.« 

Thomasius und der mor alische Geschmacksbegriff der 
frühen Aufkl ärung

Dass ein subjektiver Geschmacksbegriff nicht an die gastrosophische Allgemein-
heit einer Ethik und Ästhetik des guten Geschmacks heranreicht, ist besonders 
bei Christian Thomasius zu erkennen. Thomasius entwickelt die Ansätze von Pla-
tina und Gracian zu einer allgemeinen Theorie fort; im Wintersemester 1687/88 
hält er seine damals berühmt gewordene Vorlesung über die »französische Le-
bensart«, die gleichzeitig als »Collegium über des Gratians Grund-Reguln/Ver-
nünfftig/klug und artig zu leben« angekündigt wird.66 Der Aufklärer Thomasius 
ist der erste bekanntere deutsche Philosoph, der den guten Geschmack ausdrück-
lich als Kennzeichen einer Ethik der gastrosophischen Lebenskunst denkt. 

Damit kommt ihm an der Schwelle vom 17. zum 18. Jahrhundert die Bedeu-
tung zu, als Drehscheibe zwischen der antiken und der modernen Tradition des 
gastrosophischen Denkens zu fungieren. Wenn auch ohne den Renaissance-Au-
tor Platina zu erwähnen und auch ohne Bezug auf das epikureische Erbe der 
Antike hebt Thomasius – lange vor den ausgewiesenen Gastrosophen des 19. Jahr-
hunderts wie Brillat-Savarin, Antonius Anthus, Friedrich Rumohr oder Eugen Va-
erst – hervor, dass die Ethik des kulinarischen Geschmacks der philosophischen 

66 | Vgl. Thomasius, Von Nachahmung der Franzosen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 447

›Ästhetik des Geschmacks‹ zugrunde liegt. »Le bon gout«, erläutert Thomasius, 
bedeute »eigentlich« einen guten und subtilen Geschmack, der solche Leute aus-
zeichne, »die nicht alleine das was gut schmeckt von anderen gemeinen Speisen 
wol zu unterscheiden wissen, sondern auch geschwinde durch ihren scharffsinni-
gen Geschmack urtheilen können, woran es einem Essen mangele«. (Ebd., 10) In 
dieser zentralen Feststellung taucht für einen kurzen Moment der systematische 
Grundgedanke einer Gastrosophie des guten Geschmacks auf: Eine gute Esskul-
tur zu entwickeln und als alltägliche Lebenspraxis zu kultivieren, beinhaltet die 
jedem mögliche, aber individuell auszubildende Fähigkeit, erfahren und sach-
kundig – eben klug – kulinarisch gute Speisen von kulinarisch weniger guten 
unterscheiden zu können. Dies erlaubt, von demjenigen als einem Menschen mit 
gutem Geschmack zu sprechen, welcher aufgrund eines solchen essthetischen 
Unterscheidungsvermögens und eines ausgebildeten oder verfeinerten Sachver-
stands die gastrosophische Urteilskraft und Scharfsinnigkeit erworben hat, her-
ausschmecken und angeben zu können, welches kulinarische Werk besser oder 
welche schlechter gelungen ist und »woran es einem Essen mangele«, wie Tho-
masius sagt. 

Mit dieser gastrosophischen Fundierung eines allgemeinen (essthetischen) 
Geschmacksbegriffs gelingt es Thomasius, den Blick zu öffnen für die Bedeutung 
der Küche bei der Herausbildung der kulturellen Moderne und der tiefgreifenden 
Veränderungen der allgemeinen Lebensweise im Transformationsprozess vom 
Mittelalter zur bürgerlichen Gesellschaft. Dabei gewinnt diejenige Lebensart und 
kulinarische Ästhetik an normativen Wert, die Thomasius zu dieser Zeit in Frank-
reich und in der dort maßgeblichen Küche wahrnimmt. Deswegen spricht er den 
Rat aus, man solle »die Franzosen nachahmen« – »denn sie sind doch heut zu Tage 
die geschicktesten Leute, und wissen alle Sachen ein recht Leben zu geben.« Und 
aufs kulinarische savoir-vivre bezogen: »Sie wissen die Speisen so gut zu präpari-
ren, dass so wohl der Geschmack als der Magen vergnüget wird.« (Ebd., 6) 

Ein weltkluger Franzose und beispielhafter Lebemann, niemand anderes als 
Jean-Jacques Rousseau, wird diesen Enthusiasmus gegenüber der französischen 
Küche und (Ess-)Kultur des Absolutismus entschieden kritisieren. Dennoch wird 
seine Kritik jenen gastrosophischen Gedanken bestätigen, auf den es Thomasius 
anzukommen scheint. Ihm geht es um die philosophische Reflexion einer Lebens-
praxis, die der Ästhetik des Essens einen ethischen Wert beimisst. Worin die Ästhe-
tik einer guten Küche besteht und was gutes Essen unter kulinarischen Gesichts-
punkten ist, darüber lässt sich streiten – und tatsächlich hat man im Zeitalter der 
Aufklärung heftig über diese Wahrheitsfragen des guten Geschmacks gestritten. 
Namhafte Theoretiker wie Hume, Dubos, Bodmer oder Voltaire nehmen Stellung 
zur philosophischen Problematik des kulinarischen Geschmacks und der Ästhetik 
des Essens, allen voran Rousseau, dessen Kritik des schlechten Geschmacks der 
modernen Kultur am radikalsten ausfällt.67

67 | Vgl. Stierle, Ar tikel ›Geschmack‹; Gabler, Geschmack und Gesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens448

Rousse aus kre ative L andküche

»Gegenwärtig gibt es«, stellt Rousseau fest, »vielleicht keinen zivilisierten Ort 
auf der Erde, wo der allgemeine Geschmack schlechter wäre als Paris.«68 Er denkt 
dabei nicht nur an den Geschmack im übertragenen Sinne der philosophischen 
Ästhetik, sondern durchaus auch an den kulinarischen Geschmack im Sinne 
einer gastrosophischen Essthetik. Dementsprechend hält Rousseau der verbrei-
teten Meinung, die auch von Thomasius vorgetragen wurde, dass man besonders 
in Frankreich, dem Land der Grande Cuisine, gut zu essen verstünde, entgegen: 
»Ich würde im Gegenteil sagen, dass die Franzosen nichts vom Essen verstehen, 
da es so einer besonderen Kunst bedarf, ihnen die Speisen schmackhaft zu ma-
chen.« (Ebd., 142)

Rousseaus Kulturkritik basiert auch – was bislang wenig wahrgenommen 
wurde – auf der expliziten Kritik einer falschen Esskultur und deren schlechten 
Geschmack. Die gastrosophischen Implikationen der rousseauischen Philosophie 
sind in jenen Passagen am greifbarsten, die stark an die epikureische Gartenkom-
mune und deren Landküche erinnern. Explizit treten bei Rousseau der subsis-
tenzwirtschaftliche Autonomiegedanke dieser Alternativgesellschaft und somit 
auch die Tatsache hervor, dass es sich bei einem epikureischen Garten um einen 
agrarisch kultivierten Nutzgarten handeln muss. Denn so erweitert sich die gas-
trosophische Lebenskunst praktisch zu einer naturnahen Selbsterzeugung von 
Lebensmitteln auf dem eigenen ländlichen Bauern- oder städtischen Hinterhof. 
»Mein Hof«, schreibt Rousseau, »wäre ein Hühnerhof und mein Marstall ein 
Kuhstall für meine geliebten Milchspeisen. Mein Garten wäre ein Gemüsegarten 
und mein Park ein hübscher Obstgarten.« (Ebd.)69 

Dem entsprechend taucht auch bei Rousseau der systematische Gedanke auf, 
sich sowohl praktisch mit ländlicher Arbeit als auch theoretisch mit der Landwirt-
schaft und einer naturgerechten Agrikultur zu beschäftigen. Nicht zuletzt als le-
bensweltlicher Beweis dafür, dass die Philosophie (zum Beispiel als Gastrosophie) 
durchaus volksnah und bodenständig sein kann. »Da ich mit dem Volk Volk bin«, 
schreibt der Sokratiker Rousseau, »bin ich Bauer auf dem Feld, und wenn ich über 
die Landwirtschaft rede, so braucht mich kein Bauer auszulachen.« (Emil, 380) 
Profunde Zeugnisse seiner naturphilosophischen Reflexionen, die sich gegen die 

68 | Rousseau, Emil, 369.

69 | Wenn Kant später bezüglich der philosophischen Dinge des guten Essens politisch-

ökonomische Aspekte weder in seiner Ästhetik noch in seiner Ethik berücksichtigt, dann 

zeigt das, dass er in diesem Punkt stärker von Epikur beeinflusst war als von Rousseau. 

Dieser Mangel an einer gastrosophischen Kritik der politischen Ökonomie bei Kant erstaunt 

umso mehr, als seine Sozialphilosophie ansonsten in hohem Maße unter dem Einfluss von 

Rousseau entstanden ist. Indessen lässt dieses Defizit im Rückschluss und im Vergleich zu 

Rousseaus politischer Radikalität (oder etwa zur sozialistischen Philosophie eines William 

Godwin) letztlich Kants Bürgerlichkeit als liberaler Theoretiker ermessen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 449

cartesisch-technokratische Entseelung der Natur richten, haben im vierten Buch 
des Emile Eingang gefunden. Auch dokumentieren Rousseaus Fragmente zur Bo-
tanik eine konzeptuelle Annäherung an die einflussreiche Idee einer Teleologie 
im Naturdenken, die schließlich von Kant, Schelling und Hegel aufgegriffen und 
weiterentwickelt werden. Während diese botanischen Studien eine rein kontemp-
lative und ästhetische Betrachtung das Naturschöne in den Vordergrund stellen, 
philosophiert Rousseau im Zusammenhang seiner gastrosophischen Reflexionen 
über die umweltethische Differenz zwischen einer zerstörerischen (er spricht von 
einer »entarteten«) Naturnutzung einerseits so wie einer artgerechten Naturpra-
xis andererseits. Dabei nähert er sich mit dem Rekurs auf die ›kostbare Natur‹ 
dem agrargastrosophischen Konzept eines Naturguten, das auf die gastrosophi-
sche Metaphysik des Sokrates zurückverweist. 

Dass Rousseau seine Kulturkritik auf die Natur als Agrikultur ausdehnt und 
nicht nur auf die Gesellschaft, die Kultur im engeren Sinne, beschränkt, geht 
deutlich durch die Eingangsworte des Emil hervor. Dort wird ausdrücklich eine 
die Natur beherrschende und willkürlich manipulierende Landwirtschaft als In-
begriff der menschlichen Naturentfremdung problematisiert – eine kritische Ein-
sicht, die Marxens Kritik der kapitalistischen Landwirtschaft vorbereitet. Ebenso 
wird in der Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheiten 
näher auf die gesellschaftshistorischen Implikationen des Ackerbaus eingegan-
gen. Rousseau führt den Gedanken aus, dass die Bewirtschaftung von Ackerland 
als der universelle Ursprung des Eigentums angesehen werden muss. »Aus dem 
Ackerbau entsprang die Notwendigkeit, die Erde aufzuteilen, und das einmal fest-
gesetzte Eigentum leitete auf die ersten Regeln der Gerechtigkeit.« Aus diesem 
gerechten Eigentum leitet sich nicht nur der moralische Maßstabe des Unrechts 
einer ›ursprünglichen Akkumulation‹ ab. Ebenso gilt: »Die Arbeit gab dem Acker-
mann ein Recht auf die Früchte eines Feldstücks, das er bestellt hat, und folglich, 
wenigstens bis zur Ernte, auch auf den Grund selbst, und ununterbrochener Be-
sitz von Jahr zu Jahr verwandelte sich in ein Eigentum.«70 Allenthalben gibt Rous-
seau mit dieser im Kontext eines gastrosophischen Gerechtigkeitsdenkens nutz-
baren Herleitung eines (kleinbäuerlichen) Eigentumsrechts sowohl zu seiner Zeit 
als auch heute allen Landlosen eine theoretische Waffe an die Hand, um die For-
derung nach einem Menschenrecht auf Landeigentum und ernährungsgerechten 
Landreformen zu erheben.71 Allerdings macht sich der Menschrechtstheoretiker 

70 | Rousseau, Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheiten, 

241.

71 | Auf Rousseaus Spuren versucht heute Jean Ziegler – als eidgenössischer Gesell-

schaftstheoretiker und streitbarer Bürger von Genf, der nebenbei auch das Amt des Sonder-

berichterstatters der UNO-Menschenrechtskommission für das Recht auf Nahrung innehat 

–, die globalen Ernährungsverhältnisse zu verändern und unter anderem den Landlosen zu 

ihren Menschenrechten zu verhelfen. In diesem Zusammenhang bezieht sich Ziegler auch 

ausdrücklich auf Rousseau (und Marx). Vgl. Ziegler, Die neuen Herrscher der Welt und ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens450

Rousseau nicht die Arbeit, die Industrialisierung der Landwirtschaft genauer zu 
analysieren oder detaillierter über eine naturnahe Agrikultur und einen nachhal-
tigen Metabolismus von Mensch und Umwelt nachzudenken, wie dies dann bei 
Karl Marx mit größter Eindringlichkeit stattfindet.72 

Der natürliche Geschmack?

Neben Reflexionen zu den ökonomischen bzw. landwirtschaftlichen Grundlagen 
des Essens sind der rousseauischen Ernährungsphilosophie weitere Details zu 
entnehmen, die Ansätze zu einer gastrosophischen Ethik entfalten. Der sicher-
lich wirkmächtigste Gedanke, der mit der politisch korrekten Küche Rousseaus in 
Verbindung zu bringen ist, betrifft den Vegetarismus und das Rohkostideal. Aus-
drücklich beruft sich seine Gastrosophie auf die »pythagoreische Lebensweise«.73 
Mit der Forderung einer fleischlosen Ernährungsweise aktualisiert Rousseau an 
der Schwelle zur modernen Gesellschaft nicht nur die lange Tradition eines philo-
sophischen Vegetariertums. Er setzt auch die entscheidenden Impulse für die im 
19. Jahrhundert verstärkt einsetzende Kritik am Fleischessen. 

»Einer der Beweise, dass das Fleischessen dem Menschen unnatürlich ist«, 
schreibt Rousseau, »ist die Gleichgültigkeit der Kinder diesem Gericht gegen-
über, und der Vorzug, den sie vegetabiler Nahrung wie Milch, Backwerk, Obst 
und dergleichen geben.« (Ebd., 144) Freilich ist die spekulative Annahme eines 
›natürlichen‹, angeborenen vegetarischen Geschmacks ein wenig überzeugen-
der Gedanke. Über die Behauptung eines fleischlosen Urzustandes hinaus greift 
Rousseaus zweite und grundlegendere Begründung daher die damals populäre 
Vorstellung eines Animismus auf. In der Sache bleibt aber der Glaube, dass die 
Eigenschaften der Tiere in dem, der sie isst, fortleben und zu dessen ›animali-
schen‹ Eigenschaften werden, genauso spekulativ. Das sieht Rousseau zwar, den-
noch hält er an dieser Vorstellung fest, wenn er argumentiert: »Wie man auch 
diese Erscheinung erklären mag, eines ist sicher, dass die großen Fleischesser 
im Allgemeinen grausamer und blutrünstiger sind als die anderen Menschen.« 

Als (ernst gemeintes) Beispiel für diesen karnivoren Animismus fügt Rous-
seau die »Barbarei der Engländer« (ebd.) an, in deren Aggressivität und imperia-
lem Hunger sich ein entsprechend hoher Fleischkonsum auswirke. Diese pro-
blematische Begründung für eine fleischlose Ernährungsweise verwundert um 
so mehr, als seine politische Philosophie durchaus argumentative Mittel dafür 
bietet, das »traurige Vergnügen«, Rebhühner und Hasen oder andere Tiere zu tö-

globalen Widersacher, 277ff.; ders., The Right to Food. Und wie Rousseau einst gegenüber 

seinem Zögling Emil, so klär t auch Ziegler in einem »Gespräch mit seinem Sohn« die Frage 

auf, »wie der Hunger in die Welt kommt«. Vgl. Ziegler, Wie kommt der Hunger in die Welt?

72 | Vgl. insbesondere Marx, Das Kapital, 23, 331-530.

73 | Rousseau, Emil, 144.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 451

ten, schlicht unter tierethischen Gesichtspunkten als unmoralisch zu verurteilen. 
Für ein auf das gleichberechtige Wohl der Tiere erweitertes Gerechtigkeitsdenken 
führt Rousseau ein langes Zitat von Plutarch an, das die bluttriefenden Mahl-
zeiten, die grausamen Lüste der Fleischfresser und das schreckliche Ermorden 
friedlicher Tiere in aller erdenklichen Schärfe anprangert. (Ebd., 144-146) 

Darüber hinaus werden die landwirtschaftlichen und gesellschaftlichen Fol-
gen des »zerstörerischen Vergnügens« des Fleischessens angeführt. Rousseau 
kritisiert vor allem die sozialen Privilegien »der Reichen«, deren Fleischkonsum 
sich auf die Lebensgrundlagen der »armen Leute« auswirke und zu »Elend« füh-
re. (Ebd., 382f.) Damit bringt die rousseauische Gastrosophie erstmals auch ein 
ökonomisches Argument für eine vegetarische Lebensweise vor, die insbesondere 
in der jüngsten Vergangenheit an zunehmender Bedeutung gewinnt.74 Rousseau 
hat bei seiner sozialphilosophischen Problematisierung der fleischlastigen Küche 
vor allem das illegitime Vorrecht der Oberschicht (des französischen Adels) vor 
Augen, nach eigenem Belieben Wildtiere zu jagen und zu verzehren. Unschwer 
lässt sich dieses Unrecht aktuell auf die reichen Länder und deren exzessiven 
Fleischkonsum übertragen, welcher nachweislich die Verschlechterung der land-
wirtschaftlichen Lebensgrundlagen und das soziale Elend in den Entwicklungs-
ländern mit verursacht. Angesichts der Ungerechtigkeit dieser Ungleichheit 
spricht der Vordenker der französischen Revolution die bislang uneingelöste 
Hoffnung aus: »Die unaufhörlichen Verwünschungen des Volkes machen das 
Wildbret früher oder später bitter.«75 

 Der Unvernunft des herrschenden schlechten Geschmacks hält Rousseau 
sein Gegenmodell einer besseren Ernährungs- und Lebensweise vor. Indessen 
zieht er dafür das unzureichende Konstrukt eines ›natürlichen Geschmacks‹ her-
an. So strengen seine spekulativen Ausführungen zur Ursprünglichkeit eines na-
türlichen guten Geschmacks einen naiven Romantizismus an. Rousseau scheint 
sich dabei auf den Schweizer Literaten Johann Jakob Bodmer, einen der bekann-
testen Protagonisten der Geschmacksdiskussion im frühen 18. Jahrhundert, zu 
beziehen, der die Fiktion eines natürlichen guten Geschmacks lanciert. Bodmers 
Argumentation verläuft entsprechend: »Man presentiere einem groben Bauern-
Kerl, der mit Milch und Käse auferzogen worden, auf der einen Seiten einen Topff 
Milch, und ein Stück Käse, und auf der andern eine Wein-warm, wie mans nennt, 
und Zucker-Brodte; Ich bin sicher, dass er sich zu den ersten Trachten halten, 
und vor den andern einen Eckel bezeugen wird. […] Wer, meinet ihr, hat den Ge-
schmack besser und natürlicher? Der Bauer, ohne Zweifel, weil für die Gesund-
heit des Menschen nichts so nachtheilig ist, als etwas süsses.«76

Diese Konstruktion übernimmt Rousseau. So solle der »erste Mensch« einen 
»natürlichen Geschmack« gehabt haben, der ihn mit einfachster Kost zufrieden 

74 | Vgl. Lappé, Die Öko-Diät; Lutzenberger/Gottwald, Global denken lokal essen.

75 | Rousseau, Emil, 383.

76 | Bodmer, Discourse der Mahlern, 137f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens452

stellte. »Und wenn ich ihn in seinem Urzustand betrachte«, behauptet er, »so 
zweifle ich nicht, dass die schmackhafteste Nahrung auch die gesündeste ist.«77 
Dabei stellt er sich die historische Vorzeit einer paradiesischen Üppigkeit vor, 
bei der die wilden Menschen »an den Baumfrüchten, der Jagd und der Fischerei 
Lebensmittel genug hatten«.78 Von diesem Naturzustand und dieser ursprüng-
lichen, ebenso gesunden wie schmackhaften einfachen Naturkost ausgehend be-
deute die menschliche Kulturentwicklung respektive die Herausbildung einer 
durch die Erfindung des Ackerbaus künstlichen Esskultur die sukzessive Denatu-
rierung. »Je mehr wir uns vom Naturzustand entfernen, umso mehr verlieren wir 
unseren natürlichen Geschmack.« (Ebd.) Diese kulturgeschichtliche Ontogenese 
eines Verlustes des natürlichen Geschmackssinns wiederhole und bestätige sich 
in jeder phylogenetischen Entwicklung des Einzelnen: »Unsere erste Nahrung ist 
Milch. Nur gradweise gewöhnen wir uns an schärfere Speisen; anfangs widerste-
hen sie uns. Obst, Gemüse, Kräuter, gebratenes Fleisch ohne Gewürze und ohne 
Salze waren ein Festessen für die ersten Menschen.«79 Sein Zögling Emil soll 
daher »die guten Früchte und Gemüse, die gute Sahne«, überhaupt »die Milch-
speisen« (ebd., 188f.) lieben lernen. 

Sicherlich tragen solche Überlegungen, die das kindliche Ideal der Milch und 
einer kulinarisch abstinenten Naturkost idealisieren, wesentlich dazu bei, dass 
Rousseaus Geschmacksphilosophie leicht als eine moraline Verzichtsideologie für 
infantile Körnerfresser und friedliche Laktophagen gedeutet werden kann.80 Hier 
geht es nicht darum, die Unzulänglichkeiten der Rede von einem natürlichen Ge-
schmack zu vertiefen, die in diesem Zusammenhang eine Nähe von Rousseaus 
Denken zu Lockes Philosophie und dessen Theorie des geschmäcklerischen Sub-
jektivismus (Naturalismus) herstellt. Stattdessen kann Rousseaus gastrosophi-
scher Ansatz, der der menschlichen Essistenz überhaupt eine grundbegriffliche 
Bedeutung und einen konstitutiven Stellenwert für eine Ethik des kulinarischen 
Geschmacks einräumt, gewürdigt werden. Zu dieser Würdigung gehört, bei ihm 
einen Begriff des guten Geschmacks hervorzuheben, der – nicht nur, sondern mit-
unter auch – »gute Früchte und Gemüse« und »gute Sahne« zu genießen weiß.

77 | Rousseau, Emil, 141.

78 | Rousseau, Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheiten, 

2, 240.

79 | Rousseau, Emil, 141.

80 | Vgl. Onfray, Rousseau und die Milchstrasse.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 453

Umwelt- und sozialvertr äglicher Eink aufskorb

Im Mittelpunkt von Rousseaus gastrosophischen Geschmacksbegriff steht das 
Ideal einer einfachen, aber qualitätsbewussten Küche, deren Geist spürbar epiku-
reisch ist: »Jede Mahlzeit ist ein Festessen, wo man den Überfluß den Leckerbis-
sen vorzieht.«81 Diese Leckerbissen-Ästhetik erhebt zwar (quantitativ) die relative 
»Einfachheit der Speisen« (ebd., 144) zum Prinzip der kulinarischen Vernunft. 
Doch deren normative (qualitative) Orientierung ist kein angeborener, natürli-
cher Geschmacks, vielmehr ein ethisch ausgebildeter und praktizierter, politi-
scher Geschmack. Denn Rousseau bringt einen sokratischen Gedanken neu ins 
Spiel, wenn er argumentiert, dass eine ethische Alltagsküche bereits beim guten 
Geschmack der richtigen Einkaufsauswahl beginnt. 

Rousseauisch gesprochen in Anspielung an den contract social, gehört in einen 
politisch korrekten Einkaufskorb nur im wahrsten Sinne des Wortes sozial Ver-
trägliches. Der politische Akt einer allgemeinfähigen (geschmackvollen) Wahl ba-
siert auf dem normativen Kriterium einer unter ökonomischen und ökologischen 
Gesichtspunkten verallgemeinerbaren, das Allgemeinwohl berücksichtigenden 
Auswahl von entsprechenden gerechten Lebensmitteln. Entsprechend gilt: Jeder 
Kaufakt inszeniert den Gesellschaftsvertrag. Bei Rousseau taucht die sokratische 
Idee des politisch klugen Einkaufs als subversiven Einsatzes einer ethischen Öko-
nomie wieder auf. »Ich schicke nicht zum Kaufmann, ich gehe selbst hin.« (Ebd., 
375) Dass der Philosoph lieber selbst zum Markt geht, als dies anderen Menschen 
(Dienern bzw. Dienstleistern) zu überlassen, hängt mit einem ebenso simplen 
wie revolutionären Sachverhalt zusammen – er kann »besser auswählen« und 
muss »weniger bezahlen«. (Ebd.) Gleichzeitig übernimmt Rousseau das epiku-
reische Ideal einer weisen Selbstgenügsamkeit des kleinen Geldes und relativen 
Wohlstandes. »Ein Mann von Geschmack und wirklicher Genießer braucht gar 
keinen Reichtum: es genügt, frei und sein eigener Herr zu sein.« (Ebd., 384) 

Worin besteht also der gute Geschmack des ebenso selbstbestimmten wie ge-
rechten Einkaufs? Die zu erwartende Antwort ist weitestgehend bekannt: Zurück 
zur Natur!82 – im gastrosophischen Sinn eines Zurück zu möglichst vollwertigen 
und frisch geernteten Naturprodukten aus direkter Vermarktung. »Von Speisen 
würde ich immer die wählen, die die Natur selbst am besten zubereitet und die 
durch die wenigsten Hände gehen, um auf unseren Tisch zu gelangen.«83 Tat-
sächlich plädiert der Naturköstler auch für Erzeugnisse aus bäuerlicher Land-
wirtschaft und, wie erwähnt, idealerweise aus dem eigenen Garten. So ist »das 

81 | Rousseau, Emil, 381.

82 | Die naturalistische und die Vergangenheit romantisierende Formel Zurück zur Natur! 

hat Rousseau selbst jedoch so nie in den Mund genommen, wie er in seiner Verteidigung 

gegen Voltaire und Palissot klarstellt. Vgl. Rousseau, Abhandlung über den Ursprung und 

die Grundlagen der Ungleichheiten.

83 | Rousseau, Emile, 373.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens454

Schwarzbrot, das Emil so gut schmeckt, aus dem selbstgeernteten Getreide ge-
backen. Der kräftige Rotwein, der so gesund ist und den Durst so gut löscht, ist 
aus dem Weingarten des Bauern.« (Ebd., 188) Dem landwirtschaftstheoretischen 
Grundgedanken nach leben die rousseauischen Ökoprodukte von der Nachfrage 
seitens eines kleinbäuerlichen Produktionssystems, das auf kurzen Abnahmewe-
gen und geringem Transport basiert.

Angesichts einer von diversen Speisen überfüllten Tafel konfrontiert Rous-
seau seinen fiktiver Zögling Emil mit der rhetorischen Frage: »Durch wie viele 
Hände glaubst du, ist alles, was du hier auf dem Tisch siehst, gegangen, eher es 
hierhergekommen ist. […] Worin bestand der Genuss dessen, was dir ferne Län-
der und fremde Hände […] geboten haben?« (Ebd., 188) Sein Einwand gegenüber 
den vorherrschenden Produktionsverhältnissen und Konsumtionsgewohnheiten 
zielt auf die globalen Zusammenhänge einer unnötigen Arbeitsteiligkeit inner-
halb des Ernährungssektors und richtet sich dagegen, »dass die ganze Welt dazu 
beitragen musste, dass vielleicht zwanzig Millionen Hände lange daran gearbeitet 
haben, dass es vielleicht Tausende das Leben gekostet hat«. (Ebd., 188) Hier wird 
die kulturgeschichtliche Erfahrung greifbar, die dem antizivilisatorischen Protest 
Rousseaus zugrunde liegt. 

Um über die Mittel für eine aufwändige Lebensweise insbesondere der hö-
fischen Gesellschaft (aber zunehmend auch der industriellen Städte) zu verfü-
gen, muss die Land besitzende Oberschicht wie auch der König oder der Staat 
die steuer- und abgabepflichtigen Bauern des eigenen Landes und – als Kolonial-
herr fremder Länder – die Sklaven in den kolonialisierten Ländern über jedes 
Maß ausbeuten: Eine fundamentale Ungerechtigkeit und alltägliche Erfahrung 
der Unfreiheit, die historisch zur französischen Revolution, zur Abschaffung der 
Sklaverei, zur Erklärung der Menschenrechte und schließlich zum postkolonia-
len Widerstand in den ehemaligen Kolonialländern führt. Nur wird diese sozial-
philosophische Kritik der politischen Weltökonomie von Rousseau nicht weiter 
vertieft. 

Verbr aucherschut z und der Makel der Ge wächshauskultur 

Gleichwohl richtet der Geschmackstheoretiker Rousseau bereits größere Auf-
merksamkeit auf die Warenwelt der Lebensmittel, insofern diese den gesellschaft-
lichen Geschmack vergegenständlichen und gewissermaßen naturalisieren. So 
äußert er Bedenken gegenüber der minderwertigen Qualität vieler bloß optisch 
verschönter Esswaren. Aus der Perspektive des Verbraucherschutzes rät der Auf-
klärer zur Vorsicht: »Fälschungen würde ich vorbeugen«. (Ebd., 373) Mit der Pro-
blematik der Geschmacksfälschung und einer Minderwertigkeit der Esswaren 
spricht die rousseauische Kulturkritik ein gastrosophisches Thema an, das seit-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 455

dem durch fortgesetzte Lebensmittelskandale die ebenso subtilen wie profitablen 
Machenschaften der modernen Lebensmittelindustrie begleitet.84 

Das Urteil des Verbraucherschützers lässt nichts an Klarheit zu wünschen 
übrig: »Man fälscht viele Lebensmittel, damit sie besser scheinen, als sie sind. 
Solche Fälschungen täuschen Auge und Geschmack. Aber sie sind schädlich und 
machen die gefälschte Ware trotz ihrem guten Aussehen schlechter, als sie vorher 
war.«85 Die Wahl, nur unverfälschte Waren mit natürlichem (naturbelassenem) 
Wohlgeschmack zu kaufen, beinhaltet die Ablehnung von Produkten aus indust-
rieller Landwirtschaft und Gewächshauskultur. »Nichts hat weniger Geschmack 
als Frühobst. Unter großen Kosten gelingt es dem oder jenem reichen Pariser, 
das ganze Jahr über aus seiner Tafel schlechtes Gemüse und schlechtes Obst aus 
seinen geheizten Treibhäusern zu haben.« Schon Rousseau stellt sich die Gewis-
sensfrage, die sich mittlerweile bei immer mehr Menschen regt. »Wozu brauche 
ich mitten im Winter Kirschen und goldgelbe Melonen, wenn mein Gaumen we-
der Feuchtigkeit noch Erfrischung nötig hat? Brauche ich in den Hundstagen die 
schwerverdaulichen Kastanien? Soll ich sie, so wie sie aus dem Ofen kommen, 
den Stachelbeeren, den Erdbeeren und den durststillenden Früchten vorziehen, 
die mir die Erde ohne jede Mühe spendet?« (Ebd., 374) 

Saisonales Obst und Gemüse, deren je spezifische Jahreszeitlichkeit und Re-
gionalität erst eine natürliche Güte und Geschmacksreife ermöglichen, sind die 
beste Wahl: Mit dieser Maxime spricht sich Rousseau entschieden gegen eine 
künstliche Warenvielfalt aus, die nur um den Preis einer aufwändigen und quali-
tätsmindernden Vermarktung verfügbar ist. Gerade unter dem kulinarischen Ge-
sichtspunkt eines guten Geschmacks kritisiert er die industrielle Landwirtschaft, 
die für eine Geschmacklosigkeit des Essens sorgt, und plädiert für eine Umorien-
tierung auf ökologische Kost. »Es ist mühsam und geschmacklos«, schreibt der 
Gastrosoph, »wenn man derart die Ordnung der Natur stört und ihr unfreiwil-
lig Gaben abringt, die sie nur widerwillig und unter Verwünschungen hergibt, 
denen es an Güte und Geschmack fehlt und die daher weder den Magen nähren 
noch dem Gaumen schmecken können.« (Ebd., 374) Daher will Rousseau auf 
seinem Tisch nichts »Weithergeholtes«; statt kostspieliger Spezialitäten aus der 
Ferne bevorzugt er regionale Erzeugnisse. Mit dem Gedanken einer reterritoria-
lisierten Geschmacksästhetik kehrt sich die koloniale Logik des Konsums um, so 
dass sich seine Ethik dem Konzept eines kosmogastronomischen Feinschmecker-
tourismus nähert. »Wenn ich ein Gericht vom Ende der Welt kosten möchte, so 
würde ich es lieber dort suchen, als es kommen lassen, denn auch den erlesensten 
Speisen fehlt immer eine Würze, die man nicht mitnehmen kann und die ihnen 
kein Koch geben kann: die Luft des Klimas, die sie erzeugt hat.« (Ebd., 374)

Nicht nur Produktions- und Konsumtionsverhältnisse der vorherrschenden 
Esskultur werden verurteilt, ebenso die kulinarischen Präsentationsformen. 

84 | Vgl. Angres/Hutter/Ribbe, Futter fürs Volk.

85 | Rousseau, Emil, 177.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens456

Am Beispiel eines prächtigen Festessens in einem »reichen Haus« eine »über-
mäßige Verfeinerung« kritisiert (ebd., 369). Es werde ein luxuriöser Aufwand 
mit viel Personal und zahlreichen Gängen, bei denen »ein Gericht dem anderen 
folgt«, veranstaltet und dazu noch ein enormer Prunk mit teurem Tafelgeschirr – 
»einem Berg von Silber, der drei Viertel des Tisches bedeckt« – betrieben. (Ebd., 
188) Wegen dieser Repräsentationsfunktion und erst recht unter dem Gesichts-
punkt des kulinarischen Geschmacks hält Rousseau nichts von der französischen 
Küche und »findet all unsere pikanten Gerichte geschmacklos« (ebd., 189) und 
äußert einen »Widerwille« gegen »zusammengesetzte Gerichte« (ebd., 141). 

Rousseaus Kritik an der stilbestimmenden französischen Küche findet wenig 
später durch den Kochkunsttheoretiker Friedrich Rumohr eine systematische Be-
gründung. In diätetischer Hinsicht wird Rousseaus Kritik der Grande Cuisine 
wiederum von dem Mediziner Christoph Hufeland aufgegriffen. (Siehe I.5) Für 
die Genealogie des gastrosophischen Denkens ist in dieser Hinsicht entscheidend, 
dass Rousseau nicht in die diätmoralische Kritik der Unmäßigkeit der philoso-
phischen Tradition einstimmt. Für ihn liegt die Ursache eines unmäßigen Essens 
nicht in einem Mangel an Moral, sondern im Gegenteil gerade in dem Einfluss 
einer Moral der naturwidrigen Mäßigung, deren Regiment zwangsläufig zur Diät-
hysterie führt. »Unser Appetit ist nur darum maßlos«, notiert er, »weil wir ihm 
Regeln geben, die wider die Natur sind. Durch ständiges Verordnen, Vorschreiben, 
Hinzufügen und Wegnehmen leben wir mit der Waage in der Hand. Aber diese 
Waage ist nach unseren Launen geeicht und nicht nach unserem Magen.«86 

Rousseaus Ernährungslehre verfolgt kein asketisches Ideal der kulinarischen 
Frugalität, dessen genussfeindlicher Geist im Feinschmecker nur die Verkörpe-
rung einer animalischen Unvernunft zu sehen vermag und diese Lebensform per 
se sittenstreng verurteilt. Bei Rousseau gilt allemal: Besser dem guten Essen als 
Form des guten Lebens zu viel Wert beimessen, als es gering zu schätzen und 
zu entwerten zugunsten anderer Lebensinhalte. Dann kann man auch der Fein-
schmeckerei der Gourmets als ein bloßes Extrem richtig einordnen. »Ich habe 
manchmal Leute beobachtet, die aufs Essen großen Wert legen«, führt Rousseau 
aus, »die beim Erwachen schon überlegen, was sie tagsüber essen werden und 
die Mahlzeit genauer beschreiben, als Polybos eine Schlacht. […] Die Feinschme-
ckerei ist das Laster leerer Herzen. Die Seele eines Feinschmeckers sitzt im Gau-
men. Er ist nur zum Essen geschaffen. In seiner stumpfen Unfähigkeit ist er nur 
beim Tisch am Platz. Er kann nur über Gerichte urteilen. Überlassen wir ihn ohne 
Bedauern dieser Beschäftigung. Besser diese als jede andere, zu unserem wie zu 
seinem Besten.« (Ebd., 141) Im Unterschied zum traditionellen Diskurs der philo-
sophischen Diätmoral duldet die rousseauische Gastrosophie den Feinschmecker, 
weil dieser ein Genussleben kultiviert, dessen Defizit lediglich darin liegt, einseitig 
zu sein. Ist der kulinarische Selbstgenuss eingebettet in ein entsprechendes Ge-
meinschaftsleben und ist die gastrosophische Lebenskunst ein konstitutiver Be-

86 | Rousseau, Emil, 146.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 457

standteil einer umfassenderen Freiheitspraxis, findet beides volle Zustimmung. 
Wie die epikureische Gartenkommune implizieren die utopischen Bilder seiner 
Landhausexistenz daher das konviviale Ideal einer freundschaftlich-egalitären Ver-
gemeinschaftung. »Dort versammelte ich eine Gesellschaft um mich, die weniger 
zahlreich als erlesen ist. Freunde, die das Vergnügen lieben und etwas davon ver-
stehen.« (Ebd., 380) So entwirft auch Rousseaus Modell einer idealen Mahlgesell-
schaft vorpolitische Bilder eines guten Lebens, das mit einigen guten Freunden bei 
gutem Essen und leichten Feldarbeiten ein glückliches Landleben fristet.

Neue Gesellschaf tsordnung als neue Tischordnung

Über die Reflexionen zur kulinarischen Lebenspraxis hinaus beinhaltet das ge-
sellschaftstheoretische Selbstverständnis der rousseauischen Gastrosophie, dass 
der – im Zentrum seiner politischen Philosophie stehende – Gedanke der Frei-
heit und Selbstgesetzgebung auch im Binnenverhältnis der Mahlgemeinschaft zu 
entsprechend humanen Veränderungen führt. Die zivilisatorischen Tischsitten-
gesetze werden von unnötig disziplinierenden Zwängen befreit und das Zustan-
dekommen der Tischgesellschaft durch partizipatorische Teilhabe egalisiert. An 
der steifen Etikette höfischer Tischmanieren sieht Rousseau einen idealtypischen 
Beweis für die kulturelle Fehlentwicklung des modernen Zivilisationsprozesses. 
Denn die Moral dieses anständigen Benehmens und Wohlverhaltens führt nicht 
zu Selbstbestimmung und Gemeinwohl, sondern zu Konformismus und Selbst-
verlust. »Immer fordert die Höflichkeit und gebietet der Anstand, immer folgt 
man angenommenen Gebräuchen und niemals seinem eigenen Sinne.«87 

Im Widerstand zu dieser Disziplinarmoral und Scheintugend will Rousseau 
eine Informalisierung der Tischsitten als antizivilisatorische Rückkehr zu einer 
natürlichen Zwanglosigkeit und Eigengesetzlichkeit der Tischsitten. In dieser – 
natürlich alles andere als – natürlichen Zwanglosigkeit und Eigengesetzlichkeit 
konvivialer Umgangsformen verliert der Esstisch als Institution der sozialen Kon-
trolle an Bedeutung. Die neue Formlosigkeit erlaubt eine edle Verwilderung des 
Tischbenehmens, die die zivilisierte Tischordnung samt ihrer formalistischenen 
Etikette revolutioniert. »Die Gerichte werden zwanglos gereicht, der Appetit hebt 
die Umstandskrämerei auf. Jeder denkt unbefangen zuerst an sich selbst und fin-
det es richtig, dass es der andere ebenso macht. […] Aus dieser herzlichen und 
maßvollen Vertraulichkeit entstünde ohne Ungezogenheit, ohne Falschheit und 
ohne Zwang ein herzhaftes Geplänkel, das hundertmal reizender wäre und die 
Herzen einander näher brächte als jede Salonpolitur.«88 Dieser Kritik an den tra-
ditionellen Tischsitten geht es nicht um die Abschaffung der Mahlgesellschaft als 
dem allgemeinen Anlass einer alltäglichen Vergemeinschaftung. Vielmehr findet 

87 | Rousseau, Abhandlung über die Wissenschaften und Künste, 35.

88 | Rousseau, Emil, 381.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens458

sich in der rousseauischen Ethik der Tafelkunst jene – von Kant schließlich zu 
allgemeinen moralischen »Gesetzen einer verfeinerten Menschheit« erhobene – 
Idee einer konvivialen Humanität. 

Insofern Rousseau das soziale Ideal einer leger-egalitären Tischsittlichkeit und 
Tafelgemeinschaft vor Augen hat, liegt seiner politischen Konzeption eines demo-
kratischen Gemeinwesens eine gastrosophische Gesellschaftsutopie zugrunde. 
So ist die gute-Mahlzeit-in-guter-Gesellschaft nicht erst bei Kant, sondern bereits 
bei Rousseau der Vorschein eines guten Zusammenlebens. Das Prinzip der Frei-
heit und Gleichheit im kultivierten Umgang wird direkt auf die kulinarische Pra-
xis übertragen. Die traditionellen Herrschaftsverhältnisse, sich nur von Anderen 
bedienen – bekochen, servieren, verköstigen – zu lassen, ohne selbst kulinarisch 
tätig zu sein, werden im gastrosophischen Ideal einer menschlichen Emanzipa-
tion abgeschafft. »Wir wären unsere eigenen Diener, um unsere eigenen Herren 
zu sein, und jeder würde von allen bedient werden.« (Ebd.) 

Die Utopie einer herrschaftsfreien und gleichberechtigten Alltagsküche lässt 
sich sozialphilosophisch zu einer Gesellschaftskritik ausweiten, die sich über 
problematische Arbeitsverhältnisse und schlecht bezahlte Dienstleistungen der 
Gastronomie bzw. der Nahrungsindustrie hinaus gleichermaßen gegen alther-
gebrachte Geschlechterverhältnisse wendet, die Frauen den Arbeitsdienst am 
Herd aufzwingen. Diese emanzipatorische Perspektive legt die Gastrosophie, die 
Rousseau im Ansatz entwirft, mit der Vernunftidee einer herrschaftsfreien und 
gleichberechtigten Küche immerhin nahe. Dennoch bleibt er selbst letztlich der 
vorherrschenden Esskultur darin unkritisch verhaftet, dass er die Küchenarbeit 
weder jenseits der tradierten Geschlechterlogik zu denken vermag noch eine eige-
ne Kochkunst praktiziert. Ganz im Sinne seiner selbstkritischen Schrift Rousseau 
richtet über Jean-Jacques wäre speziell in diesem Fall ein Bekenntnis des eigenen 
Versagens angebracht gewesen.89 Jedenfalls hätte er sich – gemessen an seinen 
eigenen Maßstäben – hinsichtlich einer Ethik des guten Essens und der Koch-
kunst als einer geschlechterneutralen Lebenskunst auch von dem schlechten Ge-
schmack seines historischen und persönlichen Umfeldes befreien müssen. Die 
entsprechende Begründung dafür liefert Rousseau selber: »Man kann auch an 
Orten, wo ein schlechter Geschmack herrscht, denken lernen; man darf nur nicht 
wie die denken, die diesen schlechten Geschmack haben.«90 

Zwar entwickelt Rousseau keine systematische Theorie der Kochkunst, um 
seine ablehnende Haltung gegenüber der französischen Grande Cuisine zu recht-
fertigen, wie dies bei dem gastrosophischen Ästhetiker Friedrich von Rumohr 
der Fall sein wird, dessen Schrift über den Geist der Kochkunst deshalb gleich zu 
konsultieren ist. Aber das esskulturelle Gegenprogramm, die »Counter Cuisine« 
(Belasco), die Rousseau entwirft, um den schlechten Geschmack seiner Zeit zu 

89 | Vgl. Weiss/Harper, Rousseau’s Political Defense of the Sex-Roled Family; Ehrich-Hae-

feli, Rousseaus Sophie und ihre deutschen Schwestern.

90 | Rousseau, Emil, 370.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 459

transformieren, weist mit der Idee einer politisch korrekten Küche und ihrer Tu-
gendlehre gastrosophische Anzeichen auf, in denen die sokratisch-epikureischen 
Ansätze fortentwickelt werden. Um Rousseau als gastrosophischen Vordenker 
würdigen zu können, ist er gerade als politischer Philosoph und revolutionärer 
Menschenrechtler wahrzunehmen, der seine Gerechtigkeitstheorie und seine 
kulturkritische Geschmacksästhetik mit einem ökologischen Naturdenken ver-
bindet und dies alles lebenspraxisch im ethischen Ideal einer guten Alltagsküche 
und eines kultivierten Mahlgemeinschaftslebens verankert.91

E x tr abeil age: Die Be wegung der neuen Kulinarier 		
	 und ihr kulinaristisches Manifest

Rousseaus Plädoyer für ein naturnahes Denken liefert eine wesentliche 
Grundlage für das gastrosophische Selbstverständnis der neuen kulina-
rischen Bewegung unserer Tage, welche mit dem Slogan »Zurück zum 
Geschmack« ausdrücklich – aber unausgewiesen – ihre rousseauistischen 
Hintergründe andeutet.92 Die Vereinigung Gourmets for Nature haben 
ihre politisch korrekte Revolutionsküche sogar mit einem ›Manifest‹ ver-
sorgt.93 Auch eine europaweit agierende Partei besinnt sich – ihrerseits un-
ausgewiesen – ihrer rousseauistischen Philosophie und rufen eine ›Food 
Revolution‹ aus: »Gutes Essen ist politisch. Daher brauchen wir eine gute 
Ernährungspolitik, die den Ärmsten das Recht auf Nahrung gibt, die die 
Nachhaltigkeit und Vielfältigkeit der AgrarKultur widerspiegelt und bei 
der Landwirte und Verbraucher gemeinsam die Verantwortung für ge-
rechte Preise und gerechten Handel tragen. Die Europäischen Grünen ha-
ben eine neue Kampagne gestartet – ›Für eine europäische Ernährungs-
kultur!‹ Zusammen mit Euch möchten wir für ein stärkeres öffentliches 
Bewusstsein, persönliches Engagement und für partizipative Demokratie 
kämpfen, um der Ernährungspolitik in ganz Europa eine neue Richtung 
zu geben und sie zu verbessern.«94 Doch die weitestgehend getreueste 
und aktualisierteste Fortsetzung von Rousseaus Gastrosophie – mit ihren 
Stärken und Schwächen – findet sich heute (ausgerechnet) bei den euro-

91 | Vgl. Wostry, Die Beziehung zwischen Rousseaus politischer Philosophie und den Ge-

sellschaftsvorstellungen ›der Grünen‹. Parteipolitisch und kulturell besonders ›plastisch‹ 

wird die rousseauistische Idee einer politisch korrekten Alltagsküche bei dem ›grünen‹ So-

zialrevolutionär und humanen Sozialplastiker Joseph Beuys und dessen gastrosophisch 

erweiter ten Lebens-Kunst; vgl. Lemke, Jeder Mensch ist ein Kochkünstler.

92 | Vgl. Petrini, Slow Food; Eurotoques, Zurück zum Geschmack.

93 | Vgl. Angres/Hutter/Ribbe, Futter fürs Volk, 309f.

94 | ›Die Grünen‹/EFA (im Europäischen Parlament); vgl. www.eat-better.org/eat-better.

php.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens460

päischen Spitzenköchen, die sich in der Vereinigung Eurotoques organi-
siert haben. Ihr ›kulinaristisches Manifest‹, wie man sagen könnte, um 
an historische Vorläufer anzuspielen, hat es verdient, hier in voller Länge 
dokumentiert zu werden:

»Zurück zum Geschmack
Wissenschaft und Technik überschreiten die in Jahrtausenden entstandenen Ar-

ten bei Tieren und Pflanzen; die Natur verkommt zur Fabrik, die industrialisier te 

Landwir tschaft zerstör t die Böden und der freie Handel gilt mehr als die Sorge 

um die Gesundheit der Menschen. Nahrungsmittel werden künstlich geschaf-

fen – von gigantischen Konzernen, deren Geschmacksdiktatur die Sinne täuscht 

und den Körper betrügt. Da ist es kein Wunder, dass unsere Nahrung nicht mehr 

die ursprüngliche Kraft und Energie des ›Lebens‹-Mittels in sich trägt! Doch wir 

müssen diese bedrohliche Entwicklung nicht hinnehmen. Die Alternative heißt: 

Rückbesinnung auf die natürlichen Grundlagen unserer Ernährung und Vertrauen 

in unsere eigenen Sinne. Neben industriellen Fer tiggerichten gibt es noch immer 

die traditionell-handwerkliche Küche mit unverfälschten Lebensmitteln – wenn 

möglich aus ökologischem Landbau und ar tgerechter Tierhaltung, vorzugsweise 

aus der Region und nach der jeweiligen Saison. Ganz bewusst verwenden wir hier 

den Begrif f ›Lebensmittel‹ und stellen ihn dem ›Nahrungsmittel‹ gegenüber. Le-

bensmittel haben mit ›Leben‹ zu tun, sie sind keine beliebig austauschbaren in-

dustriellen Massenprodukte. Die Initiative Eurotoques wurde 1986 als Bollwerk 

gegen Fastfood und Pfusch in der Nahrung gegründet. Was ›Euro‹ bedeutet, ist 

klar – ›la toque‹ ist französisch und bedeutet ›Kochhut‹, das Standeszeichen der 

Köche. Hier haben sich Meisterköche zusammengetan, die sich durch die Einhal-

tung strenger Regeln der Bewahrung des kulinarischen Erbes verpflichtet haben. 

Diese Idee kann sich aber nur durchsetzen, wenn sie sich bei allen verbreitet, die 

gern essen – und die kulinarische Kultur bewahren wollen. 

Die Esskultur ist in Gefahr! 
In ganz Europa sind heute kulinarische Traditionen in Gefahr. Unsere Ernährung 

erfährt gegenwärtig einen so grundlegenden Wandel wie niemals zuvor in der Ge-

schichte. Die Erfolge in den Forschungslabors haben es ermöglicht, das Lebens-

mittel an sich zu verändern. Es kann künstlich erzeugt und durch Genmanipulaton, 

das heißt durch Eingriffe in das Erbgut bei Pflanzen und Tieren, den Bedürfnissen 

von Industrie und Handel angepasst werden. Zum Zeit zu sparen, greift man im 

Privathaushalt ebenso wie in der Gastronomie gern zu minderwertigen, industriell 

gefertigten Nahrungsmitteln – Fertigsoßen, Würzmischungen, zu vorgefertigter 

Nahrung in jeder Form, die europaweit gleich schmeckt. ›Food-Designer‹ der In-

dustrie statten Nahrungsmittel mit chemischen Zusätzen, Aromaverstärkern und 

Konservierungsstoffen aus und gestalten Lebensmittel fett- und kalorienarm. Die-

se ›Fastfood-Kultur‹ geht letzten Endes auf Lasten des Verbrauchers und seiner 

Gesundheit. Sie unterstützt den Trend zum schnellen Essen, bei dem nicht nur die 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 461

kulinarische Tradition verloren geht, sondern der auch mangels ausgewogener 

Ernährung zahlreiche gesundheitliche Risiken birgt. Diese Entwicklung bedeutet 

auch eine Entfremdung vom Natürlichen, einen Identitätsverlust, einen Verlust von 

Besinnung und Orientierung. Esskultur ist ein erhaltenswertes Bildungsgut, das 

nicht auf dem Altar der Bequemlichkeit und Zeitersparnis geopfert werden darf. 

Kochen ist einerseits eine Kunst, wird sie von Meistern praktiziert, und andererseits 

eine Kulturtechnik, die von immer weniger Menschen beherrscht wird. Dadurch 

verschwinden nicht nur die in den Familien überlieferten Rezepte und Fertigkeiten, 

sondern auch die Sinneswahrnehmungen. Die fernsehgewohnte Menschheit kon-

zentriert sich auf Sehen und Hören; Tast-, Geruch- und Geschmackssinn verküm-

mern ebenso wie die zum Kochen nötigen handwerklichen Fertigkeiten. 

Wider unsere Natur
Im Bereich der industriellen Nahrungsmittelproduktion gibt es weder ethische 

noch moralische Grenzen. Die Natur wird umgebaut – etwa durch Gentransfer, 

Bestrahlung und verschiedenste Zusätze wie künstliche Farbstoffe, syntetische 

Aromen und Konservierungsmittel. Künstlich veränderte Lebensmittel bergen viele 

Risiken für die menschliche Gesundheit und die Umwelt. Genfood kann beispiels-

weise Allergien fördern. Der Einsatz von gentechnisch veränderten Organismen in 

der Landwirtschaft ist für die Betreiber nur dann lohnenswert, wenn er großflächig 

erfolgt. So wird die Tendenz zur Konzentration auf wenige industrialisierte Großbe-

triebe unterstützt. Dadurch werden die regionalen Marktstrukturen zerstört und die 

kleinen, regionalen Erzeuger haben das Nachsehen. Doch genau diese Erzeuger 

sind für uns die wichtigsten, denn sie liefern die besten Grundstoffe für unsere 

Küche! ›Functional Food‹ verspricht dem Verbraucher, sich mit einem essbaren 

Produkt nicht nur nähren zu können, sondern sich auch einen bestimmten Nutz-

effekt anzueignen. Die Werbestrategie der Nahrungsmittelindustrie, aus deren Fa-

brikhallen diese Stoffe ja kommen, ist mit dieser Verknüpfung von Nahrungsmittel 

und Medikament sehr erfolgreich am Markt. Die Grenzen zwischen Einkaufsmarkt 

und Apotheke verschwimmen bei jeder Art ›Functional Food‹. Kunstprodukte, de-

ren gesundheitsfördernde Wirkung nicht erwiesen ist, gaukeln dem Konsumenten 

vor, es komme gar nicht darauf an, seine Ernährungsgewohnheiten zu verändern, 

um die Krankheiten unserer westlichen Zivilisation zu vermeiden. 

Gutes Essen und eine gesunde Umwelt
Auch Naturschutz geht durch den Magen! Diese vielleicht etwas ungewöhnlich klin-

gende Botschaft steht für ein neues Verständnis zwischen Küche und Natur. Letzt-

lich geht es dabei um die Frage, wie jeder Einzelne durch richtiges Einkaufen und 

Kochen die Natur schützen kann. Lebensmittel sind etwas Natürliches und sollten 

im Einklang mit der Natur produziert werden, damit nachfolgende Generationen 

sie auch noch in hoher Qualität genießen können. Diese so genannte ›nachhal-

tige Entwicklung‹ bedeutet heute im nationalen und internationalen Verständnis, 

dass sich alles Wirtschaften an der Tragfähigkeit des Naturhaushalts orientieren 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens462

muss. Die natürlichen Lebensgrundlagen müssen geschützt, die wirtschaftliche 

Leistungsfähigkeit und die Wahrnehmung der sozialen Verantwortung erhalten 

werden. Eurotoques fördert diese Nachhaltigkeit durch pädagogische Arbeit, die 

Nutzung und Unterstützung regionaler Produzenten, des ökologischen Landbaus 

und der artgerechten Tierhaltung. Eine Küche der Spitzenklasse ist ohne frische, 

saisonale und regionale Produkte bester Qualität nicht denkbar. Je natürlicher das 

Tier sich entwickelt, dessen Fleisch wir verzehren, desto besser sind Qualität und 

Geschmack. Dies ist einer der Gründe, warum sich Eurotoques für artgerechte Tier-

haltung einsetzt, und kleine, regionale Produzenten und Projekte unterstützt, die 

alten Tierrassen vor dem Aussterben zu bewahren. Massentierhaltung und europa-

weite, für die Tiere qualvolle Transporte stehen in krassem Gegensatz zu diesen 

Prinzipien. Der oberste Grundsatz nachhaltigen Wirtschaftens ist die Schonung 

und dauerhafte Erhaltung der natürlichen Lebensgrundlagen (Boden, Wasser, 

Luft), der Artenvielfalt und der Ressourcen. So ist eine Hauptaufgabe der Land-

wirtschaft, die Kulturlandschaft in der Region zu erhalten bzw. sie wiederherzu-

stellen. Die zweite Hauptaufgabe ist die Sicherung und Entwicklung der ländlichen 

Räume. Die landwirtschaftliche Produktion sollte vorrangig auf die Versorgung der 

Bevölkerung mit gesunden Nahrungsmitteln und Rohstoffen in der Region ausge-

richtet sein. Diese Grundsätze sind am ehesten im ökologischen Landbau verwirk-

licht. Die entscheidende Voraussetzung für eine Wende zu einer umweltgerechten 

Agrar- und Lebensmittelproduktion ist eine Veränderung unserer Lebens- und Kon-

sumstile. Hier muss ein Wertewandel stattfinden. Neue Normen sind gefragt, wie 

Regionalorientierung, Qualität statt Quantität, Langlebigkeit, Wiederverwertbar-

keit. Gefragt sind kritische Konsumenten mit bewusster Kaufentscheidung. 1950 

gaben die Deutschen noch 45 % des Einkommens für Nahrungsmittel aus, 1995 

nur noch 15 %. Und diese 15 % liegen leicht höher als die Ausgaben für das Auto!

Rückschritt in die Zukunft
Jeder Einzelne von uns kann dazu beitragen, dass sich unsere Lebensqualität 

durch bessere Lebensmittel und eine Aufwertung der Esskultur erhöht. Regional 

und umweltver träglich erzeugte Lebensmittel müssen bessere Marktchancen er-

halten; dann wird sich der ökologische Landbau ausweiten und die Leistungen 

der Landwir te werden besser bewertet und honorier t. Wenn wir weniger, aber da-

für ar tgerecht erzeugtes Fleisch essen, fördern wir den Schutz unserer Umwelt 

und des Klimas. Gutes Essen zu genießen, gehört ganz entscheidend zur Lebens-

qualität. Gut heißt aber nicht nur, dass es angenehm schmeckt, sondern auch, 

dass die Qualität stimmt. Diese Qualität muss aus der Natur kommen, nicht aus 

der Chemiefabrik. Deshalb sollte unsere Nahrung nicht gegen die Natur, sondern 

im Einklang mit der Natur erzeugt werden: durch Schonung der natürlichen Res-

sourcen, Erhaltung der Kulturlandschaft, Schutz der biologischen Vielfalt. Auch 

das führt zu mehr Lebensqualität – in der Gegenwart und in der Zukunft.«95 

95 | Eurotoques, Zurück zum Geschmack, 13-17.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 463

Rumohr: Der Geist der Kochkunst

Während Rousseaus Ernährungslehre sich stärker auf die sozialphilosophischen 
Aspekte einer Ethik des guten Essens richtet und jenen gastrosophischen Epi-
kureismus konzeptuell fortsetzt, der ansatzweise bei den Geschmackstheoreti-
kern Gracian und Thomasius entwickelt wird, stellt Friedrich Rumohr mit seiner 
Schrift zum Geist der Kochkunst aus dem Jahre 1822 eine ideelle Brücke zur kuli-
narischen Ästhetik Platinas (und die des Sokrates) her. Obgleich ohne ausdrück-
lichen Bezug auf die Küchenmeisterei des Platina setzt sich Rumohrs Theorie der 
Kochkunst das Ziel, das Essenmachen kunstphilosophisch zu reflektieren und 
eine Elementarlehre der kulinarischen Praxis zu begründen. Rumohr schlägt vor, 
»im Kochen, wie in den schönen Künsten, einen strengen, anmutigen und glei-
ßenden Stil« zu unterscheiden.96 

Mit dieser begrifflichen Differenzierung der Kochkunst in drei verschiedene 
Kunststile, von denen uns im Folgenden vor allem die anmutige und die gleißen-
de oder gleißnerische Stilrichtung – wie sich zeigen wird, die Gegenüberstellung 
der Grande Cuisine zur Nouvelle Cuisine – beschäftigt, wird zum ersten Mal in 
der abendländischen Geschichte des ernährungsphilosophischen Denkens der 
Versuch zu einer systematischen Kochkunsttheorie unternommen. Erstmals 
wird das Essenmachen und die Geschmacksproduktion ausdrücklicher Gegen-
stand der philosophischen Ästhetik, die mit dieser Kulinarik (als Theorie der 
Kochkunst) die Essthetik (als Theorie des kulinarischen Geschmacksurteils) er-
gänzt. Rumohr widerlegt endgültig das platonische Dogma, die kulinarische Pra-
xis beruhe auf keiner Kunst und Wissenschaft, indem er allgemeine Grundsätze 
aufstellt, die der Grundlegung einer Theorie der Kochkunst dienen sollen. »Kurz, 
die Kunst ist hier wenigstens auf dem Wege, sich selbst zu erkennen, und ihre 
Theorie im Entstehen.« (Ebd., 29) Mit dem Versuch, eine philosophische Theorie 
der Kochkunst, ihrer Gestaltungsprinzipien und Verfahrensweisen zu entwer-
fen, betritt Rumohr ein bis heute weitestgehend unbekanntes Neuland.97 Zwar 
existieren mittlerweile ganze Berge von Kochbüchern und Rezeptsammlungen, 
aber eine kunstphilosophische Theoriebildung zur Kulinarik und zur Kunst des 
Essens fehlt immer noch – trotz der Vorarbeiten von Rumohr.

Als Nouvelle Cuisine oder als »anmutigen Stil des Kochens« bezeichnet Ru-
mohr diejenige Zubereitungsart, bei welcher sich das Nützliche (Sättigung) mit 
dem Guten (Geschmack) vereint. Durch die wohlgefällige Vermählung von Nütz-
lichkeit mit Gutem bringt die anmutige Kochkunst laut Rumohr eine stilvolle 
Schönheit hervor, die gewöhnlich eher mit »den höchst nutzlosen und ganz ein-
seitig schönen Künsten der Poesie und Malerei«98 assoziiert werde. Der ästhe-
tische Stil dieser Kulinarik beruhe auf zwei methodischen Komponenten: Der 

96 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 47.

97 | Vgl. Heldke, Foodmaking as a Thoughtful Practice; Dollase, Kulinarische Intelligenz.

98 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 47.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens464

technischen Komponente des richtigen Umgangs mit dem Naturstoff bzw. dem 
Ausgangsmaterial einerseits sowie der kreativen Komponente einer autonomen 
Kombination der Ingredienzien andererseits. 

In technischer Hinsicht orientiert sich eine anmutige Zubereitungstechnik 
zunächst an dem regulativen Ideal einer »Würdigung der arthaften, jedem Nah-
rungsstoff eigentümlichen Güte«. (Ebd., 32) Eine solche auf die geschmackliche 
Güte der Naturalien bedachte Bearbeitung verhält sich schonend und bewahrend 
im Umgang mit den natürlichen Eigenheiten der Dinge als deren inhaltlichen 
Wertfülle, sofern sich der Kochende zu diesen vorgegebenen und je spezifischen 
geschmacklichen, farblichen, texturalen, substanziellen Eigenschaften der Zu-
taten entsprechend verhält. Bei diesem Stil, mit dessen Charakterisierung sich 
Rumohr erkennbar den sokratischen und platinaschen Überlegungen zu einer 
guten Küche annähert, beruht die Kunst der Zubereitung darin, die Güte der Zu-
taten und die natürlichen Eigenschaften der Naturalien, ihre Wohlnatur, in den 
gustativen Wert einer »Schmackhaftigkeit der essbaren Naturstoffe« (ebd., 34) zu 
transformieren. 

Die technischen Verfahren einer anmutigen Kochkunst bewahrt die wertvolle 
Natürlichkeit der Zutaten, indem sie die betreffenden Produkte gekonnt in de-
ren Eigengeschmack bewahrheitet. In diesem die ›Natur nachahmenden‹ Sinne 
vervollkommnet die Kunst die Natur, deren Wertfülle durch diese perfectio na-
turae zu geschmacksästhetisch Wohlgefälligem verwertet und verarbeitet wird. 
Mittels einer mimetischen Technik, die den Vorrang des Objekts gewährleistet, 
vereint dieser Kochstil so das Geschmackliche mit dem Nahrhaften, das Schöne 
mit dem Nützlichen. Zwar geht Rumohr nicht auf Friedrich Schillers Philosophie 
des Schönen ein, doch ist unverkennbar, dass die Schillersche Ästhetik seinen 
Prinzipien einer anmutigen Küche als kunstphilosophischer Hintergrund ge-
dient haben könnte.99 

Schillers Konzept der »technischen Objektivität« lässt sich von der Idee eines 
Zusammenspiels zwischen der natürlichen Materialität des Objekts einerseits 
und der Kunstmäßigkeit oder Freiheit einer mimetischen Darstellung dessen 
Eigenheiten andererseits leiten: »Schön ist ein Kunstprodukt, wenn es ein Natur-
produkt frei darstellt. Freiheit der Darstellung ist also der Begriff, mit dem wir es 
hier zu tun haben.«100 Schillers Gedanke einer freien und mithin mimetischen 
Darstellung des zu Gestaltenden als dem leitenden Prinzip eines kunstvollen 
Gestaltens lässt sich direkt auf den anmutigen Kochstil anwenden beziehungs-
weise aus ihm ableiten. Eine Präsentationsform, die den Eigengeschmack der ver-
wendeten Zutaten frei darstellt, indem sie sich diesen Eigengeschmack zur Regel 
ihrer Technik macht, ist ein den Geschmackszweck anmutig bewahrheitendes 
Kochen, welches das Schöne der wohlnatürlichen Eigenheiten der Naturalien als 
der ästhetisch-technisch bewahrten Objektivität ihrer Schmackhaftigkeit und 

99 | Vgl. Jamme, ›Entwilderung der Natur‹.

100 | Schiller, Kallias oder Über die Schönheit, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 465

Vollwertigkeit sein-lässt. Diese objektive Schönheit des Kochkunstwerks, so lie-
ße sich Schillers Ästhetik im Sinne des anmutigen Kochstils reformulieren, »ist 
durch eine Regel, die es sich selbst gegeben hat. Autonomie in der Technik, Frei-
heit in der Kunstmäßigkeit.« (Ebd.) 

Rumohrs Überlegungen scheinen unmittelbar bei diesen kunstphilosophi-
schen Bestimmungen anzuknüpfen: Entsprechend des mimetischen Anspruchs 
einer naturnahen Zubereitungstechnik dürfe, ihm zufolge, der Eigengeschmack 
der Dinge, ihre Güte »unter keinen Umständen, wie es leider nur zu oft geschieht, 
durch überkünstelte Bereitungen unterdrückt oder vernichtet werden.«101 In pro-
grammatischer Abgrenzung zum gleißenden Stil des Kochens, der eher visuellen, 
repräsentativen und symbolischen Komponenten einen konzeptuellen Vorrang 
einräumt, hebt Rumohr für die anmutige Küche die ästhetische Notwendigkeit 
eines Primats des guten Geschmacks hervor. Dementsprechend »sollte man 
nicht einmal dem guten Ansehen die Nahrhaftigkeit und den Wohlgeschmack 
der Speisen aufopfern. Die Zierde ist vielmehr nur insofern wünschenswert, als 
sie aus dem Charakter der Speise hervorgeht.« (Ebd., 50) 

Dieses konzeptuelle Primat auf das Geschmackliche will Rumohr auf den 
kulinarischen Gestaltungsprozess im Ganzen angewendet wissen. Dann ent-
stehe das kulinarisch Gute in dem Zusammenspiel zwischen »möglich bester 
Beschaffenheit und angemessenster Verwendung« der Zutaten, so dass eine an-
mutige Kochkunst »die wohlfeilsten und zuträglichsten Nahrungsmittel in ihrer 
einfachsten Bereitung« (ebd., 217) ins Werk setzt. Darüber hinaus meint Rumohr 
auch allgemeine Grundsätze für die Kunst des Würzens aufstellen zu können. 
»Ungleichartige, einander widerstrebende Würze soll man nicht durcheinander 
mischen, weil sie entweder sich gegenseitig aufheben, oder einen widrigen Ge-
schmack hervorbringen würden. Diesen höchst wichtigen Grundsatz tritt man 
täglich in der Theorie, wie in der Praxis, mit Füßen.« (Ebd., 50) Indessen ver-
schränken sich diese technisch-objektiven Kunstregeln bereits mit den kreativ-
subjektiven Prinzipien der zweiten methodischen Komponente einer gastroso-
phisch guten Küche.

Kulinarische Kre ativität oder das Kochkünstlersubjek t

Neben dem technischen Verfahren einer materialgerechten Zubereitung und der 
darstellerischen Bewahrheitung des natürlichen Eigengeschmacks sowie der Ver-
wendung von wohlfeilen und zuträglichen Nahrungsmitteln berücksichtigt Ru-
mohrs kulinarische Ästhetik auch die autonome Kombination der Zutaten. Das 
konzeptuelle Prinzip einer kreativen Gestaltung verleiht der kulinarischen Praxis 
die ›moderne‹ Dimension eines subjektiven Kunstschaffens. Durch die unerläss-
liche ›Genialität‹ des Künstlersubjekts bleiben »alle Übergänge und Schattierun-

101 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 49.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens466

gen der Kunst der Phantasie, dem Erfindungsgeiste, der lokalen und individuellen 
Lage des Kochkünstlers überlassen«. (Ebd., 43) Statt einer »knechtischen Vereh-
rung des Meisters« und der »unnützen Weitläufigkeiten und Pedantereien der 
längst veralteten Kochmanieren«, die sich gegen neue Geschmäcke verschließen 
und die Kochkunst auf ein schulmäßiges, rein technisches Handwerk reduzieren, 
plädiert der Kochkunsttheoretiker für die kulinarische Kreativität und die indivi-
duelle Phantasie »durch eigene Erfahrung und eigenes Nachdenken.« (Ebd., 194) 

Gerade eine phantasievolle Küche, die dem Erfindungsgeist und der lokalen 
und individuellen Lage des Kochkünstlers großen Spielraum in der Gestaltung 
eröffnet, wird von einer gleißenden oder ornamentalen Kochkunst – ob nun der 
klassischen französischen Grande Cuisine oder der apicianischen Kulinarik – ins 
Extreme übertrieben. Während der anmutige Kochstil seine konzeptuelle Orien-
tierung aus dem methodischen Prinzip der Materialgerechtigkeit im Primat des 
Eigengeschmacks bezieht, stellt die Große Küche den optischen Eindruck, das vi-
suelle Ansehen oder die repräsenative Symbolik der Speisen in den Vordergrund. 
Der Charakter der Speise entsteht dabei nicht durch die freie Darstellung ihrer 
Schmackhaftigkeit und ihres eigentümlichen Wohlgeschmacks. Stattdessen 
werden die Zubereitungstechniken vollständig der Beliebigkeit der Formgebung 
untergeordnet. 

Am Beispiel eines solcherart »vernunftwidrigen« Umgangs mit Spinat ver-
anschaulicht Rumohr seine Kritik an dem Ästhetizismus der Grande Cuisine: 
»In einigen Gegenden ist der Missbrauch eingerissen, den Spinat in Wasser abzu-
sieden, das Wasser alsdann wegzuschütten, um endlich durch Hacken und durch 
Dämpfen in Butter oder Fleischbrühe ein Gemüse daraus zu bereiten. Man gibt 
ihm, also zugerichtet, auch wohl durch Zwiebeln, wie oben, einen ganz neuen 
und fremdartigen Geschmack, und bindet ihn mit abgerührtem Mehle, mit Sem-
melbrösel oder mit ähnlichem. Nichts kann wohl vernunftwidriger sein, als diese 
Art der Zurichtung.« (Ebd., 176) Kennzeichnet für die Unvernunft dieser Koch-
künstelei ist sowohl die Unterdrückung oder Vernichtung des Eigengeschmacks 
der Zutaten als auch der nutritive Belang, dass der Aspekt des Nützlichen, also der 
reale Sättigungsinhalt des Kochkunstwerks, zugunsten eines Primats der Form 
zurücktritt. So wird mit dem guten Geschmack zugleich auch »die Ernährung, 
der Gehalt, mehr und mehr vernachlässigt und alles in die Zierde und Zurich-
tung gesetzt.« (Ebd., 48) 

Wie Rousseau und Hufeland, so sieht auch Rumohr die gleißende Kochkunst, 
das kulinarische l’art pour l’art, welches die Gestaltungsfreiheit des Kochens 
der ›nutzlosen‹ schönen Künste gleichmacht, paradigmatisch verwirklicht in 
der zeitgenössischen Grande Cuisine Frankreichs. »Die Franzosen sind, wenn 
nicht die ersten Erfinder, doch die Verbreiter aller Gehäcksel und Vermengun-
gen.« (Ebd., 36)102 Anders als Hufeland, der eine »zu raffinierte Kochkunst« 

102 | Trotz seiner Kritik an der Grande Cuisine, der stilbestimmenden Luxusgastronomie 

Frankreichs, findet Rumohr durchaus lobende Worte für die französische Alltagsküche. So 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 467

lediglich aus gesundheitlichen Gründen kritisiert (siehe I.5), zielt Rumohrs Ab-
lehnung der Grande Cuisine primär auf ihre kulinarische Ästhetik. Mit seiner 
kochkunsttheoretischen Kritik der gleißnerischen »feinen Küche« untermauert 
er gleichzeitig Rousseaus kulturphilosophische Ablehnung der stilprägenden 
französischen Kochkultur. Über den technischen Aspekt einer »überkünstelten 
Überfeinerung«, beispielsweise in Form des Häckselns und Vermengens, hin-
aus besteht für Rumohr der Ästhetizismus einer Haute Cuisine besonders darin, 
dass ihre Raffinesse primär repräsentativen Zwecken dienen kann, denen es um 
symbolische Effekte und schönen Schein geht. Als Repräsentanten dieser bloß 
augenscheinlich schönen Kochkunst gerät der unbestrittene Star der französi-
schen Kulinarik, Antonin Carême, ins Visier. Zu dessen einflussreichen Ästhetik 
notiert Rumohr, dass sie zwar lehrreich und genial sei, sich aber »in müßigen 
Spielen eines empörenden Luxus« (ebd., 239) verliere. Als paradigmatischen Ur-
sprung dieser »denkbar größten Entartung der Kochkunst« führt Rumohr die 
Küche des Apicius an. Ihre »falsche Ansicht der Kochkunst« habe bereits darin 
bestanden, »den Charakter jeder Speise durch Mischung und Verarbeitung zu 
vernichten.« (Ebd., 32) Die apicianische Art zu kochen, die »Apicische Verderbt-
heit« sei schließlich zum »Vorbild aller modernen Kochbücher« geworden (ebd., 
48) – allen voran der klassischen Grande Cuisine.

Antonin Carême und die kl assische Gr ande Cuisine

Frankreichs klassische Spitzenküche findet ihre idealtypische Verkörperung und 
ihren historischen Höhepunkt in der Person Antonin Carêmes. Innerhalb der 
Geschichte der modernen Kochkunst ist er derjenige, der als erster die Gestal-
tungsprinzipien und Produktionstechniken der kulinarischen Ästhetik denen 
der ›schönen Kunst‹ programmatisch annähert. Bereits in jungen Jahren kreiert 
Carême aufwändige und äußerst phantasievolle Speisebauwerke wie Nougat-Fa-
brikate, Meringen und Krokantgebäck. Auch komplizierte Objekte aus Eiweiß-
schnee (Soufflé) gehen aus seiner stilbildenden Kochkunst hervor. Vor allem 
sind es jedoch die technischen Innovationen einer ›raffinierten‹ Zubereitung, in 
denen der Großmeister seine Originalität unter Beweis stellt. 

Insbesondere die Methoden der Fond- und Saucenproduktion werden von ihm 
systematisiert und perfektioniert. Dabei gewinnen drei Grundrezepte an konzep-
tueller Bedeutung: Espagnole, Velouté und Béchamel, die – unter Zugabe von 
zahlreichen anderen Würzen – als Grundlagen für eine ganze Reihe abgewan-
delter Saucen (für jeweils ganz bestimmte Gerichte) dienen. Außerdem kommen 
Mayonnaise und Hollandaise und ihre Variationen zur Anwendung, die nicht auf 

lobt er die Tatsache, dass mit der Französischen Revolution die »altfranzösische Haussup-

pe«, die pot au feu, als einfaches Gericht wieder zu Ehren gekommen sei. Vgl. Rumohr, Geist 

der Kochkunst, 38.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens468

Fonds basieren und im voraus zubereitet werden können. An seinen Vorgängern 
kritisiert Carême die Verwendung von nicht gebundenen und daher zu flüssigen 
Saucenfonds, denen er mehr Festigkeit verschafft, so dass sie die Beilagen visuell 
verhüllen können. Alle Essenzen und Präparate zusammengenommen, verwen-
det Carême über hundert Saucenfonds. Seine Saucenküche etabliert das Paradig-
ma eines Kochstils, welcher sich zunächst in der europäischen Esskultur des 19. 
und 20. Jahrhundert und schließlich auch in den außereuropäischen Ländern 
zur ›internationalen Küche‹ universalisiert. Mit anderen Worten: »Viele Meister 
der internationalen Küche sollten nach ihm auf seinen Spuren wandeln.«103

Zu der Zeit, als Kant in Königsberg die Kritik der Urteilskraft verfasst (und 
die er wider aller Erwartungen nicht zu einer Theorie der Kochkunst bzw. Äs-
thetik des kulinarischen Geschmacks ausarbeitet), sitzt Carême im graphischen 
Kabinett von Paris, wo er in seiner Freizeit Architekturbücher studiert, um die-
ses Wissen schließlich in seiner Küchenkunst und Kunstküche anzuwenden. So 
basiert die Ästhetik, die er schafft, neben dem Verfahren der ›Verfeinerung‹ auf 
dem konzeptuellen Einsatz skulpturaler Formgebung, die sein Kochstil zu einer 
Speisebaukunst macht und dementsprechend die Küche der Architektur annä-
hert. Die italienischen Baumeister Filippo Terzi, der berühmte Andrea Palladio, 
Giacomo Barozzi Vignola und der französische Baumeister Jean-Baptiste Leroux, 
der als Architekt und Dekorateur von Landhäusern bekannt war, werden Carêmes 
Lieblingsautoren. Sein Interesse gilt weniger den architekturtheoretischen Tex-
ten und technischen Abhandlungen als den Bildern und Zeichnungen. Hätte das 
Schicksal anders entschieden, wäre er vermutlich als ein großartiger Baukünstler 
in die europäische Kulturgeschichte eingegangen. 

Das Schicksal lässt Carême als eines unter fünfundzwanzig Kindern einer 
elendig armen Familie auf die Welt kommen. Der in jungen Jahren von seiner 
überforderten Familie ausgesetzte und alleingelassene Bursche hat das zufällige 
Glück, dass ihn ein Kneipenwirt von der Straße aufsammelt und in die Küche 
steckt. In der vornehmen Pâtisserie von Bailly erlernt er schließlich das Konditor-
handwerk; von dort aus geht er als Pastetenbäcker in die Dienste des Fürsten Tal-
leyrand. Danach arbeitet er für eine beachtliche Zahl adliger Haushalte, darunter 
den Prinzregenten Zar Alexander I., für den österreichischen Hof beim Wiener 
Kongress und schließlich sieben Jahre lang beim Baron Rothschild. 

Von den architektonischen Visionen seiner fleißigen Lektüre und seiner un-
ermüdlichen Nachzeichnungen erfüllt, macht er sich daran, seinen Gefallen 
an monumentalen Formen kulinarisch umzusetzen: In seiner Küche beginnen 
komplizierte Aufbauten und Konstruktionen zu entstehen, die er pièces montées 
nennt und auch unverdauliche und nur noch begrenzt genießbare Speisebaustof-
fe beinhalten. So kommt es neben den erwähnten Nougat-Objekten und Merin-
gen zu voluminösen Marzipanskulpturen und ›süßen Figuren‹ aus Zuckerwatte 
und Schmalz. 

103 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 196.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 469

In den Speisebauwerken, die Carême kreiert, werden in verspielter Beliebig-
keit Zitate von griechischen Tempelruinen, chinesischen Mühlen, holländischen 
Eremitagen oder Springbrunnen und türkischen Pavillons, venezianischen Gon-
deln und ägyptischen Weltkarten eingebaut. Mithilfe derselben Ornamentik ens-
tehen korbartig zusammengestellte Speiseskulpturen, geknetete Brotkrumen, 
Plattengarnierungen aus Nudelteig, Statuetten aus Zuckerteig und gefärbtem 
Stärkemehl, Sockel aus Talgfett und allerlei andere Kunstschönheiten, deren rei-
ne Repräsentationsästhetik ein ungenießbares Schlaraffenland auferstehen lässt. 
Der manirierte Wille, dem zubereiteten Gerichten, der Natur und Gestalt ihrer 
Zutaten eine Kunstform zu verleihen, herrscht auch in der Präsentation vor. Ca-
rême prägt den graphischen Entwürfen der Teller und selbst der Bedienungs-
anordnung seinen ornamentalen Stil auf. Seine Dekorationsmaßnahmen und 
Masterpläne des Tischarrangements sind so ihrerseits inszenatorische Elemente 
des Tafelenvironments als essthetizistisches Gesamtkunstwerk. Über ein Jahr-
hundert dauert es, bis dieser avancierte Stand der Koch-Kunst durch die moderne 
bildende Kunst eingeholt wird: Erst 1930 verkündet die avantgardistische Künst-
lergruppe der italienischen Futuristen um Marinetti eine Revolution der klassi-
schen Kochkunst.104

Kulinarische Sachkenntnis

Im Unterschied zu einer Kulinarik, die konzeptuell von einer überkünstelten Ver-
feinerung und der Rezeption ihrer Visualität lebt, zeichnet Rumohrs Gastroso-
phie eine Kochkunst aus, deren Ästhetik auf der technischen Bewahrheitung und 
freien Darstellung der eigentümlichen Qualitäten der Zutaten basiert und größte 
Kenntnisse der Güte und Eigenschaften der Zutaten erforderlich macht. Neben 
den technischen und kreativen Komponenten der kulinarischen Praxis erwähnt 
Rumohr daher die geschmacksästhetische Sachkenntnis als eine weitere Grund-
anforderung an den Geist eines anmutigen Kochstils. »Von großer Wichtigkeit 
ist es, die Güte der rohen Nahrungsstoffe im Ganzen, wie im Einzelnen beurtei-
len zu können. Selbst bei Dingen derselben Art ergibt sich oft ein bedeutender 
Unterschied.«105 Mit dem Hinweis auf eine zu kultivierende Urteilskraft und 
Sachkenntnis bestätigt er nicht nur die gastrosophischen Implikationen der kan-
tischen Geschmackstheorie, die die Ausbildung eines ästhetischen Geschmacks-
urteils zum Kennzeichen einer guten Lebensart macht. 

Als Kenner der hippokratischen Diätetik stellt Rumohr ausdrücklich auch Be-
züge zu einer gesunden Küche her und dem mit ihr verbundenen Gedanken, dass 
jeder in der Lage sein sollte, »von den Wirkungen der Nahrungsmittel allgemein 

104 | Auf diese avantgardistische Ästhetik des Essens bin ich ausführlicher eingegangen 

in: Lemke, Die Kunst des Essens, 17-42.

105 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 51.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens470

gültige Auskunft« (ebd., 51) geben zu können. Da es Rumohr jedoch nicht dar-
um geht, die Kochkunst lediglich unter dem Gesichtspunkt der medizinischen 
Heilkunst, sondern das Kochen als eine ethische Lebenskunst und als Teilpraxis 
einer vernünftigen Esskultur zu begreifen, die sich (mit dem essthetischen Pri-
mat eines guten Geschmacks) an alle gleichermaßen richtet, knüpft er an das 
humanistische Bildungsideal des bon gusto von Gracian und Kant an. Denn »ein 
verständiges Essen [scheine] zwar auf den ersten Blick eine bloße Naturgabe zu 
sein, doch in der Tat ist es eine größere Kunst und setzt mehr Bildung voraus, als 
man wohl denken möchte.« (Ebd., 199) 

Bezüglich der von ihm aufgestellten Grundsätze des anmutigen Stils einer 
schönen, naturnahen Kulinarik wurde die Meinung vertreten, Rumohrs Theo-
rie der Kochkunst habe die Programmatik der Nouvelle Cuisine der 70er Jahre 
des 20. Jahrhunderts bereits vorweggenommen.106 Trotz der programmatischen 
Nähe dieser Stilrichtung geht seine Theorie jedoch einen für das gastrosophische 
Denken entscheidenden Schritt weiter. Denn sein ethisch-praxischer Begriff des 
guten Kochkönnens versteht sich ausdrücklich nicht als eine Restaurantgastrono-
mie von Berufsköchen, sondern als einfache Alltagsküche einer häuslichen Ess-
kultur für jedermann. Mit anderen Worten, Rumohrs Geist der Kochkunst kom-
biniert die ästhetischen Prinzipien einer Nouvelle Cuisine mit der (von Sokrates 
vorgedachten und über Epikur und Platina weiterentwickelten) Idee einer guten 
Küche, die den kreativen Umgang mit dem Eigengeschmack der Dinge verbindet. 
Der gastrosophische Begriff der Kochkunst, den Rumohr damit ansatzweise ent-
wirft, setzt an die Stelle der professionellen Gastronomie und eines kulinarischen 
l’art pour l’art die individuelle Kochpraxis als täglich habitualisierte Lebenskunst.

Wie Platina am Anfang der Aufklärung, so meint sich Rumohr noch zu 
Beginn des 19. Jahrhunderts für sein Nachdenken über ein vernünftiges Essen 
rechtfertigen zu müssen. »Indes wird gerade die Ernsthaftigkeit und beinahe 
wissenschaftliche Strenge«, ahnt er, »gar manchem neu und befremdlich in die 
Sinne fallen. Denn die Kochkunst ist in den letzten Zeiten nur selten in ihrer 
ganzen Bedeutung und nach ihrem vollen Einfluss auf das körperliche und geisti-
ge Wohlsein des Menschengeschlechts aufgefasst worden.«107 Ersichtlich fällt bei 
diesem Kunsttheoretiker des frühen 19. Jahrhunderts aber die Rechtfertigung der 
generellen Bedeutung eines gastrosophischen Denkens für das allgemeine Wohl 
der Welt schon erheblich selbstbewusster aus als noch zu Zeiten des italienischen 
Humanismus. Genauer betrachtet, beginnt sich sogar der Spieß umzudrehen, 
so dass die allgemeine gastrosophische Geistlosigkeit zum eigentlichen Problem 
wird. Unterstützt durch die Vorarbeiten der erwähnten gastrosophischen Vorden-
ker, allen voran durch Rousseaus Ansätze zu einer politisch korrekten Alltagskü-
che und vielleicht sogar auch Kants Ideen zu einem gastrosophischen Lebensstil 
weiß Rumohr direkt an die Ethik des Einzelnen als dem maßgeblichen Faktor der 

106 | Vgl. Rath, Reste der Tafelrunde, 23.

107 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 471

gesellschaftlichen Ernährungsverhältnisse zu appellieren. »Mögest du künftig«, 
spricht er seinem Leser ins Gewissen, »an dem feinen Aroma leicht zu erzielen-
der Küchenkräuter, an der guten und gut bereiteten Qualität deiner Landespro-
dukte ein recht inniges Gefallen erwerben. Du würdest hierdurch einem wichti-
gen Zweige des deutschen Kunstfleißes aufhelfen, dabei höchstwahrscheinlich 
dich selbst ungleich besser befinden als bisher.« (Ebd., 23)

Grundsät ze einer Politischen Gastrosophie

Indem Rumohr die Vernunft in der Küche an die Verwendung und Zubereitung 
von Landesprodukten knüpft, unterstützt er auch das rousseauistische Plädoyer 
für eine bäuerliche Landwirtschaft und den Konsum von saisonalen wie regiona-
len Erzeugnissen. Damit nimmt die systematische Bedeutung der politisch-öko-
nomischen Zusammenhänge der Nahrungsproduktion – neben den ästhetischen 
Fragen der Kochkunst – für das gastrosophische Denken weiter zu. Gerade mit 
Blick auf die globalen Wirtschaftsprozesse sieht Rumohr bereits während der Ent-
stehungsphase des modernen Weltmarktes die Notwendigkeit für bessere und 
vernünftige Ernährungsverhältnisse: Die Steigerung der Nahrungsproduktion 
dauere seit geraumer Zeit an, hingegen habe »der auswärtige Markt teils ganz 
sich verschlossen, teils auch neue Zufuhr reingelassen. Das Mittelmeer versorgt 
sich aus Ägypten, Südrussland und neuerdings sogar aus dem lang vergessenen 
Sardinien; Westindien, aus den westlichen Staaten von Nordamerika; aus Län-
dern, in welchen auf fruchtbaren Gründen ohne baren Geldaufwand, durch Fro-
nen- und Sklavendienste erzielt wird, daher bei jedem Preise immer noch mit 
einigem Überschusse verkauft werden kann. Aus dem hier veränderten, dort blei-
benden Verhältnissen musste demnach bei uns sehr bald eine verderbliche Über-
füllung des Marktes entstehen, daraus wiederum eine Niedrigkeit in den Preisen 
der ersten Erzeugnisse des Landbaues, welche die Unkosten der Hervorbringung 
bald nicht mehr deckte.« (Ebd., 21) 

In diesen Zeiten eines niederschlagenden Überflusses und einer andauern-
den Preislosigkeit der Agrarprodukte könne, nationalökonomisch betrachtet, »der 
gemeinen Wohlfahrt keine wesentliche Vermehrung erwachsen«. Es sei denn 
mittels einer Wertsteigerung durch eine qualitative Verbesserung der Produkte 
im eigenen Land. Entsprechend Rumohrs äußerst aktuellen wirtschaftspoliti-
schen Reflexionen könne es zu weiterem Wirtschaftswachstum nur durch einen 
»verbesserten Feldbau« kommen, so dass »durch eine allgemeine Verbesserung 
der Volksnahrung ein fester, unveränderlicher Markt gesichert wird«. (Ebd., 22) 
Bemerkenswert ist an dieser Argumentation nicht nur ihre erstaunliche Ak-
tualität, sondern auch der praxisphilosophische Sachverhalt, dass das globale 
Wirtschaftsgeschehen bis in die Alltagsküche als seinem Entstehungsherd (im 
wörtlichen Sinne) zurückverfolgt wird. Nur wenn jeder das gastrosophisch Gute 
einkauft und nachfragt, sorgt der globale Wirtschaftsprozess dafür, dass es über-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens472

wiegend für den regionalen Konsum überall auf der Welt wächst, erzeugt und 
angeboten wird. Rumohr leitet aus seiner alltagsweltlichen und damit handlungs-
theoretischen Fundierung der politischen Ökonomie methodologische Schluss-
folgerungen für die Wirtschaftswissenschaft ab. Zu diesen Schlussfolgerungen 
gehört die Erkenntnis, dass von einer gastrosophischen Ethik eine übergeordnete 
Zweckbestimmung für die betreffenden Wirtschaftsprozesse herzuleiten ist, so 
dass letztlich alle ökonomischen, politischen und wissenschaftlich-technischen 
Aktivitäten als Mittel für diesen ethischen Zweck ausgerichtet werden können. 
Denn letztlich ist ein Großteil dieser Aktivitäten auf die Ernährung der Mensch-
heit zurückzuführen und eben in ihrem Welt-Essen begründet. 

Anstelle eines solchen gastrosophischen Verständnisses des globalen und 
nationalen Wirtschaftslebens (der Nahrungsmittelproduktion) aber bleibe man 
üblicherweise, so Rumohr, »auf halbem Wege stehen, indem jenes wissenschaft-
liche, dichterische, staatswirtschaftliche Lärmen bisher in einem verschämten 
Stillschweigen sein Ende nahm, sobald als man zum Kochen oder zu der Ver-
arbeitung derselben rohen Nahrungsstoffe gelangte, um deren Besitz man doch 
so eifrig bemüht zu sein schien.« Bloß wegen des Vorurteils, dass das Essen et-
was Unphilosophisches sei, würden die Ökonomen und Politiker sich schämen, 
anzuerkennen, »dass man so emsig wirtschafte, um besseres Brot und fetteres 
Schlachtvieh zu schaffen. Ja, sie wollten lieber ahnen lassen, dass alle Verbesse-
rungen im Landbau nur darauf ausgehen, den Handel zu beleben oder den Geld-
umlauf zu befördern, als sich und andern eingestehen, dass überhaupt sehr viel 
daran gelegen sei, den Menschen eine bessere Nahrung zu verschaffen.« (Ebd., 
27) Mit diesen bis heute uneingelösten Erkenntnissen wird nicht nur eine gast-
rosophische Fundierung der wirtschaftswissenschaftlichen Theoriebildung auf 
den Begriff, erst recht werden die ethischen Grundsätze einer politischen Gastro-
sophie formuliert. Damit präzisiert Rumohr die Gesellschaftstheorie Rousseaus 
und dessen Kritik der vorherrschenden Esskultur.

Gerade angesichts der esskulturellen Hegemonie eines diätmoralischen Den-
kens sieht sich er veranlasst, seinen Ansatz zu einer systematischen Theorie der 
gastrosophischen Vernunft »gegen die Vorurteile der Zeitgenossen in Schutz 
zu nehmen«. (Ebd.) Was ihrem »verschämten Stillschweigen« gegenüber den 
angeblich unwichtigen Angelegenheiten des Kochens und Essens – Angelegen-
heiten, die in Wahrheit sowohl wirtschaftlich und politisch als auch gesundheit-
lich und alltagskulturell schlechterdings weltbewegende Angelegenheiten sind, 
die das menschliche Wohl betreffen – zugrunde liegt, ist die sich in dieser Es-
sensvergessenheit zeigende gesellschaftliche Vorherrschaft eines »schlechten 
Geschmacks«, der das Gastrosophische verkennt und schlechter isst, als er könn-
te. Dieser schlechte Geschmack zeigt sich gerade in dem platonisch-christlichen 
Glauben, es würde sich in dem scheinbar »edlen Scham, welcher der größere Teil 
unserer Zeitgenossen bei Erwähnung des Kochens und des Essens zu empfin-
den pflegt, ein zartes Gefühl für menschliche Würde« ausdrücken. Das genaue 
Gegenteil ist der Fall. Die verbreitete Verschämtheit, das alltägliche Essen nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Wahrer Hedonismus 473

selbstverständlich als ein philosophisch-ethisches Thema zu begreifen, verleug-
net die (mögliche) gastrosophische Würde der menschlichen Essistenz. Vielmehr 
ist, wie Rumohr mit wünschenswerter Klarheit erkennt, dieses verschämte Still-
schweigen gegenüber der fundamentalen Bedeutung des Kochens und Essens 
für den Zustand der Welt und des eigenen Lebens aus den angeführten Gründen 
nachgerade ein »großes Übel«. (Ebd., 42) 

Kur zer Rückblick

Bis in die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts hat der gastrosophische Diskurs be-
reits eine beachtliche Systematik angenommen. Beginnend mit Epikurs Hedo-
nismus, dem seinerseits bereits die ernährungsphilosophischen Reflexionen 
von Sokrates und Hippokrates vorausgehen, etabliert sich über Platina, Gracian, 
Thomasius, Rousseau (unterschwellig auch Kant) und schließlich über Rumohr 
stufenweise ein Nachdenken über die Ethik eines guten Welt-Essens. Neben Ru-
mohr ist hier auf weitere gastrosophische Klassiker dieser Zeit hinzuweisen, wie 
Jean-Anthelme Brillat-Savarin, Alexandre Dumas, Eugen Baron von Vaerst oder 
Gustav Blumenröder (alias Antonius Anthus).108 

Allen voran gilt Brillat-Savarin, Autor der viel beachteten Physiologie des Ge-
schmacks, als zentrale Figur einer Philosophie des Essens. Im Gegensatz zu Ru-
mohr stellt seine Theorie der »Feinschmeckerei« allerdings die großbürgerliche 
Haute Cuisine seiner Zeit unkritisch in den Mittelpunkt.109 Statt einer gastro-
sophischen Alltagskultur drückt sich in Brillat-Savarins Werk eine anekdotische 
Begeisterung für eine üppige Gourmandise aus. Insofern hat dieser Klassiker des 
gastrosophischen Diskurses sogar – und entgegen des eigenen Anspruchs – zu 
der irrigen und noch heute gerne von Kritikern bemühten Vorstellung beigetra-
gen, dass eine philosophische Würdigung des guten Essens als Praxisform eines 
ethisch guten Lebens lediglich der snobistische Luxus wohlhabender Feinschme-
cker sei und folglich bloß »den Hochmut des reichen Mannes« zeige.110 Wie auch 
immer das Urteil über Brillat-Savarin ausfallen mag – Rumohrs Ernährungs-
philosophie beweist zu Genüge, dass die gastrosophische Ethik keine Privatver-
gnügen von Gourmets ist und nichts mit der »Schlemmerei« oder »Lüstelei der 
Reichen« zu tun hat.111

Es ist für die philosophischen Hintergründe des modernen Ernährungsbe-
wusstseins bezeichnend, dass Rumohrs ›Geist‹ nicht auf den Tisch seiner Zeit-
genossen gekommen ist. »Rumohr erreichte in Deutschland mit seinem Koch-

108 | Vaerst, Gastrosophie; Anthus, Vorlesungen über Esskunst; Dumas, Das große Wör-

terbuch der Kochkunst; Brillat-Savarin, Physiologie des Geschmacks.

109 | Vgl. Onfray, Kritik der genießerischen Vernunft; Barthes, Reading Brillat-Savarin.

110 | Dünnebier/Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 528.

111 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens474

buch nichts«, stellt sein Herausgeber Koeppen im Vorwort fest. Daher trifft alles 
andere zu, als dass sein ›Kochbuch‹ mit den herrschenden ästhetischen Werten 
seiner Zeit übereinstimmte und den kulturellen Bestrebungen der sich formie-
renden bürgerlichen Gesellschaft als philosophische Grundlage gedient hätte.112 
Eine gastrosophische Lebenskunst, als eigentlicher Geist der Kochkunst, löst 
in Rumohrs sozialem Umfeld statt echter Begeisterung das übliche Befremden 
aus. Beispielsweise meint der zeitgenössische Schriftsteller Heinrich Laube sei-
nen unkonventionellen Kollegen karikieren und rügen zu müssen, weil er »das 
niedrigstgestellte Sinnenpaar, Geruch und Geschmack, mit künstlerischen Ge-
setzen versorgt« habe.113 Und Caroline Schelling-Schlegel findet, es »rumore in 
Rumohr« und »der Fresssinn ist ebenso vortrefflich bei ihm ausgebildet, es lässt 
sich gar nichts gegen seine Ansicht der Küche sagen, nur ist es abscheulich einen 
Menschen über einen Seekrebs ebenso innig reden zu hören wie über einen klei-
nen Jesus«. (Ebd.) Zu diesen verschämten und entgeisterten, aber auch erwar-
tungsgemäßen (frommen) Diffamierungen notiert Wolfgang Koeppen ironisch: 
»Es bleibt zu vermuten, dass Laube magenkrank war, Caroline nicht kochen 
konnte.« (Ebd.) Darüber hinaus wissen wir inzwischen, dass auch, wer über Jesus 
redet, das Essen nicht verschweigen sollte. (siehe I.3) 

Rumohrs ebenso schlichte wie scheinbar ›unverschämte‹ Gedanken zur Ver-
nunft einer anmutigen Kochkunst als individueller Lebenskunst eignen sich 
kaum zur Unterstützung einer bürgerlichen Küche und Esskultur, deren diät-
moralischer Funktionalismus in dieser Zeit zur unhinterfragten Normalität wird. 
Während diese sich auf den gastrosophisch geistlosen Grundsatz beruft, dass der 
Mensch esse, um zu leben, zieht Rumohr den gegenteiligen Schluss daraus, näm-
lich »dass der Mensch vernünftig essen und in der Wahl und Bereitung seiner 
Speisen, eben wie in allen anderen Dingen, sein Urteil erproben müsse«. Mit die-
ser Aufwertung einer Ethik des guten Geschmacks und einer gastrosophischen 
Weisheit als konstitutive Elemente einer vernünftigen Lebenspraxis nimmt Ru-
mohr den sokratischen Ursprung dieses Satzes auf, wonach der Mensch, der isst, 
um zu leben, erst recht gut essen kann, um das Gute lustvoll zu leben.

112 | Vgl. Ueding, Vom Stil der Kochkunst.

113 | Vgl. Koeppen, Vorwort zu Rumohrs Geist der Kochkunst, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

