3. Wahrer Hedonismus

oder Epikurs Gemiusegarten und
seine Friichtchen

ANFANG UND WURZEL ALLES GUTEN IST DIE FREUDE DES MAGENS

Von keinem anderen Philosophen ist der gastrosophische Gedanke einer Weisheit
des guten Essens ausdriicklicher formuliert worden als von Epikur. Die epiku-
reische Gliickslehre besagt: »Anfang und Wurzel alles Guten ist die Freude des
Magens; selbst Weisheit und alles, was noch iber sie hinausgeht, steht in Bezie-
hung zu ihr.«! Mit der Wiirdigung der Weisheit (gr. sophia) des Magens (gr. gaster)
erhebt Epikur das Gastrosophische zum hochsten Guten einer lustvollen Vernunft.
Mit dieser ungewodhnlichen Vernunftidee nimmt er die sokratische Ernih-
rungsphilosophie auf und stellt dessen Ansitze zu einer Ethik des guten Essens
in das Zentrum seines Hedonismus. Tatsichlich bezeichnet der griechische Ter-
minus hedone (lat. voluptas) dem urspriinglichen Wortsinn nach speziell die Gau-
menfreude beziehungsweise die Wonne der Sittigung und Fiille oder die Lust am
Wohlgeschmack einer Speise.”? Zum gastrosophischen Bedeutungsursprung der
Hedone erinnert Gerhard Baudy: »Der mit Nahrung gefiillte bzw. sich fullende
Magen — die wohl alltdglichste Art, Lust zu gewinnen — erscheint als Urbild von
Lust iiberhaupt, ja eines im Sinne der Erfiillung sich vollendenden Lebens. Umso
verwunderlicher ist es, dass die einschligigen Untersuchungen zur antiken Lust-
ethik dem Nahrungsbegriff eine allenfalls beildufige Aufmerksambkeit zollen.«?
Fiir eine Genealogie des gastrosophischen Denkens ist an diesem systema-
tischen Zusammenhang von Lust und Essen bemerkenswert, dass Epikur den
Grundgedanken seines Hedonismus, wonach das sittlich héchste Gute in der
Verwirklichung eines lustvollen Wohllebens liege, wesentlich tiber die Wohllust
des Essens bestimmt — tiber das gastrosophische Gute einer wohligen Fiille. Wih-
rend, wie sich zeigte, die hippokratische Diitetik — trotz ihrer groflen Verdiens-

1 | Epikur, Philosophie der Freude, Nr. 5.
2 | Vgl. Gigon/Zimmermann, Begriffslexikon, 188.
3 | Baudy, Metaphorik der Fiille, 8.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

424

Ethik des Essens

te in der Sache — durch die grundbegriffliche Gleichsetzung des guten Essens
mit einer Gesundheitskiiche die denkbaren Grenzen zwischen der platonischen
Didtmoral und der sokratischen Gastrosophie letztlich verwischt, konturiert der
epikureische Hedonismus die ethische Tugend eines guten Essens unter dem Ge-
sichtspunkt der kulinarischen Lust.

Als zeitgendssischer Widersacher von Platon und Aristoteles — Epikur lebt zur
gleichen Zeit wie Aristoteles (341-270 v. u. Z.) — formuliert er mit seiner hedo-
nistischen Gliickslehre ein systematisches Gegenmodell zur dominanten Weltan-
schauung des philosophischen Kanons. Ein groflerer Gegensatz in der Berufung
auf eine Sokratik wie der Gegensatz zwischen Epikur, der den Anfang und die
Wurzel alles Guten (unter anderem) im Gastrosophischen verortet einerseits, und
Platon, der Idealist und Ahnherr der didtmoralischen Lustverachtung, fiir den das
hochste Gute nur im Leben des Geistes erfiillbar scheint andererseits, ist kaum
denkbar. Das heifdt, die prinzipielle Differenz zwischen dem Sokratiker Epikur
und dem Sokratiker Platon betrifft ihr diametral entgegengesetztes Selbstver-
stindnis speziell in der Frage nach dem Stellenwert des Essens im menschlichen
Leben.

So wird gerade am Leitfaden einer gastrosophischen Vernunft die ebenso
schlichte wie skandalése Idee der epikureischen Lustphilosophie greifbar: Ent-
gegen der Meinung der gesellschaftlich dominanten Moraltheorie behauptet sie,
ethisch gut zu leben heifle und erfordere, lustvoll zu leben, und die sittlich gute
Lust beinhalte auch die Tugend, lustvoll zu essen, weil, wer lustvoll isst, Weisheit
und Gliick auf diese Weise voll lebt. Mit dem philosophischen Hedonismus der
kulinarischen Lebensfiille und Lebensfreude artikuliert Epikur eine innerhalb
der abendldndischen Kulturgeschichte ebenso singulire wie wirkungsmichtige
Position. Bis heute ist >Hedonismus< ein Synonym fiir >sinnlichen Genusss, >kuli-
narisches Wohlleben< und >gute Kiiche«.

Dass in der gegenwirtigen Literatur zu Epikur dennoch seiner gastrosophi-
schen Ethik keine nennenswerte Bedeutung beigemessen wird, muss auf die
ideologische Dominanz des diitmoralischen Denkens zuriickgefithrt werden.*
Von Anfang an waren die diitmoralischen Geister damit beschiftigt, die Epi-
kureer mit Ausschweifung, Fresserei, Sauferei und dergleichen in Verbindung
zu bringen und ihre Lebenskunst als ein maRloses Lustleben darzustellen be-
ziehungsweise zu entstellen. Keine Philosophie wurde derart desavouiert und
schlecht gemacht wie der epikureische Hedonismus und die ungewéhnliche Le-
benspraxis, die man mit >Epikurs Garten< in Verbindung brachte. Der romische
Philosoph Timokrates redet beispielsweise die epikureische Philosophie schlecht,
indem er das Geriicht verbreitet, Epikur wiirde sich zweimal am Tag erbrechen,

4 | Vgl. Geyer, Epikur; Bartling, Epikur - Theorie der Lebenskunst; Held, Entpolitisierte Ver-
wirklichung des Gliicks; Miiller, Die epikureische Ethik; Philippson, Studien zu Epikur und
den Epikureern.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

nur um seiner Schlemmerei ununterbrochen frénen zu kénnen. Entsprechend
miisse er tiglich eine Unsumme fiir Essen ausgeben.’

Auf derartige Verunglimpfungen des Epikureismus ist zuriickzufiihren, dass
man heute mit Hedonismus zwar eine Lebenseinstellung verbindet, bei der es
um sinnliches Wohlleben geht — ohne Genaueres und von solchen herkémmli-
chen Polemiken Abweichendes iiber Epikurs Gastrosophie zu wissen. Indessen
lasst sich im Widerspruch zu den geldufigen Vorstellungen zeigen, wie mit einer
hedonistischen Ethik — wenigstens ansatzweise und auf einen Aspekt bezogen
— eine Weisheit des guten Essens als einer verniinftigen Praxisform des guten
Lebens denkbar wird. Damit will meine Interpretation nicht zuletzt jene »Pers-
pektiven einer Ethik in der Postmoderne«® einlésen, in denen man zu Recht die
Aktualitit Epikurs vermutet.

GuTE LusT uND GrRossES UBEL

Der Volksmund (vulgo) versteht unter einem Hedonisten einen Genussmen-
schen, der nach jeder Form von Lust strebt, die sich ihm bietet und willfdhrt.
Diese >vulgire« Vorstellung vom Guten der Lust, iiber die bereits Sokrates mit
Kallikles debattierte, folgt dem Glauben, dass das Gute in mdoglichst vielen und
hiufigen Vergniigungen und Annehmlichkeiten, eben in der Lustmaximierung
einer tippigen Lebensweise, beruhe. Demnach ist alles gut, was irgendwie Lust
bereitet, und alles Lust Verheiflende gilt automatisch als etwas Gutes. In diesem
iiblichen Sinne wird der Hedonist mit einem Liistling oder blo 4sthetischen Le-
benskiinstler assoziiert. Um Epikurs Lustlehre richtig zu erfassen, kommt es zu-
nichst darauf an, seinen philosophischen Hedonismus von dem erwihnten und
verbreiteten vulgiren Hedonismus zu unterscheiden.”

Dem geliufigen Gliicksrezept hilt Epikur — auch darin Sokrates folgend und
fortentwickelnd — eine philosophische Lebenskunst entgegen, die den Zusam-
menhang zwischen dem Guten und dem Lustvollen iiber die Ethik einer richti-
gen Wahl herstellt.® Demnach ist nicht jede Lust gut, sondern nur die Wahl be-
stimmter Luste, die inhaltlich niher als ethisch gute Liiste zu bestimmen sind.
Entsprechend ist das ethisch Gute zu wihlen gut, insofern es in einem gewissen
Sinne lustvoll ist. Diese Philosophie der guten Lust oder Wohllust entwickelt Epi-
kur — soviel lisst sich trotz der wenigen Hinweise darstellen — anhand der Hedone
der Esspraxis.

Fiir eine Fundierung des Hedonismus aus dem Geiste der Gastrosophie wihlt
er einen den philosophischen Problematisierungen des didtmoralischen Diskur-

5 | Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 3-7.
6 | Geyer, Epikur, 139ff.

7 | Vgl. Onfray, Rousseau und die Milchstrasse, 231.

8 | Hadot, Philosophie als Lebensform, 40.

14.02.2026, 13:47:37.

425


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

426

Ethik des Essens

ses entgegengesetzten Ausgangspunkt. Namlich den unfreiwilligen Mangel und
die notgedrungene Mdfigkeit, die in dem schon satten Denken eines freiwilligen
Verzichts nicht vorkommen (weder Platon noch Aristoteles problematisieren den
kérperlichen Hunger als Leiden und groRes Ubel). So heifét es bei Epikur: »Die
Stimme des Fleisches spricht: nicht hungern, nicht diirsten, nicht frieren. Wem
dies Begehren erfiillt wird und wer hoffen kann, es stindig erfiillt zu sehen, der
kénnte sich an Gliickseligkeit selbst mit Zeus messen.«®

Epikur begriindet damit einen minimalen Begriff des gastrosophischen
Gliicks, der sich auf die mogliche Abwendung eines existenziellen Hungerleidens
und damit auf die stindig zu stillende Quelle einer tagtiglichen Unlust bezieht.
Die Abwendung des dauerhaften Zustandes einer unterernihrten Existenz be-
deutet die Verhinderung eines fundamentalen Unguten. Die ebenso elementare
wie wenig reflektierte Wahrheit, die sich die epikureische Philosophie klarmacht,
lautet also schlicht: Das gréflte menschliche Ubel ist das Elend einer unerfiill-
ten Essistenz. Insofern trifft zu: »Brot und Wasser bereiten hochste Lust, wenn
jemand sie zu sich nimmt, der wirklich Hunger hat.«’® Dass auch Epikur, wie
Jesus und Seneca, hier Brot und Wasser als etwas Gutes an sich, als hochste Lust
bezeichnet, ist indessen nicht dem diidtmoralischen Ideal verpflichtet. Diese Brot-
worte verstehen sich als eine Reaktion auf die reale Not einer unfreiwilligen Ent-
behrung. Statt den Genussverzicht zu einer Tugend zu erkliren, wird die ma-
terielle Gewissheit, tagtiglich den eigenen essistenziellen Grundbediirfnissen
geniigen zu kénnen und nicht Hunger leiden zu miissen, als minimaler Indiz fiir
eine allgemeinmenschliche Gliickserfahrung angefiihrt.

Weil die wirkliche Erfiillung eines leidig leeren Magens von Menschen lust-
voll erfahren wird, kann sich eine philosophische Ethik auf diese gute Lust als
normativen Grundbegrift beziehen. Fiir Epikurs ethischen Hedonismus ist nun
entscheidend, dass er in diesem minimalen Geniigen und Wohlergehen — dem,
was man heute im politischen Erndhrungsdiskurs lieblos >Erndhrungssicherheit«
nennt — lediglich die alltagsweltliche, 6konomische Grundvoraussetzung einer
essistenziellen Freiheit sieht. Denn die gastrosophische Selbst-Erfiillung be-
schrinkt sich hier auf den >negativen« Fall eines Freiseins von Unterernihrung
und Hungerelend. Das heifdt, unter materiell diirftigen Lebensbedingungen be-
zieht sich das gastrosophisch Gute (seinem minimalen Begriff nach) auf das woh-
lige Sattsein, auf die dauerhafte, furchtlose Sicherheit, tiberhaupt genug Nahrung
zur Verfiigung zu haben, um das stindig drohende Ubel des Darbens und leid-
vollen Unerfiilltseins abwenden zu konnen. Kurz: Der Ausgangspunkt der epi-
kureischen Lustphilosophie ist ein minimaler gastrosophischer Freiheitsbegrift.

Mit der Einsicht in diese konkreten Voraussetzungen der menschlichen Freiheit,
ein solches lustvolles Wohlleben zu genieflen, liefert Epikur die entscheidenden

9 | Epikur, Spruchsammlung, 21.
10 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 131.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

Ansitze zu einem philosophischen Materialismus, die Karl Marx nicht entgan-
gen sind. Dementsprechend lobt er Epikur als einen radikalen Aufklirer."! Wegen
dieser »bei Marx begonnenen linken Epikurrezeption« spricht Klaus Held davon,
man konne die marxsche Kapitalismuskritik »als eine Fortsetzung des epikurei-
schen Denkens lesen, iiber das er nicht zufillig promoviert hat.«'* Ebenso er-
wihnenswert ist, dass auch Herbert Marcuse auf den philosophischen Zusam-
menhang von Epikurs Hedonismus mit Marx’ Kommunismus hinweist. »Jeder
nach seinen Fihigkeiten, jedem nach seinen Bediirfnissen«<. Hier taucht die alte
hedonistische Definition wieder auf, die das Gliick in der allseitigen Befriedigung
der Bediirfnisse sieht.«® Marcuse betont die systematische Bedeutung des epi-
kureischen Hedonismus fiir eine marxistisch inspirierte Theorie einer besseren
Welt. Denn »mit dem Prinzip des Hedonismus ist«, so Marcuse, »die Forderung
nach der Freiheit des Individuums [...] in den Bereich der materiellen Lebensver-
hiltnisse vorangetrieben. Sofern in dem materialistischen Protest des Hedonis-
mus ein sonst verfemtes Stiick menschlicher Befreiung aufbewahrt ist, ist er mit
dem Interesse der kritischen Theorie verbunden.« (Ebd., 151) Auf diesen systema-
tischen Zusammenhang zwischen gastrosophischen Hedonismus und kritischer
Theorie wird zuriick zu kommen sein (siehe II1.6).

Freilich beriihrt die hier angesprochene Beziehung der epikureischen Phi-
losophie zu den gesellschaftlichen Lebensbedingungen eine programmatische
Schwiche, nimlich Epikurs Haltung zur Politik. An dieser Haltung ist deutlich
zu machen, wieso seine Gastrosophie den materialistischen Ansatz nicht zu einer
politischen Philosophie ausdehnt. Man hat angesichts der politisch diisteren Si-
tuation dieser Zeit Epikurs politische Zuriickhaltung zwar mit einigem Recht als
einen unfreiwilligen und daher legitimen Schritt verteidigt. Dazu muss man sich
in Erinnerung rufen, dass im Jahre 306, als Epikur sich in seine Gartenkommune
zuriickzog, nach langer demokratischer Tradition der Alleinherrscher Demotrios
Polityorcetes alle politische Macht an sich gerissen hatte. Angesichts dieser poli-
tischen Krisensituation und des Verlustes der politischen Mitbestimmungsfrei-
heit entschied sich Epikur mit vielen gleichgesinnten Biirgern fiir »den Weg der
>inneren Emigrations, des immer wieder so vielgeschmihten >Lathe biésas<.«™*

Indessen rechtfertigen diese realen, aber historisch verinderlichen Lebens-
umstinde nicht den konzeptuellen Schwachpunkt der epikureischen Philoso-
phie, das politische Leben wenigstens theoretisch als eine konstitutive Praxisform
des guten Lebens einer demokratischen Mitbestimmung gedacht zu haben. Statt
sich auf die von Sokrates kultivierte und von Aristoteles ausgearbeitete Ethik einer
politischen Freiheitspraxis zu beziehen (und so die eigene Theorie der guten Le-
benspraxis durch eine weitere, die politische Lebenskunst zu erweitern), entstand

11 | Vgl. Marx, Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie, 68.
12 | Held, Entpolitisierte Verwirklichung des Gliicks, 126.

13 | Marcuse, Kritik des Hedonismus, 130.

14 | Tielsch, Epikurs Theorie vom privaten und sozialen Gliick, 69.

14.02.2026, 13:47:37. - Open A

427


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

428

Ethik des Essens

eine hedonistische Weisheitslehre, die — trotz ihrer Ansitze zu einer gastrosophi-
schen Kritik der politisch-6konomischen Strukturen — eine »entpolitisierte Ver-
wirklichung des Gliicks« in der vom Rest der Welt abgeschotteten Gartenkommu-
ne realisiert.””

WAHRE UPPIGKEIT

Der hedonistische Zusammenhang, den Epikur zwischen seinem Lustdenken
und den ethischen Fragen des Essens herstellt, hat indes nicht den Sinn einer
Moral der kulinarischen Lustverachtung. Wenn es bei ihm dennoch heifit, »ich
bin von iibergrofler Freude in meinem Korperchen erfiillt, wenn ich von Wasser
und Brot lebe«, dann driickt sich darin lediglich die weise Strategie einer Ethik
des guten Essens unter mageren Rahmenbedingungen aus.” Fiir den Fall einer
unfreiwilligen Selbstgentigsambkeit, bei dem kulinarisch-dsthetische Fragen des
Geschmacks sich erst gar nicht stellen, bleibt eben nur das bescheidene Gliick,
welches sich schon darin erfullt, dass der leidige Hunger vertrieben wird. »Ein-
fache Suppen bereiten den gleichen Genuss wie ein tippiges Essen, wenn nur der
Schmerz des Mangels behoben wird.«'®

Epikurs Freude an einfachen Suppen oder an Wasser und Brot liegt letztlich
aber eine philosophische Wertschitzung des Essgenusses zugrunde, die sich ganz
wesentlich von Senecas Forderung unterscheidet. Der wahre Stoiker, wie ihn sich
Seneca wiinscht (siehe 1.2), stelle seine GeistesgrofRe und Weisheit dadurch unter
Beweis, dass er sich kraft seiner asketischen Tugend der kulinarischen Selbstlo-
sigkeit immer und ausschlie8lich mit kirglichster und einfachster Kost zufrieden
gibe — am besten bloR mit einem »harten Stiick Schwarzbrot«.” Dagegen stellt
Epikur seine Position klar: »Ich habe die Selbstgeniigsamkeit nicht gepriesen, um
mich durchaus nur mit schlichten und billigen Speisen zu ernihren, sondern um
imstande zu sein, mich damit zufrieden zu geben.«*

15 | Vgl. Held, Entpolitisierte Verwirklichung des Gliicks.

16 | Epikur, Fragment 10.

17 | Ebenso verleiht Epikur in einem Brief an seinen Freund Menoikeus dem vermeintlich
asketischen Ideal der Selbstgeniigsamkeit einen materialistischen Sinn: »Auch die Selbst-
geniigsamkeit halte ich fiir ein groes Gut, doch nicht, damit wir uns unter allen Umsténden
an wenigem geniigen lassen, sondern damit wir uns mit wenigem zu geniigen vermégen,
wenn wir nicht viel haben«. Letztlich ist die Selbstgeniigsamkeit bei Epikur, wie schon bei
Sokrates, eine strategische Suffizienz- oder Bedirfnispolitik, unter Umstédnden sich auch
mit geringen Mitteln zufrieden zu geben, um trotzdem das Gute einigermafien zu leben.

18 | Epikur, Brief an Menoikeus, 58.

19 | Seneca, Uber Ethik, 18. Brief 7.

20 | Epikur, Fragmente, Nr. 32.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

Im prinzipiellen Gegensatz zur stoischen Asketik lehrt die epikureische Gast-
rosophie, dass die kulinarische Lust an Wohlschmeckendem eine ethische Wohl-
lust ist. So duflert Epikur in einem Brief an seinen Freund Menoikeus die fein-
schmeckerische Bitte: »Schicke mir ein T6épfchen mit Kése, damit ich, wenn ich
Lust habe, prichtig speisen kann.«*! Das Gliick eines kulinarischen Wohllebens
wird hier nicht mit Bildern von tiberfiillten Tafeln und lukullischen Speisebergen
ausgemalt, sondern in dem ausgewihlten Geschmack delikater Gaumenfreuden
gesucht. Bei freier Wahl herrscht in Epikurs Kiiche nicht die herkémmliche Lo-
gik, die das Gute entweder in der Véllerei oder im Verzicht sucht. Stattdessen wird
in ihr eine gastrosophische Freiheit praktiziert, die sich auf das Geschmackvolle
als dem kulinarisch hochsten Guten versteht. Die fréhliche Wissenschaft dieser
kostbaren Logik hat Nietzsche erkannt. Unter der Uberschrift Der Philosoph der
Uppigkeit restimiert er den epikureischen Hedonismus mit den Worten: »Ein
Gartchen, Feigen, kleine Kése und dazu drei oder vier gute Freunde, — das war die
Uppigkeit Epikur’s.«*

Mit ziemlicher Sicherheit war Epikur nicht der bulimische VielfraR und
Liistling, als den seine Kritiker ihn verpénten, indem sie ihm eine maflose Ge-
nusssucht unterstellten. Am ehesten treffen solche Vorbehalte auf Aristipp und
die so genannten Kyrenaiker zu. Fiir das kyrenaische Lustleben gilt in der Tat:
Schmausen, Tanzen, Zechen seien allemal Kulte eines gottgefilligen Lebens. Der
moralischen Verurteilung eines solchen exzessiven Lebenswandels hilt Aristipp
entgegen: »Wenn es falsch ist, so zu leben, warum tut man es dann zur Feier der
Gotter?«*® — Aber das ist nicht die Position, die Epikur vertritt. Angesichts mog-
licher Verwechselungen seines ethischen Hedonismus mit einen solchen wahl-
losen Hedonismus ebenso wie angesichts der massiven Anfeindungen seiner
Philosophie sieht sich er zur Verteidigung gezwungen. Er stellt klar (wobei seine
Apologie, wie sich gleich zeigen wird, einen unausgesprochenen Hintersinn ver-
folgt): »Wenn ich nun erklire, dass die Hedone das Ziel des Lebens ist, dann
meine ich damit nicht die Liiste der Schlemmer noch die Liiste, die im Genieflen
selbst liegen, wie gewisse Leute glauben, die meine Lehre nicht verstehen, sie
ablehnen oder boswillig auslegen.« Um solche Fehlinterpretationen entgegenzu-
wirken, wird erklirt: »Denn nicht hiufige Trinkgelage und festliches Schmausen,
[...] noch der Genuf von leckeren Fischen und was sonst eine tippige Tafel bietet,
schafft ein lustvolles Leben.«** Epikur geht sogar noch einen Schritt weiter in der
scheinbaren Selbstverleugnung seines gastrosophischen Hedonismus, wenn es
bei ihm heifdt: »Ich pfeife auf die Freuden eines tippigen Mahles...« — Freilich ver-
birgt sich hinter diesen verwirrenden Dementis ein gastrosophischer Sinn. Denn

21 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 11.

22 | Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 2, 638.

23 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, I, 68; vgl. Doring, Der Sokrates-
schiiler Aristipp und die Kyrenaiker.

24 | Epikur, Brief an Menoikeus, 58.

14.02.2026, 13:47:37.

429


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

430

Ethik des Essens

er fligt seinen Rechtfertigungen die folgende Erklirung hinzu: »Ich pfeife auf die
Freuden eines iippigen Mahles nicht dieser Freuden wegen, sondern wegen der
Unannehmlichkeiten, die ihnen auf dem Fufe folgen.«*

Mit anderen Worten, selbstverstindlich verzichtet der Gastrosoph auf unge-
sunde Vollerei und eine schlechte Ernihrungsweise, die zwangsliufig sunlustige«
Krankheiten und physisches Unwohl zur Folge haben. Doch nicht diese freiwil-
lige Verzichtmoral und kulinarische Mifligung ist Epikurs letztes ernihrungs-
philosophisches Wort. Fiir ihn bleibt es nicht bei dieser diitetischen Bestimmung
des gastrosophisch Guten. Denn der wahre Sinn seiner Argumentation geht tiber
solche Anleihen bei der hippokratischen Diitetik hinaus. Sollte nimlich das Mahl
gesundheitlich unbedenklich sein, geniefit er es mit groflem Vergniigen und
essthetischem Selbstgenuss. Vorausgesetzt, dass eine freie Wahl gesunder Nah-
rungsmittel gegeben ist, schitzt der Hedonist — im programmatischen Gegensatz
zu den Diitmoralisten und allen sonstigen Antihedonisten und Diitetikern — die
menschenméglichen Gaumenfreuden als erfiillte Gliickserfahrungen.

Dennoch liegt die gastrosophische Vernunftpraxis, die Epikur lehrt, nicht
in dem Ideal einer tippigen Lebensweise im Sinne der Véllerei und Schlemm-
sucht. Das Epikur-Verstindnis bzw. Unverstindnis, welches seine Gegner tiber
Jahrhunderte hinweg aggressiv propagierten, will die angefithrten Richtigstel-
lungen (und Zugestindnisse) nicht wahrhaben. So vermitteln anti-epikureische
Schmihreden einen indirekten Eindruck von der enormen Irritation, welche der
an sich schlichte Gedanke, dem Essen als alltiglichen Lebensbereich eine ethisch
positive Bedeutung zu verleihen und die kulinarische Lust am Wohlgeschmack
als ein fundamentales Gut einer verniinftigen Lebensfreude wertzuschitzen, in
einem didtmoralisch geprigten Umfeld auslost.

EPIKUR AM HERD?

Inwieweit bei Epikur allerdings die kulinarische Praxis im engeren Sinne, also das
Essenmachen und die Kochkunst, den Wert einer philosophischen Lebenskunst
gewinnt, ist nicht ohne weiteres zu bestimmen, da gesicherte Informationen zu
seiner moglichen Kiichenarbeit nicht tiberliefert sind.* Epikurs umfassende Be-
schiftigung mit naturphilosophischen und erkenntnistheoretischen Fragen, die
in einer atomistischen Wahrnehmungslehre miinden, bieten zwar Ansitze zu
einem gastrosophischen Naturdenken und einer lebensweltlichen Beschiftigung

25 | Epikur, Fragmente, Nr. 10.

26 | Jedenfalls kennt ein vulgdrer Hedonist wie Aristipp nicht die Lust des Kochens. Den
Vorwurf, dass er fiir einen Gerichtsprozess einen Verteidiger ggnommen hat, erwiderte er:
»Wenn ich ein Essen gebe, stelle ich doch auch einen Koch an.« Vgl. Diog. Laertius, Leben
und Lehre der Philosophen, Il, 72.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

mit Nahrungsmitteln.” Aber sie liefern doch keine expliziten Hinweise auf Re-
flexionen zur kulinarischen Praxis. Allenfalls finden sich externe (anekdotische)
Hinweise; beispielsweise soll von einem seiner Schiiler der Ausspruch stammen:
»Das sei der einzige Weise, dem er je begegnet sei, der das Gute erkannte und es
zu kochen und aufzutragen verstand.«*®

Ein weiteres Indiz bietet Damoxenos’ Schrift Syntrophoi. In diesem als Komo-
die gedachten Schauspiel, welches die vorsitzlichen Verzerrungen des epikurei-
schen Hedonismus schiirt — Syntrophoi ist eine Bezeichnung fiir Gastmahle oder
fur uippige und kostspielige Gelage —, gibt sich jemand als ein Schiiler des Epikur
aus. Freilich ist er kein Schiiler der wissenschaftlichen Werke, sondern wie sich
herausstellt ein Kochschiiler. »Das Ganze gerit zu einer einzigen Parodie: Epi-
kur kann Kochlehrlinge ausbilden, weil die vielen Gelage, die er gehalten hat, es
ihm erlaubt haben, umfangreiche Erfahrungen auf dem Gebiet der Kochkunst zu
sammeln, die dann noch erginzt wurden durch die eigene natiirliche Neigung.
Epikur fiel es daher viel leichter als anderen, ein hervorragender Koch zu werden,
wobei seine mit der Kochkunst so eng verwandte Philosophie den Geschmack
seiner Leser und Zuhorer optimal befriedigen kann.« (Ebd., 76)

Wie viel Wahrheit in diesem >komischen« Gedankenspiel steckt, lisst sich
heute schwerlich ermessen. Jedenfalls ist mit dem Epikur-Kenner Nietzsche zu
konstatieren, dass sich unter den »dreihundert Biichern« des »alten Schulmeis-
ters von Samos« kein Kochbuch befindet. Ein epikureisches Kochbuch wird erst
der Renaissance-Philosoph Platina mit seinem ebenso einflussreichen wie be-
zeichnenden Werk De honesta voluptate vorlegen. Von Platinas Ehrenwerten Tafel-
vergniigen geht der entscheidenden Anstoff fiir den neuzeitlichen Epikureismus
aus, dessen gastrosophische Ausliufer schlieflich bei Rousseau, Feuerbach und
Nietzsche feststellbar sind. Jedenfalls ist die Vorstellung, Epikur habe selbst ge-
kocht und diese Lebenskunst beispielhaft vorgelebt, ein wiederkehrender Topos
des hedonistischen Diskurses. Unter dem bezeichnenden Titel Epikur am Kiichen-
tisch wird heute ein Philosophisches Kochbuch mit preiswerten Rezepten (Untertitel)
angeboten® und die englischsprachige Internet-Homepage www.epicurious.com
prisentiert die, nach eigenen Angaben, weltgréfite Rezeptesammlung.

DER EPIKUREISCHE GARTEN

Der Umstand, dass sich Epikur anders als seine namhaften Kontrahenten, die
wohlhabenden Biirger Platon und Aristoteles, tatsdchlich mit wenigen, schlich-
ten Speisen zufrieden geben muss, hingt aller Wahrscheinlichkeit nach mit der
realen, bescheidenen Lebenssituation des >epikureischen Gartens< zusammen.

27 | Vgl. Lukrez, Von der Natur.
28 | Rigotti, Philosophie in der Kiiche, 75.
29 | Vgl. Kenziora/Wysocki, Epikur am Kiichentisch.

14.02.2026, 13:47:37.

431


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

432

Ethik des Essens

Denn nach der Auskunft des Diogenes Laertius leben die Bewohner des epiku-
reischen Gartens unfreiwillig »auf eine duflerst einfache und schlichte Weise.«
Diogenes berichtet beispielsweise von entsprechenden Trinkgewohnheiten, deren
Geniigsambkeit die epikureische Philosophie zu einer notgedrungenen Tugend er-
kliart. »Sie waren schon mit etwas Wein der billigen Sorte zufrieden, im allgemei-
nen aber tranken sie Wasser.«*

Was genau hat es mit der bertthmt-bertichtigten, aber offenbar meistens niich-
ternen Gartengemeinde des Epikur auf sich? Bei der legendiren Urkommune
handelt es sich um ein Anwesen oder einen Hof auf einem ausgedehnten Grund-
stiick im Umfeld Athens, den Epikur mit Freunden und >Anhingern« seiner Phi-
losophie bewohnt. Es entsteht eine der ersten Landkommunen des Abendlandes,
deren Mahlgemeinschaft die sokratische Gastmahlpraxis fortsetzt und dariiber
hinaus der Utopie eines freundschaftlichen und gerechten Zusammenlebens
eine konkrete Form verleiht. »Viele«, berichtet Diogenes Laertius, »stromten von
tiberall herbei und lebten bei ihm im Garten.« (Ebd.)

Die Tatsache, dass der epikureische Hedonismus eines guten Lebens auch
die Tugend und Lust des Freundseins beziehungsweise eines freundschaftlichen
Zusammenlebens beinhaltet, ist hier nur anzumerken.*! Im Kontext einer Philo-
sophie des Essens geniigt die Feststellung, dass sich im epikureischen Garten
jenes konviviale Ideal einer freien Mahlgemeinschaft verwirklicht, auf welches im
Verlaufe der unterschwelligen Geschichte des gastrosophischen Denkens immer
wieder von unterschiedlichsten Philosophen Bezug genommen wird. Die epi-
kureische Gartengemeinde und Mahlgemeinschaft entsteht mehr als drei Jahr-
hunderte vor Jesus und dessen folgenreichere Abendmahltheologie sowie der von
Paulus zustande gebrachten Griindung einer christlichen Kirchengemeinde. Epi-
kurs Gartenkommunismus bildet daher die gastrosophische Vorgeschichte auch
fur die frithchristlichen Vereinsmahle und fiir die Entstehung eines eucharisti-
schen Gottesdienstes, der, wie wir sahen, paradoxerweise den epikureischen Gott
des Bauches ebenso nutzt wie bekdmpft, um ihn schlieflich in seinen Gegenteil
zu verkehren (in eine ewig wihrende, himmlische Tischgesellschaft).

Die Mahlgemeinschaft der Epikureer ist nicht nur zu der damaligen Zeit
eine geradezu revolutionire Einrichtung, welche die gesellschaftlichen Machtver-
hiltnisse und Lebensgewohnheiten radikal in Frage stellt. Wahrend ringsherum
Sklavenwirtschaft, Frauenunterdriickung und Méinnerherrschaft an der Tages-
ordnung sind und diese auch von den meisten Philosophen durch entsprechende

30 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 11.

31 | Epikur lehrt: »Bei allen Giitern, die die Weisheit zur Glickseligkeit des ganzen Lebens
beitragen kann, ist bei weitem das Wertvollste die Erwerbung der Freundschaft.« (Haupt-
lehrsatze XXVII) Indem er das Freundsein als Praxisform eines guten Lebens begreift, wird
nachvollziehbar, warum sein Hedonismus nicht>nurcdem Gott des wohlig erfiillten Bauches
huldigt. Vielmehr erweist sich Epikurs Gastrosophie als ein Aspekt seiner Ethik und als eine
Ausgestaltung seines Grundgedankens eines gliicklichen Lebens.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

politisch-weltanschauliche Theorien gerechtfertigt werden, verfolgen Epikur und
seine Freunde mit ihrer ungewodhnlichen Lebensgemeinschaft ein demokrati-
sches Selbstverstindnis der gleichen Freiheit fiir alle und der sozialer Gerech-
tigkeit untereinander.*? Minderheiten und auslindische Fremde haben uneinge-
schrinkten Zugang zu dieser klassenlosen Gesellschaft. Fiir den Lebensunterhalt
wird gemeinsam gesorgt, wobei die wirtschaftliche Grundlage des Allgemein-
wohls ein System von regelmifRig zu entrichtenden Spenden und Beitrigen bil-
det. Die wohlhabenden Mitglieder dieser Lebensgemeinschaft steuern gréfiere
Beitrige bei, die dann den mittellosen Mitgliedern zugute kommen, wodurch die
Epikureer die konkrete Utopie von sozial gerechten Verhiltnissen zu verwirkli-
chen scheinen.

In ganz Griechenland, in Kleinasien, Agypten und (etwa um 50 v. u. Z.) auch
in Ttalien findet die epikureische Lebensform zahlreiche Anhdnger. Von Cicero
erfihrt man, dass die lateinische Ubersetzung von Epikurs Schriften »Bestseller<
waren. »Als aber dann im Anschluss an Amafinius viele Anhinger seiner Schule
zahlreiche Schriften herausgegeben hatten, da zogen diese ganz Italien in ihren
Bann.«** Der romische Dichter Horaz gesteht selbstironisch, ein Epicuri de grege
porcus, ein Schwein aus der Herde Epikurs, zu sein. Noch der Epikureer Nietzsche
fragt anlisslich seiner Idee, eine philosophische Schule und Lebensgemeinschaft
griinden zu wollen, seinen Freund sehnstiichtig: »Wo wollen wir den Garten Epi-
kurs erneuern?« Dieser Garten war, wie Griechenlandexperte Nietzsche sicher-
lich wusste, kein aristokratischer Lustgarten und kein nutzloser Blumengarten,
sondern ein echter Gemiisegarten, den die Epikureer zur Subsistenzwirtschaft
nutzten. Neben Weinreben wurde Kohl, Riiben, Gurken und dergleichen ange-
baut**, mitunter auch Obst.*

Auf diese 6konomischen Lebensumstinde muss folglich die materielle Ursa-
che fiir die unfreiwillige Frugalitit der epikureischen Gastrosophie zuriickgefiihrt
werden. Von dem englischen Philosophen und Aufklirer Shaftesbury stammt
die Vermutung, dass in Epikurs Garten nur »schlechte Nahrung« erwirtschaftet
worden sei.*® Demnach scheinen die unzureichenden Ertrige der landwirtschaft-
lichen Selbstversorgung und mithin der Sachverhalt, dass er und seine Freunde
nicht die besten Bauern waren, der reale Grund fiir den geniigsamen Speiseplan
dieser Hedonisten gewesen zu sein. In diesem Punkt, also der Berticksichtigung
der Landwirtschaft als wesentlicher Bestandteil der angewandten Gastrosophie,
setzt der epikureische und iiberhaupt jeder blofle Hedonismus des guten Lebens
die sokratische Ethik nur unzureichend fort.

32 | Vgl. Epikur, Hauptlehrsatze 31-40.

33 | Cicero, Tuskulanische Gespréache, 1V, 3, 6-7.
34 | Miiller, Die epikureische Ethik, 115.

35 | Rigotti, Philosophie in der Kiiche, 74.

36 | Shaftesbury, Der gesellige Enthusiast, 85.

14.02.2026, 13:47:37.

433


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

434 Ethik des Essens

EXTRABEILAGE: ROMISCHE LANDWIRTSCHAFTSTHEORETIKER

Obwohl Epikur sich intensiver naturphilosophischer Forschungen wid-
met und sein atomistischer Naturbegriff groRen Einfluss auf das abend-
lindische Naturdenken ausiiben wird, scheint er einer agrargastrosophi-
schen Naturwissenschaft keine Aufmerksamkeit geschenkt zu haben.
Dass dies durchaus vorstellbar gewesen wire, ist an den so genannten
romischen Landwirtschaftstheoretikern zu erkennen. Namentlich Mar-
cus Cato der Altere, oder Terentius Varro und Iunius Columella wenden
sich in der Zeitspanne zwischen Epikur und dem ersten nachchristli-
chen Jahrhundert der Frage der agrarischen Nahrungsproduktion zu.”
Damit setzen sie die xenophontische Sokratik eines philosophisch-6ko-
nomischen Denkens der Landbaukunst fort.

Gleichzeitig verleihen die rémischen Agrarschriftsteller der antiken Oko-
nomik bereits einen neuen, >kapitalistischen< Geist. Dieser Geist wird
eine paradigmatische Agrarwende einleiten, welche die traditionelle auf
kleinbauerliche, mithin sozial- und umweltvertragliche Subsistenzwirt-
schaft und auf nachhaltige Autarkie (Ernidhrungssouverinitit) basieren-
de Agrikultur verdringt. Mit dem Grundgedanken einer auf ckonomi-
sche Rentabilitit abzielenden Landwirtschaft entwerfen Cato, Varro und
Columella in ihren Schriften die Ansitze zu einer >Agrarindustries, die
auf Gewinnstreben und marktorientierte Produktion ausgerichtet wird
und die Ausbeutung von Arbeitersklaven bzw. Tagelchnern bewusst ein-
kalkuliert. Erst mit dieser frithen Industrialisierung der Landwirtschaft
beginnt der Uberfluss an Giitern zu entstehen, welcher die Luxustafeln
der reichen Romer fiillt — und die vehemente Kritik des didtmoralischen
Stoizismus hervorruft. (Siehe I.3)

Der Wandel der (Land-)Wirtschaftsverhiltnisse im romischen Impe-
rium, fiir den Cato, Varro und Columella die philosophischen Grund-
lagen liefern, lisst den gesellschaftlichen Zusammenhang zwischen
Okonomie, Politik und Erndhrung hervortreten, den Epikurs Hedonis-
mus ausblendet. Wire Epikur auch hinsichtlich der Agrargastrosophie
das sokratische Erbe angetreten und hitte er die naturphilosophische
Grundlegung der Agrikultur als Teil einer Kultur des guten Essens
(und einer politisch-ethischen Okonomie des guten Lebens) in den hor-
tikulturellen Arbeitsfeldern seiner Gartenkommune umgesetzt, wiirde
er vielleicht 6fter besser gegessen haben. So aber, durch die Vernach-
lissigung eines wesentlichen Aspektes gastrosophischer Weisheit, blieb
ihm kaum etwas anderes ibrig, als sich notgedrungen und entgegen
der eigenen Theorie meistens mit schlichter und minderwertiger Kost

37 | vgl. Cato, Vom Landbau; Varro, Gespréche iiber die Landwirtschaft; Columella, Zwolf
Biicher iiber die Landwirtschaft; Flach, Romische Agrargeschichte.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

zu begniigen und sich diesen (selbst verschuldeten) Notstand mithilfe
von bekannten asketischen Formeln schénzureden. Vor diesem Hinter-
grund gewinnt die an den Freund gerichtete Bitte, dieser mége ihm ein
Topfchen mit gutem Kise schicken, damit er, wenn er Lust habe, prich-
tig speisen kann, selbstverstindlich eine ganz andere Bedeutung. Dann
driickt sich in dieser Bitte Epikurs Bekenntnis einer gastrosophischen
Verzweifelung aus, trotz der schlecht organisierten Landwirtschaft des
Gartenkonviviums, so gut es geht, ein moglichst lustvolles gastrosophi-
sches Leben geniefRen zu wollen. Insofern ist Herbert Marcuse Recht zu
geben, wenn er sagt, dass die »Wahrheit des Hedonismus« seine Auf-
hebung in einem »neuen Prinzip der gesellschaftlichen Organisation«
verlangte.*® Denn das philosophische Prinzip einer hedonistischen Ethik
erscheint nur in dem Mafle ein praktikables Vernunftideal zu sein, wenn
es auch von den materiellen Bedingungen der Erfiillung einer lustvollen
Lebenspraxis flankiert ist. Statt jedoch den philosophischen Zusammen-
hang zwischen Okonomie, Wohlstand und gutem Leben in den Blick zu
nehmen, verstirkt die gesellschaftliche Zuriickgezogenheit der privatis-
tisch-alternativen Lebensform der Epikureer den unnétigen Eindruck,
das gastrosophische Wohlleben sei gleichbedeutend mit dem Gliick am
heimischen Herd und eine hedonistische Lebenspraxis basiere notwen-
dig und ausschlieRlich auf einem entpolitisierten und obendrein laster-
haften Lustvergniigen.

Die DIFFAMIERUNG DER EPIKUREER

Keine Philosophie wurde derart verunglimpft und schlechtgemacht wie der epi-
kureische Hedonismus. Interessanterweise erregt sich die heftige Ablehnung
nicht an der moglichen Problematik eines entpolitisierten Gliicksbegriffs, son-
dern an der offenbar als hochst bedrohlich empfundenen Wahrheit dieser Lust-
und Genussphilosophie. In unmittelbarer Gegnerschaft zu der gesellschaftlich
dominanten (platonisch-aristotelischen) Moraltheorie, die als oberstes Lebens-
ideal die tugendhafte und dabei lustfeindliche Existenz lehrt, zog Epikurs un-
konventionelles Lustdenken und seine ungewohnliche Lebensweise jedenfalls
von Anfang an viele Kritiker, Denunzianten und selbst ernannte Verteidiger der
herrschenden Didtmoral an. Neben Vorwiirfen und Diffamierungen, die sich auf
die angebliche Libertinage der Epikureer und deren freiziigiges Verhiltnis zu
den sexuellen Liisten beziehen®, wurden ihnen vor allem kulinarische Genuss-
sucht, hiufige Trinkgelage und tppige Tafelexzesse unterstellt. Hier sei an die

38 | Vgl. Marcuse, Kritik des Hedonismus, 142,
39 | Diogenes Laertius berichtet von entsprechenden Invektiven: Der Stoiker Poseidonios
erzéhle, Epikur habe seinen jingeren Bruder zur Prostitution verleitet. AuBerdem ging das

14.02.2026, 13:47:37.

435


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

436

Ethik des Essens

anfangs erwihnte Diffamierung durch Timokrates erinnert, der in seiner Schrift
Amiisantes kolportiert, Epikur wiirde sich zweimal am Tag erbrechen, um seiner
Schlemmerei immerfort fronen zu kénnen. Entsprechend miisse er tiglich eine
Unsumme fiir Essen ausgeben.*

Theodoros beschuldigt Epikur in seinem Buch, mit dem bezeichnenden Titel
Gegen Epikur, er habe sich, ohne jeden Anstand zu wahren, mit einer Frau na-
mens Themista betrunken. Auf dhnliche Weise setzt sich der Stoiker Porphyrios
mit den Epikureern auseinander, um ihren das Elend der Sinnenfreuden vorzu-
halten und das wahre Gliick eines asketischen Geisteslebens gegentiberzustellen.
»Die Meinung, dass man von seinen Sinnen heftig bewegt dennoch dem Uber-
sinnlichen, der Vernunft energisch dienen kénne«, kolportiert Porphyrios, »hat
auch schon vielen Nichtgriechen den Hals gebrochen, welche darob sorglos sich
der Wollust jeder Art in die Arme warfen und meinten, man kénne sich dem
Allem gedankenlos iiberlassen und mit dem Geist bei anderen Dingen seinl«*

Zu erinnern ist erneut an die doppelziingige Hymne auf Epikurs Gastroso-
phie, die sich noch Jahrhunderte spiter in der populiren Carmina Burana des
bayrischen Benediktinerklosters findet. Dort wird mit folgendem Loblied der Gott
dieses Philosophen verhshnt:

»Laut schreit Epikur:/

Der satte Bauch ist aller Sorgen frei./
Der Bauch wird mein Gott sein./

Nach einem solchen Gott verlangt mein Hei8hunger./
Sein Tempel ist die Kiiche,/

Nach Géttlichem duftetesin ihr./

Siehs, erist ein bequemer Gott./

Zu keiner Zeit ist er niichtern./

Vor dem ersten Bissen am Morgen/
Gieft er trunken Wein ein./

Seine Tafel und sein Becher/

Machen die wahre Gliickseligkeit aus.«*

Bewusste Diffamierungen des epikureischen Hedonismus ziehen sich iiber die
Jahrhundert nahezu unverindert durch die europiische Geistesgeschichte.”
Noch an der Schwelle zur italienischen Renaissance finden sich prominente De-
nunzianten. So lisst der christliche Moralist und mittelalterliche Dichter Dante

Geriichtum, erlebe mitverschiedenen Hetdren zusammen. Epiktet nenntihn einen Prediger
des Perversen und beschimpft ihn tiichtig. Vgl. Epiktet, Handbichlein der Moral, 1,20,17.
40 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, X, 3-7.

41 | Porphyrios, Von der Enthaltsamkeit beseelter Wesen, 151f.

42 | Heckmann, Die Freud des Essens, 60.

43 | Vgl. Klinck, Studien zur Epikurrezeption.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

Alighieri, in der Géttlichen Komddie aus dem 14. Jahrhundert den Gastrosophen
Epikur in der Holle braten. Dantes nicht weniger bekannte Dichterkollege und
Zeitgenosse Francesco Petrarca geiflelt die Anhinger der epikureischen Ethik
ebenso eifrig. »Schimst du dich nicht«, erziirnt sich der italienische Geschichts-
schreiber, »dass du deine Freunde, Wohlleben, ja ewiges Leben auf die Wollust
dieses verginglichen Leibes und Lebens setzt wie die schindlichen, verworfenen
und gottlosen Epikureer ihre Lust wie das Vieh auch aufs Fressen, Saufen und
die Wolluistigkeit setzen.« Erwartungsgemifl belehrt Petrarca seinen Leser dar-
aufhin: »Lieber schime dich doch wie ein Vieh zu leben, schime doch dich, ein
Brotkorb und ein Weinschlauch und nichts anderes zu sein. Schime doch dich,
dass du weder hungrig noch durstig werden kannst.«**

SchlieRlich wird dem unverschimten Hedonismus im gleichen Atemzug
eine platonisch-christliche Didtmoral entgegengehalten. »Nun soll das gute Le-
ben sein«, heifdt es da, »dass dir weder das Essen noch das Trinken schmecket;
wenn du weifdt, dass Hunger ein guter Koch sei, wiirdest du dich der MiRigkeit
befleifigen. Denn, wenn einer stets ein voller Zapfen ist, kann ihm auch das, was
kostlich ist, nimmer schmecken.« Die mifRige Kiiche, die der religiése Dichter
und Moralist seinen Mitmenschen hier anrit und dabei die epikureische Gastro-
sophie bis zur Unkenntlichkeit verstellt, wird mit didtetischen Argumenten und
Malediktionen begriindet. »Wo du diese Warnung als leicht erachtest und immer
fortschwelgst, wirst du wahrlich den hieraus erwachsenden Krankheiten und zu-
letzt auch dem Tod nicht entrinnen koénnen. [...] Es sind mehr durchs Fressen
und Saufen gestorben als durch das Schwert. Wer mifig lebt, des Leben soll lang
sein.« (Ebd.) In dieser Polaritit zwischen der didtmoralischen Vernunft einerseits
und der Unvernunft eines gastrosophischen Hedonismus andererseits tritt bei
Petrarca mustergiiltig die geldufige Diffamierung der epikureischen Philosophie
auf. Indem sie dieselbe mit dem wahllosen Guten (dem Ubel) eines maxima-
len Lustvergniigens und dem Gliicksversprechen einer unersittlichen Véllerei
(menschlicher Unvernunft) gleichsetzt, wird bewusst von der gastrosophischen
Wahrheit dieser Ethik abgelenkt.

WIR EPIKUREER?

Epikur konkretisiert das von seinem intellektuellen und gesellschaftlichen Um-
feld heftig diffamierte Lustdenken am Beispiel der kulinarischen Lebenspraxis.
Soviel steht aufler Zweifel. Sein Hedonismus stellt damit einen systematischen
Zusammenhang zwischen Wohlleben, Weisheit und Wonne des guten Essens
her, welcher zwar von Sokrates bereits reflektiert, aber doch nicht in dieser Form
expliziert wird. Fiir den Sokratiker Epikur ist das Gute weder das Wenige und
der Lustverzicht noch das Viele und die Véllerei. Sicherlich kann das kulinarisch

44 | Petrarca, Heilmittel gegen Glick und Ungliick, 102.

14.02.2026, 13:47:37.

437


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

438

Ethik des Essens

Gute manchmal im Uppigen und Kostspieligen stecken. Aber an sich ist es nicht
gleichbedeutend mit tiberfiillten Tafeln und kostspieligen Schlemmereien. Wo-
rauf es Epikurs Theorie der hedone ankommt, ist das Wissen, die richtigen Ver-
gniigen zu wihlen. Demnach versteht sich im gastrosophischen Wohlleben, wer
den alltiglichen und notwendigen Lebensgenuss einer geschmackvollen Kiiche
als ein Stiick Gliick begreift.

Zum einen bringt diese Lebenspraxis die existenzielle Gewissheit der Lust
einer kulinarisch und gesundheitlich wohlvollen Sittigung mit sich, welche statt
der Unlust des Darbens und Hungerns das stindig wiederkehrende Gliick der
Fiille bedeutet.® Zum anderen verwirklichen sich die géttliche Freuden des Ma-
gens in der Heiligkeit einer allenthalben einfachen und allemal geschmacklich
guten Kiiche, die ihr lebensweltliches Telos in der Mahlgemeinschaft von Freun-
den hat und sich dartiber hinaus auf Fragen der naturnahen Landwirtschaft er-
weitert. Epikurs so hiufig missverstandene und schlechtgeredete Philosophie
lehrt also die Gewshnung an eine ebenso selbstgeniigsam lustbewusste wie kuli-
narisch kultivierte und in diesem gastrosophischen Sinne durchaus auch tippige
Lebensweise.

Der eigentliche Grund fiir den massiven Unwillen, den Epikur im Mainstream
hervorruft, liegt in der grundsitzlichen, philosophischen Aufwertung solcher
lustvollen und alltiglichen Dinge wie gutes Essen und das Gliick eines kulinari-
schen Wohllebens; ethische Werte, die in dem didtmoralisch geprigten Wertesys-
tem der abendlindischen Kultur zu unwichtigen und unphilosophischen Angele-
genheiten einer vernunftwidrigen und animalischen Naturnotwendigkeit erklirt
werden. Diese Umwertung der ernihrungsphilosophischen Werte bringt Epikurs
gastrosophischer Hedonismus ins Spiel der Wahrheit, und diese grundbegrift-
liche Subversion stellt die weltanschaulichen Pramissen der traditionellen Philo-
sophie radikal in Frage. Statt jedoch den vulgiren Hedonismus einer geschmack-
losen Vollerei durch das andere Extrem einer antigastrosophischen Asketik und
durch den essgestorten Idealismus einer schnellen Kiiche zu ersetzen, besteht
das Wesentliche des verniinftigen Hedonismus, wie ihn sich »der tugendhafte
Epikur« (Kant) selbst zumindest wiinscht und wie er ihn durch seine Philosophie
anderen Menschen nahe bringt, darin, dass man »bei der Wahl der Speise nicht
fiir die grofte Masse, sondern fiir den Wohlgeschmack entscheidet.«*

Eine verbreitete Auffassung, beispielsweise von Herbert Schnidelbach vorge-
tragen®, lautet, das letzte Wort und das héchste Gut der epikureischen Lebens-
kunst sei »eine defensive Ethik klug reduzierter Lebensanspriiche«. Trife dies
zu, lieBe sich der erstaunliche Sachverhalt, dass sich die meisten Menschen heute
mit reduzierten kulinarischen Lebensanspriichen zufrieden geben, in der Tat als
Beleg fiir die eigenwillige Behauptung verwenden, »der Zeitgeist sei Epikureer«.

45 | Vgl. Baudy, Metaphorik der Fiille.
46 | Epikur, Brief an Menoikeus, 58.
47 | Schnadelbach, Der auferstandene Epikur, 289.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

(Ebd.) Indessen verfehlt diese Sicht der Dinge den wahren Epikureismus — einer
Ethik des kulinarischen Wohllebens als einem Guten an sich. Gemessen an der
unrealisierten Moglichkeit eines solchen Gliicks ist unser Zeitgeist kein epiku-
reischer Hedonist und Gourmet. Im Gegenteil. Er scheint ein echter Antihedo-
nist und Antigourmet zu sein, welchem der tigliche Genuss guten Essens kaum
als Anfang und Wurzel alles Guten gilt und welchem alles andere wichtiger er-
scheint, als diese gastrosophische Weisheit zu leben.

In einer Genealogie des gastrosophischen Denkens ist Epikur schlichtweg
auch heute noch ein diskursives Ereignis: Indem er die Gaumenfreuden zu einer
philosophisch legitimen Lustform erhebt, verbindet sich mit seinem Namen (und
nicht mit dem des Sokrates) das Ideal eines guten Lebens, auf welches sich alle
diejenigen berufen kénnen, denen »ein Topfchen mit gutem Kise« (Epikur) und
vergleichbaren Dingen ein wahres Gliick und die Freude einer genussvollen Ver-
nunft sind. Zur Rehabilitierung des epikureischen Hedonismus ist es hilfreich,
sich die groben Entwicklungslinie zu vergegenwirtigen, die erkennen lassen, wie
dieses gastrosophische Denken zum Zustandekommen einer Ethik und Asthetik
des >guten Geschmacks<in der neuzeitlichen Aufklirungsbewegung beitrug und
viele namhafte Vordenker der Gastrosophie beeinflusste.

PLATINA ODER ZUM URSPRUNG DES MODERNEN EPIKUREISMUS

Im Jahre 1474 legt der Philosoph und Epikureer Bartolomeo Sacchi, der sich selbst
Platina nennt, eine philosophische Schrift mit dem lateinischen Titel De honesta
voluptate vor. »Auch denen die nach uns kommen,« schreibt der italienische Hu-
manist, méchte er mit seinem Buch »erzaigen, das zu unser zeyt auch leiit gelebt,
und gewesen weren, wollicher, so sie es nicht hete so gut kiinden machen, als die
vor uns lang gelebt, doch dye sache nachhin thun kiinden und méchten.« Bei die-
ser Sache, derer Kundtat sich der Platina fiir die Zukunft so dringlich wiinscht,
handelt es sich um das erste gedruckte Kochbuch der abendlindischen Kultur-
geschichte und um den »ersten Bestseller der Kochliteratur«.*®

In dem Zeitraum von hundert Jahren erfihrt Platinas Werk tiber dreisig Neu-
auflagen. De honesta voluptate wird schlieflich in zahlreiche Sprachen wie Italie-
nisch, Franzosisch, Englisch und Deutsch iibersetzt. Es hat, wie sich zeigen wird,
auch Balthasar Gracian beeinflusst, dessen Theorie des bon gusto wiederum am
Anfang der Geschmacksdebatte der Aufklirungsbewegung steht und in Kants
Asthetik des Geschmacksurteils ihren eigenwilligen Abschluss findet. Die erste
deutsche Ausgabe dieses einflussreichen Werkes erschien 1542 in Augsburg unter
dem barocken Titel:

48 | Colinaria Italia, 110.

14.02.2026, 13:47:37.

439


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

440

Ethik des Essens

Platina, Von der eerlichen zimlichen/auch erlaubten Wolust des Leibs/sich inn essen/trin-
cken/kurzweil sc. allerlay unnd mancherlay Creaturen vnnd gaabenn Gottes/Visch/Végel/
Wildpret/Frucht der erden sc. mit Gott/allen eeren/auch gesandthait des menschens/mit
dancksagung zu gebrauchen miigen/von allen Weisen/Erbaren und Gelerten/besonders
den Arzten gerathen/zugelassen und gestattet/sein ordentlich hie inn v. blicher gesetzt/
gekocht/und auff den tisch fein lustig berait und auffgetragen wirt/durch den hochgeler-
ten Philosophum und Oratorem/das ist weysesten und beredtesten Herrn/Bap. Platinam
von Cremona.

Im Vorwort driickt Sacchi alias Platina seine — in Anbetracht der beschriebenen
Diffamierungen des gastrosophischen Hedonismus der Epikureer nicht unbe-
rechtigte — Befiirchtung aus, »dass man mir wirt fiirwerffen ich sey ein schle-
cker, lerne die letit gute bifflein machen, kochen essen, und setze also leiits an
den beltze.« Gegen solche Anfeindungen verwahrt er sich mit dem energischen
Einspruch, es lige ihm absolut fern, dass er »von unziichtigen wolust, fressen,
sauffen, hure schreibe.« Unter Berufung auf die epikureische Philosophie macht
er seinem christlichen Umfeld klar, dass es seiner scheinbar sittenwidrigen Ab-
handlung gerade darum gehe, darzulegen, wie man sich als sittlicher Mensch
»halten soll inn essen und trincken«, um darin »rechtschaffne freude und liiste
mit eeren« zu vereinen. Indem Platina zwischen den Brauchen eines falschen Es-
sensgenusses und entehrenden Geschmacks einerseits und dem Ideal einer ehr-
lichen, sich geziemenden und erlaubten Tafelfreude differenziert, signalisiert das
Selbstverstindnis seiner Gastrosophie die programmatische Abgrenzung eines
ethischen von einem vulgiren Hedonismus. Dieser Renaissance-Humanismus
einer Wiederbelebung der antiken (epikureischen) Philosophie gipfelt in dem
frithen aufklarerischen Wahlspruch eines Sapere aude! Den Mut zu haben, den
eigenen Geschmackssinn auszubilden. Selbstbewusst notiert Platina im Vorwort:
»Ich habe geschrieben, und es ist wahr, von kiichen«< speifl und guten biflein
hier.«

Dementsprechend nimmt er Epikurs »gute lehr« gegeniiber den verbreiteten
Vorurteilen, gerade auch seitens seiner Zeitgenossen wie beispielsweise Petrarca,
in Schutz. »Epicurus ist in ein geschrai kommen, als lehr er fressen, sauffen,
schwelgen, von waifdt nicht was fiir wollust unn sewerey.« Gegen diesen — Epikurs
eigentliche gastrosophische Lehre entstellenden — vulgiren Hedonismus setzt
sich der Frithaufklirer zur Wehr, indem er mit seiner Schrift tiber die ehrens-
werte Lust und die rechtschaffene Freude »guter billein« eine modernisierende
Fortentwicklung des gastrosophischen Denkens formuliert. Daher ist zu Recht
angemerkt worden, Platina »darf als wichtiger Vertreter des frithen Renaissance-
Epikureismus gelten.«* Allerdings hat die aktuelle Forschung zur Rezeptionsge-
schichte des neuzeitlichen Epikureismus Sacchis einflussreichem Werk bislang

49 | Breuss, Das Mafi im Kochen, 21.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

keine Aufmerksamkeit geschenkt.® An der Tatsache, dass im kulturhegemonia-
len Umfeld der Kirche und ihres antigastrosophischen Glaubens tiberhaupt ein
blasphemisches Traktat iiber die gut geheiflene »Wolust des Leibes« entstehen
kann — und das sogar von einem Bibliothekar des Vatikans, welcher Sacchi spiter
wird —, zeigt in welchem Mafe die christliche Theologie samt ihrer diitmora-
lischen Doktrin einer Verteuflung der angeblich unreinen und unehrenhaften
Gaumenlust mit der Renaissance an kulturellem Einfluss einzubiiflen beginnt.

FRUHAUFKLARERISCHE KUCHENMAISTEREY

Der lang anhaltende und bis in die Gegenwart reichende Erfolg von Platinas
Gastrosophie erklirt sich aus der Tatsache, dass darin der erste Versuch unter-
nommen wird, das kulinarische und gastronomische Wissen der damaligen Zeit
systematisch und umfassend darzustellen, ohne jedoch die Kulinarik bzw. das
kulinarisch Gute ausschliefflich anhand eines humoraltheoretischen Schema-
tismus und eines spekulativen Klassifikationssystems des didtetisch Richtigen
festzulegen. Ebenso wenig reiht sich Bartolomeo Sacchis Werk in den damals
entstehenden Kanon der Zivilisationslehren, beispielsweise des einflussreichen
Erasmus von Rotterdam, ein, welche die philosophische Frage einer guten Ess-
kultur auf >zivilisierte Tischsitten< und eine disziplinierte Mifligung der Esslust
reduzieren.” Statt den moralischen Geboten eines richtigen Benehmens bei Ti-
sche und der Vorkehrungen des Tafeldeckens wird der Kulinarik des Essens unter
geschmacksisthetischen Gesichtspunkten systematische Aufmerksamkeit ent-
gegengebracht. Entsprechend wird bei Platina die Philosophie des guten Essens
im Zusammenhang eines humanistischen Bildungsideals entwickelt und die
Asthetik der Kiiche einer Ethik des guten Lebens (in Form eines kulinarischen
Wohllebens) zuzuordnen.

Der Esskulturtheoretiker Steven Mennell hat darauf hingewiesen, dass sich
Platinas Rezeptsammlung auf das Manuskript eines italienischen Kochs namens
Martino da Como stiitzt. Martinos Liber de Arte Coquinaria war eine systematisch
geordnete Sammlung von 250 Rezepten. Einige Ansitze zu einer neuen Kulina-
rik und der Bruch mit der apicianischen Tradition einer >Groflen Kiiche« zeigen
sich darin, dass deren Vorliebe fiir starkes Wiirzen und Vermengen der Bestand-
teile abgelehnt wird. »Martino versucht ganz im Gegenteil, den Geschmack der
einzelnen Zutat durch vorsichtiges und mifiges Kochen herauszuholen.«** Auch
werden kleine delikate Gerichte anstelle der groflen Bratenstiicke und reprisen-

50 | Vgl. Paganini/Tortarolo, Der Garten und die Moderne.

51 | Vgl. Erasmus, De Civitate; Elias, Prozef der Zivilisation; Mennell, Zivilisierung der Es-
slust; Krumrey, Entwicklungsstrukturen von Verhaltensstandarten.

52 | Mennell, Kultivierung des Appetits, 102.

14.02.2026, 13:47:37.

441


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

442

Ethik des Essens

tativen Schaugerichte beschrieben, wie sie fiir die mittelalterliche Kiiche kenn-
zeichnet war.

Es dauert allerdings bis zur zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts, dass grund-
legend neue Rezepte und behutsamere Zubereitungsmethoden die Dominanz
der mittelalterlichen Kulinarik schwichen. Zu dieser Entwicklung trigt die biir-
gerliche Kiiche der Renaissance Italiens mit ihrer typisch toskanischen Vorlie-
be fiir Einfachheit und Leichtigkeit, die Gemiisegerichte bevorzugt, wesentlich
bei.>* Auch wenn in der Forschung divergierende Einschitzungen zur Modernitit
von Platinas Kochkunst herrschen®, spricht wenigstens vom geschmacksistheti-
schen Ansatz her vieles dafiir, dass »die Errungenschaften von Maestro Martino
und Platina das Ende der mittelalterlichen Kiiche bedeuten. Beide liuteten eine
ganz neue Ara ein.«*® Platina bereitet den gastrosophischen Paradigmenwechsel
zu einer modernen >Neuen Kiiche< vor. Durch die Verwendung von schlichten,
d.h. von allgemein erhiltlichen und frischen Zutaten, deren Eigengeschmack
durch kurze Gar- und Bratzeiten bewahrt und nicht durch schwere Gewiirzmi-
schungen tiberdeckt wird, setzt mit der Nouvelle Cuisine von Platina eine kiichen-
isthetische Transformation des allgemeinen Geschmacks ein.

Platinas Gastrosophie thematisiert die Frage des guten Essens nicht (wie Pla-
ton und Seneca) vorrangig tiber eine moralische Kritik der tiberzogenen und un-
gesunden Raffinesse einer prahlerischen Luxuskiiche, sondern stirker unter dem
kulinarischen Gesichtspunkt des Wohlgeschmacks in praktischer Verbindung
mit einer entsprechenden kunstvollen Zubereitung. Sein emanzipatorisches
Unternehmen, die voluptas, die Wohllust der Tafelfreuden, mit der honestas, der
Tugend, zu verbinden, zielt auf die programmatische >Vermihlung« von Asthetik
und Ethik in einer guten Mahlkultur. So ist es der unbekannt gebliebene Philo-
soph Bartolomeo Sacchi, der als erster Gastrosoph der Moderne die kulinarische
Praxis als epikureische Lebenskunst denkt. Insofern kann man »wohl sagen, dass
der Platina neben dem berithmten Cortegiano des Baldassare Castiglione dem hu-
manistischen Europa als Handbuch der Lebenskunst und des guten Benehmens
diente«.’® Speziell mit Bezug auf Frankreich kommt eine andere Studie zu der
gleichen Einschitzung. Dort heifdt es: »Diese beiden Werke bildeten damals in
Frankreich die Grundlage der Erziehung zu den guten Manieren — ohne die kei-

53 | Vgl. Biasci, Kulturgeschichte der franzdsischen Kiiche, 86.

54 | Anders als die erwahnte These, dass Platina und Martino erste Ansétze zu einer Nou-
velle Cuisine zeigen, behauptet der franzdsische Kochkunsthistoriker Revel das Gegenteil:
»Die sehr wenigen Rezepte des Platina gehdrten noch ganz und gar dem Mittelalter an.
Meistens waren sie literarische, der Antike entlehnte Spielereien. Man darf also gerade in
diesem Buche nicht nach den Prinzipien irgendeiner»gastronomischen Revolution«<suchen,
die im 16. Jahrhundert stattgefunden haben soll.« Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 97.

55 | Colinaria Italia, 110.

56 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 95.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

ne Raffinierung des Geschmacks und folglich keine groRe Kiiche méglich ist.«*

Im entscheidenden Unterschied aber zu Platinas Gastrosophie kommt in Castig-
liones Tugendsystem des Hofmanns (Cortegiano) — das zum alles iiberragenden
Muster der neuzeitlichen Sittenlehre einer richtigen, >zivilisierten< Lebensweise
und eines guten Benehmens wird — die Praxis der kulinarischen Wohllebens
nicht zur Sprache.

MoDERNE KOCHAKADEMIE

Freilich hinkt damals — wie heute — die gesellschaftlich dominierende Philosophie
samt ihrer Sittenlehre dem kulinarischen Geschmack ihrer Zeit deutlich hinter-
her. Denn wie in allen iibrigen Kiinsten nimmt Italien im 16. Jahrhundert (zu
Castigliones Zeit) auch in der Kochkunst und Esskultur unbestritten die erste
Stelle unter den Lindern Europas ein. Der epikureische Zeitgeist der italieni-
schen Renaissance schenkt dem vermeintlich Nebensichlichen und Unwerten
der menschlichen Erndhrung eine neue philosophische und kiinstlerisch-wissen-
schaftliche Aufmerksambkeit. Am offensichtlichsten ist dies durch die Tatsache
belegt, dass zu dieser Zeit in Florenz mit der Gesellschaft des Kochkessels, der
Compagnia del Paiolo, die erste moderne Kochakademie gegriindet wird. Michel
de Montaigne erzihlt — nicht ohne seine Irritation gegeniiber dem, auch fiir einen
Franzosen, damals noch ungewohnten Wissenstyp zu bekunden — von einem Ge-
sprich, welches er mit einem italienischen Koch gefiihrt habe. »Ich lie ihn von
seinem Amt erzihlen. Er hielt mir einen Vortrag tiber diese Gaumenwissenschaft
mit so feierlicher Salbung und Wiirde, also ob er mir von einem entscheidenden
Kernpunkt der Theologie gesprochen hitte.« Weiters erinnert sich der erstaunte
Philosoph an die profunden Kenntnisse des Kiichenmeisters: »Er erorterte die
Behandlung von Saucen, erstens im allgemeinen, und dann die Eigenschaften
und Wirkungen der Zutaten im besonderen; die Verschiedenheit der Salate nach
ihren Jahreszeiten, jene, die warm aufgesetzt, und jene, die kalt aufgetragen sein
wollen; die Art, sie zu schmiicken und zu verschénern, um sie dem Auge ge-
fallig zu machen.«*® Katharina de Medici, die spitere Gemahlin von Heinrich
I1, des Konigs von Frankreich, bringt diese Errungenschaften der italienischen
Renaissance nach Frankreich.”® Mit dem Auftreten der Italienerin in der dortigen
Hofgesellschaft dndert sich einiges an der alt-aristokratischen Esskultur und de-
ren mittelalterlichen Geschmack: Diese Ereignisse leiten den Entstehungsprozess
der klassischen Grande Cuisine ein und damit den langsamen Aufstieg der fran-

57 | Biasci, Kulturgeschichte der franzdsischen Kiche, 94.

58 | Montaigne, Essais, 295.

59 | Entsprechend nennt die Meniikarte des Festes, welches die Stadt Paris fiir Kathari-
na gibt, 24 Fleischsorten (hauptséchlich Végel und anderes Wild), zahllose Kuchensorten,
Feingebédcke und Pasteten und nur vier Gemiisegerichte. Vgl. Mennell, Zivilisierung, 42.

14.02.2026, 13:47:37.

443


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

444

Ethik des Essens

zosischen Kiiche zur international fithrenden Kochkunst sowie den langsamen
Aufstieg der franzosischen Lebensart zum allgemeinen Ideal eines kultivierten
>guten Geschmacks«.

GRACIANS ETHISCHER BEGRIFF DES BON GUSTO

Indessen geht die philosophische Rede vom guten Geschmack —lange bevor Kant
ihn zum Grundbegriff seiner Asthetik macht — auf Balthasar Gracian zuriick,
einen spanischen Humanisten der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts. Mit Blick
auf die Genealogie des gastrosophischen Denkens ist von Bedeutung, dass seine
Schrift iiber den Klugen Weltmann (I1 Discreto) — die er durch ein von Arthur
Schopenhauer iibersetztes Handorakel und die Kunst der Weltklugheit (Oraculo ma-
nual y arte de prudencia) erginzt — erstmals den >Geschmack« als eine Tugend
denkt und in eine philosophische Ethik einbezieht. Damit erhebt Gracian als ers-
ter und im Vergleich zu Kant auch eindeutiger den guten Geschmack zu einer
allgemeinfihigen, moraltheoretischen Kategorie und bereitet damit diejenigen
kulturphilosophischen Entwicklungen vor, die schlieRlich dazu gefiithrt haben,
dass man die Epoche der Aufklirung riickblickend mit triftigem Grund als das
»Zeitalter der Geschmackskultur bezeichnen kann«.*

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Gracian iiber Kenntnisse von Platinas
Gastrosophie verfiigte, obschon dafiir keine Belege existieren. Auf alle Fille stellt
der spanische Gelehrte eine zentrale Maxime auf, die ein gastrosophisches Den-
ken auf den Begriff bringt. Der 65. Lehrsatz seiner Weltklugheitslehre lautet:
»Verfeinere deinen Geschmack. — Er ist der Bildung fihig wie der Verstand. Je
mehr Einsicht, desto gréflere Anforderungen und, wenn sie erfiillt, desto mehr
Genuss.«* Gracians Ethik eines verfeinerten Geschmacks zielt auf das humanis-
tische Bildungsideal, dass im Prinzip jeder praktisch dazu fihig sei, einen guten,
nimlich einen durch grofe Anforderungen und viele Erfahrungen gut getibten
Geschmackssinn zu kultivieren. Nicht schon etwa der bestehende, stindisch oder
klassenspezifisch festgelegte Geschmack, sondern die individuell zu realisieren-
de Bildung und Kultur eines allgemeinmenschlichen Vermégens ist das, was die
Kunst der Weltklugheit des spanischen Humanisten lehrt.*

Nur wer in diesem geschmacksethischen Sinne verniinftig lebt, »weifl zu
wihlen« — »und zwar das Beste«.®* Daher erfordere der weltkluge oder istheti-

60 | Schimmer, Entwicklung des Geschmacksbegriffs in der Philosophie des 17. und 18.
Jahrhunderts, 124

61 | Gracian, Handorakel der Weltklugheit, 65. Lehrsatz.

62 | Freilich wendet sich Gracians Tugendlehre nicht an alle Menschen, sondern lediglich
an die Akteure der hofischen Gesellschaft. Zu dem moralistischen Zuschnitt seiner Klug-
heitslehre vgl. Amann, Die Stille des Geschmacks, 183f.

63 | Gracian, Handorakel der Weltklugheit, 51. Lehrsatz.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

sche Sinn, subjektiv allgemeingiiltig wihlen zu wissen, »guten Geschmack und
richtiges Urteil«. (Ebd.) Hans-Georg Gadamer weist darauf hin, dass der Aus-
druck bon gusto bei Gracian — wie spéter bei Kant — fiir ein lebenskiinstlerisches
Ideal echter Humanitit steht.®* Obwohl Gracian das Ideal einer Menschheit des
guten Geschmacks auf die individuell zu realisierende Wahl bezieht, die Bildung
des eigenen Geschmackssinns als ethische Aufgabe der tiglichen Selbstkultivie-
rung zu begreifen, bleibt in dessen Tugend- und Klugheitslehre — im Gegensatz
zum Epikureer Platina — eine programmatische Erérterung der Lebenskunst,
geschmackvolles Essen zuzubereiten und zu genieflen als eine unvergleichliche
Kunst der Weltklugheit, unerwihnt.

Eine ausdriickliche Bezugnahme auf den kulinarischen Geschmack und da-
mit auf die gastrosophische Ethik ist erst bei dem deutschen Philosophen und
Frithaufklirer Christian Thomasius nachzuweisen. Dennoch trifft die folgende
Feststellung Gadamers zu. »Es gibt Menschen, die eine gute Zunge haben, Fein-
schmecker, die diese Freuden pflegen: Dieser Begriff des gusto nun ist der Aus-
gangspunkt fiir Gracians gesellschaftliche Idealbildung.« (Ebd., 41) Die pruden-
tistische Alltagsethik Gracians verwendet die Kategorie des guten Geschmacks
als exemplarische Benennung fiir die Praxis eines guten Lebens, in welchem Fra-
gen des Genusses mit der Kenntnis des Besten und einer tiglichen Ubung der
Selbstbildung zu tun haben. Obschon die Stellen, wo Gracian explizit vom gusto
redet, nicht speziell von der Feinschmeckerei und den Gaumenfreuden handeln,
so gebraucht er ihn doch nicht, wie spiter und noch heute tiblich, in einem blofs
metaphorischen, sondern durchaus in einem synekdochischen Sinn, um analoge
Fragen der praktischen Anforderungen einer weltklugen Lebenskunst zu reflek-
tieren. Insofern ist es unerheblich, dass Gracian seine Ethik nicht am istheti-
schen Beispiel des kulinarischen Geschmacks und der Kunst des guten Essens
(sowohl der Zubereitung als auch der Beurteilung) konkretisiert.

Gracians allgemeine Geschmacksethik steht im Gegensatz zu dem subjekti-
ven Geschmacksbegriff, der einige Zeit spiter in der Philosophie beispielsweise
von John Locke vertreten und in Kants Geschmacksisthetik referiert wird. »Der
Verstand der Menschen, schreibt Locke im vermeintlichen Widerspruch zu Gra-
cian, »ist ebenso verschiedenartig wie ihr Gaumen; und wer meint, die gleiche
Wahrheit werde in dem gleichen Kleide jedem gefallen, darf ebenso gut hoffen,
jeden mit der gleichen Kochkunst befriedigen zu konnen; die Speise mag die-
selbe, ihr Nahrwert mag grof8 sein, und doch ist vielleicht nicht jeder imstande,
sie, mit einer bestimmten Wiirze zubereitet, wohlschmeckend zu finden, so dass
sie anders zubereitet sein muss, wenn sie fiir gewisse Leute, selbst fiir solche mit
einem gesunden Magen, bekémmlich sein soll.«%

Freilich zielt Lockes Philosophie des Geschmacks und dessen Wahrheit auf
den geschmicklerischen Subjektivismus, wonach jeder einen eigenen Gusto,

64 | Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode, 40.
65 | Locke, Versuch iiber den menschlichen Verstand, 9.

14.02.2026, 13:47:37.

445


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

446

Ethik des Essens

seinen eigenen Geschmack und seine eigene Wahrheiten habe. Sowohl in dem
privativen Sinne personlicher Lieblingsspeisen und Lieblingswahrheiten (privater
Geschmacksurteile und Geschmacksvorlieben) als auch in dem liberalistischen
Sinne, dass jedem Individuum die Freiheit zusteht, willkiirlich selbst zu bestim-
men, was es gut findet und goutiert, also fiir wahr (fiir wohlschmeckend) hilt
und wie es derlei Geschmacksfragen lebt. Entsprechend lautet Lockes Schluss-
folgerung: »Das diirfte auch der Grund sein, warum die Philosophen des Alter-
tums vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im
sinnlichen Genuf, in der Tugend oder in der Kontemplation bestehe; mit ebensol-
chem Recht hitte man dariiber streiten kénnen, ob Apfel, Pflaumen oder Niisse
am besten schmecken, und sich danach in Schulen teilen kénnen.« (Ebd., 322)
Dem Gedanken einer allgemeinen Ethik des Geschmacks, wie er nach Epikur
von Platina und Gracian vertreten wurde, hilt Locke den unbedingten Subjek-
tivismus entgegen, wonach der Geschmack des Gaumens bei jedem Menschen
verschieden sei. Wegen dieses geschmicklerischen Subjektivismus sei es »ein
ebenso vergebliches Bemiihen, alle Menschen mit Reichtum oder Ruhm zu er-
freuen (worin mancher sein Gliick sucht), als den Hunger aller Menschen durch
Kise und Hummern stillen zu wollen; beides kann wohl diesen und jenen eine
sehr bekommliche Kost sein, andern aber kann es hochst zuwider und unzutrig-
lich sein.«

THOMASIUS UND DER MORALISCHE GESCHMACKSBEGRIFF DER
FRUHEN AUFKLARUNG

Dass ein subjektiver Geschmacksbegriff nicht an die gastrosophische Allgemein-
heit einer Ethik und Asthetik des guten Geschmacks heranreicht, ist besonders
bei Christian Thomasius zu erkennen. Thomasius entwickelt die Ansétze von Pla-
tina und Gracian zu einer allgemeinen Theorie fort; im Wintersemester 1687/88
hilt er seine damals berithmt gewordene Vorlesung iiber die »franzdsische Le-
bensart«, die gleichzeitig als »Collegium tiber des Gratians Grund-Reguln/Ver-
niinfftig/klug und artig zu leben« angekiindigt wird.®® Der Aufklirer Thomasius
ist der erste bekanntere deutsche Philosoph, der den guten Geschmack ausdriick-
lich als Kennzeichen einer Ethik der gastrosophischen Lebenskunst denkt.
Damit kommt ihm an der Schwelle vom 17. zum 18. Jahrhundert die Bedeu-
tung zu, als Drehscheibe zwischen der antiken und der modernen Tradition des
gastrosophischen Denkens zu fungieren. Wenn auch ohne den Renaissance-Au-
tor Platina zu erwihnen und auch ohne Bezug auf das epikureische Erbe der
Antike hebt Thomasius —lange vor den ausgewiesenen Gastrosophen des 19. Jahr-
hunderts wie Brillat-Savarin, Antonius Anthus, Friedrich Rumohr oder Eugen Va-
erst — hervor, dass die Ethik des kulinarischen Geschmacks der philosophischen

66 | Vgl. Thomasius, Von Nachahmung der Franzosen.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

>Asthetik des Geschmacks«< zugrunde liegt. »Le bon gout, erldutert Thomasius,
bedeute »eigentlich« einen guten und subtilen Geschmack, der solche Leute aus-
zeichne, »die nicht alleine das was gut schmeckt von anderen gemeinen Speisen
wol zu unterscheiden wissen, sondern auch geschwinde durch ihren scharffsinni-
gen Geschmack urtheilen kénnen, woran es einem Essen mangele«. (Ebd., 10) In
dieser zentralen Feststellung taucht fiir einen kurzen Moment der systematische
Grundgedanke einer Gastrosophie des guten Geschmacks auf: Eine gute Esskul-
tur zu entwickeln und als alltigliche Lebenspraxis zu kultivieren, beinhaltet die
jedem mogliche, aber individuell auszubildende Fahigkeit, erfahren und sach-
kundig - eben klug — kulinarisch gute Speisen von kulinarisch weniger guten
unterscheiden zu konnen. Dies erlaubt, von demjenigen als einem Menschen mit
gutem Geschmack zu sprechen, welcher aufgrund eines solchen essthetischen
Unterscheidungsvermégens und eines ausgebildeten oder verfeinerten Sachver-
stands die gastrosophische Urteilskraft und Scharfsinnigkeit erworben hat, her-
ausschmecken und angeben zu kénnen, welches kulinarische Werk besser oder
welche schlechter gelungen ist und »woran es einem Essen mangele«, wie Tho-
masius sagt.

Mit dieser gastrosophischen Fundierung eines allgemeinen (essthetischen)
Geschmacksbegriffs gelingt es Thomasius, den Blick zu 6ffnen fiir die Bedeutung
der Kiiche bei der Herausbildung der kulturellen Moderne und der tiefgreifenden
Verinderungen der allgemeinen Lebensweise im Transformationsprozess vom
Mittelalter zur biirgerlichen Gesellschaft. Dabei gewinnt diejenige Lebensart und
kulinarische Asthetik an normativen Wert, die Thomasius zu dieser Zeit in Frank-
reich und in der dort mafRgeblichen Kiiche wahrnimmt. Deswegen spricht er den
Rat aus, man solle »die Franzosen nachahmen« —»denn sie sind doch heut zu Tage
die geschicktesten Leute, und wissen alle Sachen ein recht Leben zu geben.« Und
aufs kulinarische savoir-vivre bezogen: »Sie wissen die Speisen so gut zu prapari-
ren, dass so wohl der Geschmack als der Magen vergniiget wird.« (Ebd., 6)

Ein weltkluger Franzose und beispielhafter Lebemann, niemand anderes als
Jean-Jacques Rousseau, wird diesen Enthusiasmus gegentiber der franzdsischen
Kiiche und (Ess-)Kultur des Absolutismus entschieden kritisieren. Dennoch wird
seine Kritik jenen gastrosophischen Gedanken bestitigen, auf den es Thomasius
anzukommen scheint. Thm geht es um die philosophische Reflexion einer Lebens-
praxis, die der Asthetik des Essens einen ethischen Wert beimisst. Worin die Asthe-
tik einer guten Kiiche besteht und was gutes Essen unter kulinarischen Gesichts-
punkten ist, dariiber lisst sich streiten — und tatsichlich hat man im Zeitalter der
Aufklirung heftig tiber diese Wahrheitsfragen des guten Geschmacks gestritten.
Nambafte Theoretiker wie Hume, Dubos, Bodmer oder Voltaire nehmen Stellung
zur philosophischen Problematik des kulinarischen Geschmacks und der Asthetik
des Essens, allen voran Rousseau, dessen Kritik des schlechten Geschmacks der
modernen Kultur am radikalsten ausfillt.”

67 | Vgl. Stierle, Artikel »Geschmack¢; Gabler, Geschmack und Gesellschaft.

14.02.2026, 13:47:37.

447


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

448

Ethik des Essens

RouSSEAUS KREATIVE LANDKUCHE

»Gegenwirtig gibt es«, stellt Rousseau fest, »vielleicht keinen zivilisierten Ort
auf der Erde, wo der allgemeine Geschmack schlechter wire als Paris.«®® Er denkt
dabei nicht nur an den Geschmack im iibertragenen Sinne der philosophischen
Asthetik, sondern durchaus auch an den kulinarischen Geschmack im Sinne
einer gastrosophischen Essthetik. Dementsprechend hilt Rousseau der verbrei-
teten Meinung, die auch von Thomasius vorgetragen wurde, dass man besonders
in Frankreich, dem Land der Grande Cuisine, gut zu essen verstiinde, entgegen:
»Ich wiirde im Gegenteil sagen, dass die Franzosen nichts vom Essen verstehen,
da es so einer besonderen Kunst bedarf, ihnen die Speisen schmackhaft zu ma-
chen.« (Ebd., 142)

Rousseaus Kulturkritik basiert auch — was bislang wenig wahrgenommen
wurde — auf der expliziten Kritik einer falschen Esskultur und deren schlechten
Geschmack. Die gastrosophischen Implikationen der rousseauischen Philosophie
sind in jenen Passagen am greifbarsten, die stark an die epikureische Gartenkom-
mune und deren Landkiiche erinnern. Explizit treten bei Rousseau der subsis-
tenzwirtschaftliche Autonomiegedanke dieser Alternativgesellschaft und somit
auch die Tatsache hervor, dass es sich bei einem epikureischen Garten um einen
agrarisch kultivierten Nutzgarten handeln muss. Denn so erweitert sich die gas-
trosophische Lebenskunst praktisch zu einer naturnahen Selbsterzeugung von
Lebensmitteln auf dem eigenen lindlichen Bauern- oder stidtischen Hinterhof.
»Mein Hof«, schreibt Rousseau, »wire ein Hithnerhof und mein Marstall ein
Kuhstall fiir meine geliebten Milchspeisen. Mein Garten wire ein Gemiisegarten
und mein Park ein hiibscher Obstgarten.« (Ebd.)®

Dem entsprechend taucht auch bei Rousseau der systematische Gedanke auf,
sich sowohl praktisch mit lindlicher Arbeit als auch theoretisch mit der Landwirt-
schaft und einer naturgerechten Agrikultur zu beschiftigen. Nicht zuletzt als le-
bensweltlicher Beweis dafiir, dass die Philosophie (zum Beispiel als Gastrosophie)
durchaus volksnah und bodenstindig sein kann. »Da ich mit dem Volk Volk bin,
schreibt der Sokratiker Rousseau, »bin ich Bauer auf dem Feld, und wenn ich iiber
die Landwirtschaft rede, so braucht mich kein Bauer auszulachen.« (Emil, 380)
Profunde Zeugnisse seiner naturphilosophischen Reflexionen, die sich gegen die

68 | Rousseau, Emil, 369.

69 | Wenn Kant spater beziliglich der philosophischen Dinge des guten Essens politisch-
dkonomische Aspekte weder in seiner Asthetik noch in seiner Ethik beriicksichtigt, dann
zeigt das, dass er in diesem Punkt starker von Epikur beeinflusst war als von Rousseau.
Dieser Mangel an einer gastrosophischen Kritik der politischen Okonomie bei Kant erstaunt
umso mehr, als seine Sozialphilosophie ansonsten in hohem MaRe unter dem Einfluss von
Rousseau entstanden ist. Indessen Idsst dieses Defizitim Riickschluss und im Vergleich zu
Rousseaus politischer Radikalitat (oder etwa zur sozialistischen Philosophie eines William
Godwin) letztlich Kants Biirgerlichkeit als liberaler Theoretiker ermessen.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

cartesisch-technokratische Entseelung der Natur richten, haben im vierten Buch
des Emile Eingang gefunden. Auch dokumentieren Rousseaus Fragmente zur Bo-
tanik eine konzeptuelle Anniherung an die einflussreiche Idee einer Teleologie
im Naturdenken, die schliefllich von Kant, Schelling und Hegel aufgegriffen und
weiterentwickelt werden. Wihrend diese botanischen Studien eine rein kontemp-
lative und 4sthetische Betrachtung das Naturschone in den Vordergrund stellen,
philosophiert Rousseau im Zusammenhang seiner gastrosophischen Reflexionen
uiber die umweltethische Differenz zwischen einer zerstérerischen (er spricht von
einer »entarteten«) Naturnutzung einerseits so wie einer artgerechten Naturpra-
xis andererseits. Dabei nihert er sich mit dem Rekurs auf die >kostbare Natur«
dem agrargastrosophischen Konzept eines Naturguten, das auf die gastrosophi-
sche Metaphysik des Sokrates zuriickverweist.

Dass Rousseau seine Kulturkritik auf die Natur als Agrikultur ausdehnt und
nicht nur auf die Gesellschaft, die Kultur im engeren Sinne, beschrinkt, geht
deutlich durch die Eingangsworte des Emil hervor. Dort wird ausdriicklich eine
die Natur beherrschende und willkiirlich manipulierende Landwirtschaft als In-
begriff der menschlichen Naturentfremdung problematisiert — eine kritische Ein-
sicht, die Marxens Kritik der kapitalistischen Landwirtschaft vorbereitet. Ebenso
wird in der Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheiten
niher auf die gesellschaftshistorischen Implikationen des Ackerbaus eingegan-
gen. Rousseau fithrt den Gedanken aus, dass die Bewirtschaftung von Ackerland
als der universelle Ursprung des Eigentums angesehen werden muss. »Aus dem
Ackerbau entsprang die Notwendigkeit, die Erde aufzuteilen, und das einmal fest-
gesetzte Eigentum leitete auf die ersten Regeln der Gerechtigkeit.« Aus diesem
gerechten Eigentum leitet sich nicht nur der moralische Mafistabe des Unrechts
einer >urspriinglichen Akkumulation«ab. Ebenso gilt: »Die Arbeit gab dem Acker-
mann ein Recht auf die Friichte eines Feldstiicks, das er bestellt hat, und folglich,
wenigstens bis zur Ernte, auch auf den Grund selbst, und ununterbrochener Be-
sitz von Jahr zu Jahr verwandelte sich in ein Eigentum.«”® Allenthalben gibt Rous-
seau mit dieser im Kontext eines gastrosophischen Gerechtigkeitsdenkens nutz-
baren Herleitung eines (kleinbiuerlichen) Eigentumsrechts sowohl zu seiner Zeit
als auch heute allen Landlosen eine theoretische Waffe an die Hand, um die For-
derung nach einem Menschenrecht auf Landeigentum und ernihrungsgerechten
Landreformen zu erheben.”* Allerdings macht sich der Menschrechtstheoretiker

70 | Rousseau, Abhandlung tiber den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheiten,
241.

71 | Auf Rousseaus Spuren versucht heute Jean Ziegler - als eidgendssischer Gesell-
schaftstheoretikerund streitbarer Biirgervon Genf, dernebenbei auch das Amt des Sonder-
berichterstatters der UNO-Menschenrechtskommission fiir das Recht auf Nahrung innehat
-, die globalen Erndhrungsverhdltnisse zu verdndern und unter anderem den Landlosen zu
ihren Menschenrechten zu verhelfen. In diesem Zusammenhang bezieht sich Ziegler auch
ausdriicklich auf Rousseau (und Marx). Vgl. Ziegler, Die neuen Herrscher der Welt und ihre

14.02.2026, 13:47:37.

449


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

450

Ethik des Essens

Rousseau nicht die Arbeit, die Industrialisierung der Landwirtschaft genauer zu
analysieren oder detaillierter {iber eine naturnahe Agrikultur und einen nachhal-
tigen Metabolismus von Mensch und Umwelt nachzudenken, wie dies dann bei
Karl Marx mit gréfiter Eindringlichkeit stattfindet.”

DER NATURLICHE GESCHMACK?

Neben Reflexionen zu den 6konomischen bzw. landwirtschaftlichen Grundlagen
des Essens sind der rousseauischen Ernihrungsphilosophie weitere Details zu
entnehmen, die Ansitze zu einer gastrosophischen Ethik entfalten. Der sicher-
lich wirkmichtigste Gedanke, der mit der politisch korrekten Kiiche Rousseaus in
Verbindung zu bringen ist, betrifft den Vegetarismus und das Rohkostideal. Aus-
driicklich beruft sich seine Gastrosophie auf die »pythagoreische Lebensweise«.”?
Mit der Forderung einer fleischlosen Ernihrungsweise aktualisiert Rousseau an
der Schwelle zur modernen Gesellschaft nicht nur die lange Tradition eines philo-
sophischen Vegetariertums. Er setzt auch die entscheidenden Impulse fir die im
19. Jahrhundert verstirkt einsetzende Kritik am Fleischessen.

»Einer der Beweise, dass das Fleischessen dem Menschen unnatiirlich ist,
schreibt Rousseau, »ist die Gleichgiiltigkeit der Kinder diesem Gericht gegen-
iiber, und der Vorzug, den sie vegetabiler Nahrung wie Milch, Backwerk, Obst
und dergleichen geben.« (Ebd., 144) Freilich ist die spekulative Annahme eines
snatiirlichen<, angeborenen vegetarischen Geschmacks ein wenig iiberzeugen-
der Gedanke. Uber die Behauptung eines fleischlosen Urzustandes hinaus greift
Rousseaus zweite und grundlegendere Begriindung daher die damals populdre
Vorstellung eines Animismus auf. In der Sache bleibt aber der Glaube, dass die
Eigenschaften der Tiere in dem, der sie isst, fortleben und zu dessen >animali-
schen« Eigenschaften werden, genauso spekulativ. Das sieht Rousseau zwar, den-
noch hilt er an dieser Vorstellung fest, wenn er argumentiert: »Wie man auch
diese Erscheinung erkliren mag, eines ist sicher, dass die grofen Fleischesser
im Allgemeinen grausamer und blutriinstiger sind als die anderen Menschen.«

Als (ernst gemeintes) Beispiel fiir diesen karnivoren Animismus fiigt Rous-
seau die »Barbarei der Englinder« (ebd.) an, in deren Aggressivitit und imperia-
lem Hunger sich ein entsprechend hoher Fleischkonsum auswirke. Diese pro-
blematische Begriindung fiir eine fleischlose Ernihrungsweise verwundert um
so mehr, als seine politische Philosophie durchaus argumentative Mittel dafiir
bietet, das »traurige Vergniigen«, Rebhithner und Hasen oder andere Tiere zu t6-

globalen Widersacher, 277ff.; ders., The Right to Food. Und wie Rousseau einst gegeniiber
seinem Zogling Emil, so klart auch Ziegler in einem »Gespréch mit seinem Sohn« die Frage
auf, »wie der Hunger in die Welt kommte«. Vgl. Ziegler, Wie kommt der Hunger in die Welt?
72 | Vgl. insbesondere Marx, Das Kapital, 23, 331-530.

73 | Rousseau, Emil, 144.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

ten, schlicht unter tierethischen Gesichtspunkten als unmoralisch zu verurteilen.
Fiir ein auf das gleichberechtige Wohl der Tiere erweitertes Gerechtigkeitsdenken
fuhrt Rousseau ein langes Zitat von Plutarch an, das die bluttriefenden Mahl-
zeiten, die grausamen Liiste der Fleischfresser und das schreckliche Ermorden
friedlicher Tiere in aller erdenklichen Schirfe anprangert. (Ebd., 144-146)

Dariiber hinaus werden die landwirtschaftlichen und gesellschaftlichen Fol-
gen des »zerstorerischen Vergniigens« des Fleischessens angefithrt. Rousseau
kritisiert vor allem die sozialen Privilegien »der Reichen«, deren Fleischkonsum
sich auf die Lebensgrundlagen der »armen Leute« auswirke und zu »Elend« fiih-
re. (Ebd., 382f)) Damit bringt die rousseauische Gastrosophie erstmals auch ein
okonomisches Argument fiir eine vegetarische Lebensweise vor, die insbesondere
in der jiingsten Vergangenheit an zunehmender Bedeutung gewinnt.”* Rousseau
hat bei seiner sozialphilosophischen Problematisierung der fleischlastigen Kiiche
vor allem das illegitime Vorrecht der Oberschicht (des franzdsischen Adels) vor
Augen, nach eigenem Belieben Wildtiere zu jagen und zu verzehren. Unschwer
lasst sich dieses Unrecht aktuell auf die reichen Linder und deren exzessiven
Fleischkonsum tuibertragen, welcher nachweislich die Verschlechterung der land-
wirtschaftlichen Lebensgrundlagen und das soziale Elend in den Entwicklungs-
lindern mit verursacht. Angesichts der Ungerechtigkeit dieser Ungleichheit
spricht der Vordenker der franzésischen Revolution die bislang uneingeloste
Hoffnung aus: »Die unaufhérlichen Verwiinschungen des Volkes machen das
Wildbret frither oder spiter bitter.«”

Der Unvernunft des herrschenden schlechten Geschmacks hilt Rousseau
sein Gegenmodell einer besseren Erndhrungs- und Lebensweise vor. Indessen
zieht er dafiir das unzureichende Konstrukt eines >natiirlichen Geschmacks«<her-
an. So strengen seine spekulativen Ausfithrungen zur Urspriinglichkeit eines na-
tlrlichen guten Geschmacks einen naiven Romantizismus an. Rousseau scheint
sich dabei auf den Schweizer Literaten Johann Jakob Bodmer, einen der bekann-
testen Protagonisten der Geschmacksdiskussion im frithen 18. Jahrhundert, zu
beziehen, der die Fiktion eines natiirlichen guten Geschmacks lanciert. Bodmers
Argumentation verlduft entsprechend: »Man presentiere einem groben Bauern-
Kerl, der mit Milch und Kise auferzogen worden, auf der einen Seiten einen Topff
Milch, und ein Stiick Kise, und auf der andern eine Wein-warm, wie mans nennt,
und Zucker-Brodte; Ich bin sicher, dass er sich zu den ersten Trachten halten,
und vor den andern einen Eckel bezeugen wird. [...| Wer, meinet ihr, hat den Ge-
schmack besser und natiirlicher? Der Bauer, ohne Zweifel, weil fiir die Gesund-
heit des Menschen nichts so nachtheilig ist, als etwas siisses.«”®

Diese Konstruktion {ibernimmt Rousseau. So solle der »erste Mensch« einen
»nattirlichen Geschmack« gehabt haben, der ihn mit einfachster Kost zufrieden

74 | Vgl. Lappé, Die Oko-Diat; Lutzenberger/Gottwald, Global denken lokal essen.
75 | Rousseau, Emil, 383.
76 | Bodmer, Discourse der Mahlern, 137f.

14.02.2026, 13:47:37.

451


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

452

Ethik des Essens

stellte. »Und wenn ich ihn in seinem Urzustand betrachte«, behauptet er, »so
zweifle ich nicht, dass die schmackhafteste Nahrung auch die gesiindeste ist.«”
Dabei stellt er sich die historische Vorzeit einer paradiesischen Uppigkeit vor,
bei der die wilden Menschen »an den Baumfriichten, der Jagd und der Fischerei
Lebensmittel genug hatten«.”® Von diesem Naturzustand und dieser urspriing-
lichen, ebenso gesunden wie schmackhaften einfachen Naturkost ausgehend be-
deute die menschliche Kulturentwicklung respektive die Herausbildung einer
durch die Erfindung des Ackerbaus kiinstlichen Esskultur die sukzessive Denatu-
rierung. »Je mehr wir uns vom Naturzustand entfernen, umso mehr verlieren wir
unseren natiirlichen Geschmack.« (Ebd.) Diese kulturgeschichtliche Ontogenese
eines Verlustes des natiirlichen Geschmackssinns wiederhole und bestitige sich
in jeder phylogenetischen Entwicklung des Einzelnen: »Unsere erste Nahrung ist
Milch. Nur gradweise gewdhnen wir uns an schirfere Speisen; anfangs widerste-
hen sie uns. Obst, Gemtise, Kriuter, gebratenes Fleisch ohne Gewiirze und ohne
Salze waren ein Festessen fiir die ersten Menschen.«”® Sein Zogling Emil soll
daher »die guten Friichte und Gemiise, die gute Sahne«, tiberhaupt »die Milch-
speisen« (ebd., 188f) lieben lernen.

Sicherlich tragen solche Uberlegungen, die das kindliche Ideal der Milch und
einer kulinarisch abstinenten Naturkost idealisieren, wesentlich dazu bei, dass
Rousseaus Geschmacksphilosophie leicht als eine moraline Verzichtsideologie fiir
infantile Kérnerfresser und friedliche Laktophagen gedeutet werden kann.® Hier
geht es nicht darum, die Unzulinglichkeiten der Rede von einem natiirlichen Ge-
schmack zu vertiefen, die in diesem Zusammenhang eine Nihe von Rousseaus
Denken zu Lockes Philosophie und dessen Theorie des geschmicklerischen Sub-
jektivismus (Naturalismus) herstellt. Stattdessen kann Rousseaus gastrosophi-
scher Ansatz, der der menschlichen Essistenz {iberhaupt eine grundbegriffliche
Bedeutung und einen konstitutiven Stellenwert fiir eine Ethik des kulinarischen
Geschmacks einrdumt, gewiirdigt werden. Zu dieser Wiirdigung gehort, bei ihm
einen Begriff des guten Geschmacks hervorzuheben, der — nicht nur, sondern mit-
unter auch — »gute Friichte und Gemiise« und »gute Sahne« zu genieflen weifd.

77 | Rousseau, Emil, 141.

78 | Rousseau, Abhandlung tiber den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheiten,
2, 240.

79 | Rousseau, Emil, 141.

80 | Vgl. Onfray, Rousseau und die Milchstrasse.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

UMWELT- UND SOZIALVERTRAGLICHER EINKAUFSKORB

Im Mittelpunkt von Rousseaus gastrosophischen Geschmacksbegrift steht das
Ideal einer einfachen, aber qualititsbewussten Kiiche, deren Geist spiirbar epiku-
reisch ist: »Jede Mahlzeit ist ein Festessen, wo man den UberfluR den Leckerbis-
sen vorzieht.«*! Diese Leckerbissen-Asthetik erhebt zwar (quantitativ) die relative
»Einfachheit der Speisen« (ebd., 144) zum Prinzip der kulinarischen Vernunft.
Doch deren normative (qualitative) Orientierung ist kein angeborener, natiirli-
cher Geschmacks, vielmehr ein ethisch ausgebildeter und praktizierter, politi-
scher Geschmack. Denn Rousseau bringt einen sokratischen Gedanken neu ins
Spiel, wenn er argumentiert, dass eine ethische Alltagskiiche bereits beim guten
Geschmack der richtigen Einkaufsauswahl beginnt.

Rousseauisch gesprochen in Anspielung an den contract social, gehort in einen
politisch korrekten Einkaufskorb nur im wahrsten Sinne des Wortes sozial Ver-
trigliches. Der politische Akt einer allgemeinfihigen (geschmackvollen) Wahl ba-
siert auf dem normativen Kriterium einer unter ckonomischen und ckologischen
Gesichtspunkten verallgemeinerbaren, das Allgemeinwohl berticksichtigenden
Auswahl von entsprechenden gerechten Lebensmitteln. Entsprechend gilt: Jeder
Kaufakt inszeniert den Gesellschaftsvertrag. Bei Rousseau taucht die sokratische
Idee des politisch klugen Einkaufs als subversiven Einsatzes einer ethischen Oko-
nomie wieder auf. »Ich schicke nicht zum Kaufmann, ich gehe selbst hin.« (Ebd.,
375) Dass der Philosoph lieber selbst zum Markt geht, als dies anderen Menschen
(Dienern bzw. Dienstleistern) zu iiberlassen, hingt mit einem ebenso simplen
wie revolutioniren Sachverhalt zusammen — er kann »besser auswihlen« und
muss »weniger bezahlen«. (Ebd.) Gleichzeitig tibernimmt Rousseau das epiku-
reische Ideal einer weisen Selbstgentigsamkeit des kleinen Geldes und relativen
Wohlstandes. »Ein Mann von Geschmack und wirklicher GeniefRer braucht gar
keinen Reichtum: es geniigt, frei und sein eigener Herr zu sein.« (Ebd., 384)

Worin besteht also der gute Geschmack des ebenso selbstbestimmten wie ge-
rechten Einkaufs? Die zu erwartende Antwort ist weitestgehend bekannt: Zuriick
zur Natur® — im gastrosophischen Sinn eines Zuriick zu méglichst vollwertigen
und frisch geernteten Naturprodukten aus direkter Vermarktung. »Von Speisen
wiirde ich immer die wihlen, die die Natur selbst am besten zubereitet und die
durch die wenigsten Hinde gehen, um auf unseren Tisch zu gelangen.«® Tat-
sichlich plidiert der Naturkostler auch fiir Erzeugnisse aus biuerlicher Land-
wirtschaft und, wie erwihnt, idealerweise aus dem eigenen Garten. So ist »das

81 | Rousseau, Emil, 381.

82 | Die naturalistische und die Vergangenheit romantisierende Formel Zurtick zur Natur!
hat Rousseau selbst jedoch so nie in den Mund genommen, wie er in seiner Verteidigung
gegen Voltaire und Palissot klarstellt. Vgl. Rousseau, Abhandlung iiber den Ursprung und
die Grundlagen der Ungleichheiten.

83 | Rousseau, Emile, 373.

14.02.2026, 13:47:37.

453


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

454

Ethik des Essens

Schwarzbrot, das Emil so gut schmeckt, aus dem selbstgeernteten Getreide ge-
backen. Der kriftige Rotwein, der so gesund ist und den Durst so gut 16scht, ist
aus dem Weingarten des Bauern.« (Ebd., 188) Dem landwirtschaftstheoretischen
Grundgedanken nach leben die rousseauischen Okoprodukte von der Nachfrage
seitens eines kleinbiuerlichen Produktionssystems, das auf kurzen Abnahmewe-
gen und geringem Transport basiert.

Angesichts einer von diversen Speisen iiberfiillten Tafel konfrontiert Rous-
seau seinen fiktiver Z6gling Emil mit der rhetorischen Frage: »Durch wie viele
Hinde glaubst du, ist alles, was du hier auf dem Tisch siehst, gegangen, eher es
hierhergekommen ist. [...] Worin bestand der Genuss dessen, was dir ferne Lin-
der und fremde Hinde [...] geboten haben?« (Ebd., 188) Sein Einwand gegeniiber
den vorherrschenden Produktionsverhiltnissen und Konsumtionsgewohnheiten
zielt auf die globalen Zusammenhinge einer unnétigen Arbeitsteiligkeit inner-
halb des Erndhrungssektors und richtet sich dagegen, »dass die ganze Welt dazu
beitragen musste, dass vielleicht zwanzig Millionen Hinde lange daran gearbeitet
haben, dass es vielleicht Tausende das Leben gekostet hat«. (Ebd., 188) Hier wird
die kulturgeschichtliche Erfahrung greifbar, die dem antizivilisatorischen Protest
Rousseaus zugrunde liegt.

Um tber die Mittel fiir eine aufwindige Lebensweise insbesondere der ho-
fischen Gesellschaft (aber zunehmend auch der industriellen Stidte) zu verfii-
gen, muss die Land besitzende Oberschicht wie auch der Kénig oder der Staat
die steuer- und abgabepflichtigen Bauern des eigenen Landes und — als Kolonial-
herr fremder Linder — die Sklaven in den kolonialisierten Lindern iiber jedes
MafR ausbeuten: Eine fundamentale Ungerechtigkeit und alltigliche Erfahrung
der Unfreiheit, die historisch zur franzésischen Revolution, zur Abschaffung der
Sklaverei, zur Erklirung der Menschenrechte und schliefilich zum postkolonia-
len Widerstand in den ehemaligen Koloniallindern fithrt. Nur wird diese sozial-
philosophische Kritik der politischen Weltékonomie von Rousseau nicht weiter
vertieft.

VERBRAUCHERSCHUTZ UND DER MAKEL DER GEWACHSHAUSKULTUR

Gleichwohl richtet der Geschmackstheoretiker Rousseau bereits grofere Auf-
merksambkeit auf die Warenwelt der Lebensmittel, insofern diese den gesellschaft-
lichen Geschmack vergegenstindlichen und gewissermaflen naturalisieren. So
dufert er Bedenken gegentiber der minderwertigen Qualitit vieler bloR optisch
verschonter Esswaren. Aus der Perspektive des Verbraucherschutzes rit der Auf-
klarer zur Vorsicht: »Filschungen wiirde ich vorbeugen«. (Ebd., 3773) Mit der Pro-
blematik der Geschmacksfilschung und einer Minderwertigkeit der Esswaren
spricht die rousseauische Kulturkritik ein gastrosophisches Thema an, das seit-

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

dem durch fortgesetzte Lebensmittelskandale die ebenso subtilen wie profitablen
Machenschaften der modernen Lebensmittelindustrie begleitet.®*

Das Urteil des Verbraucherschiitzers lasst nichts an Klarheit zu wiinschen
uibrig: »Man filscht viele Lebensmittel, damit sie besser scheinen, als sie sind.
Solche Filschungen tduschen Auge und Geschmack. Aber sie sind schidlich und
machen die gefilschte Ware trotz ihrem guten Aussehen schlechter, als sie vorher
war.«® Die Wahl, nur unverfilschte Waren mit natiirlichem (naturbelassenem)
Wohlgeschmack zu kaufen, beinhaltet die Ablehnung von Produkten aus indust-
rieller Landwirtschaft und Gewichshauskultur. »Nichts hat weniger Geschmack
als Frithobst. Unter grofRen Kosten gelingt es dem oder jenem reichen Pariser,
das ganze Jahr tiber aus seiner Tafel schlechtes Gemiise und schlechtes Obst aus
seinen geheizten Treibhiusern zu haben.« Schon Rousseau stellt sich die Gewis-
sensfrage, die sich mittlerweile bei immer mehr Menschen regt. »Wozu brauche
ich mitten im Winter Kirschen und goldgelbe Melonen, wenn mein Gaumen we-
der Feuchtigkeit noch Erfrischung nétig hat? Brauche ich in den Hundstagen die
schwerverdaulichen Kastanien? Soll ich sie, so wie sie aus dem Ofen kommen,
den Stachelbeeren, den Erdbeeren und den durststillenden Friichten vorziehen,
die mir die Erde ohne jede Miihe spendet?« (Ebd., 374)

Saisonales Obst und Gemiise, deren je spezifische Jahreszeitlichkeit und Re-
gionalitdt erst eine natiirliche Giite und Geschmacksreife ermdéglichen, sind die
beste Wahl: Mit dieser Maxime spricht sich Rousseau entschieden gegen eine
kiinstliche Warenvielfalt aus, die nur um den Preis einer aufwindigen und quali-
titsmindernden Vermarktung verfiigbar ist. Gerade unter dem kulinarischen Ge-
sichtspunkt eines guten Geschmacks kritisiert er die industrielle Landwirtschaft,
die fiir eine Geschmacklosigkeit des Essens sorgt, und pladiert fiir eine Umorien-
tierung auf okologische Kost. »Es ist mithsam und geschmacklos«, schreibt der
Gastrosoph, »wenn man derart die Ordnung der Natur stért und ihr unfreiwil-
lig Gaben abringt, die sie nur widerwillig und unter Verwiinschungen hergibt,
denen es an Giite und Geschmack fehlt und die daher weder den Magen nihren
noch dem Gaumen schmecken kénnen.« (Ebd., 374) Daher will Rousseau auf
seinem Tisch nichts »Weithergeholtes«; statt kostspieliger Spezialititen aus der
Ferne bevorzugt er regionale Erzeugnisse. Mit dem Gedanken einer reterritoria-
lisierten Geschmacksisthetik kehrt sich die koloniale Logik des Konsums um, so
dass sich seine Ethik dem Konzept eines kosmogastronomischen Feinschmecker-
tourismus nihert. »Wenn ich ein Gericht vom Ende der Welt kosten mdéchte, so
wiirde ich es lieber dort suchen, als es kommen lassen, denn auch den erlesensten
Speisen fehlt immer eine Wiirze, die man nicht mitnehmen kann und die ihnen
kein Koch geben kann: die Luft des Klimas, die sie erzeugt hat.« (Ebd., 374)

Nicht nur Produktions- und Konsumtionsverhiltnisse der vorherrschenden
Esskultur werden verurteilt, ebenso die kulinarischen Prisentationsformen.

84 | Vgl. Angres/Hutter/Ribbe, Futter fiirs Volk.
85 | Rousseau, Emil, 177.

14.02.2026, 13:47:37.

455


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

456

Ethik des Essens

Am Beispiel eines prichtigen Festessens in einem »reichen Haus« eine »iiber-
maiflige Verfeinerung« kritisiert (ebd., 369). Es werde ein luxuridser Aufwand
mit viel Personal und zahlreichen Gingen, bei denen »ein Gericht dem anderen
folgt«, veranstaltet und dazu noch ein enormer Prunk mit teurem Tafelgeschirr —
»einem Berg von Silber, der drei Viertel des Tisches bedeckt« — betrieben. (Ebd.,
188) Wegen dieser Reprisentationsfunktion und erst recht unter dem Gesichts-
punkt des kulinarischen Geschmacks hilt Rousseau nichts von der franzosischen
Kiiche und »findet all unsere pikanten Gerichte geschmacklos« (ebd., 189) und
duflert einen »Widerwille« gegen »zusammengesetzte Gerichte« (ebd., 141).
Rousseaus Kritik an der stilbestimmenden franzésischen Kiiche findet wenig
spater durch den Kochkunsttheoretiker Friedrich Rumohr eine systematische Be-
grindung. In diitetischer Hinsicht wird Rousseaus Kritik der Grande Cuisine
wiederum von dem Mediziner Christoph Hufeland aufgegriffen. (Siehe I.5) Fiir
die Genealogie des gastrosophischen Denkens ist in dieser Hinsicht entscheidend,
dass Rousseau nicht in die didtmoralische Kritik der Unmifigkeit der philoso-
phischen Tradition einstimmt. Fiir ihn liegt die Ursache eines unméifligen Essens
nicht in einem Mangel an Moral, sondern im Gegenteil gerade in dem Einfluss
einer Moral der naturwidrigen Mifigung, deren Regiment zwangsliufig zur Diit-
hysterie fiithrt. »Unser Appetit ist nur darum maRlos«, notiert er, »weil wir ihm
Regeln geben, die wider die Natur sind. Durch stindiges Verordnen, Vorschreiben,
Hinzufiigen und Wegnehmen leben wir mit der Waage in der Hand. Aber diese
Waage ist nach unseren Launen geeicht und nicht nach unserem Magen.«&
Rousseaus Erndhrungslehre verfolgt kein asketisches Ideal der kulinarischen
Frugalitit, dessen genussfeindlicher Geist im Feinschmecker nur die Verkorpe-
rung einer animalischen Unvernunft zu sehen vermag und diese Lebensform per
se sittenstreng verurteilt. Bei Rousseau gilt allemal: Besser dem guten Essen als
Form des guten Lebens zu viel Wert beimessen, als es gering zu schitzen und
zu entwerten zugunsten anderer Lebensinhalte. Dann kann man auch der Fein-
schmeckerei der Gourmets als ein blofRes Extrem richtig einordnen. »Ich habe
manchmal Leute beobachtet, die aufs Essen groflen Wert legenc, fithrt Rousseau
aus, »die beim Erwachen schon tiberlegen, was sie tagsiiber essen werden und
die Mahlzeit genauer beschreiben, als Polybos eine Schlacht. [...] Die Feinschme-
ckerei ist das Laster leerer Herzen. Die Seele eines Feinschmeckers sitzt im Gau-
men. Er ist nur zum Essen geschaffen. In seiner stumpfen Unfihigkeit ist er nur
beim Tisch am Platz. Er kann nur {iber Gerichte urteilen. Uberlassen wir ihn ohne
Bedauern dieser Beschiftigung. Besser diese als jede andere, zu unserem wie zu
seinem Besten.« (Ebd., 141) Im Unterschied zum traditionellen Diskurs der philo-
sophischen Didtmoral duldet die rousseauische Gastrosophie den Feinschmecker,
weil dieser ein Genussleben kultiviert, dessen Defizit lediglich darin liegt, einseitig
zu sein. Ist der kulinarische Selbstgenuss eingebettet in ein entsprechendes Ge-
meinschaftsleben und ist die gastrosophische Lebenskunst ein konstitutiver Be-

86 | Rousseau, Emil, 146.

14.02.2026, 13:47:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

standteil einer umfassenderen Freiheitspraxis, findet beides volle Zustimmung.
Wie die epikureische Gartenkommune implizieren die utopischen Bilder seiner
Landhausexistenz daher das konviviale Ideal einer freundschaftlich-egalitiren Ver-
gemeinschaftung. »Dort versammelte ich eine Gesellschaft um mich, die weniger
zahlreich als erlesen ist. Freunde, die das Vergniigen lieben und etwas davon ver-
stehen.« (Ebd., 380) So entwirft auch Rousseaus Modell einer idealen Mahlgesell-
schaft vorpolitische Bilder eines guten Lebens, das mit einigen guten Freunden bei
gutem Essen und leichten Feldarbeiten ein gliickliches Landleben fristet.

NEUE GESELLSCHAFTSORDNUNG ALS NEUE TISCHORDNUNG

Uber die Reflexionen zur kulinarischen Lebenspraxis hinaus beinhaltet das ge-
sellschaftstheoretische Selbstverstindnis der rousseauischen Gastrosophie, dass
der — im Zentrum seiner politischen Philosophie stehende — Gedanke der Frei-
heit und Selbstgesetzgebung auch im Binnenverhiltnis der Mahlgemeinschaft zu
entsprechend humanen Verinderungen fithrt. Die zivilisatorischen Tischsitten-
gesetze werden von unnétig disziplinierenden Zwingen befreit und das Zustan-
dekommen der Tischgesellschaft durch partizipatorische Teilhabe egalisiert. An
der steifen Etikette hofischer Tischmanieren sieht Rousseau einen idealtypischen
Beweis fiir die kulturelle Fehlentwicklung des modernen Zivilisationsprozesses.
Denn die Moral dieses anstindigen Benehmens und Wohlverhaltens fithrt nicht
zu Selbstbestimmung und Gemeinwohl, sondern zu Konformismus und Selbst-
verlust. »Immer fordert die Hoflichkeit und gebietet der Anstand, immer folgt
man angenommenen Gebriuchen und niemals seinem eigenen Sinne.«®

Im Widerstand zu dieser Disziplinarmoral und Scheintugend will Rousseau
eine Informalisierung der Tischsitten als antizivilisatorische Riickkehr zu einer
natiirlichen Zwanglosigkeit und Eigengesetzlichkeit der Tischsitten. In dieser —
natiirlich alles andere als — nattirlichen Zwanglosigkeit und Eigengesetzlichkeit
konvivialer Umgangsformen verliert der Esstisch als Institution der sozialen Kon-
trolle an Bedeutung. Die neue Formlosigkeit erlaubt eine edle Verwilderung des
Tischbenehmens, die die zivilisierte Tischordnung samt ihrer formalistischenen
Etikette revolutioniert. »Die Gerichte werden zwanglos gereicht, der Appetit hebt
die Umstandskrimerei auf. Jeder denkt unbefangen zuerst an sich selbst und fin-
det es richtig, dass es der andere ebenso macht. [...] Aus dieser herzlichen und
mafivollen Vertraulichkeit entstiinde ohne Ungezogenheit, ohne Falschheit und
ohne Zwang ein herzhaftes Geplinkel, das hundertmal reizender wire und die
Herzen einander niher brichte als jede Salonpolitur.«*® Dieser Kritik an den tra-
ditionellen Tischsitten geht es nicht um die Abschaffung der Mahlgesellschaft als
dem allgemeinen Anlass einer alltiglichen Vergemeinschaftung. Vielmehr findet

87 | Rousseau, Abhandlung ber die Wissenschaften und Kiinste, 35.
88 | Rousseau, Emil, 381.

14.02.2026, 13:47:37.

457


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

458

Ethik des Essens

sich in der rousseauischen Ethik der Tafelkunst jene — von Kant schliefllich zu
allgemeinen moralischen »Gesetzen einer verfeinerten Menschheit« erhobene —
Idee einer konvivialen Humanitit.

Insofern Rousseau das soziale Ideal einer leger-egalitiren Tischsittlichkeit und
Tafelgemeinschaft vor Augen hat, liegt seiner politischen Konzeption eines demo-
kratischen Gemeinwesens eine gastrosophische Gesellschaftsutopie zugrunde.
So ist die gute-Mahlzeit-in-guter-Gesellschaft nicht erst bei Kant, sondern bereits
bei Rousseau der Vorschein eines guten Zusammenlebens. Das Prinzip der Frei-
heit und Gleichheit im kultivierten Umgang wird direkt auf die kulinarische Pra-
xis tibertragen. Die traditionellen Herrschaftsverhiltnisse, sich nur von Anderen
bedienen — bekochen, servieren, verkostigen — zu lassen, ohne selbst kulinarisch
titig zu sein, werden im gastrosophischen Ideal einer menschlichen Emanzipa-
tion abgeschafft. »Wir wiren unsere eigenen Diener, um unsere eigenen Herren
zu sein, und jeder wiirde von allen bedient werden.« (Ebd.)

Die Utopie einer herrschaftsfreien und gleichberechtigten Alltagskiiche lasst
sich sozialphilosophisch zu einer Gesellschaftskritik ausweiten, die sich tiber
problematische Arbeitsverhiltnisse und schlecht bezahlte Dienstleistungen der
Gastronomie bzw. der Nahrungsindustrie hinaus gleichermaflen gegen alther-
gebrachte Geschlechterverhiltnisse wendet, die Frauen den Arbeitsdienst am
Herd aufzwingen. Diese emanzipatorische Perspektive legt die Gastrosophie, die
Rousseau im Ansatz entwirft, mit der Vernunftidee einer herrschaftsfreien und
gleichberechtigten Kiiche immerhin nahe. Dennoch bleibt er selbst letztlich der
vorherrschenden Esskultur darin unkritisch verhaftet, dass er die Kiichenarbeit
weder jenseits der tradierten Geschlechterlogik zu denken vermag noch eine eige-
ne Kochkunst praktiziert. Ganz im Sinne seiner selbstkritischen Schrift Rousseau
richtet tiber Jean-Jacques wire speziell in diesem Fall ein Bekenntnis des eigenen
Versagens angebracht gewesen.® Jedenfalls hitte er sich — gemessen an seinen
eigenen Mafistiben — hinsichtlich einer Ethik des guten Essens und der Koch-
kunst als einer geschlechterneutralen Lebenskunst auch von dem schlechten Ge-
schmack seines historischen und personlichen Umfeldes befreien miissen. Die
entsprechende Begriindung dafiir liefert Rousseau selber: »Man kann auch an
Orten, wo ein schlechter Geschmack herrscht, denken lernen; man darf nur nicht
wie die denken, die diesen schlechten Geschmack haben.«*

Zwar entwickelt Rousseau keine systematische Theorie der Kochkunst, um
seine ablehnende Haltung gegentiiber der franzésischen Grande Cuisine zu recht-
fertigen, wie dies bei dem gastrosophischen Asthetiker Friedrich von Rumohr
der Fall sein wird, dessen Schrift tiber den Geist der Kochkunst deshalb gleich zu
konsultieren ist. Aber das esskulturelle Gegenprogramm, die »Counter Cuisine«
(Belasco), die Rousseau entwirft, um den schlechten Geschmack seiner Zeit zu

89 | Vgl. Weiss/Harper, Rousseau’s Political Defense of the Sex-Roled Family; Ehrich-Hae-
feli, Rousseaus Sophie und ihre deutschen Schwestern.
90 | Rousseau, Emil, 370.

14.02.2026, 13:47:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

transformieren, weist mit der Idee einer politisch korrekten Kiiche und ihrer Tu-
gendlehre gastrosophische Anzeichen auf, in denen die sokratisch-epikureischen
Ansitze fortentwickelt werden. Um Rousseau als gastrosophischen Vordenker
wiirdigen zu konnen, ist er gerade als politischer Philosoph und revolutionirer
Menschenrechtler wahrzunehmen, der seine Gerechtigkeitstheorie und seine
kulturkritische Geschmacksisthetik mit einem okologischen Naturdenken ver-
bindet und dies alles lebenspraxisch im ethischen Ideal einer guten Alltagskiiche
und eines kultivierten Mahlgemeinschaftslebens verankert.”

EXTRABEILAGE: DiIE BEWEGUNG DER NEUEN KULINARIER
UND IHR KULINARISTISCHES MANIFEST

Rousseaus Plidoyer fiir ein naturnahes Denken liefert eine wesentliche
Grundlage fiir das gastrosophische Selbstverstindnis der neuen kulina-
rischen Bewegung unserer Tage, welche mit dem Slogan »Zuriick zum
Geschmack« ausdriicklich — aber unausgewiesen — ihre rousseauistischen
Hintergriinde andeutet.”? Die Vereinigung Gourmets for Nature haben
ihre politisch korrekte Revolutionskiiche sogar mit einem >Manifest« ver-
sorgt.”® Auch eine europaweit agierende Partei besinnt sich — ihrerseits un-
ausgewiesen — ihrer rousseauistischen Philosophie und rufen eine >Food
Revolution« aus: »Gutes Essen ist politisch. Daher brauchen wir eine gute
Ernihrungspolitik, die den Armsten das Recht auf Nahrung gibt, die die
Nachhaltigkeit und Vielfiltigkeit der AgrarKultur widerspiegelt und bei
der Landwirte und Verbraucher gemeinsam die Verantwortung fiir ge-
rechte Preise und gerechten Handel tragen. Die Europdischen Griinen ha-
ben eine neue Kampagne gestartet — >Fiir eine europdische Erndhrungs-
kulturl« Zusammen mit Euch méchten wir fiir ein stirkeres 6ffentliches
Bewusstsein, personliches Engagement und fiir partizipative Demokratie
kiampfen, um der Ernihrungspolitik in ganz Europa eine neue Richtung
zu geben und sie zu verbessern.«** Doch die weitestgehend getreueste
und aktualisierteste Fortsetzung von Rousseaus Gastrosophie — mit ihren
Stirken und Schwichen — findet sich heute (ausgerechnet) bei den euro-

91 | Vgl. Wostry, Die Beziehung zwischen Rousseaus politischer Philosophie und den Ge-
sellschaftsvorstellungen »der Griinen«. Parteipolitisch und kulturell besonders »plastisch«
wird die rousseauistische Idee einer politisch korrekten Alltagskiiche bei dem »griinen« So-
zialrevolutiondr und humanen Sozialplastiker Joseph Beuys und dessen gastrosophisch
erweiterten Lebens-Kunst; vgl. Lemke, Jeder Mensch ist ein Kochkiinstler.

92 | Vgl. Petrini, Slow Food; Eurotoques, Zuriick zum Geschmack.

93 | Vgl. Angres/Hutter/Ribbe, Futter fiirs Volk, 309f.

94 | »Die Griinen«/EFA (im Européischen Parlament); vgl. www.eat-better.org/eat-better.

php.

14.02.2026, 13:47:37.

459


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

460

Ethik des Essens

péischen Spitzenkdchen, die sich in der Vereinigung Eurotoques organi-
siert haben. Thr >kulinaristisches Manifest<, wie man sagen kénnte, um
an historische Vorldufer anzuspielen, hat es verdient, hier in voller Linge
dokumentiert zu werden:

»Zuriick zum Geschmack

Wissenschaft und Technik iiberschreiten die in Jahrtausenden entstandenen Ar-
ten bei Tieren und Pflanzen; die Natur verkommt zur Fabrik, die industrialisierte
Landwirtschaft zerstort die Bdden und der freie Handel gilt mehr als die Sorge
um die Gesundheit der Menschen. Nahrungsmittel werden kiinstlich geschaf-
fen - von gigantischen Konzernen, deren Geschmacksdiktatur die Sinne tuscht
und den Koérper betriigt. Da ist es kein Wunder, dass unsere Nahrung nicht mehr
die urspriingliche Kraft und Energie des Lebens«Mittels in sich trégt! Doch wir
miissen diese bedrohliche Entwicklung nicht hinnehmen. Die Alternative heift:
Riickbesinnung auf die natirlichen Grundlagen unserer Erndhrung und Vertrauen
in unsere eigenen Sinne. Neben industriellen Fertiggerichten gibt es noch immer
die traditionell-handwerkliche Kiiche mit unverfélschten Lebensmitteln - wenn
moglich aus 6kologischem Landbau und artgerechter Tierhaltung, vorzugsweise
aus der Region und nach der jeweiligen Saison. Ganz bewusst verwenden wir hier
den Begriff \Lebensmittel« und stellen ihn dem »Nahrungsmittel« gegeniiber. Le-
bensmittel haben mit Leben«zu tun, sie sind keine beliebig austauschbaren in-
dustriellen Massenprodukte. Die Initiative Eurotoques wurde 1986 als Bollwerk
gegen Fastfood und Pfusch in der Nahrung gegriindet. Was »Euro« bedeutet, ist
klar -»la toquecist franzdsisch und bedeutet »Kochhut:, das Standeszeichen der
Koche. Hier haben sich Meisterkéche zusammengetan, die sich durch die Einhal-
tung strenger Regeln der Bewahrung des kulinarischen Erbes verpflichtet haben.
Diese Idee kann sich aber nur durchsetzen, wenn sie sich bei allen verbreitet, die
gern essen - und die kulinarische Kultur bewahren wollen.

Die Esskultur ist in Gefahr!

In ganz Europa sind heute kulinarische Traditionen in Gefahr. Unsere Erndhrung
erfahrt gegenwartig einen so grundlegenden Wandel wie niemals zuvor in der Ge-
schichte. Die Erfolge in den Forschungslabors haben es ermdglicht, das Lebens-
mittel an sich zu verandern. Es kann kiinstlich erzeugt und durch Genmanipulaton,
das heifit durch Eingriffe in das Erbgut bei Pflanzen und Tieren, den Bediirfnissen
von Industrie und Handel angepasst werden. Zum Zeit zu sparen, greift man im
Privathaushalt ebenso wie in der Gastronomie gern zu minderwertigen, industriell
gefertigten Nahrungsmitteln - Fertigsoen, Wiirzmischungen, zu vorgefertigter
Nahrung in jeder Form, die europaweit gleich schmeckt. »Food-Designer« der In-
dustrie statten Nahrungsmittel mit chemischen Zusétzen, Aromaverstéarkern und
Konservierungsstoffen aus und gestalten Lebensmittel fett- und kalorienarm. Die-
se »Fastfood-Kultur« geht letzten Endes auf Lasten des Verbrauchers und seiner
Gesundheit. Sie unterstiitzt den Trend zum schnellen Essen, bei dem nicht nur die

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

kulinarische Tradition verloren geht, sondern der auch mangels ausgewogener
Erndhrung zahlreiche gesundheitliche Risiken birgt. Diese Entwicklung bedeutet
auch eine Entfremdung vom Natiirlichen, einen Identitatsverlust, einen Verlust von
Besinnung und Orientierung. Esskultur ist ein erhaltenswertes Bildungsgut, das
nicht auf dem Altar der Bequemlichkeit und Zeitersparnis geopfert werden darf.
Kochen ist einerseits eine Kunst, wird sie von Meistern praktiziert, und andererseits
eine Kulturtechnik, die von immer weniger Menschen beherrscht wird. Dadurch
verschwinden nicht nur die in den Familien iberlieferten Rezepte und Fertigkeiten,
sondern auch die Sinneswahrnehmungen. Die fernsehgewohnte Menschheit kon-
zentriert sich auf Sehen und Héren; Tast-, Geruch- und Geschmackssinn verkiim-
mern ebenso wie die zum Kochen ndtigen handwerklichen Fertigkeiten.

Wider unsere Natur

Im Bereich der industriellen Nahrungsmittelproduktion gibt es weder ethische
noch moralische Grenzen. Die Natur wird umgebaut - etwa durch Gentransfer,
Bestrahlung und verschiedenste Zusétze wie kiinstliche Farbstoffe, syntetische
Aromen und Konservierungsmittel. Kiinstlich verdnderte Lebensmittel bergen viele
Risiken fiir die menschliche Gesundheit und die Umwelt. Genfood kann beispiels-
weise Allergien fordern. Der Einsatz von gentechnisch verdanderten Organismen in
der Landwirtschaft ist fiir die Betreiber nur dann lohnenswert, wenn er groftflachig
erfolgt. So wird die Tendenz zur Konzentration auf wenige industrialisierte Gro3be-
triebe unterstutzt. Dadurch werden die regionalen Marktstrukturen zerstrt und die
kleinen, regionalen Erzeuger haben das Nachsehen. Doch genau diese Erzeuger
sind flr uns die wichtigsten, denn sie liefern die besten Grundstoffe fiir unsere
Kiiche! »Functional Food« verspricht dem Verbraucher, sich mit einem essbaren
Produkt nicht nur n&hren zu kdnnen, sondern sich auch einen bestimmten Nutz-
effekt anzueignen. Die Werbestrategie der Nahrungsmittelindustrie, aus deren Fa-
brikhallen diese Stoffe ja kommen, ist mit dieser Verkniipfung von Nahrungsmittel
und Medikament sehr erfolgreich am Markt. Die Grenzen zwischen Einkaufsmarkt
und Apotheke verschwimmen bei jeder Art »Functional Food«. Kunstprodukte, de-
ren gesundheitsfordernde Wirkung nicht erwiesen ist, gaukeln dem Konsumenten
vor, es komme gar nicht darauf an, seine Erndahrungsgewohnheiten zu verandern,
um die Krankheiten unserer westlichen Zivilisation zu vermeiden.

Gutes Essen und eine gesunde Umwelt

Auch Naturschutz gehtdurch den Magen! Diese vielleicht etwas ungewdéhnlich klin-
gende Botschaft steht fiir ein neues Versténdnis zwischen Kiiche und Natur. Letzt-
lich geht es dabei um die Frage, wie jeder Einzelne durch richtiges Einkaufen und
Kochen die Natur schitzen kann. Lebensmittel sind etwas Natirliches und sollten
im Einklang mit der Natur produziert werden, damit nachfolgende Generationen
sie auch noch in hoher Qualitét geniefen kdnnen. Diese so genannte »nachhal-
tige Entwicklung« bedeutet heute im nationalen und internationalen Verstandnis,
dass sich alles Wirtschaften an der Tragfahigkeit des Naturhaushalts orientieren

14.02.2026, 13:47:37.

461


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

462

Ethik des Essens

muss. Die natlrlichen Lebensgrundlagen missen geschiitzt, die wirtschaftliche
Leistungsfahigkeit und die Wahrnehmung der sozialen Verantwortung erhalten
werden. Eurotoques fordert diese Nachhaltigkeit durch pddagogische Arbeit, die
Nutzung und Unterstiitzung regionaler Produzenten, des dkologischen Landbaus
und der artgerechten Tierhaltung. Eine Kiiche der Spitzenklasse ist ohne frische,
saisonale und regionale Produkte bester Qualitat nicht denkbar. Je natirlicher das
Tier sich entwickelt, dessen Fleisch wir verzehren, desto besser sind Qualitat und
Geschmack. Dies ist einer der Griinde, warum sich Eurotoques fiir artgerechte Tier-
haltung einsetzt, und kleine, regionale Produzenten und Projekte unterstitzt, die
alten Tierrassen vor dem Aussterben zu bewahren. Massentierhaltung und europa-
weite, flr die Tiere qualvolle Transporte stehen in krassem Gegensatz zu diesen
Prinzipien. Der oberste Grundsatz nachhaltigen Wirtschaftens ist die Schonung
und dauerhafte Erhaltung der natirlichen Lebensgrundlagen (Boden, Wasser,
Luft), der Artenvielfalt und der Ressourcen. So ist eine Hauptaufgabe der Land-
wirtschaft, die Kulturlandschaft in der Region zu erhalten bzw. sie wiederherzu-
stellen. Die zweite Hauptaufgabe ist die Sicherung und Entwicklung der I&ndlichen
Raume. Die landwirtschaftliche Produktion sollte vorrangig auf die Versorgung der
Bevdlkerung mit gesunden Nahrungsmitteln und Rohstoffen in der Region ausge-
richtet sein. Diese Grundséatze sind am ehesten im dkologischen Landbau verwirk-
licht. Die entscheidende Voraussetzung fiir eine Wende zu einer umweltgerechten
Agrar- und Lebensmittelproduktion ist eine Verdnderung unserer Lebens- und Kon-
sumstile. Hier muss ein Wertewandel stattfinden. Neue Normen sind gefragt, wie
Regionalorientierung, Qualitat statt Quantitdt, Langlebigkeit, Wiederverwertbar-
keit. Gefragt sind kritische Konsumenten mit bewusster Kaufentscheidung. 1950
gaben die Deutschen noch 45 % des Einkommens fiir Nahrungsmittel aus, 1995
nur noch 15 %. Und diese 15 % liegen leicht hoher als die Ausgaben fiir das Auto!

Riickschritt in die Zukunft

Jeder Einzelne von uns kann dazu beitragen, dass sich unsere Lebensqualitat
durch bessere Lebensmittel und eine Aufwertung der Esskultur erhoht. Regional
und umweltvertraglich erzeugte Lebensmittel miissen bessere Marktchancen er-
halten; dann wird sich der dkologische Landbau ausweiten und die Leistungen
der Landwirte werden besser bewertet und honoriert. Wenn wir weniger, aber da-
fur artgerecht erzeugtes Fleisch essen, fordern wir den Schutz unserer Umwelt
und des Klimas. Gutes Essen zu geniefien, gehdrt ganz entscheidend zur Lebens-
qualitat. Gut heifit aber nicht nur, dass es angenehm schmeckt, sondern auch,
dass die Qualitat stimmt. Diese Qualitdt muss aus der Natur kommen, nicht aus
der Chemiefabrik. Deshalb sollte unsere Nahrung nicht gegen die Natur, sondern
im Einklang mit der Natur erzeugt werden: durch Schonung der natirlichen Res-
sourcen, Erhaltung der Kulturlandschaft, Schutz der biologischen Vielfalt. Auch
das fiihrt zu mehr Lebensqualitat - in der Gegenwart und in der Zukunft.«%®

95 | Eurotoques, Zuriick zum Geschmack, 13-17.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

RumoHR: DER GEIST DER KOCHKUNST

Wihrend Rousseaus Erndhrungslehre sich stirker auf die sozialphilosophischen
Aspekte einer Ethik des guten Essens richtet und jenen gastrosophischen Epi-
kureismus konzeptuell fortsetzt, der ansatzweise bei den Geschmackstheoreti-
kern Gracian und Thomasius entwickelt wird, stellt Friedrich Rumohr mit seiner
Schrift zum Geist der Kochkunst aus dem Jahre 1822 eine ideelle Briicke zur kuli-
narischen Asthetik Platinas (und die des Sokrates) her. Obgleich ohne ausdriick-
lichen Bezug auf die Kiichenmeisterei des Platina setzt sich Rumohrs Theorie der
Kochkunst das Ziel, das Essenmachen kunstphilosophisch zu reflektieren und
eine Elementarlehre der kulinarischen Praxis zu begriinden. Rumohr schligt vor,
»im Kochen, wie in den schénen Kiinsten, einen strengen, anmutigen und glei-
Renden Stil« zu unterscheiden.*

Mit dieser begrifflichen Differenzierung der Kochkunst in drei verschiedene
Kunststile, von denen uns im Folgenden vor allem die anmutige und die gleifen-
de oder gleiflnerische Stilrichtung — wie sich zeigen wird, die Gegentiberstellung
der Grande Cuisine zur Nouvelle Cuisine — beschiftigt, wird zum ersten Mal in
der abendlindischen Geschichte des ernihrungsphilosophischen Denkens der
Versuch zu einer systematischen Kochkunsttheorie unternommen. Erstmals
wird das Essenmachen und die Geschmacksproduktion ausdriicklicher Gegen-
stand der philosophischen Asthetik, die mit dieser Kulinarik (als Theorie der
Kochkunst) die Essthetik (als Theorie des kulinarischen Geschmacksurteils) er-
ginzt. Rumohr widerlegt endgiiltig das platonische Dogma, die kulinarische Pra-
xis beruhe auf keiner Kunst und Wissenschaft, indem er allgemeine Grundsitze
aufstellt, die der Grundlegung einer Theorie der Kochkunst dienen sollen. »Kurz,
die Kunst ist hier wenigstens auf dem Wege, sich selbst zu erkennen, und ihre
Theorie im Entstehen.« (Ebd., 29) Mit dem Versuch, eine philosophische Theorie
der Kochkunst, ihrer Gestaltungsprinzipien und Verfahrensweisen zu entwer-
fen, betritt Rumohr ein bis heute weitestgehend unbekanntes Neuland.” Zwar
existieren mittlerweile ganze Berge von Kochbiichern und Rezeptsammlungen,
aber eine kunstphilosophische Theoriebildung zur Kulinarik und zur Kunst des
Essens fehlt immer noch - trotz der Vorarbeiten von Rumohr.

Als Nouvelle Cuisine oder als »anmutigen Stil des Kochens« bezeichnet Ru-
mohr diejenige Zubereitungsart, bei welcher sich das Niitzliche (Sattigung) mit
dem Guten (Geschmack) vereint. Durch die wohlgefillige Vermihlung von Niitz-
lichkeit mit Gutem bringt die anmutige Kochkunst laut Rumohr eine stilvolle
Schénheit hervor, die gewohnlich eher mit »den héchst nutzlosen und ganz ein-
seitig schénen Kiinsten der Poesie und Malerei«®® assoziiert werde. Der isthe-
tische Stil dieser Kulinarik beruhe auf zwei methodischen Komponenten: Der

96 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 47.
97 | Vgl. Heldke, Foodmaking as a Thoughtful Practice; Dollase, Kulinarische Intelligenz.
98 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 47.

14.02.2026, 13:47:37.

463


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

464

Ethik des Essens

technischen Komponente des richtigen Umgangs mit dem Naturstoff bzw. dem
Ausgangsmaterial einerseits sowie der kreativen Komponente einer autonomen
Kombination der Ingredienzien andererseits.

In technischer Hinsicht orientiert sich eine anmutige Zubereitungstechnik
zunichst an dem regulativen Ideal einer »Wiirdigung der arthaften, jedem Nah-
rungsstoff eigentiimlichen Giite«. (Ebd., 32) Eine solche auf die geschmackliche
Giite der Naturalien bedachte Bearbeitung verhilt sich schonend und bewahrend
im Umgang mit den natiirlichen Eigenheiten der Dinge als deren inhaltlichen
Wertfiille, sofern sich der Kochende zu diesen vorgegebenen und je spezifischen
geschmacklichen, farblichen, texturalen, substanziellen Eigenschaften der Zu-
taten entsprechend verhilt. Bei diesem Stil, mit dessen Charakterisierung sich
Rumohr erkennbar den sokratischen und platinaschen Uberlegungen zu einer
guten Kiiche annihert, beruht die Kunst der Zubereitung darin, die Giite der Zu-
taten und die natiirlichen Eigenschaften der Naturalien, ihre Wohlnatur, in den
gustativen Wert einer »Schmackhaftigkeit der essbaren Naturstoffe« (ebd., 34) zu
transformieren.

Die technischen Verfahren einer anmutigen Kochkunst bewahrt die wertvolle
Natiirlichkeit der Zutaten, indem sie die betreffenden Produkte gekonnt in de-
ren Eigengeschmack bewahrheitet. In diesem die >Natur nachahmenden« Sinne
vervollkommnet die Kunst die Natur, deren Wertfiille durch diese perfectio na-
turge zu geschmacksisthetisch Wohlgefilligem verwertet und verarbeitet wird.
Mittels einer mimetischen Technik, die den Vorrang des Objekts gewihrleistet,
vereint dieser Kochstil so das Geschmackliche mit dem Nahrhaften, das Schone
mit dem Niitzlichen. Zwar geht Rumohr nicht auf Friedrich Schillers Philosophie
des Schénen ein, doch ist unverkennbar, dass die Schillersche Asthetik seinen
Prinzipien einer anmutigen Kiiche als kunstphilosophischer Hintergrund ge-
dient haben konnte.*

Schillers Konzept der »technischen Objektivitit« ldsst sich von der Idee eines
Zusammenspiels zwischen der natiirlichen Materialitit des Objekts einerseits
und der Kunstmifigkeit oder Freiheit einer mimetischen Darstellung dessen
Eigenheiten andererseits leiten: »Schén ist ein Kunstprodukt, wenn es ein Natur-
produkt frei darstellt. Freiheit der Darstellung ist also der Begriff, mit dem wir es
hier zu tun haben.«'® Schillers Gedanke einer freien und mithin mimetischen
Darstellung des zu Gestaltenden als dem leitenden Prinzip eines kunstvollen
Gestaltens lasst sich direkt auf den anmutigen Kochstil anwenden beziehungs-
weise aus thm ableiten. Eine Prisentationsform, die den Eigengeschmack der ver-
wendeten Zutaten frei darstellt, indem sie sich diesen Eigengeschmack zur Regel
ihrer Technik macht, ist ein den Geschmackszweck anmutig bewahrheitendes
Kochen, welches das Schone der wohlnatiirlichen Eigenheiten der Naturalien als
der isthetisch-technisch bewahrten Objektivitit ihrer Schmackhaftigkeit und

99 | Vgl. Jamme, »Entwilderung der Natur«.
100 | Schiller, Kallias oder Uber die Schénheit, 29.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

Vollwertigkeit sein-ldsst. Diese objektive Schonheit des Kochkunstwerks, so lie-
Re sich Schillers Asthetik im Sinne des anmutigen Kochstils reformulieren, »ist
durch eine Regel, die es sich selbst gegeben hat. Autonomie in der Technik, Frei-
heit in der KunstmifRigkeit.« (Ebd.)

Rumohrs Uberlegungen scheinen unmittelbar bei diesen kunstphilosophi-
schen Bestimmungen anzukniipfen: Entsprechend des mimetischen Anspruchs
einer naturnahen Zubereitungstechnik diirfe, ihm zufolge, der Eigengeschmack
der Dinge, ihre Giite »unter keinen Umstinden, wie es leider nur zu oft geschieht,
durch iiberkiinstelte Bereitungen unterdriickt oder vernichtet werden.«'! In pro-
grammatischer Abgrenzung zum gleifenden Stil des Kochens, der eher visuellen,
reprasentativen und symbolischen Komponenten einen konzeptuellen Vorrang
einrdumt, hebt Rumohr fiir die anmutige Kiiche die 4sthetische Notwendigkeit
eines Primats des guten Geschmacks hervor. Dementsprechend »sollte man
nicht einmal dem guten Ansehen die Nahrhaftigkeit und den Wohlgeschmack
der Speisen aufopfern. Die Zierde ist vielmehr nur insofern wiinschenswert, als
sie aus dem Charakter der Speise hervorgeht.« (Ebd., 50)

Dieses konzeptuelle Primat auf das Geschmackliche will Rumohr auf den
kulinarischen Gestaltungsprozess im Ganzen angewendet wissen. Dann ent-
stehe das kulinarisch Gute in dem Zusammenspiel zwischen »mdglich bester
Beschaffenheit und angemessenster Verwendung« der Zutaten, so dass eine an-
mutige Kochkunst »die wohlfeilsten und zutriglichsten Nahrungsmittel in ihrer
einfachsten Bereitung« (ebd., 217) ins Werk setzt. Dariiber hinaus meint Rumohr
auch allgemeine Grundsitze fiir die Kunst des Wiirzens aufstellen zu konnen.
»Ungleichartige, einander widerstrebende Wiirze soll man nicht durcheinander
mischen, weil sie entweder sich gegenseitig aufheben, oder einen widrigen Ge-
schmack hervorbringen wiirden. Diesen hochst wichtigen Grundsatz tritt man
tiglich in der Theorie, wie in der Praxis, mit FiiRen.« (Ebd., 50) Indessen ver-
schrinken sich diese technisch-objektiven Kunstregeln bereits mit den kreativ-
subjektiven Prinzipien der zweiten methodischen Komponente einer gastroso-
phisch guten Kiiche.

KUuLINARISCHE KREATIVITAT ODER DAS KOCHKUNSTLERSUBJEKT

Neben dem technischen Verfahren einer materialgerechten Zubereitung und der
darstellerischen Bewahrheitung des natiirlichen Eigengeschmacks sowie der Ver-
wendung von wohlfeilen und zutraglichen Nahrungsmitteln berticksichtigt Ru-
mohrs kulinarische Asthetik auch die autonome Kombination der Zutaten. Das
konzeptuelle Prinzip einer kreativen Gestaltung verleiht der kulinarischen Praxis
die >moderne« Dimension eines subjektiven Kunstschaffens. Durch die unerléss-
liche >Genialitit< des Kiinstlersubjekts bleiben »alle Uberginge und Schattierun-

101 | Rumobhr, Geist der Kochkunst, 49.

14.02.2026, 13:47:37.

465


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

466

Ethik des Essens

gen der Kunst der Phantasie, dem Erfindungsgeiste, der lokalen und individuellen
Lage des Kochkiinstlers iiberlassen«. (Ebd., 43) Statt einer »knechtischen Vereh-
rung des Meisters« und der »unniitzen Weitldufigkeiten und Pedantereien der
lingst veralteten Kochmanieren, die sich gegen neue Geschmicke verschlieRen
und die Kochkunst auf ein schulmifiges, rein technisches Handwerk reduzieren,
pladiert der Kochkunsttheoretiker fiir die kulinarische Kreativitit und die indivi-
duelle Phantasie »durch eigene Erfahrung und eigenes Nachdenken.« (Ebd., 194)

Gerade eine phantasievolle Kiiche, die dem Erfindungsgeist und der lokalen
und individuellen Lage des Kochkiinstlers groflen Spielraum in der Gestaltung
er6ffnet, wird von einer gleifenden oder ornamentalen Kochkunst — ob nun der
klassischen franzésischen Grande Cuisine oder der apicianischen Kulinarik — ins
Extreme tibertrieben. Wihrend der anmutige Kochstil seine konzeptuelle Orien-
tierung aus dem methodischen Prinzip der Materialgerechtigkeit im Primat des
Eigengeschmacks bezieht, stellt die Grof3e Kiiche den optischen Eindruck, das vi-
suelle Ansehen oder die reprisenative Symbolik der Speisen in den Vordergrund.
Der Charakter der Speise entsteht dabei nicht durch die freie Darstellung ihrer
Schmackhaftigkeit und ihres eigentiimlichen Wohlgeschmacks. Stattdessen
werden die Zubereitungstechniken vollstindig der Beliebigkeit der Formgebung
untergeordnet.

Am Beispiel eines solcherart »vernunftwidrigen« Umgangs mit Spinat ver-
anschaulicht Rumohr seine Kritik an dem Asthetizismus der Grande Cuisine:
»In einigen Gegenden ist der Missbrauch eingerissen, den Spinat in Wasser abzu-
sieden, das Wasser alsdann wegzuschiitten, um endlich durch Hacken und durch
Dimpfen in Butter oder Fleischbriihe ein Gemiise daraus zu bereiten. Man gibt
ihm, also zugerichtet, auch wohl durch Zwiebeln, wie oben, einen ganz neuen
und fremdartigen Geschmack, und bindet ihn mit abgeriihrtem Mehle, mit Sem-
melbrosel oder mit dhnlichem. Nichts kann wohl vernunftwidriger sein, als diese
Art der Zurichtung.« (Ebd., 176) Kennzeichnet fiir die Unvernunft dieser Koch-
kiinstelei ist sowohl die Unterdriickung oder Vernichtung des Eigengeschmacks
der Zutaten als auch der nutritive Belang, dass der Aspekt des Niitzlichen, also der
reale Sittigungsinhalt des Kochkunstwerks, zugunsten eines Primats der Form
zuriicktritt. So wird mit dem guten Geschmack zugleich auch »die Ernidhrung,
der Gehalt, mehr und mehr vernachlissigt und alles in die Zierde und Zurich-
tung gesetzt.« (Ebd., 48)

Wie Rousseau und Hufeland, so sieht auch Rumohr die gleifende Kochkunst,
das kulinarische l'art pour l'art, welches die Gestaltungsfreiheit des Kochens
der >nutzlosen< schonen Kiinste gleichmacht, paradigmatisch verwirklicht in
der zeitgendssischen Grande Cuisine Frankreichs. »Die Franzosen sind, wenn
nicht die ersten Erfinder, doch die Verbreiter aller Gehicksel und Vermengun-
gen.« (Ebd., 36)' Anders als Hufeland, der eine »zu raffinierte Kochkunst«

102 | Trotz seiner Kritik an der Grande Cuisine, der stilbestimmenden Luxusgastronomie
Frankreichs, findet Rumohr durchaus lobende Worte fiir die franzdsische Alltagskiiche. So

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

lediglich aus gesundheitlichen Griinden kritisiert (siehe I.5), zielt Rumohrs Ab-
lehnung der Grande Cuisine primir auf ihre kulinarische Asthetik. Mit seiner
kochkunsttheoretischen Kritik der gleifinerischen »feinen Kiiche« untermauert
er gleichzeitig Rousseaus kulturphilosophische Ablehnung der stilprigenden
franzésischen Kochkultur. Uber den technischen Aspekt einer »iiberkiinstelten
Uberfeinerung«, beispielsweise in Form des Hickselns und Vermengens, hin-
aus besteht fiir Rumohr der Asthetizismus einer Haute Cuisine besonders darin,
dass ihre Raffinesse primir reprisentativen Zwecken dienen kann, denen es um
symbolische Effekte und schénen Schein geht. Als Reprisentanten dieser blofd
augenscheinlich schénen Kochkunst gerit der unbestrittene Star der franzési-
schen Kulinarik, Antonin Caréme, ins Visier. Zu dessen einflussreichen Asthetik
notiert Rumohr, dass sie zwar lehrreich und genial sei, sich aber »in miiRigen
Spielen eines empdrenden Luxus« (ebd., 239) verliere. Als paradigmatischen Ur-
sprung dieser »denkbar grofiten Entartung der Kochkunst« fithrt Rumohr die
Kiiche des Apicius an. Thre »falsche Ansicht der Kochkunst« habe bereits darin
bestanden, »den Charakter jeder Speise durch Mischung und Verarbeitung zu
vernichten.« (Ebd., 32) Die apicianische Art zu kochen, die »Apicische Verderbt-
heit« sei schliefllich zum »Vorbild aller modernen Kochbiicher« geworden (ebd.,
48) — allen voran der klassischen Grande Cuisine.

ANTONIN CAREME UND DIE KLASSISCHE GRANDE CUISINE

Frankreichs klassische Spitzenkiiche findet ihre idealtypische Verkérperung und
ihren historischen Hoéhepunkt in der Person Antonin Carémes. Innerhalb der
Geschichte der modernen Kochkunst ist er derjenige, der als erster die Gestal-
tungsprinzipien und Produktionstechniken der kulinarischen Asthetik denen
der >schonen Kunst< programmatisch annihert. Bereits in jungen Jahren kreiert
Caréme aufwindige und duflerst phantasievolle Speisebauwerke wie Nougat-Fa-
brikate, Meringen und Krokantgebick. Auch komplizierte Objekte aus Eiweif3-
schnee (Soufflé) gehen aus seiner stilbildenden Kochkunst hervor. Vor allem
sind es jedoch die technischen Innovationen einer >raffinierten< Zubereitung, in
denen der Grofimeister seine Originalitit unter Beweis stellt.

Insbesondere die Methoden der Fond- und Saucenproduktion werden von ihm
systematisiert und perfektioniert. Dabei gewinnen drei Grundrezepte an konzep-
tueller Bedeutung: Espagnole, Velouté und Béchamel, die — unter Zugabe von
zahlreichen anderen Wiirzen — als Grundlagen fiir eine ganze Reihe abgewan-
delter Saucen (fiir jeweils ganz bestimmte Gerichte) dienen. Auflerdem kommen
Mayonnaise und Hollandaise und ihre Variationen zur Anwendung, die nicht auf

lobt er die Tatsache, dass mit der Franzdésischen Revolution die »altfranzésische Haussup-
pe«, die pot au feu, als einfaches Gericht wieder zu Ehren gekommen sei. Vgl. Rumohr, Geist
der Kochkunst, 38.

14.02.2026, 13:47:37.

467


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

468

Ethik des Essens

Fonds basieren und im voraus zubereitet werden kénnen. An seinen Vorgingern
kritisiert Caréme die Verwendung von nicht gebundenen und daher zu fliissigen
Saucenfonds, denen er mehr Festigkeit verschafft, so dass sie die Beilagen visuell
verhiillen kénnen. Alle Essenzen und Priparate zusammengenommen, verwen-
det Caréme iiber hundert Saucenfonds. Seine Saucenkiiche etabliert das Paradig-
ma eines Kochstils, welcher sich zunichst in der europdischen Esskultur des 19.
und 20. Jahrhundert und schlielich auch in den auflereuropiischen Lindern
zur >internationalen Kiiche«< universalisiert. Mit anderen Worten: »Viele Meister
der internationalen Kiiche sollten nach ihm auf seinen Spuren wandeln.«'®

Zu der Zeit, als Kant in Koénigsberg die Kritik der Urteilskraft verfasst (und
die er wider aller Erwartungen nicht zu einer Theorie der Kochkunst bzw. As-
thetik des kulinarischen Geschmacks ausarbeitet), sitzt Caréme im graphischen
Kabinett von Paris, wo er in seiner Freizeit Architekturbiicher studiert, um die-
ses Wissen schliefflich in seiner Kiichenkunst und Kunstkiiche anzuwenden. So
basiert die Asthetik, die er schafft, neben dem Verfahren der >Verfeinerung« auf
dem konzeptuellen Einsatz skulpturaler Formgebung, die sein Kochstil zu einer
Speisebaukunst macht und dementsprechend die Kiiche der Architektur anni-
hert. Die italienischen Baumeister Filippo Terzi, der berithmte Andrea Palladio,
Giacomo Barozzi Vignola und der franzdsische Baumeister Jean-Baptiste Leroux,
der als Architekt und Dekorateur von Landhiusern bekannt war, werden Carémes
Lieblingsautoren. Sein Interesse gilt weniger den architekturtheoretischen Tex-
ten und technischen Abhandlungen als den Bildern und Zeichnungen. Hitte das
Schicksal anders entschieden, wire er vermutlich als ein groflartiger Baukiinstler
in die europiische Kulturgeschichte eingegangen.

Das Schicksal lisst Caréme als eines unter finfundzwanzig Kindern einer
elendig armen Familie auf die Welt kommen. Der in jungen Jahren von seiner
uberforderten Familie ausgesetzte und alleingelassene Bursche hat das zufillige
Gliick, dass ihn ein Kneipenwirt von der Strafle aufsammelt und in die Kiiche
steckt. In der vornehmen Pétisserie von Bailly erlernt er schlieflich das Konditor-
handwerk; von dort aus geht er als Pastetenbécker in die Dienste des Fiirsten Tal-
leyrand. Danach arbeitet er fiir eine beachtliche Zahl adliger Haushalte, darunter
den Prinzregenten Zar Alexander I., fiir den 6sterreichischen Hof beim Wiener
Kongress und schlieflich sieben Jahre lang beim Baron Rothschild.

Von den architektonischen Visionen seiner fleiffigen Lektiire und seiner un-
ermiidlichen Nachzeichnungen erfiillt, macht er sich daran, seinen Gefallen
an monumentalen Formen kulinarisch umzusetzen: In seiner Kiiche beginnen
komplizierte Aufbauten und Konstruktionen zu entstehen, die er piéces montées
nennt und auch unverdauliche und nur noch begrenzt genieflbare Speisebaustof-
fe beinhalten. So kommt es neben den erwihnten Nougat-Objekten und Merin-
gen zu volumindsen Marzipanskulpturen und >siiRen Figuren«< aus Zuckerwatte
und Schmalz.

103 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 196.

14.02.2026, 13:47:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

In den Speisebauwerken, die Caréme kreiert, werden in verspielter Beliebig-
keit Zitate von griechischen Tempelruinen, chinesischen Miihlen, hollindischen
Eremitagen oder Springbrunnen und tiirkischen Pavillons, venezianischen Gon-
deln und dgyptischen Weltkarten eingebaut. Mithilfe derselben Ornamentik ens-
tehen korbartig zusammengestellte Speiseskulpturen, geknetete Brotkrumen,
Plattengarnierungen aus Nudelteig, Statuetten aus Zuckerteig und gefirbtem
Stirkemehl, Sockel aus Talgfett und allerlei andere Kunstschonheiten, deren rei-
ne Reprisentationsisthetik ein ungeniefbares Schlaraffenland auferstehen lisst.
Der manirierte Wille, dem zubereiteten Gerichten, der Natur und Gestalt ihrer
Zutaten eine Kunstform zu verleihen, herrscht auch in der Prisentation vor. Ca-
réme prigt den graphischen Entwiirfen der Teller und selbst der Bedienungs-
anordnung seinen ornamentalen Stil auf. Seine DekorationsmafRnahmen und
Masterpline des Tischarrangements sind so ihrerseits inszenatorische Elemente
des Tafelenvironments als essthetizistisches Gesamtkunstwerk. Uber ein Jahr-
hundert dauert es, bis dieser avancierte Stand der Koch-Kunst durch die moderne
bildende Kunst eingeholt wird: Erst 1930 verkiindet die avantgardistische Kunst-
lergruppe der italienischen Futuristen um Marinetti eine Revolution der klassi-

schen Kochkunst.!*

KULINARISCHE SACHKENNTNIS

Im Unterschied zu einer Kulinarik, die konzeptuell von einer iiberkiinstelten Ver-
feinerung und der Rezeption ihrer Visualitit lebt, zeichnet Rumohrs Gastroso-
phie eine Kochkunst aus, deren Asthetik auf der technischen Bewahrheitung und
freien Darstellung der eigentiimlichen Qualititen der Zutaten basiert und grofite
Kenntnisse der Giite und Eigenschaften der Zutaten erforderlich macht. Neben
den technischen und kreativen Komponenten der kulinarischen Praxis erwihnt
Rumohr daher die geschmacksisthetische Sachkenntnis als eine weitere Grund-
anforderung an den Geist eines anmutigen Kochstils. »Von grofler Wichtigkeit
ist es, die Glite der rohen Nahrungsstoffe im Ganzen, wie im Einzelnen beurtei-
len zu konnen. Selbst bei Dingen derselben Art ergibt sich oft ein bedeutender
Unterschied.«'” Mit dem Hinweis auf eine zu kultivierende Urteilskraft und
Sachkenntnis bestitigt er nicht nur die gastrosophischen Implikationen der kan-
tischen Geschmackstheorie, die die Ausbildung eines isthetischen Geschmacks-
urteils zum Kennzeichen einer guten Lebensart macht.

Als Kenner der hippokratischen Diitetik stellt Rumohr ausdriicklich auch Be-
zlige zu einer gesunden Kiiche her und dem mit ihr verbundenen Gedanken, dass
jeder in der Lage sein sollte, »von den Wirkungen der Nahrungsmittel allgemein

104 | Auf diese avantgardistische Asthetik des Essens bin ich ausfiihrlicher eingegangen
in: Lemke, Die Kunst des Essens, 17-42.
105 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 51.

14.02.2026, 13:47:37.

469


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

470

Ethik des Essens

giiltige Auskunfi« (ebd., 51) geben zu kénnen. Da es Rumohr jedoch nicht dar-
um geht, die Kochkunst lediglich unter dem Gesichtspunkt der medizinischen
Heilkunst, sondern das Kochen als eine ethische Lebenskunst und als Teilpraxis
einer verniinftigen Esskultur zu begreifen, die sich (mit dem essthetischen Pri-
mat eines guten Geschmacks) an alle gleichermaflen richtet, kntipft er an das
humanistische Bildungsideal des bon gusto von Gracian und Kant an. Denn »ein
verstindiges Essen [scheine] zwar auf den ersten Blick eine blofe Naturgabe zu
sein, doch in der Tat ist es eine gréflere Kunst und setzt mehr Bildung voraus, als
man wohl denken méchte.« (Ebd., 199)

Beziiglich der von ihm aufgestellten Grundsitze des anmutigen Stils einer
schoénen, naturnahen Kulinarik wurde die Meinung vertreten, Rumohrs Theo-
rie der Kochkunst habe die Programmatik der Nouvelle Cuisine der 7oer Jahre
des 20. Jahrhunderts bereits vorweggenommen.!*® Trotz der programmatischen
Nihe dieser Stilrichtung geht seine Theorie jedoch einen fiir das gastrosophische
Denken entscheidenden Schritt weiter. Denn sein ethisch-praxischer Begriff des
guten Kochkonnens versteht sich ausdriicklich nicht als eine Restaurantgastrono-
mie von Berufskdchen, sondern als einfache Alltagskiiche einer hiuslichen Ess-
kultur fur jedermann. Mit anderen Worten, Rumohrs Geist der Kochkunst kom-
biniert die dsthetischen Prinzipien einer Nouvelle Cuisine mit der (von Sokrates
vorgedachten und tiber Epikur und Platina weiterentwickelten) Idee einer guten
Kiiche, die den kreativen Umgang mit dem Eigengeschmack der Dinge verbindet.
Der gastrosophische Begriff der Kochkunst, den Rumohr damit ansatzweise ent-
wirft, setzt an die Stelle der professionellen Gastronomie und eines kulinarischen
lart pour l'art die individuelle Kochpraxis als tiglich habitualisierte Lebenskunst.

Wie Platina am Anfang der Aufklirung, so meint sich Rumohr noch zu
Beginn des 19. Jahrhunderts fiir sein Nachdenken tiiber ein verniinftiges Essen
rechtfertigen zu miussen. »Indes wird gerade die Ernsthaftigkeit und beinahe
wissenschaftliche Strenge«, ahnt er, »gar manchem neu und befremdlich in die
Sinne fallen. Denn die Kochkunst ist in den letzten Zeiten nur selten in ihrer
ganzen Bedeutung und nach ihrem vollen Einfluss auf das kérperliche und geisti-
ge Wohlsein des Menschengeschlechts aufgefasst worden.«!? Ersichtlich fallt bei
diesem Kunsttheoretiker des frithen 19. Jahrhunderts aber die Rechtfertigung der
generellen Bedeutung eines gastrosophischen Denkens fiir das allgemeine Wohl
der Welt schon erheblich selbstbewusster aus als noch zu Zeiten des italienischen
Humanismus. Genauer betrachtet, beginnt sich sogar der Spiefs umzudrehen,
so dass die allgemeine gastrosophische Geistlosigkeit zum eigentlichen Problem
wird. Unterstiitzt durch die Vorarbeiten der erwdhnten gastrosophischen Vorden-
ker, allen voran durch Rousseaus Ansitze zu einer politisch korrekten Alltagskii-
che und vielleicht sogar auch Kants Ideen zu einem gastrosophischen Lebensstil
weifd Rumohr direkt an die Ethik des Einzelnen als dem mafigeblichen Faktor der

106 | Vgl. Rath, Reste der Tafelrunde, 23.
107 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 26.

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

gesellschaftlichen Erndhrungsverhiltnisse zu appellieren. »Mogest du kiinftigs,
spricht er seinem Leser ins Gewissen, »an dem feinen Aroma leicht zu erzielen-
der Kiichenkriuter, an der guten und gut bereiteten Qualitit deiner Landespro-
dukte ein recht inniges Gefallen erwerben. Du wiirdest hierdurch einem wichti-
gen Zweige des deutschen Kunstfleifes aufhelfen, dabei héchstwahrscheinlich
dich selbst ungleich besser befinden als bisher.« (Ebd., 23)

GRUNDSATZE EINER POLITISCHEN GASTROSOPHIE

Indem Rumohr die Vernunft in der Kiiche an die Verwendung und Zubereitung
von Landesprodukten kniipft, unterstiitzt er auch das rousseauistische Plidoyer
fur eine bauerliche Landwirtschaft und den Konsum von saisonalen wie regiona-
len Erzeugnissen. Damit nimmt die systematische Bedeutung der politisch-6ko-
nomischen Zusammenhinge der Nahrungsproduktion — neben den isthetischen
Fragen der Kochkunst — fiir das gastrosophische Denken weiter zu. Gerade mit
Blick auf die globalen Wirtschaftsprozesse sieht Rumohr bereits wihrend der Ent-
stehungsphase des modernen Weltmarktes die Notwendigkeit fiir bessere und
verniinftige Ernihrungsverhiltnisse: Die Steigerung der Nahrungsproduktion
dauere seit geraumer Zeit an, hingegen habe »der auswirtige Markt teils ganz
sich verschlossen, teils auch neue Zufuhr reingelassen. Das Mittelmeer versorgt
sich aus Agypten, Siidrussland und neuerdings sogar aus dem lang vergessenen
Sardinien; Westindien, aus den westlichen Staaten von Nordamerika; aus Lin-
dern, in welchen auf fruchtbaren Griinden ohne baren Geldaufwand, durch Fro-
nen- und Sklavendienste erzielt wird, daher bei jedem Preise immer noch mit
einigem Uberschusse verkauft werden kann. Aus dem hier verinderten, dort blei-
benden Verhiltnissen musste demnach bei uns sehr bald eine verderbliche Uber-
fullung des Marktes entstehen, daraus wiederum eine Niedrigkeit in den Preisen
der ersten Erzeugnisse des Landbaues, welche die Unkosten der Hervorbringung
bald nicht mehr deckte.« (Ebd., 21)

In diesen Zeiten eines niederschlagenden Uberflusses und einer andauern-
den Preislosigkeit der Agrarprodukte kénne, nationalskonomisch betrachtet, »der
gemeinen Wohlfahrt keine wesentliche Vermehrung erwachsen«. Es sei denn
mittels einer Wertsteigerung durch eine qualitative Verbesserung der Produkte
im eigenen Land. Entsprechend Rumohrs duflerst aktuellen wirtschaftspoliti-
schen Reflexionen kénne es zu weiterem Wirtschaftswachstum nur durch einen
»verbesserten Feldbau« kommen, so dass »durch eine allgemeine Verbesserung
der Volksnahrung ein fester, unverianderlicher Markt gesichert wird«. (Ebd., 22)
Bemerkenswert ist an dieser Argumentation nicht nur ihre erstaunliche Ak-
tualitit, sondern auch der praxisphilosophische Sachverhalt, dass das globale
Wirtschaftsgeschehen bis in die Alltagskiiche als seinem Entstehungsherd (im
wortlichen Sinne) zurtickverfolgt wird. Nur wenn jeder das gastrosophisch Gute
einkauft und nachfragt, sorgt der globale Wirtschaftsprozess dafiir, dass es iiber-

14.02.2026, 13:47:37.

471


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

472

Ethik des Essens

wiegend fiir den regionalen Konsum tiiberall auf der Welt wichst, erzeugt und
angeboten wird. Rumohr leitet aus seiner alltagsweltlichen und damit handlungs-
theoretischen Fundierung der politischen Okonomie methodologische Schluss-
folgerungen fiir die Wirtschaftswissenschaft ab. Zu diesen Schlussfolgerungen
gehort die Erkenntnis, dass von einer gastrosophischen Ethik eine iibergeordnete
Zweckbestimmung fiir die betreffenden Wirtschaftsprozesse herzuleiten ist, so
dass letztlich alle 6konomischen, politischen und wissenschaftlich-technischen
Aktivititen als Mittel fiir diesen ethischen Zweck ausgerichtet werden koénnen.
Denn letztlich ist ein Grofteil dieser Aktivititen auf die Erndhrung der Mensch-
heit zurtickzufiithren und eben in ihrem Welt-Essen begriindet.

Anstelle eines solchen gastrosophischen Verstindnisses des globalen und
nationalen Wirtschaftslebens (der Nahrungsmittelproduktion) aber bleibe man
iiblicherweise, so Rumohr, »auf halbem Wege stehen, indem jenes wissenschaft-
liche, dichterische, staatswirtschaftliche Lirmen bisher in einem verschimten
Stillschweigen sein Ende nahm, sobald als man zum Kochen oder zu der Ver-
arbeitung derselben rohen Nahrungsstoffe gelangte, um deren Besitz man doch
so eifrig bemiiht zu sein schien.« Blof wegen des Vorurteils, dass das Essen et-
was Unphilosophisches sei, wiirden die Okonomen und Politiker sich schimen,
anzuerkennen, »dass man so emsig wirtschafte, um besseres Brot und fetteres
Schlachtvieh zu schaffen. Ja, sie wollten lieber ahnen lassen, dass alle Verbesse-
rungen im Landbau nur darauf ausgehen, den Handel zu beleben oder den Geld-
umlauf zu beférdern, als sich und andern eingestehen, dass tiberhaupt sehr viel
daran gelegen sei, den Menschen eine bessere Nahrung zu verschaffen.« (Ebd.,
27) Mit diesen bis heute uneingeldsten Erkenntnissen wird nicht nur eine gast-
rosophische Fundierung der wirtschaftswissenschaftlichen Theoriebildung auf
den Begriff, erst recht werden die ethischen Grundsitze einer politischen Gastro-
sophie formuliert. Damit prizisiert Rumohr die Gesellschaftstheorie Rousseaus
und dessen Kritik der vorherrschenden Esskultur.

Gerade angesichts der esskulturellen Hegemonie eines didtmoralischen Den-
kens sieht sich er veranlasst, seinen Ansatz zu einer systematischen Theorie der
gastrosophischen Vernunft »gegen die Vorurteile der Zeitgenossen in Schutz
zu nehmen«. (Ebd.) Was ihrem »verschimten Stillschweigen« gegeniiber den
angeblich unwichtigen Angelegenheiten des Kochens und Essens — Angelegen-
heiten, die in Wahrheit sowohl wirtschaftlich und politisch als auch gesundheit-
lich und alltagskulturell schlechterdings weltbewegende Angelegenheiten sind,
die das menschliche Wohl betreffen — zugrunde liegt, ist die sich in dieser Es-
sensvergessenheit zeigende gesellschaftliche Vorherrschaft eines »schlechten
Geschmacks, der das Gastrosophische verkennt und schlechter isst, als er kénn-
te. Dieser schlechte Geschmack zeigt sich gerade in dem platonisch-christlichen
Glauben, es wiirde sich in dem scheinbar »edlen Scham, welcher der grofere Teil
unserer Zeitgenossen bei Erwihnung des Kochens und des Essens zu empfin-
den pflegt, ein zartes Gefiihl fiir menschliche Wiirde« ausdriicken. Das genaue
Gegenteil ist der Fall. Die verbreitete Verschimtheit, das alltigliche Essen nicht

14.02.2026, 13:47:37.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wahrer Hedonismus

selbstverstiandlich als ein philosophisch-ethisches Thema zu begreifen, verleug-
net die (mogliche) gastrosophische Wiirde der menschlichen Essistenz. Vielmehr
ist, wie Rumohr mit wiinschenswerter Klarheit erkennt, dieses verschimte Still-
schweigen gegentiiber der fundamentalen Bedeutung des Kochens und Essens
fur den Zustand der Welt und des eigenen Lebens aus den angefiihrten Griinden
nachgerade ein »groRes Ubel«. (Ebd., 42)

KuRrzer RUcCKBLICK

Bis in die erste Hilfte des 19. Jahrhunderts hat der gastrosophische Diskurs be-
reits eine beachtliche Systematik angenommen. Beginnend mit Epikurs Hedo-
nismus, dem seinerseits bereits die erndhrungsphilosophischen Reflexionen
von Sokrates und Hippokrates vorausgehen, etabliert sich tiber Platina, Gracian,
Thomasius, Rousseau (unterschwellig auch Kant) und schliellich tiber Rumohr
stufenweise ein Nachdenken tiber die Ethik eines guten Welt-Essens. Neben Ru-
mohr ist hier auf weitere gastrosophische Klassiker dieser Zeit hinzuweisen, wie
Jean-Anthelme Brillat-Savarin, Alexandre Dumas, Eugen Baron von Vaerst oder
Gustav Blumenréder (alias Antonius Anthus).'®

Allen voran gilt Brillat-Savarin, Autor der viel beachteten Physiologie des Ge-
schmacks, als zentrale Figur einer Philosophie des Essens. Im Gegensatz zu Ru-
mobhr stellt seine Theorie der »Feinschmeckerei« allerdings die grobtirgerliche
Haute Cuisine seiner Zeit unkritisch in den Mittelpunkt.!”® Statt einer gastro-
sophischen Alltagskultur driickt sich in Brillat-Savarins Werk eine anekdotische
Begeisterung fiir eine iippige Gourmandise aus. Insofern hat dieser Klassiker des
gastrosophischen Diskurses sogar — und entgegen des eigenen Anspruchs — zu
der irrigen und noch heute gerne von Kritikern bemiihten Vorstellung beigetra-
gen, dass eine philosophische Wiirdigung des guten Essens als Praxisform eines
ethisch guten Lebens lediglich der snobistische Luxus wohlhabender Feinschme-
cker sei und folglich blo »den Hochmut des reichen Mannes« zeige."'® Wie auch
immer das Urteil tiber Brillat-Savarin ausfallen mag — Rumohrs Erndhrungs-
philosophie beweist zu Geniige, dass die gastrosophische Ethik keine Privatver-
gniigen von Gourmets ist und nichts mit der »Schlemmerei« oder »Liistelei der
Reichen« zu tun hat.!!

Es ist fiir die philosophischen Hintergriinde des modernen Ernihrungsbe-
wusstseins bezeichnend, dass Rumohrs >Geist« nicht auf den Tisch seiner Zeit-
genossen gekommen ist. »Rumohr erreichte in Deutschland mit seinem Koch-

108 | Vaerst, Gastrosophie; Anthus, Vorlesungen {iber Esskunst; Dumas, Das grof3e Wor-
terbuch der Kochkunst; Brillat-Savarin, Physiologie des Geschmacks.

109 | Vgl. Onfray, Kritik der genieferischen Vernunft; Barthes, Reading Brillat-Savarin.
110 | Diinnebier/Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 528.

111 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 31.

14.02.2026, 13:47:37.

473


https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

474

Ethik des Essens

buch nichts«, stellt sein Herausgeber Koeppen im Vorwort fest. Daher trifft alles
andere zu, als dass sein >Kochbuch« mit den herrschenden &sthetischen Werten
seiner Zeit tibereinstimmte und den kulturellen Bestrebungen der sich formie-
renden biirgerlichen Gesellschaft als philosophische Grundlage gedient hitte.!'?
Eine gastrosophische Lebenskunst, als eigentlicher Geist der Kochkunst, 16st
in Rumohrs sozialem Umfeld statt echter Begeisterung das tibliche Befremden
aus. Beispielsweise meint der zeitgendssische Schriftsteller Heinrich Laube sei-
nen unkonventionellen Kollegen karikieren und riigen zu miissen, weil er »das
niedrigstgestellte Sinnenpaar, Geruch und Geschmack, mit kiinstlerischen Ge-
setzen versorgt« habe."® Und Caroline Schelling-Schlegel findet, es »rumore in
Rumohr« und »der Fresssinn ist ebenso vortrefflich bei ihm ausgebildet, es lasst
sich gar nichts gegen seine Ansicht der Kiiche sagen, nur ist es abscheulich einen
Menschen iiber einen Seekrebs ebenso innig reden zu horen wie {iber einen klei-
nen Jesus«. (Ebd.) Zu diesen verschimten und entgeisterten, aber auch erwar-
tungsgemiflen (frommen) Diffamierungen notiert Wolfgang Koeppen ironisch:
»Es bleibt zu vermuten, dass Laube magenkrank war, Caroline nicht kochen
konnte.« (Ebd.) Dariiber hinaus wissen wir inzwischen, dass auch, wer tiber Jesus
redet, das Essen nicht verschweigen sollte. (siehe I.3)

Rumohrs ebenso schlichte wie scheinbar >unverschimte< Gedanken zur Ver-
nunft einer anmutigen Kochkunst als individueller Lebenskunst eignen sich
kaum zur Unterstiitzung einer biirgerlichen Kiiche und Esskultur, deren diit-
moralischer Funktionalismus in dieser Zeit zur unhinterfragten Normalitit wird.
Wihrend diese sich auf den gastrosophisch geistlosen Grundsatz beruft, dass der
Mensch esse, um zu leben, zieht Rumohr den gegenteiligen Schluss daraus, nim-
lich »dass der Mensch verniinftig essen und in der Wahl und Bereitung seiner
Speisen, eben wie in allen anderen Dingen, sein Urteil erproben miisse«. Mit die-
ser Aufwertung einer Ethik des guten Geschmacks und einer gastrosophischen
Weisheit als konstitutive Elemente einer verniinftigen Lebenspraxis nimmt Ru-
mohr den sokratischen Ursprung dieses Satzes auf, wonach der Mensch, der isst,
um zu leben, erst recht gut essen kann, um das Gute lustvoll zu leben.

112 | Vgl. Ueding, Vom Stil der Kochkunst.
113 | Vgl. Koeppen, Vorwort zu Rumohrs Geist der Kochkunst, 12.

14.02.2026, 13:47:37. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839434369-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

