Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen
Emotionalisierung durch Concept Creep

Maria-Sibylla Lotter

1. Politische Emotionen und die Polarisierung der Politik

Gefiihle haben einen schlechten Ruf in der Politik. Wenn iiber sie gesprochen
wird, unterstellen wir ihnen oft »irrationale« Einfliisse auf politische Prozesse,
die eigentlich »rational« sein sollten. Besonders die Gefiihle, die mit der Rhetorik
von »Rechtspopulisten« assoziiert werden wie Ressentiment, Empoérung, Wut und
Hass werden als Stérenfriede rationalen und kultivierten politischen Verstehens
und Handelns empfunden. Wie die gegenwirtige Debatte um die Einengung der
Meinungsfreiheit im 6ffentlichen Raum zeigt, werden allerdings nicht nur bei der
politischen Rechten Gefithle wie Empérung mobilisiert, die ein wechselseitiges
Verstehen und Dazulernen verhindern.

Diese Phinomene stellen jedoch eher Schwichen und Verfallsformen der poli-
tischen Streitkultur dar; sie sind nicht prototypisch fiir die Rolle von Gefiihlen in
der Politik. Wiirden wir Gefiihle aus der Politik heraushalten, kénnten wir auch
schwerlich ein Interesse an politischen Themen entwickeln. Gefiihle sind normal
und unverzichtbar fir die politische Wahrnehmung und das politische Handeln.
Wie die Politologin Chantal Mouffe argumentiert, lebt eine Demokratie nicht von
einem rationalen Konsens, sondern von Gegnerschaft, die allerdings einer entwi-
ckelten Streitkultur bedarf. Emotionen erscheinen in dieser Vision der Demokratie
nicht als Stérenfried, sondern als Antriebskraft demokratischer Politik. Denn bei
diesem Streit geht es nicht primir um Fragen der besten Verwaltung. Wer sich fir
Politik interessiert, entwickelt Gefithle, die mit Identifikation und Abgrenzung ver-
bunden sind. Nach Mouffe liegt schon »in der Stimmabgabe [..] eine bedeutsame
affektive Dimension«: »Um politisch zu handeln, miissen Menschen sich mit einer
kollektiven Identitit identifizieren kénnen,«* die keine blof3e Interessenvertretung
ist. Auch wenn sie eine Partei wihlen, die ihre Interessen als Berufsgruppe oder
Klasse vertritt, geht es ihnen dabei auch um »eine aufwertende Vorstellung ihrer

1 Chantal Mouffe: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische lllusion, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2007, S. 31.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

264

Maria-Sibylla Lotter

selbst.«* Diese Form der Selbstaufwertung durch Identifikation bedarf notwendig
der Abgrenzung gegen anderen: Identitit erwirbt man durch Abgrenzung gegen
das, was man nicht ist, nicht sein will, nicht glaubt und nicht fiir gut und richtig
hale.

Das emotionale Spannungspotential von Identifikation und Abgrenzung ist
nicht mit Dauerempérung und Hass, den moralistischen Verfallsformen der po-
litischen Streitkultur zu verwechseln. Wie der Sport und alle anderen Formen des
Wettstreits zeigen, ist Gegnerschaft ohne Verachtung ohne moralische Abwertung
durchaus moglich. Gleichwohl ist eine Identifikation durch Abgrenzung auch mit
einer gewissen Kultivierung aggressiver Emotionen verbunden, wie es jeder Fan-
verein auf der Tribiine vorfithrt. Das ist solange unproblematisch, als der demo-
kratische Diskurs keine Legitimationsnarrative anbietet, die dazu verfiithren, den
Gegner nicht mehr als Gegner anzuerkennen, sondern ihn nach einem Gut-Bése-
Schema als moralisches Ungeheuer vernichten oder als Verriickten ausschliefien zu
wollen. Dauerempérung und Hass entspringen nicht der Politik als solcher, son-
dern dieser Moralisierung und Pathologisierung politischer Themen und Uberzeu-
gungen, die dann zur Emporung tiber diejenigen wird, von denen man sich iden-
tititsstiftend abgrenzen kann.

In dem Maf3e, in dem die politischen Ziele Visionen der Gerechtigkeit oder re-
ligiosen Konzepten untergeordnet sind, die unbedingte Anspriiche stellen, kann
politische Gegnerschaft in moralische Feindschaft umkippen. Das ist gegenwir-
tig wohl eine der grofiten Gefahren in den westlichen Staaten, denn in den letz-
ten Jahrzehnten wird Politik von links zunehmend in einem moralischen Register
betrieben. Nach dem Verlust kommunistischer Gesellschaftsmodelle und anderer
zukunftsorientierter Utopien gesellschaftlicher Verinderung ist die Solidaritit mit
den Schwachen, Benachteiligten, der Kampf gegen Rassismus und die Wiedergut-
machung fir Opfer historischen Unrechts zum politischen Programm geworden,
wihrend die Rechte sich ebenfalls im Besitz der wahren moralischen Werte wihnt,
und dariiber hinaus zur Pathologisierung ihrer Gegner neigt.> Der Glaube, Politik
konnte und sollte Moral werden,* beruht nach Mouffe jedoch auf einem gefihrli-
chen Irrtum:

2 Ebd.

3 Noch in den spaten Neunzigern war die zunehmende Verwendung eines moralischen Vo-
kabulars in der Politik — etwa in Schuld- und Wiedergutmachungsdiskursen — als Ablosung
einervormals riicksichtlosen Machtpolitik durch eine zunehmend moralisch gesteuerte Poli-
tik begrifRt worden. Eine solche Position vertritt etwa Elazar Barkan, vgl. The Guilt of Nations.
Restitution and Negotiating Historical Injustice, New York & London: Norton 2000, S. 308.

4 »Deutschland ist ein Fall fir den Psychiater und mit dieser Stiftung wollen wir die Therapeu-
ten sein, um diesen deutschen Selbstwertdefekt heilen zu helfen«beschrieb Erika Steinbach
ihr Selbstverstandnis bei der Griindung der Desiderius-Erasmus-Stiftung, des Bildungswer-
kes der AFD.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

Dieser Austausch des Vokabulars offenbart nicht, wie manche glauben, dass Po-
litik durch Moral ersetzt worden wére, sondern dass sie im moralischen Register
ausgetragen wird. In diesem Sinne mochte ich den Begriff der»Moralisierung«der
Politik verstanden wissen — Politik ist nicht moralischer geworden, sondern poli-
tische Antagonismen werden heutzutage in der Begrifflichkeit moralischer Kate-
gorien formuliert®

Moulffe kritisierte schon um die Jahrtausendwende, dass eine demokratische Poli-
tik zugrunde geht, wenn der Gegner nur noch als Feind im moralischen Sinne und
als Bedrohung gesehen wird. Eine solche Entwicklung lisst sich in den USA am
Verfall der Gesprichsbereitschaft zwischen Republikanern und Demokraten be-
obachten.® In Deutschland ist sie an der Verwendung der Begriffe »rechts« und
»links« erkennbar. Sie werden nicht mehr wie noch vor 40 Jahren wertneutral fiir
die Anhinger der Sozialdemokraten und linkerer Gruppierungen auf der einen,
der CDU und rechterer Gruppierungen auf der anderen Seite verwendet. Das Wort
»rechts« hat zunehmend die Bedeutung von »rechtsradikal« oder »rechtsextrem«
angenommen und steht fir eine politische Haltung, die nicht mehr als legitimer
Gegner im politischen Wettstreit, sondern als nicht satisfaktionsfihig und unmo-
ralisch betrachtet wird. Anhinger der CDU verstehen sich jetzt in der politischen
»Mitte« und nicht mehr als »rechts«.

Gleichzeitig mit der Moralisierung des politischen Raums und in Wechselwir-
kung mit ihr hat sich auch eine kulturelle Verinderung vollzogen, die an der Deh-
nung und teilweise impliziten Moralisierung von medizinischen und psychologi-
schen Begriffen sowie Begriffen des Alltagslebens in Erscheinung tritt und zu einer
weniger auffilligen, aber umso nachhaltigeren Emotionalisierung gewisser politi-
scher Themen gefiihrt hat. Im Folgenden mochte ich diese Verschiebung am Bei-
spiel eines Sonderfalls und anschlieflend einer Normalisierung skizzieren und ge-
gen Ende einige Fragen zu ihren Auswirkungen auf die politische Verstindigung
aufwerfen.

2. Wie sprachliche Manover Gefiihle auslosen und das Verstandnis
verandern konnen

Unser Welt- und Selbstverstindnis wird durch die Sprache geleitet (wenn auch
nicht determiniert), die dabei in vielfiltiger Weise mit unseren Emotionen spielt.
Schimpfworter werden direkt eingesetzt, um beim Gegeniiber Emotionen auszu-
l6sen. Aber auch Beschreibungen, die starke Wertungen (»abscheulich«) enthal-

5 Mouffe: Uber das Politische, S. 98f.
6 Vgl.Jonathan Haidt und Greg Lukianoff: The Coddling of the American Mind. How Good Intentions
and Bad Ideas are Setting up a Generation for Failure, UK (Penguin) 2019, Kap. 6.

14.02.2026, 00:44:27.

265


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

266

Maria-Sibylla Lotter

ten, konnen starke Affekte hervorrufen. Wenn wir dichte moralische Begriffe wie
etwa Rassismus oder Hass verwenden, die ein Phinomen sowohl beschreiben als
auch moralischen bewerten, geht es nicht primir um die Vermittlung von Infor-
mationen. Wir setzen solche Begriffe nicht nur ein, um auf etwas hinzuweisen und
es zu interpretieren (was XY gesagt hat, ist ein Ausdruck von Hass gegen Juden),
sondern auch um zu warnen (das kann fiir diese bedrohlich werden) und aufzu-
fordern (dagegen miissen wir etwas tun). Wenn in einem Gesprich solche Begriffe
benutzt werden, fithlen wir uns personlich angesprochen und irgendwie moralisch
in die Pflicht genommen. Das 16st wiederum Emotionen aus, die oft eine Eigendy-
namik entwickeln. Emotionalisierung durch Verwendung starker moralischer Be-
griffe kann Gespriche blockieren, aber auch Reflexionsprozesse in Gang bringen,
besonders dann, wenn ihr Gebrauch als unangemessen empfunden wird oder sie
auf unerwartete und neue Weise gebraucht werden.

Ein Beispiel: Vor einem Jahr sprach ich mit einer amerikanisch-deutschen Reli-
gionswissenschaftlerin iiber die Lebensbedingungen in den USA. Eher als (in mei-
nen Augen) lustige Anekdote erwihnte ich einen sich wiederholenden skurrilen
Vorgang in den achtziger Jahren in St. Louis/Missouri, als ich als einzige WeifRe
in einem ansonsten von Afroamerikanern bewohnten Mietshaus lebte: Meine wei-
8en amerikanischen Studienkollegen und Freundinnen mieden bei Besuchen den
Haupteingang und Fahrstuhl und kletterten iiber die Feuerleiter im Hinterhof in
den vierten Stock hoch; offenbar aus Angst, spéttelte ich, im Flur oder Fahrstuhl
einen Hausbewohner zu treffen. Meine Kollegin fand das gar nicht lustig. Angst,
darum geht es nicht, unterbrach sie mich, das ist Hass. Nein, wandte ich erschro-
cken ein, das waren keine Rassisten, ganz im Gegenteil, sie waren anscheinend
unsicher, wie man im Haus auf sie reagieren wiirde. Genau, das ist Hass, sagte sie
mit Nachdruck. Irritiert wechselten wir das Thema. Das unerwartete Ringen um
das angemessene Wort hatte uns aufgewiihlt, und offenkundig konnten wir den
Konlflikt nicht einfach durch Hinzuziehung eines Dudens kliren.

Meinen ehemaligen Freunden Hass zu unterstellen, erschien mir unzutref-
fend und unfair. Unter Hass verstehe ich ein intensives Gefiithl von Ablehnung und
Feindschaft, tendenziell verbunden mit dem Wunsch, dem Gehassten zu schaden.
Die Aggressivitit, auf die sich das Wort bezieht, ist mit einer negativen morali-
schen Wertung verbunden: Hass gilt gemeinhin als eine lasterhafte Emotion und
Disposition. Dass meine Kollegin diesen Ausdruck fiir angebracht hielt, konnte nur
den Grund haben, dass sie das Verhalten als Ausdruck von Rassismus deutete. Sie
empfand den Begriff Angst hier offenbar als moralisch verharmlosend. Der Begrift
suggeriert ja ein Gefiihl der Hilflosigkeit gegeniiber einer diffusen Bedrohung. So
werden sich meine amerikanischen Freunde vielleicht auch gefiihlt haben. Trotz-
dem sah ich die Dinge jetzt plotzlich anders. Objektiv betrachtet, gab es ja kei-
ne Bedrohung. Meine Berichte iiber die freundlichen und hilfsbereiten Nachbarn
konnten auch keinen Anlass gegeben hatten, dies irrtiimlicherweise zu vermuten.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

Daher konnte man das Verhalten der Besucher auch als eine aktive Vermeidung
betrachten, die rassistischen Mustern folgt, indem sie der anderen Seite Feind-
seligkeit unterstellt und auf diese unterstellte Feindseligkeit reagiert. (Man muss
beriicksichtigen, dass es Strafien in St. Louis gab, wo unbekannte Weif3e mit Stein-
wiirfen zu rechnen hatten, aber diese gehérte nicht dazu.) Dass ich in der »Angst-
lichkeit« meiner amerikanischen Freunde jetzt meinte, im Nachhinein mégliche
rassistische Muster ausmachen zu kénnen, lag daran, dass meine Kollegin ein zu
starkes Wort verwendet hatte, das mich zunichst verstimmt, aber auch dazu ge-
fithrt hatte, dass ich linger dariiber nachdenken musste.

Es geht hier nicht darum, ein abschlieRendes Urteil dariiber zu fillen, was das
»richtige« Wort wire. Ich méchte vielmehr auf drei Aspekte der komplizierten Be-
ziehung zwischen Sprache, Erleben und moralisch-politischer Bewertung hinwei-
sen, die in solchen Konflikten um die richtige Wortwahl deutlich werden: Erstens,
dass einzelne Worte oft nicht ausreichen, um eine Situation sowohl in ihrer phi-
nomenal-affektiven, als auch ihrer politisch-moralischen Dimension adiquat zu
beschreiben. Zweitens, dass es erkenntnisfordernd sein kann, einmal den gew6hn-
lichen Wortgebrauch zu verlassen und tbertrieben starke — oder, als Ironie, auch
zu schwache — Ausdriicke zu benutzen, um einen Gegenstand in anderem Licht er-
scheinen zu lassen, ob nun im politischen oder im privaten Bereich. Nicht immer
allerdings fiithren solche rhetorischen Manéver zum Nachdenken — sie kénnen es
auch blockieren.

Drittens jedoch zeigt das Beispiel einen Trend an, der auch andere Begriffe aus
dem Alltagsleben, aber auch der Medizin und Psychologie betrifft: In den letzten
Jahrzehnten hat sich der Anwendungsbereich gewisser Begriffe konstant erweitert,
gleichzeitig wird ein Teil davon zunehmend nach moralischen Maf3stiben ange-
wendet. Das hat Auswirkungen auf die Moglichkeiten der Verstindigung.

3. Das Phanomen der schleichenden Begriffsdehnung

Was, wenn die Ausnahme in der Begriffsverwendung nicht mehr als Sonderfall
oder metaphorische Anwendung erkennbar ist, sondern zur Regel wird? Der ame-
rikanische Psychologe Nicholas Haslam hat fiir Ausweitungen des Umfangs von
Begriffen, die sich so schleichend vollziehen, dass man sie kaum bemerkt, den
uniibersetzbaren Begriff Concept Creep eingefithrt — uniibersetzbar, weil creep eben
nicht nur schleichen bedeutet, sondern dabei auch die Konnotation creepy, unheim-
lich, mitschwingt. Und ohne dass Haslam diesen Aspekt des Unheimlichen selbst
ausfithrt, kann man die schleichende Begriffsausweitung in mehreren Hinsichten
als unheimlich betrachten.

Einerseits betrifft sie vor allem Begriffe, die sich auf negative und beunruhigen-
de Aspekte menschlichen Erlebens und Verhaltens beziehen. Begriffe der Alltags-

14.02.2026, 00:44:27.

267


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

268

Maria-Sibylla Lotter

sprache wie »Hass« und »Gewalt«, aber auch Termini aus Medizin und Psychologie
wie »Sucht«, »psychische Storung«, »Depression«, »Trauma« und andere umfas-
sen heute ein viel breiteres Spektrum von Phinomenen als noch vor einigen Jahr-
zehnten. Insofern ist auch die Welt, die wir uns mit diesen Begriffen erschliefien,
»creepier« geworden.

Andererseits ist die schleichende Begriffsdehnung in ihrer Auswirkung auf die
Kommunikation unheimlich. Sie kann — wie bei dem Beispiel oben — mitten in
einem Gesprich Verstindnislosigkeit und das Gefiihl hervorrufen, in verschiede-
nen Welten zu leben. Das liegt daran, dass ein grofier Teil der Begriffsdehnungen
bislang nur von einem Teil der Sprachverwender, vor allem dem akademisch gebil-
deten, mitvollzogen wurde, manche wiederum nur von einer kleinen Gruppe mo-
ralischer Entrepreneure. Dann fithlt man sich in der Sprache nicht mehr zuhause,
man erlebt sie nicht mehr als eine Heimat, in der man sich auch dann versteht,
wenn man anderer Meinung ist. Wenn ich hier von »nicht mehr« spreche, meine
ich eine in der Kommunikation verwurzelte Utopie des sich fraglos Verstehens,
nicht eine vergangene Realitit der fraglosen Verstindigung aller Muttersprachler.
So etwas hat es nie gegeben und kann es in einer sozial differenzierten Gesellschaft
auch nicht geben. Wenn ein ehemaliger Milliardar erhebliche Verluste an der Borse
gegeniiber einer Sozialhilfeempfingerin mit den Worten beschreibt: »Jetzt haben
wir nichts mehr, stellt sie sich zwangsliufig etwas anderes unter den gegenwirti-
gen Vermogenswerten vor als er. Die Begriffsdehnungen, von denen im Folgenden
die Rede ist, sind jedoch anderer Art als diese sozial bedingten Briiche zwischen
den Erfahrungswelten und verstirken diese.

Die schleichende Begriffsausdehnung wirkt sich auch anders auf unser Welt-
und Selbstverstindnis aus als es bei Versuchen der gezielten und kontrollierten
Sprachregelung wie den Verhandlungen iiber eine gendergerechte Sprache oder
den Verboten von potenziell rassistischen Ausdriicken der Fall ist. Solche Sprach-
regelungen werden begriindet und mit Blick auf ihre Vor- und Nachteile disku-
tiert, man verhilt sich zu ihnen erfreut oder genervt, zustimmend oder ableh-
nend, jedenfalls bewusst. Die Dehnung von Begriffen wie »Trauma«, »Missbrauch,
»Sucht«, »Mobbing«, »Gewalt«, »Rassismus«, »Schuld« und vielen anderen hinge-
gen hat sich so unmerklich vollzogen, dass man sie eher als eine undeutliche Ver-
anderung der Lebenswelt selbst erlebt. Der Bereich des Normalen und des mora-
lisch Erlaubten scheint in dem der begrifflichen Verschiebungen zu schrumpfen,
wahrend es in anderen Bezirken — etwa bestimmten Bezirken der Sexualmoral —
umgekehrte Entwicklungen der Ausdehnung des Normalen und Erlaubten gibt.

Nach Haslam vollzieht sich die Begriffsdehnung auf zwei Weisen. Einerseits
werden Begriffe wie etwa »Gewalt« horizontal auf qualitativ neue Phinomene aus-
gedehnt, die vorher gar nicht mit dem Begriff assoziiert wurden. In der Friedens-
und Konfliktforschung (Johan Galtung) wird der Begriff schon seit den Siebzigern

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

auf ungerechte soziale Strukturen angewendet (strukturelle Gewalt)’, ein paar Jahr-
zehnte spiter auch auf Vorurteile (epistemische Gewalt), allerdings nur, sofern da-
von diejenigen betroffen sind, die als Opfer von Diskriminierung betrachtet wer-
den. Andererseits dehnen sich Begriffe vertikal auf schwichere Phinomene dhnli-
chen Typs aus, was etwa im medizinischen und psychologischen Bereich geschieht,
wenn eine Krankheit schon bei einer leichteren Symptomatik diagnostiziert wird
als frither iblich.

Haslam konzentriert sich in seiner Untersuchung vor allem auf die Umfangs-
veranderungen der psychologischen Begriffe. Die Begriffsdehnungen haben jedoch
auch eine starke politische Dimension. Denn die Entwicklung der psychologischen
Termini ist nur verstindlich, wenn man beriicksichtigt, dass hier zwei Prozesse
ineinanderwirken und sich wechselseitig verstarken; einerseits eine zunehmen-
de moralische Sensibilisierung fiir weniger offensichtliche Formen von Ungerech-
tigkeit, Unterdriickung und Diskriminierung, andererseits die Ausbreitung einer
Therapiekultur, die immer mehr Formen des Leidens, die man frither als existen-
tielle Erfahrungen und Lebenskrisen der Eigenverantwortung der Individuen zu-
gewiesen hitte, als therapiebediirftig betrachtet. Diese Prozesse entspringen teil-
weise unabhingigen Quellen, beférdern und verstirken einander jedoch insofern,
als die moralische Sensibilisierung sich auf medizinische und psychologische Be-
funde stiitzt, diese dabei umgekehrt stark durch eine Verinderung der ethischen
Wahrnehmung angeregt und kanalisiert werden.

Im medizinisch-psychologischen Bereich entsprechen die begrifflichen Ver-
schiebungen einer zunehmenden Sensibilisierung fiir Formen des Leidens und der
Vulnerabilitit, die vorher nicht beachtet oder den Betroffenen negativ als mora-
lische Schwiche ausgelegt wurden. So hat die Entwicklung des Trauma-Begriffs
etwa dazu gefiihrt, dass die nachhaltigen psychischen Leiden von Soldaten nach
Einsitzen im Krieg, die ihnen nicht selten ein normales Berufs- und Familienle-
ben verunméglicht hatten, als ernstzunehmendes Problem unter dem Titel »post-
traumatische Belastungsstorung« benannt werden konnten, das Riicksicht und Be-
handlung erfordert. Noch im Ersten Weltkrieg hingegen waren Soldaten, die sich
vom Kriegshorror nicht erholten, als Schwichlinge verunglimpft worden. Die Aus-
weitung des Traumabegriffs ist zweifellos fir sehr viele Betroffene hilfreich und
mitunter lebensrettend gewesen.

Zugleich fihrt die Ausweitung der medizinisch-psychologischen Krankheits-
begriffe in einem privatwirtschaftlich organisierten Medizinbetrieb dazu, die Men-
ge an Patienten zu vergréflern und so der Medizin steigende Einnahmen zu si-
chern, was eine starke Versuchung darstellt, sie auf Kosten der Selbststindigkeit
und Eigenverantwortung der Betroffenen weiter zu forcieren. In ihrer historischen

7 Johan Galtung: Strukturelle Gewalt. Beitrige zur Friedens- und Konfliktforschung, Reinbek b. H.:
Rowohlt 1975.

14.02.2026, 00:44:27.

269


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

270

Maria-Sibylla Lotter

Studie The Loss of Sadness: How Psychiatry Transformed Normal Sorrow Into Depressive
Disorder haben Alan Horwitz und Jerome Wakefield® gezeigt, dass neuere Metho-
den zur Diagnose von Depression systematisch normale affektive Reaktionen als
Formen der Psychopathologie fehldiagnostizieren. So fiihrt eine rein symptomba-
sierte Diagnose von Depression dazu, dass eine durch Krisen oder traurige Ereig-
nisse hervorgerufene Niedergeschlagenheit zu einer medizinisch zu behandelnden
Depression wird, wihrend das restriktivere traditionelle Verstindnis von Depres-
sion als »Traurigkeit ohne Ursache« eine solche Verwechslung noch ausschloss.
Wihrend medizinische Begriffe wie Depression zwar gedehnt werden, jedoch
nicht mit einer moralischen Bewertung verbunden sind, haben sich andere Be-
griffsdehnungen so stark mit moralischen Wertungen verbunden, dass ihr deskrip-
tiver Gehalt mittlerweile von der moralisch-politischen Wertung tiberlagert wird.
Das gilt insbesondere fiir die Begriffe Trauma und Gewalt und erzeugt neue Pro-
bleme. Wie die franzésischen Anthropologen Didier Fassin und Richard Rechtman
in ihrer Studie LEmpire du traumatisme: enquéte sur la condition de victime gezeigt ha-
ben, kann man die Dehnung des Trauma-Begriffs nicht allein aus der medizini-
schen Entwicklung selbst erkliren, sondern nur aus der Rickwirkung sozialethi-
scher Entwicklungen auf die Medizin, die wiederum in Gestalt der Therapiekul-
tur die Alltagsethik und das Selbstverstindnis verindert. So bezog sich der Begriff
»Trauma« — aus dem Griechischen fiir »Wunde« — noch in der Mitte des zwan-
zigsten Jahrhunderts auf eine organische Stérung oder Verletzung des Gehirns,
die durch ein dufieres Ereignis hervorgerufen wurde, wie noch heute in der Ver-
wendung des Wortes »Schleudertraumac sichtbar ist. Die Idee eines psychischen
Traumas kam zwar schon Ende des 19. Jahrhunderts auf, wurde aber lange Zeit
misstrauisch bedugt. Erst allmihlich setzte sie sich nach dem Zweiten Weltkrieg
als Beschreibung fiir psychische Stérungen durch, die durch Erfahrungen im Krieg,
Vergewaltigungen oder schwere Unfille ausgeldst wurden — Ereignisse, die aufler-
halb des Bereichs gewohnlicher menschlicher Krisensituationen lagen. Mittlerwei-
le gelten aber nahezu alle psychologischen Belastungen des Lebens als traumatisch,
auch das, was Freud das »gewohnliche Elend« nannte wie Ehekrisen, Jobverluste,
verpatzte Priifungen etc. Sogar Personen, die diese Belastungen nicht selbst er-
fahren, sondern beobachten, konnen heute dadurch »traumatisiert« werden. »Das
Wort ist inzwischen zur Metapher fiir fast alles Unangenehme geworden.«’ Diese
Begriffsdehnung wirkt sich auch auf die Beschreibung der eigenen Empfindungen
und auf das Selbstverstindnis aus; unangenehme Erfahrungen werden als Verlet-
zungen der eigenen Psyche interpretiert, vor denen man geschiitzt werden muss

8 Alan Horwitz und Jerome Wakefield: The Loss of Sadness: How Psychiatry Transformed Normal
Sorrow Into Depressive Disorder, Oxford: Oxford University Press 2012.

9 lan Hacking: Multiple Personlichkeit. Zur Geschichte der Seele in der Moderne, Miinchen: Hanser
1996, S. 238.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

und die der Heilung bediirfen. Wie Ian Hacking an anderen Beispielen der Neu-
entwicklung medizinischer Begriffe gezeigt hat, schlagen sich solche begrifflichen
Veranderungen stark im Erleben und im Selbstverstindnis nieder und schaffen so
auch neue Realititen.”

Was es allerdings bedeutet, traumatisiert im Unterschied zu belastet oder ein-
fach in einer schwierigen Situation zu sein, ist im Verlauf dieser Begriffsdehnung
immer unklarer geworden, auch wenn der Begriff so gebraucht wird, als bezége
er sich noch auf eine feste Gruppe von deskriptiven Faktoren. Wihrend er de-
skriptiv durch die Ausdehnung an Deutlichkeit verlor, hat er gleichzeitig immer
markantere moralische Bedeutung gewonnen. Die Rechtswissenschaftlerin Saira
Mohammed hat darauf aufmerksam gemacht, dass der Begriff Trauma in kultur-
wissenschaftlichen Kontexten nach einem moralischen Code verwendet wird, der
die Unterscheidung zwischen Opfern und Titern voraussetzt. Der vermeintlich
medizinische Begriff wird nur noch auf Personen angewendet, insoweit man sie
als Opfer wahrnimmt; Titern wird die Fihigkeit, traumatisiert zu werden, nur in-
soweit zugesprochen, als sie als Opfer der Umstinde verstanden werden wie etwa
Kindersoldaten." Das liegt daran, dass die Beschreibung von Personen als trau-
matisiert aufwertende und appellative Funktionen hat: Der Begrift dient vor allem
dazu, das Leiden derjenigen auszuzeichnen, deren Erfahrungen nach dem gegen-
wirtigen moralischen Code Anerkennung verdienen. So hat sich der Begriff Trau-
ma schleichend von einer medizinischen Kategorie in eine moralische Kategorie
verwandelt, die solche Personen, die Empathie verdienen und gehért werden soll-
ten, von solchen unterscheidet, die keinen Anspruch auf Mitgefiihl haben.

Der alltagssprachliche Ausdruck »Uberlebende« hat eine dhnliche Entwicklung
durchgemacht. Er wurde frither auf diejenigen angewendet, die eine lebensgefihr-
liche Gewalttat oder Naturkatastrophe iiberleben, dann speziell die Uberlebenden
der Nazi-Konzentrationslager, und wird mittlerweile auch fiir Frauen als Opfer
ausbeuterischer personlicher Beziehungen oder enttiuschender sexueller Begeg-
nungen gebraucht. Wahrend der Titel also anfangs auf einen Kreis von Personen
beschriankt war, die eine ganz aufergewdhnlichen Gewalt oder Katastrophe iiber-
lebt haben, gegeniiber der sie machtlos waren, wird er nun auch auf Menschen
angewendet, denen ein Opferstatus mit Blick auf belastende personliche Bezie-
hungen zugesprochen wird, die sie jederzeit hitten beenden kénnen (auch wenn

10  Hacking verwendet den Ausdruck »dynamischer Nominalismus« fir die Entwicklung eines
neuen Selbstverstandnisses, der dem Wechselspiel zwischen Klassifikationen und den Perso-
nen entspringt, die entsprechend klassifiziert werden. Vgl. lan Hacking: Historische Ontologie:
Beitrdge zur Philosophie und Geschichte des Wissens, Ziirich: Chronos 2006, S. 126.

11 Vgl hierzu Saira Mohamed: »Of Monsters and Men: Perpetrator Trauma and Mass Atrocity«,
Columbia Law Review, 115/5 (2015) S. 1173.

14.02.2026, 00:44:27.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

272

Maria-Sibylla Lotter

sie sich aufgrund vertrackter psychologischer Dynamiken dazu nicht iiberwinden
konnten).

Wiahrend die Entwicklung dieser Begriffe eine Tendenz offenbart, die Gren-
zen zwischen medizinisch-psychologischen und moralischen Kategorien zu verwi-
schen, indem dadurch Mitgefiihl fiir die Opfer von Unrecht geweckt wird, dass man
ihren Leiden besondere Aufmerksamkeit schenkt und es unter spezielle Kategorien
bringt, geht eine andere Tendenz in die Richtung, Titerschaft und somit Vorwerf-
barkeit nicht mehr an bewusstes und absichtliches Fehlverhalten zu binden, das
zu unterlassen in der eigenen Macht steht. Sie zeigt sich in der Ausdehnung von
Begriffen fiir menschliches Fehlverhalten wie Hass, Rassismus, Mikroaggression,
Mobbing oder Gewalt.

Typisch dafiir ist die Verwendung des Begriffs Mobbing (Bullying). Der Begriff
entwickelte sich erst im letzten Drittel des zwanzigsten Jahrhunderts™ und be-
zeichnete in den Siebzigern eine sich wiederholende, gezielte und absichtliche Ag-
gression gegeniiber Kindern durch Gleichaltrige im Kontext eines Machtungleich-
gewichts. Neuerdings wird der Begriff auch auf Kommunikationen zwischen er-
wachsenen Kollegen am Arbeitsplatz angewendet, die von einer Seite als belastend
oder tyrannisch empfunden werden, ohne dass Absicht, Intention oder ungleiche
Machtverhiltnisse vorliegen miissen.”

Ein anderes Beispiel, bei dem ebenfalls der Aspekt der Intentionalitit fallen-
gelassen und gleichzeitig das deskriptive Spektrum stark erweitert und moralisch
aufgeladen wird, ist der Gewaltbegriff. Hier ist die Dehnung des Begriffs, der sich
heute nicht mehr nur auf leiderzeugende und beschidigende physische Angriffe,
sondern ein Spektrum an ganz heterogenen Phinomenen und Erklirungen be-
zieht, sowohl moralisch als auch politisch motiviert. Wenn wir heute von Gewalt
sprechen, dann meinen wir nicht nur physische Gewalt. Es kann auch um soziale
Strukturen, psychische Manipulationen, Vorurteile oder Erkenntnis unter Bedin-
gungen ungleicher Machtverteilung gehen (strukturelle, psychische und epistemi-
sche Gewalt). Das hat im Einzelnen nachvollziehbare und oft auch gute Griinde.
So spricht die Verletzbarkeit von Menschen fiir Einschiichterung und Demiitigung
dafiir, den Gewaltbegriff auf psychische Attacken auszudehnen. Und da physische
Gewalt nicht allein individuell erklirt werden kann, sondern oft durch ungerech-
te soziale Verhiltnisse erzeugt oder verstirkt wird, die Wut und Hass erzeugen,

12 Einekurze Entwicklungsgeschichte gibt Svenja Goltermann in»Signifikante Verschiebungen.
Zur Geschichte des Mobbings«, in: Forschung & Lehre 6/20, S. 490-492.

13 Vgl. Ekaterina Vylomova, Sean Murphy u.a.: »Evaluation of Semantic Change of Harm-Related
Concepts in Psychologyx, in: Proceedings of the 1st International Workshop on Computational Ap-
proaches to Historical Language Change, Florence (Association for Computational Linguistics)
2019, S. 29-34.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

liegt es nicht fern, in der sozialen Gewaltprivention den Begriff auch auf die mut-
mafilichen sozialen Ursachen auszudehnen. Unter den in den Siebzigern von John
Galtung geprigten Begriff der »strukturellen Gewalt« fallen politische oder dkono-
mische Strukturen, die zu einer eigentlich vermeidbaren Ungleichheit an Lebens-
chancen fithren. Galtung definiert also die Differenz zwischen Sollen und Sein,
zwischen dem, was die Potentiale von Menschen ausmacht, und dem, was sie un-
ter den gegebenen Umstinden tatsichlich realisieren kénnen, als Gewalt. Genau
wie beim Trauma-Begriff wird hier eine moralische Unterscheidung zum Krite-
rium der Gewalt, die jedoch vom Individuum auf die Gesellschaft als Verantwor-
tungstriger verschoben wird. Gewalt liegt dann vor, wenn die Differenz aufthebbar
wire, also zurechenbar ist, wenn auch nicht einzelnen Menschen, sondern der Ge-
sellschaft.™* So kann der Unterschied zwischen Sein und Sollen zu einem Gewalt-
verhiltnis werden.

Da auch die Wissenschaft dazu beitragen kann, kulturelle Dominanzverhilt-
nisse zu reproduzieren, die ungerechte soziale und politische Verhiltnisse legiti-
mieren und aufrechterhalten, wird Wissenschaft im Resonanzraum postkolonia-
listischen Denkens selbst potenziell als epistemische Gewalt betrachtet, wenn sie
nicht von denen selbst betrieben wird, die Opfer von Ungerechtigkeiten oder Be-
nachteiligte in Dominanzbeziehungen sind. Das Konzept der »epistemischen Ge-
walt« stammt von der Literaturwissenschaftlerin und postkolonialen Theoretike-
rin Gayatri Chakravorty Spivak in ihrem berithmten Aufsatz «Can the Subaltern
Speak?«” die sich dabei auf eine eigene Lesart von Michel Foucaults Uberlegungen
zu den Beziehungen zwischen Wissen, Macht und sozialer Kontrolle stiitzt. Unter
der »Subalternen« wird eine Person mit marginalisiertem Status verstanden, die
insofern keine Stimme hat, als »man« — das gewalttitige Subjekt, worunter man
je nach Kontext die sozial Hoherstehenden, die Kolonialherrschaft oder Wissen-
schaftlerinnen aus vormals kolonialen Herrschaftsgebieten versteht — ihr kein Ge-
hor schenkt, keine Autoritit zubilligt, und sie somit, auch wenn sie Worte dufert,
in einem sozialen und kulturellen Sinne zum Schweigen verdammt. Der komplexe
Prozess, indem sich ungleiche Machtverhiltnisse auf die Wertschitzung der Tra-
ditionen, der Weltanschauung und der Sprache indigener Vélker auswirken und
zu einem Verlust der urspriinglichen eigenen Kultur fithren, wird so umschrieben
als eine Gewalt, die von Titern gegen Opfer ausgeiibt wird.

Diese begrifflichen Dehnungen bringen jedoch auch Schwierigkeiten mit sich.
Insgesamt fithren sie dazu, dass die Unterschiede zwischen den Phinomenen,
auf die sich der Begriff frither bezog, und den durch die Begriftsdehnung hin-
zukommenden Phinomenen verwischt werden. Das kann sich auch auf die mo-

14 Vgl hierzu)org Baberowski: Riume der Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer 2015, S. 111.
15 Vgl. Gayatri Chakravorty Spivak: Can the Subaltern Speak? Postkolonialitit und subalterne Arti-
kulation, Wien & Berlin 2007, Abschnitt Il.

14.02.2026, 00:44:27.

273


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

274

Maria-Sibylla Lotter

ralische Bewertung und die emotionalen Reaktionen auswirken, mit gewissen so-
zialpolitischen Folgeerscheinungen. Wenn etwa physische Gewalt generalisierend
auf »strukturelle Gewalt« zuriickgefithrt wird, scheint der physische Gewalttiter
von Verantwortung moralisch entlastet. Und wenn auch die weniger offensichtli-
chen Formen diskriminierender oder einschiichternder Rede als Gewalt bezeich-
net werden kénnen, sinkt beispielsweise die Bereitschaft, irritierende Auflerun-
gen als normalen Bestandteil freier akademischer Debatten zu akzeptieren. Nach
dem berithmten Schadensprinzip von John Stuart Mill darf die individuelle Freiheit
nur insoweit begrenzt werden, als sie »niemand anderen Schaden zufiigen darf.«*
Es ging Mill um bedrohliche Situationen, in denen diejenigen, an die die Rede
gerichtet ist, sie als unmittelbare Aufforderung zur physischen Gewaltausitbung
verstehen konnen. Akademische Debatten hingegen waren geschiitzt. Die Auswei-
tung der Begriffe fiir negative Phinomene wie Gewalt, Enteignung, Rassismus etc.
verfithrt heute zur Ausdehnung des Schadensprinzips auf die Erforschung von
Gruppen, die frither unter kolonialer Herrschaft oder vorurteilsbelasteter Wahr-
nehmung gelitten haben. Die Assoziation mit physischer Gewalt, die der Begriff
epistemische Gewalt evoziert, verleiht einer wissenschaftlichen Untersuchung eine
neue Bedrohlichkeit und moralische Illegitimitit. Wer Islamwissenschaftlerinnen
oder Politologen, die sich kritisch mit dem politischen Islam auseinandersetzen,
die Ausiibung epistemischer Gewalt oder eines antimuslimischen Rassismus vor-
wirft, suggeriert damit, dass ihre Forschung einen moralisch illegitimen Ubergriff
darstellt, der verboten oder verhindert werden muss. Das bleibt nicht ohne Auswir-
kungen auf die Praxis. So wurde etwa gefordert, die Kulturanthropologin Susanne
Schroter von der Universitit Frankfurt zu entlassen, als sie 2019 die Konferenz zum
Thema »Das islamische Kopftuch — Symbol der Wiirde oder Unterdriickung?« or-
ganisierte.

4. Schluss: Auswirkungen der Begriffsdehnung auf das
Selbstverstandnis und die Mdglichkeiten politischer Verstandigung

Dass Begriffe gedehnt werden, soll hier nicht etwa als ein an sich »falscher« Ge-
brauch der Sprache kritisiert werden. Begriffliche Verschiebungen und Verande-
rungen im Sprachgebrauch sind etwas Normales, wie jeder sehen kann, der einen
Blick in das Deutsche Worterbuch der Britder Grimm wirft. Wie schon Haslam be-
tont, kann man die hier erdrterten begrifflichen Verschiebungen im Einzelnen auch
nicht generell als gut oder schlecht bewerten. Sie wirken sich auf vielfiltige Wei-
se aus, die man je nach Gesichtspunkt als moralischen Fortschritt oder als Quelle
neuer politisch-moralischer Probleme wahrnehmen wird. Fiir die metaphorische

16  John Stuart Mill: Uber die Freiheit, Hamburg: Meiner 2009, S. 79.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

Verwendung von Begriffen in neuen Kontexten oder die bewusste Erweiterung der
medizinischen Kriterien, die langfristig zur Bedeutungserweiterung fiihrt, gibt es
in den jeweiligen Kontexten gute Griinde; die Begriffe werden in der Regel ge-
dehnt, um die Aufmerksamkeit auf Phinomene zu lenken, die im Kontext eines
sich wandelnden moralischen Bewusstseins Riicksicht verdienen, und um die Sen-
sibilitit zu schirfen. Man zahlt daftir jedoch den Preis, dass die Begriffe durch die
Dehnung ihre differenzierende Funktion verlieren, ein bestimmtes Phinomen und
damit auch die Opfer bestimmter Gewaltakte oder Stérungen klar von anderen zu
unterscheiden. Wer als traumatisiert bezeichnet wird, kénnte schwere Folter oder
Vergewaltigung durchlitten haben, oder Zeuge eines Autounfalls geworden sein.

Im Kontext dieses Bandes interessiert jedoch vor allem die Frage, wie diese Be-
griffsdehnungen die Weltanschauung und das Selbstverstindnis derjenigen verin-
dern, die sie mitvollzogen haben, und wie sie sich auf die politische Wahrnehmung
und die demokratische Streitkultur auswirken. Zwar sind Begriffe wie Mobben,
Trauma oder Depression nicht wie die Begriffe Rassismus und Kolonialismus mit
spezifisch politischen Themen und Selbstverstindnissen verbunden, noch unter-
scheiden sie nach »Rassen« oder Nationen; sie beziehen sich auf den Menschen
allgemein in seiner Vulnerabilitit und Fragilitit. Gleichwohl fordert die Dehnung
von Begriffen fiir negative Phinomene und menschliche Vulnerabilitit die Mog-
lichkeit, die mit der nach Mouffe mit der politischen Identitit verbundene eigene
Aufwertung in der moralischen Sensibilisierung fiir subtilere Formen des Leidens
von Opfern und ihrer solidarischen Unterstiitzung zu finden. Sie identifiziert neue
Arten von Erfahrungen als bedrohlich und schidlich und zeichnet damit auch wei-
tere Gruppen von Menschen als schutzbediirftig aus.”

Infolgedessen hat sich einerseits der Bereich des Pathologischen, der medi-
zinische Betreuung und staatliche Regelung erfordert, begrifflich ausgedehnt auf
Kosten des Bereichs, fiir deren Bewiltigung sich die einzelne Person selbst als allein
zustindig und verantwortlich versteht. Dies ist mit einer Ausdehnung von Rechten
und Anspriichen auf Verstindnis und Riicksichtnahme verbunden: Wer als trau-
matisiert, depressiv etc. eingeordnet wird, erwirbt damit auch einen moralischen
Anspruch auf das Verstindnis der Mitmenschen, und einen (bei den Krankenkas-
sen einlésbaren) Anspruch auf medizinische Hilfe. Der Vorteil, den das Individu-
um hierdurch gewinnt, wenn es bei Krisen auf das Verstindnis und die Unter-
stittzung anderer hoffen kann, hat allerdings seinen Preis; wer eine Lebenssitua-
tion als Krankheit versteht, wird sich auch als machtloser wahrnehmen als wenn
er davon ausgehen muss, selbst fiir die Bewiltigung seiner Lage verantwortlich
zu sein. Mit der Ausdehnung des Trauma-Begriffs ist besonders in den USA mit
ihrer noch ausgeprigteren Therapiekultur die Bereitschaft stark angestiegen, sich

17 Jonathan Haidt, »Why Concepts Creep to the Left«, Psychological Inquiry, 27/1 (2016), S. 40-45.

14.02.2026, 00:44:27.

275


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

276

Maria-Sibylla Lotter

durch die Konfrontation mit beunruhigenden oder schockierenden Dingen auf un-
zumutbare Weise verletzt zu fiihlen; diese kulturelle Wirkung wird seit einigen
Jahren besonders an den US-amerikanischen Privatuniversititen sichtbar, wo es
inzwischen vorkommen kann, dass klassische Werke der Literatur aus dem Ka-
non genommen werden miissen, weil sie Traumata »triggern« konnten und sich
manche Studierende nach einer politischen Wahl, die die andere Seite gewinnt,
so traumatisiert fithlen, dass sie therapeutisch betreut werden miissen.”® Gleich-
zeitig haben Teile der politischen Emanzipationsbewegungen, insbesondere der
Frauenbewegung, der Afroamerikaner und derjenigen, die sich als Opfer ehema-
liger Kolonisation verstehen, die mit der Begriffsdehnung verbundene Vorstellung
ibernommen, dass Worte nicht nur demiitigen, dngstigen und verstoren konnen,
wenn man ihnen nichts entgegensetzen kann, sondern wie physische Gewalt un-
mittelbar verletzen und traumatisieren. Dabei gerit die Moglichkeit, sich sprach-
lichen Angriffen zu entziehen oder sie rhetorisch umzudrehen, aus dem Blick; Ha-
tespeech wird oft so diskutiert, als handle es sich um Sprechakte, in denen un-
mittelbar eine Gewalt vollzogen wird, als wire der Aggressor ein souverines, all-
michtiges Subjekt, der Adressat hingegen ohnmichtig.” Die Begriffsdehnung im
Bereich der medizinisch-psychologischen Begriffe, insbesondere beim Verstindnis
von Trauma und Vulnerabilitit, hat daher zu einer neuen Art von Zensur gefiihre,
die nicht vom Staat ausgeht, sondern sich quasi selbst im moralischen Diskurs
der Sprachverwender insbesondere im Milieu der Gebildeten organisiert und der
Leitidee folgt, verletzliche Gruppen vor sprachlichen Verletzungen zu schiitzen.
Provokationen und Beleidigungen kénnen in der Tat neutralisiert und gegen den
Aggressor gewendet werden, wenn die Angegriffenen und vor allem die Umste-
henden abweisend oder spottend reagieren.*® Wiirde sich diese Haltung in der
Bevolkerung verbreiten und dazu fithren, dass bei wirklich rassistischen Angriffen
verbal eingeschritten wird, um ihnen nicht durch schweigende Duldung Autoritit
zu verleihen, konnte dies ja auch zu einer Kultivierung des sozialen Miteinanders
fithren. Dies erfordert jedoch nicht nur ein Bewusstsein der eigenen Mitverant-
wortung als »Bystander«, sondern auch Mut. Dies mag ein Grund sein, dass sich
die selbstorganisierte Zensur bislang vor allem in dem Bereich duflert, in denen sie
risikofrei, am wenigsten nétig ist und am meisten schadet: der Universitit.

18 Zu diesem Phdnomen vgl. Jonathan Haidt und Greg Lukianoff: The Coddling of the American
Mind. How Good Intentions and Bad Ideas are Setting up a Generation for Failure, UK (Penguin)
2019.

19 Dass hier eine unhaltbare Interpretation der Sprache als souveraner Gewalt des Sprechen-
den zugrunde liegt, gegen die sich das Opfer nicht schiitzen kann, hat schon Judith Butler
kritisiert, vgl. Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: Suhrkamp 2006.

20  Zur Bedeutung der Umstehenden fiir die Moglichkeit sprachlich zu verletzen vgl. Rae Lang-
ton, »The Authority of Hate-Speech, in John Gardner, Leslie Leiter und Brian Green (Hg.):Ox-
ford Studies in Philosophy of Law 3, Oxford: Oxford University Press 2018.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

Andererseits — und das ist fiir die politische Debatte besonders folgenreich —
werden durch die Ausweitung von Begriffen fiir extreme Phinomene und Verhal-
tensweisen, die moralisch verurteilt werden, auf harmlosere Phinomene und Ver-
haltensweisen, die Diskussionen auch stirker emotional aufgeladen. Wenn etwas,
was phinomenal in den Bereich der Angstemotionen gehort, als Hass bezeichnet
wird, werden andere und heftigere Emotionen geweckt. Ebenso, wenn man die
Auflerung einer Person nicht nur als unbegriindet, als Vorurteil oder als unsensi-
bel, sondern als epistemische oder psychische Gewalt oder Rassismus beschreibt.
Das kann sich unterschiedlich auswirken. Wenn man sich nicht selbst angegriffen
fithlt, kénnen begriffliche Ubertreibungen wie im obigen Fall dazu fithren, dass
ein Gesprich iiber ein vermeintlich belangloses Thema lange nachhallt und tber-
dacht wird - sie konnen das Nachdenken aber umgekehrt auch blockieren. Wire
mir in dem obigen Beispiel jedoch selbst Hass zugeschrieben worden — meine Ver-
harmlosung mutmaflich rassistischer Vermeidungsmuster als »Angst« wire nach
heutigen Mafistiben wohl mindestens als eine rassistische »Mikroaggression« zu
bewerten -, hitte ich vermutlich nur mit verirgerten Abwehrreflexen reagiert. Mo-
ralische Vorwiirfe, die sich offen gegen die eigene Person richten, 16sen selten mo-
ralische Reflexionsprozesse aus. Die Begriffsdehnung verstirkt daher die Tendenz
der einen Seite, den politischen Gegner nicht als Gegner, sondern als einen Feind
wahrzunehmen, der von zutiefst unmoralischen Affekten und Haltungen wie Hass
und Rassismus getrieben wird. Die andere Seite reagiert, indem sie diese Vorwiir-
fe als Ausdruck eines Irrsinns diagnostiziert, der einem ungesunden kulturellen
Selbsthass und Opferkult entspringt.

Die schleichende Begriffsdehnung wird nicht gleichmif3ig von der Bevolkerung
mitvollzogen, sondern spaltet die Sprechenden in eine universitir gebildete Elite
und diejenigen, die die Sprache so verwenden, wie sie es als Kinder gelernt ha-
ben. Es ist daher anzunehmen, dass sich dies nicht nur auf das intellektuelle, son-
dern auch das emotionale Verstehen auswirkt. Wer keine Vorstellung von den poli-
tisch-moralischen Griinden der Begriffsdehnung hat, wird sowohl die als tibertrie-
ben empfundenen emotionalen Beschreibungen, als auch die dadurch ausgelsten
Emotionen als unangemessen und abstofiend empfinden. Das hingt damit zu-
sammen, dass wir in der Kommunikation, meist ohne uns dessen bewusst zu sein,
standig affektiv und auch moralisch beurteilend auf die Art und Weise reagieren,
wie andere Gefithle zum Ausdruck bringen, wie Adam Smith in seiner Theorie der
moralischen Gefiihle gezeigt hat.** Wir fithlen uns ihnen in dem MafRe verbunden -
oder umgekehrt von ihnen befremdet und abgestofRen —, in dem ihre Gefithle dem
entsprechen, was wir in der betreffenden Situation selbst fiir angemessen halten.
Dies gilt auch fiir die Kommunikation von Emotionen wie Mitgefithl oder Empo-
rung im politischen Raum. Wer die Begriffsdehnung nicht mitvollzieht, wird dazu

21 Adam Smith: The Theory of Moral Sentiments, Oxford (Clarendon) 1976, S. 16ff. (1.i.3)

14.02.2026, 00:44:27.

271


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

278

Maria-Sibylla Lotter

neigen, diejenigen, die sich und andere als traumatisiert beschreiben, fiir verriickt
zu halten. Wir sollten uns jedoch bewusst sein, dass man die Wirklichkeit auch
anders beschreiben kann und dass es legitim ist, Selbstverantwortung und Opfer-
status begrifflich auf andere Weise zu verteilen (und entsprechend andere Gefithle
fiir angemessen zu halten), als diejenigen, die im eigenen politischen Milieu iiblich
sind. Nur so konnen wir Andersdenkende als Gegner respektieren.

14.02.2026, 00:44:27.


https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

