
Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen

Emotionalisierung durch Concept Creep

Maria-Sibylla Lotter

1. Politische Emotionen und die Polarisierung der Politik

Gefühle haben einen schlechten Ruf in der Politik. Wenn über sie gesprochen

wird, unterstellen wir ihnen oft »irrationale« Einflüsse auf politische Prozesse,

die eigentlich »rational« sein sollten. Besonders die Gefühle, die mit der Rhetorik

von »Rechtspopulisten« assoziiert werden wie Ressentiment, Empörung, Wut und

Hass werden als Störenfriede rationalen und kultivierten politischen Verstehens

und Handelns empfunden. Wie die gegenwärtige Debatte um die Einengung der

Meinungsfreiheit im öffentlichen Raum zeigt, werden allerdings nicht nur bei der

politischen Rechten Gefühle wie Empörung mobilisiert, die ein wechselseitiges

Verstehen und Dazulernen verhindern.

Diese Phänomene stellen jedoch eher Schwächen und Verfallsformen der poli-

tischen Streitkultur dar; sie sind nicht prototypisch für die Rolle von Gefühlen in

der Politik. Würden wir Gefühle aus der Politik heraushalten, könnten wir auch

schwerlich ein Interesse an politischen Themen entwickeln. Gefühle sind normal

und unverzichtbar für die politische Wahrnehmung und das politische Handeln.

Wie die Politologin Chantal Mouffe argumentiert, lebt eine Demokratie nicht von

einem rationalen Konsens, sondern von Gegnerschaft, die allerdings einer entwi-

ckelten Streitkultur bedarf. Emotionen erscheinen in dieser Vision der Demokratie

nicht als Störenfried, sondern als Antriebskraft demokratischer Politik. Denn bei

diesem Streit geht es nicht primär um Fragen der besten Verwaltung.Wer sich für

Politik interessiert, entwickelt Gefühle, die mit Identifikation und Abgrenzung ver-

bunden sind. Nach Mouffe liegt schon »in der Stimmabgabe […] eine bedeutsame

affektive Dimension«: »Um politisch zu handeln, müssen Menschen sich mit einer

kollektiven Identität identifizieren können,«1 die keine bloße Interessenvertretung

ist. Auch wenn sie eine Partei wählen, die ihre Interessen als Berufsgruppe oder

Klasse vertritt, geht es ihnen dabei auch um »eine aufwertende Vorstellung ihrer

1 ChantalMouffe:Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2007, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


264 Maria-Sibylla Lotter

selbst.«2 Diese Form der Selbstaufwertung durch Identifikation bedarf notwendig

der Abgrenzung gegen anderen: Identität erwirbt man durch Abgrenzung gegen

das, was man nicht ist, nicht sein will, nicht glaubt und nicht für gut und richtig

hält.

Das emotionale Spannungspotential von Identifikation und Abgrenzung ist

nicht mit Dauerempörung und Hass, den moralistischen Verfallsformen der po-

litischen Streitkultur zu verwechseln. Wie der Sport und alle anderen Formen des

Wettstreits zeigen, ist Gegnerschaft ohne Verachtung ohne moralische Abwertung

durchaus möglich. Gleichwohl ist eine Identifikation durch Abgrenzung auch mit

einer gewissen Kultivierung aggressiver Emotionen verbunden, wie es jeder Fan-

verein auf der Tribüne vorführt. Das ist solange unproblematisch, als der demo-

kratische Diskurs keine Legitimationsnarrative anbietet, die dazu verführen, den

Gegner nicht mehr als Gegner anzuerkennen, sondern ihn nach einem Gut-Böse-

Schema alsmoralisches Ungeheuer vernichten oder als Verrückten ausschließen zu

wollen. Dauerempörung und Hass entspringen nicht der Politik als solcher, son-

dern dieser Moralisierung und Pathologisierung politischerThemen und Überzeu-

gungen, die dann zur Empörung über diejenigen wird, von denen man sich iden-

titätsstiftend abgrenzen kann.

In dem Maße, in dem die politischen Ziele Visionen der Gerechtigkeit oder re-

ligiösen Konzepten untergeordnet sind, die unbedingte Ansprüche stellen, kann

politische Gegnerschaft in moralische Feindschaft umkippen. Das ist gegenwär-

tig wohl eine der größten Gefahren in den westlichen Staaten, denn in den letz-

ten Jahrzehnten wird Politik von links zunehmend in einem moralischen Register

betrieben. Nach dem Verlust kommunistischer Gesellschaftsmodelle und anderer

zukunftsorientierter Utopien gesellschaftlicher Veränderung ist die Solidarität mit

den Schwachen, Benachteiligten, der Kampf gegen Rassismus und die Wiedergut-

machung für Opfer historischen Unrechts zum politischen Programm geworden,

während die Rechte sich ebenfalls im Besitz der wahren moralischenWerte wähnt,

und darüber hinaus zur Pathologisierung ihrer Gegner neigt.3 Der Glaube, Politik

könnte und sollte Moral werden,4 beruht nach Mouffe jedoch auf einem gefährli-

chen Irrtum:

2 Ebd.

3 Noch in den späten Neunzigern war die zunehmende Verwendung eines moralischen Vo-

kabulars in der Politik – etwa in Schuld- und Wiedergutmachungsdiskursen – als Ablösung

einer vormals rücksichtlosenMachtpolitik durch eine zunehmendmoralisch gesteuerte Poli-

tik begrüßt worden. Eine solche Position vertritt etwa Elazar Barkan, vgl. The Guilt of Nations.

Restitution and Negotiating Historical Injustice, New York & London: Norton 2000, S. 308.

4 »Deutschland ist ein Fall für den Psychiater undmit dieser Stiftung wollen wir die Therapeu-

ten sein, um diesen deutschen Selbstwertdefekt heilen zu helfen« beschrieb Erika Steinbach

ihr Selbstverständnis bei der Gründung der Desiderius-Erasmus-Stiftung, des Bildungswer-

kes der AFD.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen 265

Dieser Austausch des Vokabulars offenbart nicht, wie manche glauben, dass Po-

litik durch Moral ersetzt worden wäre, sondern dass sie im moralischen Register

ausgetragenwird. In diesemSinnemöchte ich denBegriff der »Moralisierung« der

Politik verstanden wissen – Politik ist nicht moralischer geworden, sondern poli-

tische Antagonismen werden heutzutage in der Begrifflichkeit moralischer Kate-

gorien formuliert.5

Mouffe kritisierte schon um die Jahrtausendwende, dass eine demokratische Poli-

tik zugrunde geht, wenn der Gegner nur noch als Feind im moralischen Sinne und

als Bedrohung gesehen wird. Eine solche Entwicklung lässt sich in den USA am

Verfall der Gesprächsbereitschaft zwischen Republikanern und Demokraten be-

obachten.6 In Deutschland ist sie an der Verwendung der Begriffe »rechts« und

»links« erkennbar. Sie werden nicht mehr wie noch vor 40 Jahren wertneutral für

die Anhänger der Sozialdemokraten und linkerer Gruppierungen auf der einen,

der CDU und rechterer Gruppierungen auf der anderen Seite verwendet. DasWort

»rechts« hat zunehmend die Bedeutung von »rechtsradikal« oder »rechtsextrem«

angenommen und steht für eine politische Haltung, die nicht mehr als legitimer

Gegner im politischen Wettstreit, sondern als nicht satisfaktionsfähig und unmo-

ralisch betrachtet wird. Anhänger der CDU verstehen sich jetzt in der politischen

»Mitte« und nicht mehr als »rechts«.

Gleichzeitig mit der Moralisierung des politischen Raums und in Wechselwir-

kung mit ihr hat sich auch eine kulturelle Veränderung vollzogen, die an der Deh-

nung und teilweise impliziten Moralisierung von medizinischen und psychologi-

schen Begriffen sowie Begriffen des Alltagslebens in Erscheinung tritt und zu einer

weniger auffälligen, aber umso nachhaltigeren Emotionalisierung gewisser politi-

scher Themen geführt hat. Im Folgenden möchte ich diese Verschiebung am Bei-

spiel eines Sonderfalls und anschließend einer Normalisierung skizzieren und ge-

gen Ende einige Fragen zu ihren Auswirkungen auf die politische Verständigung

aufwerfen.

2. Wie sprachliche Manöver Gefühle auslösen und das Verständnis
verändern können

Unser Welt- und Selbstverständnis wird durch die Sprache geleitet (wenn auch

nicht determiniert), die dabei in vielfältiger Weise mit unseren Emotionen spielt.

Schimpfwörter werden direkt eingesetzt, um beim Gegenüber Emotionen auszu-

lösen. Aber auch Beschreibungen, die starke Wertungen (»abscheulich«) enthal-

5 Mouffe: Über das Politische, S. 98f.

6 Vgl. JonathanHaidt undGreg Lukianoff: The Coddling of theAmericanMind.HowGood Intentions

and Bad Ideas are Setting up a Generation for Failure, UK (Penguin) 2019, Kap. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


266 Maria-Sibylla Lotter

ten, können starke Affekte hervorrufen. Wenn wir dichte moralische Begriffe wie

etwa Rassismus oder Hass verwenden, die ein Phänomen sowohl beschreiben als

auch moralischen bewerten, geht es nicht primär um die Vermittlung von Infor-

mationen.Wir setzen solche Begriffe nicht nur ein, um auf etwas hinzuweisen und

es zu interpretieren (was XY gesagt hat, ist ein Ausdruck von Hass gegen Juden),

sondern auch um zu warnen (das kann für diese bedrohlich werden) und aufzu-

fordern (dagegen müssen wir etwas tun). Wenn in einem Gespräch solche Begriffe

benutzt werden, fühlen wir uns persönlich angesprochen und irgendwie moralisch

in die Pflicht genommen. Das löst wiederum Emotionen aus, die oft eine Eigendy-

namik entwickeln. Emotionalisierung durch Verwendung starker moralischer Be-

griffe kann Gespräche blockieren, aber auch Reflexionsprozesse in Gang bringen,

besonders dann, wenn ihr Gebrauch als unangemessen empfunden wird oder sie

auf unerwartete und neue Weise gebraucht werden.

Ein Beispiel: Vor einem Jahr sprach ichmit einer amerikanisch-deutschen Reli-

gionswissenschaftlerin über die Lebensbedingungen in den USA. Eher als (in mei-

nen Augen) lustige Anekdote erwähnte ich einen sich wiederholenden skurrilen

Vorgang in den achtziger Jahren in St. Louis/Missouri, als ich als einzige Weiße

in einem ansonsten von Afroamerikanern bewohnten Mietshaus lebte: Meine wei-

ßen amerikanischen Studienkollegen und Freundinnen mieden bei Besuchen den

Haupteingang und Fahrstuhl und kletterten über die Feuerleiter im Hinterhof in

den vierten Stock hoch; offenbar aus Angst, spöttelte ich, im Flur oder Fahrstuhl

einen Hausbewohner zu treffen. Meine Kollegin fand das gar nicht lustig. Angst,

darum geht es nicht, unterbrach sie mich, das ist Hass. Nein, wandte ich erschro-

cken ein, das waren keine Rassisten, ganz im Gegenteil, sie waren anscheinend

unsicher, wie man im Haus auf sie reagieren würde. Genau, das ist Hass, sagte sie

mit Nachdruck. Irritiert wechselten wir das Thema. Das unerwartete Ringen um

das angemessene Wort hatte uns aufgewühlt, und offenkundig konnten wir den

Konflikt nicht einfach durch Hinzuziehung eines Dudens klären.

Meinen ehemaligen Freunden Hass zu unterstellen, erschien mir unzutref-

fend und unfair. Unter Hass verstehe ich ein intensives Gefühl von Ablehnung und

Feindschaft, tendenziell verbunden mit demWunsch, dem Gehassten zu schaden.

Die Aggressivität, auf die sich das Wort bezieht, ist mit einer negativen morali-

schen Wertung verbunden: Hass gilt gemeinhin als eine lasterhafte Emotion und

Disposition.Dassmeine Kollegin diesen Ausdruck für angebracht hielt, konnte nur

den Grund haben, dass sie das Verhalten als Ausdruck von Rassismus deutete. Sie

empfand den Begriff Angst hier offenbar als moralisch verharmlosend. Der Begriff

suggeriert ja ein Gefühl der Hilflosigkeit gegenüber einer diffusen Bedrohung. So

werden sich meine amerikanischen Freunde vielleicht auch gefühlt haben. Trotz-

dem sah ich die Dinge jetzt plötzlich anders. Objektiv betrachtet, gab es ja kei-

ne Bedrohung. Meine Berichte über die freundlichen und hilfsbereiten Nachbarn

konnten auch keinen Anlass gegeben hatten, dies irrtümlicherweise zu vermuten.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen 267

Daher könnte man das Verhalten der Besucher auch als eine aktive Vermeidung

betrachten, die rassistischen Mustern folgt, indem sie der anderen Seite Feind-

seligkeit unterstellt und auf diese unterstellte Feindseligkeit reagiert. (Man muss

berücksichtigen, dass es Straßen in St. Louis gab, wo unbekannteWeißemit Stein-

würfen zu rechnen hatten, aber diese gehörte nicht dazu.) Dass ich in der »Ängst-

lichkeit« meiner amerikanischen Freunde jetzt meinte, im Nachhinein mögliche

rassistische Muster ausmachen zu können, lag daran, dass meine Kollegin ein zu

starkes Wort verwendet hatte, das mich zunächst verstimmt, aber auch dazu ge-

führt hatte, dass ich länger darüber nachdenken musste.

Es geht hier nicht darum, ein abschließendes Urteil darüber zu fällen, was das

»richtige« Wort wäre. Ich möchte vielmehr auf drei Aspekte der komplizierten Be-

ziehung zwischen Sprache, Erleben und moralisch-politischer Bewertung hinwei-

sen, die in solchen Konflikten um die richtige Wortwahl deutlich werden: Erstens,

dass einzelne Worte oft nicht ausreichen, um eine Situation sowohl in ihrer phä-

nomenal-affektiven, als auch ihrer politisch-moralischen Dimension adäquat zu

beschreiben. Zweitens, dass es erkenntnisfördernd sein kann, einmal den gewöhn-

lichen Wortgebrauch zu verlassen und übertrieben starke – oder, als Ironie, auch

zu schwache – Ausdrücke zu benutzen, um einen Gegenstand in anderem Licht er-

scheinen zu lassen, ob nun im politischen oder im privaten Bereich. Nicht immer

allerdings führen solche rhetorischen Manöver zum Nachdenken – sie können es

auch blockieren.

Drittens jedoch zeigt das Beispiel einen Trend an, der auch andere Begriffe aus

dem Alltagsleben, aber auch der Medizin und Psychologie betrifft: In den letzten

Jahrzehnten hat sich der Anwendungsbereich gewisser Begriffe konstant erweitert,

gleichzeitig wird ein Teil davon zunehmend nach moralischen Maßstäben ange-

wendet. Das hat Auswirkungen auf die Möglichkeiten der Verständigung.

3. Das Phänomen der schleichenden Begriffsdehnung

Was, wenn die Ausnahme in der Begriffsverwendung nicht mehr als Sonderfall

oder metaphorische Anwendung erkennbar ist, sondern zur Regel wird? Der ame-

rikanische Psychologe Nicholas Haslam hat für Ausweitungen des Umfangs von

Begriffen, die sich so schleichend vollziehen, dass man sie kaum bemerkt, den

unübersetzbaren Begriff Concept Creep eingeführt – unübersetzbar, weil creep eben

nicht nur schleichen bedeutet, sondern dabei auch die Konnotation creepy, unheim-

lich, mitschwingt. Und ohne dass Haslam diesen Aspekt des Unheimlichen selbst

ausführt, kann man die schleichende Begriffsausweitung in mehreren Hinsichten

als unheimlich betrachten.

Einerseits betrifft sie vor allem Begriffe, die sich auf negative und beunruhigen-

de Aspekte menschlichen Erlebens und Verhaltens beziehen. Begriffe der Alltags-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


268 Maria-Sibylla Lotter

sprache wie »Hass« und »Gewalt«, aber auch Termini aus Medizin und Psychologie

wie »Sucht«, »psychische Störung«, »Depression«, »Trauma« und andere umfas-

sen heute ein viel breiteres Spektrum von Phänomenen als noch vor einigen Jahr-

zehnten. Insofern ist auch die Welt, die wir uns mit diesen Begriffen erschließen,

»creepier« geworden.

Andererseits ist die schleichende Begriffsdehnung in ihrer Auswirkung auf die

Kommunikation unheimlich. Sie kann – wie bei dem Beispiel oben – mitten in

einem Gespräch Verständnislosigkeit und das Gefühl hervorrufen, in verschiede-

nen Welten zu leben. Das liegt daran, dass ein großer Teil der Begriffsdehnungen

bislang nur von einem Teil der Sprachverwender, vor allem dem akademisch gebil-

deten, mitvollzogen wurde, manche wiederum nur von einer kleinen Gruppe mo-

ralischer Entrepreneure. Dann fühlt man sich in der Sprache nicht mehr zuhause,

man erlebt sie nicht mehr als eine Heimat, in der man sich auch dann versteht,

wenn man anderer Meinung ist. Wenn ich hier von »nicht mehr« spreche, meine

ich eine in der Kommunikation verwurzelte Utopie des sich fraglos Verstehens,

nicht eine vergangene Realität der fraglosen Verständigung aller Muttersprachler.

So etwas hat es nie gegeben und kann es in einer sozial differenzierten Gesellschaft

auch nicht geben.Wenn ein ehemaliger Milliardär erhebliche Verluste an der Börse

gegenüber einer Sozialhilfeempfängerin mit den Worten beschreibt: »Jetzt haben

wir nichts mehr«, stellt sie sich zwangsläufig etwas anderes unter den gegenwärti-

gen Vermögenswerten vor als er. Die Begriffsdehnungen, von denen im Folgenden

die Rede ist, sind jedoch anderer Art als diese sozial bedingten Brüche zwischen

den Erfahrungswelten und verstärken diese.

Die schleichende Begriffsausdehnung wirkt sich auch anders auf unser Welt-

und Selbstverständnis aus als es bei Versuchen der gezielten und kontrollierten

Sprachregelung wie den Verhandlungen über eine gendergerechte Sprache oder

den Verboten von potenziell rassistischen Ausdrücken der Fall ist. Solche Sprach-

regelungen werden begründet und mit Blick auf ihre Vor- und Nachteile disku-

tiert, man verhält sich zu ihnen erfreut oder genervt, zustimmend oder ableh-

nend, jedenfalls bewusst.DieDehnung vonBegriffenwie »Trauma«, »Missbrauch«,

»Sucht«, »Mobbing«, »Gewalt«, »Rassismus«, »Schuld« und vielen anderen hinge-

gen hat sich so unmerklich vollzogen, dass man sie eher als eine undeutliche Ver-

änderung der Lebenswelt selbst erlebt. Der Bereich des Normalen und des mora-

lisch Erlaubten scheint in dem der begrifflichen Verschiebungen zu schrumpfen,

während es in anderen Bezirken – etwa bestimmten Bezirken der Sexualmoral –

umgekehrte Entwicklungen der Ausdehnung des Normalen und Erlaubten gibt.

Nach Haslam vollzieht sich die Begriffsdehnung auf zwei Weisen. Einerseits

werden Begriffe wie etwa »Gewalt« horizontal auf qualitativ neue Phänomene aus-

gedehnt, die vorher gar nicht mit dem Begriff assoziiert wurden. In der Friedens-

und Konfliktforschung (Johan Galtung) wird der Begriff schon seit den Siebzigern

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen 269

auf ungerechte soziale Strukturen angewendet (strukturelle Gewalt)7, ein paar Jahr-

zehnte später auch auf Vorurteile (epistemische Gewalt), allerdings nur, sofern da-

von diejenigen betroffen sind, die als Opfer von Diskriminierung betrachtet wer-

den. Andererseits dehnen sich Begriffe vertikal auf schwächere Phänomene ähnli-

chen Typs aus, was etwa immedizinischen und psychologischen Bereich geschieht,

wenn eine Krankheit schon bei einer leichteren Symptomatik diagnostiziert wird

als früher üblich.

Haslam konzentriert sich in seiner Untersuchung vor allem auf die Umfangs-

veränderungen der psychologischen Begriffe. Die Begriffsdehnungen haben jedoch

auch eine starke politische Dimension. Denn die Entwicklung der psychologischen

Termini ist nur verständlich, wenn man berücksichtigt, dass hier zwei Prozesse

ineinanderwirken und sich wechselseitig verstärken; einerseits eine zunehmen-

de moralische Sensibilisierung für weniger offensichtliche Formen von Ungerech-

tigkeit, Unterdrückung und Diskriminierung, andererseits die Ausbreitung einer

Therapiekultur, die immer mehr Formen des Leidens, die man früher als existen-

tielle Erfahrungen und Lebenskrisen der Eigenverantwortung der Individuen zu-

gewiesen hätte, als therapiebedürftig betrachtet. Diese Prozesse entspringen teil-

weise unabhängigen Quellen, befördern und verstärken einander jedoch insofern,

als die moralische Sensibilisierung sich auf medizinische und psychologische Be-

funde stützt, diese dabei umgekehrt stark durch eine Veränderung der ethischen

Wahrnehmung angeregt und kanalisiert werden.

Im medizinisch-psychologischen Bereich entsprechen die begrifflichen Ver-

schiebungen einer zunehmenden Sensibilisierung für Formen des Leidens und der

Vulnerabilität, die vorher nicht beachtet oder den Betroffenen negativ als mora-

lische Schwäche ausgelegt wurden. So hat die Entwicklung des Trauma-Begriffs

etwa dazu geführt, dass die nachhaltigen psychischen Leiden von Soldaten nach

Einsätzen im Krieg, die ihnen nicht selten ein normales Berufs- und Familienle-

ben verunmöglicht hatten, als ernstzunehmendes Problem unter dem Titel »post-

traumatische Belastungsstörung« benannt werden konnten, das Rücksicht und Be-

handlung erfordert. Noch im Ersten Weltkrieg hingegen waren Soldaten, die sich

vom Kriegshorror nicht erholten, als Schwächlinge verunglimpft worden. Die Aus-

weitung des Traumabegriffs ist zweifellos für sehr viele Betroffene hilfreich und

mitunter lebensrettend gewesen.

Zugleich führt die Ausweitung der medizinisch-psychologischen Krankheits-

begriffe in einemprivatwirtschaftlich organisiertenMedizinbetrieb dazu, dieMen-

ge an Patienten zu vergrößern und so der Medizin steigende Einnahmen zu si-

chern, was eine starke Versuchung darstellt, sie auf Kosten der Selbstständigkeit

und Eigenverantwortung der Betroffenen weiter zu forcieren. In ihrer historischen

7 Johan Galtung: Strukturelle Gewalt. Beiträge zur Friedens- und Konfliktforschung, Reinbek b. H.:

Rowohlt 1975.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


270 Maria-Sibylla Lotter

Studie The Loss of Sadness: How Psychiatry Transformed Normal Sorrow Into Depressive

Disorder haben Alan Horwitz und Jerome Wakefield8 gezeigt, dass neuere Metho-

den zur Diagnose von Depression systematisch normale affektive Reaktionen als

Formen der Psychopathologie fehldiagnostizieren. So führt eine rein symptomba-

sierte Diagnose von Depression dazu, dass eine durch Krisen oder traurige Ereig-

nisse hervorgerufene Niedergeschlagenheit zu einer medizinisch zu behandelnden

Depression wird, während das restriktivere traditionelle Verständnis von Depres-

sion als »Traurigkeit ohne Ursache« eine solche Verwechslung noch ausschloss.

Während medizinische Begriffe wie Depression zwar gedehnt werden, jedoch

nicht mit einer moralischen Bewertung verbunden sind, haben sich andere Be-

griffsdehnungen so starkmitmoralischenWertungen verbunden, dass ihr deskrip-

tiver Gehalt mittlerweile von der moralisch-politischen Wertung überlagert wird.

Das gilt insbesondere für die Begriffe Trauma und Gewalt und erzeugt neue Pro-

bleme.Wie die französischen Anthropologen Didier Fassin und Richard Rechtman

in ihrer Studie L’Empire du traumatisme: enquête sur la condition de victime gezeigt ha-

ben, kann man die Dehnung des Trauma-Begriffs nicht allein aus der medizini-

schen Entwicklung selbst erklären, sondern nur aus der Rückwirkung sozialethi-

scher Entwicklungen auf die Medizin, die wiederum in Gestalt der Therapiekul-

tur die Alltagsethik und das Selbstverständnis verändert. So bezog sich der Begriff

»Trauma« – aus dem Griechischen für »Wunde« – noch in der Mitte des zwan-

zigsten Jahrhunderts auf eine organische Störung oder Verletzung des Gehirns,

die durch ein äußeres Ereignis hervorgerufen wurde, wie noch heute in der Ver-

wendung des Wortes »Schleudertrauma« sichtbar ist. Die Idee eines psychischen

Traumas kam zwar schon Ende des 19. Jahrhunderts auf, wurde aber lange Zeit

misstrauisch beäugt. Erst allmählich setzte sie sich nach dem Zweiten Weltkrieg

als Beschreibung für psychische Störungen durch, die durch Erfahrungen imKrieg,

Vergewaltigungen oder schwere Unfälle ausgelöst wurden – Ereignisse, die außer-

halb des Bereichs gewöhnlicher menschlicher Krisensituationen lagen.Mittlerwei-

le gelten aber nahezu alle psychologischen Belastungen des Lebens als traumatisch,

auch das, was Freud das »gewöhnliche Elend« nannte wie Ehekrisen, Jobverluste,

verpatzte Prüfungen etc. Sogar Personen, die diese Belastungen nicht selbst er-

fahren, sondern beobachten, können heute dadurch »traumatisiert« werden. »Das

Wort ist inzwischen zur Metapher für fast alles Unangenehme geworden.«9 Diese

Begriffsdehnung wirkt sich auch auf die Beschreibung der eigenen Empfindungen

und auf das Selbstverständnis aus; unangenehme Erfahrungen werden als Verlet-

zungen der eigenen Psyche interpretiert, vor denen man geschützt werden muss

8 Alan Horwitz und Jerome Wakefield: The Loss of Sadness: How Psychiatry Transformed Normal

Sorrow Into Depressive Disorder, Oxford: Oxford University Press 2012.

9 Ian Hacking: Multiple Persönlichkeit. Zur Geschichte der Seele in der Moderne, München: Hanser

1996, S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen 271

und die der Heilung bedürfen. Wie Ian Hacking an anderen Beispielen der Neu-

entwicklung medizinischer Begriffe gezeigt hat, schlagen sich solche begrifflichen

Veränderungen stark im Erleben und im Selbstverständnis nieder und schaffen so

auch neue Realitäten.10

Was es allerdings bedeutet, traumatisiert im Unterschied zu belastet oder ein-

fach in einer schwierigen Situation zu sein, ist im Verlauf dieser Begriffsdehnung

immer unklarer geworden, auch wenn der Begriff so gebraucht wird, als bezöge

er sich noch auf eine feste Gruppe von deskriptiven Faktoren. Während er de-

skriptiv durch die Ausdehnung an Deutlichkeit verlor, hat er gleichzeitig immer

markantere moralische Bedeutung gewonnen. Die Rechtswissenschaftlerin Saira

Mohammed hat darauf aufmerksam gemacht, dass der Begriff Trauma in kultur-

wissenschaftlichen Kontexten nach einem moralischen Code verwendet wird, der

die Unterscheidung zwischen Opfern und Tätern voraussetzt. Der vermeintlich

medizinische Begriff wird nur noch auf Personen angewendet, insoweit man sie

als Opfer wahrnimmt; Tätern wird die Fähigkeit, traumatisiert zu werden, nur in-

soweit zugesprochen, als sie als Opfer der Umstände verstanden werden wie etwa

Kindersoldaten.11 Das liegt daran, dass die Beschreibung von Personen als trau-

matisiert aufwertende und appellative Funktionen hat: Der Begriff dient vor allem

dazu, das Leiden derjenigen auszuzeichnen, deren Erfahrungen nach dem gegen-

wärtigen moralischen Code Anerkennung verdienen. So hat sich der Begriff Trau-

ma schleichend von einer medizinischen Kategorie in eine moralische Kategorie

verwandelt, die solche Personen, die Empathie verdienen und gehört werden soll-

ten, von solchen unterscheidet, die keinen Anspruch auf Mitgefühl haben.

Der alltagssprachliche Ausdruck »Überlebende« hat eine ähnliche Entwicklung

durchgemacht. Er wurde früher auf diejenigen angewendet, die eine lebensgefähr-

liche Gewalttat oder Naturkatastrophe überleben, dann speziell die Überlebenden

der Nazi-Konzentrationslager, und wird mittlerweile auch für Frauen als Opfer

ausbeuterischer persönlicher Beziehungen oder enttäuschender sexueller Begeg-

nungen gebraucht. Während der Titel also anfangs auf einen Kreis von Personen

beschränkt war, die eine ganz außergewöhnlichen Gewalt oder Katastrophe über-

lebt haben, gegenüber der sie machtlos waren, wird er nun auch auf Menschen

angewendet, denen ein Opferstatus mit Blick auf belastende persönliche Bezie-

hungen zugesprochen wird, die sie jederzeit hätten beenden können (auch wenn

10 Hacking verwendet den Ausdruck »dynamischer Nominalismus« für die Entwicklung eines

neuenSelbstverständnisses, der demWechselspiel zwischenKlassifikationenunddenPerso-

nen entspringt, die entsprechend klassifiziert werden. Vgl. Ian Hacking:Historische Ontologie:

Beiträge zur Philosophie und Geschichte des Wissens, Zürich: Chronos 2006, S. 126.

11 Vgl. hierzu Saira Mohamed: »Of Monsters and Men: Perpetrator Trauma and Mass Atrocity«,

Columbia Law Review, 115/5 (2015) S. 1173.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


272 Maria-Sibylla Lotter

sie sich aufgrund vertrackter psychologischer Dynamiken dazu nicht überwinden

konnten).

Während die Entwicklung dieser Begriffe eine Tendenz offenbart, die Gren-

zen zwischenmedizinisch-psychologischen undmoralischen Kategorien zu verwi-

schen, indemdadurchMitgefühl für die Opfer vonUnrecht geweckt wird, dassman

ihren Leiden besondere Aufmerksamkeit schenkt und es unter spezielle Kategorien

bringt, geht eine andere Tendenz in die Richtung, Täterschaft und somit Vorwerf-

barkeit nicht mehr an bewusstes und absichtliches Fehlverhalten zu binden, das

zu unterlassen in der eigenen Macht steht. Sie zeigt sich in der Ausdehnung von

Begriffen für menschliches Fehlverhalten wie Hass, Rassismus, Mikroaggression,

Mobbing oder Gewalt.

Typisch dafür ist die Verwendung des Begriffs Mobbing (Bullying). Der Begriff

entwickelte sich erst im letzten Drittel des zwanzigsten Jahrhunderts12 und be-

zeichnete in den Siebzigern eine sich wiederholende, gezielte und absichtliche Ag-

gression gegenüber Kindern durch Gleichaltrige im Kontext eines Machtungleich-

gewichts. Neuerdings wird der Begriff auch auf Kommunikationen zwischen er-

wachsenen Kollegen am Arbeitsplatz angewendet, die von einer Seite als belastend

oder tyrannisch empfunden werden, ohne dass Absicht, Intention oder ungleiche

Machtverhältnisse vorliegen müssen.13

Ein anderes Beispiel, bei dem ebenfalls der Aspekt der Intentionalität fallen-

gelassen und gleichzeitig das deskriptive Spektrum stark erweitert und moralisch

aufgeladen wird, ist der Gewaltbegriff. Hier ist die Dehnung des Begriffs, der sich

heute nicht mehr nur auf leiderzeugende und beschädigende physische Angriffe,

sondern ein Spektrum an ganz heterogenen Phänomenen und Erklärungen be-

zieht, sowohl moralisch als auch politisch motiviert. Wenn wir heute von Gewalt

sprechen, dann meinen wir nicht nur physische Gewalt. Es kann auch um soziale

Strukturen, psychische Manipulationen, Vorurteile oder Erkenntnis unter Bedin-

gungen ungleicher Machtverteilung gehen (strukturelle, psychische und epistemi-

sche Gewalt). Das hat im Einzelnen nachvollziehbare und oft auch gute Gründe.

So spricht die Verletzbarkeit von Menschen für Einschüchterung und Demütigung

dafür, den Gewaltbegriff auf psychische Attacken auszudehnen. Und da physische

Gewalt nicht allein individuell erklärt werden kann, sondern oft durch ungerech-

te soziale Verhältnisse erzeugt oder verstärkt wird, die Wut und Hass erzeugen,

12 Eine kurze Entwicklungsgeschichte gibt SvenjaGoltermann in »SignifikanteVerschiebungen.

Zur Geschichte des Mobbings«, in: Forschung & Lehre 6/20, S. 490-492.

13 Vgl. EkaterinaVylomova, SeanMurphy u.a.: »Evaluation of Semantic Change ofHarm-Related

Concepts in Psychology«, in: Proceedings of the 1st International Workshop on Computational Ap-

proaches to Historical Language Change, Florence (Association for Computational Linguistics)

2019, S. 29-34.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen 273

liegt es nicht fern, in der sozialen Gewaltprävention den Begriff auch auf die mut-

maßlichen sozialen Ursachen auszudehnen. Unter den in den Siebzigern von John

Galtung geprägten Begriff der »strukturellen Gewalt« fallen politische oder ökono-

mische Strukturen, die zu einer eigentlich vermeidbaren Ungleichheit an Lebens-

chancen führen. Galtung definiert also die Differenz zwischen Sollen und Sein,

zwischen dem, was die Potentiale von Menschen ausmacht, und dem, was sie un-

ter den gegebenen Umständen tatsächlich realisieren können, als Gewalt. Genau

wie beim Trauma-Begriff wird hier eine moralische Unterscheidung zum Krite-

rium der Gewalt, die jedoch vom Individuum auf die Gesellschaft als Verantwor-

tungsträger verschoben wird. Gewalt liegt dann vor, wenn die Differenz aufhebbar

wäre, also zurechenbar ist, wenn auch nicht einzelnen Menschen, sondern der Ge-

sellschaft.14 So kann der Unterschied zwischen Sein und Sollen zu einem Gewalt-

verhältnis werden.

Da auch die Wissenschaft dazu beitragen kann, kulturelle Dominanzverhält-

nisse zu reproduzieren, die ungerechte soziale und politische Verhältnisse legiti-

mieren und aufrechterhalten, wird Wissenschaft im Resonanzraum postkolonia-

listischen Denkens selbst potenziell als epistemische Gewalt betrachtet, wenn sie

nicht von denen selbst betrieben wird, die Opfer von Ungerechtigkeiten oder Be-

nachteiligte in Dominanzbeziehungen sind. Das Konzept der »epistemischen Ge-

walt« stammt von der Literaturwissenschaftlerin und postkolonialen Theoretike-

rin Gayatri Chakravorty Spivak in ihrem berühmten Aufsatz «Can the Subaltern

Speak?«15 die sich dabei auf eine eigene Lesart von Michel Foucaults Überlegungen

zu den Beziehungen zwischen Wissen, Macht und sozialer Kontrolle stützt. Unter

der »Subalternen« wird eine Person mit marginalisiertem Status verstanden, die

insofern keine Stimme hat, als »man« – das gewalttätige Subjekt, worunter man

je nach Kontext die sozial Höherstehenden, die Kolonialherrschaft oder Wissen-

schaftlerinnen aus vormals kolonialen Herrschaftsgebieten versteht – ihr kein Ge-

hör schenkt, keine Autorität zubilligt, und sie somit, auch wenn sie Worte äußert,

in einem sozialen und kulturellen Sinne zum Schweigen verdammt. Der komplexe

Prozess, indem sich ungleiche Machtverhältnisse auf die Wertschätzung der Tra-

ditionen, der Weltanschauung und der Sprache indigener Völker auswirken und

zu einem Verlust der ursprünglichen eigenen Kultur führen, wird so umschrieben

als eine Gewalt, die von Tätern gegen Opfer ausgeübt wird.

Diese begrifflichen Dehnungen bringen jedoch auch Schwierigkeiten mit sich.

Insgesamt führen sie dazu, dass die Unterschiede zwischen den Phänomenen,

auf die sich der Begriff früher bezog, und den durch die Begriffsdehnung hin-

zukommenden Phänomenen verwischt werden. Das kann sich auch auf die mo-

14 Vgl. hierzu Jörg Baberowski: Räume der Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer 2015, S. 111.

15 Vgl. Gayatri Chakravorty Spivak: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Arti-

kulation, Wien & Berlin 2007, Abschnitt II.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


274 Maria-Sibylla Lotter

ralische Bewertung und die emotionalen Reaktionen auswirken, mit gewissen so-

zialpolitischen Folgeerscheinungen. Wenn etwa physische Gewalt generalisierend

auf »strukturelle Gewalt« zurückgeführt wird, scheint der physische Gewalttäter

von Verantwortung moralisch entlastet. Und wenn auch die weniger offensichtli-

chen Formen diskriminierender oder einschüchternder Rede als Gewalt bezeich-

net werden können, sinkt beispielsweise die Bereitschaft, irritierende Äußerun-

gen als normalen Bestandteil freier akademischer Debatten zu akzeptieren. Nach

dem berühmten Schadensprinzip von John StuartMill darf die individuelle Freiheit

nur insoweit begrenzt werden, als sie »niemand anderen Schaden zufügen darf.«16

Es ging Mill um bedrohliche Situationen, in denen diejenigen, an die die Rede

gerichtet ist, sie als unmittelbare Aufforderung zur physischen Gewaltausübung

verstehen können. Akademische Debatten hingegen waren geschützt. Die Auswei-

tung der Begriffe für negative Phänomene wie Gewalt, Enteignung, Rassismus etc.

verführt heute zur Ausdehnung des Schadensprinzips auf die Erforschung von

Gruppen, die früher unter kolonialer Herrschaft oder vorurteilsbelasteter Wahr-

nehmung gelitten haben. Die Assoziation mit physischer Gewalt, die der Begriff

epistemische Gewalt evoziert, verleiht einer wissenschaftlichen Untersuchung eine

neue Bedrohlichkeit und moralische Illegitimität. Wer Islamwissenschaftlerinnen

oder Politologen, die sich kritisch mit dem politischen Islam auseinandersetzen,

die Ausübung epistemischer Gewalt oder eines antimuslimischen Rassismus vor-

wirft, suggeriert damit, dass ihre Forschung einen moralisch illegitimen Übergriff

darstellt, der verboten oder verhindert werdenmuss. Das bleibt nicht ohne Auswir-

kungen auf die Praxis. So wurde etwa gefordert, die Kulturanthropologin Susanne

Schröter von der Universität Frankfurt zu entlassen, als sie 2019 die Konferenz zum

Thema »Das islamische Kopftuch – Symbol der Würde oder Unterdrückung?« or-

ganisierte.

4. Schluss: Auswirkungen der Begriffsdehnung auf das
Selbstverständnis und die Möglichkeiten politischer Verständigung

Dass Begriffe gedehnt werden, soll hier nicht etwa als ein an sich »falscher« Ge-

brauch der Sprache kritisiert werden. Begriffliche Verschiebungen und Verände-

rungen im Sprachgebrauch sind etwas Normales, wie jeder sehen kann, der einen

Blick in das Deutsche Wörterbuch der Brüder Grimmwirft. Wie schon Haslam be-

tont, kannman die hier erörterten begrifflichenVerschiebungen imEinzelnen auch

nicht generell als gut oder schlecht bewerten. Sie wirken sich auf vielfältige Wei-

se aus, die man je nach Gesichtspunkt als moralischen Fortschritt oder als Quelle

neuer politisch-moralischer Probleme wahrnehmen wird. Für die metaphorische

16 John Stuart Mill: Über die Freiheit, Hamburg: Meiner 2009, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen 275

Verwendung von Begriffen in neuen Kontexten oder die bewusste Erweiterung der

medizinischen Kriterien, die langfristig zur Bedeutungserweiterung führt, gibt es

in den jeweiligen Kontexten gute Gründe; die Begriffe werden in der Regel ge-

dehnt, um die Aufmerksamkeit auf Phänomene zu lenken, die im Kontext eines

sich wandelnden moralischen Bewusstseins Rücksicht verdienen, und um die Sen-

sibilität zu schärfen. Man zahlt dafür jedoch den Preis, dass die Begriffe durch die

Dehnung ihre differenzierende Funktion verlieren, ein bestimmtes Phänomen und

damit auch die Opfer bestimmter Gewaltakte oder Störungen klar von anderen zu

unterscheiden. Wer als traumatisiert bezeichnet wird, könnte schwere Folter oder

Vergewaltigung durchlitten haben, oder Zeuge eines Autounfalls geworden sein.

Im Kontext dieses Bandes interessiert jedoch vor allem die Frage, wie diese Be-

griffsdehnungen dieWeltanschauung und das Selbstverständnis derjenigen verän-

dern, die sie mitvollzogen haben, und wie sie sich auf die politischeWahrnehmung

und die demokratische Streitkultur auswirken. Zwar sind Begriffe wie Mobben,

Trauma oder Depression nicht wie die Begriffe Rassismus und Kolonialismus mit

spezifisch politischen Themen und Selbstverständnissen verbunden, noch unter-

scheiden sie nach »Rassen« oder Nationen; sie beziehen sich auf den Menschen

allgemein in seiner Vulnerabilität und Fragilität. Gleichwohl fördert die Dehnung

von Begriffen für negative Phänomene und menschliche Vulnerabilität die Mög-

lichkeit, die mit der nach Mouffe mit der politischen Identität verbundene eigene

Aufwertung in der moralischen Sensibilisierung für subtilere Formen des Leidens

von Opfern und ihrer solidarischen Unterstützung zu finden. Sie identifiziert neue

Arten von Erfahrungen als bedrohlich und schädlich und zeichnet damit auch wei-

tere Gruppen von Menschen als schutzbedürftig aus.17

Infolgedessen hat sich einerseits der Bereich des Pathologischen, der medi-

zinische Betreuung und staatliche Regelung erfordert, begrifflich ausgedehnt auf

Kosten des Bereichs, für deren Bewältigung sich die einzelne Person selbst als allein

zuständig und verantwortlich versteht. Dies ist mit einer Ausdehnung von Rechten

und Ansprüchen auf Verständnis und Rücksichtnahme verbunden: Wer als trau-

matisiert, depressiv etc. eingeordnet wird, erwirbt damit auch einen moralischen

Anspruch auf das Verständnis der Mitmenschen, und einen (bei den Krankenkas-

sen einlösbaren) Anspruch auf medizinische Hilfe. Der Vorteil, den das Individu-

um hierdurch gewinnt, wenn es bei Krisen auf das Verständnis und die Unter-

stützung anderer hoffen kann, hat allerdings seinen Preis; wer eine Lebenssitua-

tion als Krankheit versteht, wird sich auch als machtloser wahrnehmen als wenn

er davon ausgehen muss, selbst für die Bewältigung seiner Lage verantwortlich

zu sein. Mit der Ausdehnung des Trauma-Begriffs ist besonders in den USA mit

ihrer noch ausgeprägteren Therapiekultur die Bereitschaft stark angestiegen, sich

17 Jonathan Haidt, »Why Concepts Creep to the Left«, Psychological Inquiry, 27/1 (2016), S. 40-45.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


276 Maria-Sibylla Lotter

durch die Konfrontationmit beunruhigenden oder schockierenden Dingen auf un-

zumutbare Weise verletzt zu fühlen; diese kulturelle Wirkung wird seit einigen

Jahren besonders an den US-amerikanischen Privatuniversitäten sichtbar, wo es

inzwischen vorkommen kann, dass klassische Werke der Literatur aus dem Ka-

non genommen werden müssen, weil sie Traumata »triggern« könnten und sich

manche Studierende nach einer politischen Wahl, die die andere Seite gewinnt,

so traumatisiert fühlen, dass sie therapeutisch betreut werden müssen.18 Gleich-

zeitig haben Teile der politischen Emanzipationsbewegungen, insbesondere der

Frauenbewegung, der Afroamerikaner und derjenigen, die sich als Opfer ehema-

liger Kolonisation verstehen, die mit der Begriffsdehnung verbundene Vorstellung

übernommen, dass Worte nicht nur demütigen, ängstigen und verstören können,

wenn man ihnen nichts entgegensetzen kann, sondern wie physische Gewalt un-

mittelbar verletzen und traumatisieren. Dabei gerät die Möglichkeit, sich sprach-

lichen Angriffen zu entziehen oder sie rhetorisch umzudrehen, aus dem Blick; Ha-

tespeech wird oft so diskutiert, als handle es sich um Sprechakte, in denen un-

mittelbar eine Gewalt vollzogen wird, als wäre der Aggressor ein souveränes, all-

mächtiges Subjekt, der Adressat hingegen ohnmächtig.19 Die Begriffsdehnung im

Bereich dermedizinisch-psychologischen Begriffe, insbesondere beim Verständnis

von Trauma und Vulnerabilität, hat daher zu einer neuen Art von Zensur geführt,

die nicht vom Staat ausgeht, sondern sich quasi selbst im moralischen Diskurs

der Sprachverwender insbesondere im Milieu der Gebildeten organisiert und der

Leitidee folgt, verletzliche Gruppen vor sprachlichen Verletzungen zu schützen.

Provokationen und Beleidigungen können in der Tat neutralisiert und gegen den

Aggressor gewendet werden, wenn die Angegriffenen und vor allem die Umste-

henden abweisend oder spottend reagieren.20 Würde sich diese Haltung in der

Bevölkerung verbreiten und dazu führen, dass bei wirklich rassistischen Angriffen

verbal eingeschritten wird, um ihnen nicht durch schweigende Duldung Autorität

zu verleihen, könnte dies ja auch zu einer Kultivierung des sozialen Miteinanders

führen. Dies erfordert jedoch nicht nur ein Bewusstsein der eigenen Mitverant-

wortung als »Bystander«, sondern auch Mut. Dies mag ein Grund sein, dass sich

die selbstorganisierte Zensur bislang vor allem in dem Bereich äußert, in denen sie

risikofrei, am wenigsten nötig ist und am meisten schadet: der Universität.

18 Zu diesem Phänomen vgl. Jonathan Haidt und Greg Lukianoff: The Coddling of the American

Mind. How Good Intentions and Bad Ideas are Setting up a Generation for Failure, UK (Penguin)

2019.

19 Dass hier eine unhaltbare Interpretation der Sprache als souveräner Gewalt des Sprechen-

den zugrunde liegt, gegen die sich das Opfer nicht schützen kann, hat schon Judith Butler

kritisiert, vgl. Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: Suhrkamp 2006.

20 Zur Bedeutung der Umstehenden für die Möglichkeit sprachlich zu verletzen vgl. Rae Lang-

ton, »The Authority of Hate-Speech«, in John Gardner, Leslie Leiter und Brian Green (Hg.):Ox-

ford Studies in Philosophy of Law 3, Oxford: Oxford University Press 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen 277

Andererseits – und das ist für die politische Debatte besonders folgenreich –

werden durch die Ausweitung von Begriffen für extreme Phänomene und Verhal-

tensweisen, die moralisch verurteilt werden, auf harmlosere Phänomene und Ver-

haltensweisen, die Diskussionen auch stärker emotional aufgeladen. Wenn etwas,

was phänomenal in den Bereich der Angstemotionen gehört, als Hass bezeichnet

wird, werden andere und heftigere Emotionen geweckt. Ebenso, wenn man die

Äußerung einer Person nicht nur als unbegründet, als Vorurteil oder als unsensi-

bel, sondern als epistemische oder psychische Gewalt oder Rassismus beschreibt.

Das kann sich unterschiedlich auswirken. Wenn man sich nicht selbst angegriffen

fühlt, können begriffliche Übertreibungen wie im obigen Fall dazu führen, dass

ein Gespräch über ein vermeintlich belangloses Thema lange nachhallt und über-

dacht wird – sie können das Nachdenken aber umgekehrt auch blockieren. Wäre

mir in dem obigen Beispiel jedoch selbst Hass zugeschrieben worden –meine Ver-

harmlosung mutmaßlich rassistischer Vermeidungsmuster als »Angst« wäre nach

heutigen Maßstäben wohl mindestens als eine rassistische »Mikroaggression« zu

bewerten –, hätte ich vermutlich nurmit verärgerten Abwehrreflexen reagiert.Mo-

ralische Vorwürfe, die sich offen gegen die eigene Person richten, lösen selten mo-

ralische Reflexionsprozesse aus. Die Begriffsdehnung verstärkt daher die Tendenz

der einen Seite, den politischen Gegner nicht als Gegner, sondern als einen Feind

wahrzunehmen, der von zutiefst unmoralischen Affekten und Haltungen wie Hass

und Rassismus getrieben wird. Die andere Seite reagiert, indem sie diese Vorwür-

fe als Ausdruck eines Irrsinns diagnostiziert, der einem ungesunden kulturellen

Selbsthass und Opferkult entspringt.

Die schleichende Begriffsdehnungwird nicht gleichmäßig von der Bevölkerung

mitvollzogen, sondern spaltet die Sprechenden in eine universitär gebildete Elite

und diejenigen, die die Sprache so verwenden, wie sie es als Kinder gelernt ha-

ben. Es ist daher anzunehmen, dass sich dies nicht nur auf das intellektuelle, son-

dern auch das emotionale Verstehen auswirkt.Wer keine Vorstellung von den poli-

tisch-moralischen Gründen der Begriffsdehnung hat, wird sowohl die als übertrie-

ben empfundenen emotionalen Beschreibungen, als auch die dadurch ausgelösten

Emotionen als unangemessen und abstoßend empfinden. Das hängt damit zu-

sammen, dass wir in der Kommunikation, meist ohne uns dessen bewusst zu sein,

ständig affektiv und auch moralisch beurteilend auf die Art und Weise reagieren,

wie andere Gefühle zum Ausdruck bringen, wie Adam Smith in seiner Theorie der

moralischen Gefühle gezeigt hat.21 Wir fühlen uns ihnen in dem Maße verbunden –

oder umgekehrt von ihnen befremdet und abgestoßen –, in dem ihre Gefühle dem

entsprechen, was wir in der betreffenden Situation selbst für angemessen halten.

Dies gilt auch für die Kommunikation von Emotionen wie Mitgefühl oder Empö-

rung im politischen Raum.Wer die Begriffsdehnung nicht mitvollzieht, wird dazu

21 Adam Smith: The Theory of Moral Sentiments, Oxford (Clarendon) 1976, S. 16ff. (I.i.3)

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


278 Maria-Sibylla Lotter

neigen, diejenigen, die sich und andere als traumatisiert beschreiben, für verrückt

zu halten. Wir sollten uns jedoch bewusst sein, dass man die Wirklichkeit auch

anders beschreiben kann und dass es legitim ist, Selbstverantwortung und Opfer-

status begrifflich auf andere Weise zu verteilen (und entsprechend andere Gefühle

für angemessen zu halten), als diejenigen, die im eigenen politischenMilieu üblich

sind. Nur so können wir Andersdenkende als Gegner respektieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018 - am 14.02.2026, 09:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

