KAPITEL 5
DiE INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

5.1 Die Asymmetrie der Inklusion

In den islamischen Gemeinden Europas hat sich unter dem Druck christli-
cher Provenienz eine neue Organisationsform vollzogen: die Mitglied-
schaft. Das christliche Selbstverstindnis hat hier institutionelle Rahmen-
bedingungen hervorgebracht, die den neuen religivsen Minderheiten als
einziges Organisationsmodell die Rechtsform des eingetragenen Vereins
zur Verfiigung stellen. Dem Soziologen Niklas Luhmann zufolge ist die
Entwicklung in Richtung religiése Mitgliedsorganisation in erster Linie als
eine Weiterentwicklung moderner christlicher Organisations- und Ge-
meindeformen zu betrachten. Das besagt aber nicht, dass die Zugehorig-
keit durch Glaubenstiberzeugung mit der Inklusion durch Mitgliedschaft
kompatibel sei: »nach wie vor kollidiert die Vorstellung einer Glaubensge-
meinschaft mit der Vorstellung einer Mitgliedorganisation.«'

Die Mitgliedschaft hat indes die Grenzen der islamischen Gemeinden
bereits gedndert. Diese kommen nun nicht mehr nur durch Geburt zu-
stande, sondern zusitzlich durch bewusste Entscheidungen und das Ein-
gehen von finanziellen und anderen Verpflichtungen. Die Mitgliedschaft
grenzt Moslems aus, die sich religios nicht engagieren, und definiert deren
Ort als peripher, wihrend sie die Mitglieder und ihr Engagement ins Zent-
rum riickt. Daftir aber erfolgt die Mitgliedschaft fiir Manner wie fiir Frauen
auf gleiche Weise und setzt damit eine prinzipielle Gleichheit voraus. Tat-
sichlich bilden Frauen heute innerhalb der minnlich geprigten Offent-
lichkeit einer Moschee meistens eine eigene Offentlichkeit. Von Gleichheit
kann aber noch nicht die Rede sein. Auch im »Verband der Islamischen
Kulturzentren« gibt es Frauengemeinden. Es stellt sich die Frage: Welchen
Ort besetzen sie?

Die Mitgliedschaft hat dltere Modelle der religiosen Inklusion nicht
ersetzt, sondern erginzt. Die religiése Einbeziehung greift zusitzlich auf
zwei Organisationsmodelle der islamischen Vergangenheit zuriick, die al-
lerdings in jeder europiischen Organisation anders gewichtet sind. Das

1 Luhmann 2000, S. 229. Luhmann zeichnet im Kapitel »Religiose Organisa-
tionen« die Unausweichlichkeit organisierter Religion nach. Damit stellt sich
auch die Frage der Inkompatibilitit von Religion und Organisation (S. 248).

147

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

sind das mainstream-Modell, das an erster Stelle Minner ins Auge fasst,
sowie das Ordensmodell, das beiden Geschlechtern getrennt voneinander
einen eigenen Platz zuweist. Durch die neue institutionelle Anforderung
des eingetragenen Vereins wurde zwischen diesen verschiedenen Formen
der religiésen Einbeziehung eine Dynamik in Gang gesetzt. Man kénnte
auch sagen: Die Gestaltung islamischer Organisationen in Europa spielt
sich in einem Dreieck unterschiedlicher und zum Teil auseinander streb-
ender Bindungen ab (s. Abb. 4).

Das war nicht immer so. Die islamische Tradition tibetliefert zwar Ge-
schichten vom Propheten, der die Frauen dazu ermutigte, in der Moschee
zu beten, und der Losungen antrug, um die Spannung zwischen den Ge-
schlechtern abzubauen. Die islamische Geschichte lisst jedoch ein anderes
Bild entstehen. Frauen wurden als Quelle der Unruhe und der Verfithrung
betrachtet und als Ursache sozialer Disharmonie abgestempelt. Thre Anwe-
senheit im Gebetsraum war alsbald unerwiinscht, und Frauen, die etwas
auf sich hielten, lieRen sich dort nicht mehr blicken. Von den Frauen wur-
de erwartet, dass sie ihre Gebete zu Hause durchfiithrten und im Ubrigen
nur so viel von den koranischen Wissenschaften erfuhren, dass sie selbst-
stindig das Gebet verrichten konnten. Von den Medresen blieben sie weit-
gehend ausgeschlossen. Das dnderte sich erst im Zuge der religiosen Er-
neuerungsbewegungen der 1970er Jahre. Auch moslemische Frauen in
Europa, die heute die Wissenschaften des Islam studieren und sich in der
Tradition auskennen, weisen unermiidlich darauf hin, dass ihr heutiger
Status in der Gemeinde nicht mehr mit der koranischen Tradition iiberein-
stimmt.

Minner benutzten den 6ffentlichen Raum, den die Moschee bietet, in-
des auf unterschiedliche Weise. Hier wurden sie als Jungen in den Koran
eingefithrt und hier gab es die Moglichkeit, mit anderen das rituelle Gebet
zu verrichten. An diesem Ort horten sie gemeinsam die Ermahnungen in
der wochentlichen Freitagspredigt. Auch Minner, die sich religios nicht
engagierten, konnten hier ein Gefiithl der Zugehorigkeit aufrecht erhalten,
weil jede Moscheegemeinde zugleich einen 6ffentlichen Raum darstellt, in
dem Geschifte gemacht und Freundschaften gepflegt werden, in dem man
sich sozial engagiert oder politisch artikuliert. Der religiose Ort war also

2 Hoffmann-Ladd 1995, S. 327; Artoun 1989, S. 104, 120, 123; Berkey 1992, S.
161-81. Neue Frauenzeitschriften wie HUDA (seit 1995) oder »The European
Muslim Woman« (seit 1998) bringen regelmiflig Beitrige tiber die Ehefrauen
und Téchter des Propheten.

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

auch immer ein Ort minnlicher Vergemeinschaftung, zu der Geburt und
Geschlechterzugehorigkeit den Zugang gewihrten.?

Neben dieser Tradition des mainstream-Islam gab es aber immer auch
das Angebot der islamischen Orden. Orden erméglichten beiden Ge-
schlechtern, sich religiés zu engagieren. Hier galt immer, dass Minner wie
Frauen sich individuell dafiir entschieden, dieser oder jener Methode zu
folgen und damit die eigene Glaubenspraxis zu intensivieren (s. Kap. 1). In
den Orden vollzog sich die Inklusion nicht durch Geburt, aber auch nicht
durch eine formale Mitgliedschaft. Hingegen gingen die Anwirter ein
Band des gegenseitigen Vertrauens und Respekts (Rabita) mit dem
Scheich des Ordens ein, das am Ende mit einem Geliibde oder einer Initia-
tion besiegelt wurde. Das Band galt fir Minner wie fiir Frauen. Manche
Ordenshiuser hielten einen zusitzlichen Raum fiir Frauen bereit. Unter
besonderen Umstinden bildeten Frauen aber auch eigene Binder mit ei-
genen Vorsteherinnen und spirituellen Abstammungsketten (Silsila) he-
raus und bezogen getrennte Riumlichkeiten.*

Die religiose Tradition dieser Orden hat sich in Europa fortgesetzt.’
Auch wenn die meisten islamischen Organisationen in Europa die intensi-
vierte Gebetspraxis der Orden nicht iibernehmen, bietet ihnen das Or-
densmodell der Geschlechtertrennung ein Vorbild, durch das die Inklusion
von Frauen und Minnern, die durch die Mitgliedschaft unvermeidbar ge-
worden ist, bewiltigt werden kann. Alle islamischen Organisationen in Eu-
ropa sehen sich gezwungen, ein Gleichgewicht zwischen den verschiede-
nen Bindungen, die sich ja zum Teil ausschlieflen, zu finden, und sie tun
das alle mit unterschiedlichen Gewichtungen. Auch der Ort religiser Ver-
gemeinschaftung von Frauen befindet sich dadurch heute in der Moschee,
ohne allerdings mit dem Ort der Minner gleichgestellt zu sein. Es hat sich
eine weibliche Offentlichkeit etabliert, die bereits durch vielfiltige struktu-
relle Manahmen (Moscheeriume fiir Frauen) gestiitzt wurde.® Das ist
eine neue Erscheinung. Zunichst geht es hier darum, das Verhiltnis des
»Verbandes der Islamischen Kulturzentren« zu seiner femininen Offent-
lichkeit zu bestimmen.

3 Barazangi 1995, S. 409; Waardenburg 1995, S. 147-51.

4 Bottcher 1998.

5 Es gibt noch immer sehr wenig Literatur iiber Sufi-Orden in Europa. Fiir
Deutschland: Spuler-Stegemann 1997; Schlefmann 1999. Fiir England: Werb-
ner 1998, 2001.

6 Jonker 1999c.

149

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Als Nachfolgeorganisation eines Ordens bezieht der »Verband der Isla-
mischen Kulturzentren« eine Position, die von anderen Moslems in Europa
nur widerwillig zur Kenntnis genommen wird.” Sie beinhaltet Gleichheit
der Geschlechter im Bereich des Religiésen neben dezidierter Ungleichheit
im Bereich der Verwaltung und der religiésen Reprisentation. Auch wenn
in dieser Laiengemeinschaft das Scheichtum abgeschafft wurde, sind alle
Mitglieder nach wie vor vom Rabita, dem Band des gegenseitigen Respekts
und Vertrauens geprigt. Das schafft eine prinzipielle Gleichheit. Die Ge-
meinschaft der Muslime (umma) ist gleichwohl minnlich konnotiert. Im
organisatorischen System des Verbandes wurde sie in einen Raum umge-
wandelt, in dem sich Verwaltung und Charisma unaufléslich miteinander
verkniipfen liefen. Damit beziehen die Ménner eine Position, die die der
Frauen nicht nur hierarchisch iiberlagert, sondern mit deren Hilfe sie den
Frauen einen Ort zuweisen, der keine Nihe zum religiésen Zentrum er-
laubt. Rabita fordert von beiden Geschlechtern, der Gemeinschaft zu die-
nen und damit den in ihr angelegten religiosen Auftrag zu erfiillen. Das
Zentrum der Organisation befindet sich indes dort, wo die Verkniipfung
von Charisma und Verwaltung die Legitimitit des Auftrags auch als von
Gott gegeben garantiert.

Die Einbeziehung durch Mitgliedschaft setzt aber auch prinzipielle
Rechte des Wihlens und des sich zur Wahlstellens voraus. Grundsitzlich
stiinde diese Moglichkeit minnlichen wie weiblichen Mitgliedern offen,
aber in der Praxis sind es nur Minner, die von diesem Recht Gebrauch
machen. Alle Beteiligten bereitet es sichtlich Miihe, mir gegeniiber diesen
status quo zu erkliren. Wenn die weiblichen Hocas zum Beispiel iiber ihre
eigene Arbeit sprechen, fillt des Ofteren das Wort »Aufendienst« (Dis
hizmeti), um den Unterricht der Frauen von dem Innendienst (IS hizmeti),

7 Kritik wird vor allem in Milli-Gériis-Kreisen laut. Mein Interviewpartner M/A
2, selbst ein Nakshibendi-Schiiler, verurteilt die Haltung seiner VIKZ-Kollegen
gegentiiber Frauen als »nicht zur Tradition gehorig«. Aber auch er verweist auf
die Frauen des Propheten, wenn es um die Frage geht, ob Frauen vor einem
Minnerpublikum reden diirfen (seine Antwort lautet also: Nein!). Die Tatsache,
dass der VIKZ sich verweigert, Pilgerfahrten fiir die zum Verband gehérenden
Frauen zu organisieren, verurteilt er aber mit einem lapidaren »gehért nicht
zum Islam. Dafiir gibt es keine Quellen« (am 16.10.2000). Muslimische Frau-
en, die sich in Milli-Gériis-Nihe selbststindig organisiert haben und tiber eine
relativ grole Selbststindigkeit verfiigen, winken nur ab, wenn es um die Lage
ihrer Glaubensschwestern beim VIKZ geht.

150

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

dem Unterricht mit Kindern, zu unterscheiden. Wie sehr dieser Ausdruck
auch die Wichtigkeit der die Da’wa-Arbeit unterstreicht, so weist er doch
auf eine Grenze hin. Die Organisation hat indes ein bestimmtes Verhalten
entwickelt, um mit diesem Nebeneinander von Symmetrie und Asymme-
trie umzugehen. Und, wie sich spiter zeigen wird, ist die Losung, die ge-
funden wurde, fiir die meisten — Frauen wie Minner — akzeptabel.

Die folgende Situationsskizze einer Berliner Moschee fasst das Neben-
einander von Symmetrie und Asymmetrie noch am ehesten zusammen.
Gerade weil sie raiumlich getrennt sind, konnen beide Geschlechter gewis-
sermaflen zusammen am selben Bildungsauftrag arbeiten. Beide sind zu-
dem innerhalb ihrer eigenen Gruppe mit derselben religiésen Kommuni-
kation beschiftigt — eine Kommunikation, die thnen eine Verbindung zur
transzendenten Wirklichkeit verspricht. Damit ist ein dritter Bezugshori-
zont der Kommunikation markiert, dem sich beide Geschlechter unterord-
nen und der ihre direkte Kommunikation, die von Respekt und Zuriickhal-
tung geprigt ist, reguliert. Schliellich tibernehmen die Minner auch dann
die Verantwortung, wenn sie dafiir weniger qualifiziert sind als ihre weibli-
chen Gegenspieler. Die Frauen {iberlassen ihnen gerne den Vortritt.

5.2 Die Suche nach Wortern

Das Haus liegt am iuflersten Rand des Mirkischen Viertels, das letzte
rechts, bevor der Freizeitpark beginnt. Es ist ein zweistockiger Neubau, in
dem sich ein Supermarkt befindet. Neben der Tiirschelle steht schlicht
»Isl. Kulturbiiro. 1. Stock«. Nur wer genauer hinschaut, kann im Fenster
des ersten Stocks ein Plakat mit der Aufschrift »Verband der Islamischen
Kulturzentren« entdecken. Im obersten Stock befindet sich eine Zahnarzt-
praxis. Patienten und Moscheebesucher sind sich im breiten Treppenhaus
gleichermaflen anonym. Hier befindet sich die nérdlichste Moscheege-
meinde Berlins.

Zwei junge Hocas, ein Mann und eine Frau, verrichten in dieser Mo-
schee den Dienst. Weil sie miteinander verwandt sind, gilt die sonst stren-
ge geschlechtliche Trennung fiir sie nicht. Obwohl er ausschliefllich im
Minner- und sie im Frauenraum arbeitet, konnen sich beide auch zusam-
men in der Kiiche oder im Biiro aufhalten oder sich einmal rasch im Flur
verstindigen. Das erweist sich im Hinblick auf die beschrinkten Rium-
lichkeiten und die durch die ganze Etage tollenden Kinder als praktisch.

Die Moschee umfasst lediglich einen kleinen Gebetsraum fiir Frauen
und einen etwas gréfleren Raum flir Minner, in dem letzteren sind auch

151

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

eine Gebetsnische und ein Predigtstuhl eingebaut. Weiterhin gibt es auf
der Minnerseite neben einem kleinen Krimerladen ein Biiro, in dem auch
der Besuch empfangen wird. Die Kiiche befindet sich auf der anderen Seite
neben dem Frauenraum. Fiir beide Geschlechter wurden getrennte Wasch-
rdume eingerichtet. Die Gruppe der Teilnehmer am Gebetskreis (Hatim)
umfasst lediglich sieben Frauen und zehn bis zwolf Minner. Diese Gruppe
bildet ebenfalls die ganze Gemeinde. Andere Moslems verirren sich nicht
an diesen Ort. Lediglich in der Fastenzeit kommen mehr Besucher — von
woher, das wissen die Hocas nicht. Der Frauengebetskreis trifft sich don-
nerstags in der Moschee und mittwochs bei einer der Teilnehmerinnen zu
Hause. Der Minnerkreis kommt nur montags zusammen.

Der Umgang zwischen Schwager und Schwigerin ist entspannt und
respektvoll. Beide haben die gleiche Ausbildung durchlaufen. Sie spricht
zudem Deutsch, eine Sprache, die er nicht beherrscht. Zusammen erkliren
sie mir, so gut wie es geht, die »Empfehlungen« des Lehrers Stileyman.
Diese betreffen die von ihm empfohlenen Predigtthemen. In den 1950er
Jahren schrieben seine Schiiler sie in Hefte, die heute durch die weitge-
streuten Gemeinden zirkulieren (s. Kap. 2). Man merkt den beiden an,
dass sie sich bestens mit den Feinheiten der Grammatik und mit kompli-
zierten Wortfeldern in mehreren Sprachen auskennen. Es ist ihr Metier,
sich zwischen der heiligen Koransprache, dem modernen Arabisch, dem
Osmanischen und dem Tiirkischen hin und her zu bewegen, ohne dabei
ein Kérnchen Bedeutung zu vernachlissigen. Nur die deutsche Uberset-
zung fehlt thnen, der in Berlin geborenen Schwigerin ebenso wie dem in
Ankara aufgewachsenen Schwager.

Trotz ihrer deutschen Sprachkenntnisse ordnet sich die junge Frau
dem Schwager unter und lisst ihm bei der Erklirung schwieriger religioser
Begriffe den Vortritt. Er benutzt diesen Freiraum zuriickhaltend, holt ein
osmanisches Worterbuch und beginnt, ihr die Schliisselwérter ins moder-
ne Tirkisch zu tibersetzen, damit sie sie dann mir erkliren kann. Aber es
gelingt ihr nicht, deutsche Aquivalente zu finden. Meine Wortvorschlige
aus dem christlichen mystischen Bereich verhallen unverstanden. Mir
kommt wieder die Bemerkung des Berliner Vorstandsvorsitzenden in den
Sinn: »Wir haben junge Leute, die viel wissen, aber ihr Wissen ist wie
durch eine Mauer getrennt.« Die Mauer entpuppt sich als eine fast un-
durchdringliche Sprachbarriere. Thr sorgfiltig gegliedertes und verfeinertes
Wissenspotenzial ist kaum an den konzeptuellen Horizont der Moderne
anschlussfihig. Ubersetzungshilfen existieren nicht, ihnen fehlt zudem
jede Kenntnis der deutschen Gesellschaft. Dass ihr eigenes Wissen von der

152

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Mehrheitsgesellschaft nicht einmal als Wissen anerkannt wird, ist ihnen
bislang — vielleicht sollte man sagen gliicklicherweise — entgangen.

Sie erkliren mir also die Dért sart, die vier guten Sachen, die der Leh-
rer Siileyman von seinen Schiilern forderte: Hoflichkeit gegeniiber dem
Lehrer, ihm zuhoren und an ihn glauben, tun, was er sagt, und ein gutes
Benehmen entwickeln sowie die innerliche Verbundenheit zu ihm aufrecht
erhalten. Letzteres, erklirt mir der Schwager, sei gar nicht schwierig. Man
miisse dabei nur an den groRen Lehrer, den Ustaz, denken und sich auf
ihn, der schon lingst tot ist, konzentrieren. Dann stelle sich die Verbin-
dung von selbst her, die man Rabita nenne. Das deutsche Aquivalent dazu
fehlt, auch das tiirkische Worterbuch hilft hier nicht weiter. Die beiden ver-
suchen, es mir trotzdem zu erkliren. Ich solle es mir so vorstellen: Am Te-
lefon redet man miteinander, ohne in der Nihe des Anderen zu sein. Im
Rabita redet man im Herzen miteinander. Das ist das Wertvollste, was ein
Orden zu bieten hat. Nur durch Rabita kann man am Maneviat teilhaben.

Ich frage, vielleicht zum 100. Mal wihrend dieser Forschung: Und was
ist Maneviat? Auch jetzt kann nur eine Geschichte das Wortfeld umreifen:
»Ein einfacher Mensch, ein Landarbeiter, kam in den 1950er Jahren nach
Istanbul, um bei Stileyman den Koran zu lernen. Er hatte bis dahin weder
Lesen noch Schreiben gelernt, er war ein Analphabet wie so viele vom
Land. Dann packte ihn Maneviat und innerhalb von vierzehn Tagen konnte
er Arabisch lesen und den Koran rezitieren. Er fuhr zuriick in sein Dorf
und wusste dort sogar zu predigen.« Das ist also Maneviat. Ich versuche es
mit der Ubersetzung »religitse Inspiration«. Der Ausdruck sagt den beiden
Hocas rein gar nichts. Wenn schon ein Aquivalent, dann kénne hchstens
das Wort Keramet herhalten. Was denn wiederum Keramet bedeute? Nun,
Keramet sei eben diese Geschichte und nichts anderes, und sie gelinge nur
mit Hilfe von Maneviat. So drehen wir uns im Sprachkreis.®

5.3 Der Ort der Frauen

Vieles, was in dieser Beschreibung anklingt, kann als typisch fiir die 6rtli-
chen VIKZ-Gemeinden betrachtet werden: Die Ausrichtung der Raumlich-
keiten, die Zusammensetzung und das Funktionieren der Gemeinde geho-

ren dazu, aber auch die Versunkenheit in einem religiésen Universum, in
dem die Hinweisschilder auf den Ausgang fehlen. Die Bindung an die Or-

8  Besuch an der Moschee von Liibars (Liihars cami) am 22.01.2000.

153

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

ganisation wird von beiden Hocas als eine spirituelle Verbindung zum
Griinder erfahren. Dieses Band, das Rabita genannt wird, ibertrigt sich
auf die direkte Kommunikation in der Gestalt eines gegenseitigen Respekts
und Vertrauens. Die Topographie der Moscheen — Kulturzentren, wie man
im Verband sagt — legt fiir beide Geschlechter den Handlungsspielraum
fest. Minner beziehen den offiziellen Moscheeraum, komplett mit Gebets-
nische und Predigtstuhl. In ihrer Domine befindet sich ebenfalls das Biiro,
Ausdruck und Vertretung der Verwaltung. Frauen besitzen ihren eigenen
Raum, oft mit einem eigenen Aufgang, gelegentlich sogar in einem eige-
nen Haus. In diesem Raum spielt sich ihr gemeinsames religiéses Leben
ab, das vom Lernen und Beten bestimmt wird. Es ist eine feminine Offent-
lichkeit, die ein Gegenwicht zur minnlich dominierten Offentlichkeit dar-
stellt. Verglichen mit der traditionellen Auffassung, die Frauen weitgehend
aus dem religiésen Leben und der damit verbundenen Offentlichkeit aus-
sperrte, mag das als eine kleine Revolution gewertet werden.

Der Frauenraum besteht aus einem Gebetsraum, der auch als Schul-
raum benutzt wird. In den groReren Hiusern befinden sich zusitzlich
Schul- und Schlafriume und grofziigige Waschgelegenheiten. Eine Kiiche
und ein Essraum runden solche Einrichtungen ab. Alles ist mit Teppich
ausgelegt, der jeden Tag mit einer harten Biirste ein Muster erhilt, das sich
im Laufe des Tages unter den vielen bestrumpften FiiRen wieder ver-
wischt. In dem Gebetsraum fehlen die Insignien einer islamischen Mo-
schee, nimlich die ausgeschmiickte Mihrab, die die Richtung nach Mekka
angibt und der Minbar, der Predigtstuhl. An deren Stelle befindet sich in
den groferen Hiusern ein Fernseher, iiber den Predigten sowie Anspra-
chen des Hauptimam und Feiern aus dem Minnerraum tibertragen wer-
den. In jeder Moschee befindet sich zwischen der Minner- und der Frau-
enabteilung eine Verbindungstiir, die in der Regel abgeschlossen ist, bei
Bedarf aber von den Hocas gedffnet werden kann.

Es gibt auffillig mehr Frauen als Minner in den Moscheen des Ver-
bandes. Im nichsten Kapitel soll noch berichtetet werden, dass das Enga-
gement der Midchen in den Kursen das der Jungen weit hinter sich ldsst.
Es sind die Midchen, die mit ihrer Begeisterung ihre jiingeren Geschwis-
ter, aber auch die Eltern anstecken. Die Anwerbung und anschlieflende
Mitgliedschaft von Elternteilen aus Milli-Gériis-, Diyanet- oder nichtgebun-
denen Haushalten bedeutet zweifelsohne eine Stirkung der Gemeinschaft.
Beim niheren Hinschauen betrifft es hauptsichlich Frauen: Es sind die
Schwestern und die Miitter, die zuerst neugierig werden und sich dann
entscheiden, selbst Unterricht zu nehmen. Auf der Frauenseite hért man

154

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

auffillig viele Geschichten {iber das Interesse der erwachsenen Frauen am
Bildungsangebot, was eine Verdopplung des Kursangebots notwendig
machte. In manchen Moscheen wurde das Angebot sogar verdreifacht. Auf
der Minnerseite werden solche Geschichten nicht erzihlt. Es ist ein Hin-
weis auf die unterschiedliche Einbeziehung von Minnern und Frauen in
die Siilleyman-Gemeinschaft.

Der erste Kontakt mit Eltern aus »fremden« Moscheen entsteht auf
Elternabenden, die die weiblichen Hocas fiir ihre Schiilerinnen organisie-
ren. Das erste Mal kommen meistens beide Elternteile, danach bleiben die
Minner weg und es sind die Frauen, die die Kommunikation aufrecht er-
halten. Die Miitter tragen die Verantwortung fiir die Erziehung ihrer Kin-
der. Diese Verantwortung fiir die Erziehung erlaubt es ihnen, Kontakte zur
Aulenwelt zu kniipfen. Im Laufe dieses Kontakts fillt dann die Entschei-
dung der Miitter, sich selbst ebenfalls religiés fortzubilden. Die Beweg-
griinde, sich noch in einem fortgeschrittenen Alter der strengen Lehrdiszi-
plin unterwerfen zu wollen, rithren den Lehrerinnen zufolge aus einem
Gefiithl des Defizits: »Die Frauen wollen ihr Gebet verbessern.«® Viele
erkliren dazu, daftir nie Zeit gehabt zu haben, weil sie immer arbeiten
mussten und im Ubrigen schon als Kind nichts iiber Religion beigebracht
bekommen hatten. Was sie indes brauchen, um die Aufgabe zu bewiltigen,
ist gentigend Freizeit. So sind es entweder die Frauen im Rentenalter oder
die ganz jungen Miitter, die vormittags im Unterricht zu finden sind, bevor
die Kinder aus der Schule kommen. Mit ihren Elternabenden organisieren
die Hocas also weibliche Bildungsnetzwerke, die von der Verantwortung
der Miitter als Sozialisationsinstanz geprigt und legitimiert werden.

Ausgehend von diesem Unterricht bilden die Frauen informelle Stu-
dienkreise, und zwar freiwillig, wie die Hocas sagen. Damit meinen sie,
dass sie iiber diese Frauen keine Supervision oder Kontrolle ausiiben. In
diesen Kreisen wird zunichst gemeinsam der Stoff wiederholt und aus-
wendig gelernt. Manche Gruppen horen zusitzlich beim Kinderunterricht
zu, um so die eigene Aussprache zu verbessern. Dadurch wird der Weg
zum Tedjwid (arab. Tagwid), der melodischen Intonation des Korantextes,
verkiirzt. Im Laufe der Zeit entwickeln sich zudem Gesprichszirkel, in de-
nen die Frauen tiber ihren Alltag reden und sich iiber Probleme austau-
schen. Die Kreise bieten den Teilnehmerinnen also eine Méglichkeit, sich
in einem sozialen und religiésen Netzwerk zu engagieren, das {iber das

9 Interview mit F/SG 9 vom 2.11.2000.

155

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Netz der Verwandtschaftsbeziehungen hinausreicht. Bildung ist dazu der
erste Schritt, der zudem {iiber die Erziehungsverantwortung fiir die Kinder
legitimiert werden kann.

In vielen Moscheen — in Miinchen, Duisburg, Rotterdam und auch
Berlin — wurden in den letzten zehn Jahren fiir die Frauen getrennte Grup-
pen fir Erwachsenenbildung eingerichtet, die in der Folgezeit einen explo-
sionsartigen Zuwachs erfuhren. In diesen Gruppen erlernen die Erwach-
senen, ebenso wie die Kinder, die arabischen Buchstaben sowie kleine Pas-
sagen aus dem Koran, die sie fur ihr Gebet benétigen. Fiir viele der ilteren
Frauen sind es oft die ersten Buchstaben, die sie iiberhaupt in ihrem Leben
meistern. Alle Hocas berichteten, dass diese Frauen sich mit Begeisterung
auf ihre Aufgabe stiirzen und die Konzentration hoch ist. Alle, auch dieje-
nigen unter ihnen, die als Analphabetin den Kurs beginnen, machen
schnell Fortschritte. Eine Stimmung, etwas versiumt zu haben, das nun
endlich nachgeholt werden kann, herrscht vor. Was den Unterricht attrak-
tiv macht, ist der Zugang zum Wissen. Der »Verband der Islamischen Kul-
turzentren« bietet den Frauen mitunter eine Moglichkeit, sich selbststindig
im religiésen Bereich zu orientieren sowie die Perspektive, irgendwann
auch in der Lage zu sein, selbststindig iiber die Regeln, die das eigene Le-
ben bestimmen, nachdenken zu kénnen. Damit macht der VIKZ ein An-
gebot, dass nicht, zumindest nicht auf derselben Ebene, in anderen tiirki-
schen Moscheen existiert. Die schnell wachsende Zahl von Teilnehmerin-
nen weist darauf hin, das fiir dieses Angebot auch eine Nachfrage existiert.

Von dort wire der Schritt zum zahlenden Mitglied nicht mehr weit.
Aber nur wenige Frauen treffen diese Entscheidung. Wer Mitglied werden
will, fullt ein Formular aus und tiberweist einen Monatsbeitrag. Mit diesem
Beitritt erhilt man das Stimmrecht fiir den &rtlichen Vorstand und kann
sich auch selbst zur Wahl stellen. In der Regel sind es die minnlichen
Haushaltsvorstinde, die diese Aufgabe {ibernehmen, weil sie es auch sind,
die zu Hause das gemeinsame Bankkonto verwalten. Aus diesem Grund
setzen sich ca. 9o Prozent der Mitglieder aus Mannern zusammen. »Pro
Familie reicht eine Personc, heifét es da zur Erklirung. Die Formulierung
deutet auf eine Praxis hin, in der sich sowohl Minner als auch Frauen im
Verband einbringen und als engagierte Mitglieder auftreten, der Mann
aber das formale Stimmrecht erhilt. Auf der informellen Ebene kntipft der
Verband an die Familienstruktur an und geht davon aus, dass die wichtigs-
ten Entscheidungsfindungen, die der Vorstand anschlieffend auszufithren
hat, zuerst in der Familie stattfinden. Auf dieser Ebene haben die Frauen
durchaus Mitspracherecht, zum Beispiel wenn es um die Planung und
Einrichtung einer neuen Moschee geht. Der Hizmet, die Verpflichtung, der

156

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Gemeinde zu dienen, gehort nicht zum Entscheidungsbereich des Vor-
standes.

Die Familienstruktur wird zwar tiberall bevorzugt, dennoch gibt es ei-
ne kleine Gruppe von Frauen, die individuell Mitglied werden. Diese
Gruppe setzt sich aus geschiedenen, allein stehenden und jungen, noch
nicht verheirateten Frauen zusammen und umfasst ca. zehn Prozent der
Mitglieder. Im Prinzip hitten auch sie das Recht, ihre Stimme einzubrin-
gen oder sich zur Wahl zu stellen, aber in der Praxis mischen sie sich nicht
ein. Unabhingiges und selbstbewusstes Auftreten von Frauen ist »irgend-
wie nicht gewiinscht«,” und die meisten Imame fordern auch nicht, dass
die Stimmen dieser Frauen lauter werden. Junge Frauen bringen auch
dann, wenn ein neuer Vorstand gewihlt wird, ihre Stimme nicht ein: ein-
mal, weil ihnen der Ablauf nicht vertraut ist, dann aber auch, weil sie nicht
wiissten, wen sie wihlen sollten. Diejenigen, die sich zur Wahl stellen, re-
krutieren sich ausschliefRlich aus dem Minnerraum und die Kombination
von Geschlechtertrennung und Miindlichkeit verhindert in diesem Fall,
dass sie etwas iiber die Kandidaten wissen.

Warum werden sie dennoch Mitglied? Eine junge Frau in Miinchen
sagt riickblickend: »Es war wie auftanken. Hier holte ich die Kraft, die ich
dann hinterher in der Schule wieder abgab.«" Und eine geschiedene
Frau, die alleine aus der Tiirkei nach Deutschland gekommen war und sich
mit ihren zwei Tochtern durchgeschlagen hatte, meinte: »Wenn ich frither
gewusst hitte, dass es so etwas gibt, wire ich eher hingegangen. Dann hit-
te ich nicht soviel Leid und Probleme gehabt, wie es dann gekommen ist.«™
Solche Aussagen stehen nicht fiir sich. Sie verraten, dass die Frauen im
Gemeindeengagement Sicherheit und damit eine Stirkung der Identitit
erfuhren. Mitglied wurden sie nur deswegen, weil sie als Gegenleistung
»ihre« Gemeinde auch finanziell unterstiitzen wollten. Ausschlaggebend
war Rabita, das Band des gegenseitigen Respekts und Vertrauens. Mitspra-
cherecht hatten die meisten noch gar nicht in Erwigung gezogen.

Das bedeutet, dass sich 6rtlich Gemeinden bilden mit Minnern, die
formal Mitglied sind und monatliche Abgaben errichten, und mit Frauen,
die zum groften Teil nur ein informelles Mitspracherecht haben, sich
dennoch zugehorig fithlen und sich fiir »ihre« Moschee einsetzen. Die
Mitgliedschaft wird mit anderen Worten entweder formal vollzogen oder

10 Telefongesprich mit F/SG 4 vom 22.11.2000.
11 Interview mit F/SG 6 vom 28.1.2000.
12 Gesprich mit F/SG 5 vom 4.12.1999.

157

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

informel in Anspruch genommen. Fiir beide Geschlechter ist das innere
Band entscheidend und das bringt ein doppeltes Engagement mit sich, das
unterschiedlich eingel6st wird. Einmal helfen Mitglieder ihrer Gemeinde,
das Bildungsziel zu verwirklichen. Dieser Aufgabenbereich ist nach Ge-
schlechtern verteilt und umfasst Renovierungs- und Bauarbeiten ebenso
wie Kochen und Nihen fiir den monatlichen Bazar. Mit dem Gewinn aus
solchen Basaren sichern sich die Frauen zudem eine unabhingige Geld-
quelle, aus der sie regelmiflig fiir die Moschee spenden, nicht um einer
formalen Verpflichtung nachzukommen, sondern auf Grund einer Bin-
dung, auf die sie stolz sind.

Diese Familien, die kollektiv Mitglieder sind, bilden meistens auch die
Teilnehmer eines Gebetskreises. Auch hier nehmen wiederum nicht alle
Frauen teil. Das liegt nicht am fehlenden religiosen Engagement, sondern
eher daran, dass es sehr viel Zeit erfordert, und die Gebetskreise sich zu-
dem stets nach 18.00 Uhr treffen, zu einer Zeit, in der die meisten Miitter
zu Hause sein miissen. Die Hocas bemerken, dass die Frauen die zusitzli-
chen Gebete trotzdem bei sich zu Hause durchfiithren. Das hat ihre Zu-
stimmung. In der religiosen Sicht der Hocas heifit es: »So kommt Maneviat
auch in die Haushalte.« Mit anderen Worten, die Mitgliedschaft, obwohl
meistens nur vom minnlichen Haushaltsvorstand formal {ibernommen,
erfordert von beiden Partnern ein finanzielles, physisches und religidses
Engagement, das auf unterschiedliche Weise eingeldst wird. Sie beruht auf
der Basis von Freiwilligkeit. »Zwingen kann man die Leute nicht«, sagt mir
ein Hoca, der eine kleine Nachbarschaftsmoschee leitet.® Von den 8o
Mitgliedern in seiner Gemeinde kennt er nur 40 Minner. Ob deren Frau-
en sich auch beteiligen, ist ein Wissen, dass ihm wegen der Geschlechter-
trennung verwehrt bleibt. Was er aber mit Sicherheit sagen kann, ist, dass
sich zehn von 40 aktiven Mitgliedern im Gebetskreis engagieren. Auf der
Frauenseite ist das Verhiltnis anders gewichtet. Von den 100 oder mehr
Frauen sind nur wenige offiziell Mitglied, alle erscheinen aber regelmifig,
um an den Unterrichtsgruppen teilzunehmen. Nur wenige, vielleicht acht
oder zehn, beten auch regelmifig im Gebetskreis mit."

Sind denn die Frauen in dieser Gemeinschaft religioser als die Min-
ner? Die Frage ist nicht eindeutig zu beantworten. Was sich sagen lisst, ist,
dass ihr Zugang zu der Gemeinschaft ausschliellich durch die religiose
Bildung bestimmt wird. Die Bildung ist ihr Aufstieg. Sie ergibt sich aus der

13 Telefongesprich mit M/SG 9 vom 22.11.2000

14 Interview mit F/SG 9 vom 2.11.2000.

158

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Erziehungsverantwortung fiir die Kinder und wird von dieser legitimiert.
Fiir Midnner wird keine Erwachsenenbildung angeboten, obwohl es, wie die
Frauen aus der Ferne sehr wohl beobachten, inzwischen viele Rentner und
Arbeitslose mit gentigend Freizeit gibt. Warum das so ist, warum die Min-
ner kein Verlangen verspiiren, um sich, wie sie, religios weiterzubilden,
kénnen sich weder die Lehrerinnen noch ihre Schiilerinnen erkliren. Thre
Wahrnehmung fasst mitunter nur die fehlende Nachfrage ins Auge und
damit jene Gruppe von Minnern, zu der oft auch der eigene Ehemann ge-
hort. »Die kénnen sich nicht konzentrieren« oder »Kein Interesse« sind die
am hiufigsten gehorten Kommentare. Warum aber auch die Organisation
sich nicht besonders um die Einrichtung von religioser Bildung fiir er-
wachsene Minner bemiiht, ist eine Frage, die sie sich nicht stellen. Den
Minnern stehen aber nach wie vor andere Formen der Vergemeinschaf-
tung offen. Auch wenn inzwischen alle VIKZ-Moscheen in Ménner- und
Frauenriume aufgeteilt wurden, in denen Méinner und Frauen getrennt
zusammenkommen, um zu beten, um sich gegenseitig zu informieren
oder gemeinsam eine Arbeit in Angriff zu nehmen, sind Verwaltung und
Reprisentation nach wie vor Midnnerdomine. Beides bietet Mdnnern eine
Karrieremoglichkeit, die sich anders gestaltet und auch andere Horizonte
Offnet als fiir Frauen. Zuweilen gipfelt es in eine Karriere im internen Ver-
waltungsbereich, die das religiose, von Hizmet geprigte Engagement lingst
hinter sich gelassen hat.

Fiirs Erste ist festzuhalten: In der Siileyman-Gemeinschaft gibt es sehr
viele Frauen. Der grofite Teil nimmt die Bildungsangebote wahr, ohne
Mitglied zu sein. Die Frauen nehmen an einem Unterricht teil, der ur-
spriinglich nur fir Kinder gedacht war. Manchmal lernen sie noch mit die-
sen zusammen; immer 6fter aber werden fiir sie getrennte Gruppen einge-
richtet. Die religiose Bildung ist ihr Weg nach oben und ihre Moglichkeit,
weibliche Bildungsnetzwerke ins Leben zu rufen. Die meisten von ihnen
gehoren Familien an, in der der minnliche Haushaltsvorstand die Mit-
gliedsbeitrige entrichtet und in der Gemeinde an den Entscheidungen be-
teiligt ist. Die Frauen wiederum iiben zu Hause Einfluss auf die Entschei-
dungen aus, aber nur, wenn sie die Frauenbereiche betreffen. Sie unter-
stiitzen zudem »ihre« Moschee auf vielfiltige Weise, u.a. durch ein regel-
mifiges Arbeitsengagement und die Organisation von Basaren, mit deren
Ertrag auch sie einen finanziellen Beitrag leisten. Die Frauen praktizieren
also etwas, das man indirekte Mitgliedschaft nennen konnte. Thre Reflexi-
on iiber das formale Stimmrecht erwies sich hingegen als unbegehbares
Gelinde. Die meisten Befragten hatten sogar Miihe, meine Fragen zu ver-

159

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

stehen.” Dem Gedanken, direkten Einfluss auf die Verwaltung und Re-
prisentation der Organisation nach auflen auszuiiben, wurde von ihnen
kaum Bedeutung beigemessen.

Wie lisst sich nun die weibliche Offentlichkeit bestimmen? Wo befin-
det sich der Ort der Frauen? Die Einbeziehung durch die Annahme der
spirituellen Verbindung (Rabita) schafft ein Gleichgewicht zwischen den
Geschlechtern, da beide ein religivses Engagement eingehen und ihrer
Gemeinschaft dienen wollen. Sie legitimiert eine weibliche Offentlichkeit
als Teil der gesamten Offentlichkeit. Thr Wunsch nach religiéser Bildung
hat den Frauen zudem einen Platz am Rande der Da’wa-Arbeit eingerdumt.
Damit nehmen sie zwar numerisch einen breiten Platz ein, aber einen, der
unermiidlich von sich weg auf den Fokus der Gemeinschaft verweist. Der
Fokus kann wiederum nur »die Zukunft der Kinder« sein (s. Kap. 6). Das
Zentrum dieser religiosen Organisation befindet sich indes dort, wo Cha-
risma und Verwaltung aufeinander treffen. Das ist derjenige, der — wenn
auch in abgeschwichter Form — die spirituelle Kontinuitit darstellt, die fur
die Gemeinschaft lebensnotwendige Inspiration, die iiber diese bis in die
Gegenwart geleitet wird, durch eine angemessene Verwaltung garantiert (s.
Kap. 4). Das aber ist eine exklusive Mannerdomine. Die Frauen haben an
dieser Verkniipfung von charismatischen und verwalterischen Aufgaben
keinen Anteil. Damit bilden sie weder den Fokus noch das Zentrum. Thr
Ort befindet sich dazwischen, oder, wie sie ihn wahrnehmen, »im Auflen-
dienst«.

5.4 Die Grenzen der Kommunikation

Als im Sommer 2000 organisatorische Mafnahmen bekannt wurden, die
praktisch jede Leitungsstruktur der europiischen VIKZ-Moscheen aus ih-
ren Angeln hob (s. Kap. 4), stellten die Frauen mit Erleichterung fest, dass
sie nicht von den Anderungen betroffen waren. Abgesehen von den »ein-
gespielten Ehepaaren« konnten die Frauen auch nicht betroffen sein, sagte
mir der Berliner Vorstandsvorsitzende. Auf der Ebene des regionalen und
uberregionalen Vorstandes befanden sich nun mal keine Frauen, daher

15 Meine Fragen lauteten: Wie wird man Mitglied? Wie viele Mitglieder (Min-
ner und Frauen getrennt) gibt es in Threr Moschee? Ich stellte sie etwa einem
Dutzend Hocas (Médnner und Frauen).

160

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

blieben sie auch — in seinen Augen gewissermaflen naturgeméf — von jeg-
licher Neustrukturierung verschont.”

Beinahe wire es anders gekommen. Beinahe wire den Frauen ein er-
weiterter Platz in der Organisation eingerdumt worden, der den Mahram,
den selbst verwalteten Frauenraum, nicht gesprengt, aber doch erheblich
erweitert hitte. Ein Jahr zuvor hitte sich die Unsichtbarkeit der Frauen auf
organisatorischer Ebene noch fast zum Problem ausgewachsen. Im Zei-
chen und Zeitalter der Offnung zur europidischen Auenwelt und wahr-
scheinlich auch unter dem Druck der Anfeindungen derselben Auflenwelt,
die iiberall 6ffentlich verlauten lief, islamische Organisationen seien frau-
enfeindlich, wiinschte man sich in der Leitungsetage des VIKZ nunmehr
eine aktive Beteiligung der »Damenc, und zwar auf allen Ebenen. Die
Minner, die diese Entscheidung tiber die Kopfe der Frauen hinweg getrof-
fen hatten, konnten die Frauen aber nicht mobilisieren. »Warum nicht?«
fragte mich der Generalsekretir im Sommer 1999 und bekannte, es sei
ihm »ein Ritsel«. Die Aufforderung schlug inzwischen Wellen. In Ham-
burg tiberlegten sich die Frauen, einen »Frauenverband der Islamischen
Kulturzentren« zu griinden. Aber der Generalsekretir wies diesen Vorschlag
sogleich vehement von der Hand: »Schmeckt mir nicht! Gleich sollen wir
auch noch einen Minnerverband griinden miissen!« »Die Frauen«, mein-
te er zu mir, »sind schon mitvertreten. Sie missen lediglich aktiver wer-
den.« Wo genau, dartiber war er sich aber im Unklaren: »Vielleicht mehr
im Bildungswerk.«"”

Die Leiterin der Frauenausbildung, die wihrend dieses Gesprichs
schweigend zuhorte, kommentierte spiter: »Das Problem liegt auch bei
uns Frauen. Wir sind zu passiv.« Sie machte sich schon linger Sorgen da-
ritber und wollte nun dem Direktor einen Vorschlag unterbreiten, der die
Frauen zu mehr Aktivitit anregen wiirde. Auch die Leiterin der Akademie,
die einzige Frau mit einer Ausnahmeposition in der Organisation, hatte ihr
bereits vorgeschlagen, fiir alle Frauen zuerst einmal Qualifizierungskurse
einzurichten, »damit wir mitmachen konnen«. Die Entwicklung einer
Verwaltung mit Binnendifferenzierung, Entscheidungsstrukturen und ge-
nau abgezirkelten Verantwortungsbereichen hatte sich bis dahin weitge-
hend auflerhalb ihres Gesichtsfeldes abgespielt. Das erschwerte nun die
Uberlegung, was man denn machen kénne, erheblich. Aber die Zwiespil-

16  Interview mit M/SG 15 vom 13.09.2000.
17 Interview mit M/SG 4 vom 31.7.1999.

161

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

tigkeit der Lage war der Lehrerin, die sich in ihrem eigenen Bereich bes-
tens auskannte, durchaus bewusst: »Der Generalsekretir will keine Frauen
in der Organisation. Der will alles selbst ausgedacht haben.«'®

Ein Jahr spiter waren die vorsichtigen Bestrebungen, die Frauen fiir
die Fihrungsetagen zu werben, bereits hinfillig geworden. Der Fiih-
rungswechsel hatte inzwischen einen Mann an die Spitze der Organisation
gebracht, der sich Frauen ausschliefllich im Mahram vorstellen konnte.
Thm zufolge haben Frauen auflerhalb dieses Raums »nichts zu suchen
oder zu sagen«.” Thr Zugang zur Offentlichkeit, ob nun der minnlich
geprigten Offentlichkeit eines Vorstandes oder der geschlechtsneutralen
Offentlichkeit der Mehrheitsgesellschaft, stellte er mit dem Wort »unwiir-
dig« an den Pranger.”® Damit war der zdgerliche Versuch, den Ort der
Frauen innerhalb der Organisation zu erweitern, vorliufig beendet. Damit
war aber auch der Ausnahmeposition der einzigen Frau in der Gemein-
schaft, die mit Offentlichkeitsaufgaben im Bereich des interreligiésen Dia-
logs betraut worden war, ein jihes Ende bereitet.

Frauen besitzen jedoch ihre eigenen Riume und innerhalb dieser
Grenzen sind sie autonom. Die Lehrerinnen entscheiden zum Beispiel
selbst dartiber, wie oft sie sich treffen, und woriiber sie miteinander spre-
chen.*” Was diese religisse Kommunikation angeht, bildet die Geschlech-
tertrennung sicherlich einen Vorteil. Sie erlaubt es, diesen Lehrerinnen
ihren minnlichen Gegenspielern ebenbiirtig, manchmal aber auch iiberle-
gen zu sein, weil sie sich ihre eigenen Themen setzen kénnen und die Tex-
te in ihrem eigenen Tempo studieren. SchlieRlich trauen sich diese Frau-
en, eben weil keine Minner dabei sind, jede Einzelheit zu hinterfragen,
was mitunter wesentlich zum Verstindnis des Inhalts beitrigt.** Auch or-
ganisatorische Entscheidungen wie die, Kurse fiir Erwachsene einzurichten
oder aber einen Basar zu organisieren, um Geld fiir die Gemeinde zu
sammeln, liegen bei den Frauen. Nur wenn mit solchen Entscheidungen
eine erweiterte Raumnutzung nétig wird, stoflen sie buchstiblich an ihre
Grenzen.

Die Raumverwaltung, die Verwaltung der Finanzen sowie die Auflen-
kontakte fallen allesamt in den méinnlichen Zustindigkeitsbereich. Die

18  Interview mit F/SG 2 vom 31.7.1999.
19 Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
20 Ebenda.

21 Ebenda.

22 Ebenda.

162

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Verwaltung bildet gewissermafien den Schliissel zum Funktionieren der
Gemeinschaft. Sie verwaltet an allererster Stelle das Charisma des Griin-
ders und wacht iiber die Ziele, die dieser damit verband. So hat sie unter
anderem dafiir zu sorgen, dass in jeder neu eingerichteten Moschee den
Frauen ein kompletter Bereich mit Moscheeraum, Unterrichtsriumen,
Wascheinrichtung und Kiiche zur Verfiigung gestellt wird. Sie entscheidet
aber auch dariiber, ob die Frauen besondere Riume — zum Beispiel fiir den
Basar — oder auerordentliche Zuwendungen — zum Beispiel fiir einen neu-
en Teppich — bekommen, damit diese ihre Vorhaben verwirklichen kénnen.
SchlieRlich bestimmt die Verwaltung die Voraussetzungen der Kommuni-
kation, sowohl die verbandsinterne als auch die zur Auflenwelt.

Auf der Verwaltungsebene hat die Geschlechtertrennung fiir eine
asymmetrische Achse gesorgt. An deren einem Ende befinden sich fachlich
ausgebildete minnliche Fiithrungskrifte, in deren Hinden alle Entschei-
dungen liegen, die die Gemeinschaft betreffen, die aber auch tiber die Art
und Weise bestimmen, wie die interne Kommunikation ablduft. Am ande-
ren Ende befinden sich diejenigen, fiir die die Entscheidungen gelten,
nimlich die Frauen und Kinder. Sie befinden sich auflerdem am unteren
Ende eines Nachrichtensystems, dessen oberes Ende in der Verwaltung zu
finden ist. Die Geschlechtertrennung bildet indes die Basis dieses Systems.
Der Weg, den eine Mitteilung nehmen muss, um von den Verwaltungseta-
gen bis in die Frauenrdume zu gelangen, ist an viele Bedingungen gebun-
den. Jede Kommunikation basiert auf der oralen Tradition und stellt somit
ein Abenteuer dar, {iber deren Gelingen sich wundert, wer nicht mit den
Grundbedingungen einer Kultur der Miindlichkeit vertraut ist. Wenn alle
Bedingungen jedoch erfiillt sind, findet Kommunikation statt.

Der wichtigste Informationsaustausch zwischen den Geschlechtern
findet ein Scharnier in der Ehe, namlich in der Kommunikation zwischen
Mann und Frau. Dariiber hinaus fliefit ein sehr viel diinnerer Informa-
tionsstrom vom minnlichen Haupt-Hoca zum weiblichen Haupt-Hoca.
Normalerweise funktioniert die Frau des Haupt-Hocas als dessen Uber-
bringerin, indem sie Neuigkeiten an die weiblichen Hocas weiterleitet, die
sie dann im Gebetskreis mitteilen. Der Gebetskreis ist damit auch ein
wichtiges Zentrum der Nachrichtenverbreitung. Wer nicht an ihm teil-
nimmt, weif, dass er oder sie bestimmte Informationen erst Tage spiter
erfahren wird.

Ein Beispiel soll dies veranschaulichen. Der Berliner Hauptimam be-
spricht sich jede Woche mit seinen zwolf mannlichen Hocas. Sie haben
einen Studienkreis gebildet, in dem die anfallenden Probleme besprochen
werden. Der Studienleiter gibt den Stoff vor, den die Kinder unbedingt er-

163

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

lernen miissen, und die Hocas erzihlen, was in ihrer eigenen Gruppe pas-
siert, und wo Probleme auftauchen. Ein dhnlicher Austausch zwischen
dem Hauptimam und den ca. 25 weiblichen Hocas existiert nicht. Die
Frauen bilden ihren eigenen Studienkreis, den sie autonom gestalten. Thr
Kontakt zu den Entscheidungstrigern verliuft lediglich {iber den eigenen
Ehemann oder aber iiber die Ehefrau des Hauptimam. Mitunter miissen
alle neuen Informationen diesen Weg gehen, um zu den Frauen zu gelan-
gen.

Im Notfall kann immer ein direkter Kontakt per Telefon hergestellt
werden, aber in der Praxis wird erstaunlich wenig davon Gebrauch ge-
macht. Das liegt daran, dass oft beide Ehepartner fiir die Organisation ar-
beiten und auch die sonstigen Verwandtschaftsbeziehungen eng miteinan-
der vernetzt sind. Der Informationsfluss von oben nach unten funktioniert
dadurch schnell und zuverlissig. Andererseits ist es den Frauen unmog-
lich, Einfluss auf Entscheidungen zu nehmen, der einen gréferen Radius
hat als der Einfluss einer Ehefrau auf die Beschliisse ihres Mannes. Den-
noch, oder vielleicht deshalb sind es die Ehepaare, die das Gesicht der Sii-
leyman-Gemeinschaft bestimmen. Uberall értlich bilden der Hauptimam
und seine Ehefrau eine hierarchische Achse, die die kommunikative Tren-
nung, die eine Geschlechtersegregation mit sich bringt, {iberwinden. Diese
Ehepaare erméglichen, dass beide Seiten der Ausbildung in strenger Tren-
nung voneinander verwirklicht werden kénnen und die Information in die
vorgesehene Richtung flieft. Vor allem dort, wo in den letzten Jahren In-
ternate er6ffnet wurden und die interne Kommunikation noch einmal eine
Verdichtung erfuhr, entfalteten solche Ehepaare ihre Wirkung.

Die Gemeinschaft hat eine lange Erfahrung mit der oralen Tradition.
Sie ist ihr gewissermaflen eingeschrieben. Bereits Siilleyman weigerte sich,
ein schriftliches Erbe zu hinterlassen und setzte damit die Weichen fiir ei-
ne religiose Kommunikation, die weitgehend auf Miindlichkeit beruht. Die
Kommunikation, die sich aus den Verwaltungsaufgaben ergibt, schliefdt
sich hier an. Eine Zeit lang wurde mit dem internen Mitteilungsblatt
Anadolu experimentiert. Es wurde 1981 aus dem Verkehr gezogen, nach-
dem der damalige K6lner Hauptimam in seinen Beitrigen all zu kimpferi-
sche Tone anschlug und damit der Aulenwelt eine Angriffsfliche bot, die
dem Verband erheblich schadete (s. Kap. 3). Seitdem verlduft alle Kommu-
nikation wieder miindlich. Wo sie funktioniert, beruht sie auf einem intak-
ten Netz personlicher Beziehungen, die eine Nihe zum Verwaltungszent-
rum erlauben. Fiir diejenigen Hocas, die sich in der Nihe der Entschei-
dungstrager befinden, ist das Resultat dieser Kommunikation darum be-
friedigender als fiir die, die vom zufilligen Weitererzihlen abhingig sind.

164

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Fiir die Frauen, die am weitesten von den Verwaltungsetagen entfernt sind,
erweist sich der Informationsfluss zuweilen als unzuverlissig.

Ein Beispiel misslungener Kommunikation mit der AuRenwelt bildet
der Besuch der »Katholischen Akademie« in der Berliner Frauenmoschee
»Valide-i-Sultan« in November 1999. Der Berliner Verband pflegte in die-
ser Zeit einen Gedankenaustausch mit einem Kreis von interessierten Ka-
tholiken, die sich in der »Katholischen Akademie« zusammengefunden
hatten. Bevor dieser Besuchstermin vereinbart wurde, hatten schon gegen-
seitige Besuche stattgefunden. So hatte ein Teil der Laiengemeinschaft ei-
ner katholischen Messe beigewohnt, und der katholische Kreis hatte bereits
der Berliner Hauptmoschee des Verbandes einen Besuch abgestattet. Zu-
dem war im September eine gemeinsame Vortragsreihe gestartet worden.
Auch wenn die Aktivititen sich intensivierten, bedeutete das noch nicht,
dass alle Familien auch iiber diese Kommunikation mit der Auenwelt
informiert waren. Die Auflenkommunikation spielte fiir die religitse Bin-
nenkommunikation keine Rolle und kam nur dann zum Tragen, wenn Be-
suche verabredet wurden, die die Anwesenheit einer grofReren Zahl Mit-
glieder voraussetzten. In jedem Fall betraf sie stets nur eine kleine Zahl der
Glaubigen.

Der Berliner Verband hatte sich mit der Auenkommunikation, die im
Rahmen der Offnung zur AuRenwelt gute Beziehungen zu den Kirchen
ansteuerte, auf Neuland, und auch ein wenig auf Glatteis begeben. Tatsich-
lich gab es innerhalb des Verbandes sehr wenig Erfahrung, auf die man
zuriickgreifen konnte, um die Anforderungen des nichtmoslemischen Ge-
sprachspartners einschitzen zu kénnen. Der zustindige Verwaltungsleiter
versuchte, den Fragen seines Gegeniibers so gut wie moglich gerecht zu
werden, ohne eine Moglichkeit des Vergleichs, ohne aber auch iiber die ge-
eigneten Mittel zu verfiigen, die Anforderungen und Errungenschaften des
interreligiosen Dialogs im Innern der Gemeinschaft weiterzugeben. Der
am besten funktionierende Informationsweg der Gemeinschaft, nimlich
die Kommunikation in der Ehe, war dafiir nicht geeignet. Einmal nahmen
zu wenige VIKZ-Mitglieder an dem Austausch teil und im Ubrigen war ei-
ne vorherige Konsensbildung nétig, um die neue AufRenkommunikation in
ihrer Neuheit zu begreifen und als Information weiterzuerzihlen. Die Fra-
ge nach der Gleichberechtigung der Geschlechter innerhalb seiner Ge-
meinschaft hatte er im Sinne des religiosen Ideals interpretiert, sich aber
nicht klargemacht, dass eine solche Gleichberechtigung auf der organisato-
rischen Ebene nicht existent war. Er hatte ebenfalls nicht realisiert, dass die
Frage der Gleichberechtigung fiir seine Gesprachspartner und -partnerin-
nen eben diesen Umgang ins Auge fasste. Der Verwaltungsleiter war,

165

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

kénnte man riickblickend sagen, in all diesen Dingen ahnungslos und un-
reflektiert.

Was dann passierte, wire vielleicht fiir erfahrene Dialogpartner vorher-
sehbar gewesen, fir einen Neuling aber nicht: Das erprobte System der
miindlichen Binnenkommunikation war dem Ansturm der neuen Infor-
mationen nicht gewachsen und brach im entscheidenden Moment zu-
sammen. Die Frauen der Frauenmoschee, die das Ziel des Besuches bilde-
ten, erfuhren dadurch eine bése Uberraschung.

Im November 1999 machten sich eines Abends 100 katholische Min-
ner und Frauen auf, um auf Einladung des Distriktsvorstehers die Frage,
ob moslemische Frauen nun diskriminiert wurden oder nicht vor Ort in
der Frauenmoschee mit den dort anwesenden Frauen zu diskutieren. Eine
der Lehrerinnen berichtete spiter:

»Ramazan Hoca [der Hauptimam, GJ] hat es uns zwei Tage vorher gesagt, aber ich
hatte den Eindruck, es ging um einen kleinen Empfang, bei dem wir den Besuchern
dann hinterher eine Fithrung durchs Haus geben wiirden. Aysegiil hier horte erst
eine halbe Stunde vorher, dass sie auch etwas sagen sollte. Und die redet doch nicht
so gut Deutsch! Die ist ja gerade aus der Tiirkei zuriick, da hat sie ihr Deutsch ein
bisschen verlernt. Andere Frauen konnen doch viel besser reden, vor allem die Ho-
cas vom Hermannplatz, die machen alle eine Berufsausbildung nebenher. Das
Schlimmste fiir uns war aber, dass er [der Distriktsvorsteher, GJ] alle minnlichen
Hocas mitgebracht hatte. Die saRen da und grinsten. Und ich dachte mir, die lachen
sich einen ab, die kénnen jetzt sehen, dass wir versagen!«*

Zu der Zeit bestand das grofite Problem der Binnenkommunikation des
Berliner Verbandes wohl darin, dass es auf der Frauenseite keine Haupt-
Hoca mehr gab, eine iltere Frau mit einer langen Predigterfahrung, die die
Sache notfalls auch mit ein wenig Improvisationstalent in die Hand hitte
nehmen kénnen. So waren diese weiblichen Hocas, alle zwischen 21 und 23
Jahre alt und die meisten noch unverheiratet, schon seit einiger Zeit auf
sich gestellt. Sie fithrten den Unterricht durch, unterhielten aber, auch
wegen der fehlenden Eheverbindungen, kaum Kontakte zu der restlichen
Organisation, geschweige denn zur Auflenwelt. Die Ehefrau des damaligen
Haupt-Hoca war der deutschen Sprache nicht michtig und hatte dadurch
die Dynamik der Auflenkommunikation nicht wahrgenommen. Jedenfalls
scheint ihr Mann ihr im entscheidenden Moment nichts gesagt zu haben,

23 F/SG 7 vom 25.11.1999.

166

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

und so hatte es iiber diese sonst zuverlissige Quelle keine Informationen
gegeben. Aber der Hauptimam hielt sich aus dem interreligiésen Dialog
weitgehend zuriick, weil auch er der Sprache nicht michtig war. Allerdings
sollte dabei bedacht werden: Hauptimame sind lediglich fiir die spirituelle
Seite zustindig und konzentrieren sich vollig auf den Unterricht. Die sich
schnell entwickelnde Dynamik mit der »Katholischen Akademie« fiel nicht
in seinen Zustindigkeitsbereich und konnte ihm auch deswegen leicht ent-
gangen sein. So kam eins zum anderen. Die Lehrerinnen erreichte die ent-
scheidende Information zu spit, und es fehlte ihnen an Vorbereitungszeit.
Noch gravierender fir sie erwies sich die Tatsache, dass der Distriktsvor-
steher den guten Auflenbeziehungen Vorschub leistete und dabei gleich
mehrere Grenzen zwischen den Geschlechtern verletzte. Spiter erklirte er
mir:

»Ich hab’s denen bereits vor zwei Monaten gesagt, aber die hatten gedacht, es ginge
um eine Besuchergruppe oder so, die sie nur herumfiihren sollten. Ich hatte es Ra-
mazan Hoca noch 'mal zwei Tage vorher gesagt, aber die Frauen ... Schauen sie, ich
habe heute Morgen die jungen Hocas mitgenommen in das Religionsgesprich mit
den Kirchen und der jiidischen Gemeinde. Das ist gut fiir sie, dann sehen sie was,
da lernen sie! Aber die Frauen kann ich nicht mitnehmen. Ich kann doch nicht bei
jedem Gesprich die Schwester Y. [Leiterin der »Islamischen Akademie« in Kéln, GJ]
holen lassen? Unsere Frauen sollen auch lernen sich darzustellen, und das kénnen
sie doch bei solchen Gelegenheiten iiben!«**

Der Distriktsvorsteher hatte also Mitteilung iiber den geplanten Besuch ge-
macht, war sich aber gar nicht dartiber im Klaren, dass die Information
nicht angekommen war. In einer streng orthopraxen Glaubensgemein-
schaft wie der »Verband der Islamischen Kulturzentren« sind Minner und
Frauen vor dem religiosen Gesetz natiirlich gleich, beide besitzen auch
gleichen Zugang zu dem anderen Heilsgut, das durch die Spiritualitit
vermittelt wird. In der Praxis des Zusammenlebens und die Organisation
des Verbandes gelten aber Regeln der Ungleichheit. Aber diese sind nicht
oder kaum reflektiert. Dieses gleichzeitige Auftreten von ideeller Gleichheit
und organisatorischer Ungleichheit kann man auch fiir eine Reihe ande-
rer Religionsgemeinschaften feststellen. In dieser Glaubensgemeinschaft
kommt noch hinzu, dass sie nicht thematisiert wird. Die reelle Differenz
zwischen Minnern und Frauen im Alltag verschwindet hinter der ideellen

24 Interview mit M/SG 15 vom 2.12.1999.

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Gleichheit. Die unterschiedlichen Rollenmuster mit der daran gekniipften
ungleichen Verteilung von Macht und Ohnmacht, Reprisentanz und Un-
sichtbarkeit, Nihe und Ferne zum Zentrum und eben der gerade beschrie-
bene Zugang oder Nichtzugang zum internen System der Mitteilung wer-
den als »natiirlich« und vom Islam begriindet hingenommen. Er war sich
durchaus bewusst, dass die Hocas beiderlei Geschlechts eigentlich zuerst
eine Schulung durchlaufen sollten, um tiberhaupt im interreligiésen Dia-
log kommunikationsfihig zu werden. Fiir die jungen Minner sah er aller-
dings Méglichkeiten vor Ort, Initiativen zu entfalten. Bei seinen Uberle-
gungen, den Frauen ebenfalls eine Handreichung zu bieten, verwies er lie-
ber auf die Zustindigkeit der Frauen selbst. Als er sich in die Situation ge-
stellt sah, dass 100 Giste kamen und die Frauen nicht vorbereitet waren,
entschloss er sich, den Abend selbst zu gestalten:

»Herr T. hatte einen Tisch aufgestellt, dahinter stand er. Er redete ganz lange von
den Frauen, dass sie bei ihnen gleichberechtigt wiren, und dass die Stellung der
Frau im Islam sehr hoch wire. Links von ihm saflen junge Berliner Imame, die
machten aber die ganze Zeit den Mund nicht auf. Rechts salen die weiblichen
Hocas. Sie guckten auf dem Boden und riickten immer mehr zusammen, bis ein
Kreis entstanden war und man nur noch ihren Riicken sah. Dann iibergab er nach
ungefihr einer Stunde einer der Frauen das Wort. Die wurde rot, sagte ein paar Sit-
ze, brach ab, sagte noch, »ich habe das erst eine halbe Stunde vorher gehort< und

rannte aus den Raum.«*

Das Debakel war damit komplett. Der Distriktsvorsteher hatte an diesem
Abend die Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern vorfiithren wol-
len. Er hatte keine Ahnung davon, was es bedeutet, iiber Gleichberechti-
gung zu reden und sich die ungleiche Lage der Frauen nicht realisiert. Das
Bild, das sich den Besuchern indes bot, sagte das Gegenteil aus. Die Frau-
en, bereits in Verlegenheit gebracht durch den Ansturm der Besucher,
waren erst recht blockiert durch die Anwesenheit junger unverheirateter
Moslems. So riickten sie immer mehr zusammen, bis man nur noch ihren
Riicken sah.

An dieser Stelle soll man sich noch einmal vergegenwirtigen, dass die
Frauen, die es zur Hoca gebracht haben, iiberdurchschnittlich intelligent
sind, bereits eine lange Sprachausbildung absolviert haben und auch ge-

25  F/A 1 (Besucherin) vom 26.11.1999.

168

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

lernt haben, als Predigerin in der Offentlichkeit zu reden. An dem Abend
wurde das nur den wenigsten Besuchern klar:

»Die armen Frauen! Niemand hatte ihnen vorher etwas gesagt. Dann kann man
auch nicht erwarten, dass sie so auf einmal frei reden kénnen. Hinterher, als die
Fiithrungen gemacht wurden, kam es dann doch gut. Dann haben die oben in ihren
eigenen Riumen frei erzihlt. Die konnten sich sehr gut ausdriicken. Wir haben das
doch auch erst lernen miissen, wie man in der Offentlichkeit auftritt!«*®

Man ist versucht zu sagen: Der »Verband der Islamischen Kulturzentren«
hat mit der Einfithrung des interreligiésen Dialogs unter gleichzeitigem
Festhalten an der Geschlechtertrennung ein wahrhaft unwegsames Gelin-
de betreten. Tatsichlich war das Resultat eine 6ffentliche Beschimung der
weiblichen Hocas. Die Frauen waren vorher nicht informiert und konnten
auch nicht informiert sein, weil die Geschlechtertrennung es den Minnern
verbietet, einen direkten Kontakt aufzunehmen. Der Verantwortliche fiir
den interreligiosen Dialog hatte Gleichberechtigung mit religiéser Gleich-
heit verwechselt und die Veranstaltung gutwillig, aber blaudugig inszeniert.
Die Zusammenfiihrung von unverheirateten Minnern und Frauen in ei-
nem Raum und die grofle Verlegenheit, die dies ausldste, war ein Bauern-
opfer, um den Dialogpartner willens zu sein. Der Vorfall hat die Gemein-
schaft zudem schneller an ihre kommunikativen Grenzen gebracht, als
diese voraussehen konnte.

Im kollektiven Geddchtnis des Verbandes wurde nicht das Scheitern
der internen Kommunikation festgehalten. Auch wurde die Ungleichheit
zwischen den Geschlechtern in der Organisation nicht danach themati-
siert. Sondern dem Dialogverantwortlichen wurde alle Schuld in die Schu-
he geschoben. Hinterher hief es, er hitte die Frauen »ausgeliefert« und
den fremden Christen blof »vorgefithrt«, um ihren Wiinschen entgegen
zu kommen. Diese Interpretation des Abends wurde dann allgemein von
der Gemeinschaft akzeptiert. Sicherlich hat das Debakel dazu beigetragen,
dass der Umschwung des Berliner Verbandes nach dem Tod des alten reli-
giosen Fiihrers — weg vom Dialog und Richtung Schliefung — ein halbes
Jahr spiter gewissermaflen leicht iiber die Biithne ging. Und eine letzte
Konsequenz: Als etwa ein Jahr spiter die Gemeindewahlen ausgeschrieben
wurden, wihlten 85 Prozent der Gemeindemitglieder den Distriktsvorste-
her als Vorsitzenden ab.

26 F/A 4 (Besucherin) vom 28.11.1999.

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Jede Kommunikation st6f3t an Grenzen; die miindliche bildet da keine
Ausnahme. Wer indes die Regel des Spiels befolgt, kann auf sie rechnen.
Und meistens gelingt es auch, die Synthese herzustellen, sonst hitte diese
religiose Gemeinschaft nicht reiissiert. Das Beispiel zeigt freilich die Be-
dingungen auf, die fiir ihr Gelingen Voraussetzung sind. Einmal fehlten
wichtige Glieder in der Ubertragungskette. Dann aber wurden Ereignisse
in der Auflenkommunikation nicht als Mitteilung wahrgenommen und
konnten darum im ehelichen Nachrichtenaustausch auch nicht als Infor-
mation weitergegeben werden. Die hohen Grenzen zwischen den Ge-
schlechtern produzieren schliefflich immer wieder Unterbrechungen im
Informationskreislauf. Das fiihrt zu einem Ungleichgewicht auf Kosten der
Frauen. Die Lehrerinnen haben an dem Abend die Rechnung dafiir be-
zahlt.

5.5 Unter Theologinnen

Im Dreieck der unterschiedlichen Bindungen verliuft die Einbeziehung
von Minnern und Frauen in der Sileyman-Gemeinschaft zwar asymme-
trisch, aber der innovative Umgang mit der Ordensvergangenheit hat fur
Frauen neue Spielriume entstehen lassen. Siileyman schaffte das Scheich-
tum ab und begann gleichzeitig damit, seine Frau und seine beiden Téch-
ter in den Koranwissenschaften zu unterrichten. Damit waren gleich meh-
rere Erneuerungen eingeleitet worden. Rabita, die innere Verbundenheit
mit dem Scheich, funktioniert auch heute, nachdem Siileyman das
Scheichtum verabschiedet hatte, als wichtigstes Prinzip der Zugehorigkeit.
Dagegen fillt die Einbeziehung durch Mitgliedschaft kaum ins Gewicht.
Indem Rabita auf die Gemeinschaft als Ganzes iibertragen wurde, entstand
in der religiésen Binnenkommunikation ein Raum, in dem Méinner und
Frauen gleich und gleichermaflen verpflichtet sind. Der gleiche Zugang
zur Bildung und damit zum religiésen Expertentum hat den Weg zu einem
neuen Gleichgewicht zwischen den Geschlechtern eréffnet. Auf dieser
Ebene sind die Frauen ihren minnlichen Gegenspielern ebenbiirtig und
dienen auf gleiche Weise wie jene dem Ziel der Gemeinschaft, nimlich der
Weitergabe der religiosen Tradition.

Das Auftreten religioser Expertinnen ist keine Selbstverstindlichkeit in
der islamischen Welt. Die Sufi-Tradition kennt allenfalls charismatisch be-
gabte Frauen, der gleiche Zugang zu den Koranwissenschaften blieb den

170

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Frauen aber weitgehend verwehrt.”” Die Sprachregelung fiir diesen neuen
Expertentyp ist bezeichnenderweise noch schwankend. Innerhalb der Ge-
meinschaft spricht man von Hoca fiir beide Geschlechter. Auf der Ebene
der Selbstdarstellung finden Ubersetzungen wie »Gelehrte und Gelehrtin-
nen« oder auch »Theologen und Theologinnen« Anwendung.?® Einmal
soll damit das alte persische Wort Khwace in seiner urspriinglichen Bedeu-
tung von »Religionsgelehrten« wieder hergestellt und die tuirkische, eher
pejorative Bedeutung von Hoca als »Dorfschullehrer« vergessen gemacht
werden. Dann aber findet mit der zweiten Ubersetzung eine versuchsweise
Angleichung an die christlichen Theologen statt. Der Typus der religiésen
Expertin, den diese Gemeinschaft zu produzieren in der Lage ist, bildet tat-
sichlich eine Mischung aus Religionslehrerin und Theologin, da sie die
heiligen Texte beherrscht und selbststindig auszulegen imstande ist. Die
Konsequenzen dieser Entwicklung sind vielfiltig und sollen darum an-
derswo erschopfender dargestellt werden.?® Um einen Einblick in die
Reichweite ihres Handlungsbereichs zu geben, méchte ich an dieser Stelle
lediglich einen Reisebericht der damaligen Leiterin der Kélner Ausbildung
wiedergeben. Daraus spricht ein Bewusstsein, das auf den selbststindigen
Umgang mit den Texten zuriickgeht:

»Am Ende des Fastenmonats hatte mein Vater fiir meine Schwester und mich un-
erwartet eine Reise in die Tiirkei gebucht. Wir sind nach Istanbul geflogen, weil, die
Tochter unserer Ustaz gab einen Sohbet. Es war ganz toll fiir uns, dass wir dabei sein
konnten. Es war so voll, wir salen ganz eng aufeinander gepresst, sicher 500 Frauen
zusammen.«>°

Siileymans noch lebende Tochter Ferhan, heute 7o Jahre alt, hat eine wich-
tige Vorbildfunktion fiir die weltweiten Frauengemeinden und wird von
diesen hochgeschitzt und verehrt. Schlieflich war sie seine erste Schiilerin
und heute kann sie aus einem Erinnerungsreservoir von beinahe 30 Jahren
tiglichen Umgangs mit dem Griinder schopfen. Das ist weit mehr als auch
die engagiertesten Schiiler der 1950er Jahren vorlegen kénnen. Auflerdem

27  Schimmel 1982; Jamal 1988; Amri/Amri 1992; Hoffman-Ladd 1995; Béttcher
1998b, 2000.

28  Seminar fiir Islamische Theologie. Eine Informationsbroschiire zum Lehr-
gang, Selbstdarstellung des VIKZ 1999 (unver6ft.).

29 S.Jonker und Sakaranaho 2003.

30 Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

171

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

war sie es, die die erste Frauenausbildung in Antalya mit ins Leben rief
und dort die erste Generation weiblicher Hocas unterrichtete. Im einzigen
Interview, das sie je gab, spricht eine strenge Stimme, darum bemiiht, den
Vater und die Leistungen seiner Schiiler hervorzuheben.?' Sie prigte das
Profil eines frommen und gelehrten Frauentyps, den man im europiischen
Verband vor allem in der Griindergeneration wiederfindet. Mit ihren Lehr-
gesprichen, in denen ein Korantext ausgelegt und auf die eigene Situation
angewendet wird, stellt sie sich auch der neuen Generation und gibt ihnen
einen Weg vor, wie mit der Auslegung umzugehen sei. Fiir die jungen
Frauen sind diese Lehrgespriche spirituelle, aber auch soziale Hohepunk-
te:

»Es war wichtig fiir mich, den anderen Hocas aus der Tiirkei zu begegnen. So haben
wir erfahren, wie sie bestimmte Sachen machen. Zum Beispiel: Als wir auf die Toch-
ter von Siilleyman Efendi warteten, das waren vielleicht fiinf Minuten, da sagten die:
>Laflt uns Sohbet machen, damit die Zeit nicht vergeudet ist, das hat der Prophet
auch so gemacht.< Eine Frau rezitierte den Ayet: >Gehorche, wer iiber Dich gestellt
ist«, und wir haben damit Kiyas gemacht. Also, wir sind der Frage nachgegangen,
wie wir diesen Ayet auf uns selbst anwenden kénnen. Und da wurde schon klar:
Kemal Kacar ist tiber uns alle gestellt. Wir miissen ihm also gehorchen. Herr Akman
ist iber Europa gestellt, der ist unser Chef und wir tun, was er uns auftrigt. Aber ich
bin tiber die Kélner Ausbildung gestellt. Was ich hier sage, dem miissen die anderen
gehorchen. Deswegen treffen wir uns jede zweite Woche in der Frauenversammlung
und was man dort nicht hat bereden kénnen, dariiber wird spiter telefoniert. Des-

wegen klingelt hier andauernd das Telefon. Hier ist mein Revier!«*

Worum es an erster Stelle geht, ist die Fihigkeit, »den Koran auseinander
zu nehmen und seine Wurzel blof zu legens, wie mir die Leiterin bei einer
spiteren Gelegenheit erklirte.® Dafiir steht ihnen ein grammatisches
System und eine philologische Methode zur Verfiigung, um die Welt — ihre
Welt — zu entziffern und sich ihre eigene Rolle darin klarzumachen. Aus-
gangspunkt fiir das Gelingen ist die Uberschaubarkeit des Materials: »Die
Menge des Wissens ist vorgegeben, sagt meine Gesprichspartnerin. Das
wiederum ist ein Glaubensgut, das dem Koran alle relevante Kenntnis (von
Gott, von der Welt) zuschreibt.

31 Aksiyon, Sept. 1996 (2/93), S. 8-11.
32 Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.
33 Gesprich mit F/SG 2 vom 20.7.1999.

172

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Was aber nach wie vor offen ist und von jeder neuen Generation aufs
Neue geklirt werden muss, sind die Anwendungen der offenbarten Sitze
(Ayets) auf konkrete Situationen. Und hier kommt ihr Einsatz, ndmlich da-
raus Konsequenzen fiir die eigene weibliche Situation abzuleiten (Kiyds).
Das Resultat dieser Operation ist nicht von ungefihr. Es verlieh dieser jun-
gen Frau — sie war damals erst 25 Jahre alt — eine vollkommene Entschei-
dungssicherheit, ihre Arbeit so zu machen, wie sie es fiir richtig hielt. Im-
merhin trug sie die Verantwortung fiir Leistung und Niveau der Ausbil-
dung in allen westlichen Glaubensprovinzen, einschlieflich Australien und
den USA.

Die Moglichkeit, sich fiir eine religiose Karriere entscheiden zu kon-
nen, bedeutet fuir gliubige Moslemas eine ungewohnte Situation, fur die
sie nur wenige Vorbilder haben. Auch die jlingste Generation der in
Deutschland geborenen Hocas, die bereits vollstindig von weiblichen Ex-
perten erzogen wurde, ist sich dessen bewusst. Noch ist nicht festgelegt,
wie weit sie in der Auslegung gehen diirfen bzw. die Grenzen der weibli-
chen Domine abgesteckt sind. Vor allem die europiische Situation hat
neue Anforderungen an ihre Rolle gestellt und ihnen Fragen aufgegeben,
die noch nicht beantwortet sind. Kénnen Frauen sich im interreligiésen
Dialog engagieren? Sollen sie sich auch sozialen Aufgaben widmen, die
eine Vernetzung der Gemeinschaft mit der nichtmoslemischen Aulenwelt
ermoglichen wiirden? Wie schligt man die so genannte Briicke zwischen
religiéser Erkenntnis und profanem Wissen? Es sind Fragen, die die Ver-
ortung und Durchlissigkeit des europdischen Verbandes als Ganzes betref-
fen. Die jiingste Entscheidung des neuen Direktors in Istanbul hat gezeigt,
dass hieriiber bereits die minnlichen Experten divergieren und zudem die
europiische Lage in der Tiirkei anders eingeschitzt wird als in Kéln. Was
die Frauen dazu zu sagen haben, was sie in den Frauenversammlungen
bereden und im eingeschrinkten Kreis in der Ehe verhandeln, hat die Ver-
waltungsetagen noch nicht erreicht. Dennoch, obgleich ihre professionelle
Reichweite nicht ganz geklirt ist, fithlen sich diese religiésen Expertinnen
privilegiert, eben weil sie vollstindig in eine religiose Tradition integriert
wurden, deren Trigerinnen sie nunmehr geworden sind:

»Ich habe das bewundert an den tiirkischen Hocas, so konsequent! Wir hitten auch
iiber anderes reden kénnen, wir hitten uns allerlei Sachen erzihlen kénnen, aber
nein, sie sagten, so hat es unser Prophet auch gemacht. Und dann fiihlt man sich ...
wie soll ich es sagen ... Unser Prophet hat so sein Wissen weitergegeben, und seine
Freunde haben es sich eingeprigt und weitererzihlt und so weiter, und nun hére ich
es und prige es mir ein und erzihle es anderen weiter. Das ist ein gutes Gefiihl. Wir

173

13.02.2026, 21:57:20. Gren



https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

sind ja Volk des Weges (Ahl-i siinnet), wir wollen es immer genau machen. Wir wol-
len genau denselben Kenntnisstand haben, den der Prophet auch hatte.«**

Es geht also um die Nihe zu den religiésen Gesetzen, die genaue Kenntnis
vom Koran und den damit zusammenhingenden Wissenschaften, um die
getreue Nachahmung des Propheten, die diese erméglicht, und darum,
dass auch die Frauen sich nun in die Imitatio Muhammadi einreihen kon-
nen. In den Worten dieser jungen Deutschen hallt das orthodoxe Bestre-
ben einer langen Reihe Nakshibendi-Ordensleute nach, die die Silsila der
Gemeinschaft nachhaltig geprigt haben. Nur hitten sich ein Mirza Mazhar
oder ein Ghulam Ali vielleicht nicht triumen lassen, dass die Nachahmung
irgendwann in einer fernen Zukunft von Frauen weitergetragen werden
sollte.

Korankenntnisse werden hervorgehoben und sie diirfen auch betont
werden, im Gegensatz zu der Ebene der tieferen Erkenntnis, die damit
Schritt halten soll. »Gottes Nihe zu spiiren ist kein Ilim«, sagte mir die Lei-
terin der Ausbildung wiederholt und deutete damit die Grenze ihres Kom-
petenzbereichs an. Trance, FEkstase, In-Zungen-Reden, Triume und
Traumdeutung fallen nicht in den Bereich der religiosen Expertinnen der
Siileyman-Gemeinschaft, und das unterscheidet sie von den weiblichen
Experten anderer tiirkischer religiéser Organisationen in Europa, allen vo-
ran Milli Gériis. Charismatische Begabung wird freilich nicht verneint, sie
wird aber zugunsten der Imitatio zuriickgestellt und fordert von deren Tri-
ger und Trigerinnen Zuriickhaltung. Religiése Erfahrung bildet dennoch
das Fundament der Gemeinschaft und die Gebetskreise bilden ihre Quelle.
Im letzten Kapitel werde ich versuchen, die mystische Dimension der
Nakshibendi-Tradition in ihrer heutigen — europdischen — Gestalt fiir den
»Verband der Islamischen Kulturzentren« nachzuzeichnen.

5.6 Die europiische Herausforderung

In diesem Kapitel stehen die Frauen und die Grenzen der Kommunikation
im Mittelpunkt. Zur Sprache kamen die Grenzziehungen zwischen Min-
nern und Frauen, zwischen Laien und Experten, zwischen Miindlichkeit

und Schriftlichkeit sowie zwischen Binnen- und Auflenkommunikation.
Die Nachzeichnung dieser Grenzen war die Voraussetzung dafiir, den

34 Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

174

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Weg, den die Kommunikation innerhalb der Gemeinschaft nimmt, in den
Blick zu bekommen. Es erweist sich, dass Frauen einen dezidiert anderen
Ort innerhalb der Gemeinschaft besetzen als Minner, und die Geschlech-
ter auf unterschiedliche Weise an der Binnenkommunikation angeschlos-
sen sind, manchmal vom gegensitzlichen Ende her. Dazu kommt, dass die
drei moglichen Formen der aktiven Einbeziehung in die Gemeinschaft —
durch Rabita, durch Mitgliedschaft und aufgrund des Geschlechts — von
Minnern insgesamt in Anspruch genommen wurden, wihrend sich fiir
Frauen das Band des Vertrauens als niher liegende Moglichkeit bot. Min-
ner kamen dadurch in Positionen, die sie zum Urheber von fiir die Ge-
meinschaft relevanten Informationen machten. Frauen waren lediglich
Empfinger dieser Informationen. Mit anderen Worten: Die asymmetrische
Inklusion war mit einer asymmetrischen Kommunikation verkniipft.

Die vielfiltigen Grenzziehungen zeichnen aber auch den Ort der Frau-
en und die professionelle Reichweite der religiésen Expertinnen vor. Durch
die Verbindung von Rabita als Gemeinschaft stiftendem Moment und Ge-
schlechtertrennung ist ein religiés definierter Raum entstanden, in dem
die Frauen den Minnern innerhalb der eigenen Geschlechtergrenzen
gleich sind. Frauen steht dadurch eine Karriere als religiése Expertin (Leh-
rerin und Theologin) offen. Beide Geschlechter verfolgen dieselbe religiose
Ausbildung, die mit demselben Diplom (Icazet) gekront wird. Frauen diir-
fen jedoch nie »vor Minnern sprechen«. Das Verbot umfasst sowohl ihre
physische Erscheinung als auch ihre Autoritit: Frauen steht es weder zu,
vor Minner aufzutreten — zum Beispiel als Predigerin —, noch ihre Autori-
tit tiber diese geltend zu machen. Umgekehrt ist aber beides méglich. Der
Fernsehapparat im Frauengebetsraum anstelle der Gebetsnische ist eine
stindige Erinnerung an die ménnliche Vorherrschaft.

Schlieflich erwies sich, dass die Wege der Kommunikation mit der
Mehrheitsgesellschaft nach wie vor ungeklirt sind. Wie jede religiése Ge-
meinschaft ist auch die Silleyman-Gemeinschaft in erster Linie nicht fur
die Aulenkommunikation konzipiert. Es geht ihr um religiése Kommuni-
kation und diese ist lediglich von Interesse fiir engagierte Gliubige. Um
ihr Gelingen zu garantieren, hat die Gemeinschaft einen stabilen institu-
tionellen Rahmen entwickelt. Mit der Notwendigkeit, Beziehungen zu der
Welt auflerhalb der Gemeinschaft aufzubauen, wurde sie erst in ihrer eu-
ropiischen Gestalt — dem »Verband der Islamischen Kulturzentren« — kon-
frontiert. In Kapitel 3 habe ich bereits dargestellt, welche Schwierigkeiten
sich daraus ergaben. Erst mit dem Wechsel der Generationen zeichnete
sich in den letzten Jahren eine Offnung zur Auenwelt ab.

Die Offnung begiinstigte die Entwicklung von Fihigkeiten, um auf die

175

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Anforderungen der Mehrheitsgesellschaft reagieren zu kénnen. Eine Bin-
nendifferenzierung bahnte sich an und erlaubte den Frauen, eine Vorrei-
terrolle im interreligiésen Dialog zu spielen. Nun scheint dieser Entwick-
lung zuerst einmal ein Ende gesetzt zu sein. Die neue Grenzziehung ver-
lduft, wie bei der asymmetrischen Inklusion zu erwarten ist, quer durch
den Bereich, der den Mahram oder die Domine der Frauen ausmacht. Die
Ursache dafiir liegt in unterschiedlichen Ansichten iiber die Reichweite des
Da’wa-Auftrags. Hort sie bei der religiosen Erziehung auf oder sieht der
Verband fiir sich noch eine andere Rolle in Europa? Die Definition des re-
ligiosen Auftrags ist es also, die im Verband das Verhiltnis zur Aulenwelt
bestimmt. Dort ist auch die Frage anzusiedeln, ob und wie er dem europdi-
schen Kontext Rechnung tragen wird.

13.02.2026, 21:57:20. Gren


https://doi.org/10.14361/9783839400999-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

