
 

32  

Der Fähigkeitenansatz als Orientierung für eine feministische 
Wirtschaftsethik 

ULRIKE KNOBLOCH* 

Korreferat zum Beitrag von Martha Nussbaum 

Der Beitrag von Martha Nussbaum in diesem Heft gehört zu einer ganzen Reihe von 
Artikeln, die sie über den Fähigkeitenansatz verfasst hat. Diese Artikel lassen sich 
mittlerweile in zwei Phasen einteilen: Die Artikel der ersten Phase sind in den Jahren 
von 1986-1993 in ihrer Zeit am World Institute for Development Economics Rese-
arch – WIDER entstanden, das zur Universität der Vereinten Nationen in Helsinki 
gehört (vgl. Nussbaum 1993a; 1999a-c). Zeitgleich mit der deutschen Übersetzung 
dieser Artikel, die 1999 unter dem Titel Gerechtigkeit oder das Gute Leben erschienen sind, 
beginnt eine zweite Phase ihres Fähigkeitenansatzes.1 
In meinem Korreferat möchte ich der Frage nachgehen, ob der Fähigkeitenansatz eine 
angemessene Grundlage für eine feministische Wirtschaftsethik ist. Dabei werde ich 
zunächst skizzieren, von wo aus Martha Nussbaum startet, um zu ihrem Fähigkeiten-
ansatz zu gelangen, welche Unterschiede zu Amartya Sens Fähigkeitenansatz bestehen 
und welche Veränderungen ihr Ansatz in den 15 Jahren seiner Entwicklung erfahren 
hat, bevor ich mich einer Beantwortung der Ausgangsfrage direkt zuwende. 

1. Auf dem Weg zu einer tragfähigen Konzeption des Guten 
Entstehungshintergrund für den Fähigkeitenansatz waren die relativistischen Debat-
ten, die in der Entwicklungspolitik in den 1980er Jahren auch im Umfeld des WIDER 
geführt wurden.2 Um diesen relativistischen Strömungen von philosophischer Seite 
etwas entgegensetzen zu können, entwickelt Martha Nussbaum ausgehend von ihren 
Arbeiten über Aristoteles eine universalistische fähigkeitenbasierte Konzeption des 
Guten. Von Anfang an verfolgt sie damit zwei Anliegen: Zum einen will sie eine Al-
ternative zu den in der Entwicklungsökonomik weit verbreiteten, aber unbefriedigen-
den Bewertungsansätzen der Lebensqualität – Pro-Kopf-Einkommen und Präferenz-
befriedigung – schaffen, zum anderen will sie die Konzeptionen des Guten, die in der 
politischen Philosophie diskutiert werden – nämlich Gleichheit von Grundgütern und 
Ressourcen – präzisieren. 
Mit ihrer fähigkeitenbasierten Konzeption des Guten versucht Nussbaum, den 
Schwierigkeiten der genannten Ansätze zu begegnen. Bestimmte Fähigkeiten sind, so 

________________________ 
*  Dr. Ulrike Knobloch, Institut für Wirtschaftsethik, Universität St. Gallen, Guisanstr. 11, CH-9010 

St. Gallen, E-Mail: ulrike.knobloch@unisg.ch 
1 Der Beitrag von Martha Nussbaum in diesem Heft ist der erste ins Deutsche übersetzte Artikel der 

zweiten Phase. 
2 Für Beispiele zu diesen Diskussionen siehe z.B. Nussbaum 1993a: 324-328. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32


zfwu 4/1 (2003), 32-37 33 

Nussbaum, von jeder Gesellschaft für ihre Bürgerinnen und Bürger erstrebenswert. 
Wenn einem menschlichen Leben eine dieser Fähigkeiten fehlt, so ist es ihrer Mei-
nung nach kein gutes menschliches Leben (vgl. Nussbaum 1993a: 338). Dabei sagt 
Nussbaum explizit, dass der Fähigkeitenansatz ein normativer Ansatz ist: „Die grund-
legende Intuition, von der der Fähigkeitenansatz im politischen Bereich ausgeht, ist 
die, dass menschliche Fähigkeiten einen moralischen Anspruch auf deren Entfaltung 
haben“ (21f.). Dass die grundlegenden Fähigkeiten der Menschen auch zu entwickeln 
sind, ist ein zutiefst aristotelischer Gedanke. 
Für das Verständnis des Fähigkeitenansatzes ist die Unterscheidung von zwei Begrif-
fen zentral: Das ist zum einen der Begriff „Tätigkeiten“ (functions) als die tatsächlichen 
Möglichkeiten, die ein Mensch hat, und zum anderen der Begriff „Fähigkeiten“ (capa-
bilities) als Voraussetzungen zum Ausüben der Tätigkeiten. Ob und welche Tätigkeiten 
tatsächlich ausgeführt werden, bleibt nach diesem Ansatz Sache jedes Einzelnen. Eine 
Person, die die Fähigkeit hat, sich angemessen zu ernähren, soll selbst entscheiden 
können, wie sie sich tatsächlich ernähren möchte, also wie sie diese Fähigkeit in die 
Tätigkeit des Essens umsetzt, ob sie viel isst oder wenig, gut isst oder schlecht, mit 
Genuss oder ohne, Diät hält oder fastet. Damit wird versucht, dem im Zusammen-
hang mit dem Fähigkeitenansatz immer wieder vorgebrachten Paternalismusvorwurf zu 
entgehen. (Ich werde darauf noch zurückkommen.) 

2. Unterschiede zu Amartya Sens Fähigkeitenansatz 
Vor allem während ihrer Zeit am WIDER hat Nussbaum zusammen mit Amartya Sen 
an der Entwicklung des Fähigkeitenansatzes gearbeitet (vgl. Nussbaum/ Sen 1993), so 
dass Gemeinsamkeiten der beiden Fähigkeitenansätze nahe liegen. Doch trotz aller 
Nähe bestehen auch wesentliche Unterschiede:3 Nussbaum geht einen entscheidenden 
Schritt über Sen hinaus, indem sie ihren Fähigkeitenansatz auf ein begründetes ethi-
sches Fundament stellt. Insbesondere beschäftigt sie sich ausgiebig damit, die zentra-
len menschlichen Fähigkeiten zu einer Liste zusammenzustellen. 
Sen betont ebenfalls die Bedeutung der Fähigkeiten zur Bewertung der Lebensqualität 
der Menschen und führt beispielhaft immer wieder einige grundlegende Fähigkeiten 
an, aber auf eine Liste dieser Fähigkeiten will er sich nicht festlegen (vgl. Sen 1982, 
2000). Er erhofft sich von dieser Vorgehensweise eine „gewisse Situationsflexibilität“ 
(Pauer-Studer 1996: 75), die es ihm gestatten soll, auf die verschiedenen Problemhin-
tergründe, z.B. Hunger, Arbeitslosigkeit, Armut, Benachteiligung von Frauen, jeweils 
angemessen reagieren zu können. 

3. Neuerungen in Nussbaums Fähigkeitenansatz 
Durch „jahrelange interkulturelle Diskussion“ hat Nussbaum ihren Fähigkeitenansatz 
und insbesondere auch die Liste der Fähigkeiten immer weiter verändert und in eini-
gen wesentlichen Punkten weiterentwickelt. Auf einige der wichtigsten Verschie-
bungen in ihrem Ansatz, die auch die Einteilung in zwei Phasen rechtfertigen, möchte 
ich hier kurz eingehen. 

________________________ 
3 Zu den Unterschieden der beiden Fähigkeitenansätze siehe auch Nussbaum 2003; 2000: 11ff.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32


 

34  

Vom Neoaristotelismus zum Politischen Liberalismus 
In ihren früheren Aufsätzen hat Nussbaum ihren an Aristoteles anknüpfenden philo-
sophischen Ansatz sehr stark, vielleicht zu stark, als Gegenposition zur politisch libe-
ralen Position von John Rawls formuliert und ihre fähigkeitenbasierte Konzeption des 
Guten der an Grundgütern orientierten Konzeption des Guten von Rawls entgegen-
gestellt (vgl. Nussbaum 1993a: 332f.; 1993b; 1999a: 34ff.; 1999b: 92ff). Dadurch konn-
te der Eindruck entstehen, dass ihre eigene Position keine liberale sei.4 Doch in ihren 
neueren Artikeln macht Nussbaum unmissverständlich klar, dass sie eine politisch 
liberale Position vertritt (vgl. Nussbaum 2000: 8; Pauer-Studer 1999: 8). Allerdings 
sieht sie ihre zentrale Aufgabe weiterhin darin, die ihrer Meinung nach unzureichende 
Konzeption des Guten bei Rawls weiterzuentwickeln, wobei von ihr auch dies als eine 
Aufgabe des politischen Liberalismus interpretiert wird und sie ihre eigene Konzepti-
on des Guten in der Nachfolge und nicht mehr im Gegensatz zu der von Rawls sieht 
(vgl. Nussbaum 2000: 88). 

Stärkere Betonung von politischen Rechten und Freiheiten 
Nussbaum hebt in ihrem Artikel stärker als früher die Bedeutung von politischen 
Rechten und Freiheiten hervor. Mit zu dieser stärkeren Betonung der Rechte haben 
sicherlich auch ihre Aufenthalte in Indien beigetragen, durch die deutlich wurde, dass 
der Idee grundlegender Rechte und Freiheiten gerade auch von vielen Frauen in Indi-
en große Bedeutung beigemessen wird und diese Idee von ihnen nicht als westlich 
geprägt abgelehnt wird. Dennoch zieht Nussbaum den Begriff der Fähigkeiten weiter-
hin dem der Rechte vor, da er die ganze Diskussion um die kulturelle Gebundenheit 
vermeidet. Sie stellt aber eine stärkere Verbindung zwischen diesen beiden Begriffen 
her, indem sie Rechte als Fähigkeiten der Menschen formuliert, die unter den entspre-
chenden äußeren Bedingungen auch tatsächlich ausgeübt werden können. 

Modifikation der Fähigkeitenliste 
Der auffälligste Unterschied zwischen früheren und neueren Artikeln besteht aber 
darin, dass Nussbaum nur noch eine Liste – die Liste der menschlichen Funktionsfä-
higkeiten – aufstellt.5 Die grundlegenden Eigenschaften der Menschen, die früher in 
einer eigenen Liste der Fähigkeitenliste vorangestellt wurden, sind jetzt weitgehend in 
diese eine Liste integriert. Es lässt sich natürlich nach wie vor darüber diskutieren, ob 
alle diese Fähigkeiten tatsächlich erstrebenswert sind und ob andere, bisher nicht ge-
nannte Grundfähigkeiten hinzuzufügen wären. Aber genau diese Diskussion will 
Nussbaum anregen, indem sie ihre Liste in beide Richtungen offen hält. 
Angeregt durch diese Diskussionen hat Nussbaum die einzelnen Punkte ihrer Fähig-
keitenliste immer wieder modifiziert. Die vielleicht wichtigsten Veränderungen sind 
dabei die folgenden: 

________________________ 
4 So wird Nussbaum etwa von Christiane Scherer eine „anti-liberalistische Haltung“ (Scherer 1993: 

906) unterstellt und der Liberalismus „als ein fundamentaler Gegner“ (ebenda) gesehen. 
5 Erstmals eine integrierte Liste enthält Nussbaum 1998: 318ff.; zwei Listen finden sich noch bis 

Nussbaum 1995: 83ff. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32


zfwu 4/1 (2003), 32-37 35 

Neu aufgenommene Fähigkeiten: Hinzugekommen ist die Fähigkeit zur Gestaltung des 
eigenen Umfeldes (10. auf der Fähigkeitenliste), die die politischen und materiellen 
Grundlagen hervorhebt, also Partizipation, freie Meinungsäußerung und Schutz der 
Gemeinschaft einerseits sowie grundlegende Eigentums-, Personen- und Arbeitneh-
merrechte andererseits. 
Verschiebungen: Eine stärkere Gewichtung hat die körperliche Unversehrtheit (3.) erfah-
ren, die jetzt nicht mehr in der Fähigkeit zur körperlichen Gesundheit (2.) enthalten 
ist, sondern zu einem eigenständigen Punkt auf der Liste geworden ist. 
Fähigkeiten von Frauen: Um die spezifischen Voraussetzungen dafür zu schaffen, dass 
Frauen mit den gleichen Fähigkeiten ausgestattet werden, enthält die Liste mittlerweile 
zum einen genauere Angaben zu Ausbildungs- und Arbeitsmöglichkeiten (4. und 10.b) 
und befasst sich zum anderen ausdrücklicher mit der Freiheit der persönlichen Selbst-
verwirklichung (4.) und der Entscheidungsfreiheit in reproduktiven Fragen (2. und 3.) 
(vgl. Nussbaum 1995: 85; 1999c: 202). 

4. Paternalismusargument 
Ein wichtiger Punkt, mit dem sich Nussbaum auch in diesem Artikel auseinandersetzt, 
ist das Paternalismusargument. Unter Paternalismus wird ein Vorgehen verstanden, 
das für die Menschen eines Staates oder einer gesellschaftlichen Gruppe festlegt, was 
für sie gut und richtig ist. Dass jemand mich bevormundet und darüber entscheidet, 
was für mich gut und richtig ist, ist aus liberaler Sicht untragbar. Aber ist diese Kritik 
dem Ansatz von Nussbaum gegenüber überhaupt gerechtfertigt? Wird mit ihrem uni-
versalistischen Vorschlag interkultureller Normen tatsächlich schon zu viel vorgege-
ben? Nussbaum vertritt eine milde Form des Paternalismus, der bestimmte grundle-
gende Freiheiten und Rechte auch gegenüber Staaten und Menschen durchsetzen will, 
die diese Freiheiten und Rechte nicht allen Menschen gewähren wollen.6 Dabei macht 
sie deutlich, dass der Paternalismuseinwand selbst einige interkulturelle Normen vo-
raussetzt, vor allem Entscheidungsfreiheit und politische Freiheiten. 
Wichtig im Zusammenhang des Paternalismusarguments ist die Unterscheidung zwi-
schen Tätigkeiten und Fähigkeiten. Der Fähigkeitenansatz zielt auf die Fähigkeiten, 
nicht auf die Tätigkeiten; er macht deutlich, dass es in der Politik darum gehen sollte, 
die Menschen zu befähigen, grundlegende, die Menschen erst zu Menschen machende 
Tätigkeiten auszuüben. 

5. Der Fähigkeitenansatz als Grundlage einer feministischen Wirtschafts-
ethik 

Für jede Art von Ökonomik und Wirtschaftsethik ist eine Konzeption des Guten 
unverzichtbar (vgl. Knobloch 2002). In der Regel liegt dem ökonomischen Denken 
unhinterfragt eine präferenzbasierte Konzeption des Guten zugrunde. Doch eine 
solche Konzeption des Guten greift ebenso zu kurz wie eine ressourcenbasierte. Ins-

________________________ 
6 Eine starke Form von Paternalismus wäre die Durchsetzung bestimmter umfassender Vorstellungen 

des Guten, die notfalls auch mit Zwang erfolgen würde; zu einer Auseinandersetzung mit den ver-
schiedenen Formen des Paternalismus siehe Scherer 1993: 914ff. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32


 

36  

besondere das Problem der Anpassung der Wünsche auf niedrigem Niveau und die 
Unterschiede der Menschen im Umgang mit Ressourcen sind Grund genug, nach 
einer anderen Konzeption des Guten zu suchen. Wir benötigen eine elementare Kon-
zeption des Guten, die sowohl dem Subjektivismus der präferenzbasierten Ansätze 
entgeht, als auch die mangelnde Differenzierung ressourcenbasierter Ansätze über-
windet, ohne sich dabei dem Paternalismusvorwurf auszusetzen. Eine feministische 
Wirtschaftsethik benötigt darüber hinaus eine Konzeption des Guten, die vor der Ge-
schlechterordnung und den mit ihr verbundenen Asymmetrien in der Gesellschaft die 
Augen nicht verschließt. Kann der Fähigkeitenansatz diese Anforderungen erfüllen 
und eine plausible Grundlage für die feministische Wirtschaftsethik bieten? Die Ant-
wort lautet, grundsächlich ja, aber ... 
Nussbaum versucht, eine universalistische Konzeption des Guten zu entwerfen, die 
umfassend genug ist, um Orientierung für die Entwicklungsrichtung moderner Gesell-
schaften zu geben. Mit Hilfe dieser Konzeption sollen überhaupt erst die Bedingun-
gen geschaffen werden, dass alle Menschen fähig sind, ein für sie gutes Leben leben zu 
können; alle Menschen sollen zu einem guten Leben befähigt werden, ihnen soll aber 
keinesfalls vorgeschrieben werden, was sie zu tun haben. Nussbaum hält ihre Konzep-
tion des Guten für ausreichend elementar, so dass diese sich nicht in das jeweils indi-
viduelle gute Leben der Menschen einmischt. Obwohl Nussbaum die Entscheidungs- 
und Wahlfreiheit der Menschen betont, setzt sie sich aber dem Einwand des Paterna-
lismus aus, weniger weil sie interkulturelle Normen für notwendig hält, als vielmehr 
weil sie die einzelnen Fähigkeiten ihrer universalistischen Konzeption des Guten 
schon weitgehend ausformuliert. 
Während Nussbaum mit ihrer nicht ganz so elementaren, universalistischen Konzep-
tion des Guten Gefahr läuft, zuviel vorzugegeben (Paternalismus), setzt sich Sen 
durch sein Festhalten an einer hohen „Situationsflexibilität“ der Kritik aus, zu wenig 
Orientierung zu bieten (Subjektivismus, vgl. Nussbaum 1999b: 120f.). Die Gratwande-
rung zwischen diesen beiden Versionen des Fähigkeitenansatzes ist nun aber erst noch 
zu leisten. Als Suche nach dem mittleren Maß zwischen dem Zuviel auf der einen 
Seite und dem Zuwenig auf der anderen stehen wir hier erneut vor einer aristoteli-
schen Aufgabe. Bei der Bewältigung dieser Aufgabe könnte ein diskursethisches Ver-
fahren hilfreich sein, das Nussbaum selbst schon andeutet, indem sie auf die anhalten-
den interkulturellen Diskussionen ihres Ansatzes verweist. 

Literaturverzeichnis 

Knobloch, Ulrike (2002): Ideen des Guten in der integrativen Wirtschaftsethik – Hinführung und 
Weiterentwicklung, in: Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik (zfwu) 3/1: 9-
23. 

Nussbaum, Martha C. (1993a): Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung 
des aristotelischen Essentialismus, in: Micha Brumlik/ Hauke Brunkhorst (Hg.): Gemein-
schaft und Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.: 323-361. 

Nussbaum, Martha C. (1993b): Gerechtigkeit für Frauen! Warum Angela K. und Saleha Begum 
den Liberalismus herausfordern, in: Neue Rundschau 104, Heft 4: 80-91. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32


zfwu 4/1 (2003), 32-37 37 

Nussbaum, Martha C. (1995): Human Capabilities, Female Human Beings, in: Martha C. Nuss-
baum/ Jonathan Glover (Hg.): Women, Culture and Development. A Study of Human 
Capabilities, Oxford: 61-104. 

Nussbaum, Martha C. (1998): The Good As Discipline, the Good As Freedom, in: David A. Cro-
cker/ Toby Linden (Ed.): Ethics of Consumption. The Good Life, Justice, and Global Ste-
wardship, Lanham: 312-341. 

Nussbaum, Martha C. (1999a): Der aristotelische Sozialdemokratismus, in: Martha C. Nussbaum: 
Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M.: 24-85. 

Nussbaum, Martha C. (1999b): Die Natur des Menschen, seine Fähigkeiten und Tätigkeiten: 
Aristoteles über die distributive Aufgabe des Staates, in: Nussbaum, Martha C.: Gerechtig-
keit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M.: 86-130. 

Nussbaum, Martha C. (1999c): Menschliche Fähigkeiten, weibliche Menschen, in: Martha C. 
Nussbaum: Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M.: 176-226. 

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development. The Capabilities Approach, 
Cambridge/ New York. 

Nussbaum, Martha C. (2003): Capabilities as Fundamental Entitlements. Sen and Social Justice, 
in: Feminist Economics 9 (im Erscheinen). 

Nussbaum, Martha C./ Sen, Amartya (Ed.) (1993): The Quality of Life, Oxford. 
Pauer-Studer, Herlinde (1996): Geschlechtergerechtigkeit: Gleichheit und Lebensqualität, in: 

Herta Nagl-Docekal/ Herlinde Pauer-Studer (Hg.): Politische Theorie. Differenz und Le-
bensqualität, Frankfurt a. M.: 54-95. 

Pauer-Studer, Herlinde (1999): Einleitung zu Martha C. Nussbaum: Gerechtigkeit oder Das gute 
Leben, Frankfurt a. M.: 7-23. 

Scherer, Christiane (1993): Das menschliche und das gute menschliche Leben. Martha Nussbaum 
über Essentialismus und menschliche Fähigkeiten, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
5: 905-920. 

Sen, Amartya (1982): Equality of What?, in: Amartya Sen (1982): Choice, Welfare and Measu-
rement, Cambridge MA: 353-369. 

Sen, Amartya (2000): Ökonomie für den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit und Solidarität in 
der Marktwirtschaft, München/ Wien. 

 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32

