32

Der Fihigkeitenansatz als Orientierung fiir eine feministische
Wirtschaftsethik

ULRIKE KNOBLOCH"

Korreferat zum Beitrag von Martha Nussbaum

Der Beitrag von Martha Nussbaum in diesem Heft gehort zu einer ganzen Reihe von
Artikeln, die sie Uber den Fihigkeitenansatz verfasst hat. Diese Artikel lassen sich
mittlerweile in zwei Phasen einteilen: Die Artikel der ersten Phase sind in den Jahren
von 1986-1993 in ihrer Zeit am World Institute for Development Economics Rese-
arch — WIDER entstanden, das zur Universitit der Vereinten Nationen in Helsinki
gehort (vgl. Nussbaum 1993a; 1999a-c). Zeitgleich mit der deutschen Ubersetzung
dieser Artikel, die 1999 unter dem Titel Gerechtigkeit oder das Gute Ieben erschienen sind,
beginnt eine zweite Phase ihres Fihigkeitenansatzes.!

In meinem Korreferat moéchte ich der Frage nachgehen, ob der Fihigkeitenansatz eine
angemessene Grundlage fiir eine feministische Wirtschaftsethik ist. Dabei werde ich
zundchst skizzieren, von wo aus Martha Nussbaum startet, um zu ihrem Fahigkeiten-
ansatz zu gelangen, welche Unterschiede zu Amartya Sens Fihigkeitenansatz bestehen
und welche Verdnderungen ihr Ansatz in den 15 Jahren seiner Entwicklung erfahren
hat, bevor ich mich einer Beantwortung der Ausgangsfrage direkt zuwende.

1. Aufdem Weg zu einer tragfihigen Konzeption des Guten

Entstehungshintergrund fiir den Fihigkeitenansatz waren die relativistischen Debat-
ten, die in der Entwicklungspolitik in den 1980er Jahren auch im Umfeld des WIDER
gefithrt wurden.? Um diesen relativistischen Strdmungen von philosophischer Seite
etwas entgegensetzen zu kénnen, entwickelt Martha Nussbaum ausgehend von ihren
Arbeiten tber Aristoteles eine universalistische fihigkeitenbasierte Konzeption des
Guten. Von Anfang an verfolgt sie damit zwei Anliegen: Zum einen will sie eine Al-
ternative zu den in der Entwicklungsékonomik weit verbreiteten, aber unbefriedigen-
den Bewertungsansitzen der Lebensqualitit — Pro-Kopf-Einkommen und Priferenz-
befriedigung — schaffen, zum anderen will sie die Konzeptionen des Guten, die in der
politischen Philosophie diskutiert werden — nidmlich Gleichheit von Grundgiitern und
Ressourcen — prizisieren.

Mit ihrer fihigkeitenbasierten Konzeption des Guten versucht Nussbaum, den
Schwierigkeiten der genannten Ansitze zu begegnen. Bestimmte Fihigkeiten sind, so

* Dr. Ulrike Knobloch, Institut fiir Wirtschaftsethik, Universitit St. Gallen, Guisanstr. 11, CH-9010
St. Gallen, E-Mail: ultike.knobloch@unisg.ch

1 Der Beitrag von Martha Nussbaum in diesem Heft ist der erste ins Deutsche tbersetzte Artikel der
zweiten Phase.

2 Fir Beispiele zu diesen Diskussionen siche z.B. Nussbaum 1993a: 324-328.

21673.216111, am 12.012026, 17:57:44. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32

Nussbaum, von jeder Gesellschaft fiir ihre Birgerinnen und Biirger erstrebenswert.
Wenn einem menschlichen Leben eine dieser Fihigkeiten fehlt, so ist es ihrer Mei-
nung nach kein gutes menschliches Leben (vgl. Nussbaum 1993a: 338). Dabei sagt
Nussbaum explizit, dass der Fihigkeitenansatz ein normativer Ansatz ist: ,,Die grund-
legende Intuition, von der der Fihigkeitenansatz im politischen Bereich ausgeht, ist
die, dass menschliche Fihigkeiten einen moralischen Anspruch auf deren Entfaltung
haben® (21f.). Dass die grundlegenden Fihigkeiten der Menschen auch zu entwickeln
sind, ist ein zutiefst aristotelischer Gedanke.

Fir das Verstindnis des Fahigkeitenansatzes ist die Unterscheidung von zwei Begrif-
fen zentral: Das ist zum einen der Begriff ,, Tatigkeiten® (functions) als die tatsichlichen
Moglichkeiten, die ein Mensch hat, und zum anderen der Begriff , Fihigkeiten® (capa-
bilities) als Voraussetzungen zum Ausiiben der Titigkeiten. Ob und welche Titigkeiten
tatsidchlich ausgefiihrt werden, bleibt nach diesem Ansatz Sache jedes Einzelnen. Eine
Person, die die Fahigkeit hat, sich angemessen zu ernihren, soll selbst entscheiden
konnen, wie sie sich tatsichlich ernidhren mdéchte, also wie sie diese Fihigkeit in die
Titigkeit des Essens umsetzt, ob sie viel isst oder wenig, gut isst oder schlecht, mit
Genuss oder ohne, Diit hilt oder fastet. Damit wird versucht, dem im Zusammen-
hang mit dem Fahigkeitenansatz immer wieder vorgebrachten Paternalisnmusvorwurf za
entgehen. (Ich werde darauf noch zuriickkommen.)

2.  Unterschiede zu Amartya Sens Fihigkeitenansatz

Vor allem wihrend ihrer Zeit am WIDER hat Nussbaum zusammen mit Amartya Sen
an der Entwicklung des Fihigkeitenansatzes gearbeitet (vgl. Nussbaum/ Sen 1993), so
dass Gemeinsamkeiten der beiden Fihigkeitenansitze nahe liegen. Doch trotz aller
Nihe bestehen auch wesentliche Unterschiede:> Nussbaum geht einen entscheidenden
Schritt Gber Sen hinaus, indem sie ihren Fihigkeitenansatz auf ein begriindetes ethi-
sches Fundament stellt. Insbesondere beschiftigt sie sich ausgiebig damit, die zentra-
len menschlichen Fihigkeiten zu einer Liste zusammenzustellen.

Sen betont ebenfalls die Bedeutung der Fihigkeiten zur Bewertung der Lebensqualitit
der Menschen und fiihrt beispielhaft immer wieder einige grundlegende Fihigkeiten
an, aber auf eine Liste dieser Fihigkeiten will er sich nicht festlegen (vgl. Sen 1982,
2000). Er erhofft sich von dieser Vorgehensweise eine ,,gewisse Situationsflexibilitdt®
(Pauer-Studer 1996: 75), die es ihm gestatten soll, auf die verschiedenen Problemhin-
tergriinde, z.B. Hunger, Arbeitslosigkeit, Armut, Benachteiligung von Frauen, jeweils
angemessen reagieren zu kénnen.

3. Neuerungen in Nussbaums Fihigkeitenansatz

Durch ,jahrelange interkulturelle Diskussion® hat Nussbaum ihren Fihigkeitenansatz
und insbesondere auch die Liste der Fahigkeiten immer weiter verdndert und in eini-
gen wesentlichen Punkten weiterentwickelt. Auf einige der wichtigsten Verschie-
bungen in ihrem Ansatz, die auch die Einteilung in zwei Phasen rechtfertigen, méchte
ich hier kurz eingehen.

3 Zu den Unterschieden der beiden Fihigkeitenansitze sieche auch Nussbaum 2003; 2000: 11ff.

zfwu 4/1 (2003), 32-37

21673.216111, am 12.012026, 17:57:44. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

33


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32

34

Vom Neoaristotelisnus zum Politischen Liberalisnus

In ihren friheren Aufsitzen hat Nussbaum ihren an Aristoteles ankniipfenden philo-
sophischen Ansatz sehr stark, vielleicht zu stark, als Gegenposition zur politisch libe-
ralen Position von John Rawls formuliert und ihre fiahigkeitenbasierte Konzeption des
Guten der an Grundgiitern orientierten Konzeption des Guten von Rawls entgegen-
gestellt (vgl. Nussbaum 1993a: 332f.; 1993b; 1999a: 34ff.; 1999b: 92£f). Dadurch konn-
te der Eindruck entstehen, dass ihre eigene Position keine liberale sei.* Doch in ihren
neueren Artikeln macht Nussbaum unmissverstindlich klar, dass sie eine politisch
liberale Position vertritt (vgl. Nussbaum 2000: 8; Pauer-Studer 1999: 8). Allerdings
sieht sie ihre zentrale Aufgabe weiterhin darin, die ihrer Meinung nach unzureichende
Konzeption des Guten bei Rawls weiterzuentwickeln, wobei von ihr auch dies als eine
Aufgabe des politischen Liberalismus interpretiert wird und sie ihre eigene Konzepti-
on des Guten in der Nachfolge und nicht mehr im Gegensatz zu der von Rawls sieht
(vgl. Nussbaum 2000: 88).

Stirkere Betonung von politischen Rechten und Freiheiten

Nussbaum hebt in ihrem Artikel stirker als frither die Bedeutung von politischen
Rechten und Freiheiten hervor. Mit zu dieser stirkeren Betonung der Rechte haben
sicherlich auch ihre Aufenthalte in Indien beigetragen, durch die deutlich wurde, dass
der Idee grundlegender Rechte und Freiheiten gerade auch von vielen Frauen in Indi-
en grof3e Bedeutung beigemessen wird und diese Idee von ihnen nicht als westlich
geprigt abgelehnt wird. Dennoch zieht Nussbaum den Begriff der Fahigkeiten weiter-
hin dem der Rechte vor, da er die ganze Diskussion um die kulturelle Gebundenheit
vermeidet. Sie stellt aber eine stirkere Verbindung zwischen diesen beiden Begriffen
her, indem sie Rechte als Fihigkeiten der Menschen formuliert, die unter den entspre-
chenden dufleren Bedingungen auch tatsichlich ausgeiibt werden kénnen.

Modifikation der Fihigkeitenliste

Der auffilligste Unterschied zwischen fritheren und neueren Artikeln besteht aber
darin, dass Nussbaum nur noch eine Liste — die Liste der menschlichen Funktionsfi-
higkeiten — aufstellt.> Die grundlegenden Eigenschaften der Menschen, die frither in
einer eigenen Liste der Fihigkeitenliste vorangestellt wurden, sind jetzt weitgehend in
diese eine Liste integriert. Es ldsst sich natiirlich nach wie vor dariiber diskutieren, ob
alle diese Fihigkeiten tatsichlich erstrebenswert sind und ob andere, bisher nicht ge-
nannte Grundfihigkeiten hinzuzufiigen wiren. Aber genau diese Diskussion will
Nussbaum anregen, indem sie ihre Liste in beide Richtungen offen hilt.

Angeregt durch diese Diskussionen hat Nussbaum die einzelnen Punkte ihrer Fihig-
keitenliste immer wieder modifiziert. Die vielleicht wichtigsten Verinderungen sind
dabei die folgenden:

4 So wird Nussbaum etwa von Christiane Scherer eine ,,anti-liberalistische Haltung® (Scherer 1993:
906) unterstellt und der Liberalismus ,,als ein fundamentaler Gegner* (ebenda) gesehen.

5  Erstmals eine integrierte Liste enthilt Nussbaum 1998: 318ff.; zwei Listen finden sich noch bis
Nussbaum 1995: 83ff.

21673.216111, am 12.012026, 17:57:44. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32

Neu anfgenommene Fibigkeiten: Hinzugekommen ist die Fdhigkeit zur Gestaltung des
eigenen Umfeldes (10. auf der Fihigkeitenliste), die die politischen und materiellen
Grundlagen hervorhebt, also Partizipation, freie MeinungsduB3erung und Schutz der
Gemeinschaft einerseits sowie grundlegende Eigentums-, Personen- und Arbeitneh-
merrechte andererseits.

Verschiebungen: Eine stirkere Gewichtung hat die kérperliche Unversehrtheit (3.) erfah-
ren, die jetzt nicht mehr in der Fahigkeit zur koérperlichen Gesundheit (2.) enthalten
ist, sondern zu einem eigenstindigen Punkt auf der Liste geworden ist.

Fahigkeiten von Franen: Um die spezifischen Voraussetzungen dafiir zu schaffen, dass
Frauen mit den gleichen Fihigkeiten ausgestattet werden, enthilt die Liste mittlerweile
zum einen genauere Angaben zu Ausbildungs- und Arbeitsméglichkeiten (4. und 10.b)
und befasst sich zum anderen ausdriicklicher mit der Freiheit der persénlichen Selbst-
verwirklichung (4.) und der Entscheidungsfreiheit in reproduktiven Fragen (2. und 3.)
(vgl. Nussbaum 1995: 85; 1999¢: 202).

4. Paternalismusargument

Ein wichtiger Punkt, mit dem sich Nussbaum auch in diesem Artikel auseinandersetzt,
ist das Paternalismusargument. Unter Paternalismus wird ein Vorgehen verstanden,
das fir die Menschen eines Staates oder einer gesellschaftlichen Gruppe festlegt, was
fir sie gut und richtig ist. Dass jemand mich bevormundet und dartiber entscheidet,
was fiir mich gut und richtig ist, ist aus liberaler Sicht untragbar. Aber ist diese Kritik
dem Ansatz von Nussbaum gegentiber iiberhaupt gerechtfertigt? Wird mit ihrem uni-
versalistischen Vorschlag interkultureller Normen tatsdchlich schon zu viel vorgege-
ben? Nussbaum vertritt eine milde Form des Paternalismus, der bestimmte grundle-
gende Freiheiten und Rechte auch gegeniiber Staaten und Menschen durchsetzen will,
die diese Freiheiten und Rechte nicht allen Menschen gewihren wollen.® Dabei macht
sie deutlich, dass der Paternalismuseinwand selbst einige interkulturelle Normen vo-
raussetzt, vor allem Entscheidungsfreiheit und politische Freiheiten.

Wichtig im Zusammenhang des Paternalismusarguments ist die Unterscheidung zwi-
schen Titigkeiten und Fihigkeiten. Der Fahigkeitenansatz zielt auf die Fihigkeiten,
nicht auf die Tatigkeiten; er macht deutlich, dass es in der Politik darum gehen sollte,
die Menschen zu befihigen, grundlegende, die Menschen erst zu Menschen machende
Titigkeiten auszuiben.

5. Der Fihigkeitenansatz als Grundlage einer feministischen Wirtschafts-
ethik

Fiir jede Art von Okonomik und Wirtschaftsethik ist eine Konzeption des Guten
unverzichtbar (vgl. Knobloch 2002). In der Regel liegt dem 6konomischen Denken
unhinterfragt eine priferenzbasierte Konzeption des Guten zugrunde. Doch eine
solche Konzeption des Guten greift ebenso zu kurz wie eine ressourcenbasierte. Ins-

¢ Eine starke Form von Paternalismus wire die Durchsetzung bestimmter umfassender Vorstellungen
des Guten, die notfalls auch mit Zwang erfolgen wiirde; zu einer Auseinandersetzung mit den ver-
schiedenen Formen des Paternalismus siehe Scherer 1993: 914£f.

zfwu 4/1 (2003), 32-37

21673.216111, am 12.012026, 17:57:44. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

35


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32

36

besondere das Problem der Anpassung der Wiinsche auf niedrigem Niveau und die
Unterschiede der Menschen im Umgang mit Ressourcen sind Grund genug, nach
einer anderen Konzeption des Guten zu suchen. Wir benétigen eine elementare Kon-
zeption des Guten, die sowohl dem Subjektivismus der priferenzbasierten Ansitze
entgeht, als auch die mangelnde Differenzierung ressourcenbasierter Ansitze Uber-
windet, ohne sich dabei dem Paternalismusvorwurf auszusetzen. Eine feministische
Wirtschaftsethik bendtigt dartiber hinaus eine Konzeption des Guten, die vor der Ge-
schlechterordnung und den mit ihr verbundenen Asymmetrien in der Gesellschaft die
Augen nicht verschlieBt. Kann der Fihigkeitenansatz diese Anforderungen erfiillen
und eine plausible Grundlage fiir die feministische Wirtschaftsethik bieten? Die Ant-
wort lautet, grundséchlich ja, aber ...

Nussbaum versucht, eine universalistische Konzeption des Guten zu entwerfen, die
umfassend genug ist, um Orientierung fiir die Entwicklungsrichtung moderner Gesell-
schaften zu geben. Mit Hilfe dieser Konzeption sollen tiberhaupt erst die Bedingun-
gen geschaffen werden, dass alle Menschen fihig sind, ein fir sie gutes Leben leben zu
konnen; alle Menschen sollen zu einem guten Leben befihigt werden, ithnen soll aber
keinesfalls vorgeschrieben werden, was sie zu tun haben. Nussbaum hilt ihre Konzep-
tion des Guten fiir ausreichend elementar, so dass diese sich nicht in das jeweils indi-
viduelle gute Leben der Menschen einmischt. Obwohl Nussbaum die Entscheidungs-
und Wabhlfreiheit der Menschen betont, setzt sie sich aber dem Einwand des Paterna-
lismus aus, weniger weil sie interkulturelle Normen fiir notwendig hilt, als vielmehr
weil sie die einzelnen Fahigkeiten ihrer universalistischen Konzeption des Guten
schon weitgehend ausformuliert.

Wihrend Nussbaum mit ihrer nicht ganz so elementaren, universalistischen Konzep-
tion des Guten Gefahr lduft, zuviel vorzugegeben (Paternalismus), setzt sich Sen
durch sein Festhalten an einer hohen ,,Situationsflexibilitit® der Kritik aus, zu wenig
Orientierung zu bieten (Subjektivismus, vgl. Nussbaum 1999b: 1201.). Die Gratwande-
rung zwischen diesen beiden Versionen des Fihigkeitenansatzes ist nun aber erst noch
zu leisten. Als Suche nach dem mittleren Mal3 zwischen dem Zuviel auf der einen
Seite und dem Zuwenig auf der anderen stehen wir hier erneut vor einer aristoteli-
schen Aufgabe. Bei der Bewiltigung dieser Aufgabe kénnte ein diskursethisches Ver-
fahren hilfreich sein, das Nussbaum selbst schon andeutet, indem sie auf die anhalten-
den interkulturellen Diskussionen ihres Ansatzes verweist.

Literaturverzeichnis

Knobloch, Ulrie (2002): Ideen des Guten in der integrativen Wirtschaftsethik — Hinfihrung und
Weiterentwicklung, in: Zeitschrift fir Wittschafts- und Unternehmensethik (zfwu) 3/1: 9-
23.

Nussbaum, Martha C. (1993a): Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung
des aristotelischen Essentialismus, in: Micha Brumlik/ Hauke Brunkhorst (Hg.): Gemein-
schaft und Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.: 323-361.

Nussbaum, Martha C. (1993b): Gerechtigkeit fiir Frauen! Warum Angela K. und Saleha Begum
den Liberalismus herausfordern, in: Neue Rundschau 104, Heft 4: 80-91.

21673.216111, am 12.012026, 17:57:44. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32

Nussbaum, Martha C. (1995): Human Capabilities, Female Human Beings, in: Martha C. Nuss-
baum/ Jonathan Glover (Hg.): Women, Culture and Development. A Study of Human
Capabilities, Oxford: 61-104.

Nussbanm, Martha C. (1998): The Good As Discipline, the Good As Freedom, in: David A. Cro-
cker/ Toby Linden (Ed.): Ethics of Consumption. The Good Life, Justice, and Global Ste-
wardship, Lanham: 312-341.

Nussbaum, Martha C. (1999a): Der aristotelische Sozialdemokratismus, in: Martha C. Nussbaum:
Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M.: 24-85.

Nussbaum, Martha C. (1999b): Die Natur des Menschen, scine Fihigkeiten und Titigkeiten:
Aristoteles tber die distributive Aufgabe des Staates, in: Nussbaum, Martha C.: Gerechtig-
keit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M.: 86-130.

Nussbaum, Martha C. (1999¢): Menschliche Fihigkeiten, weibliche Menschen, in: Martha C.
Nussbaum: Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a. M.: 176-226.

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development. The Capabilities Approach,
Cambridge/ New York.

Nussbaum, Martha C. (2003): Capabilities as Fundamental Entitlements. Sen and Social Justice,
in: Feminist Economics 9 (im Erscheinen).

Nussbanm, Martha C./ Sen, Amartya (Ed.) (1993): The Quality of Life, Oxford.

Pauner-Studer, Herlinde (1996): Geschlechtergerechtigkeit: Gleichheit und Lebensqualitit, in:
Herta Nagl-Docekal/ Hetlinde Pauer-Studer (Hg.): Politische Theotie. Differenz und Le-
bensqualitit, Frankfurt a. M.: 54-95.

Paner-Studer, Herlinde (1999): Einleitung zu Martha C. Nussbaum: Gerechtigkeit oder Das gute
Leben, Frankfurt a. M.: 7-23.

Scherer, Christiane (1993): Das menschliche und das gute menschliche Leben. Martha Nussbaum
iber Essentialismus und menschliche Fahigkeiten, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
5: 905-920.

Sen, Amartya (1982): Equality of What?, in: Amartya Sen (1982): Choice, Welfare and Measu-
rement, Cambridge MA: 353-369.

Sen, Amartya (2000): Okonomie fiir den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit und Solidaritit in
der Marktwirtschaft, Minchen/ Wien.

zfwu 4/1 (2003), 32-37

21673.216111, am 12.012026, 17:57:44. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

37


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2003-1-32

