
B Unterwerfung und Kontrolle 49

kungen einer lebenslangen Abhängigkeit und der eigenen Sündigkeit kaum

überschätzt werden.75 Angesichts der Errungenschaften der Neuzeit undMo-

derne in ihren positiven Konnotationen der Selbstkontrolle, Erkenntnis und

das Bewusstsein des eigenen Selbst und seiner Freiheit, ist diese Fremdkon-

trolle als beinahe zynisch zu beschreiben, weil die Unterwerfung unter ein

Wahrheitssystem katholisch im »Wundstarrkrampf des Antimodernismus«

(Otto Hermann Pesch) leitend wird.

Vor allem aber weisen diese theologiegeschichtlichen Ausführungen auf

ein weiteres Phänomen hin, welches Foucault in den letzten Vorlesungen vor

seinem Tod untersucht hat: Die Beobachtung nämlich, dass sich das Wahr-

heitsverständnis und dasWahrsprechen – insbesondere imBlick auf das Seel-

sorger:innen-Verhältnis – grundlegend verändert hat. Dies beschreibt die an-

dere Seite der Medaille, die mit Foucault im Blick auf die Beichte beleuchtet

werden konnte, also konkret der pastoralmächtige Zugriff auf das sündige

Subjekt, dass sich ›wahrmachen‹ soll, wobei dies vom Seelsorger nicht kon-

kret, sondern nur abstrakt erwartet wurde.

4. Parrhesia – vom Sujet zum Subjekt

Gerade zwischen dem monumentalen Werk Überwachen und Strafen und der

Studien zur Parrhesia ist eine wesentliche Veränderung des Denkens Fou-

caults wahrzunehmen. Petra Gehring stellt es knapp heraus: Foucault ent-

deckt die Freiheit als philosophisch und subjektkonstruktiv relevante Größe.76

Steinkamp beschreibt diese Entwicklung, indem er die Differenz im Subjekt-

verständnis von Foucault hervorhebt. Ist das Subjekt inÜberwachen und Strafen

ein unterdrücktes, vom Panoptikum vereinzeltes77, erscheint es in den letzten

Vorlesungen als ein durch die Kritik ermächtigtes Subjekt.78 Foucault veror-

tet dieses veränderte Subjektverständnis historisch in der Ausdifferenzierung

der Wissenschaften im 16. Jahrhundert, in jener Zeit also, in der die Philoso-

phie sich nicht nur ausdifferenzierte, sondern auch die Parrhesia der Vorherr-

schaft der Seelsorge entrissen hat.79 In dieser Zeit, in der Mitte der Neuzeit

75 Vgl. R. M. Scheule: 2002, S. 843; U. Silber: 1996, S. 20.

76 Vgl. P. Gehring: 2012, hier S. 16, 19, 28.

77 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 52.

78 Vgl. ebd., S. 53.

79 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 437.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

also, entsteht ein kritisches Subjekt, welches dann in der Aufklärung kulmi-

niert. Für Foucault bedeutet die Aufklärung vor allem, die folgenden Fragen

zu klären:

»Wie ist es möglich, daßman nicht derartig, im Namen dieser Prinzipien da,

zu solchen Zwecken undmit solchen Verfahren regiert wird – daßman nicht

so und nicht dafür und nicht von denen regiert wird?«80

Ein unterdrücktes Subjekt kann ein kritisches werden, wenn es sich mit den

unterdrückenden Strukturen auseinander- und in ein Verhältnis setzt. Fou-

cault bleibt dabei explizit an der Macht interessiert und formuliert seine Ver-

schiebung des eigenen Erkenntnisinteresses dementsprechend. Ihn interes-

siert weniger die Erkenntnismöglichkeiten des Subjekts als die Bedingungen

der Möglichkeiten, wie ein Subjekt entsteht. Die einseitige Konzentration auf

die Macht wird allerdings ergänzt durch die These, dass Macht, Wissen und

Selbstpraktiken nicht voneinander zu trennen sind.81 Diese Verschiebung ver-

steht Foucault als eine dreifache: »[V]om Thema der Erkenntnis zu dem der

Veridiktion, vomThema der Herrschaft zu dem der Gouvernementalität, vom

Thema des Individuums zu dem Thema der Selbstpraktiken«.82 Diese drei

Größen sind nurmiteinander zu denken, so dass keine reduziert wird, obwohl

sie getrennt untersucht werden können. In diesem eigenen Entwurf einer In-

terdependenz kann Foucault den Gedanken der Parrhesia als diejenige Praxis

platzieren, die diese Größen praktisch formulierten. So sind die Größen der

»Aletheia, politeia, ethos« sowohl »irreduzibel als auch unauflöslich miteinan-

der verbunden.«83 Foucault ist der Überzeugung, dass diese drei Größen den

philosophischen Diskurs bis heute prägen. Der Parrhesia kommt die Bedeu-

tung zu, dass sie »sich in einer Gesamtheit von Operationen verwirklicht, die

der Veridiktion gestatten, in der SeeleWirkungen desWandels hervorzubrin-

gen.«84 Steinkamp interpretiert diese Veränderung als eine Wandlung hin zu

einer befreienden Praxis, die sich in den Selbstpraktiken des Subjekts zeigt.

Das Foucaultsche Subjekt der Parrhesia bilde eine »Utopie ethisch-politischer

Praxis« aus, so Steinkamp konkret.85

80 M. Foucault: 1992, S. 11f.

81 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 24.

82 Ebd.

83 Ebd., S. 95 [kursiv im Original].

84 Ebd., S. 94.

85 Vgl. H. Steinkamp: 1999, hier S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 51

Von dem scheinbar objektiv unterworfenen Subjekt des Panoptikons hat

Foucault im ethisch-autonom und souveränen freimütig sprechenden Sub-

jekt der Parrhesia einen Kontrastentwurf gezeichnet. Die Ermächtigung des

Subjekts zur Parrhesia ist für Foucault nach der minutiösen Analyse der grie-

chischen Texte deswegen denkbar, weil sich in der Parrhesia eine Praxis der

Selbstermächtigung des Subjekts gerade angesichts unterdrückender Struk-

turen zeigt.

Umgekehrt wäre also zu fragen, ob die Freilegung dieser ursprünglichen

Selbstpraktiken nicht in einer direkten Konsequenz der historischen Unter-

suchungen Foucaults stehen. Ob also nicht gerade die Aufdeckung der Unter-

drückungsmechanismen der Pastoralmacht und ihrer säkularisierten Formen

die Frage nach einer Alternative deswegen eröffnet, weil sich in der Unterdrü-

ckung bereits derWiderstand in konträren Entwürfen demonstriert, die Fou-

cault an der Mystik und der Revolution festmacht.86 Die Rezeption Foucaults,

besonders durch Judith Butler, wird deutlich machen, dass die Unterwerfung

und Ermächtigung die beiden Mechanismen der Subjektivation sind und ge-

rade keine Gegensätze.

4.1 Parrhesia in ihren historischen Ambivalenzen

In den Vorlesungen am Collège de France in den Jahren 1982-1984 stellte

Michel Foucault die Parrhesia in den Mittelpunkt seiner philosophiege-

schichtlichen und hermeneutischen Untersuchungen.87 Sein Erkenntnisin-

teresse wurde durch die Interessensverschiebung geleitet, die nun mehr die

Frage der Machteinwirkung auf das Subjekt in den Mittelpunkt stellt.88 Die

Geschichte der Parrhesia versteht er als ein Nachzeichnen von »Veridikti-

onspraktiken«89, die anzeigen, wie sich Wahrheit und Macht in einer Praxis

miteinander verbinden. In ausführlichen Textanalysen der griechischen An-

tike legt Foucault die vielfältige und durchaus ambivalente Begriffsgeschichte

der Parrhesia als Praxis offen. In einem hermeneutischen Zugriff mit ei-

nem systematisch-theologischem Interesse an Subjektivierungspraktiken

konzentriere ich mich im Folgenden auf die prägenden Merkmale dieser

Geschichte, die ihre Bedeutung sowohl in der konkreten Situation als auch

86 Vgl. z.B. M. Foucault: 2012b, S. 433.

87 Vgl. M. Foucault: 2012a; ders.: 2012b; ders.: 2009.

88 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 23.

89 M. Foucault: 2009, S. 454.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

als Differenzfolie zu der christlichen Aufnahme und Umdeutung des Begriffs

haben.

PanRema, so die griechischeWurzel (παν ῥῆμα),meint zunächst als politi-

scher Begriff das Recht griechischer Bürger, alles zu sagen und ist den Frauen,

Sklav:innen und Fremden (Metöken) nicht gegeben.90 Mit dieser Bedeutung

ist weder die politische noch die philosophische Bedeutung ausgeschöpft.

Parrhesia als ›freimütige Rede‹ zu übersetzen, entspricht dem grundle-

genden Anliegen der Parrhesia, wenn sie primär als eine Form der Rede ver-

standen wird.91 Sie verdeutlicht grundlegend die Haltung, alles zu sagen, ei-

ne Offenheit also, mit der der/die Sprechende dem Inhalt entspricht. In der

Parrhesia geht es um mehr als eine Technik, es geht um die Subjektkonstitu-

tion. Denn indem das wahrsprechende Subjekt die Parrhesia vollzieht, kon-

stituiert es sich selbst »als sich selbst gegenüber souveränes Subjekt und als

zu sich selbst über sich selbst wahrsprechendes Subjekt«92. Es geht in dieser

freimütigen Rede um die Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen. Deswegen,

so Foucault sehr deutlich, steht sie erstens im Gegensatz zur Rhetorik und

zweitens zur Schmeichelei.93 Denn ersteres ist der technische, zweiteres der

moralische Widersacher. Wenngleich die Parrhesia durchaus Momente der

Rhetorik innehat, hat sie sich von der Schmeichelei grundsätzlich fernzuhal-

ten.

Gerade mit dem Gegensatz zum Schmeicheln kann Foucault den Kern der

Parrhesia erneut unterstreichen. Im Schmeicheln zeige sich, dass der schmei-

chelnde Mensch die Lücke dessen suche, der nicht alleine sein könne. Damit

sei die schmeichelnde Rede das genaue Gegenteil der Parrhesia deswegen,

weil die schmeichelnde Rede gerade nicht die Souveränität des Angespro-

chenen wiederherstelle, sondern diesen Menschen von dem Schmeichelnden

90 Vgl. ausführlicher in M. Foucault: 2012b, S. 24; ders.: 2012a, S. 104.

91 Beate Beer (B. Beer: 2015), skizziert wieMichel Foucault die Bedeutungsgeschichte der

Parrhesia herausgearbeitet hat und stellt die Bedeutung der Parrhesia in der Septuag-

inta und ihren Rezeptionen, die in der Zuversicht besteht, eine Interpretation, die im

frühen Christentum übernommen wurde und vorwiegend als ›fiducia‹ übersetzt wur-

de (Sp. 1022-1025), dar. Die Bedeutung des Gebetes kann zur Parrhesia hinzugefügt

werden (Sp. 1025-1026). Foucault geht über diese Interpretation hinaus, wenn er die

Veridiktionspraxis kritisch hinterfragt auf den Zusammenhang zwischen Wahrspre-

chen undWahrleben.

92 M. Foucault: 2009, S. 454.

93 Vgl. ausführlich ebd., S. 455-465.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 53

abhängig mache.94 Der Parrhesia geht es also um die Wahrheit und die Frei-

heit, die in einem gegenseitigen wechselseitigen Verhältnis stehen. Durch die

Parrhesia werden beide, der sprechende und der angesprochene Mensch in

ein autonomes, souveränes Verhältnis zu sich selbst geführt. Die Parrhesia

hat damit eine eindeutig pädagogische Prägung: denn der wahrsprechende

Mensch spricht in Einklangmit sich selbst undmit demZiel, dass sein Gegen-

über in die Souveränität und Autonomie eigener Erkenntnis entlassenwerden

kann.95

Die Parrhesia als wahrsprechende Rede orientiert sich am richtigen Zeit-

punkt, dem kairos.96 Es ist eine »auf das Selbst gerichtete Praxis«, in der der

wahrsprechende Mensch in Übereinstimmung mit der Wahrheit lebt, es also

eine »adaequatio zwischen dem Subjekt, das spricht und die Wahrheit sagt

und dem Subjekt, das sich nach Maßgabe der von ihm gesprochenen Wahr-

heit verhält«, gibt.97 Das Subjekt ist also identisch mit dem Aussagesubjekt.

Drittens ist die Parrhesia von der performativen Aussage zu unterschei-

den.98 Ist eine performative Aussage in einem klar beschriebenen Bereich mit

einer von vorneherein definierten Aussageabsicht und -wirkung beschrieben,

sagt die Parrhesia im rechten Augenblick dieWahrheit aus, ohne dieWirkung

zu kennen. Damit ist das Wahrsprechen eine Redeform, die »einen Bruch

darstellt, ein Risiko eröffnet«.99 Foucault fügt hier eine weitere Bestimmung

ein. In der Parrhesia geht es also nicht nur um die Wahrheit und die Souve-

ränität des Subjekts, sondern auch um den Mut des Sprechens und um die

Kongruenz des sprechenden Subjekts mit dem Inhalt der Rede. Der »Parrhe-

siastiker« ist damit »derjenige, der seine eigene Freiheit eines sprechenden

Individuums geltend macht.«100

Zusammenfassend stellt sich die Parrhesia, so Foucault, in fünf Merkma-

len dar101:

1. Sie ist als eine spezifische Art des Sprechens zu beschreiben.

2. Mit ihr ist eine Art des Wahrheit-Sagens gemeint.

94 Vgl. ebd., S. 462.

95 Vgl. ebd.

96 Vgl. ebd., S. 469.

97 Ebd., 495.

98 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 87-93.

99 Ebd., S. 89.

100 Ebd., S. 93.

101 Vgl. ebd., S. 93-94.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

3. Der wahrheitssagende Mensch eröffnet durch die Art des Sprechens ein

Risiko für sich selbst.

4. Dieses Risiko bedeutet, dass sich der sprechende Mensch an die Wahr-

heit bindet und damit sich selbst als Partner und Partnerin der Wahrheit

konstituiert. Die Wahrheit ist mit einem selbst verbunden.

5. Die Parrhesia ist eine mutige Haltung, eine wahrhaftige Haltung.

In dieser Wahrhaftigkeit der Rede als Verpflichtung zur Wahrheit vollzieht

sich, so Foucault, die höchste Ausübung der Freiheit. Diese Freiheit besteht

nun in der Selbstbindung des Subjekts an die erkannte eigene Wahrheit und

ihre souveräne und mutige Äußerung. Dieses Kennzeichen wird sich in der

christlichen Tradition grundlegend verändern!

Innerhalb der griechischen Antike hing die Parrhesia, so Foucault, zu-

nächst amRecht des Sprechens.102 Auch dermaßen eingeschränkt ist die Parr-

hesia eine politische Struktur und imBereich der Politik angesiedelt.103 Damit

ist die Parrhesia als politisches Sprechen erstens das Recht des Sprechens eben

von Geburt an. Es ist dem Subjekt (als griechischem Bürger) ontologisch ge-

geben.104 Zweitens kommt dieses Sprechen in zwei Ausprägungen vor. Es kann

entweder Ungerechtigkeit anklagen, also einen unrechtmäßigen Gebrauch

der Macht als Machtmissbrauch aussprechen. Dann ist es eine gerichtliche

Parrhesia. Oder das Sprechen ist ein moralisches Sprechen, indem es Fehler

eingesteht und anderen verhilft, eben dies auch zu tun.105

Allerdings ist das Verhältnis zwischen der Parrhesia und den Regierungs-

formen hoch ambivalent. Kann es einerseits keine Demokratie ohne Parr-

hesia, keine Parrhesia ohne Demokratie geben, macht Foucault andererseits

darauf aufmerksam, dass die Demokratie zugleich die Parrhesia gefährdet.106

Denn die Beziehung zwischen der Demokratie und der Parrhesia ist nicht

102 Vgl. ebd., S. 104.

103 Vgl. ebd., S. 100.

104 Vgl. ebd., S. 200. Die Politeia (Πολιτεία) bezeichnet sowohl die formale Verfassung,

Zustand und Beschaffenheit eines griechischen Staates wie auch das Bürgerrecht. Das

Privileg dieses Bürgerrechts stand einzig freien, männlichen Erwachsenen zu, die von

Bürgern abstammten. Männern ohne dieses patrilinear ererbte Recht konnte es für

erwieseneWohltaten verliehen werden, es bestand jedoch kein rechtlicher Anspruch.

Bürgern, die sich gravierender Verbrechen schuldig gemacht hatten, konnte es ganz

oder teilweise entzogen werden. (P. J. Rhodes: 2001, Sp. 26.)

105 Vgl. ebd., S. 201.

106 Vgl. ebd., S. 202-224, 236-375.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 55

gleichrangig. Foucault geht vielmehr von einem konstitutiven Rechteck der

Parrhesia aus, das aus dem Einfluss, also dem faktischen politischen Spiel,

der Demokratie als formaler Verfassung, der moralischen Einstellung, näm-

lich des Mutes zur Wahrheit, und dem wahren Diskurs, also dem vernünfti-

gen Logos als Bedingung der Wahrheit ausgeht. Eine Parrhesia gibt es erst,

wenn sich verschiedene Personen miteinander auseinandersetzen, die einem

Rang entsprechen.107 Jedoch sind nicht alle gleich befähigt, die Wahrheit zu

sagen, aber gleich berechtigt, zu sprechen.Damit wird, so Foucault, durch die

wahre Rede eine Differenz in die Demokratie eingebracht und die Frage nach

dem Einfluss stellt sich. Denn nur durch die Parrhesia kann die Demokra-

tie bestehen, allerdings wird in der Demokratie eine Unterscheidung derer

eingeführt, die etwas zu sagen und etwas zu leiten haben. Die Paradoxa im

Zentrumder Beziehung der Parrhesia zur Politeia, so Foucault, bestehen dann

darin: »eine dynasteia, die an die wahre Rede gekoppelt ist, und eine politeia,

die an die genaue und gleiche Verteilung der Macht gekoppelt ist.«108

Mit der Veränderung der Politikform zu einer autokratischen Herrschaft

verschwindet die Parrhesia jedoch nicht, sondern verändert ihre politische

Form. Sie spaltet sich auf, indem sie erstens als politischer Akt agiert, zweitens

zu einer psychagogischen Rede, die sich an einen Menschen als Seelenfüh-

rung wendet, wird und drittens als philosophische Praxis auftritt.109 Foucault

zeichnet damit die Verschiebung der Bedeutung der Parrhesia nach, die in

verschiedenen Regierungsformen ihren Platz bekommen soll.110 Der Philo-

soph, der furchtlos gegenüber Fürsten und Herrschern die Wahrheit redet,

wird zum philosophischen und geistesgeschichtlichen Topos.111 Exemplarisch

führt Foucault dies an Sokrates aus, der unerschrocken dieWahrheit sage und

mutig die Konsequenzen auf sich nehme. Radikale Bedeutung sieht er bei den

Kynikern, seinem Steckenpferd in den Vorlesungen 1983 und 1984. Denn der

Kyniker sei der radikale Parrhesiast, der »durch seine Lebensform der Selbst-

bestimmung zu einer berückenden historischen Kategorie« werde.112

107 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 221-224.

108 Ebd., S. 236.

109 Vgl. ebd., S. 247f.

110 Vgl. ebd., S. 478.

111 Vgl. St. Goertz: 2011.

112 Ebd., S. 7; u.a. M. Foucault: 2012b, S. 389-394.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Es sind in der antiken Praxis und ihrer Philosophie bereits vier wesentli-

che Verschiebungen der Bedeutung der Parrhesia zu finden, so Foucault:113

1. Die Parrhesia soll ihren Ort in den unterschiedlichen Regierungsformen

finden und hat so eine notwendige und universelle Funktion im Bereich

der Politik.

2. Die Parrhesia entwickelt eine Doppeldeutigkeit, denn die Freiheit der Re-

de bedeutet eben auch, dass sie nicht an die Wahrheit gebunden sein

muss, also der Schatten der Parrhesia die Schmeichelei wird; und im Kon-

text von Herrschern kann es ein Gesetz des Schweigens geben, so dass die

Wahrheit nicht gehört werden soll.

3. Die Parrhesia richtet sich sowohl an einzelne als auch an die Gruppe als

Kollektiv. Damit transformiert sich die Parrhesia aber als eine Rede, die

sich direkt an die Regierung richtete zu einer Art der Selbstregierung,

die dann andere regieren will. Dies kann politisch wie auch moralisch

geschehen.

4. Die Rhetorik spaltet sich von der Philosophie. Damit entsteht eine neue

Kunst, nämlich die Unterscheidung von der Schmeichelei und die Fra-

ge, wer denn dann die Parrhesia ausüben kann. Foucault beschreibt die-

sen Wandel als zwei Brennpunkte der Parrhesia, einer politischen und

einer philosophischen. Denn das Verschwinden der Demokratie lässt die

Parrhesia eben nicht verschwinden, sondern verschiebt die Bedeutung auf

das philosophische Feld.114 Hier bekommt der philosophische Topos des

Wahrsprechens selbst unter Lebensgefahr seine Bedeutung und seine an-

haltende, auch moralisch-ethische Präsenz. Allerdings wird sich die Be-

deutung der Parrhesia in der frühen christlichen Rezeption erneut und

zwar grundlegend und einflussreich bis heute verändern.

4.2 Parrhesia in der christlichen Umdeutung

Die späten Vorlesungen Foucaults sind deswegen für die Theologie rele-

vant und aufschlussreich, weil sie einen neuen geistesgeschichtlichen Weg

ausweisen, der im Kontext der Parrhesia-Deutung als ein Sonderweg zu be-

zeichnen ist. Denn selbst wenn die Parrhesia im Laufe ihrer philosophischen

und politischen Geschichte von der Doppeldeutigkeit, dem dunklen Schatten

113 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 478-381.

114 Vgl. ebd., S. 427f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 57

der Schmeichelei und des Schwätzens deutlicher eingeholt wird als noch

bei den Kynikern, bezieht sich ihr Inhalt dennoch auf Selbsterkanntes, sei

es die Wahrheit oder die Schmeichelei, also die Macht des Einflusses ohne

die Wahrheit zu achten. Der wahre Parrhesiast, so Foucault entschieden,

ist der Mensch, der das, was er oder sie sagt, auch wirklich lebt.115 Die

ausgesprochene Wahrheit muss also durch den Menschen, sein Handeln

und Lebenswandel bestätigt sein, kongruent sein. Die Wahrheit ist nicht nur

eine ausgesprochene, sondern eine ebenso gelebte. In der sich entwickeln-

den psychagogischen Parrhesia bedeutet dies, dass der Parrhesiast für die

ausgesprochene Wahrheit selbst einsteht, selbst die Wahrheit des eigenen

Subjekts bezeugt.

Für das Christentummarkiert Foucault exakt an dieser Stelle der Kongru-

enz und der Wahrheit die ersten zwei markanten Weichenstellungen. Denn

obwohl die Idee der Seelenleitung übernommen wird, verwandelt sich der

Ort und die Praxis der Wahrheit. Die Wahrheit entstammt nun nicht mehr

der Reflexion und der Askese des Parrhesiasten, sondern aus einer Offen-

barung, einem Buch und Gott. Daher liegt die Last der Wahrheit und des

Wahrsprechens auf dem oder der/der oder die geleitet werden soll. Der/die

Geleitete spricht nun über sich selbst in wahrer Rede.116 Dies bedeuten drei

Veränderungen in der »Ökonomie des Wahrsprechens«117: Denn erstens ist die

Wahrheit an von außen herangetragenen Wahrheiten zu bemessen, also an

der Offenbarung. Diese Wahrheiten werden zweitens durch die autoritären

Strukturen der Kirche verwaltet und als Wahrheiten bestimmt. Drittens wird

die kynische Askese als eine Form der Selbstbeherrschung zugunsten eines

Verzichts der Welt umgedeutet.118 Für die Parrhesia ist das die zweite große

Veränderung, die aber zugleich eine inhaltliche und strukturelle ist. Die erste

war die Verlagerung von der Politik in die Philosophie, hier findet nun die

Verlagerung in die christliche Seelsorge mit Instrumenten statt, die Foucault

als Pastoralmacht bezeichnet hat. Erst im 16. Jahrhundert, so Foucault, wird

die neuzeitliche und moderne Philosophie die Parrhesia als eine der Haupt-

funktionen der Philosophie neu entdecken und verteilen.119 Zugleich findet

115 Vgl. M. Foucault: 2009, S. 494.

116 Vgl. ebd., S. 498.

117 M. Foucault: 2012a, S. 437.

118 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 409f.

119 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 436f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

innerhalb der Theologie eine Einschränkung der freien Rede im Übergang

zur Moderne statt.

Mit dieser Richtungsveränderung verändert sich aber die Art und Wei-

se, wie ein Subjekt sich konstituiert. Insbesondere unterliegen die Veridik-

tionspraktiken einer grundlegenden Transformation, denn die Veridiktions-

praktiken der christlichen Antike führen den Gedanken der Unterwerfung

und des Gehorsams ein.Weil sich, besonders im klösterlichen Gehorsam, der

oder die Geleitete der Seelenführung mit dem Ziel, die umfassende Wahrheit

über sich auszusagen, ganz unterwerfen muss, wird daher von dem geleite-

ten Menschen eine umfassende Introspektion erwartet, während der Seelen-

leiter sich nicht offenbarenmuss. Seine Autorität stammt nicht mehr aus ihm

und einer kongruenten Rede selbst erkannter Wahrheit zum eigenen Leben,

sondern aus dem eigenen Gehorsam gegenüber den Mittlern Gottes.120 Wahr

über sich zu sprechen findet in der Form des Geständnisses statt, so dass sich

die Veridiktionspraxis als Wahrheitsakt und Gehorsamsakt vollzieht. Damit

ist aber das Subjekt und die Wahrheit des Subjekts durch Größen und Kate-

gorien von außen bestimmt und zudem durch die Obrigkeit in einer einzigen

Maßnahme miteinander verbunden, nämlich der Introspektion und des Ge-

ständnisses. Das Subjekt konstituiert sich durch Unterwerfung und verfasst

sich damit diametral zum Subjekt der Antike, das von einer nicht hintergeh-

baren eigenen und damit existenziellen Entscheidung zum Subjekt der eige-

nen Geschichte wurde, sich also durch Subjektivierung konstituierte.121 Das

Christentum bildet folglich Praktiken aus, die der Antike des Platonismus und

Kynismus gänzlich fremd waren, so Foucault, und diese sind im Kern die As-

kese und der Gehorsam. Beides zielt aber in der frühchristlichen Kirche und

ihrer stärker asketischen Ausrichtung auf ein- und dasselbe Ziel ab, nämlich

auf das andere, eben das jenseitige Leben. Der Gehorsam bezieht sich vor-

nehmlich auf den christlich verstandenen Gott und auf den Willen Gottes in

Form von Gesetzen und asketischer Moral sowie auf die, die als Diener Got-

tes leben und befehlen und diejenigen sind, die denWillen Gottes auslegen.122

Die Rolle der Parrhesia in den religiösen Kontexten ist damit von dem theo-

logischen Verständnis des Menschen abhängig und zudem in eine Beziehung

zur jeweiligen religiösen Institution mit ihren Machtstrukturen zu setzen.

120 Vgl. M. Foucault: 2009, S. 498 und F. Gros: 2009, hier S. 620.

121 Vgl. F. Gros: 2009, S. 621.

122 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 412f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 59

Dies bedeutet eben aber auch eine grundlegende Veränderung der Parr-

hesia123, die Foucault in drei Varianten herausarbeitet, in der

1. wird die antike Bedeutung der Parrhesia beibehalten, in der

2. versteht Philo von Alexandrien die Parrhesia als eine Form des Verhältnis-

ses zuGott, die in der vertikalenÖffnung desHerzens zuGott beschrieben

ist, und

3. ist die Parrhesia eine Eigenschaft Gottes, so vor allem in den Texten der

Septuaginta.

Zunächst wird das Verständnis der Parrhesia in der »Glückseligkeit des Men-

schen, der sich Gott zugewandt hat« gesehen sowie in der Gewissheit der Zu-

wendung Gottes: »Und Gott antwortet auf diese Bewegung des Menschen zu

ihm durch den Ausdruck, die Offenbarung seiner Güte und seiner Macht.«124

Die Parrhesia ist eine Seinsweise, eine menschliche Tätigkeit, eine Haltung,

die sich nicht mehr offenbaren braucht, sondern die Gott auch so sieht. So

ist die Parrhesia im NT als ein Vertrauen auf Gott und als Tugend verstan-

den. Sie wird zur apostolischen Tugend schlechthin, die die freimütige Rede

praktiziert. Paulus wird zum Prototyp dieser Rede.125

Die nachfolgenden Jahrhunderte fügen allerdings die schon beschriebe-

nen grundlegenden Veränderungen ein, die sich an Askese und Gehorsam

orientieren. Bedeutend ist die Verschiebung in der frühchristlichen Bedeu-

tung der Parrhesia als Tugend. Der Gehorsam, so Foucault, verdunkelt dieses

Verständnis der Tugend, des Mutes und des Vertrauens. Das Vertrauen wird

näherhin ersetzt durch das »Prinzip eines zitternden Gehorsam«, denn der

Christ, die Christin hat Gott und die Menschen, die Gottes Willen vertreten,

zu fürchten.126 Die sich ausbildenden institutionellen Strukturen, wie sie im

Mönchstum und in der parochialen Struktur zu finden sind, übergeben die

Leitung und Seelenleitung Priestern, Mönchen und Bischöfen, die exklusive

Vertreter des Willens Gottes sind. Immer stärker wird der Gehorsam zum

Schlüsselprinzip im Verhältnis des christlichen Menschen zu Gott und seinen

Vertretern. Deswegen kann das Individuum nicht mehr aus sich heraus zum

123 Vgl. ebd., S. 417f.

124 Ebd., S. 422.

125 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 423f.

126 Ebd., S. 428.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Heil finden.127 Theologisch gesprochen bekommt der Streit zwischen Augus-

tinus und Pelagius um die Reichweite der Ursünde eine neue Bedeutung. Das

Heil ist als vermitteltes erreichbar und zwar nur als durch Autoritätsstrukturen

vermitteltes Heil. Sich auf Gott zu verlassen, ihm in Zuversicht zu vertrauen,

also die eine überlieferte Bedeutung der Parrhesia, wird nun als Hochmut

ausgelegt. Das Subjekt konstituiert sich als stets aufmerksames, sich selbst

misstrauendes und sündiges Subjekt.128

»Wo Gehorsam herrscht, kann es keine parrhesia geben.«129 So Foucault

kurz und knapp. Foucault schlägt abschließend vor, die mystische Tradition

als die Strömung zu denken, in der sich der ursprüngliche Gehalt der Parr-

hesia erhalten konnte, allerdings findet der »anti-parrhesiatische Pol«, näm-

lich die asketische Tradition, das historisch und institutionelle Gewicht. Um

diesen Pol haben sich letztlich alle kirchlichen und pastoralen Institutionen

entwickelt und eingerichtet.130

5. Erste theologische Parrhesia-Rezeption: Parrhesia als Weg aus
der Krise der Kirche?

Die Macht des Wahrsprechens in der Praxis der Parrhesia wird in der – ka-

tholischen – Theologie unterschiedlich rezipiert. Auffallend innerhalb dieses

theologischen Denkens sind die Bezüge zur Parrhesia im Kontext der Ausein-

andersetzung mit dem sexuellen Missbrauch an Minderjährigen durch Kleri-

ker. Hier wird die Parrhesia explizit als Praxis des Wahrsprechens gegenüber

dem Unrecht verstanden, so exemplarisch Michael Schüßler.131 Aber auch in

der systematischen Theologie finden sich Ansätze einer Rezeption, die von

Karl Rahner und von Joseph Ratzinger.132 Moraltheologischen betont Stephan

Görtz die Parrhesia als Veridikationspraxis, in der Theolog:innen die antike

Rolle der Berater:innen und Narren und Närrinnen übernehmen können.133

127 Vgl. ebd., S. 429.

128 Vgl. ebd., S. 430.

129 Ebd., S. 433 [kursiv im Original].

130 Vgl. ebd.

131 Vgl. M. Schüßler: 2017a; ders.: 2017b.

132 Vgl. K. Rahner: 1966, S. 252-258; J: Ratzinger: 2010, S. 448-467.

133 Vgl. St. Goertz: 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010 - am 14.02.2026, 16:55:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

