B Unterwerfung und Kontrolle

kungen einer lebenslangen Abhingigkeit und der eigenen Siindigkeit kaum
iiberschitzt werden.” Angesichts der Errungenschaften der Neuzeit und Mo-
derne in ihren positiven Konnotationen der Selbstkontrolle, Erkenntnis und
das Bewusstsein des eigenen Selbst und seiner Freiheit, ist diese Fremdkon-
trolle als beinahe zynisch zu beschreiben, weil die Unterwerfung unter ein
Wahrheitssystem katholisch im »Wundstarrkrampf des Antimodernismus«
(Otto Hermann Pesch) leitend wird.

Vor allem aber weisen diese theologiegeschichtlichen Ausfithrungen auf
ein weiteres Phinomen hin, welches Foucault in den letzten Vorlesungen vor
seinem Tod untersucht hat: Die Beobachtung namlich, dass sich das Wahr-
heitsverstindnis und das Wahrsprechen — insbesondere im Blick auf das Seel-
sorger:innen-Verhiltnis — grundlegend verindert hat. Dies beschreibt die an-
dere Seite der Medaille, die mit Foucault im Blick auf die Beichte beleuchtet
werden konnte, also konkret der pastoralmichtige Zugriff auf das siindige
Subjekt, dass sich swahrmachenc« soll, wobei dies vom Seelsorger nicht kon-
kret, sondern nur abstrakt erwartet wurde.

4. Parrhesia - vom Sujet zum Subjekt

Gerade zwischen dem monumentalen Werk Uberwachen und Strafen und der
Studien zur Parrhesia ist eine wesentliche Verinderung des Denkens Fou-
caults wahrzunehmen. Petra Gehring stellt es knapp heraus: Foucault ent-
deckt die Freiheit als philosophisch und subjektkonstruktiv relevante GroRe.”
Steinkamp beschreibt diese Entwicklung, indem er die Differenz im Subjekt-
verstindnis von Foucault hervorhebt. Ist das Subjekt in Uberwachen und Strafen
ein unterdriicktes, vom Panoptikum vereinzeltes”, erscheint es in den letzten
Vorlesungen als ein durch die Kritik ermichtigtes Subjekt.”® Foucault veror-
tet dieses verinderte Subjektverstindnis historisch in der Ausdifferenzierung
der Wissenschaften im 16. Jahrhundert, in jener Zeit also, in der die Philoso-
phie sich nicht nur ausdifferenzierte, sondern auch die Parrhesia der Vorherr-
schaft der Seelsorge entrissen hat.” In dieser Zeit, in der Mitte der Neuzeit

75  Vgl. R. M. Scheule: 2002, S. 843; U. Silber: 1996, S. 20.
76  Vgl. P.Gehring: 2012, hier S.16, 19, 28.

77 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 52.

78  Vgl.ebd,, S.53.

79  Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 437.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A

49


https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

also, entsteht ein kritisches Subjekt, welches dann in der Aufklirung kulmi-
niert. Fiir Foucault bedeutet die Aufklirung vor allem, die folgenden Fragen
zu klaren:

»Wie ist es moglich, dafd man nicht derartig, im Namen dieser Prinzipien da,
zu solchen Zwecken und mit solchen Verfahren regiert wird —dafs man nicht
so und nicht dafiir und nicht von denen regiert wird?«®°

Ein unterdriicktes Subjekt kann ein kritisches werden, wenn es sich mit den
unterdriickenden Strukturen auseinander- und in ein Verhiltnis setzt. Fou-
cault bleibt dabei explizit an der Macht interessiert und formuliert seine Ver-
schiebung des eigenen Erkenntnisinteresses dementsprechend. Ihn interes-
siert weniger die Erkenntnisméglichkeiten des Subjekts als die Bedingungen
der Moglichkeiten, wie ein Subjekt entsteht. Die einseitige Konzentration auf
die Macht wird allerdings erginzt durch die These, dass Macht, Wissen und
Selbstpraktiken nicht voneinander zu trennen sind.® Diese Verschiebung ver-
steht Foucault als eine dreifache: »[V]om Thema der Erkenntnis zu dem der
Veridiktion, vom Thema der Herrschaft zu dem der Gouvernementalitit, vom
Thema des Individuums zu dem Thema der Selbstpraktiken«.®* Diese drei
Grofden sind nur miteinander zu denken, so dass keine reduziert wird, obwohl
sie getrennt untersucht werden konnen. In diesem eigenen Entwurf einer In-
terdependenz kann Foucault den Gedanken der Parrhesia als diejenige Praxis
platzieren, die diese Grofien praktisch formulierten. So sind die Grofien der
»Aletheia, politeia, ethos« sowohl »irreduzibel als auch unauflgslich miteinan-
der verbunden.«* Foucault ist der Uberzeugung, dass diese drei GréfRen den
philosophischen Diskurs bis heute prigen. Der Parrhesia kommt die Bedeu-
tung zu, dass sie »sich in einer Gesamtheit von Operationen verwirklicht, die
der Veridiktion gestatten, in der Seele Wirkungen des Wandels hervorzubrin-
gen.«® Steinkamp interpretiert diese Verinderung als eine Wandlung hin zu
einer befreienden Praxis, die sich in den Selbstpraktiken des Subjekts zeigt.
Das Foucaultsche Subjekt der Parrhesia bilde eine »Utopie ethisch-politischer
Praxis« aus, so Steinkamp konkret.?

80 M. Foucault: 1992, S. 11f.
81 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 24.

82  Ebd.
83  Ebd,, S. 95 [kursivim Original].
84 Ebd., S.94.

85  Vgl. H. Steinkamp: 1999, hier S. 56.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Von dem scheinbar objektiv unterworfenen Subjekt des Panoptikons hat
Foucault im ethisch-autonom und souverinen freimiitig sprechenden Sub-
jekt der Parrhesia einen Kontrastentwurf gezeichnet. Die Ermichtigung des
Subjekts zur Parrhesia ist fiir Foucault nach der minutiésen Analyse der grie-
chischen Texte deswegen denkbar, weil sich in der Parrhesia eine Praxis der
Selbstermichtigung des Subjekts gerade angesichts unterdriickender Struk-
turen zeigt.

Umgekehrt wire also zu fragen, ob die Freilegung dieser urspriinglichen
Selbstpraktiken nicht in einer direkten Konsequenz der historischen Unter-
suchungen Foucaults stehen. Ob also nicht gerade die Aufdeckung der Unter-
driickungsmechanismen der Pastoralmacht und ihrer sikularisierten Formen
die Frage nach einer Alternative deswegen erdfinet, weil sich in der Unterdrii-
ckung bereits der Widerstand in kontriren Entwiirfen demonstriert, die Fou-
cault an der Mystik und der Revolution festmacht.®® Die Rezeption Foucaults,
besonders durch Judith Butler, wird deutlich machen, dass die Unterwerfung
und Ermaichtigung die beiden Mechanismen der Subjektivation sind und ge-
rade keine Gegensitze.

4.1 Parrhesia in ihren historischen Ambivalenzen

In den Vorlesungen am College de France in den Jahren 1982-1984 stellte
Michel Foucault die Parrhesia in den Mittelpunkt seiner philosophiege-
schichtlichen und hermeneutischen Untersuchungen.®” Sein Erkenntnisin-
teresse wurde durch die Interessensverschiebung geleitet, die nun mehr die
Frage der Machteinwirkung auf das Subjekt in den Mittelpunkt stellt.®® Die
Geschichte der Parrhesia versteht er als ein Nachzeichnen von »Veridikti-
onspraktiken«®, die anzeigen, wie sich Wahrheit und Macht in einer Praxis
miteinander verbinden. In ausfithrlichen Textanalysen der griechischen An-
tike legt Foucault die vielfiltige und durchaus ambivalente Begriffsgeschichte
der Parrhesia als Praxis offen. In einem hermeneutischen Zugriff mit ei-
nem systematisch-theologischem Interesse an Subjektivierungspraktiken
konzentriere ich mich im Folgenden auf die prigenden Merkmale dieser
Geschichte, die ihre Bedeutung sowohl in der konkreten Situation als auch

86  Vgl.z.B. M. Foucault: 2012b, S. 433.

87  Vgl. M. Foucault: 2012a; ders.: 2012b; ders.: 2009.
88  Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 23.

89 M. Foucault: 2009, S. 454.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

als Differenzfolie zu der christlichen Aufnahme und Umdeutung des Begriffs
haben.

Pan Rema, so die griechische Wurzel (mav pfjpe), meint zunichst als politi-
scher Begriff das Recht griechischer Biirger, alles zu sagen und ist den Frauen,
Sklav:innen und Fremden (Metdken) nicht gegeben.”® Mit dieser Bedeutung
ist weder die politische noch die philosophische Bedeutung ausgeschépft.

Parrhesia als >freimiitige Rede« zu iibersetzen, entspricht dem grundle-
genden Anliegen der Parrhesia, wenn sie primir als eine Form der Rede ver-
standen wird.” Sie verdeutlicht grundlegend die Haltung, alles zu sagen, ei-
ne Offenheit also, mit der der/die Sprechende dem Inhalt entspricht. In der
Parrhesia geht es um mehr als eine Technik, es geht um die Subjektkonstitu-
tion. Denn indem das wahrsprechende Subjekt die Parrhesia vollzieht, kon-
stituiert es sich selbst »als sich selbst gegeniiber souveridnes Subjekt und als
zu sich selbst iiber sich selbst wahrsprechendes Subjekt«®*. Es geht in dieser
freimiitigen Rede um die Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen. Deswegen,
so Foucault sehr deutlich, steht sie erstens im Gegensatz zur Rhetorik und
zweitens zur Schmeichelei.”® Denn ersteres ist der technische, zweiteres der
moralische Widersacher. Wenngleich die Parrhesia durchaus Momente der
Rhetorik innehat, hat sie sich von der Schmeichelei grundsitzlich fernzuhal-
ten.

Gerade mit dem Gegensatz zum Schmeicheln kann Foucault den Kern der
Parrhesia erneut unterstreichen. Im Schmeicheln zeige sich, dass der schmei-
chelnde Mensch die Liicke dessen suche, der nicht alleine sein kénne. Damit
sei die schmeichelnde Rede das genaue Gegenteil der Parrhesia deswegen,
weil die schmeichelnde Rede gerade nicht die Souverinitit des Angespro-
chenen wiederherstelle, sondern diesen Menschen von dem Schmeichelnden

90  Vgl. ausfithrlicher in M. Foucault: 2012b, S. 24; ders.: 2012a, S.104.

91  Beate Beer (B. Beer: 2015), skizziert wie Michel Foucault die Bedeutungsgeschichte der
Parrhesia herausgearbeitet hat und stellt die Bedeutung der Parrhesia in der Septuag-
inta und ihren Rezeptionen, die in der Zuversicht besteht, eine Interpretation, die im
frithen Christentum Gbernommen wurde und vorwiegend als >fiducia« libersetzt wur-
de (Sp. 1022-1025), dar. Die Bedeutung des Gebetes kann zur Parrhesia hinzugefiigt
werden (Sp. 1025-1026). Foucault geht iiber diese Interpretation hinaus, wenn er die
Veridiktionspraxis kritisch hinterfragt auf den Zusammenhang zwischen Wahrspre-
chen und Wahrleben.

92 M. Foucault: 2009, S. 454.

93 Vgl ausfiihrlich ebd., S. 455-465.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

abhingig mache.”* Der Parrhesia geht es also um die Wahrheit und die Frei-
heit, die in einem gegenseitigen wechselseitigen Verhiltnis stehen. Durch die
Parrhesia werden beide, der sprechende und der angesprochene Mensch in
ein autonomes, souverines Verhiltnis zu sich selbst gefiihrt. Die Parrhesia
hat damit eine eindeutig pidagogische Pragung: denn der wahrsprechende
Mensch spricht in Einklang mit sich selbst und mit dem Ziel, dass sein Gegen-
tiber in die Souveridnitit und Autonomie eigener Erkenntnis entlassen werden
kann.*

Die Parrhesia als wahrsprechende Rede orientiert sich am richtigen Zeit-
punkt, dem kairos.*® Es ist eine »auf das Selbst gerichtete Praxis«, in der der
wahrsprechende Mensch in Ubereinstimmung mit der Wahrheit lebt, es also
eine »adaequatio zwischen dem Subjekt, das spricht und die Wahrheit sagt
und dem Subjekt, das sich nach Mafigabe der von ihm gesprochenen Wahr-
heit verhilt«, gibt.”” Das Subjekt ist also identisch mit dem Aussagesubjekt.

Drittens ist die Parrhesia von der performativen Aussage zu unterschei-
den.”® Ist eine performative Aussage in einem klar beschriebenen Bereich mit
einer von vorneherein definierten Aussageabsicht und -wirkung beschrieben,
sagt die Parrhesia im rechten Augenblick die Wahrheit aus, ohne die Wirkung
zu kennen. Damit ist das Wahrsprechen eine Redeform, die »einen Bruch
darstellt, ein Risiko eréffnet«.” Foucault fiigt hier eine weitere Bestimmung
ein. In der Parrhesia geht es also nicht nur um die Wahrheit und die Souve-
ranitat des Subjekts, sondern auch um den Mut des Sprechens und um die
Kongruenz des sprechenden Subjekts mit dem Inhalt der Rede. Der »Parrhe-
siastiker« ist damit »derjenige, der seine eigene Freiheit eines sprechenden
Individuums geltend macht.«**°

Zusammenfassend stellt sich die Parrhesia, so Foucault, in fiinf Merkma-
len dar'™:

1. Sie ist als eine spezifische Art des Sprechens zu beschreiben.
2. Mit ihr ist eine Art des Wahrheit-Sagens gemeint.

94 Vgl.ebd, S. 462.

95  Vgl.ebd.

96 Vgl.ebd.,S. 469.

97 Ebd., 495.

98  Vgl. M. Foucault: 20123, S. 87-93.
99  Ebd,S.89.

100 Ebd., S.93.

101 Vgl.ebd., S.93-94.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A

53


https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

3. Der wahrheitssagende Mensch erdffnet durch die Art des Sprechens ein
Risiko fiir sich selbst.

4. Dieses Risiko bedeutet, dass sich der sprechende Mensch an die Wahr-
heit bindet und damit sich selbst als Partner und Partnerin der Wahrheit
konstituiert. Die Wahrheit ist mit einem selbst verbunden.

5. Die Parrhesia ist eine mutige Haltung, eine wahrhaftige Haltung.

In dieser Wahrhaftigkeit der Rede als Verpflichtung zur Wahrheit vollzieht
sich, so Foucault, die hdchste Ausiibung der Freiheit. Diese Freiheit besteht
nun in der Selbstbindung des Subjekts an die erkannte eigene Wahrheit und
ihre souverine und mutige Aulerung. Dieses Kennzeichen wird sich in der
christlichen Tradition grundlegend verindern!

Innerhalb der griechischen Antike hing die Parrhesia, so Foucault, zu-
nichst am Recht des Sprechens.’* Auch dermafien eingeschrinkt ist die Parr-
hesia eine politische Struktur und im Bereich der Politik angesiedelt.’®* Damit
ist die Parrhesia als politisches Sprechen erstens das Recht des Sprechens eben
von Geburt an. Es ist dem Subjekt (als griechischem Biirger) ontologisch ge-
geben.'** Zweitens kommt dieses Sprechen in zwei Ausprigungen vor. Es kann
entweder Ungerechtigkeit anklagen, also einen unrechtmifigen Gebrauch
der Macht als Machtmissbrauch aussprechen. Dann ist es eine gerichtliche
Parrhesia. Oder das Sprechen ist ein moralisches Sprechen, indem es Fehler
eingesteht und anderen verhilft, eben dies auch zu tun.**

Allerdings ist das Verhiltnis zwischen der Parrhesia und den Regierungs-
formen hoch ambivalent. Kann es einerseits keine Demokratie ohne Parr-
hesia, keine Parrhesia ohne Demokratie geben, macht Foucault andererseits
daraufaufmerksam, dass die Demokratie zugleich die Parrhesia gefihrdet.’*
Denn die Beziehung zwischen der Demokratie und der Parrhesia ist nicht

102 Vgl. ebd., S.104.

103 Vgl.ebd., S.100.

104 Vgl. ebd., S.200. Die Politeia (MoAtteia) bezeichnet sowohl die formale Verfassung,
Zustand und Beschaffenheit eines griechischen Staates wie auch das Biirgerrecht. Das
Privileg dieses Biirgerrechts stand einzig freien, mannlichen Erwachsenen zu, die von
Biirgern abstammten. Madnnern ohne dieses patrilinear ererbte Recht konnte es fur
erwiesene Wohltaten verliehen werden, es bestand jedoch kein rechtlicher Anspruch.
Birgern, die sich gravierender Verbrechen schuldig gemacht hatten, konnte es ganz
oder teilweise entzogen werden. (P.]. Rhodes: 2001, Sp. 26.)

105 Vgl ebd.,S. 201.

106 Vgl.ebd., S.202-224, 236-375.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

gleichrangig. Foucault geht vielmehr von einem konstitutiven Rechteck der
Parrhesia aus, das aus dem Einfluss, also dem faktischen politischen Spiel,
der Demokratie als formaler Verfassung, der moralischen Einstellung, nim-
lich des Mutes zur Wahrheit, und dem wahren Diskurs, also dem verniinfti-
gen Logos als Bedingung der Wahrheit ausgeht. Eine Parrhesia gibt es erst,
wenn sich verschiedene Personen miteinander auseinandersetzen, die einem
Rang entsprechen.’® Jedoch sind nicht alle gleich befihigt, die Wahrheit zu
sagen, aber gleich berechtigt, zu sprechen. Damit wird, so Foucault, durch die
wahre Rede eine Differenz in die Demokratie eingebracht und die Frage nach
dem Einfluss stellt sich. Denn nur durch die Parrhesia kann die Demokra-
tie bestehen, allerdings wird in der Demokratie eine Unterscheidung derer
eingefiihrt, die etwas zu sagen und etwas zu leiten haben. Die Paradoxa im
Zentrum der Beziehung der Parrhesia zur Politeia, so Foucault, bestehen dann
darin: »eine dynasteia, die an die wahre Rede gekoppelt ist, und eine politeia,
die an die genaue und gleiche Verteilung der Macht gekoppelt ist.«**®

Mit der Verinderung der Politikform zu einer autokratischen Herrschaft
verschwindet die Parrhesia jedoch nicht, sondern veridndert ihre politische
Form. Sie spaltet sich auf, indem sie erstens als politischer Akt agiert, zweitens
zu einer psychagogischen Rede, die sich an einen Menschen als Seelenfiih-
rung wendet, wird und drittens als philosophische Praxis auftritt.’®® Foucault
zeichnet damit die Verschiebung der Bedeutung der Parrhesia nach, die in
verschiedenen Regierungsformen ihren Platz bekommen soll."® Der Philo-
soph, der furchtlos gegeniiber Fiirsten und Herrschern die Wahrheit redet,
wird zum philosophischen und geistesgeschichtlichen Topos.™* Exemplarisch
fithrt Foucault dies an Sokrates aus, der unerschrocken die Wahrheit sage und
mutig die Konsequenzen auf sich nehme. Radikale Bedeutung sieht er bei den
Kynikern, seinem Steckenpferd in den Vorlesungen 1983 und 1984. Denn der
Kyniker sei der radikale Parrhesiast, der »durch seine Lebensform der Selbst-
bestimmung zu einer beriickenden historischen Kategorie« werde.™

107 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 221-224.

108 Ebd.,S. 236.

109 Vgl.ebd., S. 247f.

110 Vgl.ebd, S. 478.

111 Vgl. St. Goertz: 2011.

112 Ebd.,S.7; u.a. M. Foucault: 2012b, S. 389-394.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A

55


https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Es sind in der antiken Praxis und ihrer Philosophie bereits vier wesentli-

che Verschiebungen der Bedeutung der Parrhesia zu finden, so Foucault:™

1. Die Parrhesia soll ihren Ort in den unterschiedlichen Regierungsformen
finden und hat so eine notwendige und universelle Funktion im Bereich
der Politik.

2. Die Parrhesia entwickelt eine Doppeldeutigkeit, denn die Freiheit der Re-
de bedeutet eben auch, dass sie nicht an die Wahrheit gebunden sein
muss, also der Schatten der Parrhesia die Schmeichelei wird; und im Kon-
text von Herrschern kann es ein Gesetz des Schweigens geben, so dass die
Wahrheit nicht gehdrt werden soll.

3. Die Parrhesia richtet sich sowohl an einzelne als auch an die Gruppe als
Kollektiv. Damit transformiert sich die Parrhesia aber als eine Rede, die
sich direkt an die Regierung richtete zu einer Art der Selbstregierung,
die dann andere regieren will. Dies kann politisch wie auch moralisch
geschehen.

4. Die Rhetorik spaltet sich von der Philosophie. Damit entsteht eine neue
Kunst, nimlich die Unterscheidung von der Schmeichelei und die Fra-
ge, wer denn dann die Parrhesia ausiiben kann. Foucault beschreibt die-
sen Wandel als zwei Brennpunkte der Parrhesia, einer politischen und
einer philosophischen. Denn das Verschwinden der Demokratie lisst die
Parrhesia eben nicht verschwinden, sondern verschiebt die Bedeutung auf
das philosophische Feld."™ Hier bekommt der philosophische Topos des
Wahrsprechens selbst unter Lebensgefahr seine Bedeutung und seine an-
haltende, auch moralisch-ethische Prisenz. Allerdings wird sich die Be-
deutung der Parrhesia in der frithen christlichen Rezeption erneut und
zwar grundlegend und einflussreich bis heute verindern.

4.2 Parrhesia in der christlichen Umdeutung

Die spiten Vorlesungen Foucaults sind deswegen fiir die Theologie rele-
vant und aufschlussreich, weil sie einen neuen geistesgeschichtlichen Weg
ausweisen, der im Kontext der Parrhesia-Deutung als ein Sonderweg zu be-
zeichnen ist. Denn selbst wenn die Parrhesia im Laufe ihrer philosophischen
und politischen Geschichte von der Doppeldeutigkeit, dem dunklen Schatten

113 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 478-381.
114 Vgl ebd., S. 427f.

14.02.2026, 16:55:42.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

der Schmeichelei und des Schwitzens deutlicher eingeholt wird als noch
bei den Kynikern, bezieht sich ihr Inhalt dennoch auf Selbsterkanntes, sei
es die Wahrheit oder die Schmeichelei, also die Macht des Einflusses ohne
die Wahrheit zu achten. Der wahre Parrhesiast, so Foucault entschieden,
ist der Mensch, der das, was er oder sie sagt, auch wirklich lebt.” Die
ausgesprochene Wahrheit muss also durch den Menschen, sein Handeln
und Lebenswandel bestitigt sein, kongruent sein. Die Wahrheit ist nicht nur
eine ausgesprochene, sondern eine ebenso gelebte. In der sich entwickeln-
den psychagogischen Parrhesia bedeutet dies, dass der Parrhesiast fir die
ausgesprochene Wahrheit selbst einsteht, selbst die Wahrheit des eigenen
Subjekts bezeugt.

Fir das Christentum markiert Foucault exakt an dieser Stelle der Kongru-
enz und der Wahrheit die ersten zwei markanten Weichenstellungen. Denn
obwohl die Idee der Seelenleitung iibernommen wird, verwandelt sich der
Ort und die Praxis der Wahrheit. Die Wahrheit entstammt nun nicht mehr
der Reflexion und der Askese des Parrhesiasten, sondern aus einer Offen-
barung, einem Buch und Gott. Daher liegt die Last der Wahrheit und des
Wahrsprechens auf dem oder der/der oder die geleitet werden soll. Der/die

16 Dies bedeuten drei

Geleitete spricht nun iiber sich selbst in wahrer Rede.
Verinderungen in der »Okonomie des Wahrsprechens«''’: Denn erstens ist die
Wahrheit an von auflen herangetragenen Wahrheiten zu bemessen, also an
der Offenbarung. Diese Wahrheiten werden zweitens durch die autoritiren
Strukturen der Kirche verwaltet und als Wahrheiten bestimmt. Drittens wird
die kynische Askese als eine Form der Selbstbeherrschung zugunsten eines
Verzichts der Welt umgedeutet."® Fiir die Parrhesia ist das die zweite grofie
Veranderung, die aber zugleich eine inhaltliche und strukturelle ist. Die erste
war die Verlagerung von der Politik in die Philosophie, hier findet nun die
Verlagerung in die christliche Seelsorge mit Instrumenten statt, die Foucault
als Pastoralmacht bezeichnet hat. Erst im 16. Jahrhundert, so Foucault, wird
die neuzeitliche und moderne Philosophie die Parrhesia als eine der Haupt-
funktionen der Philosophie neu entdecken und verteilen."® Zugleich findet

115 Vgl. M. Foucault: 2009, S. 494.
116 Vgl.ebd., S. 498.

117 M. Foucault: 2012a, S. 437.

118 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 409f.
119 Vgl. M. Foucault: 2012a, S. 436f.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A

57


https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

innerhalb der Theologie eine Einschrinkung der freien Rede im Ubergang
zur Moderne statt.

Mit dieser Richtungsverinderung veridndert sich aber die Art und Wei-
se, wie ein Subjekt sich konstituiert. Insbesondere unterliegen die Veridik-
tionspraktiken einer grundlegenden Transformation, denn die Veridiktions-
praktiken der christlichen Antike fithren den Gedanken der Unterwerfung
und des Gehorsams ein. Weil sich, besonders im klosterlichen Gehorsam, der
oder die Geleitete der Seelenfithrung mit dem Ziel, die umfassende Wahrheit
tiber sich auszusagen, ganz unterwerfen muss, wird daher von dem geleite-
ten Menschen eine umfassende Introspektion erwartet, wihrend der Seelen-
leiter sich nicht offenbaren muss. Seine Autoritat stammt nicht mehr aus ihm
und einer kongruenten Rede selbst erkannter Wahrheit zum eigenen Leben,
sondern aus dem eigenen Gehorsam gegeniiber den Mittlern Gottes."*® Wahr
tiber sich zu sprechen findet in der Form des Gestindnisses statt, so dass sich
die Veridiktionspraxis als Wahrheitsakt und Gehorsamsakt vollzieht. Damit
ist aber das Subjekt und die Wahrheit des Subjekts durch Gréfien und Kate-
gorien von auflen bestimmt und zudem durch die Obrigkeit in einer einzigen
Mafinahme miteinander verbunden, nimlich der Introspektion und des Ge-
stindnisses. Das Subjekt konstituiert sich durch Unterwerfung und verfasst
sich damit diametral zum Subjekt der Antike, das von einer nicht hintergeh-
baren eigenen und damit existenziellen Entscheidung zum Subjekt der eige-
nen Geschichte wurde, sich also durch Subjektivierung konstituierte.”” Das
Christentum bildet folglich Praktiken aus, die der Antike des Platonismus und
Kynismus ginzlich fremd waren, so Foucault, und diese sind im Kern die As-
kese und der Gehorsam. Beides zielt aber in der frithchristlichen Kirche und
ihrer starker asketischen Ausrichtung auf ein- und dasselbe Ziel ab, nimlich
auf das andere, eben das jenseitige Leben. Der Gehorsam bezieht sich vor-
nehmlich auf den christlich verstandenen Gott und auf den Willen Gottes in
Form von Gesetzen und asketischer Moral sowie auf die, die als Diener Got-
tes leben und befehlen und diejenigen sind, die den Willen Gottes auslegen.'**
Die Rolle der Parrhesia in den religiosen Kontexten ist damit von dem theo-
logischen Verstindnis des Menschen abhingig und zudem in eine Beziehung
zur jeweiligen religiésen Institution mit ihren Machtstrukturen zu setzen.

120 Vgl. M. Foucault: 2009, S. 498 und F. Gros: 2009, hier S. 620.
121 Vgl. F. Gros: 2009, S. 621.
122 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 412f.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Dies bedeutet eben aber auch eine grundlegende Verinderung der Parr-
hesia'®?, die Foucault in drei Varianten herausarbeitet, in der

1. wird die antike Bedeutung der Parrhesia beibehalten, in der

2. versteht Philo von Alexandrien die Parrhesia als eine Form des Verhiltnis-
ses zu Gott, die in der vertikalen Offnung des Herzens zu Gott beschrieben
ist, und

3. ist die Parrhesia eine Eigenschaft Gottes, so vor allem in den Texten der
Septuaginta.

Zunichst wird das Verstindnis der Parrhesia in der »Gliickseligkeit des Men-
schen, der sich Gott zugewandt hat« gesehen sowie in der Gewissheit der Zu-
wendung Gottes: »Und Gott antwortet auf diese Bewegung des Menschen zu
ihm durch den Ausdruck, die Offenbarung seiner Giite und seiner Macht.«**
Die Parrhesia ist eine Seinsweise, eine menschliche Titigkeit, eine Haltung,
die sich nicht mehr offenbaren braucht, sondern die Gott auch so sieht. So
ist die Parrhesia im NT als ein Vertrauen auf Gott und als Tugend verstan-
den. Sie wird zur apostolischen Tugend schlechthin, die die freimiitige Rede
praktiziert. Paulus wird zum Prototyp dieser Rede.”

Die nachfolgenden Jahrhunderte fiigen allerdings die schon beschriebe-
nen grundlegenden Verinderungen ein, die sich an Askese und Gehorsam
orientieren. Bedeutend ist die Verschiebung in der frithchristlichen Bedeu-
tung der Parrhesia als Tugend. Der Gehorsam, so Foucault, verdunkelt dieses
Verstindnis der Tugend, des Mutes und des Vertrauens. Das Vertrauen wird
niherhin ersetzt durch das »Prinzip eines zitternden Gehorsame, denn der
Christ, die Christin hat Gott und die Menschen, die Gottes Willen vertreten,
zu fiirchten.'*® Die sich ausbildenden institutionellen Strukturen, wie sie im
Monchstum und in der parochialen Struktur zu finden sind, iibergeben die
Leitung und Seelenleitung Priestern, Ménchen und Bischéfen, die exklusive
Vertreter des Willens Gottes sind. Immer stirker wird der Gehorsam zum
Schliisselprinzip im Verhdltnis des christlichen Menschen zu Gott und seinen
Vertretern. Deswegen kann das Individuum nicht mehr aus sich heraus zum

123 Vgl.ebd., S. 417f.

124 Ebd., S. 422.

125 Vgl. M. Foucault: 2012b, S. 423f.
126 Ebd.,S. 428.

14.02.2026, 16:55:42. - Open A

59


https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Heil finden."”” Theologisch gesprochen bekommt der Streit zwischen Augus-
tinus und Pelagius um die Reichweite der Ursiinde eine neue Bedeutung. Das
Heil ist als vermitteltes erreichbar und zwar nur als durch Autorititsstrukturen
vermitteltes Heil. Sich auf Gott zu verlassen, ihm in Zuversicht zu vertrauen,
also die eine tiberlieferte Bedeutung der Parrhesia, wird nun als Hochmut
ausgelegt. Das Subjekt konstituiert sich als stets aufmerksames, sich selbst
misstrauendes und siindiges Subjekt.”®

»Wo Gehorsam herrscht, kann es keine parrhesia geben.«'* So Foucault
kurz und knapp. Foucault schligt abschliefiend vor, die mystische Tradition
als die Stromung zu denken, in der sich der urspriingliche Gehalt der Parr-
hesia erhalten konnte, allerdings findet der »anti-parrhesiatische Pol«, nim-
lich die asketische Tradition, das historisch und institutionelle Gewicht. Um
diesen Pol haben sich letztlich alle kirchlichen und pastoralen Institutionen
entwickelt und eingerichtet.”*°

5. Erste theologische Parrhesia-Rezeption: Parrhesia als Weg aus
der Krise der Kirche?

Die Macht des Wahrsprechens in der Praxis der Parrhesia wird in der - ka-
tholischen — Theologie unterschiedlich rezipiert. Auffallend innerhalb dieses
theologischen Denkens sind die Beziige zur Parrhesia im Kontext der Ausein-
andersetzung mit dem sexuellen Missbrauch an Minderjihrigen durch Kleri-
ker. Hier wird die Parrhesia explizit als Praxis des Wahrsprechens gegeniiber
dem Unrecht verstanden, so exemplarisch Michael Schii8ler.” Aber auch in
der systematischen Theologie finden sich Ansitze einer Rezeption, die von

132 Moraltheologischen betont Stephan

Karl Rahner und von Joseph Ratzinger.
Gortz die Parrhesia als Veridikationspraxis, in der Theolog:innen die antike

Rolle der Berater:innen und Narren und Nirrinnen iibernehmen kénnen.?

127 Vgl ebd., S. 429.

128 Vgl.ebd., S. 430.

129 Ebd,,S. 433 [kursivim Original].

130 Vgl. ebd.

131 Vgl. M. Schi8ler: 2017a; ders.: 2017b.

132 Vgl. K. Rahner: 1966, S. 252-258; J: Ratzinger: 2010, S. 448-467.
133 Vgl. St. Goertz: 2011.

14.02.2026, 16:55:42.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

