Vorwort und Danksagung

Dieses Buch handelt von ,unmdglichen Subjekten®, die zu kosmopolitischen Pio-
nier_innen wurden. Und es handelt auch von der Verschiebung in den postkolo-
nialen Verhaltnissen zwischen der Schweiz und Indien, die zwischen den 1990er
und 2010er Jahren stattfand, als sich kapitalistische Strukturen zunehmend dezen-
tralisierten. Das Buch nimmt eine bestimmte Perspektive auf diese machtvollen,
vielstimmigen Prozesse ein, die mit sozialem Wandel im Kontext von Migration,
Kolonialismus und Globalisierung verbunden sind.

Die ethnografische Forschung zu diesem Buch fand zwischen 2007 und 2014
in einem bestimmten historischen Zeitfenster statt, das einen privilegierten Blick
auf das Innenleben dieses sowohl brachialen als auch subtilen Werdens eréftnete:

Wihrend die Wirtschaftskrise Europa — vor allem die siideuropdischen Lin-
der - hart getroffen hatte, vermochte Indien diesen Schock als Wirtschaft mit dem
zweitgrofiten Wachstum relativ gut zu tiberstehen. Es waren geradezu Boomjahre
in Indien und die wachsende Mittelschicht jubelte voller Stolz, als der britische
Film ,,Slumdog Millionnaire®, der in Indien spielt, acht Oscars gewann - unter
anderem fiir die beste Filmmusik des Bollywood-Komponisten A. R. Rahman. Da-
von wird in diesem Buch noch die Rede sein. Manmohan Singh von der Kongres-
spartei, der als Finanzminister die Liberalisierungsreform in den 1990er Jahren
eingeleitet hatte, war nun Ministerprésident und konsolidierte den indischen An-
spruch wachsender Mittelschichten auf den Kapitalismus - was wiederum die Un-
gleichheit im Lande verstirkte. Der indische Kapitalismus war aber immer noch
im Werden und die Erinnerungen an die Zeiten vor der Liberalisierung — sowie
an Werte wie Sakularismus, Gandhi’sche Mafligung und Nehrusche Solidaritit
- lagen noch in der Luft.

Die Schweiz wiederum war von der Wirtschaftskrise nur gestreift worden. Es
herrschte zwar - wie generell im ,,alten Europa“ - Katerstimmung und die rechts-
populistische Schweizerische Volkspartei ging seit 9/11 mit antiislamischen Paro-
len auf Stimmenfang. Immer noch herrschte eine gewisse Desorientierung nach
dem Kalten Krieg, wenn auch der , Krieg gegen den Terror und neoliberale Ideo-
logie Halt und Perspektive versprachen. Gleichzeitig wurden die Stadte multikul-
tureller und die nationale Schweizer Offentlichkeit musste sich der Globalisierung

am 14.02.2026, 18:07:02.


https://doi.org/10.14361/9783839441336-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Kosmopolitische Pioniere

stellen. Wéahrend die Populdrkultur das indische Bollywood-Kino schon entdeckte
hatte, wurden nun auch Staat, Medien, Forschung und Wirtschaft auf die Dyna-
mik Indiens, namentlich auf dessen Markte aufmerksam. Wiahrend die dezentrale
Globalisierung dem Schweizer Modernisierungsmodell neue Moglichkeiten eroff-
nete, irritierte die Prasenz von selbstbewussten indischen IT-Ingenieur_innen und
Tourist_innen die gewachsenen postkolonialen Identitéten.

Die Feldforschung in diesem Zeitfenster erlaubte auf den Spuren von , Inder_
innen der zweiten Generation® aus der Schweiz, mehr iiber das institutionelle und
diskursive Werden dieses dezentralen Kapitalismus zu erfahren. Gleichzeitig war
es eine Zeit, in der sich fiir ,Inder_innen der zweiten Generation“ aus der Schweiz
viele neue Optionen zwischen Assimilation, kommerziellem Multikulturalismus
und globaler indischer Moderne er6ffneten: Waren Kindheit und Jugend in den
1970er und 1980er Jahren geprigt von Assimilationsdruck und dem Gefiihl ,,zwi-
schen zwei Welten zu leben®, fanden ihre Erfahrungen von kultureller Uberset-
zung, transnationaler Lebenswelt und Vielstimmigkeit im Kontext der intensiven
Globalisierung sowohl in der Schweiz als auch in Indien zunehmend soziale Ent-
sprechung und Anerkennung. Imaginire Geografien, die zwischen dem ,,Westen®
und dem ,,Rest®, zwischen ,,Nord“ und ,,Stid“ unterschieden und damit immer
auch eurozentrische Kategorien von ,,Moderne® und ,,Tradition implizierten, bra-
chen langsam auf, kamen in Bewegung.

Die heutige Zeit ist anders. Die Erinnerung an den 11. September 2001 als Ur-
sprung eines ,,Kampfes gegen den Terror® ist verblasst; antiislamischer Rassismus
ist heute einfach Realitdt. Genauso wird Kapitalismus in Indien nicht mehr als
Werden wahrgenommen, in einem Land, in dem iiber 50 Prozent der Bevolkerung
nach 1990 geboren sind. Die postkolonialen Verhiltnisse sind gekippt und wir le-
ben in einer multipolaren Welt, in der die Dichotomie vom ,Westen“ und dem
»Rest® offensichtlich nicht mehr gilt, auch wenn das nicht alle wahrhaben wollen.
Der selbstverstindliche Revisionismus eines Donald Trump, der unhinterfragte
wirtschaftsnationalistische Chauvinismus von Narendra Modi oder der Aufstieg
rechtsextremer europdischer Parteien wie der Alternative fiir Deutschland (AfD)
sind in den je lokalen Zusammenhéngen Reaktionen auf die Folgen der Dezentrali-
sierung des Kapitalismus. Konnte man ab dem Millenniumswechsel noch zusehen,
wie diese reaktiondren Prozesse stattfanden, sind sie heute Realitit, ohne dass ihr
Werden noch einfach erinnert oder infrage gestellt werden konnte. Wenn sich die
Zeit zwischen den 1990er Jahre bis in die frithen 2010er Jahren mit der Marx’schen
und Engel’schen Wendung ,, Alles was fest ist, schmilzt in die Luft® (, All that is
solid melts into air®) charakterisieren lasst, miissen wir uns heute eher an Gramsci
orientieren: ,Die alte Welt liegt im Sterben, die neue ist noch nicht geboren: Es ist
die Zeit der Monster*. Schien die Zeit zwischen den 1990er und den frithen 2010er
Jahre also geprigt von der Entkoppelung und dem Verfliissigen iiberkommener
Strukturen, Diskurse und Imaginationen, hat seither das Arrangement des Neuen,
die Institutionalisierung des Kommenden solidere Ziige angenommen.

am 14.02.2026, 18:07:02.


https://doi.org/10.14361/9783839441336-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Der genealogische Fokus auf Subjektivierungsprozesse von ,,Inder_innen der zwei-
ten Generation® zwischen Assimilation, Exotik und globaler indischer Moderne
ermoglicht eine historische Tiefenschirfe, mit der die strukturellen Prozesse hin-
ter den schnell wechselnden politischen Debatten und individuellen Lebenssitua-
tionen sichtbar gemacht und analysiert werden konnen. Damit war die bewusste
Entscheidung verbunden, Personen in die Forschung einzubeziehen, die zwischen
30 und 50 Jahren alt sind. Denn in ihren Biografien waren sowohl Erfahrungen
der Assimilationspolitik als auch die Erfahrungen der aufkommenden Globalisie-
rung, des indischen Entwicklungsstaates wie der Liberalisierung eingeschrieben,
ja gespeichert. Wenn auch die Leben von jugendlichen ,Inder_innen der zweiten
Generation“ — oder von Jugendlichen der ,zweiten Generation generell - in der
Schweiz sich heute anders abspielen mogen als diejenigen der Protagonist_innen
in diesem Buch, so argumentiere ich, dass die historisch-genealogischen Logiken
von ,,Assimilation®, ,,Exotik“ und ,globaler indischer Moderne“ weiterhin wirken,
in bestimmten Konfigurationen der Gleichzeitigkeit und individuellen Uberlap-
pung.

Nicht nur ist der Gegenstand dieses Buches das Werden, auch der ethnografi-
sche Forschungsprozess, auf dem es basiert, ist davon gepragt sowie die darin in-
volvierten Personen. In den lehrreichen Wanderjahren der Forschung habe ich in
unzihligen Begegnungen, Gesprachen und Momenten zwischen Europa und Asi-
en inspirierende Menschen getroffen, von denen ich gelernt habe, Wissenschaftler
zu sein, das heifit wissenschaftlich zu schreiben und zu sprechen. Ich habe aber
gleichzeitig eine soziale Position in einer postkolonialen Welt gefunden sowie eine
kosmopolitische Ethik entwickeln konnen.

Ich mochte zu allererst den Personen hinter den Pseudonymen Aftab, Akash,
Anil, Asha, Gayatri, Jasmin, Maya, Raj, Sonia, Sunil, Sushma und Tara danken, die
die Protagonist_innen dieses Buches sind. Auch Dutzenden anderen ,Inder_in-
nen der zweiten Generation“ mochte ich danken, die zu den Erkenntnissen in die-
sem Buch beigetragen haben, auch wenn sie aus dramaturgischen Griinden nicht
als Vorbilder fiir Figuren in diesem Buch dienten. Sie alle haben ihre Zeit, ihre
Geschichten, ihre Erinnerungen - und zum Teil auch Unsicherheiten — mit mir
geteilt. Einige von ihnen haben mir zudem auf gemeinsamen Reisen, Abenteuern,
Festen oder Mittagessen tiefere Einblicke in ihre Lebenswelten, in ihre Familien,
ihren Arbeitsalltag, ihre Freizeit und in ihre personlichen Aspirationen gewéhrt.
Mir ist bewusst, dass die Teilnahme an einer ethnografischen Forschung gerade
fiir Menschen, die als (undefinierbare) Grenzganger_innen oder gar als ,,Fremde®
frith gelernt hatten, ihre Innenwelt vor dufierlichen Zugriffen und Zuschreibungen
zu schiitzen, nicht selbstverstiandlich ist — geschweige denn ein risikofreies Unter-
fangen. Es bedeutete eine Auseinandersetzung mit Routinen und Selbstbildern,
mit Bewiltigungsstrategien, Tabus, ja in einigen Fillen auch Traumata. Ich hoffe,
ich bin mit dem Vertrauen, das mir entgegengebracht wurde, behutsam umge-
gangen. Ansonsten mochte ich mich entschuldigen. Ich hoffe zudem, dass meine

am 14.02.2026, 18:07:02.

13


https://doi.org/10.14361/9783839441336-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Kosmopolitische Pioniere

Gesprachspartner_innen vom Austausch iiber Fremdsein und Transnationalitit,
uber Assimilation und Exotik sowie iiber Gott und die Welt auch profitieren konn-
ten — so wie ich. Dabei ist es wichtig zu betonen, dass die Figuren in diesem Buch
insofern ,,fiktiv sind, als ihnen zwar bestimmte Personen als Vorbilder dienten,
aber ich keinen Anspruch darauf erhebe, die Wahrheit {iber die dahinterstehen-
den Personen zu schreiben. Gegenstand dieses Buches sind nicht diese Personen
selbst, sondern die Subjektivierungsprozesse, die sie prigen und die ich anhand
der Charaktere dieser Ethnografie gemif3 wissenschaftlicher Regeln analysiere
und beschreibe. Dabei ist die ethnografische Sicht eine andere als eine von Freun-
den, Eltern oder gar die eigene auf sich selbst. Und natiirlich ist die hier prasentier-
te Perspektive nicht abschlieflend, sondern unbedingt offen fiir Diskussion und
Kritik.

In den ethnografischen Begegnungen haben mich besonders diejenigen Be-
teuerungen von einigen Gesprachspartner_innen beriihrt, dass sie wahrend der
Forschung iiber gewisse (gute oder schlechte) Erfahrungen in ihrer Biografie zum
ersten Mal gesprochen haben respektive etwas tiber sich selbst und die Welt, in der
wir leben, gelernt haben. Dies erhoffe ich mir auch von diesem Buch. Die Stimmen,
Erfahrungen und Geschichten in dieser Ethnografie sind Teil der Wirklichkeit,
ein Teil eines unterschwelligen Archivs von Wissen, von (Gegen-)Geschichten und
von Utopien, die jedoch nur zu oft unter dem machtvollen Common Sense des
»Eigenen“ und des ,,Anderen® verborgen liegen. Dies gilt sowohl in den nationalen
Offentlichkeiten in der Schweiz und in Indien als auch in institutionellen Teil- und
Suboffentlichkeiten wie in Unternehmen, Familien oder Vereinen.

Ziel dieser Ethnografie ist es, diesen Stimmen Gehor zu verschaffen, nicht weil
sie per se wahr oder authentisch wiren, sondern weil sie als gespeicherte Erfahrun-
gen Teil der sozialen und politischen Wirklichkeit sind, aber in deren Konstrukti-
on kaum anerkannt werden, geschweige denn adidquat daran teilhaben. Ich wiirde
sogar behaupten, dass diese und andere Stimmen, gerade weil sie sich an Rindern
und in Zwischenraumen der Gesellschaft entwickelt haben, einen kritische Per-
spektive auf die Normen und Strukturen werfen, die uns tagtiglich dominieren
sowie Ungerechtigkeit hervorbringen und Freiheit verhindern.

Bedanken mochte ich mich auch bei meinen Kolleg_innen des Universita-
ren Forschungsschwerpunkt (UFSP) Asien und Europa der Universitit Ziirich,
mit denen ich das Graduiertenkolleg von 2007 bis 2010 bestritten habe, sowie
bei den Fachvertreter_innen, die uns ein spannendes Programm geboten haben.
Gemeinsam mit ihnen habe ich erfahren, dass interdisziplinire Forschungszu-
sammenhinge einen wichtigen intellektuellen Nahrboden bieten, und auch, dass
Wissenschaft ein Beruf ist. Die vielen Debatten zu ,,multiplen Modernen“ oder
Hkultureller Ubersetzung“ mit Sinolog_innen, Historiker_innen oder Archéo-
log_innen sind zweifellos in diese Ethnografie eingeflossen. Mit einer gewissen
Nostalgie denke ich an die intellektuelle Kultur am Lehrstuhl Randeria des Eth-
nologischen Seminars der Universitt Ziirich zwischen 2007 und 2014 zuriick, in

am 14.02.2026, 18:07:02.


https://doi.org/10.14361/9783839441336-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

der ich vom Soziologiestudenten zum Sozialanthropologen wurde. In Kolloquien,
Kaffeepausen, Seminaren und Retreats habe ich die postkoloniale Imagination,
das ethnografische Handwerk und die theoretische Innovation kennengelernt, die
die Sozialanthropologie als Disziplin und Ethik in unserer globalen Ara unersetz-
lich macht. Die Erfahrung des kritischen Austausches mit Gerhard Anders, Car-
lo Caduff, Anila Daulatzai, Evangelos Karagiannis, Tobias Rees, Stefanie Strulik,
Roger Begrich, Nikolas Kosmatopoulos, Claudia Nef, Juliane Neuhaus, Matthaus
Rest und mit den vielen anderen Studierenden, Doktorand_innen, Assistent_in-
nen und internationalen Gésten am Lehrstuhl bleibt mir unvergessen und ist wohl
der Hauptgrund, warum ich mich heute als Anthropologe bezeichnen kann.

Wihrend mehrerer akademischer Gastaufenthalte, auf Kongressen und in Se-
minaren konnte ich meine Gedanken und Texte im Austausch mit vielen wun-
derbaren Forscher_innen schirfen. Besonders wichtig fiir das Verstdndnis einer
rassismuskritischen Migrationsforschung in der Anfangszeit der Forschung waren
die intensiven Gesprache mit Paul Mecheril, Urmila Goel und Michael Bommes
sowie spater mit Manuela Bojadzijev, Naika Foroutan, Kien Ngi Ha, Regina Rom-
hild und Vassilis Tsianos. Ich mochte mich auch bei meinen Kolleg_innen aus dem
informellen Forschungsnetzwerk zur postkolonialen Schweiz danken, namentlich
Bernhard Schar, Francesca Falk, Barbara Liithi, Res Zangger und vor allem Patri-
cia Purtschert. Am Max-Planck-Institut in Géttingen hatte ich das Gliick, inspi-
rierende Gesprache mit Boris Nieswand, Ayse Caglar und Peter van der Veer zu
fithren. Aus der Feldforschung in Indien wird der Austausch mit Daniel Naujoks
und Helen Schwenken rund um die Feierlichkeiten des Indischen Diasporatags
2010 in New Delhi unvergessen bleiben. Ich danke auch Patricia Uberoi, Rajni Pal-
riwala, Ravi Sundaram und Meenakshi Thapan, dass sie fiir die Diskussion meiner
Forschung ihre wertvolle Zeit geopfert haben.

Mein ganz herzlicher Dank richtet sich an meine ,,Doktormiitter Shalini Ran-
deria und Claudia Honegger, die mir Geist und Handwerk sozial- und kulturwis-
senschaftlicher Forschung vermittelt haben. Sie haben mich stets auf meinen in-
tellektuellen Irrwegen unterstiitzt - mit dem Wissen, dass eigenstindige intuitive
Entscheidungen grundlegende Bedingungen fiir solide Forschung, kritisches Den-
ken und gutes Leben sind. Mit der Unterstiitzung von Claudia Honegger habe ich
mich eigenwillig in die Gefilde der postkolonialen Studien ,,aufgemacht®, die heute
meine intellektuelle Heimat geworden sind. Shalini Randeria hatte mich gleich
beim ersten Gesprich iiberzeugt, dass die ethnografische Methode und die An-
thropologie notwendig waren fiir meine Forschungsinteressen, und mir dadurch
gleichzeitig den Zugang zu einer intellektuell-affektiven Haltung erlaubt, um in
einer postkolonialen Welt engagiert zu sein.

Auch viele Erfahrungen seit dem Abschluss der Dissertation haben sich pro-
duktiv in diesem Buch niedergeschlagen. Ich danke dem Team und der Com-
munity des nccr - on the move an der Universitit Neuchatel, und insbesondere
dem Direktor Gianni D’Amato, fiir die zwei Jahre als Scientific Officer, die mir

am 14.02.2026, 18:07:02.

15


https://doi.org/10.14361/9783839441336-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Kosmopolitische Pioniere

erlaubt haben, meine Kenntnisse der internationalen Migrations- und Mobili-
tatsforschung zu erweitern. Besonders wichtig fiir den Geist dieses Buches war
zudem meine Involvierung in ein wachsendes Netzwerk von Forschenden, Akti-
vist_innen und Kulturschaffenden zu einem groflen Teil - aber nicht nur - mit
Migrationshintergrund und of color, das in den letzten Jahren rassismuskritische
und postmigrantische Debatten in der Schweiz lanciert hat. Die Mitwirkung an
Projekten wie ,,Die Ganze Welt in Ziirich“ zu Urban Citizenship sowie an ,,Laugh
Up. Stand Up! Rassismuskritisches Humorfestival“ in der Shedhalle Ziirich, am
Berner Rassismusstammtisch, am Salon Bastarde in Ziirich oder am postmigran-
tischen Think & Act Tank Institut Neue Schweiz bewiesen mir nicht nur die ge-
sellschaftliche Relevanz akademischer Forschung, sondern auch das grofle Po-
tenzial von migrantischem und postkolonialem Gegenwissen fiir eine gerechte,
gesellschaftliche Transformation. Neben den vielen Mitstreiter_innen méchte ich
ganz besonders Katharina Morawek, Kijan Espahangizi, Noémi Michel, Said Adrus
und Tarek Naguib danken, die meine Perspektive auf die machtvolle Praxis von
Wissensproduktion an den Schnittstellen von Forschung, Politik und Kultur maf3-
geblich verandert haben.

Die Zeit seit dem Beginn der Forschung 2007 waren nicht nur wissenschaftli-
che Lehrjahre sondern, auch private. Unterstiitzt auf diesem Weg haben mich stets
meine Eltern und mein Bruder sowie meine Verwandten in Indien, in den USA,
Grossbritannien und Hong Kong. Meine ,Migrationsfamilie“ war meine erste
Heimat, wenn sie auch im Kontext von Assimilation als exterritoriales Gebiet galt.
In ihr habe ich die ersten Erfahrungen von kultureller Ubersetzung, von Fremd-
sein und von kosmopolitischer Selbstsorge gemacht; Themen, die dieses Buch be-
handelt und die mich und diese heutige Welt weiterhin prigen. So gesehen ist die-
ses Buch auch Ausdruck meiner eigenen Aspiration eines guten Lebens zwischen
Assimilation, Exotik und globaler indischer Moderne.

Der allergrofite Dank geht an Bea Glaser und meine Téchter Mina und Rani,
die mich wahrend dieser Zeit nicht nur stets inspiriert haben, sondern auch erdul-
det. Sie zeigen mir durch Kritik, Geduld, Liebe und viel Spaf, worum es in einem
guten Leben gehen muss.

Schliefllich mochte meiner Lektorin Anna E. Wilkens und dem Grafiker Ro-
land Regner danken, die dem Rohmaterial sprachlich und visuell den notwendi-
gen Schliff verpasst haben und ohne deren geduldige und engagierte Arbeit dieses
Buch nie zustande gekommen wire.

am 14.02.2026, 18:07:02.


https://doi.org/10.14361/9783839441336-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

