Husserls antirationalistische Bestimmung der
Vernunft

Thomas Nenon (Memphis)

Die beiden letzten Werke Husserls aus den 30er Jahren, nimlich der
Wiener Vortrag und die Krisis-Schrift,! berufen sich auf eine Krise:
eine europdische Krise, eine Krise innerhalb der Wissenschaften und
in Bezug auf sie; Husserl nennt sie auch eine Krise in Bezug auf die
Aufgabe und die Moglichkeiten der Philosophie. Fiir ihn stellen sie alle
Symptome der gleichen Krise dar, weshalb er am Anfang und am
Schluss dieser Werke sie auch als die Krise der » Vernunft« bezeichnet,
als eine Krise in Bezug auf die Beschaffenheit, Moglichkeiten und
Grenzen der Vernunft selbst (Hua VI 7, 10, 13, 273, 319 u. 347).
Grundsitzlich vertritt Husserl in diesen Werken die Ansicht, dass das
neuzeitliche westliche Denken (»européisch« heif$t es bei ihm) eine
fatale Wendung vollzogen hat, indem es sich an einem technisch pro-
duktiven, aber philosophisch viel zu engen Begriff der Vernunft orien-
tiert hat, der die Moglichkeit einer verniinftigen philosophischen Dis-
kussion der normativen, sozialen, ethischen und praktischen Fragen
ausgeschlossen hat, die von den modernen Natur- und empirischen
Sozialwissenschaften nicht gelost werden konnen. Husserls eigene
Darstellung dieser Krise wirkt manchmal etwas missverstindlich — ge-
rade wegen der Ambiguitit des Begriffs der Vernunft und folglich we-
gen Husserls Verwendung des Begriffs der Rationalitit, den er an man-
chen Stellen auf die unangemessene und schicksalhafte Einschrinkung

! »Die Krisis des europiischen Menschentums und die Philosophie« (vorgetragen 1935)
und Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phianomeno-
logie (teilweise verdffentlicht 1936), beide abgedruckt in Band VI der Husserliana (im
Folgenden: Hua), hrsg. von W. Biemel. Den Haag 21962 (der Vortrag ebd. 314-348, die
Schrift 1-276). Zitate von Husserl beziehen sich im Folgenden auf die Husserliana-Edi-
tionen — mit Ausnahme der Ideen I, sieche dazu Fn. 4.

181

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

dessen bezieht, was die Vernunft ist und sein kann, an anderen Stellen
dagegen auf das Projekt der Philosophie selbst und das Ziel der euro-
pdischen Menschheit, die viel weitergehen als das engere Projekt der
modernen Naturwissenschaft. In den Originaltexten ist es schwierig,
diese beiden Bedeutungen von Rationalitdt terminologisch auseinan-
derzuhalten, und in englischsprachigen Ubersetzungen kommt es voll-
ends durcheinander. Man kann dennoch feststellen, dass Husserl den
engeren, an der modernen Naturwissenschaft orientierten Begriff der
Vernunft meistens mit dem lateinischen terminus »ratio« oder mit den
verwandten termini »Rationalitit« oder »Rationalismus« bezeichnet
(z.B. Hua VI, 18{f. in seiner Darstellung des Ursprungs der neuzeitlich
mathematisch angelehnten Naturwissenschaft), den umfassenderen
und seiner Meinung nach angemesseneren Begriff hingegen mit dem
deutschen Wort »Vernunft« (z.B. in den §§2-6 bei der Beschreibung
der traditionellen Rolle der Philosophie, aber auch Hua VI, 275, 329
und 337). Es wire nicht ganz falsch zu behaupten, dass die grundsitz-
liche Absicht dieser beiden Werke in der Aufforderung besteht, die
Vorstellung von der Rationalitdt als dem blofsen »Rationalismus« zu
iberwinden zugunsten einer anderen Konzeption der Rationalitdt in
einem urspriinglicheren und weiterem Sinne der »Vernunft«.2 Des-
wegen auch der Titel, den ich gewihlt habe — denn Husserls positive
Bestimmung der Vernunft ist tatsichlich »antirationalistisch«, wenn
man unter »Rationalitit« vornehmlich den neuzeitlichen Rationalis-
mus versteht.

Im Folgenden mochte ich darlegen, wie Husserls Verwendung des
Terminus in diesen beiden Spitwerken sich demgegeniiber am positi-
ven Sinn des » Vernunft« orientiert, den er von Franz Brentano iiber-
nommen und insbesondere in den Ideen I und in den Kaizo-Aufsdtzen
aus den 20er Jahren weiterentwickelt hat. Ich werde auch zu zeigen
versuchen, dass man durch ein besseres Verstindnis dieser etwas un-
gewohnlichen Bestimmung des Vernunftbegriffs Husserls spite
Schriften besser versteht. Ein richtiges Verstdndnis seiner Bestimmung
der Vernunft kann zugleich helfen, Husserls Gesamtprojekt anders als
diejenigen Kommentatoren zu verstehen, die in Husserl nur einen

2 Man denke hier an die Parallele zu Heideggers Aufruf in seinen fritheren und mitt-
leren Werken, auf die urspriinglichere (griechische) Bedeutung von philosophischen
Begriffen zuriickzukommen, die durch die Ubersetzung ins Lateinische verunstaltet
und verschiittet wurde.

182

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

Descartes des 20. Jahrhunderts gesehen haben.?> Dabei wird sich he-
rausstellen, dass Husserl in einem entscheidenden Sinne grundlegende
Kritik an der Modernitit geiibt hat — nicht, um eine postmoderne Po-
sition jenseits der Unterscheidung von Vernunft und Unvernunft zu
suchen oder um den traditionellen Sinn der Vernunft zu untergraben,
sondern um eine verschiittete, seiner Meinung nach urspriinglichere
Bestimmung der Vernunft wieder in Erinnerung zu rufen, die es der
Philosophie mdglich machen soll, ihre traditionelle Rolle in einer Wei-
se wieder auszuiiben, die von der falschen, viel zu engen, modernen
Vorstellung der Rationalitdt als Rationalismus verhindert wird.

Teil IV von Husserls grofsem systematischem Werk, den Ideen I, tragt
die Uberschrift »Vernunft und Wirklichkeit«. Etwas befremdlich ist
aber, dass der Begriff der Vernunft hier wenig oder gar nichts mit der
traditionellen — und auf Deutsch heifst das meist: der Kantischen oder
Hegelschen — Bestimmung dieses Begriffs zu tun hat. Im folgenden
mochte ich zuerst beschreiben, wie Husserl diesen Begriff in den Ide-
en I entwickelt, und dann durch Hinweise auf andere Werke, insbeson-
dere die Kaizo-Aufsitze, zeigen, dass der Begriff der Vernunft bei Hus-
serl sich zwar von Brentanos Bestimmung des Begriffs in seinem Werk
Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889) ableitet, aber einen
eigenen Sinn bekommt, der tiber Brentano hinausgeht. Es wird sich
herausstellen, dass Husserl die typischen neuzeitlichen Auffassungen
vom Wesen der Vernunft deutlich ablehnt, da er die Vernunft gerade
nicht als ein intellektuelles Vermdgen auffasst und noch weniger damit
einverstanden ist, der modernen Tendenz zu folgen, die Vernunft (ra-
tio) auf eine Art ratiocinatio oder Kalkiil zu reduzieren. Im Gegenteil,
ein Hauptthema des Wiener Vortrags und der Krisis-Schrift liegt gera-
de in der Bekampfung dieser Tendenz.

3 Ich denke hier etwa an Richard Rorty, Hubert Dreyfus u.a., die eine Geschichte der
Philosophie des 20. Jahrhunderts konstruieren, die Husserl und Descartes auf der einen
Seite Heidegger und anderen angeblich weniger rationalistischen, praktisch orientierten
Figuren gegeniiberstellt.

183

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon
Il

Man konnte den Vierten Teil der Ideen I als Husserls Auseinanderset-
zung mit der Frage beschreiben, die traditionell als die Frage nach der
»Objektivitdt« der Erkenntnis gestellt wurde: der Frage nach dem Ver-
hiltnis zwischen einem Erkenntnisanspruch und dem Gegenstand, auf
den er sich bezieht, oder — um die Terminologie zu verwenden, die
Husserl statt dessen bevorzugt — nach dem Verhiltnis zwischen Bedeu-
tungsintentionen und deren méglichen Erfiillungen. Wir erinnern uns,
dass Husserl in den Logischen Untersuchungen die traditionelle Frage
nach der Ubereinstimmung zwischen der Erkenntnis und ihrem Ge-
genstand in eine ganz andere Fragestellung umgewandelt hat. In der
V. Untersuchung hat Husserl das Thema der Gegenstiandlichkeit im
Verlauf seiner Analyse der Bedeutungsintentionen eingefiihrt, durch
die wir uns auf Gegenstinde intentional beziehen, so dass aus phiano-
menologischer Perspektive die »Gegenstinde« immer als Gegenstinde
der moglichen oder aktuellen Intention betrachtet werden, durch die
sie vom Bewusstsein jeweils vorgestellt werden. Der Philosoph weif3,
dass das, was wir im Alltag geradehin und ohne darauf zu reflektieren
die Gegenstinde nennen, in Wahrheit immer »intentionale Objekte«
sind. Das heif3t weder, dass es keinen dieser Intention entsprechenden
wirklichen Gegenstand gibt, noch dass dieser Gegenstand — falls er
existiert — nicht genauso beschaffen sein kann, wie die Intention ihn
vermeint, sondern nur, dass jedes Mal, wenn wir von einem wirklichen
oder nicht wirklichen Gegenstand sprechen oder ihn auch nur denken,
irgendeine Intention besteht, wodurch unser Bewusstsein auf diesen
Gegenstand gerichtet ist. Die Frage nach seiner Wirklichkeit und die
Frage, ob er wirklich so ist, wie wir ihn intendieren, wird in der VL
Logischen Untersuchung als die Frage nach der moglichen Erfiillung
dieser Intention gestellt. Allgemein anerkannt ist nun auch, dass einer
der grofiten Beitridge Husserls zur Philosophie des 20. Jahrhunderts in
seiner Einsicht besteht, dass die Erfiilllung von Intentionen vermittels
der Anschauung in einem weiten Sinne erfolgen kann, die nicht nur die
Evidenz der sinnlichen Wahrnehmung einschlief3st, sondern auch viel-
faltige Erfahrungen umfasst, die als angemessenes »Sehen« oder »Ein-
sehen« des vermeinten Sachverhalts gelten konnen, so dass die Inten-
tion als erfiillt, d.h. bestdtigt gilt, z.B. die Durchfiihrung eines
mathematischen Beweises oder die Einsicht in das Bestehen nicht nur

184

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

von physischen Objekten — »Dinge« heiflen sie bei Husserl —, sondern
auch von Sachverhalten oder Werten.

Husserls Analyse des Wahrheitsphinomens in den Ideen I baut
auf seinem Ansatz in den Logischen Untersuchungen insofern auf, als
im Mittelpunkt weiterhin die Frage nach dem Verhiltnis von Intention
und Erfillung steht, aber in der neuen Terminologie von noesis und
noema. Auf die immer noch heftige wissenschaftliche Diskussion nach
dem Status vor allem des noema mdochte ich mich in diesem Zusam-
menhang nicht einlassen, aber zum Zwecke dieses Beitrags festhalten,
dass dieses Begriffspaar den Unterschied zwischen dem Akt des Inten-
dierens eines Gegenstandes (der noesis) einerseits und seinem korrela-
tiven intendierten Gegenstandsgehalt (noema) andererseits markiert —
ohne dass man notwendigerweise davon ausgehen muss, dass der Ge-
genstand selbst wirklich existieren muss und wirklich so beschaffen
sein muss, wie er intendiert wird. Festzuhalten ist auch, dass es gerade
das Noema ist, das sich als identisch mit dem wirklichen Gegenstand
im Fall einer erfiillten, d. h. bestitigten Intention erweist. Jede objekti-
vierende Intention zielt wesenhaft auf solche Erfiillung, aber nicht jede
Intention erreicht sie. So hat jede Intention ihren intentionalen Gegen-
stand, der aber nicht immer mit einem echten Gegenstand identisch
sein muss.

In den Ideen I fithrt Husserl die Diskussion dieser moglichen
Identitit oder — traditionell gesprochen — dieser moglichen Uberein-
stimmung unter dem Titel der » Vernunft«. Husserl fiihrt die Probleme
des »Vernunftbewusstseins« als korrelativ zur Bestimmung des Wirk-
lichkeitsbegriffs ein, denn gerade im Vernunftbewusstsein weist sich
die Wirklichkeit des Gegenstands oder des Sachverhalts aus (Hua 111/
1, 281).* Daher hingen fiir Husserl die Phanomene der Wirklichkeit,
der Wahrheit und der Vernunft aufs engste zusammen: »Im Bereich
der Logik, d.h. der Sitze, gehoren swahr-sein< oder swirklich-sein< und
>verniinftig ausweisbar-sein¢ prinzipiell zusammen« (Hua I11/1, 282).
Wenn wir dann die weitere Frage stellen, worin die verniinftige Aus-
weisung oder das Vernunftbewusstsein eines gesetzten Sinnes bzw.
Sachverhaltes besteht (um es »objektiv« auszudriicken) oder eines Sat-
zes (aus der korrelativen subjektiven Perspektive), dann besteht die

¢ Zitate aus den Ideen I beziehen sich im Folgenden auf Band I1I/1 der Husserliana,
aber die Seitenzahl bezieht sich auf die Originalausgabe von 1913, die in der Husserlia-
na-Ausgabe am Rand angegeben wird.

185

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

Antwort im Hinweis auf die Leistung der Einsicht, des »originir ge-
benden Bewusstseins« — Erfahrung aus erster Hand, kénnte man sa-
gen —, und diese besteht wiederum in nichts anderem als dem, was in
der VI. Logischen Untersuchung »Erfiillung« genannt wurde: »Der
Unterschied betrifft die Weise, wie der blofie Sinn, bzw. Satz [...] er-
tiillter oder nicht erfiillter Sinn und Satz ist.« (Hua III/1, 283)

Es sind natiirlich nicht alle Erfiilllungen gleich — gezielt wird auf
vollstandige, leibhaftige und originidre Gegebenheit, die » Anderssein
ausschlieft« (Hua I11/1, 285). Und nicht jede Erfiillung geniigt diesem
Anspruch — es konnen partielle, indirekte oder abgeleitete sein. Aber
das Vernunftbewusstsein ist die Bezeichnung fiir die grundsitzliche
Tendenz, addquate Erfiillung fiir das Gesetzte zu suchen, und als das
Ideal der vollkommenen und unwiderlegbaren Bestitigung oder Erfiil-
lung wird sie nicht nur in Verbindung mit dem Phéinomen der Wahr-
heit gebracht, sondern auch mit dem Streben nach Gewissheit bzw.
dem, was Husserl die »Urdoxa« nennt. »Es ist als eine phanomenologi-
sche Erkenntnis von grofiter Wichtigkeit zu betrachten, dass [...] Ver-
nunftbewusstsein tiberhaupt eine oberste Gattung von thetischen Mo-
dalititen bezeichnet, in der eben das auf originire Gegebenheit
bezogene >Sehen< (im extrem erweiterten Sinne) eine festbegrenzte
Artung ausmacht.« (Hua I11/1, 285 f.) Einige Sétze weiter fiigt er hinzu:
»Wahrheit ist offenbar das Korrelat des vollkommenen Vernunftcha-
rakters der Urdoxa, der Glaubensgewissheit.« (Hua II1/1, 290)

Die wesentliche Gerichtetheit des Bewusstseins auf endgiiltige
Bestiatigung bezeichnet Husserl auch mit dem Begriff der »Rechtheit«
(Hua I11/1, 289). Die Rechtheit besagt, dass das Setzen des Sachverhalts
zu Recht erfolgte, dass der Gegenstand oder der Sachverhalt so gesetzt
wurde, wie er gesetzt werden sollte — weshalb die Diskussion um das
Phinomen, das in der Neuzeit unter dem Namen der »Objektivitit«
der Erkenntnis gefiithrt wurde, sich hier in den Ideen I um den Begriff
der Evidenz dreht (genauso wie in den Logischen Untersuchungen),
und das Ideal der Vernunft in Zusammenhang mit der Suche nach Evi-
denz diskutiert wird, welche subjektiven Bewusstseinsgestalten wie
Meinungen begriinden kann. Der Begriff der Rechtheit driickt den te-
leologischen Charakter der Vernunft aus, sowohl die inhérente Ten-
denz der Meinungen auf Bestitigung (oder allgemeiner gesagt: aller
setzenden oder thetischen Intentionen, die ungefihr den »objektivie-
renden« Intentionen der Logischen Untersuchungen entsprechen, auf
Erfiillung) als auch den wesentlichen Anspruch solcher Intentionen,

186

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

den Gegenstand so vorzustellen, wie er ist — einen Anspruch, der die
Norm ihrer Bewertung als erfolgreich oder erfolglos in sich birgt.

Wichtig ist aber auch, dass Husserl in §138 der Ideen I die Unter-
scheidung zwischen sinnlicher und kategorialer Anschauung aus der
VL. Logischen Untersuchung weiterdenkt und behauptet: »Jeder Regi-
on und Kategorie pritendierter Gegenstinde entspricht phdanomenolo-
gisch nicht nur eine Grundart von Sinnen, bzw. Sitzen, sondern auch
eine Grundart von originir gebendem Bewusstsein solcher Sinne und
ihr zugehorig ein Grundtypus origindrer Evidenz, die wesensmaflig
durch so geartete originire Gegebenheit motiviert ist.« (Hua I11/1, 288)
Die Einfiihrung des Begriffs der Region — mit ihrer je eigenen, ihr ent-
sprechenden Einstellung, ihren eigenen Grundkategorien, ihrer eige-
nen Gegenstandsart und ihrer eigenen Art der Evidenz — eréffnet die
Moglichkeit, vielfiltigere und viel subtilere Unterscheidungen zu ma-
chen als nur die zwischen Gegenstinden der Sinne (Dingen) und kate-
gorialen Objekten (Sachverhalten). Zwar hatte Husserl schon in den
Logischen Untersuchungen differenziertere Unterscheidungen als nur
diejenige zwischen sinnlichen und kategorialen Gegenstinden ange-
deutet, aber in den Ideen I wird er sehr explizit in bezug auf die Viel-
zahl und Vielschichtigkeit der Gegenstandbereiche (man denke etwa an
den Unterschied zwischen der Region der Natur (d. h. der bloflen Din-
ge) und der Region des Geistes, und innerhalb dieser an den Unter-
schied zwischen Gebrauchs- bzw. Kulturobjekten und Personen — oder
an den Unterschied zwischen diesen Gegenstandsarten, die alle phy-
sisch instantiiert sind, und der Region der idealen Objekte wie der
Zahlen und der logischen Prinzipien).

In §139 erlautert Husserl die Erweiterung des Evidenzbegriffs
und damit auch des Begriffs der Vernunft als Rechtheit iiber den theo-
retischen Bereich hinaus in die »axiologische« oder »asthetische« und
auch in die praktische Sphire. In beiden soll die Vernunft mit dem
»Charakter der Rechtheit« zusammenfallen, wonach die jeweilige In-
tention auf die Erfiillung durch die jeweils spezifische Art der Evidenz
gerichtet ist, die den Gegenstand idealiter als schon, angenehm oder
lobenswert, eine Handlung als gut oder bose ausweist: »Evidenz ist
aber keineswegs ein blofer Titel fiir derartige Vernunftvorkommnisse
in der Glaubenssphire (und gar nur in der des pradikativen Urteils),
sondern fiir alle thetischen Sphiren und insbesondere auch fiir die be-
deutsamen zwischen ihnen verlaufenden Vernunftbeziehungen.« (Hua
I11/1, 290) Jede dieser Sphiren ist einzigartig und hat ihre eigenen

187

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

Rechtfertigungsarten, die vielleicht einige Gemeinsamkeiten, aber
auch signifikante Unterschiede aufweisen, die alle ein Thema der phi-
nomenologischen Untersuchung darstellen kénnen.

Sowohl sachlich wie terminologisch folgt Husserl hierin, wie er in
einer aufschlussreichen FuSnote (Hua I11/1, 290) feststellt, Franz Bren-
tanos »genialer Schrift« Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis,® wo-
rin Brentano der Frage nach dem Ursprung und der Geltung ethischer
Normen anhand einer Analyse der Wahrheit von Aussagen iiber sie
und der Evidenz nachgeht, die die Rechtfertigung dieser Normen ge-
wihrleistet. Diese Rechtfertigung der Normen und der Urteile iiber sie
nennt Brentano deren »Rechtheit«.6 Auch in der Unterscheidung der
Vermégen in das theoretische, das axiologische und das praktische folgt
Husserl der Einteilung Brentanos, die dieser selbst auf Descartes zu-
riickfithrt,” die aber — wie Brentano selbst wohl weif3 — natiirlich viel
weiter in die Geschichte der Philosophie zuriickgeht.

Zusammenfassend konnen wir feststellen, dass Husserl den Be-
griff der Vernunft in den Ideen I als die Rechtheit einer thetischen In-
tention bestimmt, die durch die Einsicht oder die anschauungsmifige
Evidenz der Wirklichkeit eines Gegenstandes oder des Bestehens eines
Sachverhalts gewihrleistet wird, weshalb der Begriff der Wirklichkeit
in enger Beziehung zum Begriff der Wahrheit steht. Darin stimmt die-
se Bestimmung mit der Position der V. und VI. Logischen Unter-
suchung tberein, aber sie ist auch insofern weiter, als nicht nur der
Umfang der intentionalen Gegenstandsarten, die Husserl thematisiert,
sich erweitert hat, sondern auch die Arten der Intentionen, die unter
der allgemeinen Norm der Rechtheit oder RechtmafSigkeit stehen, wie
z.B. auch intentionale Stellungnahmen wie Werten und Wollen.

V.

In den Kaizo-Aufsitzen setzt sich diese Konzeption der Vernunft fort,
aber die Betonung verlagert sich von der Sphire theoretischer Urteile
auf die Frage nach der praktischen Vernunft iiberhaupt. Husserl eigene
Erfahrungen und die allgemeine Lage in Europa zeigten eine generell

Franz Brentano: Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889). Hamburg #1955.
Ebd. 16-19.
Ebd. 17.

N o @

188

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

anerkannte Unfihigkeit der europidischen Gesellschaften — aber auch
der Fortschritte in den Wissenschaften — die Einbriiche zu verhindern,
die Husserl und seine Zeitgenossen in und nach dem Ersten Weltkrieg
erleiden mussten. Dieses Versagen fiihrte Husserl nicht dazu, die Su-
che nach der Vernunft aufzugeben, sondern sie vielmehr als Teil einer
umfassenderen Aufgabe der individuellen und sozialen Erneuerung
aufgrund verniinftiger Reflexion und verniinftigen Handelns zu inten-
sivieren.

Als Personen, behauptet Husserl, sind die Menschen frei, sie ent-
scheiden sich und handeln nicht nur nach vorgegebenen kausalen Ge-
setzen, sondern aufgrund von Motivationen, die Priorititen setzen,
Entscheidungen bestimmen und Handlungen leiten. Wenn Husserl da-
zu auffordert, dies verniinftig zu tun, so verwendet er die in den Ideen I
entwickelte Terminologie und stellt die Frage nach der Vernunft als
Frage nach der Rechtheit sowohl von Meinungen wie auch von Werten
und Handlungen: »Und noch ein Wichtiges: Zu den Akten und ihren
Motivationen gehoren Unterschiede der Vernunft und Unvernunft, des
srechten< und >unrechten< Denkens, Wertens und Wollens.« (Hua
XXVII, 8) Verniinftig Werten und Handeln heif3t rechtes Werten und
Handeln. Das Streben nach der Vernunft besteht im Streben nach rech-
ten Werten, nach den Gegenstinden und Sachverhalten, die wirklich
wertvoll sind, und im Streben nach dem rechten Ziel des Handelns,
nach einer Einsicht in das wahrhaft Gute, das zum Leitfaden fiir das
Handeln dienen kann.

Die Suche nach der Rechtheit im Meinen, Werten und Wollen
wird auch als die Suche nach der »Echtheit« terminologisch festgehal-
ten (Hua XXVII, 11 u. 30). Es geht darum, das echt Wahre vom angeb-
lich Wahren, das echt Wertvolle vom scheinbar Wertvollen und das
echt Gute vom nur vermeintlich Guten zu unterscheiden. Dieses Stre-
ben nach Authentizitit hat nichts mit dem existentialistischen Begriff
der Eigentlichkeit zu tun, nach dem eine jede Wahl gleich ist, sofern sie
nur konsequent und bewusst oder eigens ergriffen wird. Sie ist viel-
mehr Brentanos Auffassung verpflichtet, es gebe giiltige und ungiiltige
Normen, so dass das Streben nach Echtheit in der Suche nach Normen
besteht, die tatsdchlich die Giiltigkeit besitzen, die sie beanspruchen —
die fiir Brentano die rechten statt die unrechten sind. Sowohl fiir Bren-
tano wie auch Husserl ist das Wissen um die Giiltigkeit der echten
Normen nicht angeboren, sondern durch Erfahrungen der Evidenz er-
worben, in denen sich das eine als gut Vermeinte als ein echtes Gut

189

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

erweist und anderes, nur scheinbar Gutes eben auch als solches und
damit als unechtes oder unwahres Gut zeigt. Beide Male dreht es sich
nicht bloff um personliche Priferenzen oder gesellschaftliche Konven-
tionen, sondern um Sachlagen, woriiber wir uns als Einzelne oder als
Gesellschaft irren kénnen. Husserl Vertrauen in die Fahigkeit der Ver-
nunft, das Echte vom Unechten zu unterscheiden, besagt, dass mit der
Zeit und aufgrund von Erfahrung verniinftige Menschen entdecken
konnen, ob sie richtig liegen oder nicht.

Fiir Husserl gilt das fiir alle Arten der theoretischen, axiologischen
und praktischen Stellungnahmen: »Andererseits hebt sich aber die
schauende Klarheit, die >Evidenz«, die >Einsicht< als Bewusstsein der
direkten Selbsterfassung des Gemeinten (im realisierenden Handeln
das der Erreichung des Zielwertes selbst), vom blofSen antizipierenden
Vermeinen ab. Es wird zu einer nun besonders gewerteten und ange-
strebten Quelle bewihrender Normierungen. So versteht sich das Ei-
gentiimliche des Vernunftstrebens, als eines Strebens, dem personli-
chen Leben hinsichtlich seiner jeweiligen urteilenden, wertenden und
praktischen Stellungnahmen die Form der Einsichtigkeit bzw. in sich
anmessenden Beziehung auf sie, die der Rechtmifligkeit oder Verniinf-
tigkeit zu geben. Es ist, korrelativ ausgedriickt, das Streben, das in den
entsprechenden Hinsichten >Wahre« — wahres Sein, wahre Urteils-
inhalte, wahre oder >echtec Werte und Giiter — in der einsichtigen
Selbsterfassung herauszustellen, an dem die blofen Meinungen das
normierende Mafd der Richtigkeit und Unrichtigkeit haben.« (Hua
XXVII, 26) Aus dieser Perspektive erscheint sogar das Meinen als eine
bestimmte Titigkeit des Menschen, eine geistige Handlung, so dass der
angestrebte Ubergang von der bloSen Meinung zum theoretischen
Wissen eine Sonderform der umfassenderen Tendenz zur Realisierung
der praktischen Vernunft im allgemeinen darstellt. Die Vernunft stellt
die Norm fiir das Handeln iiberhaupt dar, wovon Meinen und Wissen
nur besondere Gestalten sind (Hua XXVII, 41).

Das Streben nach Echtheit in allen Stellungnahmen hat seinen
Ursprung in einem dem Bewusstseinsleben innewohnenden Drang,
seine Meinungen, Wertungen und Handlungen an etwas orientieren
zu konnen, das mit dem weiteren Verlauf der Erfahrung in Einklang
stehen wird — etwas, das Dauer und Bestand haben kann. Als die Suche
nach dem eigentlichen Ziel der praktischen Bestrebungen heifst dieses
Ziel auch schlicht »die Gliickseligkeit« (Hua XXVII, 25). Dieses Stre-
ben findet auf der untersten Stufe in Gefithlen und Assoziationen statt,

190

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

die sozusagen unbewusst auf Einheit, Kontinuitit und Bewihrung ge-
richtet sind und somit eigene Arten der Evidenz haben. Sie werden
aber erst dann verniinftig, wenn zwei Elemente hinzukommen — nam-
lich der Prozess der Reflexion und die Gerichtetheit auf Allgemeinheit.

Die Reflexion verlangt einen Schritt zuriick aus den bisherigen
Stellungnahmen, um zu priifen, ob man tatsachlich geniigend Evidenz
hat, um sie zu rechtfertigen, und die Bereitschaft, sie zu revidieren oder
ganz zuriickzunehmen, wenn sie sich in dieser Hinsicht als mangelhaft
erweisen. Dieser Prozess der Selbstkritik kann schliefllich zur Suche
nach zuverldssigen Prinzipien, insbesondere Wesenswahrheiten, fiih-
ren, die als feste Grundlage fiir Wissen und Handeln dienen kénnen. Er
fithrt damit auch auf die Wissenschaft im weitesten Sinne, die nach
Husserls Darstellung ihren historischen Ursprung im Aufkommen
der philosophischen Reflexion hat, die er die »Sokratisch-Platonische
Wendung« in der griechischen Antike nennt.

Das zweite zusitzliche Element, das Husserl in dieser urspriing-
lichen Wende erblickt, besteht in der Fahigkeit des Menschen, all-
gemein zu denken. Das Streben nach Einheit wird fiir Husserl erst
dann wirklich verniinftig, wenn die Suche nach dem Wahren, Wert-
vollen und Guten explizit allgemein wird. Dann ist die Gliickseligkeit
als das Gute nicht nur etwas individuelles, sondern ein anzustrebendes
interpersonales und allgemeines Gut (vgl. z. B. Hua XXVII, 30 und 40).
Nur wenn man allgemein denkt, werden die Bestrebungen des Einzel-
nen wirklich verniinftig und daher erst auch wirklich frei. Husserl
schreibt diese Einsicht den alten Griechen zu, aber auch Kant kénnte
Autor der folgenden Zeilen Husserls sein: »Nun gehéren zu den im
Wesen der humanen Geistigkeit a priori als moglich vorgezeichneten
Bewusstseins- bzw. Motivationsgestalten auch die Normgestalten der
sVernunft, und a priori besteht zudem die Moglichkeit, in Freiheit all-
gemein zu denken und gemif selbsterkannter apriorischer Normge-
setze praktisch und allgemein zu bestimmen« (Hua XXVII, 9). Eine
Norm ist echte praktische Norm, eine verniinftige Norm fiir Husserl
erst dann, wenn sie allgemein gilt. Oder, wie er es an anderer Stelle
formuliert, die Freiheit muss die Form eines »Uberhaupts« annehmen,
das den menschlichen Willen zur Vernunft erhebt (Hua XXVII, 24).

Husserl unterscheidet sich aber von Kant in diesem Aufsatz nicht
nur hinsichtlich des Umfangs des ethischen Bereichs, der fiir ihn die
praktische Vernunft insgesamt und nicht nur die »reine praktische Ver-
nunft« oder die Moral betrifft, sondern auch hinsichtlich der Aufgabe,

191

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

die dem Philosophen — und spezifischer dem Phéinomenologen — bei der
Bestimmung und Propagierung der dieser Ethik zugrundeliegenden
Prinzipien zugeschrieben wird.

V.

Fiir Husserl in den 30er Jahren zihlt diese Allgemeinheit — Husserl
nennt sie zu dieser Zeit den »Universalismus« — zu den wichtigsten
Merkmalen der Rationalitit im echten Sinne. Dieser Begriff — vor al-
lem in Verbindung mit Husserls Verwendung des Namens »Europa«
und seiner engen Beziehung zur Aufgabe der Vernunft — ist nicht sel-
ten missverstanden worden.? Das ist einerseits sehr verstandlich — weil
Husserl zwar ausfiihrlich darlegt, wie neuzeitliche philosophische Ent-
wicklungen den echten Sinn der Vernunft verstellt haben, aber wenig
iiber den positiven Sinn der Vernunft sagt, den er meint. Ich hoffe, dass
wir durch den Rekurs auf das bisher Gesagte jetzt in der Lage sind,
diesen positiven Sinn genauer zu beschreiben. Zuerst aber gilt es zu
kldren, was sie nichtist, d. h. die neuzeitlichen Positionen zu umreiflen,
die Husserl ablehnt.

Ganz klar ist, dass die Allgemeinheit der Vernunft im positiven
Sinn nicht den Objektivismus meint, der die Vernunft und ihre Aus-
richtung auf Allgemeingiiltigkeit auf einen bestimmten Begriff der
Objektivitat reduziert, der nur fiir eine Region, nimlich die der Natur
im Sinne des Korrelats der neuzeitlichen Naturwissenschaft, angemes-
sen ist — wodurch alle andere Regionen des Seienden als inexistent
erscheinen oder als irrationale, d.h. auflerhalb der Reichweite des ra-
tionalen Diskurses situierte. Ein weiter Sinn der Vernunft wirkt, wie
wir gesehen haben, diesem Sinn entgegen, denn Vernunft im weiten
Sinne stellt klar, dass die Evidenzen, die als verniinftige Ausweisung
gelten konnen, sehr vielfiltig und keinesfalls deshalb weniger verniinf-
tig sind, nur weil sie von der naturwissenschaftlichen Ausweisung ab-
weichen. Husserls geforderte Riickwendung zur Subjektivitit soll ge-
rade zeigen, wie diese engere Auffassung zustande kam und dass es ein

8 Die fragliche Allgemeinheit kann auch in anderen Kulturen vorkommen — wie Hus-
serl auf S. 335 (Hua XXVII) bemerkt: »Nur die Fihigkeit zu einer universalen kritischen
Haltung, die freilich auch ihre Voraussetzungen hat in einer gewissen Hohe der vor-
wissenschaftlich Kultur, muss vorhanden sein.«

192

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

unberechtigtes Vorurteil darstellt, sie als die ausschliefSliche Form der
Vernunft anzusehen. Damit soll der Weg zu einer Rehabilitierung
eines verniinftigen Diskurses auch in Bezug auf die Probleme des Wer-
tens und des Handelns (wie auch des Wissens in Bereichen, die anders
als der naturwissenschaftliche verfasst sind, etwa von Gebrauchsgiitern
oder Personen) freigemacht werden, die sich nicht nur durch Zahlen
und Fakten im Sinne der Natur- und naturwissenschaftlich orientierten
Sozialwissenschaften losen lassen. Dies stellt kein rationalistisches
Programm im Sinne des Cartesianismus dar, der alles deduktiv aus
ersten Prinzipien ableiten will, da gerade die wichtigsten Fragen die
Grundlagen betreffen, die nicht aus anderen Voraussetzungen dedu-
ziert werden konnen. (Hier hilft es, sich an Husserl sorgfiltige Ana-
lysen der Moglichkeiten und Grenzen der formalen Logik in der For-
malen und Transzendentalen Logik zu erinnern).

Der Universalismus, den Husserl fordert, soll vielmehr ein Ruf
zuriick zu den Sokratisch-Platonischen Wurzeln der Philosophie und
der Wissenschaft sein, namlich zur systematischen und wiederholten
Priifung der eigenen Annahmen und Voraussetzungen darauthin, ob
sie wirklich in Evidenzen gegriindet sind. Sie ist in diesem Sinne
Selbstbesinnung, bestindige Selbstkritik, die zu Selbstverantwortung
fithren soll. Insofern ist sie gerade das Gegenteil eines dogmatischen,
auf sich selbst insistierenden oder hegemonialen Rationalismus, viel-
mehr die stindige selbstkritische Priifung der eigenen Meinungen,
Werte und Motive.

VI.

So gesehen kommt Husserls Begriff der Vernunft den philosophischen
Ansitzen der Hermeneutik und der kritischen Theorie niher als dem
Rationalismus von Descartes oder Leibniz. Denn seine Bestimmung
der Vernunft lisst diese eher als einen Prozess erscheinen, als eine Auf-
gabe, an der viele Menschen partizipieren kénnen. Wir haben es hier
nicht ausgefiihrt, aber man konnte zeigen, wie in seinen spaten Wer-
ken die Aufgabe der Vernunft, und damit der Phanomenologie aus-
driicklich iiber das blof3 Individuelle hinausweist in einen, wie er es
nennt, »Einfiihlungshorizont«. An Hegel und die kritische Theorie er-
innert die Charakterisierung der Vernunft als Echtheit — als der Ube-

193

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Nenon

reinstimmung einer Sache, wie sie wirklich ist, mit dem Geltungs-
anspruch, den sie erhebt, von Sein und Schein.

Diese »antirationalistische« Bestimmung der Vernunft lasst diese
als ein viel reichhaltigeres Vermdgen als die »rationalistische«, »intel-
lektualistische« Vernunft erscheinen. Die Einsicht, dass es vielfaltige
Gegenstandsregionen gibt, bedeutet, dass die Vernunft eben auch viel-
faltige Gestalten annehmen kann und muss. Husserls Betonung der
Rolle der Anschauung verdeutlich auch, dass das Streben, das Leben
verniinftig zu gestalten, gerade keine endgiiltige Abkehr von den Ge-
genstinden des Alltags und unserer konkreten Erfahrung beinhaltet,
sondern dass wir uns in der richtigen Weise auf sie einlassen miissen
(und nicht nur durch den sie verstellenden und verengenden Blickwin-
kel der naturalistischen Vorurteile der Neuzeit), wenn man echte Ra-
tionalitdt im Meinen, Werten und Handeln erreichen will.

Rationalitit in diesem Sinne stellt gerade das Gegenteil des Re-
duktionismus und Selbstverlusts dar. Sie ermoglicht die Wiederent-
deckung der Reichhaltigkeit der menschlichen Erfahrung — und dies
gerade in einer Welt, deren wirklicher Sinn im falschen Gegensatz zwi-
schen Rationalismus und Objektivismus einerseits und Irrationalismus
andererseits verloren zu gehen droht. Husserl unterscheidet sich aber
von Hegel (oder zumindest von der landlaufigen Interpretation He-
gels) durch die Offenheit des Ausgangs dieses Prozesses und durch
den Verzicht auf eine bestimmte Methode, spezifische Ergebnisse ab-
zuleiten. Daher — trotz Husserls starker Rhetorik der Reform und der
absoluten Ideale — seine bescheidene Feststellung zu Beginn seines letz-
ten Werkes: »Ich versuche zu fithren, nicht zu belehren, nur aufweisen,
zu beschreiben, was ich sehe« (Hua VI, 17).

194

https://dol.org/10.5771/9783495860387-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.

