
Husserls antirationalistische Bestimmung der
Vernunft

Thomas Nenon (Memphis)

I.

Die beiden letzten Werke Husserls aus den 30er Jahren, nämlich der
Wiener Vortrag und die Krisis-Schrift,1 berufen sich auf eine Krise:
eine europäische Krise, eine Krise innerhalb der Wissenschaften und
in Bezug auf sie; Husserl nennt sie auch eine Krise in Bezug auf die
Aufgabe und die Möglichkeiten der Philosophie. Für ihn stellen sie alle
Symptome der gleichen Krise dar, weshalb er am Anfang und am
Schluss dieser Werke sie auch als die Krise der »Vernunft« bezeichnet,
als eine Krise in Bezug auf die Beschaffenheit, Möglichkeiten und
Grenzen der Vernunft selbst (Hua VI 7, 10, 13, 273, 319 u. 347).
Grundsätzlich vertritt Husserl in diesen Werken die Ansicht, dass das
neuzeitliche westliche Denken (»europäisch« heißt es bei ihm) eine
fatale Wendung vollzogen hat, indem es sich an einem technisch pro-
duktiven, aber philosophisch viel zu engen Begriff der Vernunft orien-
tiert hat, der die Möglichkeit einer vernünftigen philosophischen Dis-
kussion der normativen, sozialen, ethischen und praktischen Fragen
ausgeschlossen hat, die von den modernen Natur- und empirischen
Sozialwissenschaften nicht gelöst werden können. Husserls eigene
Darstellung dieser Krise wirkt manchmal etwas missverständlich – ge-
rade wegen der Ambiguität des Begriffs der Vernunft und folglich we-
gen Husserls Verwendung des Begriffs der Rationalität, den er an man-
chen Stellen auf die unangemessene und schicksalhafte Einschränkung

181

1 »Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philosophie« (vorgetragen 1935)
und Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomeno-
logie (teilweise veröffentlicht 1936), beide abgedruckt in Band VI der Husserliana (im
Folgenden: Hua), hrsg. von W. Biemel. Den Haag 21962 (der Vortrag ebd. 314–348, die
Schrift 1–276). Zitate von Husserl beziehen sich im Folgenden auf die Husserliana-Edi-
tionen – mit Ausnahme der Ideen I, siehe dazu Fn. 4.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen bezieht, was die Vernunft ist und sein kann, an anderen Stellen
dagegen auf das Projekt der Philosophie selbst und das Ziel der euro-
päischen Menschheit, die viel weitergehen als das engere Projekt der
modernen Naturwissenschaft. In den Originaltexten ist es schwierig,
diese beiden Bedeutungen von Rationalität terminologisch auseinan-
derzuhalten, und in englischsprachigen Übersetzungen kommt es voll-
ends durcheinander. Man kann dennoch feststellen, dass Husserl den
engeren, an der modernen Naturwissenschaft orientierten Begriff der
Vernunft meistens mit dem lateinischen terminus »ratio« oder mit den
verwandten termini »Rationalität« oder »Rationalismus« bezeichnet
(z. B. Hua VI, 18 ff. in seiner Darstellung des Ursprungs der neuzeitlich
mathematisch angelehnten Naturwissenschaft), den umfassenderen
und seiner Meinung nach angemesseneren Begriff hingegen mit dem
deutschen Wort »Vernunft« (z. B. in den §§2–6 bei der Beschreibung
der traditionellen Rolle der Philosophie, aber auch Hua VI, 275, 329
und 337). Es wäre nicht ganz falsch zu behaupten, dass die grundsätz-
liche Absicht dieser beiden Werke in der Aufforderung besteht, die
Vorstellung von der Rationalität als dem bloßen »Rationalismus« zu
überwinden zugunsten einer anderen Konzeption der Rationalität in
einem ursprünglicheren und weiterem Sinne der »Vernunft«.2 Des-
wegen auch der Titel, den ich gewählt habe – denn Husserls positive
Bestimmung der Vernunft ist tatsächlich »antirationalistisch«, wenn
man unter »Rationalität« vornehmlich den neuzeitlichen Rationalis-
mus versteht.

Im Folgenden möchte ich darlegen, wie Husserls Verwendung des
Terminus in diesen beiden Spätwerken sich demgegenüber am positi-
ven Sinn des »Vernunft« orientiert, den er von Franz Brentano über-
nommen und insbesondere in den Ideen I und in den Kaizo-Aufsätzen
aus den 20er Jahren weiterentwickelt hat. Ich werde auch zu zeigen
versuchen, dass man durch ein besseres Verständnis dieser etwas un-
gewöhnlichen Bestimmung des Vernunftbegriffs Husserls späte
Schriften besser versteht. Ein richtiges Verständnis seiner Bestimmung
der Vernunft kann zugleich helfen, Husserls Gesamtprojekt anders als
diejenigen Kommentatoren zu verstehen, die in Husserl nur einen

182

Thomas Nenon

2 Man denke hier an die Parallele zu Heideggers Aufruf in seinen früheren und mitt-
leren Werken, auf die ursprünglichere (griechische) Bedeutung von philosophischen
Begriffen zurückzukommen, die durch die Übersetzung ins Lateinische verunstaltet
und verschüttet wurde.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Descartes des 20. Jahrhunderts gesehen haben.3 Dabei wird sich he-
rausstellen, dass Husserl in einem entscheidenden Sinne grundlegende
Kritik an der Modernität geübt hat – nicht, um eine postmoderne Po-
sition jenseits der Unterscheidung von Vernunft und Unvernunft zu
suchen oder um den traditionellen Sinn der Vernunft zu untergraben,
sondern um eine verschüttete, seiner Meinung nach ursprünglichere
Bestimmung der Vernunft wieder in Erinnerung zu rufen, die es der
Philosophie möglich machen soll, ihre traditionelle Rolle in einer Wei-
se wieder auszuüben, die von der falschen, viel zu engen, modernen
Vorstellung der Rationalität als Rationalismus verhindert wird.

II.

Teil IV von Husserls großem systematischem Werk, den Ideen I, trägt
die Überschrift »Vernunft und Wirklichkeit«. Etwas befremdlich ist
aber, dass der Begriff der Vernunft hier wenig oder gar nichts mit der
traditionellen – und auf Deutsch heißt das meist: der Kantischen oder
Hegelschen – Bestimmung dieses Begriffs zu tun hat. Im folgenden
möchte ich zuerst beschreiben, wie Husserl diesen Begriff in den Ide-
en I entwickelt, und dann durch Hinweise auf andere Werke, insbeson-
dere die Kaizo-Aufsätze, zeigen, dass der Begriff der Vernunft bei Hus-
serl sich zwar von Brentanos Bestimmung des Begriffs in seinem Werk
Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889) ableitet, aber einen
eigenen Sinn bekommt, der über Brentano hinausgeht. Es wird sich
herausstellen, dass Husserl die typischen neuzeitlichen Auffassungen
vom Wesen der Vernunft deutlich ablehnt, da er die Vernunft gerade
nicht als ein intellektuelles Vermögen auffasst und noch weniger damit
einverstanden ist, der modernen Tendenz zu folgen, die Vernunft (ra-
tio) auf eine Art ratiocinatio oder Kalkül zu reduzieren. Im Gegenteil,
ein Hauptthema des Wiener Vortrags und der Krisis-Schrift liegt gera-
de in der Bekämpfung dieser Tendenz.

183

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

3 Ich denke hier etwa an Richard Rorty, Hubert Dreyfus u.a., die eine Geschichte der
Philosophie des 20. Jahrhunderts konstruieren, die Husserl und Descartes auf der einen
Seite Heidegger und anderen angeblich weniger rationalistischen, praktisch orientierten
Figuren gegenüberstellt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Man könnte den Vierten Teil der Ideen I als Husserls Auseinanderset-
zung mit der Frage beschreiben, die traditionell als die Frage nach der
»Objektivität« der Erkenntnis gestellt wurde: der Frage nach dem Ver-
hältnis zwischen einem Erkenntnisanspruch und dem Gegenstand, auf
den er sich bezieht, oder – um die Terminologie zu verwenden, die
Husserl statt dessen bevorzugt – nach dem Verhältnis zwischen Bedeu-
tungsintentionen und deren möglichen Erfüllungen. Wir erinnern uns,
dass Husserl in den Logischen Untersuchungen die traditionelle Frage
nach der Übereinstimmung zwischen der Erkenntnis und ihrem Ge-
genstand in eine ganz andere Fragestellung umgewandelt hat. In der
V. Untersuchung hat Husserl das Thema der Gegenständlichkeit im
Verlauf seiner Analyse der Bedeutungsintentionen eingeführt, durch
die wir uns auf Gegenstände intentional beziehen, so dass aus phäno-
menologischer Perspektive die »Gegenstände« immer als Gegenstände
der möglichen oder aktuellen Intention betrachtet werden, durch die
sie vom Bewusstsein jeweils vorgestellt werden. Der Philosoph weiß,
dass das, was wir im Alltag geradehin und ohne darauf zu reflektieren
die Gegenstände nennen, in Wahrheit immer »intentionale Objekte«
sind. Das heißt weder, dass es keinen dieser Intention entsprechenden
wirklichen Gegenstand gibt, noch dass dieser Gegenstand – falls er
existiert – nicht genauso beschaffen sein kann, wie die Intention ihn
vermeint, sondern nur, dass jedes Mal, wenn wir von einem wirklichen
oder nicht wirklichen Gegenstand sprechen oder ihn auch nur denken,
irgendeine Intention besteht, wodurch unser Bewusstsein auf diesen
Gegenstand gerichtet ist. Die Frage nach seiner Wirklichkeit und die
Frage, ob er wirklich so ist, wie wir ihn intendieren, wird in der VI.
Logischen Untersuchung als die Frage nach der möglichen Erfüllung
dieser Intention gestellt. Allgemein anerkannt ist nun auch, dass einer
der größten Beiträge Husserls zur Philosophie des 20. Jahrhunderts in
seiner Einsicht besteht, dass die Erfüllung von Intentionen vermittels
der Anschauung in einem weiten Sinne erfolgen kann, die nicht nur die
Evidenz der sinnlichen Wahrnehmung einschließt, sondern auch viel-
fältige Erfahrungen umfasst, die als angemessenes »Sehen« oder »Ein-
sehen« des vermeinten Sachverhalts gelten können, so dass die Inten-
tion als erfüllt, d. h. bestätigt gilt, z. B. die Durchführung eines
mathematischen Beweises oder die Einsicht in das Bestehen nicht nur

184

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von physischen Objekten – »Dinge« heißen sie bei Husserl –, sondern
auch von Sachverhalten oder Werten.

Husserls Analyse des Wahrheitsphänomens in den Ideen I baut
auf seinem Ansatz in den Logischen Untersuchungen insofern auf, als
im Mittelpunkt weiterhin die Frage nach dem Verhältnis von Intention
und Erfüllung steht, aber in der neuen Terminologie von noesis und
noema. Auf die immer noch heftige wissenschaftliche Diskussion nach
dem Status vor allem des noema möchte ich mich in diesem Zusam-
menhang nicht einlassen, aber zum Zwecke dieses Beitrags festhalten,
dass dieses Begriffspaar den Unterschied zwischen dem Akt des Inten-
dierens eines Gegenstandes (der noesis) einerseits und seinem korrela-
tiven intendierten Gegenstandsgehalt (noema) andererseits markiert –
ohne dass man notwendigerweise davon ausgehen muss, dass der Ge-
genstand selbst wirklich existieren muss und wirklich so beschaffen
sein muss, wie er intendiert wird. Festzuhalten ist auch, dass es gerade
das Noema ist, das sich als identisch mit dem wirklichen Gegenstand
im Fall einer erfüllten, d. h. bestätigten Intention erweist. Jede objekti-
vierende Intention zielt wesenhaft auf solche Erfüllung, aber nicht jede
Intention erreicht sie. So hat jede Intention ihren intentionalen Gegen-
stand, der aber nicht immer mit einem echten Gegenstand identisch
sein muss.

In den Ideen I führt Husserl die Diskussion dieser möglichen
Identität oder – traditionell gesprochen – dieser möglichen Überein-
stimmung unter dem Titel der »Vernunft«. Husserl führt die Probleme
des »Vernunftbewusstseins« als korrelativ zur Bestimmung des Wirk-
lichkeitsbegriffs ein, denn gerade im Vernunftbewusstsein weist sich
die Wirklichkeit des Gegenstands oder des Sachverhalts aus (Hua III/
1, 281).4 Daher hängen für Husserl die Phänomene der Wirklichkeit,
der Wahrheit und der Vernunft aufs engste zusammen: »Im Bereich
der Logik, d.h. der Sätze, gehören ›wahr-sein‹ oder ›wirklich-sein‹ und
›vernünftig ausweisbar-sein‹ prinzipiell zusammen« (Hua III/1, 282).
Wenn wir dann die weitere Frage stellen, worin die vernünftige Aus-
weisung oder das Vernunftbewusstsein eines gesetzten Sinnes bzw.
Sachverhaltes besteht (um es »objektiv« auszudrücken) oder eines Sat-
zes (aus der korrelativen subjektiven Perspektive), dann besteht die

185

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

4 Zitate aus den Ideen I beziehen sich im Folgenden auf Band III/1 der Husserliana,
aber die Seitenzahl bezieht sich auf die Originalausgabe von 1913, die in der Husserlia-
na-Ausgabe am Rand angegeben wird.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antwort im Hinweis auf die Leistung der Einsicht, des »originär ge-
benden Bewusstseins« – Erfahrung aus erster Hand, könnte man sa-
gen –, und diese besteht wiederum in nichts anderem als dem, was in
der VI. Logischen Untersuchung »Erfüllung« genannt wurde: »Der
Unterschied betrifft die Weise, wie der bloße Sinn, bzw. Satz […] er-
füllter oder nicht erfüllter Sinn und Satz ist.« (Hua III/1, 283)

Es sind natürlich nicht alle Erfüllungen gleich – gezielt wird auf
vollständige, leibhaftige und originäre Gegebenheit, die »Anderssein
ausschließt« (Hua III/1, 285). Und nicht jede Erfüllung genügt diesem
Anspruch – es können partielle, indirekte oder abgeleitete sein. Aber
das Vernunftbewusstsein ist die Bezeichnung für die grundsätzliche
Tendenz, adäquate Erfüllung für das Gesetzte zu suchen, und als das
Ideal der vollkommenen und unwiderlegbaren Bestätigung oder Erfül-
lung wird sie nicht nur in Verbindung mit dem Phänomen der Wahr-
heit gebracht, sondern auch mit dem Streben nach Gewissheit bzw.
dem, was Husserl die »Urdoxa« nennt. »Es ist als eine phänomenologi-
sche Erkenntnis von größter Wichtigkeit zu betrachten, dass […] Ver-
nunftbewusstsein überhaupt eine oberste Gattung von thetischen Mo-
dalitäten bezeichnet, in der eben das auf originäre Gegebenheit
bezogene ›Sehen‹ (im extrem erweiterten Sinne) eine festbegrenzte
Artung ausmacht.« (Hua III/1, 285 f.) Einige Sätze weiter fügt er hinzu:
»Wahrheit ist offenbar das Korrelat des vollkommenen Vernunftcha-
rakters der Urdoxa, der Glaubensgewissheit.« (Hua III/1, 290)

Die wesentliche Gerichtetheit des Bewusstseins auf endgültige
Bestätigung bezeichnet Husserl auch mit dem Begriff der »Rechtheit«
(Hua III/1, 289). Die Rechtheit besagt, dass das Setzen des Sachverhalts
zu Recht erfolgte, dass der Gegenstand oder der Sachverhalt so gesetzt
wurde, wie er gesetzt werden sollte – weshalb die Diskussion um das
Phänomen, das in der Neuzeit unter dem Namen der »Objektivität«
der Erkenntnis geführt wurde, sich hier in den Ideen I um den Begriff
der Evidenz dreht (genauso wie in den Logischen Untersuchungen),
und das Ideal der Vernunft in Zusammenhang mit der Suche nach Evi-
denz diskutiert wird, welche subjektiven Bewusstseinsgestalten wie
Meinungen begründen kann. Der Begriff der Rechtheit drückt den te-
leologischen Charakter der Vernunft aus, sowohl die inhärente Ten-
denz der Meinungen auf Bestätigung (oder allgemeiner gesagt: aller
setzenden oder thetischen Intentionen, die ungefähr den »objektivie-
renden« Intentionen der Logischen Untersuchungen entsprechen, auf
Erfüllung) als auch den wesentlichen Anspruch solcher Intentionen,

186

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Gegenstand so vorzustellen, wie er ist – einen Anspruch, der die
Norm ihrer Bewertung als erfolgreich oder erfolglos in sich birgt.

Wichtig ist aber auch, dass Husserl in §138 der Ideen I die Unter-
scheidung zwischen sinnlicher und kategorialer Anschauung aus der
VI. Logischen Untersuchung weiterdenkt und behauptet: »Jeder Regi-
on und Kategorie prätendierter Gegenstände entspricht phänomenolo-
gisch nicht nur eine Grundart von Sinnen, bzw. Sätzen, sondern auch
eine Grundart von originär gebendem Bewusstsein solcher Sinne und
ihr zugehörig ein Grundtypus originärer Evidenz, die wesensmäßig
durch so geartete originäre Gegebenheit motiviert ist.« (Hua III/1, 288)
Die Einführung des Begriffs der Region – mit ihrer je eigenen, ihr ent-
sprechenden Einstellung, ihren eigenen Grundkategorien, ihrer eige-
nen Gegenstandsart und ihrer eigenen Art der Evidenz – eröffnet die
Möglichkeit, vielfältigere und viel subtilere Unterscheidungen zu ma-
chen als nur die zwischen Gegenständen der Sinne (Dingen) und kate-
gorialen Objekten (Sachverhalten). Zwar hatte Husserl schon in den
Logischen Untersuchungen differenziertere Unterscheidungen als nur
diejenige zwischen sinnlichen und kategorialen Gegenständen ange-
deutet, aber in den Ideen I wird er sehr explizit in bezug auf die Viel-
zahl und Vielschichtigkeit der Gegenstandbereiche (man denke etwa an
den Unterschied zwischen der Region der Natur (d.h. der bloßen Din-
ge) und der Region des Geistes, und innerhalb dieser an den Unter-
schied zwischen Gebrauchs- bzw. Kulturobjekten und Personen – oder
an den Unterschied zwischen diesen Gegenstandsarten, die alle phy-
sisch instantiiert sind, und der Region der idealen Objekte wie der
Zahlen und der logischen Prinzipien).

In §139 erläutert Husserl die Erweiterung des Evidenzbegriffs
und damit auch des Begriffs der Vernunft als Rechtheit über den theo-
retischen Bereich hinaus in die »axiologische« oder »ästhetische« und
auch in die praktische Sphäre. In beiden soll die Vernunft mit dem
»Charakter der Rechtheit« zusammenfallen, wonach die jeweilige In-
tention auf die Erfüllung durch die jeweils spezifische Art der Evidenz
gerichtet ist, die den Gegenstand idealiter als schön, angenehm oder
lobenswert, eine Handlung als gut oder böse ausweist: »Evidenz ist
aber keineswegs ein bloßer Titel für derartige Vernunftvorkommnisse
in der Glaubenssphäre (und gar nur in der des prädikativen Urteils),
sondern für alle thetischen Sphären und insbesondere auch für die be-
deutsamen zwischen ihnen verlaufenden Vernunftbeziehungen.« (Hua
III/1, 290) Jede dieser Sphären ist einzigartig und hat ihre eigenen

187

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtfertigungsarten, die vielleicht einige Gemeinsamkeiten, aber
auch signifikante Unterschiede aufweisen, die alle ein Thema der phä-
nomenologischen Untersuchung darstellen können.

Sowohl sachlich wie terminologisch folgt Husserl hierin, wie er in
einer aufschlussreichen Fußnote (Hua III/1, 290) feststellt, Franz Bren-
tanos »genialer Schrift« Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis,5 wo-
rin Brentano der Frage nach dem Ursprung und der Geltung ethischer
Normen anhand einer Analyse der Wahrheit von Aussagen über sie
und der Evidenz nachgeht, die die Rechtfertigung dieser Normen ge-
währleistet. Diese Rechtfertigung der Normen und der Urteile über sie
nennt Brentano deren »Rechtheit«.6 Auch in der Unterscheidung der
Vermögen in das theoretische, das axiologische und das praktische folgt
Husserl der Einteilung Brentanos, die dieser selbst auf Descartes zu-
rückführt,7 die aber – wie Brentano selbst wohl weiß – natürlich viel
weiter in die Geschichte der Philosophie zurückgeht.

Zusammenfassend können wir feststellen, dass Husserl den Be-
griff der Vernunft in den Ideen I als die Rechtheit einer thetischen In-
tention bestimmt, die durch die Einsicht oder die anschauungsmäßige
Evidenz der Wirklichkeit eines Gegenstandes oder des Bestehens eines
Sachverhalts gewährleistet wird, weshalb der Begriff der Wirklichkeit
in enger Beziehung zum Begriff der Wahrheit steht. Darin stimmt die-
se Bestimmung mit der Position der V. und VI. Logischen Unter-
suchung überein, aber sie ist auch insofern weiter, als nicht nur der
Umfang der intentionalen Gegenstandsarten, die Husserl thematisiert,
sich erweitert hat, sondern auch die Arten der Intentionen, die unter
der allgemeinen Norm der Rechtheit oder Rechtmäßigkeit stehen, wie
z. B. auch intentionale Stellungnahmen wie Werten und Wollen.

IV.

In den Kaizo-Aufsätzen setzt sich diese Konzeption der Vernunft fort,
aber die Betonung verlagert sich von der Sphäre theoretischer Urteile
auf die Frage nach der praktischen Vernunft überhaupt. Husserl eigene
Erfahrungen und die allgemeine Lage in Europa zeigten eine generell

188

Thomas Nenon

5 Franz Brentano: Vom Ursprung der sittlichen Erkenntnis (1889). Hamburg 41955.
6 Ebd. 16–19.
7 Ebd. 17.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anerkannte Unfähigkeit der europäischen Gesellschaften – aber auch
der Fortschritte in den Wissenschaften – die Einbrüche zu verhindern,
die Husserl und seine Zeitgenossen in und nach dem Ersten Weltkrieg
erleiden mussten. Dieses Versagen führte Husserl nicht dazu, die Su-
che nach der Vernunft aufzugeben, sondern sie vielmehr als Teil einer
umfassenderen Aufgabe der individuellen und sozialen Erneuerung
aufgrund vernünftiger Reflexion und vernünftigen Handelns zu inten-
sivieren.

Als Personen, behauptet Husserl, sind die Menschen frei, sie ent-
scheiden sich und handeln nicht nur nach vorgegebenen kausalen Ge-
setzen, sondern aufgrund von Motivationen, die Prioritäten setzen,
Entscheidungen bestimmen und Handlungen leiten. Wenn Husserl da-
zu auffordert, dies vernünftig zu tun, so verwendet er die in den Ideen I
entwickelte Terminologie und stellt die Frage nach der Vernunft als
Frage nach der Rechtheit sowohl von Meinungen wie auch von Werten
und Handlungen: »Und noch ein Wichtiges: Zu den Akten und ihren
Motivationen gehören Unterschiede der Vernunft und Unvernunft, des
›rechten‹ und ›unrechten‹ Denkens, Wertens und Wollens.« (Hua
XXVII, 8) Vernünftig Werten und Handeln heißt rechtes Werten und
Handeln. Das Streben nach der Vernunft besteht im Streben nach rech-
ten Werten, nach den Gegenständen und Sachverhalten, die wirklich
wertvoll sind, und im Streben nach dem rechten Ziel des Handelns,
nach einer Einsicht in das wahrhaft Gute, das zum Leitfaden für das
Handeln dienen kann.

Die Suche nach der Rechtheit im Meinen, Werten und Wollen
wird auch als die Suche nach der »Echtheit« terminologisch festgehal-
ten (Hua XXVII, 11 u. 30). Es geht darum, das echt Wahre vom angeb-
lich Wahren, das echt Wertvolle vom scheinbar Wertvollen und das
echt Gute vom nur vermeintlich Guten zu unterscheiden. Dieses Stre-
ben nach Authentizität hat nichts mit dem existentialistischen Begriff
der Eigentlichkeit zu tun, nach dem eine jede Wahl gleich ist, sofern sie
nur konsequent und bewusst oder eigens ergriffen wird. Sie ist viel-
mehr Brentanos Auffassung verpflichtet, es gebe gültige und ungültige
Normen, so dass das Streben nach Echtheit in der Suche nach Normen
besteht, die tatsächlich die Gültigkeit besitzen, die sie beanspruchen –
die für Brentano die rechten statt die unrechten sind. Sowohl für Bren-
tano wie auch Husserl ist das Wissen um die Gültigkeit der echten
Normen nicht angeboren, sondern durch Erfahrungen der Evidenz er-
worben, in denen sich das eine als gut Vermeinte als ein echtes Gut

189

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erweist und anderes, nur scheinbar Gutes eben auch als solches und
damit als unechtes oder unwahres Gut zeigt. Beide Male dreht es sich
nicht bloß um persönliche Präferenzen oder gesellschaftliche Konven-
tionen, sondern um Sachlagen, worüber wir uns als Einzelne oder als
Gesellschaft irren können. Husserl Vertrauen in die Fähigkeit der Ver-
nunft, das Echte vom Unechten zu unterscheiden, besagt, dass mit der
Zeit und aufgrund von Erfahrung vernünftige Menschen entdecken
können, ob sie richtig liegen oder nicht.

Für Husserl gilt das für alle Arten der theoretischen, axiologischen
und praktischen Stellungnahmen: »Andererseits hebt sich aber die
schauende Klarheit, die ›Evidenz‹, die ›Einsicht‹ als Bewusstsein der
direkten Selbsterfassung des Gemeinten (im realisierenden Handeln
das der Erreichung des Zielwertes selbst), vom bloßen antizipierenden
Vermeinen ab. Es wird zu einer nun besonders gewerteten und ange-
strebten Quelle bewährender Normierungen. So versteht sich das Ei-
gentümliche des Vernunftstrebens, als eines Strebens, dem persönli-
chen Leben hinsichtlich seiner jeweiligen urteilenden, wertenden und
praktischen Stellungnahmen die Form der Einsichtigkeit bzw. in sich
anmessenden Beziehung auf sie, die der Rechtmäßigkeit oder Vernünf-
tigkeit zu geben. Es ist, korrelativ ausgedrückt, das Streben, das in den
entsprechenden Hinsichten ›Wahre‹ – wahres Sein, wahre Urteils-
inhalte, wahre oder ›echte‹ Werte und Güter – in der einsichtigen
Selbsterfassung herauszustellen, an dem die bloßen Meinungen das
normierende Maß der Richtigkeit und Unrichtigkeit haben.« (Hua
XXVII, 26) Aus dieser Perspektive erscheint sogar das Meinen als eine
bestimmte Tätigkeit des Menschen, eine geistige Handlung, so dass der
angestrebte Übergang von der bloßen Meinung zum theoretischen
Wissen eine Sonderform der umfassenderen Tendenz zur Realisierung
der praktischen Vernunft im allgemeinen darstellt. Die Vernunft stellt
die Norm für das Handeln überhaupt dar, wovon Meinen und Wissen
nur besondere Gestalten sind (Hua XXVII, 41).

Das Streben nach Echtheit in allen Stellungnahmen hat seinen
Ursprung in einem dem Bewusstseinsleben innewohnenden Drang,
seine Meinungen, Wertungen und Handlungen an etwas orientieren
zu können, das mit dem weiteren Verlauf der Erfahrung in Einklang
stehen wird – etwas, das Dauer und Bestand haben kann. Als die Suche
nach dem eigentlichen Ziel der praktischen Bestrebungen heißt dieses
Ziel auch schlicht »die Glückseligkeit« (Hua XXVII, 25). Dieses Stre-
ben findet auf der untersten Stufe in Gefühlen und Assoziationen statt,

190

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sozusagen unbewusst auf Einheit, Kontinuität und Bewährung ge-
richtet sind und somit eigene Arten der Evidenz haben. Sie werden
aber erst dann vernünftig, wenn zwei Elemente hinzukommen – näm-
lich der Prozess der Reflexion und die Gerichtetheit auf Allgemeinheit.

Die Reflexion verlangt einen Schritt zurück aus den bisherigen
Stellungnahmen, um zu prüfen, ob man tatsächlich genügend Evidenz
hat, um sie zu rechtfertigen, und die Bereitschaft, sie zu revidieren oder
ganz zurückzunehmen, wenn sie sich in dieser Hinsicht als mangelhaft
erweisen. Dieser Prozess der Selbstkritik kann schließlich zur Suche
nach zuverlässigen Prinzipien, insbesondere Wesenswahrheiten, füh-
ren, die als feste Grundlage für Wissen und Handeln dienen können. Er
führt damit auch auf die Wissenschaft im weitesten Sinne, die nach
Husserls Darstellung ihren historischen Ursprung im Aufkommen
der philosophischen Reflexion hat, die er die »Sokratisch-Platonische
Wendung« in der griechischen Antike nennt.

Das zweite zusätzliche Element, das Husserl in dieser ursprüng-
lichen Wende erblickt, besteht in der Fähigkeit des Menschen, all-
gemein zu denken. Das Streben nach Einheit wird für Husserl erst
dann wirklich vernünftig, wenn die Suche nach dem Wahren, Wert-
vollen und Guten explizit allgemein wird. Dann ist die Glückseligkeit
als das Gute nicht nur etwas individuelles, sondern ein anzustrebendes
interpersonales und allgemeines Gut (vgl. z. B. Hua XXVII, 30 und 40).
Nur wenn man allgemein denkt, werden die Bestrebungen des Einzel-
nen wirklich vernünftig und daher erst auch wirklich frei. Husserl
schreibt diese Einsicht den alten Griechen zu, aber auch Kant könnte
Autor der folgenden Zeilen Husserls sein: »Nun gehören zu den im
Wesen der humanen Geistigkeit a priori als möglich vorgezeichneten
Bewusstseins- bzw. Motivationsgestalten auch die Normgestalten der
›Vernunft‹, und a priori besteht zudem die Möglichkeit, in Freiheit all-
gemein zu denken und gemäß selbsterkannter apriorischer Normge-
setze praktisch und allgemein zu bestimmen« (Hua XXVII, 9). Eine
Norm ist echte praktische Norm, eine vernünftige Norm für Husserl
erst dann, wenn sie allgemein gilt. Oder, wie er es an anderer Stelle
formuliert, die Freiheit muss die Form eines »Überhaupts« annehmen,
das den menschlichen Willen zur Vernunft erhebt (Hua XXVII, 24).

Husserl unterscheidet sich aber von Kant in diesem Aufsatz nicht
nur hinsichtlich des Umfangs des ethischen Bereichs, der für ihn die
praktische Vernunft insgesamt und nicht nur die »reine praktische Ver-
nunft« oder die Moral betrifft, sondern auch hinsichtlich der Aufgabe,

191

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die dem Philosophen – und spezifischer dem Phänomenologen – bei der
Bestimmung und Propagierung der dieser Ethik zugrundeliegenden
Prinzipien zugeschrieben wird.

V.

Für Husserl in den 30er Jahren zählt diese Allgemeinheit – Husserl
nennt sie zu dieser Zeit den »Universalismus« – zu den wichtigsten
Merkmalen der Rationalität im echten Sinne. Dieser Begriff – vor al-
lem in Verbindung mit Husserls Verwendung des Namens »Europa«
und seiner engen Beziehung zur Aufgabe der Vernunft – ist nicht sel-
ten missverstanden worden.8 Das ist einerseits sehr verständlich – weil
Husserl zwar ausführlich darlegt, wie neuzeitliche philosophische Ent-
wicklungen den echten Sinn der Vernunft verstellt haben, aber wenig
über den positiven Sinn der Vernunft sagt, den er meint. Ich hoffe, dass
wir durch den Rekurs auf das bisher Gesagte jetzt in der Lage sind,
diesen positiven Sinn genauer zu beschreiben. Zuerst aber gilt es zu
klären, was sie nicht ist, d. h. die neuzeitlichen Positionen zu umreißen,
die Husserl ablehnt.

Ganz klar ist, dass die Allgemeinheit der Vernunft im positiven
Sinn nicht den Objektivismus meint, der die Vernunft und ihre Aus-
richtung auf Allgemeingültigkeit auf einen bestimmten Begriff der
Objektivität reduziert, der nur für eine Region, nämlich die der Natur
im Sinne des Korrelats der neuzeitlichen Naturwissenschaft, angemes-
sen ist – wodurch alle andere Regionen des Seienden als inexistent
erscheinen oder als irrationale, d. h. außerhalb der Reichweite des ra-
tionalen Diskurses situierte. Ein weiter Sinn der Vernunft wirkt, wie
wir gesehen haben, diesem Sinn entgegen, denn Vernunft im weiten
Sinne stellt klar, dass die Evidenzen, die als vernünftige Ausweisung
gelten können, sehr vielfältig und keinesfalls deshalb weniger vernünf-
tig sind, nur weil sie von der naturwissenschaftlichen Ausweisung ab-
weichen. Husserls geforderte Rückwendung zur Subjektivität soll ge-
rade zeigen, wie diese engere Auffassung zustande kam und dass es ein

192

Thomas Nenon

8 Die fragliche Allgemeinheit kann auch in anderen Kulturen vorkommen – wie Hus-
serl auf S. 335 (Hua XXVII) bemerkt: »Nur die Fähigkeit zu einer universalen kritischen
Haltung, die freilich auch ihre Voraussetzungen hat in einer gewissen Höhe der vor-
wissenschaftlich Kultur, muss vorhanden sein.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unberechtigtes Vorurteil darstellt, sie als die ausschließliche Form der
Vernunft anzusehen. Damit soll der Weg zu einer Rehabilitierung
eines vernünftigen Diskurses auch in Bezug auf die Probleme des Wer-
tens und des Handelns (wie auch des Wissens in Bereichen, die anders
als der naturwissenschaftliche verfasst sind, etwa von Gebrauchsgütern
oder Personen) freigemacht werden, die sich nicht nur durch Zahlen
und Fakten im Sinne der Natur- und naturwissenschaftlich orientierten
Sozialwissenschaften lösen lassen. Dies stellt kein rationalistisches
Programm im Sinne des Cartesianismus dar, der alles deduktiv aus
ersten Prinzipien ableiten will, da gerade die wichtigsten Fragen die
Grundlagen betreffen, die nicht aus anderen Voraussetzungen dedu-
ziert werden können. (Hier hilft es, sich an Husserl sorgfältige Ana-
lysen der Möglichkeiten und Grenzen der formalen Logik in der For-
malen und Transzendentalen Logik zu erinnern).

Der Universalismus, den Husserl fordert, soll vielmehr ein Ruf
zurück zu den Sokratisch-Platonischen Wurzeln der Philosophie und
der Wissenschaft sein, nämlich zur systematischen und wiederholten
Prüfung der eigenen Annahmen und Voraussetzungen daraufhin, ob
sie wirklich in Evidenzen gegründet sind. Sie ist in diesem Sinne
Selbstbesinnung, beständige Selbstkritik, die zu Selbstverantwortung
führen soll. Insofern ist sie gerade das Gegenteil eines dogmatischen,
auf sich selbst insistierenden oder hegemonialen Rationalismus, viel-
mehr die ständige selbstkritische Prüfung der eigenen Meinungen,
Werte und Motive.

VI.

So gesehen kommt Husserls Begriff der Vernunft den philosophischen
Ansätzen der Hermeneutik und der kritischen Theorie näher als dem
Rationalismus von Descartes oder Leibniz. Denn seine Bestimmung
der Vernunft lässt diese eher als einen Prozess erscheinen, als eine Auf-
gabe, an der viele Menschen partizipieren können. Wir haben es hier
nicht ausgeführt, aber man könnte zeigen, wie in seinen späten Wer-
ken die Aufgabe der Vernunft, und damit der Phänomenologie aus-
drücklich über das bloß Individuelle hinausweist in einen, wie er es
nennt, »Einfühlungshorizont«. An Hegel und die kritische Theorie er-
innert die Charakterisierung der Vernunft als Echtheit – als der Übe-

193

Husserls antirationalistische Bestimmung der Vernunft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reinstimmung einer Sache, wie sie wirklich ist, mit dem Geltungs-
anspruch, den sie erhebt, von Sein und Schein.

Diese »antirationalistische« Bestimmung der Vernunft lässt diese
als ein viel reichhaltigeres Vermögen als die »rationalistische«, »intel-
lektualistische« Vernunft erscheinen. Die Einsicht, dass es vielfältige
Gegenstandsregionen gibt, bedeutet, dass die Vernunft eben auch viel-
fältige Gestalten annehmen kann und muss. Husserls Betonung der
Rolle der Anschauung verdeutlich auch, dass das Streben, das Leben
vernünftig zu gestalten, gerade keine endgültige Abkehr von den Ge-
genständen des Alltags und unserer konkreten Erfahrung beinhaltet,
sondern dass wir uns in der richtigen Weise auf sie einlassen müssen
(und nicht nur durch den sie verstellenden und verengenden Blickwin-
kel der naturalistischen Vorurteile der Neuzeit), wenn man echte Ra-
tionalität im Meinen, Werten und Handeln erreichen will.

Rationalität in diesem Sinne stellt gerade das Gegenteil des Re-
duktionismus und Selbstverlusts dar. Sie ermöglicht die Wiederent-
deckung der Reichhaltigkeit der menschlichen Erfahrung – und dies
gerade in einer Welt, deren wirklicher Sinn im falschen Gegensatz zwi-
schen Rationalismus und Objektivismus einerseits und Irrationalismus
andererseits verloren zu gehen droht. Husserl unterscheidet sich aber
von Hegel (oder zumindest von der landläufigen Interpretation He-
gels) durch die Offenheit des Ausgangs dieses Prozesses und durch
den Verzicht auf eine bestimmte Methode, spezifische Ergebnisse ab-
zuleiten. Daher – trotz Husserls starker Rhetorik der Reform und der
absoluten Ideale – seine bescheidene Feststellung zu Beginn seines letz-
ten Werkes: »Ich versuche zu führen, nicht zu belehren, nur aufweisen,
zu beschreiben, was ich sehe« (Hua VI, 17).

194

Thomas Nenon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181 - am 24.01.2026, 10:22:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-181
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.
	VI.

