
https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


Hans-Joachim Schönknecht 
  

Mythos – Wissenschaft – 
Philosophie 

 

Band 3 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 
 
 
 
 
 
 
Hans-Joachim Schönknecht 
  
 
 
Mythos – Wissenschaft – 
Philosophie 

Zur Entstehung der okzidentalen Rationalität 
in der griechischen Antike 
 
Band 3 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Hans-Joachim Schönknecht 
  

Mythos – Wissenschaft – Philosophie. Zur Entstehung der okzidentalen 
Rationalität in der griechischen Antike. Band 3 

 Tectum Verlag Marburg, 2017 

ISBN: 978-3-8288-6639-3 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter  
der ISBN 978-3-8288-3866-6 im Tectum Verlag erschienen.) 

Umschlagabbildung:  RoyStudioEU |shutterstock.com 

Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


5 
 

INHALT 

Band 3 

Teil III:  
Vollendung und Selbstzersetzung der Theorie 

1 Platon: Entwurf von Transzendenz 11 

2 Aristoteles: Vollendung der wissenschaftlichen Hexis  
und Rechtfertigung der Empirie 111 

3 Epikur und der Kepos – Krise der wissenschaftlichen Hexis 201 

4 Primat der Ethik über die Physik: Stoizismus 251 

5 Selbstzersetzung der Theorie: Skeptizismus 261 

 
Teil IV:  

Spätantike Unterdrückung der Idee sachhaltigen Wissens 

1 Flucht ins Irrationale: die Mysterienkulte 333 

2 Verwerfung der wissenschaftlichen curiositas durch das Christentum 345 

3 Ausblick: Umbesetzung – Assimilation – Neuansatz 381 

Anhang: 
Siglen; zitiertechnische Hinweise 389 
Verzeichnis der benutzten Literatur 393 
Detailliertes Inhaltsverzeichnis der drei Bände 409 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


6 
 

Band 1 

Vorwort 9 

Teil I:  
Zwischen Mythos und Logos:  

Entstehung einer neuen Wissensform 

1 Ein Paradigmawechsel kündigt sich an 13 

2 Historischer Kontext:  
 Ethnogenese – Entstehung der griechischen Identität 23 

3 Thales von Milet und der Ursprung der Wissenschaft 95 

4 Entdecker des ‚Unendlichen‘: Anaximandros von Milet 139 

5 Anaximenes: arché ist die Luft 207 

6 Mythos – Dichtung – Theorie 235 

7 Homers Selbstbehauptung:  
 Realistische und rationale Züge seiner Epen 305 

8 Eine Gestalt des Übergangs: der Mythopoet Hesiod 365 

Anhang: 
Siglen; zitiertechnische Hinweise 405 
Verzeichnis der benutzten Literatur 409 
Detailliertes Inhaltsverzeichnis der drei Bände 425 
 

 

 

 

 

 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


7 
 

Band 2 

Teil II:  
Entfaltung des theoretischen Weltbezugs 

1 Xenophanes: Naturforschung und Erkenntniskritik 11 

2 Das Wesen der Welt ist Zahl und Harmonie: 
 Pythagoras und die pythagoreische Schule 63 

3 Die Entdeckung des <logos>: Heraklit von Ephesos 165 

4 Protowissenschaftlicher Sündenfall? – Die Seins-Spekulation  
 des Parmenides von Elea 217 

5 Rettung der Phänomene: Die jüngeren Naturphilosophen 253 

6 Mystischer Schwärmer – Naturforscher – Arzt: 
 Empedokles von Agrigent 259 

7 Ansätze einer mechanistischen Welterklärung:  
 Anaxagoras von Klazomenai 319 

8 Der Atomismus: Höhepunkt und Vollendung  
 des antiken Naturalismus (Leukipp und Demokrit) 373 

9 Resümee und Ausblick auf Band 3 441 

Anhang: 
Siglen; zitiertechnische Hinweise 447 
Verzeichnis der benutzten Literatur 451 
Detailliertes Inhaltsverzeichnis der drei Bände 467 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

 
 

  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

 

 

 

 

 

Teil III 

Vollendung und Selbstzersetzung der Theorie 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


11 
 

1 Platon: Entwurf von Transzendenz  

1.1 Abschluss ohne Vollendung 

Mit der Theorie der Atome ist das von den Milesiern initiierte Programm der 
Erfassung des natürlichen Seins durch Reduktion des phänomenalen Vielen 
auf eine Ursprungs-Entität bzw. auf ein Minimum von Seins-Prinzipien voll-
endet und offenbar ein Äußerstes an naturphilosophischer Abstraktion, Objek-
tivierung und Rationalisierung erreicht: Die Bestimmung der Substanz hat 
sich vollständig von den von Thales bis zu Empedokles angesetzten natur-
stofflichen und makroskopischen archaí gelöst, die Zahl der Prinzipien hat mit 
nur zweien, Atomen und Leerem, das zur Erklärung von Bewegung, dem 
Elementargeschehen der Physis, unentbehrliche Minimum erreicht, und von 
den stets des Anthropomorphismus verdächtigen Kräften als Bewegursache 
für den Stoff wie Liebe und Streit oder Nous ist auf Grund der den Atomen 
selbst zugeschriebenen, wenn auch ihrer Natur nach recht unbestimmt blei-
benden Eigenbewegung keine Rede mehr. Im Kosmos, von den Himmelskör-
pern bis hinunter zu den irdischen Körpern und sogar dem Geistig-Seelischen, 
bildet sich alles homogen aus dem und aktualisiert sich in dem einen Material 
der Atome, und zwar nach den gleichen, rein mechanisch wirkenden Prinzi-
pien von Zusammenstoß und Ballung von Atomen sowie Ausflüssen atomarer 
eidola1. Selbst die Theologie wird über den atomistischen Leisten geschlagen: 
Die Götter werden zwar nicht geleugnet, doch „führt Demokrit auch die Vor-
stellung von Göttern auf mechanische Einwirkung auf Grundlage der Bild-
chentheorie zurück“2 und nimmt zudem mit seiner Überzeugung von der 
„Auflösung der menschlichen Natur“ im Tode und dem aufklärerischen Spott 
über den Glauben an ein göttliches Gericht3 eine von religiöser Indifferenz ge-
prägte und dezidiert naturalistische Position ein. 

Doch auch der in letzter Instanz vom parmenideischen Seinsdenken ab-
hängige Atomismus, vermag das Rätsel des Seins nicht zu lösen. Gegenüber 
dem kontingenten Faktum des Seins, vorgestellt als Kosmos (‚Welt‘), Physis (‚Na-
tur‘) oder wie auch immer, bleiben der Atomismus wie die gesamte vorsokra-
                                                            
1 Die Radikalität der Reduktion zeigt sich etwa im Vergleich zu Empedokles‘ komplexem Mo-
dell von Stoffen und Wirkkräften und seinen vielfältigen, mit anthropomorphen Residuen 
behafteten Thesen über die Bildung der Naturformen (vgl. oben, Kap. II 6.4)  
2 Rechenauer, in: Grundriss 1/2, S. 904 
3 Vgl. Demokrit: „Manche Menschen, die von der Auflösung der menschlichen Natur nichts 
wissen, aber im Bewußtsein ihrer schlechten Handlungsweise im Leben sind, mühen sich ihre 
Lebenszeit in Unruhen und Ängsten ab, indem sie erlogene Fabeln über die Zeit nach dem 
Ende erdichten“ (DK 68 B 297). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


12 
 

tische Naturphilosophie (und Theorie überhaupt) machtlos und ohne Ant-
wort. Das unter der Maßgabe menschlicher Endlichkeit stehende Projekt einer 
Rationalisierung der Weltdeutung gelangt hier an eine unüberwindliche 
Grenze, die vor dem Hintergrund der noch lebendigen mythologischen Aller-
klärung als Mangel und Provokation empfunden werden konnte. Es verwun-
dert darum nicht, dass der naturalistische Furor des Atomismus in Verbin-
dung mit der selbstsicher vorgetragenen Prätention ontologischer Totaler-
kenntnis Gegenreaktionen provoziert und zur Peripetie führt, zumal die ato-
mistische Konzeption rein theoretisch-begrifflicher Art ist und ihr jede empiri-
sche Bestätigung mangelt. Die primitive Ding-Ontologie des Atomismus, seine 
Restriktion des Realitätsbegriffs auf korpuskulare Stofflichkeit und Leeres, 
lässt auch den Gedanken mathematischer Analyse nicht aufkommen. 

Die folgende Darstellung resümiert, zunächst mit dem Fokus auf der Kri-
tik am Atomismus, die wichtigsten Positionen und Etappen der Verwerfung 
des so vielversprechenden naturphilosophischen Paradigmas und der damit 
verbundenen tiefgreifenden Verschiebung des theoretischen Schwerpunkts. 

Ich präsentiere zunächst die beiden zeitnächsten, sachlich relevantesten 
und historisch im Sinne des Worts ent-scheidenden Reaktionen, die von Pla-
ton und Aristoteles, sodann die nur wenig jüngere Verteidigung des Atomis-
mus durch Epikur, die schon in der Antike von manchen als epigonal einge-
stuft wurde. Ich stelle letztere auch nicht wegen naturforscherischer Originali-
tät dar, sondern wegen des darin sichtbar werdenden, für den geistesge-
schichtlichen Zusammenhang erhellenden Paradigmawechsels in Form der 
Verlagerung des Erkenntnisinteresses von der Naturphilosophie zur Ethik, 
von der theoretischen zur praktischen Philosophie also. 

Die zunächst folgenden Ausführungen zu Platon gehen streng genom-
men sicher über die Darstellung einer bloßen Reaktion auf die Vorgänger hin-
aus, ja Platons Auseinandersetzung mit diesen wird nicht im einzelnen unter-
sucht. Vielmehr steht Platons Unternehmen einer eigenen Philosophie im Sin-
ne einer generellen Reaktion auf die vorgefundene denkerische Situation im 
Vordergrund. Andererseits ist aber auch keine systematische Interpretation 
von Platons Denken intendiert, sondern lediglich die Darstellung einiger cha-
rakteristischer Züge dieses Denkens. So ist manches systematisch Relevante, 
zuvörderst die Ideenlehre, eher beiläufig behandelt4. 

                                                            
4 Der vielleicht manchen Leser befremdende Ansatz, Platons Denken als Reaktion auf die 
philosophischen Vorgänger zu präsentieren, insbesondere auf den ihn entschieden absto-
ßenden Materialismus, wie ihn die Atomisten konzipierten, ist übrigens nicht unkonventio-
nell. Wie an früherer Stelle ausgeführt (vgl. oben, Kap. II 8.8.1), betrachtete bereits Windel-

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


13 
 

1.2 Ein Porträt 

Eine erste Abwehrreaktion gegen die Naturphilosophie und ihren Erkenntnis-
anspruch ergibt sich bereits durch die in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhun-
derts, in der politisch wie geistig bewegten Epoche der athenischen Demokra-
tie und des Peloponnesischen Krieges, also zu Lebzeiten des Sokrates und 
Demokrits, zur Blüte gelangenden Sophistik mit ihrer Wendung von der Na-
turbetrachtung hin zum Nomos, dem Bereich menschlicher Interaktion. Mit der 
Relativierung und Subjektivierung des Wahrheitsbegriffs durch Theoreme wie 
den bereits zitierten Homo-mensura-Satz des Sophisten Protagoras5 begegnet 
erstmals eine radikale Distanzierung von der Idee theoretischer Wahrheit; sie 
kulminiert in Gorgias‘ radikaler, durch die eleatische Neigung zu Paradoxien 
beeinflusster und „nihilistisch-skeptischer These“6, die sich in den Sätzen arti-
kuliert: „1. es ist nichts; 2. wenn aber etwas wäre, so würde es unerkennbar 
sein; 3. wenn auch etwas wäre und dieses erkennbar wäre, so wäre doch die 
Erkenntnis nicht mitteilbar an andere“7. 

Eindeutig distanziert sich auch Sokrates vom Naturdenken, allerdings 
nicht aus Verachtung gegenüber der Wahrheit als solcher, sondern aus Unge-
nügen an der Art und Weise, wie und wo die Naturphilosophen nach der 
Wahrheit suchen. Platon legt ihm die überhebliche Auffassung in den Mund, 
die Natur könne ihn nichts lehren8, ein Ausspruch, der, falls Sokrates ihn nicht 
getan haben sollte, dennoch seiner Auffassung entsprochen haben dürfte – 
trotz Aristophanes‘ davon abweichender Karikierung des Sokrates in den Wol-
ken9. Und wenn nicht Sokrates, so hat jedenfalls Platon selbst so gedacht10. 

Platon – das ist der auch in vorliegender Schrift schon häufig genannte 
Name einer einzigartigen und in ihrer Bedeutung und Wirksamkeit kaum de-
finitiv zu fassenden, aber jedenfalls überragenden geisteshistorischen Gestalt, 
an der sich allerdings die Geister scheiden und scheiden müssen; die einen 

                                                                                                                                                                                          
band die Philosophien Demokrits, Platons und Aristoteles‘ als einheitlich der „systemati-
schen Periode“ der griechischen Philosophie angehörend und apostrophierte die beiden 
Erstgenannten, in ziemlich gesuchter Diktion, als die „beiden großen Gegenfüßler“ (a.O., S. 
113), vulgo Antipoden – eine Bezeichnung, die impliziert, dass der Jüngere, Platon, sein phi-
losophisches System in kritischer, auf Destruktion gerichteter Auseinandersetzung mit dem 
Ansatz des Älteren, also Demokrits, entwickelt hat. 
5 Vgl. oben, Kap. II 2.6.2.2 
6 Praechter 1960, S. 119f. 
7 Ebd., S. 120 
8 Vgl. Phaidros 230 d 
9 Vgl. oben, Kap. II 6.8 
10 Vgl. in gleichem Sinne D. Frede, AH, S. 26 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


14 
 

verehren ihn maßlos, apostrophieren ihn, wie Plutarch, als den Göttlichen, die 
Anderen werden bei der Lektüre mancher seiner Schriften auf Grund der da-
rin herrschenden theologisch-moralischen Hypertrophie, für die im Vorherge-
henden Beispiele angeführt wurden11, von eher unangenehmen, mitunter ge-
radezu feindlichen Empfindungen heimgesucht. Eines der mächtigsten Motive 
der Philosophie Nietzsches beispielsweise, auf das ich verschiedentlich Bezug 
genommen habe12, ist der Kampf gegen die von Platon initiierte, durch das 
Christentum geschichtsmächtig gewordene Perhorreszierung des Natürlichen 
im Menschen. Platons Auftreten im politischen und geistesgeschichtlichen Zu-
sammenhang des Athen an der Wende vom fünften zum vierten vorchristli-
chen Jahrhundert lässt sich ebenso wenig wirklich erklären wie das jedes an-
deren welthistorischen Individuums; retrospektiv allerdings meinen wir ihre 
Notwendigkeit zu sehen und bringen Erklärungen historisch-kontextueller 
und psychologischer Art bei, eine Tendenz, die wahrscheinlich aus der Tatsa-
che resultiert, dass sich unsere Vorstellung der Geschichte (sei es die politisch-
gesellschaftliche, die der Philosophie, der Literatur, der Bildenden Kunst usw.) 
auf sie als Fixpunkte stützt. Weil Platon einen solchen Fixpunkt, ja Wende-
punkt der Denkgeschichte, die durch ihn die der Philosophie wird, darstellt, 
entwerfe ich in näherungsweiser Beschreibung ein Kurzporträt. In etwas sa-
lopper, erzählender Form könnte es wie folgt aussehen: 

Mitten in der durch die im Vorhergehenden geschilderten Symptome sich 
andeutenden geistigen Krise Athens mit einer Welterklärung prätendierenden 
Naturphilosophie, einer geschwächten Religion und nihilistischen Tendenzen 
unter den Intellektuellen, die sich – vielleicht eine Parallele zu unserer Ge-
genwart – ruinös auswirken mag auf den Gedanken des Göttlichen und die 
davon abhängige  Moral, fasst ein junger Mann, bedeutender athenischer No-
bilität entstammend, aber frei von Illusionen über deren geistige Substanz13, 
zudem höchst begabter Hörer des Sokrates und von diesem für das ‚Gute‘ und 
‚Gerechte‘ begeistert, den verwegenen Plan, als Einzelner, nach eigener Ein-
sicht, gegen die prekäre, seiner Ansicht nach für Mensch und Polis ruinöse 
geistige Lage lehrend und schreibend anzukämpfen, um vom Bewusstsein des 
Göttlichen zu retten, was zu retten ist, weniger salopp gesagt: die Vorstellung 
des Göttlichen zu reformieren und das religiöse Verhältnis neu zu fundieren – 
und diese Fundierung hat für Platon absolute, also auch philosophische Priori-

                                                            
11 Vgl. etwa Kap. I 6.9, 7.6, 8.5.3 
12 Vgl. oben, etwa Kap. I 2.3.3  
13 Vgl. oben, Kap. I 2.3.3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


15 
 

tät –, dies alles jedoch, ohne gänzlich hinter den Stand der erlangten Aufklä-
rung, etwa auf die Position des homerischen Mythos, zurückzufallen. 

Ausgezeichneter Kenner der Dichtungen des Homer und von Philoso-
phie, Literatur und Kunst überhaupt sowie der athenischen Wirklichkeit in all 
ihren Facetten, glaubt er in  der menschlich allzu menschlichen Theologie des 
großen Epikers14, in der per se durch Begehrlichkeit gezeichneten menschli-
chen Natur, in den durch diese korrumpierten Institutionen des Staates und 
schließlich in den aufklärerischen Tendenzen der Intellektuellen Ursprung 
und Wirklichkeit der sittlichen Gebrechen, der moralischen Defizite der Ge-
genwart zu erkennen. 

Die Schriften Platons belegen, dass man nicht fehlgehen dürfte, wenn 
man in der Reform des religiösen Bewusstseins im philosophisch-sittlichen 
Sinne, die ja ansatzweise bereits durch Xenophanes erfolgt war, den innersten 
Antrieb von Platons Denken sieht. Entschieden kritisiert Platon die Menschen, 
die „das Heilige vergaßen“15 und die „heilige Scheu“16 über Bord warfen. Eine 
diesbezüglich instruktive, implizit auch gegen die vorsokratische Physik ge-
richtete Aussage des Philosophen findet sich auch im späten Dialog Sophis-
tes17. Dort insistiert Platon, repräsentiert durch den Fremdling als Gesprächs-
führer, auf dem Theologumenon, dass das ‚von Natur‘ Seiende, „alle sterbli-
chen Geschöpfe [] sowie alle leblosen Körper [] durch [keine] andere als göttli-
che Schöpferkraft zum Dasein gelangen []“18 und dass deshalb der Einsichtige 
nicht „dem Glaubenssatz und Wahlspruch der großen Menge folgen [dür-
fe]“19, dem zufolge „die Natur dies alles aufgrund irgendwelcher blind wir-
kenden und ohne Nachdenken schaffenden Ursachen erzeuge“20. Letztere 
Bemerkung deutet auf eine verblüffende Parallele zur Lage der Neuzeit. Die 
Bestreitung der göttlichen Urheberschaft der Naturvorgänge ist offenbar be-
reits habituell und konventionell geworden. Allerdings fehlt eine realistische 
Perspektive, die als ‚blind‘, das heißt als rein kausalmechanisch wirkend vor-
gestellten Ursachen erfassen zu können, weshalb Platon die teleologische Posi-
tion verteidigt. Genau an diesem Widerspruch wird das wissenschaftliche Pro-
jekt der Neuzeit ansetzen, das eben auf naturkausale Erklärung zielt, aller-
dings nicht vermeiden kann, bei der Frage nach der Erstursache in einen infi-
                                                            
14 Vgl. oben, Kap. I 6.5 
15 Phaidros 250 a 
16 7. Brief 344 d 
17 Vgl. Sophistes 265 b 
18 Ebd. 
19 Ebd. 
20 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


16 
 

niten Regress zu geraten und damit implicite doch die Letzturheberschaft Got-
tes zu rehabilitieren. 

Doch zurück zum Kurzporträt Platons: Im Unterschied zu seinem Lehrer 
Sokrates erscheint es dem jungen Mann Platon zur Erreichung seiner Ziele 
nicht ausreichend, allein durch die gesprächsweise Vorstellung seine Hörer 
zur Hinwendung auf das Gute, Wahre und Schöne zu motivieren. Vielmehr 
bedürfe es, so glaubt er, zu deren Fundierung ihrer Objektivierung zu einer 
eigenen Sphäre, zu einer Art transzendentem, die unmittelbare Erfahrung 
überschreitendem Reich, und zwar nicht nur zu einem tausendjährigen, son-
dern – seine naturphilosophischen Gegner knausern ja, wie wir gesehen ha-
ben, auch nicht mit weiten Perspektiven und die anthropomorphe Annahme 
des Geborenseins macht offensichtlich die homerischen ‚Unsterblichen‘ zu 
fragil und morbide –  einem ewigen, insofern an und für sich bestehenden, jeg-
lichem Einfluss der – ansonsten – alles verschlingenden Zeit entzogenen: 
Ebenso wie die anderen Denker nach Parmenides durch dessen Aufhebung der 
Zeit ins Sein beeinflusst, etabliert Platon ein ewiges Reich der ‚Ideen‘, die 
transzendente Ideenwelt, und stellt an deren Spitze ein neues, unpersönliches 
Göttliches, dem er, wie an früherer Stelle erwähnt21, die Bezeichnung idéa tou 
agathoû, Idee des Guten, zuweist. 

Der junge, weit und groß denkende Adelige trifft natürlich auch Maß-
nahmen gegen den erwartbaren Einwurf von sophistischer Seite, die Trans-
zendenz sei das berühmt-berüchtigte weite Feld, auf dem jeder ungehindert 
seine Phantasien ausleben könne, und so müsse man ja wohl die sich der 
Wahrnehmung entziehenden Ideen für, sagen wir es mit Aristoteles, bloßes 
„Grillengezirpe“ oder „leeres Wortgeklingel“22 halten, von deren Existenz sich 
kaum ein Mensch überzeugen (lassen) werde. 

In der Parierung dieses – allem Absehen nach: tödlichen – Hiebes nun 
manifestiert sich die ganze Genialität des Jünglings: Nach dem zuversichtli-
chen Prinzip Wo Gefahr ist, wächst das Rettende auch interpretiert der junge 
Mann die conditio humana als eine Art babylonisches Exil, als Exiliertsein des 
Menschen vom Guten und fasst sie in das Bild der Gefangenschaft in einer 
Höhle23, in der die Menschen den trüben Widerschein der Dinge mit deren 
Realität verwechseln, weil sie das Licht des Tages nie gesehen haben. Nur ist 
die Täuschung keine totale und nicht unüberwindlich: Wenigen besonders 
Befähigten gelingt es, sich der Fesseln zu entledigen, sich in einem komplexen 

                                                            
21 Vgl. oben, Kap. I 8.3.5 
22 Analytica posteriora I 22, 83 a 33 
23 Im sog. Höhlengleichnis, vgl. Politeia 514ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


17 
 

Aufstieg und Bildungsgang geistig ins Freie durchzukämpfen, und wie diese 
dann die Sonne als die Realität erkennen, die „über alles waltet, was in der 
sichtbaren Welt sich befindet“24, so erfassen sie auch das transzendente Gute, 
für dessen alles Sein stiftende Macht die Sonne die sinnfällige Verkörperung 
darstellt und das – Ausdruck höchster spekulativer Bewusstheit – als Grund 
des Seins ebenso wie des Erkennens, als „Koinzidenz von ratio essendi und 
ratio cognoscendi [] zum Kennzeichen des Platonismus“25 und, so darf hinzu-
gefügt werden, aller späteren spekulativen Philosophie wird. 

Diese gleichnishafte Interpretation der menschlichen Lage stellt eine in-
tellektuelle Volte höchst raffinierter Art dar, mit der Platon die Beweislast mit 
einem Schlag umkehrt: Nicht mehr muss er kontrafaktisch das Sein der trans-
zendenten, ‚himmlischen‘ Sphäre, durch die das Gute zu Objektivität und 
Verbindlichkeit gelangt, beweisen, nein, der Zweifler an diesem Konzept ent-
larvt sich als jemand, dem der Wille oder die geistige Kraft zur „Umkehrung 
(periagogé) der Seele“26, das heißt zur Hinwendung zu der Sphäre des Ewigen 
bzw., in Platons an Parmenides orientierter Diktion, des „Seienden“27 fehlt. In 
Platons Forderung artikuliert sich, wohl erstmals im griechischen Geistesleben 
und mit ebenso ethischer wie politischer Akzentuierung, das von Homer bis 
zur Sophistik undenkbare, in der Neuzeit von Hobbes wieder vorgetragene 
Postulat an den Menschen: ‚Exeundem est e statu naturae‘, das heißt, das Natur-
hafte in der eigenen Person zu negieren. Um zu begreifen, wie fremd eine sol-
che Perspektive homerischem Empfinden war, genügt es, sich an Nestors Rat 
an die des Kampfes überdrüssigen Soldaten zu erinnern28.  

Da jedes Kind einen Namen braucht, benötigt auch Platon eine Bezeich-
nung für sein Modell denkend-seelischer Selbstbefreiung auf die transzenden-
te Realität hin, auf dass sie durch terminologische Fixierung identifizierbar ist 
und bleibt. Da es sich um eine Art Schau des Göttlichen handelt, wäre der 
Ausdruck theoría, der ursprünglich genau dies bedeutet, an sich treffend. Pla-
ton benutzt ihn auch gelegentlich in diesem Sinn29, entscheidet sich jedoch für 
die Prägung eines eigenen Ausdrucks nach dem Muster der „seit Homer ge-
bräuchlichen Wortbildungen von phil(o) [‚ich habe gern‘, ‚ich liebe‘] mit einem 

                                                            
24 Ebd., 516 c; vgl. auch oben, Kap. I 8.3.4 
25 R. Schönberger: Art. [Das] Gute, PL, S. 149 
26 Ebd., 521 d; vgl. auch oben, Kap. I 8.3.5 
27 Ebd., 529 b passim 
28 Vgl. oben, Kap. I 7.3.2 
29 Vgl. z.B. Politeia 529 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


18 
 

beliebigen Substantiv oder Adjektiv, die das Gefallen und Interesse, die Liebe 
oder Leidenschaft für bestimmte Dinge oder Bereiche kennzeichnen“30.  

In Analogie zu Wortbildungen wie philotrophía (‚Freude am Essen‘), phi-
loposía (‚Freude am Trinken‘), philomathía (‚Freude am Lernen‘) usw. und in 
Anknüpfung an die griechische Hochschätzung der ‚Weisheit‘ (sophía), wie sie 
in der Instituierung von Sieben Weisen zum Ausdruck kommt, bezeichnet er 
die von ihm erdachte, auf die (transzendente) Wahrheit bezogene Reflexions-
praxis als philosophía: ‚Freude an/Liebe zur Weisheit, zum Wissen‘. Mit dieser 
Kombination gelingt Platon auch die in den vorgenannten Wortbildungen 
nicht mögliche Nuancierung, dass in diesem Fall ‚Liebe zu‘ zugleich die we-
sentliche Unverfügbarkeit solch transzendenten Wissens impliziert, ganz im 
Sinne des sokratischen Wissens ums eigene Nichtwissen: „Mit Platon [wird] 
die Sophia zum entfernten Ziel der Philosophie“31; die „Erfüllung des Erstreb-
ten liegt [] im Jenseits“32. 

Im Unterschied zu dem also aller Wahrscheinlichkeit nach von Platon 
geprägten Substantiv Philosophie finden sich das Adjektiv philósophos (‚philo-
sophisch‘, ‚Philosophierer‘) und das Verb philosopheîn (‚philosophieren‘) schon 
vorplatonisch, und philosophieren bedeutete im allgemeinen Sinne ‚sich bil-
den‘33. Platon kreiert durch seine Wortbildung und semantische Präzisierung 
von Philosophie als <Bemühung um Wissen, das sich endgültiger Fixierung 
entzieht>, programmatisch die Philosophie als eine je individuell geprägte, 
keinen eigentlichen Fortschritt bewirkende, „aus dem Primärvollzug des Le-
bens herausgenommene Sekundärreflexion“34, die sich „von den anderen Wis-
senschaften eher durch ihre radikal gebrochene Haltung zur Wirklichkeit, 
denn durch einen eigenen, sektoriell eingeschränkten und ab[zu]grenzenden 
Gegenstandsbereich [unterscheidet]“35.   

Mit Platons raffinierter Konstruktion wird für die nächsten zwei Jahrtau-
sende der Zugang zur Wahrheit sachlich an die Anerkennung einer transzen-
denten Instanz gebunden und zugleich die Annäherung an diese Instanz bzw. 
die Aneignung der Substanz als lebenslanger Prozess des Strebens konstruiert. 

                                                            
30 M. Kranz: Art. Philosophie, HWPh 7, Sp. 573 (Zusatz Sk.) 
31 Kranz, a.O., Sp. 578 
32 Chr. Schäfer: Art. Philosophie, PL, S. 223 
33 Zur Wort- und Bedeutungsgeschichte der Wortfamilie Philosophie in vorplatonischer und 
platonischer Zeit vgl. Kranz, a.O., Sp. 573-583. Die oben bereits angesprochene Zuschreibung 
der Urheberschaft von ‚Philosophie‘ an Pythagoras (vgl. oben, Kap. II 3.1) stellt nach Kranz 
eine „Rückprojizierung aus späterer Zeit“ dar (a.O, Sp. 573). 
34 Schäfer, a.O., S. 222 
35 Ebd., S. 223 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


19 
 

Diese Konzeption stellt zugleich ein subtiles Instrument praktischer Kritik dar, 
mittels dessen sich Menschenunmögliches fordern und Geleistetes in seinem 
Wert minimieren lässt. Sie stellt aber auch, wie nicht übersehen werden darf, 
mit dem erst durch Sokrates und Platon erschlossenen allgemeinen Begriff des 
Guten, der bei den philosophischen Vorgängern noch unter einer Fülle konkre-
ter Bestimmungen und Maximen begraben war, ein unüberholbares, regulati-
ves Prinzip des Handelns, auch der Selbstprüfung dar, das auf die Realisierung 
eines nicht-naturalistischen Begriffs von der Einheit der Person abzielt. In diesem 
Sinne findet Platons Konzeption der Orientierung an der Idee des Guten ihren 
späten Reflex in Immanuel Kants Bestimmung, dass es nur ein schlechthinni-
ges Gut in der Welt gebe, und dies sei der gute Wille36, der nichts anderes ist 
als der auf das Gute gerichtete Wille, als der Wille, der die Idee des Guten ge-
fasst hat und der darauf seine Identität baut. Diese Idee aber, so Platon, „muß 
erkannt haben, wer einsichtig handeln will, sei es in persönlichen oder in öf-
fentlichen Angelegenheiten“37. Dem ist nichts hinzuzufügen. 
 

1.3  Beredtes Schweigen 

Die zuvor umrissene Haltung und Denkweise Platons dürfte auch die Erklä-
rung sein für das bereits erwähnte Kuriosum38 seiner Ignorierung des Demo-
krit bzw. des Atomismus überhaupt: „[Die] Atomiker werden von Platon nir-
gends ausdrücklich genannt“, bemerkt O. Apelt im Gesamtregister seiner Pla-
ton-Ausgabe39 an der betreffenden Stelle. Ungewöhnlich auch und offenbar 
Ausdruck eines Desiderates, dass im Register eines Werks ein Stichwort ange-
führt wird, für das es im Text selbst keinen Beleg gibt. Apelt verweist lediglich 
auf einige Stellen in Platons Dialogen, an denen sich der Autor implizit auf 
den Atomismus bezogen haben könnte. Und ebenso wenig wie der Name der 
Schule sind die Namen ihrer Repräsentanten Leukipp und Demokrit erwähnt. 

Über den Grund der Unterlassung Platons wurde bereits in der Antike 
spekuliert. Bekannt ist die Feststellung des Diogenes Laertius: „Während Pla-
ton fast aller älteren Philosophen gedenkt, tut er des Demokrit nirgends Er-
wähnung, selbst da nicht, wo er irgendwelche Einwendung gegen ihn anbrin-

                                                            
36 Vgl.: „Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu denken mög-
lich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille“ 
(GMS, Ausg. Valentiner, S. 28; AA IV, S. 393). 
37 Politeia 517 c 
38 Vgl. oben, Kap. II 8.1 
39 A.O., Bd. VII, Reg. S. 13 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


20 
 

gen müßte“40, sowie seine wohlfeile Erklärung, dass Platon sich offenbar be-
wusst gewesen sei, es mit dem besten aller Philosophen zu tun zu haben41. Di-
ogenes insinuiert als Platons Motiv also entweder Neid oder Inferioritätsge-
fühle gegenüber dem philosophischen Konkurrenten und untermauert seine 
Deutung durch die in ihrem Wahrheitsgehalt nicht überprüfbare Anekdote, 
„Platon habe die Absicht gehabt, alle Schriften des Demokrit, die er überhaupt 
aufbringen könnte, zu verbrennen“42. Lediglich der Hinweis von Freunden auf 
die praktische Unmöglichkeit der Aktion habe Platon schließlich von dem Un-
terfangen Abstand nehmen lassen43. 

Diogenes‘ Darstellung und Bewertung sind in mehrfacher Hinsicht be-
merkenswert und erfordern eine kurze Betrachtung. Veranlasst sein dürften 
sie durch seine eigenen philosophischen Präferenzen, die in der Apostrophie-
rung Demokrits als Besten aller Philosophen zum Ausdruck kommen. Seine 
besondere Schätzung dieser Richtung schlägt sich auch darin nieder, dass er 
den Atomisten Epikur an den Schluss seiner Darstellung setzt und ihm mit 
Buch 10 ein ganzes Buch widmet, eine Ehre, die jedoch überraschenderweise 
auch dem herabgesetzten Platon selbst zuteil wird, für den Diogenes das dritte 
Buch reserviert hat. 

Philosophisch interessanter als die Vorlieben des Diogenes Laertius ist 
jedoch ein anderer mit seiner Darstellung verbundener Aspekt. Uns Heutigen 
erscheint der dem Demokrit zuerkannte Vorrang vor Platon als erhebliche 
Übertreibung, hat doch Letzterer in der Geschichte der Philosophie in ganz 
anderer Weise Epoche gemacht als Demokrit und genießt auch im heutigen 
Denken, als Begründer der Metaphysik kanonisiert, weit größere Aufmerk-
samkeit als der gemeinhin bloß als Vorsokratiker verrechnete Demokrit, der 
nur noch von wenigen Spezialisten als eigenständige Gestalt und Gegenstand 
der Forschung wahrgenommen wird. Letzten Endes hat Platon damit doch 
über Demokrit ‚gesiegt‘: Von Platons Werk liegen die wesentlichen Teile vor, 
er kann gelesen werden und wird gelesen, von Demokrits umfangreichen 
Schriften bleiben bloß Fragmente. 

Dies ist eine historische Tatsache, ob sie bloß kontingent ist oder ob ihr 
‚tiefere‘ Bedeutung innewohnt, vermag wohl niemand zu sagen – allenfalls 
soviel, dass wir die, die wir sind, auch durch Platon sind, denn: „Platon ist in 

                                                            
40 A.O., IX 40 
41 Ebd. 
42 Ebd. 
43 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


21 
 

uns“44; das war ja auch die Überzeugung Nietzsches45. Das Faktum lässt sich 
allerdings erklären, das heißt historisch mit Gründen versehen: Platons ‚Sieg‘ 
resultiert aus der Intensität seines Denkens und der dadurch bedingten Wir-
kung, die sich manifestierte in der Entstehung einer platonischen Schule, der 
Akademie, die bis ins sechste nachchristliche Jahrhundert wenn nicht offiziel-
len Bestand, so doch Adepten hatte46; ferner, und damit verbunden, verdankt 
dieser Sieg sich Platons Rezeption durch die ‚Kirchenväter‘ (vor allem durch 
Augustinus), die dem jungen Christentum mittels platonischer Philosophie 
metaphysische Gehalte wie die Jenseitsorientierung und den Leib-Seele-
Dualismus mit der anhängenden Vorstellung einer unsterblichen Seele sowie 
auch die asketische Moral der Perhorreszierung des Leiblichen implementier-
ten47. 

Aus Diogenes‘ Darstellung hingegen lässt sich schließen, dass im frühen 
3. Jh. n.Chr., als sein Werk entstand, im hellenistischen Kulturraum diese qua-
si kanonische Stellung Platons noch nicht existierte, sondern dass die ver-
schiedenen philosophischen Schulen, platonische Akademie, aristotelischer 
Peripatos, Epikureismus, Stoa, Skeptizismus und schließlich der Neu-
Platonismus, noch miteinander in Wettbewerb standen, ebenso wie auf religi-
ösem Gebiet die traditionelle olympische Religion, das Judentum, das Chris-
tentum und die zahlreichen neuen Mysterienreligionen, etwa der Kult der Isis, 
des Mithras und der Magna Mater, miteinander konkurrierten48. Welche Rich-
tung aus diesem Wettbewerb als Sieger hervorgehen würde, war noch völlig 
offen, zumindest unter der dem Menschen zugänglichen beschränkten Per-
spektive. 

Doch ich kehre nochmals zu Platon und seinem Schweigen über Demo-
krit zurück49. Wie die Anekdote des geplanten Autodafés belegt, ist auszu-
schließen, dass Platon den Atomismus nicht gekannt haben könnte. Diogenes 
Laertius zufolge hat sich Demokrit zudem eine Zeitlang in Athen aufgehalten 
                                                            
44 Böhme 2000, S. 4  
45 Vgl. oben, Kap. II 4.2 
46 Vgl. Erler 2006, S. 212 
47 Zu diesen Zügen des platonischen Denkens vgl. oben, Kap. I 6.9 passim. 
48 Zu den Mysterienkulten vgl. unten, Kap. IV 1. 
49 Auch abgesehen von der Anekdote des Diogenes ist dieses Schweigen über den Atomis-
mus, und das heißt auch über den materialistischen, ebenso antiteleologischen wie antitheo-
logischen Charakter dieser Naturphilosophie im Sinn des Wortes ein vielsagendes. Es weist 
kontrafaktisch auf eine intensive, wenn auch nicht explizit gewordene bzw. nicht überlieferte 
Auseinandersetzung Platons mit dem materialistischen Ansatz hin. Welch exorbitante Be-
deutung das Problem für Platon hatte, wird am Schluss meiner Ausführungen zu dem Be-
gründer der Metaphysik deutlich werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


22 
 

und ist dort auch dem zehn Jahre älteren Sokrates begegnet50, dessen Schüler 
Platon ja war. Und wenn Demokrit die Aussage zugeschrieben wird: „<Denn 
ich kam nach Athen: da kannte mich keiner>“51, so darf man daraus kontra-
faktisch schließen, dass es nicht bei dieser Unbekanntheit geblieben ist. 

Dass die führenden Intellektuellen Athens und die Repräsentanten der 
philosophischen Schulen einander gekannt haben, steht im übrigen außer 
Zweifel: In der Auseinandersetzung solcher Gestalten besteht ja bis heute das 
intellektuelle Leben eines Gemeinwesens, und die überlieferten Äußerungen 
der Denker bezeugen es. Im vorliegenden Kontext lässt es sich beispielsweise 
belegen durch die Tatsache, dass der Dichter Aristophanes gut über die zeit-
genössischen philosophischen Debatten informiert gewesen sein muss: In der 
im Jahre 423 aufgeführten Komödie Die Wolken lässt er den ungerechter Weise 
zur Karikatur eines Philosophen herabgesetzten Sokrates sowohl die Natur-
philosophie wie die Sophistik verkörpern (beiden Richtungen stand der wirk-
liche Sokrates kritisch gegenüber) und macht dabei auch die von den jüngeren 
Naturphilosophen entwickelte Wirbeltheorie zum Gegenstand der Satire52. 
Und in Platons Symposion ist Aristophanes selbst unter den Tischgenossen und 
trägt den wohl schönsten, zumindest aber originellsten Mythos zum Lobe des 
Eros bei, in dem die Liebe als wiedergefundene, von höchstem Verlangen und 
Glück erfüllte Einheit zweier einst mit Gewalt voneinander gerissener Hälften 
eines Wesen gefeiert wird53. 

Die Bekanntschaft Platons, wenn nicht mit der Person Demokrits, so doch 
mit der atomistischen Lehre steht außer Zweifel, da Platon mit dem zeitgenös-
sischen Stand der Theorie, mit der ‚Philosophie‘ ebenso wie mit Mathematik, 
Medizin, Rhetorik, Astronomie usw. bestens vertraut war. Dies betonen auch 
Platon-Spezialisten. So stellt beispielsweise M. Erler fest: „Platon waren die 
Lehren von Vorsokratikern wie Heraklit und Parmenides, Anaxagoras, Pytha-
goras, Empedokles und Demokrit ebenso geläufig wie die verschiedenen Posi-
tionen der Sophisten“54. All diese Namen firmieren auch in den Registern der 
platonischen Schriften, mit der kennzeichnenden Ausnahme eben des Ato-
mismus und seiner Repräsentanten.  

Was Demokrits und Platons Theorien anbelangt, besteht zwischen deren 
Grundzügen ein unüberbrückbarer Gegensatz, der eine affirmative Rezeption 

                                                            
50 Vgl. a.O., IX 36 
51 Ebd. 
52 Vgl. V. 379 passim 
53 Vgl. Symposion 189 c – 194 e 
54 Erler 2006, S. 60 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


23 
 

des Älteren durch den Jüngeren auszuschließen und allenfalls eine Absto-
ßungsreaktion zuzulassen scheint. Bevor ich aufzeige, dass sich die Situation 
nicht so klar darstellt, weise ich zunächst in groben Zügen die bestehenden 
Differenzen auf, wobei ich mich bei Platon auf die nicht im Zentrum seines 
Denkens stehende Naturphilosophie, speziell die Kosmologie, wie sie insbe-
sondere der Timaios entwickelt, beziehe, die sich am ehesten zum Vergleich 
beider Denker eignet. 

Demokrits und Leukipps Kosmologie zufolge ist die Welt, wie im Ato-
mismus-Kapitel dargestellt, ein rein mechanisch, durch zufällige Kollisionen 
und Passungen der eigenbewegten Atome zustande gekommenes Gebilde, 
Resultat dieser ungeordneten Bewegungen der Atome im unendlichen Leeren. 
Dieses Konzept schließt damit jegliche auf geistig-seelische Weise steuernde 
Instanz aus der Weltbildung aus; es ist entschieden antiteleologisch und me-
chanizistisch – weshalb denn auch ihre Auffassung unter modernen Vertretern 
naturphilosophischer Autopoiesis-Theorien Hochachtung genießt.  

Platons Kosmogonie dagegen scheint geradezu negativ durch diese jedes 
‚höhere‘ Prinzip zurückweisende Sicht konditioniert. Er deutet die Welt, wie 
an früherer Stelle angedeutet55, als vom göttlichen Demiurgen planvoll 
(„durch die Vorsehung Gottes“56) und, im Sinne der von ihm vorgenommenen 
Verknüpfung von Wahrheit und Sittlichkeit, „möglichst gut“57 gestaltete, vom 
Nous durchwaltete Ordnung, ja sogar als „ein beseeltes und in Wahrheit ver-
nünftiges Geschöpf“58. Die Sterne sind  ihm, wie dann auch dem Aristoteles, 
„die himmlischen Gottheiten“59, und die Bezeichnung der Planeten als Irrsterne 
erscheint ihm als Sakrileg: „Das ist es eben [], was [] unsere Bürger und die 
heranwachsende Jugend über die himmlischen Gottheiten lernen müssen, 
[damit] sie sich nicht in lästerlichen Reden darüber ergehen“60, der Art, dass 
diese Sterne „niemals dieselbe Bahn durchwandeln und, wie sie, so auch noch 
einige andere Sterne, die wir deshalb Wandelsterne (Planeten) nennen“61. 
Vielmehr müsse die Jugend dahingehend erzogen werden, „bei Opfer und 
Gebet in frommer Andacht sich jedes anstößigen Wortes [zu] enthalten“62, 
denn „die Lehre [] über den Mond und die Sonne und die übrigen Gestirne, 

                                                            
55 Vgl. oben, Kap. I 8.3.2 
56 Timaios 30 b-c 
57 Ebd., 30 a 
58 Ebd., 30 b-c 
59 Nomoi 821 c (Hervorh. Sk.) 
60 Ebd., 821 c-d 
61 Ebd., 821 b 
62 Ebd., 821 d 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


24 
 

daß sie jemals irren [vgl. die Bezeichnung der Planeten auch als ‚Irrsterne‘], ist 
nicht richtig, sondern es verhält sich damit gerade umgekehrt; denn jedes die-
ser Gestirne beschreibt immer denselben Weg, nicht viele, sondern immer ei-
nen im Kreise; es scheint aber so, als beschriebe es viele“63. 

Die Frage, ob Platon nach anderthalb Jahrhunderten naturphilosophi-
scher Aufklärung das auch die Gesprächspartner des Atheners in den Nomoi 
befremdende und bei den Griechen nie sehr bedeutende astrolatrische Theo-
rem vom göttlichen Charakter der Gestirne selbst geglaubt hat, wie es bei sei-
nem metaphysischen Apriori verständlich wäre, oder ob es sich um eine der 
von ihm aus pädagogisch-moralischen Gründen legitimierte Konstruktionen 
handelt, wie wir es schon bei ihm kennengelernt haben64, lasse ich für den 
Augenblick auf sich beruhen65. Interessanter ist an dieser Stelle die aus der 
idealistischen Prärogative resultierende Überzeugung Platons, dass für den 
durch den Demiurgen in Vollendung geschaffenen Kosmos auch eine mög-
lichst vollkommene, und das bedeutet für Platon: geometrisch einfache Bewe-
gungsform der Gestirne zu postulieren sei, was ihn zur Intuition von deren 
Kreisbahn führt, eine Leistung, die ihm angesichts des flagranten Gegensatzes 
zur sichtbaren Bewegung der Planeten bei älteren Forschern den Titel eines 
„Kopernikus des Altertums“ eingetragen hat66. Und täusche ich mich nicht, 
hat die mehrfach angesprochene Forderung Platons, die Phänomene zu retten, 
ihren Ursprung gerade in diesem astronomischen Problem der Abweichung 
des Phänomenbestandes von der Einfachheit der mathematischen Idealform. 
Die Phänomene retten, bedeutet in diesem Sinne, ihren Widerspruch mit der 
apriorischen geometrischen Vorgabe zu erklären, das heißt Erscheinung und 
denkend erkanntes Sein miteinander zu versöhnen. Es kann nicht zweifelhaft 
sein, dass das Einfachheitspostulat der Naturwissenschaften in dieser Vorstel-
lung Platons ihr Vorbild hat. Eine berühmte Manifestation dieses Postulates 
kann darin gesehen werden, dass „allein die größere Einfachheit im klassi-

                                                            
63 Ebd., 822 a (Zusatz u. Hervorh. Sk.) 
64 Vgl. Platons Rede von der „wohlgemeinten Lüge“ (Politeia 414 b), ferner oben, Kap. I 6.9; 
vgl. ferner Platons Sophisma zur Eliminierung sozialkritischer Bestrebungen Nomoi 735 e (ff.) 
sowie oben, Kap. II 2.6.3.1. 
65 Vgl. dazu unten, Kap. III 1.7 
66 Vgl. die diesbezüglichen Hinweise von O. Apelt in Anm. 117 zum 7. Buch der Nomoi in der 
von ihm herausgegebenen Ausgabe von Platons Werken. Apel bestreitet allerdings entschie-
den (und wohl mit Recht) Deutungen, die Platon eine heliozentrische Auffassung zuschrei-
ben. – Zur Kritik dieser Zuschreibung vgl. auch unten, Kap. III 1.6. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


25 
 

schen Streit über die Kinematik der Himmelskörper für Galilei und gegen Pto-
lemäus [entschied]“67. 
 Doch ich kehre zum Verhältnis Platons zu Demokrit zurück. Wie die Le-
bensbahnen beider Denker sich im politisch und kulturell auf der Höhe seiner 
Bedeutung befindlichen Athen der Wende vom fünften zum vierten Jahrhun-
dert kreuzen und wie beide von den teilweise gleichen wissenschaftlich-
philosophischen Fragen bewegt werden, so gibt es in ihren Theorien neben 
dem schneidenden Kontrast doch versteckte Berührungspunkte, von denen 
ich einen mir besonders wichtig erscheinenden exemplarisch herausgreife. 
Dieser Berührungspunkt liegt in der Weise, wie beide das Problem der Mate-
rie behandeln: hier besteht, bei divergierenden Grundannahmen, doch eine 
auffällige strukturelle Gemeinsamkeit. 

 
1.4 Affinitäten 

Leukipps und Demokrits Theorie der Atome lässt sich interpretieren als im-
plizite Kritik und Weiterentwicklung der Elemente-Theorien von Empedokles 
und Anaxagoras68. Während diese alle Dinge auf natürlich vorkommende 
Stoffe als letzte Gegebenheiten zurückführten, und die Vielzahl der Materien 
durch Mischung, Entmischung und Verteilung in unterschiedlichen Proporti-
onen zustande kommen ließen und für Initiierung bzw. Aufrechterhaltung der 
Prozesse als lebendig bzw. geistig vorgestellte Wirkkräfte ansetzten, lösen sich 
die Atomisten entschlossen von jeglicher Anleihe bei der Empirie und konzi-
pieren ihre Elemente, die Atome, rein theoretisch-begrifflich als unteilbare, 
massive, aber stofflich nicht definierte materielle Partikel, die ihren zur Kos-
mosbildung erforderlichen Bewegungsimpuls aus zwar nicht eindeutig identi-
fizierbaren, aber der Tendenz nach eher als physisch denn als geistig vorge-
stellten Quellen beziehen69. 

                                                            
67 P. Oberschelp: Art. Einfachheit, Prinzip der. HWPh 2, Sp. 388 – Dem Postulat der Einfach-
heit auf der Objektseite entspricht auf Seiten des erkennenden Subjekts das unter der Me-
tapher von Ockham’s razor bekannte, auch durch Kant exponierte Postulat der Denkökono-
mie, „daß man die Anfänge (Prinzipien) nicht ohne Not vervielfältigen müsse“ (KrV B 432f.), 
dass man also, einfach formuliert, suchen soll, mit möglichst wenig Prinzipien (Begriffen, 
Gesetzen) eine möglichst große Zahl von Phänomenen zu erklären. Diese Intention würde 
sich vollenden in der Entdeckung der ‚Weltformel‘! – Zu Ockham’s razor vgl. auch oben, Kap. 
I 8.3.4,  zur erkenntnistheoretischen Bedeutung des Prinzips der Einfachheit vgl. auch Pop-
per: Logik der Forschung, Kap. VII: Einfachheit.  
68 Vgl. oben, Kap. II 6 u. 7 
69 Vgl. zu diesem Problem die Ausführungen oben, Kap. II 8.6.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


26 
 

Platon vollzieht nun in seiner Theorie der die (sublunare) Welt konstituieren-
den Elemente einen vergleichbaren Schritt über die Empirie hinaus, auch er 
treibt die Elementarisierung weiter und substituiert den realen Stoffen abs-
trakte Formen als deren Konstituenten. Da Platons Konzeption die jüngere ist, 
mag er durch den Atomismus Anregungen empfangen haben. Im Unterschied 
zu diesem jedoch konzipiert er seine ‚Atome‘ nicht materiell als Massive, son-
dern körperlos, als geometrische Formen, und zwar als elementare Dreiecke. 
Diese Elementardreiecke nun liegen den fünf sogenannten platonischen Körpern 
zu Grunde, komplexen stereometrisch eindeutig definierten Gebilden, die die 
innere Form, die Struktur der von Platon beibehaltenen vier empedokleischen 
Elemente zuzüglich des von Platon für das All als Ganzes reservierten und 
später als quinta essentia, als Äther definierten Dodekaeders darstellen, das 
heißt der Stoffe, aus denen sich die wahrnehmbare Welt aufbaut. Zu den Ein-
zelheiten verweise ich auf die Ausführungen zur Wirkungsgeschichte des 
Empedokles, wo der Zusammenhang ausführlich entwickelt ist70. 

Ich schließe den Komplex Platon – Atomismus mit der folgenden Zusammen-
stellung einiger Aspekte, die zugleich die wissenschaftshistorische Relevanz 
dieser Begegnung andeuten: 

1. Platons Konzeption der Elementardreiecke ist komplexer und in gewis-
sem Sinne doch anschauungsnäher als die Atomvorstellung der Atomis-
ten. Platon übernimmt zwar deren Vorstellung der alle Dinge konstitu-
ierenden, auf Grund ihrer Kleinheit unterhalb der Wahrnehmungs-
schwelle liegenden und nicht weiter reduzierbaren, das heißt: ‚a-
tomaren‘ Entitäten. Indem er die aus diesen Elementen gebildeten, ste-
reometrisch regelmäßigen Körper mit Empedokles‘ Lehre von den vier 
Grundstoffen verknüpft, bemüht er sich jedoch um eine Verbindung 
zwischen Anschauung und Theorie: „Das Besondere seiner Auffassung 
ist, daß die Ordnung, die die Makro-Erscheinungen zeigen, bereits in 
einer geometrischen Ordnung der Atome gesucht wurde“71. 

2. In der Überlieferung wie in der Forschung zum Atomismus besteht 
zwar weitgehend Konsens über die durch ihre Kleinheit bedingte Un-
sichtbarkeit der Atome, doch herrscht hier keine letzte Klarheit und 
manche Forscher, etwa Gemelli, spielen mit dem Gedanken, dass die 
Atome „unter besonderen Umständen [] sichtbar würden“72. Dagegen 

                                                            
70 Vgl. oben, Kap. II 6.5.4 
71 A.G.M. van Melsen: Art. Atomtheorie. HWPh I, Sp. 606 
72 GM III, S. 502 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


27 
 

ist für Platon die Situation eindeutig; der Philosoph selbst stellt fest: „Al-
le diese [aus den Elementardreiecken zusammengesetzten Grund-] Kör-
per muß man sich nun so klein denken, daß ihre Winzigkeit es unmög-
lich macht, irgendeinen von ihnen [] vereinzelt mit den Augen wahrzu-
nehmen, vielmehr sind nur die durch starke Anhäufung entstandenen 
Massen sichtbar“73.  

3. Indem Platon jedem der empedokleischen Elemente eine stereometri-
sche Struktur zuweist, schafft er eine formale Verbindung zwischen 
ihnen, hebt sie sozusagen in ihrer irrationalen und grundlosen, weil rein 
faktischen Letztgegenbenheit auf: ein Beitrag zu weiterer Rationalisie-
rung der Weltsicht, in diesem Fall durch Mathematisie-
rung/Geometrisierung. Diese erlaubt es Platon auch, die von Anaxime-
nes aufgestellte74, aus sporadischen Beobachtungen wie dem Verdamp-
fen oder Gefrieren von Wasser gefolgerte These der generellen Trans-
formierbarkeit der Grundstoffe ineinander theoretisch zu erklären und so 
zu systematisieren: Die Stoffe sind ineinander überführbar, weil und in-
sofern ihnen in letzter Instanz eine gemeinsame, nämlich geometrische 
Struktur zugrunde liegt. Ihre wahrnehmbare Wandlung ineinander er-
folgt in der Tiefenstruktur als die jedem Mathematiker geläufige Trans-
formation strukturaffiner geometrischer Gebilde: Das Sichtbare ist Vor-
schein des Verborgenen. Diese Konzeption Platons stellt ein Beispiel dar 
für seine an die Wissenschaft gestellte Forderung, die Phänomene zu 
retten. 

4. Die sich aus Platons Spekulation ergebende ideale Physik lässt sich dem-
gemäß als Sequenz von Reduktionen darstellen (die einzelnen Schritte 
werden durch die Pfeile symbolisiert): Phänomenale Welt (das heißt die 
Erscheinungen) > empedokleische Elemente (das heißt die vier Natur-
stoffe) > stereometrische Körper (als unsichtbare Struktur der Grund-
stoffe) > Elementardreieck als geometrisches ‚Atom‘. 

5. Mit diesem Gedanken der den Grundstoffen der phänomenalen Welt 
inhärierenden mathematischen Struktur antizipiert Platon in gewisser 
Weise den berühmten, programmatischen und bereits zitierten75 natur-
philosophischen Grundgedanken Galileis, das Buch der Natur sei in ma-
thematischer Sprache geschrieben und „seine Buchstaben [seien] Drei-

                                                            
73 Timaios 56 b-c; vgl. auch Kap. II 6.5.4 
74 Vgl. oben, Kap. I 5.1 
75 Vgl. oben, Kap. II 6.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


28 
 

ecke, Kreise und andere geometrische Figuren“76. Zur Zeit Galileis und 
maßgeblich durch diesen selbst wird die Verifikation dieses Gedankens 
mittels empirischer Verfahren initiiert werden; an Letzteres allerdings 
dachte der die Natur rein spekulativ behandelnde Platon noch nicht. – 
Es ist jedenfalls reizvoll, sich vorzustellen, dass Galilei, der durch seine 
Studien der Medizin und der Mathematik mit der antiken Naturphilo-
sophie bestens vertraut war, aus seiner Kenntnis von Platons im Timaios 
entwickelter geometrischer Atomistik Anregungen für die Entwicklung 
seines eigenen naturphilosophischen Ansatzes erhalten hat. 

6. Die Theorie der Atome liefert uns so in Abbreviatur ein Muster für die 
Geschichtlichkeit des naturwissenschaftlichen Prozesses, dessen allge-
meinste Formel bereits Xenophanes mit seiner Beobachtung der allmäh-
lichen Annäherung des Denkens an die Wahrheit geprägt hatte77: Die 
Atomisten fassen den Begriff einer alle Phänomene konstituierenden, 
selbst unteilbaren und unwahrnehmbaren elementaren Entität, Platon 
intuiert die Idee von deren mathematischer Struktur und die neuzeitliche 
Physik integriert diese Momente zu einem Programm empirischer For-
schung, in dessen Durchführung sich erst die ungeheure Komplexität 
der Zusammenhänge herausschält, die den Forschungsprozess unab-
sehbar in Gang hält und in dessen Vorwärtsdringen sich der Begriff des 
Atoms als unteilbaren korpuskularen Letztbestandteils der Materie am 
Ende aufhebt. 

7. Das von Xenophanes erkannte und im Vorhergehenden an wenigen 
Schritten illustrierte Prinzip der Entwicklung findet zeitgenössische Be-
stätigung von naturwissenschaftlicher Seite durch den bedeutenden 
Physiker und Theoretiker der Physik Pierre Duhem (1861-1916), der hin-
weist auf die „ununterbrochene Tradition [], durch die die Wissenschaft 
einer jeden Epoche aus den Systemen vergangener Jahrhunderte Nah-
rung gezogen [hat], durch die sie die Physik der Zukunft in sich trägt“78, 
mit der Intention, „eine immer mehr naturgemäße Klassifikation, ein 
immer klarerer Reflex der Realitäten [zu werden], die die experimentelle 
Methode nicht von Angesicht zu Angesicht sehen kann“79. – Ununterbro-
chen, wie Duhem behauptet, war diese Tradition, wie ich noch zeigen 

                                                            
76 Zit. Gloy 1995, S 157 
77 Vgl. DK 21 B 18 sowie oben, Kap. II 1.5 
78 Duhem 1988, S. 367 
79 Ebd. – Ob Duhems dezidierten Formulierungen besondere erkenntnistheoretische Prob-
leme inhärieren, ist hier nicht zu untersuchen; die von ihm geltend gemachte historische 
Perspektive des Forschungsprozesses dürfte jedenfalls korrekt erfasst sein. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


29 
 

werde, zwar keineswegs, doch hat sie sich, aufs Ganze bezogen, in der 
von Xenophanes prognostizierten und von Duhem retrospektiv bestä-
tigten Weise ereignet. 

8. Um abschließend auf die Eingangsfrage nach dem Grund für Platons 
Schweigen über Demokrit zurückzukommen: Er mag, wie Rechenauer 
in seiner Darstellung des Atomismus vermutet, darin gelegen haben, 
„dass Platon nicht an einer puren Wiedergabe demokritischer Gedan-
ken, sondern an einer eigenständigen Weiterentwicklung derselben in-
teressiert war“80. Dennoch ist angesichts der aufgezeigten sachlichen 
Differenzen ebenso wie der Affinitäten Platons zum Atomismus die 
Vermutung nicht von der Hand zu weisen, dass der Begründer der Me-
taphysik angesichts der ihn befremdenden materialistisch-
deterministischen Grundhaltung der Atomisten, deren qualitätsvoller 
Konzeption er dennoch Anregungen entnahm, die direkte Erwähnung 
bewusst vermieden hat. Am Schluss der Ausführungen zu Platon werde 
ich auf das Thema zurückkommen, und es wird sich zeigen, dass Platon 
in leicht verhüllter Weise durchaus Stellung genommen hat. 

                                          
1.5 Wendung des Denkens zu sich selbst: Platons Begründung der Logik 

1.5.1 <lógon dídonai> – Rechenschaft geben  

Mit dem Atomismus ist die vorsokratische Naturphilosophie an ihre Grenze 
gekommen. Mit anderen Worten: Sie ist gescheitert – wie eine jede Philosophie 
früher oder später scheitert (wie ja auch jedes Individuum schließlich schei-
tert); das Scheitern ist geradezu Ausweis der Qualität einer Philosophie, inso-
fern die Bestreitung ihres Wahrheitsanspruchs die Aufmerksamkeit reflektiert, 
die sie in der philosophischen Diskussion gefunden hat. 

Es ist Platon, der sich im Anschluss an seinen Lehrer Sokrates von der Na-
turphilosophie distanziert und eine Neuorientierung des philosophischen 
Denkens vornimmt. Diese ist so tiefgreifend, dass ein seinerseits so bedeuten-
der Denker wie Ernst Cassirer (1874-1945) dafür die Formulierung gewählt 
hat, durch Platons Ideenlehre erfolge die „Grundlegung der wissenschaftli-
chen Philosophie“81 – eine Aussage, die eine Darstellung des historischen Ur-
sprungs der Wissenschaft dazu verpflichtet, Platon wenigstens im Ansatz in 
die Betrachtung einzubeziehen. 

                                                            
80 Grundriss 1/2, S. 917  
81 ECW 16, S. 4 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


30 
 

Cassirers Klassifikation Platons ist insofern auffallend, als wir in den bis-
herigen Ausführungen Philosophie und Wissenschaft als synonym behandelt 
und die Philosophie gleichsam als die Urwissenschaft betrachtet haben. Cassi-
rer zufolge wäre also die oben als Protowissenschaft bezeichnete Vorsokratik82 
nur eine Art Protophilosophie gewesen, wobei sogleich zu bemerken ist, dass 
durch sie die Voraussetzungen geschaffen wurden, an die der durch Platon 
eröffnete neue philosophische Ansatz anknüpft. Das Frühere zeigt sich hier in 
mannigfacher Hinsicht als Bedingung des Späteren, und die in den vorherge-
henden Kapiteln aufgewiesenen Bezüge zwischen Platon und den Vorgängern  
haben dies belegt und weitere Belege werden folgen. Ohne Denker wie Herak-
lit, Parmenides, Empedokles, Anaxagoras und Demokrit (sowie natürlich die 
Sophisten und Sokrates) wäre Platons Neubeginn ebenso wenig vorstellbar 
wie ohne Homer: Ihrer aller Gedanken bilden die kritische Masse, aus der Pla-
ton seine geistigen Stimuli bezog.  

Wie dem auch sei, bemerkenswert an Cassirers Rubrizierung ist auf jeden 
Fall, dass hier ein bedeutender Denker des 20. Jahrhunderts, Erkenntnistheore-
tiker und Wissenschaftsphilosoph ebenso wie politischer und Kulturphilo-
soph, der sich selbst als Vertreter einer wissenschaftlichen Philosophie be-
trachtet, Platon damit als Begründer einer bis in die Gegenwart ungebroche-
nen Denktradition auffasst und ihn nicht, wie seit Nietzsche üblich und durch 
Heidegger fortgeführt, als den Schöpfer und hauptsächlichen Repräsentanten 
der mit Hegel zu Ende gegangenen, als abendländisches Verhängnis interpre-
tierten Metaphysik. 

Worin besteht nun die Neuorientierung des Denkens durch Platon? For-
melhaft und negativ gesagt, liegt sie in dem bereits von Sokrates angebahnten 
Bruch mit der Naturphilosophie und deren Realitätszugriff. Die Naturphilo-
sophie war intentione recta, in ungebrochenem Gegenstandsbezug, in ‚natürli-
cher‘ Einstellung, auf die Welt äußerer Gegenstände gerichtet und hatte ver-
sucht, die Fülle der Erscheinungen auf ihr Wesentliches zurückzuführen, eine 
Rückführung, die sie als Erklärung der Dinge intendierte; ‚Alle Dinge stam-
men vom Wasser her‘; ‚Alle Dinge bestehen aus Atomen‘: So lauteten ihre Er-
klärungen, die zwar wenig sachhaltig, aber Ausdruck eines revolutionären 
Willens zu Abstraktion und Reduktion  waren: Durch Abstraktion von ihren 
Besonderheiten werden die Dinge auf ihr Allgemeines reduziert. 

Bereits mit Heraklit und Parmenides, in gewissem Sinn auch schon mit 
Xenophanes, beginnt eine Art Methodenreflexion der Erkenntnis: Man entwickelt 
die Unterscheidung von Anschauen und Denken und reflektiert auf die Leis-
                                                            
82 Vgl. oben, Kap. I 1  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


31 
 

tungsfähigkeit beider Zugriffe für das Erkennen der ‚Wirklichkeit‘. Damit ist 
die Wendung zur intentio obliqua, zur Richtung des Denkens weg von den äu-
ßeren Gegenständen und hin zum Eindringen in seine eigene Natur eingelei-
tet. Epochal wird der Gedanke des Parmenides, dass nur das Denken uns das 
Sein, das Unveränderliche erschließe, während die sinnliche Anschauung der 
in ständiger Veränderung befindlichen Oberfläche der Dinge verhaftet bleibe83 
– ein Sachverhalt, der selbst nicht Gegenstand der Anschauung sein kann, 
sondern nur denkend enthüllt wird: In diesem Sinn ist das Denken, um ein 
Wort Spinozas abzuwandeln, index (bzw. norma) sui et alterius, die ‚Norm sei-
ner selbst und seines Anderen‘84. 

Die Erprobung dieser Auffassung an der Natur hatten die jüngeren Na-
turphilosophen, insbesondere die Atomisten, vollzogen, die ‚ihr‘ Seiendes ge-
rade in der Negation des Erkenntnisanspruchs der Wahrnehmung aufspürten: 
„Dem Brauch nach [] süß, dem Brauch nach bitter, dem Brauch nach warm, 
dem Brauch nach kalt, dem Brauch nach Farbe, in Wahrheit aber Atome und 
Leeres“, hatte Demokrit dekretiert85. Mit dieser Feststellung tritt bei Demokrit 
die intentio obliqua hervor; das Denken richtet sich auf seinen eigenen Vollzug 
und gelangt dabei zu folgenden Bestimmungen: 

1. Die Wahrnehmung erfasst die Wirklichkeit der Dinge nicht, sondern 
nur deren Oberfläche, sie ist folglich nicht Erkenntnis. 

2. Wahrhaft Wissen liefert nur das Denken, dem deshalb der Primat vor 
der Anschauung gebührt. 

3. Dennoch stellen sich die Verhältnisse nicht so eindeutig dar, wie es den 
Anschein hat. An anderer Stelle lässt Demokrit die Sinne auf das Den-
ken schelten: Armselige Einsicht, nachdem du von uns [d.h. den Sinnen] 
deine Beweise genommen hast, streckst du uns damit nieder? Dieser 
Niederschlag ist dein eigener Sturz“86. Demokrit rührt hier an die Dia-
lektik, dass das Denken die Wahrnehmung als unwesentlich setzt, von 
der es andererseits doch seine Impulse empfängt87. 

Das grundsätzliche Postulat des lógon dídonai, die theoretische Problematik, 
anzugeben, worin wirkliches Wissen besteht und wie es entsteht, liegt Platon 
also vor. Die erstmals von Parmenides herausgearbeitete und von Demokrit 
                                                            
83 Vgl. oben, Kap. I 4 
84 Spinoza bestimmt die Wahrheit als Index oder Norm ihrer selbst und des Falschen (d.h. 
Unwahren): ‚veritas est norma sui et falsi‘ (Ethica [] II, Lehrsatz 43) 
85 Sextus Emp.: Adv. Math. 7,135; DK 68 B 9; Übs. GM III, S. 379 (Frg. 57 A); vgl. auch die aus-
führliche Besprechung der Sentenz oben, Kap. II 8.2; 8.6.1; 8.8.1. 
86 Galen: De exper. med. 15,7; DK 68 B 125; zit. GM III, S. 385 (Frg. 57 C) 
87 Vgl. oben, Kap. II 8.8 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


32 
 

naturphilosophisch konkretisierte Antithese zwischen der unzuverlässigen 
Sinneswahrnehmung und der zur Wahrheit führenden denkenden Erkenntnis 
wird von Platon aufgegriffen und differenziert, mehr noch, sie wird auf das 
Seiende selbst übertragen und rückt damit ins Zentrum seines Denkens. Pla-
ton gelangt im Prinzip zur gleichen Lösung wie seine Vorgänger, nämlich dem 
Primat des Denkens: Nur dieses erreicht das telos des Erkennens, das Seiende, 
nur es produziert wirkliches, substantielles Wissen. Die Wahrnehmung dage-
gen hängt am Ephemeren, an der flüchtigen Erscheinung, sie ist nicht Denken 
(nóesis) und liefert nicht Wissen (epistéme), sondern Meinung (dóxa). 

Die Auseinandersetzung mit der Problematik durchzieht Platons Schrif-
ten und kann im vorliegenden Rahmen nicht abgehandelt werden; ich muss es 
bei Andeutungen belassen. 

Eine der markanten Stellen für die Behandlung dieses der theoretischen 
Seite von Platons Philosophie zugehörigen Problems ist das von Sokrates im 
Gespräch mit Glaukon entwickelte sog. Liniengleichnis der Politeia88, also das 
zwischen Sonnen- und Höhlengleichnis eingeschobene mittlere der berühmten 
Gleichnisreihe. Die Intention der Seele als des Subjekts aller Erkenntnis, ihre 
erkennende Hexis, ist das „Erkennbare“89, also das Wirkliche im allgemeinsten 
Sinne. Die Gesamtheit des Erkennbaren wird im vorliegenden Gleichnis ver-
anschaulicht durch eine Linie. Diese unterteilt Sokrates nach einer hier nicht 
weiter zu berücksichtigenden Proportion90 in zwei als „Gattungen“ und „Be-
reiche“91 bezeichnete Abschnitte, das „Sichtbare“ und das „Denkbare“92. In 
der Zweiteilung in Sinnliches und Gedachtes, in aísthesis und nóesis, zeigt sich 
die mit dem Atomismus geteilte eleatische Tradition. In den verwendeten Be-
griffen (‚Gattung‘, Bereich‘, ‚Sichtbares‘, ‚Denkbares‘) deutet sich ein ontologi-
scher Akzent in Platons Erkenntnistheorie an, es eröffnen sich zwei Seinsberei-
che; Platon ordnet den „unterschiedlichen Weisen der Kognition unterschied-
liche Seinsarten zu“93. Dies allerdings tritt in Gegensatz zum Atomismus, der 
als Materialismus an der Einheit des Seins festhielt, die durch die Physis reprä-
sentiert wurde. 

                                                            
88 Pol. 509 d – 511 e 
89 A.O., 509 b 
90 Vgl. dazu etwa Chr. Tornau: Art. Proportion, PL, S. 41 (Die mathematische Proportionie-
rung erfolgt wiederum in Analogie zur begrifflichen Reduktion derart, dass der untersten 
Erkenntnisart, der bloßen Vermutung, der größte Umfang an Stoff zukommt, der sich zur 
obersten, dem Ideenwissen, hin durch zunehmende Allgemeinheit immer mehr verengt). 
91 Ebd., 509 d 
92 Ebd. 
93 Böhme 2000, S. 203 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


33 
 

Theoretisches Neuland betritt Platon ebenfalls damit, dass er Sokrates 
und den Mitunterredner Glaukon (im Kontext des Gleichnisses) die beiden 
Teile der Linie jeweils noch einmal unterteilen lässt, so dass sich insgesamt 
vier Teilstücke ergeben, die in qualitativer Abstufung eine Hierarchie bilden. 
Nach dem von Sokrates eingeführten Teilungskriterium zerfällt der Bereich 
des Sichtbaren, „im Verhältnis von Deutlichkeit und Undeutlichkeit“94, einer-
seits in die unmittelbar, also deutlich wahrgenommenen Gegenstände der An-
schauung selbst, „die uns umgebende Tierwelt, das ganze Pflanzenreich und 
jede Art von Erzeugnissen des menschlichen Kunstfleißes“95, allgemeiner for-
muliert: die empirische Wirklichkeit, andererseits in den undeutlicheren Teil, 
nämlich die von den Gegenständen selbst erzeugten „Schatten, sodann die 
Spiegelbilder im Wasser [] und alles [dem] Ähnliche“96. 

Der Abschnitt des Denkbaren teilt sich ebenfalls in zwei Abschnitte, je-
doch ist nun das Teilungskriterium nicht die Deutlichkeit der Wahrnehmung, 
denn das Sichtbare ist hier ja aufgehoben, sondern der Grad der Vorausset-
zungslosigkeit des Gedachten. Er wird besetzt von den beiden so unsinnlichen 
wie strengen Wissensformen der Mathematik und der Dialektik. Dabei ist die 
Mathematik qua „Geometrie, Arithmetik und [] verwandten Wissenschaf-
ten“97 der Dialektik eben darin untergeordnet, dass sie auf von ihr selbst nicht 
mehr theoretisch einzuholenden, schlicht hinzunehmenden Voraussetzungen 
beruht: Sie setzt „das Ungerade und Gerade [als die Basis der Zahlen], die Fi-
guren, die dreierlei Arten Winkel und was damit verwandt ist, bei ihrem je-
weiligen Beweisverfahren [unhinterfragt] voraus“98 und fühlt „sich nicht ver-
pflichtet, sich selbst oder anderen noch Rechenschaft darüber zu geben [also: 
lógon dídonai], da es ja für jeden selbst einleuchtend sei“99. Reine Wissenschaft 
bleibt für Platon auch die Geometrie, obwohl „sie sich der sichtbaren Gestalten 
bedient“100, insofern „das Quadrat an sich es ist und die Diagonale an sich, um 
derentwillen sie ihre Erörterungen anstellt“101, wogegen die gezeichneten geo-
metrischen Figuren nur das Mittel darstellen, „mit [dessen] Hilfe sie eben das 
zu erkennen suchen, was niemand auf andere Weise erkennen kann als durch 

                                                            
94 Pol. 509 e 
95 Ebd., 510 a 
96 Ebd. 
97 Ebd., 510 c – Als der Mathematik verwandte Wissenschaften betrachtet Platon Harmonie-
lehre und Astronomie; dazu vgl. weiter unten im vorliegenden Kapitel. 
98 Ebd. (Zusätze Sk.) 
99 Ebd., 510 c-d (Hervorh. und Zusatz Sk.) 
100 Ebd. 
101 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


34 
 

den Verstand“102. Diesem Gedanken der empiriefreien Reinheit des bloßen 
räumlichen Vorstellens ist womöglich noch Kants transzendentale Konzeption 
des Raumes als Form reiner Anschauung103 verpflichtet. 

Der Mathematik übergeordnet auf Grund ihrer Voraussetzungslosigkeit 
ist die Dialektik. Als Erkenntnis bloß aus Begriffen „zum Voraussetzungslosen 
vordringend“104 und „ohne irgendwie das sinnlich Wahrnehmbare dabei mit 
zu verwenden, sondern nur die Ideen selbst nach ihrem eigenen inneren Zusam-
menhang“105, gelangt sie am Ende zum Wissen um die „[Idee] des Guten als 
des Unbedingten“106, als absoluter Wirklichkeit107. 

In Platons Anspruch, zum Voraussetzungslosen schlechthin vorzustoßen, 
liegt aber wohl selbst die stärkste Voraussetzung! Um es nochmals mit Ernst 
Cassirer und dessen poetischer Metapher zu sagen: „Aber freilich führt alle 
diese [gedankliche] Arbeit [Platons] über eine bestimmte Grenze niemals hin-
aus – und von der höchsten Sprosse der dialektischen Stufenleiter, die das rei-
ne Wissen errichtet, muss der Flug zur Idee des Guten gewagt werden“108. Wer 
aber, so darf man, im Bilde bleibend, fragen, würde das Wagnis eines solchen 
Fluges auf sich nehmen, wenn er nicht gewiss wäre oder zumindest die Hoff-
nung hätte (das heißt, logisch gewendet: wenn er nicht die Voraussetzung 
machte), dass seinem Flug auch die Ankunft am ersehnten Ziel beschieden 
wäre?! 

Dass aber Platon diesen Flug gewagt, das heißt, dass er die Vorausset-
zung, dass das Unbedingte denkend einholbar ist, tatsächlich gemacht hat, 
davon zeugt unter anderem die ergreifende Bestimmung der Idee des Guten 
im Sonnengleichnis, wo es heißt: „Das also, was dem Erkannten Wahrheit ver-
leiht und dem Erkennenden die Kraft zur Erkenntnis gibt, ist – das kannst du 
jetzt behaupten – die Idee des Guten“109. In der Idee des Guten als dem teleologi-
schen Wesen der Welt sieht Platon den Zusammenhang von Subjekt und Objekt 
realisiert und beide miteinander vermittelt, in ihr ist die Identität von Denken 
und Sein verwurzelt – sie ist es, die berechtigt, Platons Denken als „Metaphy-

                                                            
102 Ebd., 510 e 
103 Vgl. KrV I, erster Teil: Die transzendentale Ästhetik 
104 Politeia 511 b 
105 Ebd., 511 c (Hervoh. Sk.) 
106 So Ernst Cassirer (Vgl. ECW 16, S. 459) 
107 Zur Idee des Guten als schlechthin oberster Idee vgl. auch die Ausführungen des Sonnen-
gleichnisses, Pol. 508f. sowie des Höhlengleichnisses, Pol. 514ff.; vgl. ferner oben, Kap. I 
8.3.5; III 1.2. 

108 A.O., ECW 16, S. 458 (Kursivsetzung von mir) 
109 Politeia 508 e 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


35 
 

sik des Absoluten“110 zu bezeichnen, die aller abendländischen Metaphysik 
ihre Aufgabe vorzeichnet und der eigentlich nur die Hegelsche Metaphysik 
des Geistes an spekulativer Kühnheit und Tiefe kongenial ist111.  

Doch kehre ich nochmals zum aktuell Näherliegenden, der Interpretation 
des Liniengleichnisses, zurück. Platons Übersetzung der Seins- und Erkennt-
nisbereiche des Gleichnisses in dianoetische „Seelenzustände“112 bzw. Wis-
sensformen ergibt, ‚von oben nach unten‘ gelesen, die vierfache hierarchische 
Stufung in „Vernunfterkenntnis“113 (Dialektik; Subjekt ist die Vernunft, der 
nous), „Verstandeserkenntnis“114 (mathematische Wissenschaften; Subjekt ist 
die diánoia, der Verstand), „Glauben“115 (pístis) qua unmittelbare Wahrneh-
mung, als obere Form des Meinens und „Vermutung“116 (eikasía) als untere 
Stufe der Doxa und schwächste Form des geistigen Habens überhaupt. Die Di-
alektik bzw. Ideenerkenntnis als universelle Reflexionspraxis ist den anderen 
Formen auch dadurch übergeordnet, dass sie, wie das Gleichnis es vorführt, 
diese und sich selbst erkennt, während die anderen zwar ihre Gegenstände ha-
ben bzw. auf ihre Art Gegenstände haben, aber dabei weder in sich selbst noch 
in die anderen Formen wirklichen Einblick gewinnen, denn hätten sie ihn, wä-
ren sie nicht mehr sie selbst: So vermag etwa die Mathematik als Mathematik, 
das heißt mittels mathematischer Methode, niemals ihren voraussetzungsvol-
len Charakter zu erkennen, und das Meinen erkennt weder die Mathematik 
noch die Dialektik. Eine jede philosophische Betrachtung, etwa auch die vor-
liegende, mehr historisch gerichtete Abhandlung, reproduziert als begriffliche 
Erwägung und Vollzug von Reflexion die von Platon erstmals aufgewiesenen 
(und fortentwickelten) Denkformen; sie steht in Platons Schuld und bestätigt 
damit nolens volens das zitierte Urteil Whiteheads über Platons Bedeutung117. 

                                                            
110 W. Risse: Art. Logik, HWPh 5, Sp. 358 
111 In dieser epochalen Perspektive haben wir in Platons Einführung der Idee des Guten bzw. 
der Ideen überhaupt die Überführung des bisher (von Thales‘ Wasser bis zu Demokrits Ato-
men) nur materiell gefassten Substanzbegriffs ins Geistige zu sehen, ja die implizite Begrün-
dung des Begriffs des Geistes als des lebendigen Subjekt-Objekts selbst. Ihre Vollendung fin-
det diese Bestimmung in der durch die christliche Epoche ermöglichten Feststellung Hegels, 
es komme „ alles [n.b.] darauf an, das Wahre nicht [wie Spinoza] als Substanz, sondern eben 
so sehr als Subjekt aufzufassen und auszudrücken“ (PhdG Vorrede, a.O., S. 19; Zusatz Sk.) 
112 Ebd., 511 d 
113 Ebd. 
114 Ebd. 
115 Ebd., 511 e 
116 Ebd. 
117 Vgl. oben, Kap. I 8.3.5 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


36 
 

Zur Verdeutlichung der Ausführungen im Liniengleichnis, das als locus 
classicus der Platonischen Erkenntnistheorie gilt, verweise ich auf eine kaum 
weniger prominente Parallele zu der Theorie der Erkenntnisstufen in einem 
Abschnitt des 7. Briefs118,  in dem Platon von einem  „durchaus elementaren 

Standpunkt [aus]“119, unter Verzicht auf die kunstvolle Proportionierung des 
Gleichnisses und im Grunde schlüssiger, den Gang des Denkens am Beispiel 
der Erkenntnis des Kreises in fünf Schritten entwickelt. Der Weg führt vom 
Wissen des „Namens (ónoma)“ über den die elementare Definition des Kreises 
(als das, „<was allseitig von den Endpunkten bis zum Mittelpunkt die gleiche 
Entfernung hat>“) beinhaltenden „Begriff (lógos)“, ferner das im mathemati-
schen Zusammenhang gezeichnete „Abbild (eídolon) [das körperliche Bild, ge-
zeichnet und wieder weggewischt]“ und die „wissenschaftliche [d.h. mathe-
matische] Erkenntnis [epistéme]“ als der „wahren Meinung“ zur „fünften Er-
kenntnisstufe“, der an dieser Stelle nicht mehr ausdrücklich genannten, durch 
Dialektik erkannten Idee. Interessant an der Stelle ist einerseits, dass Platon 
hier bereits in der Kenntnis des „Namens“, das heißt des jeweiligen Wortes 
bzw. Begriffs, den Ansatzpunkt der Erkenntnis sieht, womit er der Sinnhaf-
tigkeit, dem Bedeutungscharakter der Sprache Rechnung trägt, andererseits, 
dass er die Mathematik als „wahre Meinung“ an den Bereich der dóxa heran-
zurücken und damit die im Liniengleichnis aufgebaute Distanz zwischen 
epistéme- und dóxa-Bereich zu relativieren scheint. 

Für unsere Grundfrage nach der Entstehung der Naturwissenschaften ist 
im vorliegenden Zusammenhang von Belang, dass Platon dennoch die Gebiete 
des Mathematischen (im Gleichnis zum reinen Teil der Linie gehörig) und des 
Empirischen (sinnlicher Bereich der Linie) voneinander getrennt hält, also kei-
ne Zuständigkeit des Mathematischen für das Empirische (an)erkennt, wogegen die 
Idee der mathematisch strengen, ja ebenfalls auf Seiendes gerichteten Natur-
wissenschaft gerade auf der Voraussetzung dieser Zuständigkeit basiert120. 
                                                            
118 Vgl. St. 342 f., dort auch die folgenden wörtl. Anführungen. Vgl. auch die gründliche In-
terpretation der Stelle bei Böhme (Böhme 2000, S. 106ff.) 
119 Apelt, Anm. 71 zum 7. Brief  
120 Hier setzt auch die neukantianische Kritik an Platon an. So führt Apelt in seiner Einleitung 
zum Theätet aus: „Von der Natur der empirischen Erkenntnis hat er [d.h. Platon] aber eine 
Ansicht, die mit unserer heutigen stark kontrastiert. Das, was wir Erfahrung nennen, d.i. die 
Verknüpfung von Tatsachen nach notwendigen Gesetzen, gibt es für Platon gar nicht, son-
dern nur sinnliche Wahrnehmung des Wandelbaren und daraus entspringende unsichere 
Meinung (dóxa). Nach Platon werden rein noetisch (rein philosophisch) und, wenn man will, 
auch dianoetisch (mathematisch) Gegenstände, Wesen erkannt. Das ist falsch. Denn philo-
sophisch und mathematisch erkennen wir nicht Wesen, sondern Gesetze, unter denen das 
Dasein der Dinge steht; die Dinge selbst aber erkennen wir empirisch. Tatsächlich also ste-

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


37 
 

Mit der Interpretation der Mathematik als exemplarischer Form von Erkennt-
nis und ihrer  Verortung als „ein Mittleres zwischen bloßer Meinung und Ver-
nunft“121 scheint Platon zwar eine ‚Vermittlung‘ beider ins Auge zu fassen, 
aber er reserviert die Zuständigkeit der Mathematik nur wenigen,  von ihm als 
nichtempirisch-stofflos gedeuteten Bereichen der Wirklichkeit wie den musi-
kalischen Harmonien und den Bewegungen der Gestirne, der „Sterngötter“, 
als Angehörigen der translunaren, materiefreien Zone des Himmels122.  

Wer sich jedoch dem Bereich des vermeintlich Stofflosen und mathema-
tisch-rein Bestimmten mit empirischer Methode, von der dóxa her, nähert wie 
jene Akustiker, die experimentell versuchen, die Tonintervalle zu bestimmen, 
indem sie die Länge und Spannung der Saiten variieren, hat mit Platons Spott 
zu rechnen: Sie betrachtet er als „biedere Gesellen, die die Saiten quälen und 
martern, indem sie sie auf Wirbel spannen“123. Die verwendete Metaphorik ist 
eindeutig: Der naturwissenschaftliche Experimentator ist für Platon eine Art 
Folterknecht. Diese Auffassung weist voraus auf die an anderer Stelle bereits 
erwähnten spöttischen Bemerkungen des Aristoteles‘ über die Vakuum-
Experimente mit der Klepshydra124. 

Dennoch kommt Platon in gewissem Sinne der Idee der mathematisch 
bestimmten Naturwissenschaft näher als jeder andere antike Denker, doch 
stelle ich diesen Aspekt für jetzt noch zurück125. 

 

1.5.2 Exkurs: Logisch Elementares (I) 

Mit der Platonischen Dialektik nun – und vor allem darin liegt der Sinn von 
Cassirers Apostrophierung Platons als Begründer philosophischer Wissen-
                                                                                                                                                                                          
hen die drei Erkenntnisweisen nicht nach ihren Objekten isoliert nebeneinander, wie bei 
Platon, vielmehr vereinigen sich alle drei zu dem geschlossenen Ganzen unserer Erkenntnis. 
Dies Ganze zeigt uns die Erkenntnis des Einzelnen, also die Gegenstände der Sinnesanschau-
ung, unter den teils mathematisch, teils philosophisch bestimmten Naturgesetzen. Das phi-
losophische bringt, durch die metaphysischen Grundsätze, den Gedanken der Notwendigkeit 
und Gesetzlichkeit in der natürlichen Verknüpfung der Dinge an unsere Erkenntnis und be-
stimmt dadurch die Ordnung der Naturnotwendigkeit überhaupt. Die rationelle Induktion 
sucht mit Hilfe der Mathematik die notwendigen Gesetze der Größe und des stetigen Zu-
sammenhangs der Erscheinungen, ordnet sie also durch die mathematischen Bestimmungen 
jenen obersten philosophischen Grundsätzen (von der Beharrlichkeit der Masse, von der 
Kausalität usw.) unter“ (a.O., S. 11f.; Hervorh. Sk.). 
121 Politeia 511 d 
122 Vgl. oben, etwa Kap. III 1.3 sowie unten Kap. III 1.6 
123 Ebd., 531 b – Vgl. auch oben, Kap. II 6.4.2 (Fußnote) 
124 Vgl. oben, Kap. II 6.4.2, Fußnote 
125 Vgl. dazu unten, Kap. III 1.6 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


38 
 

schaftlichkeit – eröffnet sich erstmals das Gebiet der theoretischen Logik, der 
Reflexion auf die Formen, in denen sich Denken vollzieht, mit ihm beginnt das 
offenbar unabschließbare, in sich unendliche Unternehmen denkender Selbst-
auslegung des Intellekts, das die Metaphysik darstellt126. Platons Dialektik ist 
die erste, noch mit ontologischen Momenten verschränkte Erscheinung des-
sen, was später (philosophische) Logik genannt werden wird. 

Der Horizont ebenso wie die Materie des Logischen ist die Sprache127. 
Deshalb empfiehlt sich für das Verständnis von Platons Arbeit am lógos ein 
Blick auf ein grundsätzliches Charakteristikum der Sprache. Deren Natur liegt 
darin, das Allgemeine auszusagen. Das Wort ‚Baum‘ beispielsweise bezeichnet 
alle die konkreten Einzeldinge – die Pappel hier, die Eiche dort, die Tanne 
oben am Hang – die sich durch einen Komplex gemeinsamer Merkmale – 
Stamm, Äste, Blätter/Nadeln, Wurzelwerk, nennenswerte Höhe, natürliches 
Wachstum usw. – als Angehörige der gleichen Gattung, nämlich als Baum, 
ausweisen, die, wie Platon sagen würde, an der Idee des Baums teilhaben. 
Und insofern sich das Gesamt der Bäume wiederum typmäßig scheiden lässt, 
ergeben sich die Spezies, die Arten, die sich ihrerseits wieder in Unterarten glie-
dern lassen, zu denen sich die Spezies, rein logisch und nicht biologisch ge-
sprochen, ihrerseits als Gattung verhalten, von deren Allgemeinheit sie sich 
durch den „Unterschied (spezifische Differenz)“128 abheben. In ‚horizontaler‘ 
Betrachtung stehen neben der Gattung Baum andere Gattungen, etwa Strauch, 
„krautige Blütenpflanzen[!]“129, vulgo: Blumen, ferner Gräser, Farne usw., die 
wiederum allesamt unter den umfassenderen Gattungsbegriff Pflanze fallen, 
der seinerseits dem Begriff Lebewesen untergeordnet ist. Die in der ‚natürli-
chen‘ Sprache bereits vorfindliche Ordnung nach spezielleren (z.B. Eiche) und 
allgemeineren (z.B. Baum) Begriffen, nach Art- und Gattungsbegriffen130 also, 
lässt sich so auf verschiedenen Ebenen der Abstraktion und Allgemeinheit 

                                                            
126 Diese Pionierleistung Platons hat Leibniz einmal, in selbst metaphysisch-hypostasierender 
Diktion, in die Worte gefasst, an Platon sei „das Vortrefflichste: daß er den Geist als sich 
selbst bewegende Substanz definiert, die sich frei und aus sich heraus zum Handeln bestim-
me; – daß er ihn somit als Prinzip der Tätigkeit im Gegensatz zur Materie ansieht []“ (Schrif-
ten II, S. 460). Platon folgt damit, wie gezeigt wurde, der Anregung durch Anaxagoras, der als 
Erster das Phänomen der Eigenbewegung und spontaner Selbstbestimmung in Form des 
Nous zu selbstständiger Existenz überhöht hatte (vgl. oben, Kap. II 7.3). 
127 Vgl. dazu auch unten, Kap. III 2.2. 
128 Theätet 208 d 
129 Stichmann (u. a.) 1996, S. 453 
130 Für die begriffliche Ordnung zum Beispiel der Zoologie knüpft Aristoteles sehr bewusst an 
die in der Alltagssprache bereits gegebenen Unterscheidung der „Klasse[n], z.B. Vogel und 
Fisch“ (Historia animalium I 1) an; vgl. oben, Kap. II 6.4.1. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


39 
 

(z.B. Lebewesen – Pflanze – Baum – Eiche – Steineiche – Sardische Steineiche) 
zum System ausbauen, wie es für den Bereich des Lebendigen die Biologie mit 
den Taxonomien tut. 

Als Gattung genommen, lässt sich jeder Begriff in mindestens zwei Un-
terbegriffe teilen, das ergibt die Dichotomien. Diese sind zum Teil im von Natur 
Seienden angelegt, wie das Männliche und das Weibliche als die beiden die 
Lebewesen durchgängig kennzeichnenden Geschlechter, wie ja überhaupt in 
empirischer Betrachtung das Naturseiende sich in jeder Hinsicht als Basis des 
‚Geistigen‘ erweist (als gewusster ist natürlich auch dieser Unterschied zwi-
schen den Geschlechtern Resultat einer unterscheidenden Handlung des Ver-
standes131, die allerdings ihre Wurzeln in die phylogenetisch ältere Sphäre des 
Triebhaft-Instinktiven hinab senkt, aus der sie – man weiß nicht wie – irgend-
wann freigesetzt wurde132). Die logische Terminologie selbst greift, wie der 
Ausdruck Genus – ‚Geschlecht‘, ‚Gattung‘ andeutet, in ihrem Ursprung auf die 
Sphäre des Natürlichen zurück. Nicht nur reproduzieren die Sprachen unseres 
Kulturkreises in ihrem Formenbestand, etwa bei den (Pro)Nomina, den Ge-
schlechtsunterschied, er reflektiert sich auch in der Grammatik genannten lo-
gischen Analyse der Sprache selbst, wenn (beliebige) Nomina in Maskulina 
und Feminina unterteilt werden. 

Im Prinzip allerdings lässt sich die logische Durchgliederung bis in die 
abstraktesten, naturfernsten Zonen vorantreiben, so wenn als schlechthin all-
gemeinster Begriff das Seiende gesetzt und diese Gattung in Lebewesen und 
Dinge, also nichtlebendige Entitäten, dichotomisiert wird. Wird die Aufspal-
tung, die Platon als Dihärese (dihaíresis) bezeichnet, fortgesetzt und etwa bei 
den Lebewesen zwischen empfindenden und nicht-empfindenden, und bei 
Ersteren zwischen vernunftbegabten und vernunftlosen unterschieden, so en-
den wir wie die Arbor Porphyrii beim Individuum als ‚Unteilbarem‘; der ganze 
Cursus lässt sich durch ein Baumdiagramm abbilden. 
                                                            
131 Vgl. zur Bedeutung des Unterscheidens bei Platon den Überblicksartikel Dihärese/ 
Dihairesis von M. Schramm, PL, S. 92ff. – Im Schlussteil des Sophistes gibt Platon ein Beispiel 
einer systematisch durchgeführten Diärese, die in der abschließenden synagogê zur Definiti-
on des Sophisten als Vertreter einer heuchlerischen, auf Scheinweisheit beruhenden und in 
Widersprüche verwickelnden, echte Wahrheitssuche nur imitierenden Praxis zusammenge-
fasst wird (vgl. Soph. 264 c ff.). 
132 Eine diese schwierige Frage betreffende Theorie bietet Nietzsche in der Genealogie der 
Moral, insbesondere §§ 16ff. der 2. Abhandlung; eine weniger sozialdarwinistisch  ange-
hauchte, aber prinzipiell in die gleiche Richtung weisende Lösung bietet Arnold Gehlen, der 
diese Sphäre des ‚Geistigen‘ bruchlos aus ihrer Entlastungsfunktion erklärt, der das im Na-
turstand durch Weltoffenheit und Reizüberflutung bedrängte Menschenwesen bedürftig ist 
und die über die Entwicklung von Sprache realisiert wird (vgl. Gehlen 1961, S. 50ff.). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


40 
 

Die korrekte Unterscheidung zwischen Gattung und Art(en) ist nicht 
immer evident, und jeder kennt das logische Spiel, bei dem aus mehreren 
verwandten Begriffen derjenige ausgesondert werden muss, der nicht unter 
den gemeinsamen Oberbegriff fällt. Haben wir beispielsweise die Reihe ‚Fahr-
rad – Automobil – Motorrad – Motor‘, so ist evidentermaßen der Oberbegriff 
‚Fahrzeug‘, und das Wort ‚Motor‘ fällt als logisch nicht passend aus der Reihe. 
In anderen Zusammenstellungen von Begriffen, sagen wir: ‚Fahrrad – Auto-
mobil – Motorrad – Kutsche‘, ist die Aufgabe etwas weniger trivial; hier mag 
auch das als gattungsfremd intendierte Wort und damit der Gattungsbegriff 
nicht so leicht zu identifizieren sein133.  Man wird also, wenn man nicht klar 
denkt, nicht begrifflich sauber unterscheidet, logische Fehler begehen, und 
dies muss nicht immer so harmlos sein wie in dem angeführten Spiel, sondern 
mag durchaus praktische Relevanz haben. Ein instruktives Beispiel dafür ist 
bereits Platon selbst in den Sinn gekommen. Es handelt sich um die im Politi-
kos vollzogene, oben schon erwähnte134 Kritik an der den Griechen selbstver-
ständlichen, aber für Platon schiefen Dichotomie der Gattung Mensch in Hel-
lenen und Barbaren135. Hier mündet die logische Prüfung unmittelbar in die 
Kritik eines eingewurzelten kulturellen Vorurteils136: Theorie wird praktisch. 

Eine korrekte Dihärese deckt zudem die von ihr geteilte Gattung kom-
plett und ohne Rest ab. Dies ist etwa beim erwähnten Prinzip ‚weiblich – 
männlich‘ der Fall (selbst Ungeschlechtlichkeit und Doppelgeschlechtlichkeit 
[Hermaphroditismus, Zwittertum] weichen zwar empirisch ab, definieren sich 
jedoch sprachlich-logisch noch vom Geschlechtsprinzip her) und wohl ebenso, 
um bei unserem Eingangsbeispiel zu bleiben, verhält es sich bei der Untertei-
lung von ‚Baum‘ in Laub- und Nadelbäume: Alle Baumarten scheinen sich 
zwanglos diesen beiden Untergattungen subsumieren zu lassen. 

Eng verbunden mit der logischen Beziehung von Gattung und Art ist das 
Prinzip der Definition von Begriffen, und Platon hat diesen Zusammenhang als 
erster wahrgenommen und thematisiert. Jede Definition eines Begriffs besteht 

                                                            
133 Im vorliegenden Beispiel greifen zwei naheliegende Kriterien nicht, nämlich ‚motori-
siert/nicht motorisiert sowie zweirädrig/vierrädrig, insofern diese auf je zwei der Fahrzeuge 
zutreffen. Dagegen bieten sich zwei etwas abstraktere Merkmale an, nach denen ‚Kutsche‘ 
aus der Reihe fällt: erstens das sachliche, dass es sich im Unterschied zu den anderen dreien 
um ein historisches Vehikel handelt, zweitens das grammatikalische, dass ‚Kutsche‘ als einzi-
ges der vier Wörter kein Neutrum ist. 
134 Vgl. oben, Kap. I 2.3.3 
135 Vgl. a.O., 262 d 
136 Besondere denkerische Kraft und Präzision erfordert natürlich die mathematische Son-
derlogik, die Platon selbst in vollem Umfang zugänglich war, jedoch hier nicht Thema ist. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


41 
 

grundsätzlich aus der Angabe zweier logischer Elemente, eines allgemeinen, 
der Gattung, und eines besonderen, speziell auf das zu Definierende bezogenen 
Merkmals. Platon selbst gibt im Theätet ein schlichtes Beispiel mit der Definiti-
on: „Lehm ist Erde mit Wasser gemischt“137. ‚Lehm‘ ist hier Definiendum, das 
zu Definierende, als Definientes (Sg. Definiens) fungieren ‚Erde‘ als Gattung 
und ‚mit Wasser vermischt‘ als Spezifikum. 

Definitionen sind nicht per se treffend, sie können misslingen, und aus 
diesem Bewusstsein speist sich Platons Bemühung um das Definieren. Auch 
dies sei an einem Beispiel illustriert. Wird zum Beispiel die Birke als ‚Pflanze 
mit grünen Blättern‘ definiert, ergibt sich keine adäquate definitorische Be-
stimmung. Formal betrachtet liegt zwar eine Definition vor: Es werden zwei 
Stücke zur Bestimmung des Definiendum gegeben: einerseits die Gattung, das 
Allgemeine (hier: Pflanze), andererseits ein unterscheidendes Merkmal (‚grüne 
Blätter‘). Die Schwäche der vorliegenden Definition – der Ausdruck bedeutet 
bekanntlich: Abgrenzung, Eingrenzung – liegt jedoch auf der Hand: Die als 
Definiens gewählte Gattung ist zu allgemein, zu weit vom Definiendum ent-
fernt, hier hätte zunächst Baum, besser noch: Laubbaum, zu stehen. Noch ver-
fehlter ist die Wahl des zweiten Definiens, des Kennzeichens ‚grüne Blätter‘: 
Der Ausdruck ist nicht nur tautologisch, insofern pflanzliche Blätter in der Re-
gel grün sind, vielmehr sind die meisten Pflanzen mit (grünen!) Blättern ge-
segnet. Folglich besitzt diese ganze Definition für Birke keine unterscheidende 
Kraft, das heißt, dass sie ihren Gegenstand nicht de-finiert, ihn nicht klar gegen 
andere Gegenstände derselben Gattung abgrenzt. Eine treffendere Definition 
wäre sicher, die Birke als einen Laubbaum mit auffallend rissiger, weißlicher 
Rinde zu bezeichnen und noch einige andere äußerliche Merkmale hinzuzu-
fügen. Zwar wäre für einen Botaniker auch eine derartige Definition, die ganz 
am Erscheinungsbild hängt und die unterschiedlichen Arten von Birken sowie 
deren fachbiologische Besonderheiten nicht berücksichtigt, wertlos, für einen 
der Pflanzen Unkundigen mag sie jedoch einen gewissen Erkennungswert ha-
ben. 

Auf Grund der Beobachtung, dass zu vage Merkmale die beabsichtigte 
sprachliche Kennzeichnung eines Gegenstands konterkarieren, hatte bereits 
Platon die „Forderung nach Genauigkeit des Definierens“138 erhoben und die-
ses zu „einer der Hauptübungen [gemacht], die in der [Platonischen] Akade-
mie üblich waren“139. „Von Aristoteles bis ins Mittelalter verfestigt sich das 

                                                            
137 A.O., 147 c 
138 Frede: Art. Definition, PL, S. 73 
139 Böhme 2000, S. 109 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


42 
 

Verfahren“140 zu der formalen Regel, wonach eine korrekte Definition gebildet 
wird durch Angabe des genus proximum, also des nächstliegenden Gattungsbe-
griffs, sowie der differentia specifica, der spezifischen Differenz, also eines wirk-
lich charakteristischen, die Sache von anderen unterscheidendes Merkmals 
(oder auch mehrerer). Diese Bedingungen erfüllen sich in der Definition als 
„charakteristischer Prägung“141.  

Ich komme nochmals auf die eingangs angesprochene Verwurzelung des 
Logischen im sprachlich Vorgegebenen zurück. In gewissem Sinne besteht 
demnach die (theoretische) Logik darin, die durch Akkulturation in der Spra-
che sedimentierten logischen Beziehungen ins Bewusstsein zu heben, mit einer 
Wendung Hegels zu reden: das, was nur erst bekannt ist, zur Erkenntnis zu 
bringen142. Es wäre ja in der Tat auch seltsam, wenn der viel beschworene 
Geist erst durch die Philosophie aus pränatalem Schlummer geweckt worden 
wäre! Denn menschliches Sein, Dasein, ist ‚von Natur‘, phylogenetisch wie on-
togenetisch, ‚geistig‘, ist „Erwachen zur Wirklichkeit“143, ist (mehr oder weni-
ger) „erwachtes Dasein“144 – auf welcher kulturellen Stufe, oder, falls man dies 
vorzieht: in welcher kulturellen Ausprägung auch immer145. Philosophie und 
Wissenschaft wären demnach, um bei der gewählten Metaphorik zu bleiben, 
die luzide, zum Selbstbewusstsein gekommene Form solcher Wachheit. 

Nun ist zwar die Sprache ein empirisch Erstes, jeder Mensch wächst als 
Kind in sie hinein. Dabei entwickelt er zur Muttersprache ein derart intimes 
Verhältnis, dass ihm keine Mittel zur Verfügung stehen, dessen Natur zu ob-
jektivieren – dies müsste ja in der Muttersprache selbst sich vollziehen. Wohl 
aber ist ihm möglich, hinreichende Intelligenz und entsprechende Unterwei-
sung vorausgesetzt, die mit dem Spracherwerb verinnerlichten logischen Ge-
halte der Sprache zu objektivieren, etwa in dem soeben vorgeführten Sinn der 

                                                            
140 Ebd. 
141 Ebd., S. 117 
142 Vgl.: „Das Bekannte [] ist darum, weil es bekannt ist, noch nicht erkannt“ (PhdG, Ausg. 
Hoffmeister 1952, S. 28) 
143 Spaemann 1990, S. 124 
144 Ebd., S. 11 
145 Aus der hier vorgeschlagenen Perspektive erweist sich auch der uralte, mindestens in die 
Zeit Platons (vgl. oben, Kap. I 2.3.3) zurückreichende weltanschauliche Dissens über Zivilisa-
tion und (ethnisches) Barbarentum, Kultur- und Naturvölker usw. definitiv als anachronis-
tisch. Anerkennt man das Faktum, dass Menschsein Erwachtsein zur Wirklichkeit ist, (was 
nicht bedeutet, im Besitz endgültigen Wissens zu sein, nicht einmal, sich diesem anzunä-
hern), so erübrigt sich das Erstaunen darüber, dass, wie an früherer Stelle schon zitiert, 
„auch die scheinbar absurdeste Lebensform einen starken rationalen Kern besitzt“ (Feyer-
abend 2009, S. 47). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


43 
 

Definition von Wortinhalten oder in Form von Einsicht in deren grammatika-
lische Strukturen. 
Ist die Sprache auch empirisch Erstes des Denkens, so ist sie doch kein 
schlechthin Erstes, sondern ist zwar einerseits Bedingung der Möglichkeit zu 
denken, andererseits selbst Produkt unvordenklicher intellektueller Aktivität. 
Bereits Platon hat dies begriffen. Ohne sich explizit auf Sprache zu beziehen, 
interpretiert er das, „was in begrifflich-allgemeiner Form bezeichnet wird“ – 
und solche Bezeichnung ist ja die Leistung der Sprachbegriffe – „als die Zu-
sammenfassung vieler sinnlicher Einzelwahrnehmungen zur gedankenmäßi-
gen Einheit“146. 

Das trifft den Sachverhalt: Das Wort Baum, um beim Beispiel zu bleiben, 
fasst alle die wahrnehmbaren Objekte mit der Merkmalsmannigfaltigkeit Ei-
genwachstum, Hochstämmigkeit, Substrat von Verästelung, Laubwerk usw. 
zu diesem Begriff zusammen. Welchen Bedingungen dieser Akt logischer In-
tegration selbst unterliegt, soll hier nicht erwogen werden. Aus der Darstel-
lung des Mythos zu Beginn meiner Ausführungen ergibt sich jedoch, dass das 
mythische Bewusstsein eher zur Individualisierung der Dinge als zur Verall-
gemeinerung und Klassenbildung neigt. Und wenn Klassen gebildet werden, 
bediente man sich vorzugsweise zoomorpher Analogien wie der Familie. Dies 
änderte sich mit Thales.  

Doch zurück zu Platons Begründung der Logik. Vor dem Hintergrund 
meiner (simplifizierenden) Beispiele erschließt sich leicht, was Platon meint, 
wenn er es als  die „Aufgabe der dialektischen Wissenschaft“ erklärt, „die 
richtige Scheidung der Begriffe vorzunehmen und weder ein und demselben 
Begriff verschiedene Bedeutungen, noch verschiedenen Begriffen dieselbe Be-
deutung zu geben“147. Ich darf also weder die Sträucher unter den Begriff 
Baum subsumieren, noch eine bestimmte Spezies einmal als Baum und dann 
wieder als Strauch bezeichnen. Und das in vorliegender Übersetzung als „Be-
griff“ bezeichnete, in der Definition (hóros) festgestellte Allgemeine (im Falle 
unseres Beispiels das spezifisch ‚Baumartige‘[!]) nennt Platon Idee (eidos, idéa) 
oder Gattung (génos), seltener auch Gestalt (morphé)148. 

 
  
                                                            
146 Phaidros 249 b-c 
147 Sophistes 253 d 
148 Zu Letzterem vgl. J. Hübner: Art: morphê, WaPh, S. 288 – Zum schwer zu durchschauen-
den Verhältnis von Begriff und Idee bei Platon und seiner philosophiegeschichtlichen Ent-
wicklung vgl. Böhme 2000, S. 109ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


44 
 

1.5.3 Erschließung der logischen Perspektive in zwei frühen Dialogen 

Nach den vorbereitenden Bemerkungen des vorhergehenden Kapitels werde 
ich im Folgenden versuchen, Platons logische Arbeit – und Platon ist eben der 
Begründer dieser Perspektive auf die lógoi, auf die Formen, in denen Sprechen 
und Denken sich vollziehen – durch die Interpretation einiger aussagekräfti-
ger Stellen aus seinen Schriften zu präzisieren.  

Vorweg ist festzustellen, dass es Platon bei seinen Definitionen nie um 
den formallogischen Aspekt geht, bei dem, wie in meiner Einführung, allge-
meine logische Prinzipien durch beliebig wählbare Begriffe der Alltagssprache 
illustriert werden, wobei man der Einfachheit halber Konkreta bevorzugt. Pla-
tons definitorische Bemühungen zielen immer auf genuin philosophische Er-
kenntnis, und die von ihm thematisierten Begriffe sind Abstrakta mit dem er-
heblichen Allgemeinheitsgrad, zu dem das griechische Denken in platonischer 
Zeit gelangt war und den er entscheidend erweitert hat. Die oben zitierte De-
finition eines banalen Konkretums wie des Lehms diente Platon lediglich als 
Muster für das definitorische Verfahren, als Verständnishilfe, und war kein 
Selbstzweck. 

Platons begriffslogische Arbeit beginnt bereits in den frühen Dialogen. 
Die Forschung schreibt dabei seinem Lehrer Sokrates die Rolle des Anregers 
zu. In welchem Maß dies zutrifft, ist schwer feststellbar, da Sokrates selbst 
keine Schriften hinterlassen hat, und in den ihm von Platon in seinen Dialogen 
in den Mund gelegten Gedanken ist das Sokratische vom Platonischen nur 
schwer zu unterscheiden. Offenbar hat Sokrates, der in der Forschung als 
„durch und durch praktischer Philosoph“149, das heißt als an Fragen individu-
eller und politischer Ethik interessierter Denker, beurteilt wird, die Frage nach 
dem sittlich Guten erstmals als Frage nach dem Wissen um das Gute, und das 
heißt: bewusstseinstheoretisch gestellt: „Das sittlich Gute tun und damit ein 
sittlich gutes Leben führen kann aber nur, wer weiß, was das sittlich Gute 
ist“150 – oder um es noch tiefer zu fundieren: der weiß, dass ein Gutes ist, der 
den Begriff des (sittlich) Guten gefasst hat. 

                                                            
149 K. Döring, in: Grundriss 2/1, S. 157 – Auf die durch die Namen Sokrates und Platon be-
zeichnete komplettierende Entfaltung der frühen Philosophie weist schon Diogenes Laertius 
hin, wenn er im Kapitel über Platon ausführt: „So war auch der Betrieb der Philosophie vor-
dem auf das eine Gebiet der Physik beschränkt; dem fügte Sokrates als zweites die Ethik hin-
zu, und Platon als drittes die Dialektik [d.h. Logik], womit er die volle Höhe der Philosophie 
erreichte“ (a.O., III 56, Zusatz Sk.). 
150 Döring, a.O., S. 158 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


45 
 

Diese Formulierung der ethischen Grundstellung des Sokrates führt un-
mittelbar zur Problemstellung der frühen Platonischen Dialoge. In diesen erör-
tert Platon durch den Mund seines Protagonisten Sokrates immer wieder das 
Thema der Natur des Guten bzw. der das sittlich Gute konstituierenden Ein-
zeltugenden, zum Beispiel der Tapferkeit oder der Frömmigkeit, in Form der 
definitorischen Frage, was diese jeweils sind: Der Sokrates der Platonischen 
Dialoge „[fordert] seine Partner mit <Was ist X?>-Fragen (ti estin) zur Präzisie-
rung von vagen, unreflektierten oder auch umstrittenen Begriffen auf“151. 

Das begriffsdefinitorische Verfahren des frühen Platon soll im Folgenden 
anhand zweier kürzerer Dialoge aus der ersten Schaffensperiode, am Laches 
und am Euthyphron, näher beleuchtet werden.  Zum besseren Verständnis 
empfiehlt sich zunächst jeweils ein Blick auf die von Platon entwickelte Ge-
sprächssituation und die beteiligten Personen. 

Gegenstand der Untersuchung im Laches ist der rechte Begriff von Tap-
ferkeit152. Gesprächsteilnehmer sind, außer Sokrates, zwei ältere Bürger 
Athens, Lysimachos und Melesias, deren beide halbwüchsige Söhne, aller-
dings in (fast) stummen Rollen, ferner als eigentliche Gesprächspartner des 
Sokrates die beiden Generäle Laches und Nikias. Letzterer wurde historisch 
durch seinen Oberbefehl im athenischen Sizilien-Feldzug in den Jahren 415-
413, von dessen Durchführung er selbst abgeraten hatte und der für Athen mit 
einer vernichtenden Niederlage und für Nikias mit der Verurteilung zum To-
de endete (deren Vollstreckung er wohl durch Selbsttötung zuvorkam). Indem 
Platon in unserem Dialog Nikias zum hauptsächlichen Mitunterredner des 
Sokrates macht, hält er diesen umsichtigen und nachdenkenden, von Eitelkeit 
und Machtverlangen weitgehend freien Mann in ehrenvollem Andenken, 
ganz so, wie auch Thukydides, der dem Nikias im sechsten Buch des Pelopon-
nesischen Krieges die große Rede an die Athener in den Mund legt, in der dieser 
an die Vernunft seiner Mitbürger appelliert, sie zum Verzicht auf die gewagte 
Sizilien-Expedition mahnt und die eigensüchtigen Motive des Hauptkriegsbe-
fürworters Alkibiades aufdeckt153.    

Äußerer Anlass des im Laches dargebotenen Gesprächs ist der Wunsch 
des Lysimachos und des Melesias, im Gegensatz zu anderen Vätern, die ihre 
halbwüchsigen Söhne sich selbst überlassen, den  ihrigen auch in der Phase 
                                                            
151 D. Frede: Art. Definition, PL, S. 70 
152 Diogenes Laertius zufolge trugen Platons Dialoge ursprünglich jeweils „eine doppelte 
Überschrift: die eine ist ein Personenname, die andere eine Sachbezeichnung“ (a.O., III 57). 
Dem zufolge hießen die vorliegenden Dialoge „Laches oder über die Tapferkeit“ (ebd., III 59) 
sowie „Euthyphron oder über die Frömmigkeit“ (ebd., III 58). 
153 Vgl. VI 8, Siebzehntes Kriegsjahr, Sommer 415 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


46 
 

des Erwachsenwerdens erzieherisch und fördernd zur Seite zu stehen. In dem 
Zusammenhang erwägen sie die Möglichkeit, die jungen Leute an einem da-
mals offenbar in Mode stehenden Training im „Fechten in voller Rüstung“154 
teilnehmen zu lassen und wenden sich mit der Bitte um Rat an Nikias und La-
ches als militärische Fachleute. Diese ziehen den anwesenden Sokrates ins Ge-
spräch, und man betraut ihn damit, stellvertretend für die beiden Väter den 
Nikias und den Laches über die zu treffende Maßnahme zu befragen, wobei 
Sokrates natürlich die Unterredung sogleich nach seinen eigenen Vorstellun-
gen führt. 

Und zwar stellt Sokrates die Unterhaltung von Beginn an unter das Prin-
zip des lógon didonai, der prüfenden Rechenschaftsgebung, indem er zunächst 
auffordert, dass man sich in verantwortungsbewusster Form „gegenseitig Re-
de und Antwort steht“155 und dass jeder bereit sein solle, „Rechenschaft von 
sich zu geben, wie er jetzt lebt und wie er die verflossene Lebenszeit hinge-
bracht hat“156, das heißt, dass jeder der Gesprächsteilnehmer Selbstreflexion 
üben und sich um Wahrhaftigkeit und Authentizität bemühen solle – ganz im 
Sinne seiner Grundüberzeugung, „daß ein Leben ohne Prüfung und Erfor-
schung [seiner selbst und anderer] nicht lebenswert sei“157. 

Doch stellen sich nicht nur die Personen unter das Prinzip des lógon dido-
nai, auch der Gesprächsinhalt untersteht ihm. Es manifestiert sich als prüfende 
und klärende Untersuchung der Begriffe und ihrer Bedeutung, das heißt als 
(begriffs)logische Reflexion. Seiner grundsätzlichen Orientierung entspre-
chend gibt (der Platonische) Sokrates der pädagogischen, auf Lebenstüchtig-
keit zielenden Intention der beiden Väter sogleich einen dezidiert ethischen 
Akzent, indem er die „gemeinsame Beratung“158 unter die Fragestellung rückt, 
„auf welche Weise sich den Seelen ihrer Söhne Tugend zugesellen und sie bes-
ser machen könne“159. 
 Allerdings erscheint dem Sokrates der von ihm selbst ins Spiel gebrachte 
Begriff der Tugend als zu weit und allgemein, um ihn „gleich in [seinem] gan-
zen Umfange zum Gegenstande unserer Betrachtung [zu] machen“160, und er 
stellt die Überlegung an: „Welche von den Arten der Tugenden könnten wir 

                                                            
154 Laches 179 e 
155 Ebd., 187 c 
156 Ebd., 187 e – 188 a 
157 Apologie 38 a 
158 Laches 190 b 
159 Ebd. 
160 Ebd., 190 c 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


47 
 

herausnehmen?“161 In Rücksicht auf den Anlass der Unterredung, die Frage 
der beiden Väter nach dem erzieherischen Nutzen der angebotenen Kampf-
technik, ergibt sich zwanglos der zu besprechende Teil – mit unserer heutigen 
differenzierteren Begrifflichkeit würden wir sagen: Aspekt – aus dem Gesamt-
begriff der Tugend: Es ist der, „auf welchen die Erlernung der Kunst in schwe-
rer Rüstung zu kämpfen hinzuweisen scheint. [Und das ist] nach der herr-
schenden Anschauung [] die Tapferkeit“162. 

Damit ist die Tapferkeit als der Vorgabe angemessenes Thema des Ge-
sprächs definiert, und unter diesem Stichwort wird der Dialog – philosophie-
geschichtlich zutreffend – überliefert. Doch ist zwar der Gesprächsverlauf, al-
so die Binnenstruktur des Dialogs, durch das ethische Thema bestimmt, dar-
über hinaus hat Platon jedoch in den Text, den man in der Forschung als „äu-
ßerst kompliziertes Gebilde“163 bezeichnet hat, eine zweite Reflexionsebene 
eingezogen, die auf Logisches zielt. Ein Beleg für diese These ist darin zu se-
hen, dass die in der soeben interpretierten Textstelle Laches 190 thematisch ge-
rechtfertigte Ausgliederung des Aspekts Tapferkeit als eines Teils des für die 
gesprächsweise Untersuchung zu weiten Begriffs der Tugend an späterer Stel-
le wieder aufgegriffen und das logische Moment in expliziterer Form durchge-
führt wird. 

Dort, im 27. Kapitel164, eröffnet Sokrates eine neue Problemstellung der 
Erörterung und erinnert als Fragender den Befragten Nikias an die zuvor ge-
troffene Zuordnung von Tugend und Tapferkeit. Geradezu lehrbuchhaft-
systematisch bringt Platon an dieser Stelle den Dualismus von Genus/Gattung 
und Spezies/Art ins Spiel, wenn er Sokrates feststellen lässt, dass man zu Be-
ginn des Gesprächs die Tapferkeit als „eine Art der Tugend“165 bestimmt habe 
und der den Nikias dann fragt: „Hast du nun nicht auch bei deiner Antwort, 
sie [die Tapferkeit] als Art gedacht, in der Annahme, es gäbe eben auch noch 
andere Arten, die alle zusammen Tugend heißen?“166 Und auf Nikias‘ beja-
hende Antwort hin, setzt Sokrates den logischen Aspekt mit der Erwägung 
fort: „Verstehst du nun darunter auch dieselben Arten wie ich? Ich nenne 
nämlich Tugend außer der Tapferkeit die Mäßigung und die Gerechtigkeit 

                                                            
161 Ebd., 190 d 
162 Ebd. 
163 So H. v. Arnim; zit. Apel: Einleitung zum Laches, S. 13 
164 Vgl Laches 197 e – 198 c 
165 Ebd., 198 a 
166 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


48 
 

und noch einige Eigenschaften dieser Art []“167 – eine begriffliche Zuordnung, 
der Nikias ebenfalls beipflichtet. 

Eine metaethische Reflexion auf den logischen Zusammenhang ethischer 
Begriffe, wie Sokrates sie hier vollzieht, findet sich meines Wissens bei den 
Vorsokratikern nicht. Ihre moralphilosophischen Theoreme hatten, wie auch 
an einigen Beispielen bei Demokrit aufgezeigt168, die gleiche Form der intentio 
recta, mit der sie sich auf Wirklichkeit überhaupt bezogen. Diese Haltung ma-
nifestierte sich im theoretischen Gebiet als Philosophie der Natur als des all-
gemeinen Gegenstands und im praktischen in Form direkter Handlungs- und 
Verhaltensanweisungen bzw. Werturteile über relativ spezifische Fälle. 

Bezüglich der inhaltlichen Seite des Dialogs über das Wesen der Tapfer-
keit kann ich mich kurz fassen. Eine erste Definition wagt der General Laches: 
Er sieht Tapferkeit dort, wo „einer entschlossen ist, in Reih und Glied stand-
haltend sich gegen die Feinde zu wehren und nicht flieht“169. Diese etwas mili-
tärisch-betriebsblinde, zwar enge, aber keinesfalls falsche Definition konterka-
riert Sokrates durch gewolltes Missverstehen. Er nimmt das ‚Standhalten‘ im 
engen wörtlichen Sinne und weist darauf hin, dass es Formen des Kampfes 
gebe, in denen man „eben sowohl fliehend als verfolgend [kämpft]“170, ein Ar-
gument, dem nicht widersprochen wird, obwohl es für die Gesprächspartner 
ein Leichtes wäre, dagegen zu halten. Denn das Nichtstandhalten im Sinne 
eines zeitweiligen Rückzugs ist ja kein wirkliches Fliehen, sondern taktisch 
motiviert. Konstruktiv, menschlich überzeugend und treffend fügt Sokrates 
allerdings hinzu, dass Tapferkeit doch überall dort vorliege, wo Menschen in 
schwierigen Lebenssituationen, in Krankheit und Armut, in Trübsal und 
Ängsten sowie im Kampf gegen Begierden und Lüste sich nicht unterkriegen 
lassen171. 

Damit ist im Grunde Wesentliches zur Definition der Tapferkeit gesagt, 
zu dem, was jedermann mit diesem Begriff verbindet. Aber Sokrates insistiert 
und provoziert seine Gesprächspartner zu weiteren Definitionsversuchen, die 
er sämtlich als einseitig verwirft, um schließlich festzustellen: „Also haben wir 
den Begriff der Tapferkeit nicht gefunden“172. Dieser für das Argumentieren 
des Sokrates kennzeichnende, in der Forschung als aporetisch bezeichnete Aus-

                                                            
167 Ebd. 
168 Vgl. oben, Kap. II 8.1 
169 Laches 190 e 
170 Ebd., 191 a 
171 Vgl. ebd., 191 d 
172 Ebd., 199 e 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


49 
 

gang173, hindert den Protagonisten aber nicht daran, den beiden Vätern zu 
versprechen, man werde ihren Söhnen durch weitere gemeinsame Bemühung 
um Einsicht helfen, „möglichst gut zu werden“174, was ja impliziert: möglichst 
tapfer. Ungeachtet des vorgeblichen Scheiterns der Definition von Tapferkeit 
besteht also ein Konsens über das, was tapfer sein bedeutet. Das heißt, die ge-
dankliche Bemühung, die zum Wissen von X, von dem, was Tapferkeit (an 
sich) ist, führen soll, setzt das Wissen darum bereits voraus. Anders ausge-
drückt: In der Kenntnis eines Begriffs – hier: der Tapferkeit –, in der jedem wa-
chen Menschen eigenen Fähigkeit, bestimmte Handlungen unter die Gattung 
tapfer/nicht-tapfer bzw. feige zu subsumieren, ist der Begriff der Sache bereits 
impliziert. Pointiert gesagt: Ohne eine Vorstellung davon zu haben, was Tap-
ferkeit ist, kann ich gar nicht auf den Begriff reflektieren; das Spielfeld solcher 
Reflexion ist eben der Raum zwischen dem aus der Kenntnis der Sprache re-
sultierenden Wissen um die Wortbedeutung und der nachdenkenden Explika-
tion des Gewussten. Wie der aporetische Ausgang der zahlreichen Bestim-
mungsversuche zeigt, dürfte deren Ertrag weniger darin liegen, dass hier ein 
echter Zuwachs im Sinne der Umwandlung von Doxa in Wissen erfolgte, als 
im Bildungswert der Denkübungen selbst. 

Letzten Endes zielen die Definitionen von Begriffen bei Platon immer auf 
die Erfassung eines Ansich, der „Idee“ – der Tapferkeit, der Frömmigkeit, der 
Schönheit usw. –, die sich aber nicht unabhängig vom Begriff, den ich habe, 
bestimmen lässt. Vielleicht liegt hier der Grund, aus dem „Aristoteles [] in der 
Ideenhypothese eine unnütze Verdoppelung der Welt [sah]“175. 

Was nun die Beihilfe zur Erziehung der Söhne des Lysimachos und des 
Melesias anbelangt, schlägt Sokrates als Ironiker, der er ist, vor, umgehend 
„vor allem für uns selbst [sodann auch für die jungen Leute] einen möglichst 
guten Lehrer zu suchen [] ohne mit Geld zu sparen“176 – eine Anspielung auf 
die sophistische Prätention, gegen entsprechende Bezahlung junge Menschen 
zum wesentlichen Wissen zu führen. 

Unser zweites Beispiel für Platons logische Bemühungen ist der ebenfalls 
frühe Dialog Euthyphron. Die zugrunde liegende Situation ist folgende: 
Sokrates begibt sich am frühen Morgen zu Gericht, da er erfahren hat, dass 
Anklage gegen ihn erhoben wurde. Dort trifft er einen jungen Mitbürger na-
mens Euthyphron, der seinerseits eine Klage einbringen will, und zwar gegen 

                                                            
173 Vgl. z.B. J. Jantzen: Art. Lachês, KLW, S. 393 
174 Ebd., 200 e 
175 Erler 2006, S. 150 
176 Vgl. Laches 201 a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


50 
 

seinen eigenen Vater, dem er vorwirft, schuldhaft – wir würden heute sagen: 
fahrlässig – den Tod eines seiner Tagelöhner verursacht zu haben. Auf Sokra-
tes‘ verblüffte Nachfrage angesichts dieses ungewöhnlichen Schritts rechtfer-
tigt Euthyphron sein Tun mit dem Hinweis auf das Gebot der Religion und 
stellt sich selbst als jemanden heraus, der über das „ganze Gebiet [dessen], 
was vom religiösen Standpunkt aus beurteilt Fromm, was Gottlos ist [] genau 
Bescheid weiß“177. An diese selbstgefällige Aussage anknüpfend, entwickelt 
Sokrates in Befragung des Euthyphron eine Reflexion über die Bedeutung des 
Begriffspaars Fromm und Gottlos, in deren Verlauf sich der junge Mann als 
oberflächlicher, denkschwacher, mythengläubiger Frömmler erweist, der sich 
zur Rechtfertigung seiner Handlungsweise gegenüber dem Vater auf Hesiods 
Mythos beruft, in dem Zeus „seinen eigenen Vater [Kronos] in Fesseln [leg-
te]“178, eine Begründung, die bei Sokrates die verblüffte Frage provoziert: 
„Glaubst du wirklich an solche Vorkommnisse?“179 und die ihn im weiteren 
Dialog zunehmend ironisch mit Euthyphron sprechen lässt, ohne dass dieser 
es wahrnimmt. Das Gespräch endet wiederum aporetisch, denn es kommt zu 
keiner einvernehmlichen Klärung des Begriffs Frömmigkeit und Euthyphron 
entzieht sich der Überforderung durch Sokrates‘ Fragen und dessen Aufforde-
rung, „mit der Betrachtung, was das Fromme sei, wieder von vorn anzufan-
gen“180, indem er sich anschickt, sich eilig zu entfernen.  

Sokrates allerdings lässt, indem er Enttäuschung über die ausgebliebene 
Belehrung über die Natur des Frommen durch Euthyphron heuchelt, keinen 
Zweifel an seiner Missbilligung von dessen Absicht, „[seinen] alten Vater mit 
einer Klage auf Mord zu verfolgen“181, und bedient sich ganz unbefangen der 
Begriffe des Frommen  und des Gottlosen, die vorgeblich erst zu klären sind. 
Er hält Euthyphron nämlich vor, wenn er so fromm und in Dingen der Religi-
on so wissend wäre, wie er vorgibt, hätte er „die Götter gescheut und sich 
nicht der Gefahr ausgesetzt, damit ein Unrecht zu begehen, und [er hätte sich] 
vor den Menschen geschämt“182. 
 Gegen dogmatische Starre und ein ebenso anmaßendes wie begriffsloses 
Theologisieren Einzelner aus eigenem Dafürhalten (worin vielleicht die Aus-
wirkung der sophistischen Homo mensura-Ideologie zu sehen ist) in reflexions-
loser Orientierung an dem Platon so fragwürdigen homerisch-hesiodischen 
                                                            
177 Eutyphron 4 e – 5 a 
178 Ebd., 6 a; vgl. Theogonie, V. 490 sowie oben, Kap. I 8.2 
179 Ebd., 6 b 
180 A.O., 15 c 
181 Ebd., 15 d 
182 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


51 
 

Pantheon setzt der Autor hier das auf der natürlichen familiären Verbunden-
heit beruhende gute Recht der alten Sitte, dass man die Eltern zu respektieren 
habe, und auf die die Menschen miteinander vermittelnde Instanz der Ver-
nunft. 

Das rechte Verhalten, so wird hier erneut deutlich, ist für Platon sinnvoll-
erweise nicht an die theoretische Klärung begrifflicher Verhältnisse gebunden, 
es speist sich aus der anständigen Gesinnung, aus der Achtung vor dem Über-
lieferten und Gehörigen. 

In logischer Hinsicht von Interesse im Euthyphron sind Sokrates‘ Reflexi-
onen auf das Umfangsverhältnis von Begriffen zueinander. Im Laches hatte 
Platon den größeren Umfang des Gattungsbegriffs (Tugend) gegenüber den 
(unter ihm befassten) Artbegriffen herausgestellt, denen ihrerseits die größere 
inhaltliche Präzision und bessere Bestimmbarkeit eignet. Vielleicht zum ersten 
Mal in der Geschichte der Philosophie erschien dort implizit, noch an konkrete 
Situationen gebunden, das logische Reziprozitätsgesetz183: Je größer der Umfang 
des Begriffs – hier: Tugend – umso unbestimmter ist sein Inhalt, und umge-
kehrt: der an Umfang engere Begriff – hier: Tapferkeit – ist der inhaltlich kon-
kretere. 

Im Euthyphron korrespondiert dieser Betrachtung das Verhältnis der Be-
griffe Gerecht und Fromm sowie auch des Begriffspaars Furcht und Scham184. 
Für das erstere Verhältnis konstatiert Sokrates an Stelle des Euthyphron, der 
seinen Fragen nicht zu folgen vermag, als „notwendig [], daß das Fromme sei-
nem ganzen Umfang nach gerecht ist“185, hingegen „das Gerechte [] nicht sei-
nem ganzen Umfang nach fromm“186, so dass sich Gerechtigkeit als Gattung 
für Frömmigkeit ergibt und nicht umgekehrt. Für den hier verhandelten Fall 
(und verallgemeinert ausgedrückt) bedeutet dies, dass das Religiöse dem Sitt-
lichen untergeordnet ist, dass also die von Euthyphron für sein Handeln ge-
genüber seinem Vater in Anspruch genommene religiöse Pflicht dennoch ge-
gen das sittlich Gebotene verstößt. 

Da Euthyphron offenbar Sokrates‘ Ausführungen geistig nicht gewach-
sen ist und da ihm, nach seiner eigenen Bemerkung, „meine Gebilde in Wor-
ten davonlaufen“187 wie dem mythischen Dädalus seine Skulpturen, also be-
grifflicher Festigkeit entbehren (eine wohl jedem denkend Tätigen bekannte 

                                                            
183 Zum Terminus vgl. Art. Begriff, WphB, S. 97 
184 Vgl. ebd., 11 e ff.  
185 A.O., 11 e 
186 Ebd., 12 a 
187 Ebd., 11 c 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


52 
 

Erfahrung), illustriert Sokrates das Phänomen der unterschiedlichen Umfänge 
und der Subordination von Begriffen am natürlich ebenfalls mit Bezug auf Eu-
thyphrons denunziatorische Absicht gewählten Begriffspaar Scham und 
Furcht. Zwar „wo Scham ist, da ist [Sokrates zufolge] auch Furcht“188, denn es 
gibt niemanden, „der, wenn er eine Tat scheut und sich ihrer schämt, nicht 
zugleich in Furcht wäre und in Sorge vor dem Rufe der Schlechtigkeit“189, wo-
gegen es viele Fälle von Furcht gebe, die nicht mit Scham verbunden sind, wie 
Furcht vor Krankheit und dergleichen, so dass sich ergibt, dass „der Begriff 
der Furcht [umfassender ist] als der der Scham“190. 

Für den heutigen Betrachter dieser Argumentation ist nicht nur interes-
sant, hier bei Platon auf die ersten begriffslogischen Überlegungen zu stoßen, 
sondern sich auch die Zeitbezogenheit der vertretenen Werte zu Bewusstsein 
zu bringen. Denn wer würde heute bei der Frage nach den Arten oder Modi 
oder Typen der Gerechtigkeit noch die Frömmigkeit anführen, als den „Teil [], 
der es mit der den Göttern [bzw. Gott] zugewandten Sorge zu tun hat“191? 
Und das im anderen Argument gedachte Implikationsverhältnis von Furcht 
und Scham, die Vorstellung von Scham als Verhütungsmittel gegen schlechten 
Ruf, läuft geradezu der Idee einer autonomen Moral zuwider. 

Als Resultat meiner knappen, um das Logische zentrierten Interpretation 
der beiden frühen Dialoge ergibt sich: Das Wesentliche des Sich-Unterredens 
ist für Platon nicht die einzelne definitorische Formel – eine solche ist immer 
zu eng für die Komplexität der Phänomene (oder auch zu weit für das in ihr 
Befasste) – sondern der Vollzug der Reflexion selbst. In solcher Arbeit an den 
lógoi werden die in der Sprache angelegten begrifflichen Differenzierungen 
nach und nach ans Licht gehoben und systematisch ausgebaut – ein unmittel-
barer Zugewinn an Rationalität. 
 

1.5.4 ousía und mégista géne 

Im Zusammenhang der Thematik des Erfassens des Sachgehalts von Begriffen 
mittels deren Definition wird von Platon ein weiterer Begriff ins nunmehr als 
philosophisch zu bezeichnende Denken eingeführt, der dem Begriff der Idee 
verwandte Begriff der ousía, der gewöhnlich mit ‚Wesen‘ übersetzt wird. Die 

                                                            
188 Ebd., 12 b (Zusatz Sk.) 
189 Ebd., 12 b-c 
190 Ebd., 12 c 
191 Ebd., 12 e (Zusatz Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


53 
 

Bedeutung dieses für die Denkentwicklung im Wortsinn wesentlichen Begriffs 
soll im Kontext des Dialogs Menon erläutert werden. 

Sachlicher Hintergrund des Dialogs, der am Beginn von Platons mittlerer 
Schaffensperiode steht, ist wiederum die Auseinandersetzung mit den Leis-
tungsansprüchen der Sophistik, und die konkrete Problemstellung ergibt sich 
aus der von dem Gorgias-Schüler Menon in unvermittelter Direktheit an Sok-
rates gerichteten Frage, ob die Tugend, wie von den Sophisten behautet, lehr-
bar sei. Menons Ansinnen kontert Sokrates mit dem Hinweis auf die methodi-
sche Notwendigkeit, vor der Beantwortung dieser Frage zunächst zu klären, 
was die Tugend überhaupt sei, also deren Definition zu erarbeiten: „Du selbst 
aber [], mein Menon, für was erklärst du denn die Tugend?“192 

Dies zu beantworten, erscheint Menon nicht schwierig, und indem er den 
Komplex Tugend konventionell nach Tugenden des Mannes, Tugenden der 
Frau, auch denen der Kinder und sogar noch denen der Greise gliedert, all 
dies auch noch nach Freien und Sklaven differenziert, zählt er eine Menge so 
bezüglicher Tugenden auf. Sokrates jedoch, in gespielter Freude über so rei-
ches Material, über diesen „ganzen Schwarm an Tugenden“193, gibt sich mit 
der Antwort nicht zufrieden. Im Gegensatz zum Laches, wo er es im Sinne der 
gedanklichen Gründlichkeit für erforderlich erklärte, den Gesamtbegriff von 
Tugend zu unterteilen, die Tapferkeit herauszunehmen und für sich zu be-
trachten, fordert er hier von Menon die „eine Tugend“194, also deren allgemei-
nen, integralen Begriff, zu definieren. Er erläutert Menon die Aufgabe, „um bei 
diesem Bilde von dem Schwarm zu bleiben“195, am Beispiel eines Bienen-
schwarms: Auf seine, des Sokrates, „Frage, worin das Wesen [ousía] der Bie-
nen bestehe“196, habe Menon gleichsam geantwortet, „es gäbe deren viele und 
mancherlei“197, während des Sokrates Frage gerade auf die Angabe dessen zie-
le, „worin sie [die Bienen] sich nicht unterscheiden, sondern sämtlich überein-
stimmen“198. 

Der Platonische Sokrates nun verwendet zur Bezeichnung des alle Bie-
nen, ungeachtet der zwischen ihnen herrschenden „Verschiedenheit [], z.B. in 
der Schönheit, Größe oder sonst etwas Ähnlichem“199, Verbindenden, des ihr 

                                                            
192 Menon 71 d 
193 Ebd., 72 a 
194 Ebd. 
195 Ebd., 71 a (Übers. Schleiermacher) 
196 Ebd., 72 b 
197 Ebd. (Hervorh. Sk.) 
198 Ebd. 
199 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


54 
 

gemeinsames „Bienensein“200 Begründenden, das im übrigen nicht konkreti-
siert, sondern als durch den (Art-)Namen hinreichend erläutert betrachtet 
wird, den Begriff ousía. Damit bedient sich Platon als erster Denker dieses „im 
vorphilosophischen Sprachgebrauch allgemein Vermögen und Besitz [bedeu-
tenden Begriffs] zur Bezeichnung des ontologisch und epistemologisch Stabi-
len, Invarianten und Wesentlichen“201, also in einem spezifisch philosophi-
schen Sinn. Im Lateinischen wird der Begriff später mit den Ausdrücken sub-
stantia und essentia übersetzt, die in die neueren europäischen Sprachen einge-
hen, die deutsche Terminologie setzt je nachdem Substanz, Essenz, Wesen, Na-
tur (im Sinne von ‚Natur der Sache‘), neuerdings auch „Seinsbestand“202. 

Wie immer ich den Ausdruck übersetze, wichtig ist zu sehen, dass mit ei-
nem solchen Terminus das logische Instrumentarium der Sprache erweitert 
wird. Er erlaubt die Unterscheidung des zur Sache ‚wesentlich‘ Gehörenden 
von dem ihr nur beiläufig, akzidentell Zukommenden, das mitunter so, dann 
wieder anders (oder auch gar nicht) erscheint. Was bei Parmenides mit dem 
Ausspielen des im Denken gegenwärtigen Seins gegen das Nichtig-Ephemere 
des Sinnenscheins begann203, sich bei Demokrit in der Unterscheidung der rea-
len, der Primärqualitäten der dinglichen Welt wie der Ausgedehntheit der Ma-
terie und der Massivität der Atome einerseits und andererseits der von phä-
nomenalen Relationen abhängigen, je anders erscheinenden Sekundärqualitä-
ten (Farben, Temperatur, Geschmack, Gerüche) fortsetzte204, wird von Platon 
auf die gegenständlichen Charaktere des Bewusstseins, auf die Begriffssphäre 
überhaupt übertragen: Mittels der über Dihärese und Definition realisierten 
Kategorie der Wesentlichkeit lässt sich das Gebiet der Gedanken und Begriffe 
zwar nicht auf mathematisch präzise, aber doch auf festere Formen bringen, 
als sie dem Mythos zu Gebote standen. Es ist ein erster, vielleicht der ent-
scheidende Schritt des Denkens auf dem Weg, sich selbst durchsichtig zu 
werden, sich die eigene Struktur und innere Ordnung zu vergegenwärtigen. 

Die philosophische Karriere des Begriffs ousía im Sinne von Substanz, Es-
senz, Wesen reicht bis zu Descartes‘ Zwei-Substanzen-Lehre und darüber hin-
aus – bis zur Wesenslogik bei Hegel. Erinnern wir uns auch daran, dass ein 
Schlagwort des Expressionismus lautete: „Sei wesentlich!“, und denken wir an 
das ‚Wesen‘, das Heidegger um den Begriff des Wesens (vorzugsweise mit 
                                                            
200 Ebd. 
201 Horn/Rapp: Art. Ousia (Wesen, Substanz, Sein; lat. substantia, essentia), PL, S. 320f. 
202 Böhme 2000, S. 119 – Dieser Ausdruck erinnert auch an die Wurzeln des Begriffs im 
Seinsdenken der Vorsokratiker, etwa bei Parmenides und Demokrit. 
203 Vgl. oben, Kap. II 4 
204 Vgl. oben, Kap. II 8.6.1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


55 
 

verbaler Nuancierung) machte! Bis heute ist das Wort als Kategorie der Bil-
dungssprache zur gedanklichen Differenzierung unverzichtbar, das heißt, es 
ist ... wesentlich! 

Zum Abschluss der notgedrungen flüchtigen Darstellung von Platons 
Arbeit an den lógoi sei noch kurz auf seine Herausarbeitung der mégista géne, 
der „größten Gattungen“205 bzw. „wichtigsten Gattungsbegriffe“206 oder 
„Hauptbegriffe“207 im Dialog Sophistes eingegangen. Hintergrund ist, dass Pla-
ton in den Dialogen der Spätzeit seine Aufmerksamkeit auf immer allgemei-
nere, abstraktere begriffliche Zusammenhänge richtet. Vom erkenntnistheore-
tischen Dialog Theätet an vollzieht Platon „immer wieder Reflexionen auf for-
male Begriffe (koina [das heißt: die (Vielem) Gemeinsamen, also ‚Allgemei-
nen‘]) wie Sein und Nichtsein, Eines/Vieles, Selbigkeit/Verschiedenheit, Ähn-
lichkeit und Unähnlichkeit als die Prinzipien systematischen Denkens“208 und 
arbeitet die zwischen den Begriffen bestehenden dialektischen Beziehungen 
heraus. Der Dialog Parmenides etwa thematisiert die Begriffe Eines und Vieles 
und deren Dialektik, das heißt ihr Verhältnis der Reziprozität, ihrer wechsel-
seitigen Bezüglichkeit. 

Wenn wir aus unserer gewohnten Haltung, der auf die äußeren Gegen-
stände gerichteten intentio recta, heraustreten und intentione obliqua den Blick 
auf den Denkvollzug selbst richten, wird deutlich, dass das Denken stets mit 
derartigen Formen arbeitet. In der Vorstellung beispielsweise des Einen ist das 
Viele als Ausgeschlossenes gegenwärtig, das heißt, diese Begriffe sind komple-
mentär, stehen in notwendiger Relation: Eines ist ohne das Andere nicht denk-
bar; noch schlichter gesagt Es gäbe den einen Begriff ohne den anderen nicht. 
Im Dialog Sophistes erläutert Platon diese – wenn man so sagen will – Einheit 
des Einen und Vielen einleuchtend, wenn auch etwas simplifizierend am 
Sachverhalt, dass wir ein jedes Ding „als eines [setzen] und [] doch wieder vie-
les und mit vielerlei Namen von ihm aus[sagen]“209. 

Was den Denker Parmenides anbelangt, so führt schon dessen bloße, aus 
Hyperabstraktion resultierende Feststellung, das All sei Eines210, zur Zweiheit, 
indem zum Merkmal Einheit durch die Kopula als zweites Prädikat „seiend“ 
hinzugefügt, der „Name als verschieden von der Sache [genommen]“ und 

                                                            
205 Erler 2006, S. 153 
206 Sophistes 254 d, Übers. Apelt  
207 Ebd., Übers. Schleiermacher 
208 D. Frede: Art. Definition, PL, S. 72 (Zusatz in eckigen Klammern Sk.) 
209 Sophistes 251 b  
210 Vgl. ebd., 244 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


56 
 

„damit doch zwei Dinge [gesetzt werden]“211 – eine logisch eindeutige Fest-
stellung, wenn auch, wie Platon erkennt, ein klarer Fall von „Ungehorsam ge-
gen den Parmenides“212, dessen Seinsbegriff durch den Ausschluss der Viel-
heit, durch den Gedanken absoluter Einheit des Seins bestimmt war213 und 
welchem Platon als dem Entdecker dieses Begriffs an sich die größte Hochach-
tung zollte, wie ehrende Epitheta belegen, zum Beispiel „der eine Parmeni-
des“214, „der große Parmenides“215 oder gar „unser Vater Parmenides“216 oder 
auch die vorstehende Rede vom ‚Ungehorsam‘, die das eigene Denken eben-
falls in ein intellektuelles Kindschafts- und Nachfolgeverhältnis zu Parmeni-
des setzt.  

Die logische Notwendigkeit der Vielheit bedeutet für Platon übrigens me-
taphysisch, dass das Eins des Parmenides „doch wohl unmöglich das [von Pla-
ton intuierte] absolute Eins selbst sein [kann]“217, zumal angesichts der „[Zu-
mutung], zu glauben, daß dem absolut Seienden [im Sinne des Parmenides] 
wirklich weder Bewegung noch Leben noch Seele noch Einsicht zukomme, 
daß es also weder lebendig sei, noch denke, sondern in ehrfurchtgebietender 
Heiligkeit, bar der Vernunft, in regloser Ruhe verharre“218. Für Platon tut sich 
hier eine Leerstelle im Ganzen auf (falls es wirklich ein solches ist219), in die die 
Idee des Guten eintritt, die der Politeia zufolge „an Würde und Kraft noch über 
das Sein hinaus[ragt]“220. 

Ebenfalls im Sophistes nun reflektiert Platon auf die notwendige Ver-
knüpftheit der von ihm als die ‚größten‘, d.h. allgemeinsten angesehenen Be-
griffe, also der mégista géne. Kontext der Ausführungen ist das Nachdenken 
über das Wesen des Sophisten als eines Produzenten von Scheinwahrheiten, 
von Aussagen also, in denen sich Wirklichkeit und Schein, Sein und Nichtsein 
schwer durchschaubar mischen. Als Gesprächspartner dieses für Platons Kon-

                                                            
211 Ebd., 244 d 
212 Ebd., 258 c 
213 Vgl. oben, Kap. II 4.5f.  
214 Theätet 183 e 
215 Sophistes 237 a 
216 Ebd., 241 d 
217 Ebd., 245 a (Zusatz Sk.) 
218 Ebd., 248 e (Zusatz Sk.) – Aristoteles wird Platon in der Ablehnung der götllichen Unbe-
wegtheit nicht folgen und seinen Gott als „ewige, unbewegte Wesenheit“ (aídios ousía 
akínetos, Metaphysik 1071 b 4) konzipieren und sinngemäß von ihm sagen: ‚Selbst unbe-
wegt, bewegt er alles‘ – nämlich als universales telos, zu dem alles Seiende, im Verlangen, 
sich ihm anzugleichen, hinstrebt (vgl. Met. XII 7). 
219 Vgl. ebd., 245 b 
220 A.O., 509 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


57 
 

zeption der von ihm noch Dialektik genannten Logik bedeutenden Dialogs 
figurieren der Fremdling als Gesprächsführer und der von Platon als Mathema-
tiker hochgeschätzte Theaitetos (Theätet), hier noch im jugendlichen Alter ste-
hend.  

In diesen Dialog fällt auch eine Reflexion Platons auf die gegensätzlichen 
philosophischen Orientierungen des Materialismus und des Idealismus: Ersterer 
„behaupte [] steif und fest, nur das sei, was irgendwie Betastung oder Berüh-
rung zuläßt“221, Letzterer hingegen setze alles „daran [], gewisse nur denkbare 
und unkörperliche Formen (Ideen) zu Inhabern des wahren Seins zu ma-
chen“222. Ohne auf die weiteren Aussagen Platons zu diesem Komplex einzu-
gehen, hier nur nochmals der Hinweis auf die Tatsache, dass Platon mit der 
zeitgenössischen Philosophie bestens vertraut war und offenbar seinen eige-
nen (idealistischen) Ansatz mit vollem Bewusstsein gegen den dominierenden, 
vor allem durch Leukipp und Demokrit repräsentierten Materialismus konzi-
piert hat. 

Doch zurück zu den mégista géne, über die Platon in den Kapiteln 37 – 44 
des Sophistes reflektiert. Der weitere Problemkontext ist, wie bei den vorherge-
henden Naturphilosophen, auch hier noch die Opposition gegen die dem 
Denken durch Parmenides‘ starren Seinsbegriff aufgezwungene Negation der 
Realität von Bewegung (diesen Begriff im allgemeinsten Sinne genommen). 
Gerade weil dem „absolut Seienden [] Vernunft, Leben und Seele“223 zuer-
kannt werden müssen, was ja (geistige) Bewegung impliziert, muss man „auch 
das Bewegte und die Bewegung [] als seiend anerkennen“224. Dies allerdings 
bedeutet keineswegs, wie der Herakliteismus glauben machen will, das Nicht-
sein von Ruhe und Stillstand, vielmehr verweisen „Bestimmungen [wie] <in 
jeder Hinsicht identisch>, und <in gleicher Weise> und <hinsichtlich des 
Nämlichen>“225, ohne die Denken gar nicht möglich wäre, auf beharrende 
Momente im Seienden. 

Mit dieser Einsicht zeichnen sich für Platon die ersten Formen der Ver-
knüpfung (symplokê) zwischen den sehr allgemeinen Begriffen ab: „Bewegung 
und Stillstand [bilden] den vollsten Gegensatz“226, stehen also logisch im Ver-
hältnis wechselseitiger Ausschließung, sind jedoch als „zusammen vom Sei-

                                                            
221 A.O., 246 a-b; vgl. auch die Hinweise unten, Kap. III 1.5.4. 
222 Ebd., 246 b 
223 Ebd., 248 e – 249 a 
224 Ebd., 249 b 
225 Ebd. 
226 Sophistes 250 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


58 
 

enden umschlossen“227 sowohl untereinander als mit Letzterem in Gemein-
schaft, so jedoch, dass „das Seiende [] nicht eine Summierung von Bewegung 
und Stillstand [ist]“228 – denn einander logisch Entgegengesetzte lassen sich 
nicht wie Zahlen einfach addieren – „sondern etwas von diesen Verschiede-
nes“229, denn „seiner eigenen Natur nach steht das Seiende weder still noch 
bewegt es sich“230. 

Indem nun so Bewegung und Stillstand untereinander und zugleich mit 
dem Sein verknüpft sind und ohne diesen „Anteil [am Sein]“231 gar nicht sein 
können, ist „mit einem Schlage [] alles [] über den Haufen geworfen, sowohl 
die Ansicht derer, die [wie die Herakliteer] das All in Bewegung sein, wie de-
rer, die es [wie die Eleaten] als Eines stillstehen lassen [] denn alle diese ver-
knüpfen damit die Vorstellung des Seins, die einen, indem sie die Bewegung 
für wirklich seiend, die anderen, indem sie den Stillstand für wirklich seiend 
erklären“232. 

Anders gesagt: Indem die Herakliteer die Ubiquität von Bewegung be-
haupten, setzen sie Identisches, indem die Eleaten absolute Einheit und Still-
stand behaupten, setzen sie unmittelbar Vielheit und Übergang! Stillstand und 
Bewegung sind begrifflich komplementär, fordern sich logisch gegenseitig. 
Denken selbst ist Ruhe und Bewegung, Einheit und Unterschied (Vielheit). 

Mit der zuletzt gemachten Feststellung nähern wir uns nach den drei 
Gattungen Seiendes, Stillstand und Bewegung den beiden noch ausstehenden 
Hauptbegriffen. Der Fremde weist Theätet nämlich darauf hin, dass „Bewe-
gung und Stillstand [] weder mit <Verschieden> noch mit <Einerlei> gleichzu-
setzen [sind]“233, mit der Begründung, dass das von ihnen gemeinsam Ausge-
sagte – denn sie sind ja voneinander Verschiedene, das Verschiedensein betrifft 
jedes von ihnen und das Einerlei, das heißt das Identischsein, ebenso, insofern 
es ihnen je in Bezug auf das Andere abgesprochen wird – nicht andererseits je 
einem Einzelnen von ihnen limitativ zugeordnet werden kann, weil sie sich 
dadurch ineinander aufheben würden: „Die Bewegung würde dann stillstehen 
und der Stillstand andererseits sich bewegen“234. Demnach, so folgert der 

                                                            
227 Ebd., 250 b 
228 Ebd., 250 c 
229 Ebd. 
230 Ebd. 
231 Ebd., 252 a 
232 Ebd. (Zusätze Sk.) 
233 Ebd., 255 a 
234 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


59 
 

Fremde, „tun wir wohl gut, das Einerlei [das Identischsein] als einen vierten 
Begriff [] anzusetzen“235.  

Schließlich gilt es noch, sich über den Begriff des Verschiedenen klar zu 
werden, der ebenfalls fundamental sein muss, insofern sich in der Erörterung 
zeigte, „daß dieser Begriff das gesamte Begriffsgebiet durchdringt“236, insofern 
nämlich „jeder einzelne Begriff von den anderen verschieden [ist]“237. Diese 
Universalität teilt er, wie wir gesehen haben, mit dem Seienden, denn dieses 
umschließt ja die anderen Begriffe bzw. diese nehmen an ihm teil. Die Überle-
gung, die Verschiedenheit auf Grund dieser Allgemeinheit einfach mit dem 
Seienden gleichzusetzen, das heißt, „[die Verschiedenheit] und das Seiende 
nur als zwei beliebige Namen für einen Begriff [zu] betrachten“238, wird jedoch, 
da sich zwischen beiden ein markanter Unterschied auftut, verworfen. Wäh-
rend nämlich „das Seiende immer teils als für sich bestehend teils im Verhält-
nis zu einem anderen beurteilt wird“239, erscheint hingegen „das Verschiedene 
[] immer nur in Beziehung auf Anderes“240. Letzteres drückt also im Unter-
schied zu Ersterem stets eine Relation aus, dieses hingegen nur gelegentlich. 
Um ein beliebiges Beispiel zu geben: Das Sein des Pferdes als einer animali-
schen Spezies bestimmt sich nicht in direkter Beziehung auf andere Spezies, es 
ist nicht deshalb Pferd, weil es nicht Esel ist, sondern ist als eigene Art einfach 
mit sich identisch. Die Aussage ‚Das Pferd ist verschieden vom Esel‘ wäre oh-
ne Vergleichspunkt, ohne Spezifizierung sinnlos, denn das Nichtsein von al-
lem, was nicht Pferd ist, sei es Ochs oder Esel oder was sonst, ist im Artbegriff, 
das heißt im Namen Pferd, unmittelbar ausgesprochen241. Erst die Spezifikati-
on, etwa sein Schnellersein im Laufen (z.B. schneller als der Esel), setzt es in 
Beziehung zu einem Anderen. Als Verschiedenes ist es darum stets in solcher 
Relation. 

Demnach darf Verschiedensein auf Grund seiner Relationalität nicht ein-
fach mit Seiendsein gleichgesetzt werden, vielmehr ist „das Wesen des Ver-

                                                            
235 Ebd., 255 c (Zusatz Sk.) 
236 Ebd., 255 e 
237 Ebd. (Hervorh. Sk.) 
238 Ebd., 255 c 
239 Ebd. 
240 Ebd., 255 d 
241 Aristoteles wird in seiner Kategorientheorie die Artbegriffe auf Grund ihres Identität stif-
tenden Charakters deshalb auch neben den Einzeldingen und Einzelwesen selbst als „zweite 
Substanzen“ etablieren (vgl. Kat. 5, 2a sowie unten, Kap. III 2.4). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


60 
 

schiedenen als ein fünftes Glied in der Reihe der Begriffe, die wir herausheben 
an[zu]erkennen“242. 

Damit hat Platon die von ihm als die fünf ‚größten Gattungen‘ apostro-
phierten Haupt- und Grundbegriffe identifiziert, an denen die weniger allge-
meinen Begriffe in unterschiedlicher Weise teilhaben. Platon vervollständigt 
diese Tafel durch eine Reflexion auf den Status des denkgeschichtlich delika-
testen der Begriffe, den von Parmenides so heftig zurückgewiesenen Begriff 
des Nichtseienden, den er als logisches Prinzip zu retten unternimmt. Die Bedeu-
tung seiner Diskussion dieses Begriffs hebt Platon dadurch hervor, dass er ihr 
ein an früherer Stelle bereits angeführtes Parmenides-Zitat zugrunde legt, 
nämlich die berühmten Verse: 

„<Niemals läßt durch Beweis sich zeigen, es sei, was da nicht ist; 
 Nein, halt fern dein Denken von solchen Wegen der Forschung“243. 

Platon aber hält sich nicht fern und ist sich dessen bewusst, spricht er doch an 
der gleichen Stelle auch das gewichtige Wort seines Ungehorsams gegen 
Parmenides, und diese Aussage ist in der Tat entscheidend: Die durch die jün-
geren Naturphilosophen durchgeführte Destruktion des parmenideischen 
Dogmas vom Nichtsein des Nichts und folglich auch der Bewegung vollendet 
Platon vom Standpunkt der Logosphilosophie aus. 

Was sein Plädoyer für das Sein von Nichtsein anbelangt, so sieht sich Pla-
ton damit  auf eine aktuelle Thematik verwiesen, von deren üblicher Behand-
lung er sein Argument als „zugleich schwierig und schön“244 jedoch unter-
schieden sehen will. Der Beweis für Nichtsein darf seiner Meinung nach nicht 
in einer Weise durchgeführt werden, die man formallogisch nennen könnte und 
die darin besteht, dass zu jedem Gesetzten sein Gegenteil – sei es konträr (z.B. 
groß – klein), sei es kontradiktorisch (z.B. schön – nicht schön, unschön) – ge-
dacht wird. Die „Freude an diesem ewigen Spiel mit den Gegenteilen“245 be-
wertet Platon als den „kindischen Versuch eines völligen Anfängers in der Be-
handlung des Seienden“246, also Anfängers im logischen Geschäft; wir können 
sagen, es bleibt unterhalb des Niveaus der Dialektik. In deren Sinn gilt es 
vielmehr, das Sein des Nichtseienden aus der im Vorhergehenden freigelegten 
Gemeinschaft der fünf ‚größten Gattungen‘ zu entwickeln, und hier spielt ne-

                                                            
242 Ebd., 255 d 
243 Ebd., 258 d; vgl. auch Soph. 239 c. Zum Fragment vgl. DK 28 B 7, 1-2; GM II, S. 17 (Frg. 14). 
Vgl. auch oben, Kap. II 4. 
244 Ebd., 259 c 
245 Ebd., 259 d 
246 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


61 
 

ben dem Begriff des Seienden selbst der soeben behandelte Begriff des Ver-
schiedenen (diáphoron, auch: héteron, des ‚Anderen‘) die wesentliche Rolle, und 
zwar deren Interdependenz, wenn man so will: deren Interaktion. 

Vorausgesetzt ist dabei, dass das Seiende ist, ferner dass beide Begriffe 
nicht identisch sind – dies wurde im Vorhergehenden dargelegt. Das Sein des 
Verschiedenen, des Differenten, impliziert nun das Verschiedensein des Seien-
den; vor allem ist dies „von den anderen Geschlechtsbegriffen verschieden“247, 
und „diese Verschiedenheit von allem anderen bedeutet, daß es alles jenes 
nicht ist, weder im Einzelnen noch im Ganzen, sondern sein Sein für sich 
hat“248. Insofern nun, wie Platon erkannt hat und, als durch ihn gestiftete Tra-
dition, bis heute unbestritten, die großen Gattungen resp. allgemeinsten Be-
griffe die spezielleren in sich schließen und das Gesetz der Reziprozität von 
Begriffsumfang und Begriffsinhalt gilt249, ergibt sich als „unzweifelhaft, daß 
das Seiende andererseits in Tausend und abertausend Fällen nicht ist und daß 
demnach auch das andere [die anderen großen Gattungen] im Einzelnen und 
zusammengenommen in vielfachem Betracht ist, ebenso oft aber auch nicht 
ist“250. In der Konsequenz bedeutet dies, dass sich „das Nichtseiende [] als eine 
der bestehenden Gattungen [erweist], und zwar als über alles Seiende verbrei-
tet“251. 

Um sich Platons doch sehr abstrakten Gedankengang zu verdeutlichen, 
kann hier auf Spinozas bereits im Vorhergehenden angeführte Rede252 verwie-
sen werden, der zufolge jede (gedankliche) Bestimmung ein Negieren impli-
ziert („omnis determinatio est negatio“). Bestimme ich beispielsweise das Pferd 
als Huftier, schließe ich es als Vielzeher aus: Ich negiere eine zwar nicht biolo-
gisch, wohl aber logisch gegebene Alternative. Ein anderer Fall: Bestimme ich 
eine Person als sympathisch (natürlich ein subjektives Werturteil), so schließe 
ich damit aus, dass sie unsympathisch ist; aber nicht nur dies, denn das wäre 
bloß das von Platon zu Recht als trivial verworfene Spiel mit den Gegenteilen, 
sondern ich negiere eine Reihe anderer möglicher Eigenschaften: dass die Per-
son lügnerisch ist, hinterhältig, schmeichlerisch, ja auch geistig und körperlich 
träge oder von abstoßender Hässlichkeit, denn all dies vermag kaum Sympa-
thie zu wecken (dazu bedarf es ohnehin einer Person, die zur Sympathie, zur 
Mitempfindung mit Anderen, überhaupt disponiert ist): All dies und noch 
                                                            
247 Ebd., 259 b 
248 Ebd. 
249 Vgl. oben, Kap. III 1.5.3 
250 Sophistes 259 b (Zusatz Sk.) 
251 Ebd. 260 b 
252 Vgl. oben, Kap. III 1.5.1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


62 
 

mehr („tausend und abertausend Fälle“!253) ist die sympathische Person nicht, 
all diese möglichen qualitativen Bestimmungen werden in Bezug auf die be-
treffende Person negiert, die Prädikate werden logisch (das heißt implizit) ab-
gesprochen. In der Negation werden sie als potentielle gesetzt, Sein und 
Nichtsein erweisen sich als ineinander verschlungen. 

Worin, so mag man nach dieser Exposition von Platons Doktrin der 
mégista géne fragen, liegen der Sinn und die Bedeutung dieser Grund- und 
Hauptbegriffe des Denkens und ihrer Erfassung? 

Nun, diese Begriffe sind nichts, was man nachahmend und nachdenkend 
erlernt wie etwa das Schreiben und Rechnen, vielmehr sind sie die (apriori-
sche) Basis des Denkens selbst, liegen dem Denkakt konstituierend zu Grunde. 
Sprechen und Denken vollziehen sich in diesen Begriffen, sind als solcher Voll-
zug. Bejahen, Verneinen, Feststellen von Ähnlichkeit, Unähnlichkeit, Identität, 
Verschiedenheit, von Existenz und Nichtexistenz usw. sind Manifestationen 
solcher Begriffsformen. Indem Platon das hinter den Sprechakten liegende 
und diese konstituierende (zumindest strukturierende) Geflecht von Begriffen, 
von geistigen Formen freilegt, begründet er den Apriorismus, den er in der Lehre 
von der Wiedererinnerung mythisierend formuliert, diesmal in philosophisch 
unzweideutiger, nämlich in logischer Argumentationsweise. 

In zeitgemäßer Terminologie formuliert: Diese Begriffe regeln das Ver-
hältnis des Denkens zur Wirklichkeit grundsätzlich und generell, sie geben 
der gestaltlosen Intentionalität feste Form, vermitteln zwischen Bewusstsein 
(Ich) und Wirklichkeit, zwischen (denkendem) Subjekt und (im Denken, als 
Gedachtes gegenwärtigem) Objekt, sie konstituieren „die einfache Einheit des 
Selbstbewußtseins und des Seins“254, eine Einheit, die in der Tat so einfach, so ba-
sal und selbstverständlich ist, dass wir ihrer nur unter erheblicher Anstren-
gung des Denkens ansichtig werden. 

Platons Schüler Aristoteles wird die Lehre von den Grundbegriffen des 
Denkens und Aussagens in eigener Form ausarbeiten und diese terminolo-
gisch fixieren als Kategorien, einem der juridischen Sprache entlehnten Begriff, 
der ursprünglich ‚Anklage‘ bedeutete. Die Lehre von den Kategorien bildet ein 
zentrales Stück von Aristoteles‘ Abhandlungen zur Logik, die in der theoreti-
schen Philosophie Europas Epoche gemacht haben und im gesamten Mittelal-
ter unter dem Sammeltitel Organon (‚Werkzeug‘) schlicht als das Instrument 
richtigen Denkens und wahrhafter Erkenntnis galten255. 

                                                            
253 Sophistes 259 b 
254 Hegel: PhdG (Ausg. Hoffmeister 1952), S. 178 (Hervorh. Sk.) 
255 Zu Aristoteles‘ Kategorienlehre vgl. unten, Kap. III 2.4. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


63 
 

Was Platon anbelangt, hat die philosophiegeschichtliche Forschung die 
Anregungsfunktion der Lehre von den mégista géne für die aristotelische Kate-
gorienlehre anerkannt und in diesem Sinne Platon „auf dem Wege zu Katego-
rien“256 gesehen bzw. mit gewissem Anachronismus von „Platons sogenannter 
Kategorienlehre“257 gesprochen. Die von Platon mit der Lehre von den größten 
Gattungen eingeleitete Reflexion des Denkens auf seine eigenen apriorischen 
Strukturen ist für die Philosophie zu einer zentralen, von der Natur der Sache 
her unüberholbaren, prinzipiell unabschließbaren Praxis geworden, in der das 
Cogito, das denkende Ich, das Selbstbewusstsein, mittels des Instruments der 
Begriffe seine eigene Lebendigkeit theoretisch austrägt. Und diese Hexis, diese 
seine Lebendigkeit, ist in letzter Instanz der Grund dafür, dass Philosophie 
‚Liebe zur Weisheit‘, das heißt auf dem Wege zum Wissen, bleibt258 – entgegen 
der Einschätzung vieler ihrer bedeutendsten Repräsentanten, die überzeugt 
waren, jeweils im eigenen philosophischen Entwurf und System zum „absolu-
ten Wissen“ (Hegel259), also zur absoluten Selbsttransparenz des Denkens, des 
‚Geistes‘, vorgedrungen zu sein oder gar wie Husserl „Philosophie als strenge 
Wissenschaft“260 begründet zu haben, als „Wissenschaft von den wahren Ur-
sprüngen, von den rhizómata pánton“261, womit dann in der Tat das von Thales 
inaugurierte Programm endgültig eingelöst worden wäre – nur dass heute in 
der Philosophie niemand mehr davon spricht! 

Aber stehen wir heute auch der Intention, die Philosophie als strenge Wis-
senschaft zu gestalten, skeptisch gegenüber – eine Skepsis, die wir mit Aristo-
teles teilen –, so darf man vielleicht doch feststellen, dass der Anspruch der 
Philosophie, in ihrem Wissenschaftscharakter nicht hinter den Einzelwissen-
schaften zurückzustehen, für keine ihrer Disziplinen mit mehr Recht erhoben 
wird als für diese begriffslogische Arbeit, mittels der unser Denken sich selbst 
durchsichtig wird. Solche Einsicht in die Verknüpftheit der Grundbegriffe wi-
derlegt diejenigen, die undialektisch solche Bezüge überhaupt bestreiten und 
bildet einen legitimen Bestandteil einer aufs Grundsätzliche gerichteten Unter-
suchung zur Genese der okzidentalen Rationalität. 
 

                                                            
256 Böhme 2000, S. 244 
257 W. Bröcker, zit.: M. Baumgartner u.a.: Art. Kategorie, Kategorienlehre. HWPh 4, Sp. 716 
258 Vgl. meine Bemerkungen zu Entstehung und Bedeutung des Begriffs Philosophie oben,   
Kap. III 1.2. 
259 So der Titel des Schlusskapitels von Hegels Phänomenologie des Geistes 
260 So der Titel von Husserls im Jahr 1911 erschienener Programmschrift zur  Phänomenolo-
gie 
261 A.O., S. 71, zit. B. Waldenfels: Art. Philosophie IV G., HWPh 7, Sp. 742 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


64 
 

1.6 Mathematikorientierung und Empirieaversion Platons 

Eine philosophiegeschichtliche Darstellung, deren Thema die Rekonstruktion 
der antiken Vorgeschichte der neuzeitlichen Wissenschaft ist, darf auf eine Be-
trachtung der Bedeutung der Mathematik und des Zahlhaften im Denken Pla-
tons nicht verzichten, insofern eben diesen Realia für die naturwissenschaftli-
che Erkenntnis die zentrale Funktion zukommt. Naturwissenschaftliche Er-
kenntnis ist bekanntlich mathematikbasierte Erkenntnis. Der berühmte, oft 
gegen die Abstraktheit und den spekulativen Charakter der Philosophie ins 
Feld geführte Empiriebezug der Naturwissenschaften ist heute zumindest weit-
gehend mathematisch vermittelt und ohne Mathematik nicht möglich. Die 
Gegenstände der Beobachtung selbst werden, beispielsweise in der Astrono-
mie oder in der Atomtheorie, durch die dank mathematisierter Physik kon-
struierbaren Instrumente gleichsam erst erzeugt. Ohne Kenntnis der auf geo-
metrischen Prinzipien beruhenden bzw. mit ihnen beschreibbaren Brechungs-
verhältnisse in lichtdurchlässigen Medien, um ein elementares Beispiel anzu-
führen, gäbe es weder leistungsfähige Teleskope noch Mikroskope – der größ-
te Teil der kosmischen und die Gesamtheit der atomaren und subatomaren 
Realität wären unbekannt. 

Platon gibt sich, angeregt durch den Pythagoreismus, aber ebenfalls noch 
in unzulänglicher Form, von der möglichen Erkenntnisbedeutung der Mathe-
matik Rechenschaft. Was seine diesbezüglichen Ansichten bedeuten und wo 
ihre Grenzen liegen, wird Gegenstand des vorliegenden Kapitels sein. Begin-
nen will ich jedoch mit einem Blick auf die von Platon vorgefundenen Gege-
benheiten, die ihn zur Aufnahme der Mathematik in seinen Versuch umfas-
sender Wirklichkeitserklärung – denn nichts anderes ist und intendiert <Philo-
sophie> – bewogen hat. 
Es waren, wie bereits dargestellt262, die Pythagoreer, die die Zahl, das Zahlhaf-
te zum Wesen der (kosmischen) Wirklichkeit erklärten und es, indem sie es 
derart ontologisch auszeichneten, über das von den Ioniern ins Zentrum ge-
stellte Stoffliche hinaussetzten und es mit einer mitunter das Groteske strei-
fenden  Dignität versahen. Es waren aber auch Denker und Forscher aus dem 
Umkreis des Pythagoreismus, die die Mathematik mit ihren beiden von den 
Griechen bearbeiteten Zweigen Geometrie und Arithmetik zu echter, strenger 
Wissenschaft auszubauen begannen. 

Auf die Leistungen der pythagoreischen Mathematiker im einzelnen 
kann ich hier nicht eingehen; einige Hinweise dazu habe ich im Exkurs über 

                                                            
262 Vgl. oben, Kap. II 2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


65 
 

die Pioniere der antiken Mathematik gegeben263, und detaillierte Informatio-
nen liefern die Publikationen der Mathematikhistoriker264. Bezeichnend für 
den hohen Entwicklungsstand der Mathematik bereits zu Lebzeiten Platons ist 
beispielsweise die Tatsache, dass die dreizehn Bücher der Elemente Euklids, 
„Lehrbuch für Jahrtausende“265 und bis ins 19. Jahrhundert „Standardwerk 
der Geometrie“266, keinen Geniestreich des Autors darstellen, sondern im 
Grunde „ein Sammelwerk [n.b.] bilden, das die grundlegenden Kenntnisse der 
Griechen in der Geometrie und Arithmetik aus der Zeit um 200 v.Chr. syste-
matisch zusammenfasst“267. Dieser Charakter des Sammelwerks ist Indiz für 
die frühe wissenschaftliche Selbstständigkeit der Mathematik und erklärt 
auch, dass die griechischen Philosophen der klassischen Epoche, sofern sie 
nicht zugleich Mathematiker waren, die mathematischen Theorien ihrer Zeit 
schon nicht mehr nachvollzogen, zumindest nicht in produktiver Weise. 
Was aber den Charakter der Mathematik als strenge Wissenschaft anbelangt, 
manifestiert er sich historisch darin, dass die von den pythagoreischen Ma-
thematikern gewonnenen Erkenntnisse aller späteren Mathematik als Grund-
lage dienten. Selbst dort, wo im Verlauf der Geschichte die Prinzipien mehr-
fach tiefer gelegt wurden wie in der Geometrie und wo überhaupt neue ma-
thematische Begriffe gefasst wurden, geschah dies doch stets auf der Basis, in 
Anknüpfung an bzw. Absetzung von den überlieferten, jeweils vorgefunde-
nen Theoremen. 

Dass Platon der Mathematik Aufmerksamkeit zuwendet, und zwar in so 
intensiver Form, dass man von einer „ausgesprochenen Mathematik-
Orientierung [seiner] theoretischen Philosophie“268 sprechen kann, ist wohl in 

                                                            
263 Vgl. oben, Kap. II 2.4.2 
264 Vgl. z.B. Hein 2012; von Fritz 1971; Waschkies: Mathematische Schriftsteller, in: Grundriss 
Philosophie der Antike 2/1, S. 365-453 
265 Ebd. 
266 Hein: a.O., S. 162 
267 Waschkies: a.O., S. 375 – Über die Lebensdaten Euklids und damit über die Entstehungs-
zeit der Elemente liegen keine zuverlässigen antiken Angaben vor und dem zufolge variieren 
die Auffassungen der Forschung. Während J. Mau in seiner Darstellung Euklids im KP (Aufl. 
1979) noch davon ausgeht, dass dieser „jünger [war] als die Gelehrten um Platon und dessen 
direkte Schüler, deren Forschungen er benutzt, und älter als Archimedes (287-212), der sei-
ne Theoreme voraussetzt“ (KP 2, Sp. 417), wird von Waschkies im neuen Überweg gerade 
Letzteres in Frage gestellt, denn „zum einen [gebe] es keine verlässlichen Quellen [], nach 
denen Euklid vor Archimedes (der auf ca. 285-212 v.Chr. zu datieren ist) gelebt haben müss-
te“ (a.O., S. 367), und „zum anderen [habe] die Analyse der Beweismethoden aus den Schrif-
ten des Archimedes [] ergeben, dass Archimedes nicht die Lehre aus Buch V der <Elemente> 
des Euklid voraussetzt []“ (ebd.), wie bisher angenommen wurde. 
268 Chr. Kann: Art. Mathematik, PL, S. 200 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


66 
 

seiner Wahrnehmung der Tatsache begründet, dass die Mathematik das einzi-
ge Wissensgebiet darstellt, das (bereits) den Charakter wirklicher, strenger 
Wissenschaftlichkeit aufweist, ein Bewusstsein, das sich ja auch in Aristoteles‘ 
bereits zitierter Rede von der „genauen Schärfe der Mathematik“269 reflektiert. 
Zudem entspricht die Mathematik für Platon neben der von ihm selbst be-
gründeten Dialektik dem Ideal apriorischer, ganz dem Denken angehörender 
Erkenntnis: Sie „[nötigt] die Seele [], auf dem Weg des reinen Denkens sich der 
reinen Wahrheit zu nähern“270. Diese erkenntnistheoretische Affinität der Ma-
thematik zur Dialektik hatte sich uns schon aus der Gliederung der Wissens-
formen im Liniengleichnis ergeben271; beide bilden dort den (dia)noetischen 
Bereich rein begrifflicher Erkenntnis in Abgrenzung vom Gebiet der durch 
pístis (Glaube, belief) und eikasía (Deutung, Vermutung)  gebildeten aísthesis, 
der Empirie272. 

An dieser Stelle folgen einige Überlegungen zum apriorischen Charakter 
der Mathematik, der wohl erstmals Platon zu Bewusstsein kam und der im 
Gegensatz zu der von ihm ebenfalls behaupteten Apriorität der Ideenerkennt-
nis philosophisch eigentlich nie in Frage gestellt wurde und auch problemlos 
nachzuvollziehen ist. So operieren wir beispielsweise ganz zwanglos mit Zah-
len, addieren sie, subtrahieren sie usw. Zahlen sind Entitäten, die keine Ent-
sprechung in der natürlichen Wirklichkeit, dem elementaren Feld menschli-
cher Erfahrung, aufweisen. Zwar geben wir den Zahlen Namen und ordnen 
ihnen entsprechende Symbole zu, doch sind diese nicht Teil von deren Natur, 
sondern bloße Bezeichnungen und Veranschaulichungen. Ich schreibe etwa 
das Wort „fünf“, die Ziffer „5“ oder setze fünf Punkte „.....“: All diese Konkre-
tionen sind nicht die Fünf ‚an sich‘, wie Platon sagen würde, sondern repräsen-
tieren sie nur. Zwischen den Zahlen selbst allerdings herrschen strenge, das 
heißt logisch eindeutige, unveränderliche und nicht-manipulierbare Bezie-
hungen. Acht mal fünf gibt nun einmal vierzig, gleichgültig, in welcher Spra-
che und mit welchem System von Symbolen ich diesen Sachverhalt ausdrücke. 

Platon selbst erläutert die Apriorität der Mathematik vorzugsweise an 
der Geometrie, etwa durch die bereits zitierte Feststellung, dass „das Quadrat 
an sich es ist und die Diagonale an sich, um derentwillen sie [das heißt die Ma-

                                                            
269 Metaphysik 995 a 15; vgl. auch oben, Kap. I 4.3.4.  
270 Politeia 526 b 
271 Vgl. oben, Kap. III 1.5.1 
272 Vgl. zu diesen Bezeichnungen das Schema in: Böhme 2000, S. 171 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


67 
 

thematiker] ihre Erörterungen anstellen, nicht aber dasjenige, welches sie 
durch Zeichnung entwerfen []“273. 

Besonders instruktiv ausgeführt ist diese Unterscheidung des Apriori vom 
Aposteriori speziell für die Mathematik in der bereits im Zusammenhang mei-
ner Interpretation des Liniengleichnisses herangezogenen  Stelle aus dem 7. 
Brief274. Dort kontrastiert Platon – als „Beispiel, das uns zum Verständnis aller 
möglichen Fälle verhelfen soll“275 – den gezeichneten Kreis als vergänglich – 
„gezeichnet und wieder weggewischt“ – dessen unveränderlicher und damit 
unvergänglicher Definition bzw. Begriff als das, „<was allseitig von den End-
punkten bis zum Mittelpunkt die gleiche Entfernung hat>“276, genauer gesagt 
als gedachter Ort aller Punkte gleicher Entfernung von einem gesetzten Punkt, 
der auf diese Weise zum Mittelpunkt wird. Nicht nur grafisch unvollkommen 
ist jeder hilfsweise gezeichnete Kreis, er ist zudem vergänglich wie jedes stoff-
liche Gebilde, und sei dies die Kreisform marmorner Säulen. Unveränderlich 
Bestand hat dagegen der Kreis als Begriff. Die Mathematiker vollziehen auf 
der Basis dieses Begriffs (der ihnen als Begriff, in seinem bloßen Begriffscha-
rakter, vielleicht gar nicht bewusst ist, denn als Mathematiker sind sie nicht 
notwendig auch Philosophen) ihre eindrucksvollen intellektuellen Exerzitien, 
entwickeln weitere Begriffe wie Umfang und Radius, ermitteln deren unver-
änderliche Proportion � und setzen diese auch ein zur Flächenberechnung, 
definieren und konstruieren Tangente, Sekante, Segment, Sektor, Passante, 
Bogen und entwickeln überhaupt eine weitläufige Kreisgeometrie. 
Freilich scheint unser Wissen um den Kreis (und entsprechend um die gesam-
te Geometrie) zutiefst von Empirie durchsetzt: Dem Schulkind wird er beige-
bracht, Abbildungen im Geometriebuch verdeutlichen ihn, die Relationen 
zwischen seinen Elementen werden mühevoll erlernt. Aber all dies betrifft die 
(subjektive) Vorstellung (vom Kreis) und deren Genese, nicht die (objektive) 
Geltung der Sache oder ihren Begriff, das Ansich des Kreises. 

Platons Bezugnahmen auf Mathematisches in seinem Werk sind zahl-
reich, insbesondere von der mittleren Schaffensperiode an. Aber die mathema-
tischen Theoreme, die sich innerhalb dieser Bezugnahmen finden, stammen 
zumeist nicht von Platon selbst, sondern sind dem vorgefundenen Bestand 
entnommen. Das gilt ebenso für die sog. Platonischen Körper, auf deren Be-
deutung für Platon im Kontext von Empedokles‘ Lehre von den vier Elemen-

                                                            
273 Politeia 510 d-e; vgl. oben, Kap. III 1.5.1 (Zusatz Sk.) 
274 Vgl. St. 342 f. sowie oben, Kap. III 1.5.1 
275 St. 342 b 
276 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


68 
 

ten ausführlich eingegangen wurde277, wie auch für das im Dialog Menon zur 
Illustration einer metaphysischen These herangezogene Problem der Quadrat-
verdoppelung. Letzteres sei kurz dargestellt. Im genannten Dialog entwickelt 
Platon seine berühmte Theorie der Anamnesis, der zufolge alle Erkenntnis und 
alles Lernen Wiedererinnerung der von Platon ja als unsterblich angesetzten 
Seele an in der Präexistenz im Ideenreich Geschautes ist. Diese These der Wie-
dererinnerung wird hier am Nachvollzug eines mathematischen Problems 
durch einen Probanden exemplifiziert. 

Um den Menon, einen in Athen weilenden jungen thessalischen Adeli-
gen, von der These der Anamnesis zu überzeugen, deren Annahme das Akzep-
tieren der Unsterblichkeitshypothese impliziert, führt Sokrates den von ihm  
für die Schülerrolle ausersehenen jungen Sklaven des Menon durch sein 
mäeutisches Gespräch, also durch gezieltes Fragen, zur Lösung eines mathe-
matischen Problems. Sokrates stellt ihm die Aufgabe, zu einem gegebenen 
Quadrat der Seitenlänge 2 Fuß, also mit der Fläche F1=4 Quadratfuß, ein wei-
teres Quadrat mit der doppelten Fläche des ersten, also F2=8 Quadratfuß, zu 
konstruieren, in moderner algebraischer Terminologie: die Gleichung x2=8; 
x=�8 zu lösen. Die Aufgabe erscheint dem nur des Zählens, aber kaum des 
Rechnens kundigen Sklaven leicht, doch sein erster Lösungsvorschlag, einfach 
ein Quadrat mit verdoppelter Seitenlänge (x=4) zu konstruieren, muss als 
falsch verworfen werden, weil er nicht zur Verdopplung, sondern zur Vervier-
fachung des Ausgangsquadrates führen würde (42=16). Ebenfalls als nicht ziel-
führend erweist sich der vom Sklaven rein tentativ unternommene Kompro-
missvorschlag, es einfach mit der Seitenlänge 3 als Mittelwert von 2 und 4 zu 
versuchen. Immerhin ist aber der Sklave nun zum Wissen um sein Nichtwis-
sen gelangt, eine von Sokrates zu Recht als Fortschritt erachtete Einsicht278. Als 
korrekte Konstruktion ergibt sich schließlich das in das vervierfachte Aus-
gangsquadrat (F3=16) eingetragene und dieses halbierende Quadrat der Dia-
gonalen der Quadrate der Seitenlänge 2 Fuß: Es hat die gesuchte Fläche F2= 
4x2=8 Fuß und als Seitenlänge die irrationale Zahl �8, also 2,828... 

                                                            
277 Vgl. oben, Kap. II 6.5.4 
278 Vgl. Menon 84 a-d – Meine Affirmation der sokratischen Beurteilung enthält natürlich 
eine gewisse Anmaßung. Es ist ja gerade die hier von Platon begründete Bewertung, an der 
sich unser eigenes Urteil noch heute orientiert. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


69 
 

                                                      
Sokrates treibt den Lösungsversuch jedoch nicht bis zu der bereits um die 
Wende vom fünften zum sechsten Jahrhundert virulent gewordenen Proble-
matik der ‚Inkommensurabilität‘ der Länge der Diagonale im Quadrat (bzw. 
der Hypotenuse im rechtwinkligen gleichschenkligen Dreieck)279 weiter, son-
dern gibt sich mit der gefundenen Konstruktionsanweisung für das 8 Fuß gro-
ße Quadrat zufrieden, ohne das Problem der Seitenlänge �8 anzusprechen: 
„Der Name aber für diese Linie ist bei den Gelehrten <Diagonale>. Ist dies 
aber der Fall, so wird deiner Behauptung zufolge [] die Diagonale die Seite des 
doppelten Quadrates bilden“280. 

Die dem Sklaven vorgelegte Aufgabe ist kaum von Platon selbst erfunden 
worden, sondern war wohl geläufiger Übungsstoff für Adepten. Die Aufgabe 
gehört, wie gesagt, in den Kontext der damals noch virulenten Inkommensu-
rabilitätsproblematik281 und stellt die einfachere Variante des berühmten Deli-
schen Problems der Würfelverdoppelung dar, der Aufgabe also, zu einem gege-
benen Würfel mit der Seitenlänge a und dem Volumen V1 den entsprechenden 
Würfel V2 = 2 V1 = (a+x)3 zu konstruieren, und zwar ebenfalls, wie in der grie-
chischen Geometrie üblich, nur  mittels Lineal und Zirkel. 
Auf dies Delische Problem gehe ich kurz ein. Sein Name zeigt es als mit der 
kleinen Kykladen-Insel Delos verbunden, die in der Mythologie als Geburtsort 
Apollons gilt. Dementsprechend befand sich dort das zentrale Heiligtum die-
ses Gottes, zu dem die Athener auf Grund eines alten Gelübdes „jedes Jahr 
eine Festgesandtschaft [schickten]“282; zudem war die Insel eine Zeitlang Sitz 
des delisch-attischen Seebunds und beherbergte die Bundeskasse. 

                                                            
279 Vgl. oben, Kap. II 2.7 
280 A.O., 85 b 
281 Die ‚Entschärfung‘ des Problems erfolgte eben in der Platonischen Epoche durch Eudoxos 
von Knidos (vgl. oben, Kap. II 2.4.2), der etwa drei Jahrzehnte jünger als Platon war und der 
Akademie angehörte. 
282 Phaidon 58 a; vgl. auch Kriton 43 c 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


70 
 

Sein Beiname deutet das mathematische Problem der Würfelverdoppe-
lung als alt an: Es geht auf eine Legende zurück, der zufolge die Delier, als sie 
das Orakel des Gottes um Abhilfe gegen eine Plage baten, von diesem die 
Aufgabe erhielten, einen seiner Altäre unter Beibehaltung von dessen Würfel-
form in der Größe zu verdoppeln. An der nüchtern-mathematischen Lösung 
des Problems arbeiteten die besten Mathematiker der platonischen Zeit, doch 
eine Konstruktionslösung mittels Zirkel und Lineal wie bei der Quadratver-
doppelung erwies sich undurchführbar283. 

Einen auf einer Proportionalberechnung basierenden Ansatz fand, noch 
im letzten Viertel des 5. Jahrhunderts, Hippokrates aus Chios, der zeigen konnte, 
„dass die Lösung des Problems [] gleichbedeutend ist mit der Konstruktion 
von zwei mittleren Proportionalen zwischen a [der Seitenlänge des ursprüng-
lichen Würfels] und [der doppelten Länge] 2a“284, die sich mittels eines Sys-
tems aus drei Gleichungen mit zwei Unbekannten errechnen lassen. Einen 
konkurrierenden bewegungsgeometrischen Ansatz entwickelte der mit Platon 
bekannte Archytas285, und eine Lösung mittels Kurvenbetrachtung gelang um 
360 v.Chr. dem Eudoxos-Schüler Menaichmos, der „an Platons Akademie Ke-
gelschnitte [studierte]“286. Platon selbst wird „die Erfindung eines Gerätes zu-
geschrieben, mit dem zwei mittlere Proportionale zu zwei Strecken a und b 
gefunden werden können“287, ein weiteres Indiz für Platons intime Vertraut-
heit mit mathematischen Fragen. 

Den eigentlich für die Entstehung von Naturwissenschaft entscheidenden 
Schritt zur mathematischen Behandlung der Physis aber vermag Platon nicht 
zu tun – aus seiner Perspektive und von seinen Voraussetzungen her gespro-
chen: Er mag ihn nicht vollziehen. 
 Die Ursache dieses Unvermögens liegt in Platons genereller Gering-
schätzung der Empirie, das heißt der Gegenstände des Gesichtssinnes und der 
übrigen Sinne, eine Geringschätzung, die ihren Grund ihrerseits in der seiner 
Ideenlehre impliziten dualistischen Ontologie hat. Ein Ausdruck dieses histo-
risch bedingten, von den Eleaten begründeten Dualismus war das im Vorher-
gehenden behandelte Liniengleichnis mit seiner durchgängigen Zweitei-

                                                            
283 Vgl. zum Thema: Hein 2012, S. 151ff. sowie R. Böker: Art. Würfelverdoppelung. KP 5, Sp. 
1390ff. 
284 Hein, a.O., S. 152 (Zusatz Sk.) 
285 Zu diesem vgl. oben, Kap. II 2.6 
286 Hein, a.O. 
287 Ebd., S. 153 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


71 
 

lung288: Es zerreißt nicht nur die mentalen Akte in die durch Parmenides ex-
ponierte, von den jüngeren Naturphilosophen rezipierte und für die Geschich-
te der Erkenntnistheorie außerordentlich folgenreiche Opposition von Denken 
und Anschauen (Wahrnehmen), sondern teilt ebenso deren Leistungen in die 
beiden Resultanten Erkenntnis (Dialektik, Mathematik) und (richtige vs. nich-
tige) Meinung,  was in der Konsequenz zu einer Entgegensetzung auch der 
Gegenstände der mentalen Vollzüge führt, und zwar in Gedankendinge wie 
die im vorliegenden Kapitel behandelten Ideen und Mathematika einerseits 
und die Sinnendinge, die Konkreta, andererseits289.  

Für seine Erkenntnistheorie ausschlaggebend ist nun Platons Auffassung, 
dass Erkenntnis „auf das immer Seiende geht, nicht aber auf dasjenige, was 
irgendeinmal entsteht und wieder vergeht“290. Diese Bestimmung ist einerseits 
vollkommen zutreffend, denn in der Tat sucht die Wissenschaft die Konstan-
ten im Wechsel der Erscheinungen, das Gesetzmäßige in den Abläufen, die 
Struktur und das Strukturierende unter der wahrnehmbaren, aber opaken 
Oberfläche, das Einfache und Einheitliche in komplexen Gebilden, das Allge-
meine in den vielfältigen Besonderungen. Paradigmatisch nenne ich Galileis 
Suche nach dem physikalischen Prinzip, das den Fall von Körpern überhaupt 
(und nicht nur den des Hesiodischen Ambosses und sonstiger mehr oder we-
niger schwerer Objekte!) regelt, samt seiner mathematischen Repräsentation. 
Platons historisch-anfänglich bedingter Irrtum liegt nur darin, dass er das 
Immerseiende, Ideen und Mathematika, in ausschließenden Gegensatz zu den 
entstehenden und vergehenden Dingen der physischen, der empirischen Rea-
lität bringt. Metaphysisch gelingt ihm die Vermittlung beider Bereiche durch 
eine ziemlich bizarre gedankliche Konstruktion, nämlich durch die Theorie 
der méthexis, der Teilhabe (ein jeder konkrete Tisch hat Anteil an der ‚Idee des 
Tisches‘), naturphilosophisch gelingt die Vermittlung nicht, denn das würde die 

                                                            
288 Auf den im Liniengleichnis implizierten, erkenntnistheoretisch begründeten ontologi-
schen Dualismus verweist auch die Platon-Forschung. So formuliert etwa Chr. Horn, dies 
Gleichnis „biete eine zugleich ontologische wie epistemologische Zwei-Welten-Konzeption“ 
(Art. Ordnung/Kosmos, PL, S. 218). 
289 Es ist diese Dualität der Objekte bei Platon, auf die Aristoteles‘ Kritik des begrifflichem 
Chorismos und der Verselbstständigung der mathematischen Gebilde abzielt, die seine Pla-
ton-Interpretation durchzieht. – Ideentheoretisch reflektiert sich die Dualität bei Platon auch 
in der berühmten Unterscheidung von durch Vollkommenheit gekennzeichnetem Urbild 
(qua Idee) und unvollkommenem Abbild (qua empirischem Konkretum), wie sie exempla-
risch begegnet in der Unterscheidung zwischen der von Gott erzeugten Idee des Stuhles und 
deren defizienter Nachahmung durch den Zimmermann sowie der noch weniger Realitäts-
gehalt aufweisenden, bloß virtuellen Abbildung durch den Maler (vgl. Politeia 595ff.). 
290 Politeia 527 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


72 
 

Reflexion auf die Empirie unter dem Aspekt ihrer mathematischen Reprä-
sentierbarkeit bedeuten, die Platon sich durch seine dualistische Ontologie je-
doch so komplett verstellt hat, dass er gar keinen Mangel empfindet. Anders 
gesagt: Die ontologische Depotenzierung der Empirie, der Welt des Werdens, 
betrifft die Physis, die Naturdinge derart, dass sie als Gegenstände von Er-
kenntnis für Platon nicht in Frage kommen. Oder, erkenntnislogisch formu-
liert (denn Ontologie und  Erkenntnistheorie sind, entsprechend der im vor-
hergehenden Kapitel aufgezeigten Verflochtenheit von Denken und Sein, blo-
ße Perspektivierungen des Gleichen): „Entsprechend seiner Ablehnung der 
sinnlichen Wahrnehmung als Quelle wissenschaftlicher Evidenz, gibt es für 
Platon von der empirischen Welt – von der Welt, die sich in der Erfahrung, der 
sinnlichen Wahrnehmung zeigt – kein Wissen, keine Erkenntnis“291. 

Eine gewisse Sonderstellung kommt innerhalb dieser Antithetik nur den 
als ganzzahlige Tonintervalle aufgefassten musikalischen Harmonien sowie 
den Gestirnen und ihren Umläufen zu, bei denen Platon Sinnliches und Ma-
thematisches sich berühren lässt. Dass die Tonintervalle mathematisch be-
schreibbar sind und ebenfalls den Gestirnbewegungen mathematische Ord-
nung inhärieren müsse, hatten bereits die Pythagoreer entdeckt bzw. unter-
stellt292. Platons Sokrates stellt sich ausdrücklich in die pythagoreische Traditi-
on, wenn er erklärt: „Wie die Augen für die Astronomie, so sind die Ohren 
offensichtlich für die harmonischen Tonbewegungen geschaffen[!]. Diese Wis-
senschaften stellen sich anscheinend als verschwistert dar, wie die Pythagore-
er behaupten und wir, mein Glaukon, mit ihnen“293.  

Die merkwürdige, aber der skizzierten Ontologie korrespondierende Te-
leologie der Augen und der Ohren, die Platon hier geltend macht, lasse ich auf 
sich beruhen. Als „verschwistert“ betrachtet er Harmonik und Astronomie, 
weil aus pythagoreischer Perspektive der kosmischen Harmonie eine musika-
lische Ordnung zu Grunde liegt und weil in beiden Gebieten gleichermaßen 
Sinnliches (Sichtbarkeit, Hörbarkeit) und Geistiges (mathematische Proportio-
nierung) sich verbinden, eine Verbindung, die bei den apriorischen, rein dem 
Denken angehörenden Disziplinen Mathematik (Geometrie/Arithmetik) und 
Dialektik nicht gegeben ist. Auf Grund des inhärierenden mathematischen 
Moments werden nun Harmonik und Astronomie neben Arithmetik und Ge-

                                                            
291 Meixner: Art. Erkenntnis. PL, S. 111 
292 Vgl. dazu auch oben, Kap. II 2.3 
293 Politeia 530 d 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


73 
 

ometrie (einschließlich Stereometrie) ebenfalls in die Propädeutik für die Len-
ker des zu gründenden idealen Staates aufgenommen294. 

Trifft meine im Vorhergehenden entwickelte These einer von Platon an-
gesetzten ontologischen Differenz zwischen Intelligiblem und Empirischem 
sowie des Primats  des Ersteren zu, muss sich dies in der Methode reflektieren, 
nach der in den beiden ‚gemischten‘ Wissenschaften zu verfahren ist. Und dies 
ist in der Tat der Fall, und daran enthüllt sich Platons wissenschaftliches Di-
lemma. Zwar kann er die physikalische Struktur beider Gebiete, die in ihnen 
gegebene Einheit von Wahrnehmbarkeit und mathematischer Strukturiertheit 
nicht leugnen, und so läge hier ein Ansatz, in einen Prozess der Vermittlung 
von Wahrnehmung und Mathematizität einzutreten, mit anderen Worten: die 
Phänomene zu retten. So würde sich durch Rückgriff auf das pythagoreische 
Theorem der sich bewegenden Erde der Widerspruch zwischen der ange-
nommenen „ideal zirkulären“295 Bewegung, „der immer in sich zurückkeh-
renden Kreisbewegung“296, wie sie der Blick auf den Fixsternhimmel nahelegt, 
und dem „unsteten Lauf der Wandelsterne“297, also der Planeten, „die am 
Himmel in Windungen umherwandeln“298 und deren „Schleifenbewegun-
gen“299 das Himmlisch-Ideale zu konterkarieren scheinen, beseitigen lassen. 
Doch vermag Platon diesen Schritt nicht zu vollziehen, vielmehr versucht er 
entschieden, den empirischen approach auf diese Gegenstände zu diskreditie-
ren und zu unterbinden.  

In diesem Sinne dekretiert er, es sei zur Erkenntnis der musikalischen 
Harmonien „ganz zwecklos [], die gehörten Akkorde und Töne gegeneinander 
zu messen“300, und Analoges gelte für die Astronomie: Zwar die Gestirne, die 
als die konstituierenden Einheiten des Kosmos die „Zierden des Himmels“301 
sind und mit ihren Bewegungen eine ewige Ordnung manifestieren, kann man 
nicht umhin „für das Schönste und Regelrechteste zu halten unter allem Sicht-
baren“302 – hier wurzelt Platons Differenzierung zwischen sublunarer und 
translunarer Welt –, aber auch ihnen haftet diese Sichtbarkeit wie ein Makel an: 

                                                            
294 Vgl. Politeia, Bücher VI u. VII 
295 Chr. Horn: Art. Ordnung. PL, S. 215 
296 Politikos 269 e 
297 Timaios 40 b 
298 Ebd., 39 d 
299 Ebd., 40 c 
300 Politeia 531 a – Vgl. auch oben, Kap. II 6.4.2, wo ich auf Platons satirische Darstellung der 
empirischen Akustik und der experimentellen Methode kurz eingegangen bin. 
301 Ebd., 529 c 
302 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


74 
 

„Aber da sie nun einmal im Sichtbaren gebildet sind, so wird man zugeben, 
daß sie weit hinter dem Wahrhaften zurückbleiben“303. Und dieser Differenz 
zwischen Erscheinung und Sein hat der Unterricht in der Astronomie Rech-
nung zu tragen. Auf Glaukons anfängliches, gleichsam aus thaletisch-
ionischem Geist gesprochenes Lob des praktischen Wertes der Astronomie, 
die lehre, „ein geschärftes Auge zu haben für die Zeitbestimmungen der Mo-
nate und Jahre“304, was „nicht nur der Landwirtschaft und der Schifffahrt zu-
gute [komme], sondern nicht weniger auch der Kriegskunst“305, antwortet 
Sokrates mit unverhohlenem Sarkasmus: „Du machst mir wirklich Spaß; denn 
es sieht gerade so aus, als hättest du Furcht vor der großen Menge, die ja viel-
leicht glauben könnte, du wolltest nutzlosen Wissenskram  [] vorschreiben“306. 
Nein, nicht Erziehung zu genauer Beobachtung der Phänomene ist nach Pla-
tons Vorstellung der Beitrag der Astronomie zur Bildung der Philosophen-
herrscher, im Gegenteil, die Beobachtung, das heißt die aufmerksame Durchfor-
schung des empirisch Gegebenen auf etwaige Gehalte, lenkt vom Wesentli-
chen ab und konterkariert echte Bildung. Die einst von Heraklit zum Ausdruck 
gebrachte Bevorzugung des Ansatzes der Erkenntnis bei der Wahrnehmung307 
macht sich Platon, obwohl Schüler des Herakliteers Kratylos308 und Kenner 
des herakliteischen Denkens, offenbar bewusst nicht zu eigen. 

Unmissverständlich, ja rigoros formuliert Platon im 7. Buch der Politeia 
den seiner Meinung nach defizienten Charakter des beobachtenden Habitus: 

„Denn ich kann nicht glauben, daß irgendeine andere Wissenschaft 
der Seele dazu verhelfen kann, nach oben zu blicken, als jene, die es 
mit dem Seienden und Unsichtbaren zu tun hat. Und mag nun einer 
mit offenem Munde nach oben oder mit geschlossenem Munde 

                                                            
303 Ebd., 529 d – Als weiterer Beleg für Platons Diskriminierung des sinnlich Wahrnehmbaren, 
des Empirischen, das heißt der physischen Realität, hier ein analoges Beispiel aus dem Politi-
kos. Im Einleitungsteil des „Mythos von der zeitweisen Umkehrung aller himmlischen Bewe-
gungen“ (Apelt: Einleitung zum Politikos, S. 11) weist Platon darauf hin, dass „die Natur des 
Körperlichen zu einer anderen Ordnung der Dinge gehört“ (269 d) als das aller Veränderung 
unzugängliche Göttliche und dass das von uns „Himmel und Welt [Genannte] zwar von dem 
Schöpfer mit vielen Herrlichkeiten ausgestattet worden [ist], aber [] doch eben mit dem Kör-
perlichen behaftet [ist]“ (269 d-e). Und an anderer Stelle des Mythos werden gewisse Unre-
gelmäßigkeiten in den Bewegungsabläufen des an sich als beseelt angesetzten Alls mit dem 
Argument begründet, dass „das Körperhafte [der Welt als solches] mit einem starken Zug zur 
Unordnung behaftet [war]“ (273 b, Zusatz Sk.). 
304 Ebd., 527 d 
305 Ebd. 
306 Ebd. 
307 Vgl. oben, Kap. II 3.7.1 
308 Vgl. Aristoteles: Metaphysik 987 a 32 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


75 
 

nach unten schauend sich über irgendeinen Gegenstand der Sinne 
unterrichten wollen, so behaupte ich, daß er sich weder wirklich un-
terrichte – denn bei nichts dergleichen gibt es ein wirkliches Wissen – 
noch daß seine Seele nach oben blicke, sondern nach unten, mag er 
nun zu Lande oder zu Wasser wie ein Schwimmer auf dem Rücken 
liegen und zu einer Erkenntnis zu gelangen suchen“309. 

Das ist deutlich und, im Spiel mit den sprachlichen Bildern, zugleich anspie-
lungsreich genug. Das Seiende ist unsichtbar, darum sieht der Mensch wahr-
haft nur mit „dem Geist, dem Steuermann der Seele“310, und nur das von die-
sem vermittelte Wissen kann Anspruch erheben, Wissenschaft zu sein, denn 
nur es verhilft der Seele zum wirklichen Blick nach oben. Und mag einer mit 
offenem Munde zum Himmel hinauf starren und sich dabei auf den Rücken 
legen, um aus stabiler Lage die Sterne genauer zu visieren und minimale Be-
wegungen zu registrieren, so erfasst er doch nicht ihre Wahrheit, die göttlich 
ist, sondern im Wahn, beobachtend sich echtes Wissen zu erwerben, ist er be-
reits, wie weiland der arme Thales, in den Brunnen gefallen; es bedarf gar 
nicht des realen Sturzes. Nach oben schauend, blickt er in Wirklichkeit nach 
unten, in den Abgrund des Geistlos-Materiellen, in dem für die Seele weder 
Erhebung noch Vertiefung zu hoffen ist, weil dabei „[das Auge der Seele] in 
einem Morast von Barbarei vergraben [bleibt]“311. 

Erkenntnis im eminenten Sinne, Gewinn von wirklichem Wissen, von 
Wissenschaft, ereignet sich nur, wie im Liniengleichnis der Politeia ausgeführt, 
in der rein um ihrer selbst willen betriebenen Mathematik sowie in der Dialek-
tik, im denkenden Hinausgehen über den Bereich des Sichtbaren, in der Erhe-
bung zur geistigen Anschauung der Ideen312. Das Wissen in Bezug auf das 
Sichtbare, „also [auf] die uns umgebende Tierwelt, das ganze Pflanzenreich 
und jede Art von Erzeugnissen menschlichen Kunstfleißes“313, verhält sich, da 

                                                            
309 A.O., 529 b-c (Hervorhebungen Sk.) 
310 Phaidros 247 c 
311 Politeia 533 d – Hier sei erinnert an Hans Blumenberg, dem die beziehungsreiche Anekdo-
te über Thales und ihre Wirkungsgeschichte ein ganzes Büchlein wert war. Blumenberg ver-
meinte in dem biographischen Stückchen das Konzentrat einer „Urgeschchte der Theorie“ 
(so der Untertitel) und eine Metapher für deren Geschichte zu sehen (vgl. Blumenberg 1987) 
– m. E. eine Überinterpretation der Anekdote und ein maliziöses Verkennen der Bedeutung 
von Theorie. 
312 Vgl. Politeia 509 c ff. 
313 Ebd., 510 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


76 
 

die Dinge selbst nur die mindere Realität des „Nachgebildeten“314 haben, zum 
Ideenwissen als „bloße Meinung“315.  

So ergibt sich als Resultat von Platons ontologisch-werthafter Spaltung 
der Wirklichkeit in Sinnenfälliges und Intelligibles, dass die reale Mathemati-
zität der Physis, die Berechen- und Messbarkeit ihrer Bewegungsverläufe und 
Prozesse, ihm verschlossen bleibt bzw. ihn nicht interessiert. Mathematische 
Ordnung scheint ihm nur im Absehen von Empirischem fassbar, und  er lässt 
sie nur für Bereiche gelten, die, wie die Gestirne, nach seiner Auffassung nicht 
der physischen, sondern der göttlich-transzendenten Sphäre angehören, die 
selbst göttlicher Natur sind, wie ja die Rede von den „Sterngöttern“316 und die 
ausführliche Darlegung von deren Verhältnissen im Timaios317 belegen. 

In der Rechenhaftigkeit dieses göttlich-transzendenten Bereichs sieht nun 
Platon ein befreiendes Moment, einen Ansatzpunkt für die Befreiung des 
menschlichen Gemütes von unsinnigem Schicksalsglauben, insofern die in den 
Sternbewegungen aufweisbare Proportion, das heißt ihre Ratio, den derart In-
formierten in Distanz treten lässt zu all jenen, denen die Gestirnbewegungen 
und -konstellationen, da sie „zu einer Berechnung dieser Erscheinungen unfä-
hig sind, als schreckhafte Vorzeichen künftigen Unheils gelten“318. 

Aber Platons aufklärerischer Intention entspricht keine wirkliche Er-
kenntnis der Sache. Ebenso wie die Zuweisung geometrischer Formen an die 
Elementarkörper, da sie nicht auf wirklicher Untersuchung der Phänomene 
beruhte, nichts als eine nach ästhetischen Anmutungen vollzogene Projektion 
einer spekulativ konfigurierten Ordnung auf die Wirklichkeit darstellt319, ist 
auch im vorliegenden Fall die als inhärierend vorgestellte mathematische 
Ordnung kein Ergebnis wirklicher Berechnung (dazu fehlte es ohnehin sowohl 
an einer konsistenten kosmologischen Theorie als auch an den notwendigen 
technisch-apparativen Möglichkeiten). Was uns Platon als vom Demiurgen ins 
Werk gesetzte Mathematizität des Alls vorführt320, gehört vielmehr „in das 
Reich der pythagoreischen Zahlenmystik“321, und die von Platon angegebenen 
Entfernungen der Gestirne von der Erde und deren Abstände zueinander stel-
len eine an musikalischen Harmonien orientierte, hoch komplexe, aber rein 

                                                            
314 Ebd., 510 a 
315 Ebd. 
316 Timaios 40 d 
317 Vgl. ebd., 27 c – 47 d 
318 Ebd., 40 c-d 
319 Vgl. oben, Kap. II 6.5.4 
320 Vgl. Timaios 31 b – 37 c 
321 O. Apelt, Anm. 63 zu Tim. 35 b ff., a.O., S. 153 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


77 
 

symbolisch intendierte Konstruktion dar, fern aller Erfahrungswirklichkeit322. 
Die dem Platonischen Kosmos inhärierende Mathematik hat nichts mit den 
realen Verhältnissen zu tun. 

Platon entwirft im Timaios eine Himmelsmathematik von einer Komplexi-
tät, wie sie kein (anderer) Pythagoreer konzipiert hat. Was aber seine bereits 
erwähnte Apostrophierung als „antiker Kopernikus“323 anbelangt, ist festzu-
stellen: 

1. Obwohl der Pythagoreer Philolaos nur eine Generation vor Platon die 
Konzeption einer auf einer Kreisbahn sich bewegenden Erde entworfen 
hatte324, hält Platon am geozentrischen Modell fest – das trennt ihn am 
deutlichsten von Kopernikus. Dieser, den seine Umläufe325 als genauen 
Kenner der antiken Theorien ausweisen, wird sich zur Rechtfertigung 
seines Hauptprinzips, der heliozentrischen Hypothese, vornehmlich auf 
die Pythagoreer als Vorgänger und Anreger berufen; insbesondere be-
zieht er sich auf Hiketas und Philolaos als Vertreter der These von der 
Bewegung der Erde (um das zentrale Feuer). Durch sie habe er einen 
„guten Ansatzpunkt“326 gefunden der ihn dazu angeregt habe, „auch 
meinerseits über Bewegbarkeit der Erde nachzudenken“327. 

2. Während Kopernikus auf der Basis der christlichen Entmythologisie-
rung des Kosmos zur von Gott geschaffenen und gelenkten Natur und 
im Geiste der Neuzeit eine mechanistische Sicht auf den Kosmos als ma-
china mundi, als „Weltmaschine“328, einnimmt, arbeitet Platon, in be-
wusster Konfrontation mit der von der Naturphilosophie, insbesondere 
dem Atomismus, vollzogenen Naturalisierung bzw. Physikalisiserung 
des Universums, wie schon aufgezeigt329 auf die Remythisierung des 
Kosmos als dem „sinnlich wahrnehmbaren Gott“330 hin. Der Mathema-
tisierung des Kosmos entspricht bei ihm dessen Entmaterialisierung 

                                                            
322 Vgl. das von Apelt dazu entworfene Aufbauschema des platonischen Kosmos, a.O., S. 156 
323 Dies die von Apelt zurückgewiesene Auffassung Schiaparellis; vgl. Anm. 87 zum Timaios 
bzw. Anm. 117 zu Nomoi VII; vgl. auch oben, Kap. III 1.3 
324 Vgl. oben, Kap. II 2.5 
325 Über die Umläufe der Himmelskreise, lat. De revolutionibus Orbium Caelestium 
326 Vorrede an Papst Paul III., De Revol., S. 75 
327 Ebd. 
328 Ebd., S. 73 
329 Vgl. oben, Kap. III 1.3 
330 Timaios 92 c; Schlusssatz des Dialogs. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


78 
 

bzw., in anderen Kontexten, dessen Mythisierung zur psychophysischen 
Dualität, anlog zum Menschen331. 

3. Eine Analogie zwischen Platon und Kopernikus scheint mir am ehesten 
in Folgendem gegeben:  Wie Kopernikus, nach jahrhundertelanger Do-
minanz der aristotelisch-ptolemäischen Geozentrik und im Widerspruch 
mit dem Augenschein, die reflektierende Umstellung des Blicks auf das 
heliozentrische Prinzip gelingt, so intuiert Platon auf Grund seiner lo-
gosphilosophischen Prärogative der kosmischen Idealgestalt gegen die 
alte Ansicht von den Planeten als ‚Irrsternen‘ deren kreisförmige Bewe-
gung. Diese Insistenz auf mathematischer Einfachheit, Vollkommenheit 
und Konstanz der kosmischen Verhältnisse (wenn auch nicht der irdi-
schen Natur), auf der ihnen immanenten Ordnung, erkenntnistheore-
tisch gesprochen ihrer Intelligibilität, ist ein bleibendes Vermächtnis Pla-
tons an die Naturwissenschaften. 

 
1.7 Mythos Idee ? 

1.7.1 Narratio 

Wer für eine Darstellung zu Platon, und sei es nur für eines von zahlreichen 
Kapiteln, einen Titel wählt, der die platonische Idee in die Nähe des Mythos 
rückt, sollte wissen, was er damit (in philosophischer Hinsicht) tut: Aus der 
Perspektive der Tradition handelt es sich, theologisch gesprochen, um eine Art 
Sünde wider den heiligen Geist, juristisch gesagt: um ein Kapitalverbrechen; 
in jedem Fall um ein Sakrileg – im Medium der Sprache. Ich gebe mich aller-
dings nicht der Illusion hin, diese Überlegung sei originell. So stellt etwa 
Glenn W. Most gleich zu Beginn seines die von M. Janka und Chr. Schäfer 
edierte Aufsatzsammlung Platon als Mythologe eröffnenden Beitrags die provo-
zierende rhetorische Frage: „Ist der philosophische Logos etwa selbst ein My-
thos []?“332 Bereits an früherer Stelle hatte ich auch auf die Auffassung K. 

                                                            
331 So heißt es Philebos 30 a: „Sokrates: Soll nicht die Behauptung gelten, daß unser Körper 
eine Seele habe? – Protarchos: Sicherlich soll sie gelten. – Sokrates: Woher nun [] hätte er sie 
erhalten, wenn nicht der Körper des Weltalls beseelt wäre, indem er die nämlichen Bestand-
teile enthält wie der unsere, und zwar noch besser in jeder Beziehung?“ – Der Dualität von 
Makrokosmos und Mikrokosmos (vgl. oben, Kap. II 6.5.5) tritt als Korrelat sozusagen die Dua-
lität von Mikranthropos und Megalanthropos an die Seite. 
332 G.W. Most: Platons exoterische Mythen, in: Janka/Schäfer: Platon als Mythologe. Neue 
Interpretationen zu den Mythen in Platons Dialogen (2002; vgl. Lit.-Verz.), S. 8 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


79 
 

Hübners hingewiesen, dem zufolge bei Platon „noch überall die Spuren des 
mythischen Denkens zu finden sind“333. 

Im übrigen hatte sich die vorliegende Arbeit als am klassischen geistesge-
schichtlichen Verlaufsschema Vom Mythos zum Logos orientiert gezeigt, wenn 
auch mitunter auf den Logos im Mythos verwiesen wurde. Aber der gewählte 
Titel scheint geradezu den Logos, als dessen stärkste und maßgebende Inter-
pretation doch die Platonische Idee gilt, unter den Verdacht zu stellen, das 
Gegenteil dessen zu sein, als was er sich selbst gibt.  

Nun, hier sei zur vorläufigen Beruhigung die (metaphorische) Hegelsche 
Bestimmung des (begriffsförmigen!) Wahren angeführt, als des „bacchanti-
schen Taumels, an dem kein Glied nicht trunken ist“334, wobei jedes doch, in-
dem es sich für sich setzt, „ebenso unmittelbar [sich] auflöst“335 und darin „die 
durchsichtige und einfache Ruhe [ist]“336. 

So kehre ich zurück zu greifbareren Bestimmungen und formuliere die 
vorsichtige Hypothese, dass möglicherweise der Mythos, für den wir exemp-
larisch dessen Homerische und Hesiodeische Erscheinungsform gesetzt haben, 
und die Platonische Idee mehr miteinander gemein haben als auf den ersten 
Blick ersichtlich. Um dies in genereller Weise nachzuvollziehen, bedarf es nur 
wenig Dialektik. Ich hatte ja auf Platons eindringliche und kontinuierliche 
Auseinandersetzung mit Homer und auf seine Ablehnung zentraler Elemente 
von dessen Theologie schon hingewiesen – und wie sollte das Denken eines 
Autors nicht konditioniert werden durch den Gegenstand seiner Kritik? Zu-
dem ist diese nicht gegen das Religiöse überhaupt gerichtet, Platon war im 
Gegenteil, wie verschiedentlich sichtbar wurde337, „von der tiefsten religiösen 
Sehnsucht erfüllt“338, so dass – Religiöses und Mythisches einmal heuristisch 
gleichgesetzt – insofern ein Konnex zwischen Platons zentraler Kategorie und 
der mythischen Weltauffassung nicht ausgeschlossen erscheint. Zudem ist 
nicht zu bestreiten, dass Platon sich in seinem Werk in mehr oder minder gro-
ßem Umfang einer literarisch-philosophischen Form des Mythos bedient. Es 
genügt, sich den im Vorhergehenden bereits mehrfach angesprochenen Dialog 
Timaios in Erinnerung zu rufen, der quasi als Ganzer einen kosmogonisch-
kosmologischen Mythos darstellt339, oder den berühmten Atlantis-Mythos aus 
                                                            
333 Hübner 2011, S. 37; vgl. auch oben, Kap. I 4.5.1 
334 PhdG, S. 39 
335 Ebd. 
336 Ebd. 
337 Vgl. oben, z.B. Kap. I 6.9 
338 So Ernst Cassirer, in: ECW 16, S. 462 
339 Vgl. z.B. oben, Kap. II 7.6.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


80 
 

dem Dialog Kritias340, der sich als Rekonstruktion einer uralten, sagenhaften 
Überlieferung gibt, über Jahrtausende zurückliegende Ereignisse um ein vor-
geschichtliches ideales, weil von den Göttern selbst geleitetes Ur-Athen (9000 
Jahre vor der Gegenwart des Erzählers) und das mächtige, das Gebiet außer-
halb der Säulen des Herakles (das heißt Gibraltars) beherrschende Atlantis, das 
aber am Ende wegen seiner Entartung in Hybris von Zeus mit Untergang be-
straft wurde.  

Will Platon womöglich die von den griechischen Denkern selbst mit Be-
wusstsein vollzogene Entwicklung vom Mythos zum Logos umkehren und an 
die Stelle des Logos wieder den Mythos setzen? Diese Annahme widerspräche 
sowohl den im Vorhergehenden erarbeiteten Befunden als auch dem allge-
meinen Interpretationskonsens, der in Platon den eigentlichen Begründer der 
„Logosphilosophie“341 sieht. Gewiss jedoch hätte der nur unwesentlich ältere 
Demokrit Platons unbekümmerte Verwendung mythologischer Elemente als 
einen verwerflichen Zug von Mystizismus betrachtet. Und die Bedeutung der 
Mythen in Platons Werk wird belegt durch einen Zweig der Forschung zu sei-
nem Denken, für den Platon als Mythologe342 im Fokus steht. 

Ich lasse dies auf sich beruhen und wende mich den Implikationen des 
Titels selbst zu, und zwar in der schlichten Form einiger Bemerkungen zu je-
dem der beiden in der Titelphrase gekoppelten Begriffe, denen in der Platoni-
schen Philosophie in je unterschiedlicher Hinsicht erhebliche Relevanz zu-
kommt. 

Zunächst zum Begriff des Mythos: Hier ist zunächst aus Gründen wis-
senschaftlicher Korrektheit die methodische Einschränkung zu machen, dass 
allgemeine, in direkter Auseinandersetzung mit Platons Schriften gewonnene 
Bestimmungen zum Status des Mythischen in seinem Werk sich dem Risiko 
eines gewissen Dilettantismus aussetzen, insofern dieses Thema außeror-
dentlich komplex ist und eine Fülle unterschiedlich aspektierter, auch kontro-
verser Auffassungen hervorgebracht hat. Reflex solcher Komplexität in jünge-
rer Zeit ist etwa der im Vorhergehenden angesprochene umfangreiche Sam-
melband über Platon als Mythologen, der Beiträge zahlreicher Platon-
Spezialisten philologischer und philosophischer Provenienz enthält. Er bietet 
                                                            
340 Im Fragment gebliebenen Dialog Kritias entwirft Platon, vielleicht auch angeregt durch 
Hippodamos von Milet, das Modell des mit idealer Topographie gestalteten Hauptorts der 
von Zeus mit Untergang bestraften Insel Atlantis (vgl. das Hippodamos gewidmete Kapitel II 
2.6.3, insbesondere die ausführliche Fußnote zum Kritias in 2.6.3.2). 
341 Gadamer 1978, S. 6 
342 Vgl. etwa den bereits erwähnten, von M. Janka und Chr. Schäfer herausgegebenen Sam-
melband Platon als Mythologe. Neue Interpretationen zu den Mythen in Platons Dialogen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


81 
 

sich als Ausgangspunkt meiner eigenen Überlegungen an, und ich werde mich 
in den weiteren Ausführungen gelegentlich darauf beziehen. 

Die Lektüre dieses Bandes macht deutlich, dass innerhalb der Forschung 
im Grunde nur über zweierlei Konsens besteht: Darüber, dass sich im umfang-
reichen Korpus der Platonischen Schriften als Mythen qualifizierbare Textstü-
cke finden und dass es sich dabei um den Dialog unterbrechende narrative 
Einschübe handelt. In diesem Sinne verweist etwa M. Erler auf den „Umstand, 
dass Mythos immer Erzählung ist“343. Bezüglich aller anderen Merkmale, ins-
besondere der für die Identifizierung einer Textpassage als Platonischer My-
thos geeigneten Kriterien, besteht mehr oder minder Dissens.  

So stellt G.W. Most selbst in seinem erwähnten Beitrag fest, dass keines 
der zahlreichen bisher entwickelten Kriterien zu konsensfähigen Resultaten 
geführt habe. Zur Überwindung dieser Schwierigkeit schlägt er deshalb eine 
Kombination aus acht Merkmalen vor, deren Zusammentreffen eine Textpas-
sage als Platonischen Mythos definiert. Die gewählten Kriterien sind teils in-
haltlicher Art („Die platonischen Mythen handeln von nicht nachprüfbaren 
Gegenständen“344), teils formaler Natur („Der platonische Mythos ist nicht wie 
Dialektik, sondern wie Beschreibung oder Erzählung strukturiert“345), teils 
auch wirkungsästhetisch („Der platonische Mythos hat eine psychagogische 
Wirkung“346), und Most gelangt auf ihrer Basis zu einer Zahl von (nicht mehr 
als) 14 Mythen im Opus Platons347. 

Da man davon ausgehen muss, dass bei einer Verminderung der Zahl 
von acht Kriterien die Zahl der als Mythos einzustufenden Texte zunähme 
bzw. bei deren Erhöhung abnähme und da Most für die Ansetzung der Acht-
zahl selbst kein Kriterium angibt, kann auch dies Verfahren nicht als voll-
kommen rational anerkannt werden; es bleibt ein Rest von Dezisionismus. Das 
gilt umso mehr, wenn man andere, zu sehr abweichenden Resultaten führen-
de Verfahrensweisen in Betracht zieht. So kommt M. Janka, der den Gebrauch 
des Wortes mythos als Bezeichnung für erzählende Partien durch Platon selbst 
untersucht und die Belege nach vier Kriterien ordnet, allein für die umfang-
reichste Gruppe auf sage und schreibe 57 Stellen348. 

                                                            
343 A.O., S. 97 
344 A.O., S. 12 
345 Ebd., S. 13 
346 Ebd., S. 12 
347 Vgl. ebd., S. 10 
348 Vgl. Janka: Semantik und Kontext: Mythos und Verwandtes im Corpus Platonicum, in: Jan-
ka/Schäfer 2002, S. 23 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


82 
 

Die griechische Ursprungsbedeutung von mythos ist ‚Erzählung‘, erzäh-
lende Rede, narratio. Entsprechend diesem narrativen Charakter expliziert sich 
der Mythos im Medium des Geschehens, des Sich-Ereignens. Sein geistesge-
schichtlicher Widerpart, der lógos, ist im Gegensatz dazu (eher) ‚Argument‘, 
‚argumentierendes‘ bzw. ‚dialektisches‘, also diskursives Sprechen349. Platon, 
der Begründer der ‚Logosphilosophie‘, hält aber zugleich an der Darstellungs-
form des Mythos fest, und es ergibt sich die Beobachtung, dass Platon in sei-
nem Werk die Bedeutungen von  mythos und logos nicht klar voneinander 
trennt, vielmehr mit ihnen ein „anregendes Verwirrspiel“350 treibt und dass 
„der philologische Befund viel klarer für eine Konvergenz beider Ausdrucks-
formen spricht, als man das weithin zu akzeptieren bereit ist“351. 

Dieses Verwirrspiel dürfte sich daraus erklären, dass Platon selbst sich 
einer für ihn paradoxen geistigen Situation gegenüber sieht. In der von uns 
betrachteten Epoche der Entstehung von Wissenschaft, die Philosophie einge-
schlossen, vollzieht sich jedenfalls, und dies wäre das sprechakttheoretische 
Kennzeichen dieser Entstehung, eine Verschiebung der Form wesentlichen 
Sprechens, des Sprechens über Wahrheit, vom Erzählen zum Argumentieren, 
und damit auch ein Wechsel in der Form ihrer Manifestation vom Ereignis 
zum Begriff. 

Mit dieser insbesondere durch die vorsokratische Naturphilosophie und  
durch die Sophistik vorangetriebenen Verschiebung, hin zum neuen Medium 
des argumentierenden Sprechens, modifiziert sich auch der Gehalt des Aus-
drucks mythos: Wurde er zuvor als allgemeines Prinzip zur Erklärung der 
Wirklichkeit angesetzt – man denke nur an die adligen Familien, die ihre 
Machtposition durch Rückführung des eigenen Geschlechts auf göttlichen Ur-
sprung legitimierten352 –, engt er sich nun ein auf die Rede über Ereignisse, die 
die ‚éschata‘, die ‚letzten Dinge‘, bzw., aus der Perspektive des Logos gespro-
chen, die nicht nachprüfbaren, empirisch gehaltlosen, die ‚transzendenten‘ 
Vorstellungen betreffen. 

Solche Eschata können sich allgemein beziehen auf Vorstellungen von 
(den) Göttern, von der Weise ihres Seins (bzw. von deren Nichtsein) und ihres 
Verhältnisses zu den Menschen, ferner, und dies gilt ebenfalls für Platons See-
                                                            
349 Zum Bedeutungsspektrum von lógos vgl. oben Kap. II 3.4. 
350 Janka: a.O., S. 43 
351 Ebd. 
352 Vgl. dazu das Beispiel des homerischen Helden Glaukos, Ilias 6, 144f. sowie meine Dar-
stellung des Aristokratie-Problems oben, Kap. I 2.3.3. – Platon, dessen Familie sich ebenfalls 
mythischen Ursprungs rühmte, macht sich über die Hohlheit der aristokratischen Ansprüche 
keine Illusionen (vgl. ebenfalls Kap. I 2.3.3). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


83 
 

lenmythen353 und eschatologische Schlussmythen354, das Geschick des Menschen 
nach dem Tod bzw., horribile dictu, der dem Körper enthobenen Seele355, ferner 
auch Quasi-Berichte356 über vor- und außergeschichtliche, die Menschheit im 
Ganzen oder einzelne Völker betreffende Ereignisse wie die Sintflutmythen 
(im griechischen Fall der Mythos der Deukalionischen Flut), der erwähnte At-
lantis-Mythos oder der kosmogonische Schöpfungsmythos im Timaios.  

Die formulierten Bestimmungen ziehen ihren Sinn allerdings aus der Vo-
raussetzung, dass Irdisches und Himmlisches als getrennte Sphären der Reali-
tät wahrgenommen werden, was für den im Mythos verhafteten Menschen 
nicht oder nur eingeschränkt gilt. Für ihn erhält die Welt ihr Licht von ‚oben‘; 
die Sonne ist dem mythischen Bewusstsein die reale und die mythische Macht 
schlechthin (vielmehr fällt beides ihm zusammen), und das Sonnengleichnis 
der Politeia ist dieser Empfindung verpflichtet, gerade dadurch, dass es ihre 
Geltung relativiert357. Dem historischen Ereignis der Trennung dieser Sphären, 
dem Bruch des Denkens mit der mythischen Einheit, war ein wesentlicher Teil 
der vorliegenden Darstellung gewidmet, und wir konnten bereits an den ho-
merischen Erzählungen erste Züge eines sich aus der Einheit mit dem Mythos 
heraus ringenden Bewusstseins aufweisen358. 

Der Prozess der Trennung vollzog sich in beschleunigter Form mit dem 
Einsetzen der Naturphilosophie bei Thales, und zwar, wie die Bezeichnung aus-
drückt, nach dem Prinzip der Naturalisierung, der sukzessiven Herausbildung 
einer autonomen und essentiell homogenen Sphäre des Irdisch-Kosmischen 
unter dem Titel der Physis (‚Natur‘), bei gleichzeitiger Destruktion der Katego-
rie des Göttlichen sowie der numinosen Gehalte der Welt. Ihren Kulminati-
onspunkt fand dieser Prozess der Naturalisierung, des Zur-Natur-Werdens 
des Kosmos und der Lebenswelt durch Selbstaufklärung des Denkens, im 
Atomismus und seiner materialistisch-physikalischen Vorstellung der Weltbil-
dung, die das Göttliche auf die residuale Schwundstufe einer in ihren Umris-
sen nicht klar fassbaren Dämonologie reduzierte359. 

                                                            
353 Janka: Art. Mythos, in: PL, S. 206 
354 Ebd. 
355 Nur der Respekt vor der Ehrwürdigkeit einer großen Tradition vermag davon abzuhalten, 
diese Vorstellung einer choristé, abgetrennt vom Körper existierenden Seele als blühenden 
Unsinn zu bezeichnen. 
356 M. Janka spricht diesbezüglich von „Quasi-Historie“ (Art. Mythos, in: PL, S. 205) 
357 Vgl. Politeia VI 19, 508 a – 509 b 
358 Vgl. oben, Kap. I 7 
359 Vgl. Rechenauer, Grundriss 1/2, S. 904ff. sowie Gemelli, GM III, S. 518ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


84 
 

 Den Vorgang der Naturalisierung, der Schwächung der Gottesvorstel-
lung durch die Wissenschaft, versucht nun Platon seinerseits umzukehren, 
und hierin liegt, wie oben angedeutet, die zentrale Intention seines Denkens360. 
Dabei kommt für ihn ein Rückgriff auf den von ihm selbst in seinen einzelnen 
Zügen scharf kritisierten religiösen Anthropomorphismus Homers nicht oder 
allenfalls in funktionalem Bezug auf eigene Intentionen in Betracht361. In Pla-
tons Bemühung um die Bewältigung dieser komplizierten Situation im Span-
nungsfeld einer diskreditierten mythischen Tradition und eines naturphiloso-
phisch zur Herrschaft gelangten weitgehenden ‚Materialismus‘ (mit dessen 
sozialphilosophischem und anthropologischem Reflex einer teilweise bis zum 
Zynismus getriebenen Naturalisierung des Menschenbilds und der Logik des 
Politischen durch die Sophistik) liegt der Schlüssel zu seinem Rückgriff auf 
das Mythische; dies soll im Folgenden reflektiert und damit die bisherigen 
Ausführungen zu Platon integriert werden. 

Eine der von Platon gegen den Schwund des Gottesbezugs ergriffenen 
theoretischen Maßnahmen hatten wir bereits kennengelernt: Es handelte sich 
um die Astrolatrie, seine Vergöttlichung der Gestirne362. Von der Forschung 
wird sie in ihrer kompensatorischen Funktion interpretiert, als „außeror-
dentlich einflussreiche Möglichkeit für Intellektuelle in der Antike [], an dem 
G[ötter]glauben festzuhalten, ohne dabei auf [traditionelle] mythologische Er-
zählungen rekurrieren zu müssen“363. 

Eine zweite Maßnahme ist nun die Rezeption und philosophische Umar-
beitung bestimmter Mythologeme. Der Effekt von Platons grundsätzlich af-
firmativem Verhältnis zum Göttlich-Numinosen bei deutlicher Distanz zur 
homerisch-hesiodeischen Tradition ist die ihm daraus zugewachsene voll-
kommene Freiheit im Umgang mit der Darstellungsform des Mythos, die im 
übrigen der an früherer Stelle angesprochenen, von A. Heuß festgestellten 
griechischen Unbefangenheit gegenüber der mythischen Religion korrespon-
diert364. Platons schriftstellerisches Werk ist durchsetzt von mythisierenden 
Erzählungen, und die Platon-Forschung hat sich mitunter ratlos gezeigt ge-
genüber dem Phänomen, dass der entschiedene Kritiker der homerischen Göt-
tererzählungen selbst in großer Unbefangenheit alte mythische Berichte auf-
greift, ja selbst derartige Erzählungen erfindet. Seine Seelenmythen etwa sind, 

                                                            
360 Vgl. oben, Kap. III 1.2 
361 Vgl. zu Platons Homer- und Mythos-Kritik etwa die Kap. I 6.9; 7.6; 8.3.5.  
362 Vgl. oben, z.B. Kap. III 1.3 
363 M. Bordt SJ: Art. Gott/Götter (theos, theoi; daimôn), PL, S. 140 (Zusatz Sk.) 
364 Vgl. oben, Kap. I 6.8 (Fn) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


85 
 

so M. Janka, zum Teil „aus dem Rohmaterial herkömmlicher Jenseitsmotive 
[geformt]“365. 

Platons freies Verhältnis zum Mythos manifestiert sich, wie angedeutet, 
unter anderem in unbefangener Funktionalisierung des tradierten Materials 
für die eigenen philosophischen Intentionen. Ein gutes Beispiel dafür liefert 
der Schlussmythos vom Totengericht im Gorgias366, den Platon selbst durch ein 
Zitat mit der Odyssee des Homer in Verbindung setzt. 

Der Kontext ist folgender: Zur Stützung seiner im Schlussteil des Dialogs 
mit Kallikles als hartnäckigem Verteidiger sophistischer Positionen angeführ-
ten Auffassung der Nichtidentität des Guten mit der Lust, der Verwerflichkeit 
des sogenannten Naturrechts des Stärkeren und der aus beidem resultieren-
den Verpflichtung des Menschen zum Verzicht auf Unrechttun im Geist der 
Überzeugung, dass dieses hässlicher sei als Unrechtleiden, greift Sokrates auf 
einen homerischen Jenseitsmythos, nämlich auf die berühmte, an früherer 
Stelle367 schon berührte Episode von Odysseus‘ Reise zum Eingang des Erebos, 
der ‚Unterwelt‘, dem Reich des Hades, im elften Buch der Odyssee zurück. 

Hier führen Odysseus‘ Opferspenden die Seelen der Gestorbenen herauf, 
die Seele seiner Mutter, die von Helden der Vorzeit, ferner die von vor Troja 
gefallenen Kampfgenossen wie Achilleus und Ajax und auch die des bei seiner 
Heimkehr nach Mykene vom Liebhaber seiner Frau Klytaimnestra erschlage-
nen Agamemnon. In der Ferne erblickt Odysseus auch den Unterweltrichter 
Minos und die wegen Frevels gegen die Götter zu ewiger Qual verurteilten 
Urgestalten des Tityos, des Tantalos und des Sisyphos. 

In Homers Text ist von Schuld, Gericht und Sühne für die Gestorbenen 
nur konventionell und episodisch die Rede. Zwar wird Minos von Odysseus 
in seiner Funktion als göttlicher Richter eingeführt: „Und ich wandte den Blick 
auf Minos, den göttlichen, Zeus‘ Sohn! Dieser saß, in der Hand den goldenen 
Szepter, und teilte Strafen den Toten und Lohn“368; aber außer in Bezug auf 
die „ewigen Büßer“369 Tityos, Tantalos und Sisyphos wird Schuld nicht thema-
tisiert. Das episch-narrative Interesse überwiegt das pädagogisch-moralische 
deutlich. 

Der Dichter stellt im Gegenteil die Freuden des Lebens polemisch gegen 
das mindere Sein der Abgelebten: Die „Seele“ Achills beklagt lebhaft den Ver-

                                                            
365 A.O., PL, S. 206 
366 Vgl. St. 523ff. 
367 Vgl. oben, Kap. II 2.1 
368 A.O., Vers 568ff. 
369 H. v. Geisau: Art. Tityos. KP 5, Sp. 876 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


86 
 

lust des vollsinnlichen Erdenlebens370 und das erzwungene Dasein in dieser 
„Tiefe, wo Tote nichtig und sinnlos wohnen“371, die „Schar vermoderter To-
ter“372, fern vom „Lichte der Sonnen“373: Das ‚ewige Leben‘ der Gestorbenen 
ist dem Homer ein zeitloses, schattenhaft abgeblasstes Nicht-Sein, ein defizien-
ter Zustand, der niemandem zu wünschen ist. Es sei denn, es ergehe ihm wie 
dem Helden Herakles, der nach ausgestandenen Mühen und vollbrachten Ta-
ten zum Olymp erhoben wird: Odysseus begegnet auch ihm, aber nur „seinem 
Schatten“, dem gestorbenen Menschen: „Denn er selber [] feiert mit den ewi-
gen Göttern himmlische Wonnegelag und umarmt die blühende Hebe“374. Wir 
befinden uns bei Homer, wie bereits mehrfach ausgeführt, noch diesseits der 
von Platon in Gang gesetzten ‚Umwertung‘, die den Wert des Zeitlichen ge-
genüber dem Ewigen relativiert und welche in ferner Zukunft erneut einer 
Revision unterzogen werden wird.  

Platon elaboriert nun den aus dem Mythos gezogenen Erzählkern durch 
thematische Akzentuierung, Ergänzung weiterer Überlieferungsdetails und 
Erfindung neuer Motive, und zwar im Sinne seiner auf echte Versittlichung 
des Menschen zielenden Intention, durch die er sich kritisch absetzt gegen die 
sophistische, auf dem Ausspielen der Physis gegen den Nomos basierende 
Ideologie rücksichtsloser Selbstdurchsetzung mittels manipulativer Rhetorik. 
Dabei ist das Erfundene vom Überlieferten nicht immer klar zu trennen (und 
sachlich besteht hier auch kein Desiderat). 

Zunächst entwirft Platon für die von ihm konzipierte Gerichtspraxis der 
Beschauung der Seelen durch die drei der Überlieferung entstammenden To-
tenrichter, die halbgöttlichen Brüder Minos, Rhadamanthys und Äakos, Söhne 
des Zeus und der Europe, eine Vorgeschichte. Demnach vollzog sich im Äon 
der Herrschaft von Zeus‘ Vater Kronos das Gericht über die Menschen in an-
derer Form als dann unter Zeus selbst. Die Beurteilung, so Platons Dichtung, 
erfolgte nämlich nicht nach dem Tode, sondern am letzten Tag des Lebens, 
und nicht durch göttliche, sondern durch menschliche Richter. So richteten 
„Lebende über Lebende“375, in ihrer „Hülle“376, das heißt der Körperlichkeit, 
die sie im Leben zeigten und begleitet von Freunden, die dem Gericht die 

                                                            
370 Vgl. a.O., V. 488ff. 
371 Ebd., V. 475f. 
372 Ebd., V. 491 
373 Ebd., V. 498 
374 Ebd., V. 601ff. – Hebe, Tochter des Zeus und der Hera, war die Göttin der Jugendblüte 
und wurde Herakles vermählt. 
375 Gorgias 523 b 
376 Ebd., 523 c 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


87 
 

Rechtschaffenheit der Vorgeführten bezeugten. Diese Praxis aber führte zu 
Fehlurteilen, „die Richtersprüche fielen [] schlecht aus“377, denn „Viele, welche 
schlechte Seelen haben, sind umkleidet mit schönen Leibern und mit Adel und 
Reichtum“378, und ihre Erscheinung machte die Richter, die als Menschen 
„selbst auch als Umhüllte richten [] befangen“379. Nach der Übernahme der 
Herrschaft durch Zeus wird diese Gerichtspraxis reformiert, und mit dieser 
Vorstellung entwickelt Platon das, worauf es ihm ankommt. 

Unter Zeus erfolgt die Beurteilung erst nach dem Tode, diesem ein-
schneidendsten Ereignis des menschlichen Daseins, das einem der zentralen 
Theoreme der platonischen Metaphysik zufolge die Trennung der Seele und 
des Körpers bedeutet380. Da bleibt nun der irdische Leib zurück, und die als 
Richter von Zeus eingesetzten, selbst bereits verstorbenen Halbgötter Minos, 
Rhadamanthys und Äakos haben die Seele des Menschen, moderner gesagt, 
den wahren Charakter des Menschen, seine Gesinnung, unverstellt vor Au-
gen. 

Damit ist die Voraussetzung gegeben für objektive, den Menschen in sei-
nem wahren Wesen erfassende Richtersprüche, und auf dieser Basis erfolgt 
nun die Zuweisung der Seelen zu den beiden noch bis heute in der religiösen 
Tradition sich reflektierenden Bereichen: Die Seelen, die ihr Erdenleben „in 
Gerechtigkeit und Frömmigkeit vollbracht [haben, werden] nach den Inseln 
der Seligen [dem Elysion] versetzt“381, derjenige hingegen, „der ein ungerech-
tes und gottloses Leben geführt hat, [kommt] in die Gefängnisstätte der Buße 
und Strafe [], die sie Tartaros nennen“382. 

Dies sind Vorstellungen, die uns aus dem tradierten religiösen Kontext 
unseres Daseins bis heute (mehr oder weniger) geläufig sind, und wir erken-
nen hier die großartige (nicht jeder würde dieser Bewertung zustimmen!383) 
Kontinuität der abendländischen Geistesgeschichte. 

                                                            
377 Ebd., 523 b 
378 Ebd., 523 c 
379 Ebd., 523 b-c 
380 Vgl. dazu unten im vorliegenden Kapitel 
381 Ebd., 523 a-b – Zu den „Inseln der Seligen“ (bzw. Elysion) vgl. Odyssee 4,563ff. 
382 Ebd., 523 b (Zusatz Sk.) 
383 Diese Großartigkeit bleibt naturgemäß dem verschlossen, der bewusstlos in dieser Tradi-
tion steht und ebenso dem, der als ‚negativer Dialektiker‘ diese Kontinuität nur als eine des 
Verfalls wahrzunehmen vermag. Großartig muss aber dem historisch wie hermeneutisch Ori-
entierten diese Konstanz im Wandel und dies Weiterwirken von Denkmotiven durch die 
Jahrhunderte erscheinen, nicht zuletzt wegen der damit vermittelten Einsicht in den Prozess 
der Selbstbefreiung des Denkens und der Vertiefung des Verständnisses unserer eigenen 
Gegenwart. Denn Erkenntnis bedeutet seit den Vorsokratikern und Aristoteles das Wissen 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


88 
 

Platon schreckt nicht davor zurück, den von ihm gedichteten Mythos um wil-
len der versittlichenden Intention und der diese befördernden literarischen 
Wirkung kräftig mit anschaulichen und effektvollen Details auszuschmücken, 
ganz nach Art der religiösen Vorstellungsweise. Beispielsweise findet das Ge-
richt, die Beschauung der Seelen, „auf der heiligen Wiese [statt], an dem 
Dreiweg, von dem zwei Wege abgehen, der eine nach den Inseln der Seligen, 
der andere nach dem Tartaros“384. Die heilige Wiese ist wohl die auch in der 
Episode der Odyssee erwähnte „Asphodeloswiese“385, ein mit Asphodelen, ei-
ner Lilienart, bedeckter Ort; die Blume war den Unterweltgöttern Hades und 
Persphone heilig, und die Griechen bepflanzten damit die Gräber. Der Dreiweg 
erinnert zudem an den aus dem Sagen-Zyklus um Herakles bekannten, bis 
heute redensartlich präsenten ‚Scheideweg‘, an dem die beiden allegorischen 
Gestalten Tugend und Lebensgenuss den Helden jeweils auf ihre Lebensbahn 
ziehen wollen. Die drei Unterweltrichter versehen je eine eigene Aufgabe: 
„Die aus Asien Kommenden wird Rhadamanthys richten, die aus Europa 
Äakos“386, Minos aber fungiert als Oberrichter, „wenn die beiden anderen 
über einen Fall im Zweifel sind“387. 

So beschauen die drei Richter jede ankommende Seele, „ohne zu wissen, 
wessen sie ist“388, das heißt, ohne deren frühere weltliche Verhältnisse zu ken-
nen, so dass sie gänzlich objektiv, rein nach der Beschaffenheit der Seele selbst, 
ihr Urteil fällen. Denn „alles liegt klar zutage an der Seele, wenn sie sich des 
Körpers entledigt hat“389, und oft sehen sie, insbesondere, aber keineswegs 
ausschließlich bei den Seelen der im Leben Mächtigen, „nichts Gesundes an 
der Seele“390, und „alles ist verkrümmt an ihr infolge der Verlogenheit und 
Prahlerei und nichts gerade, weil sie sich nie an Wahrheit gewöhnt hat“391. 
Der philosophische Ertrag von Platons Mythos der Reform der Vorstellung 
des göttlichen Endgerichts liegt zunächst in der Vertiefung des Begriffs vom Men-
schen: Das ‚Äußere‘ des Menschen, Schönheit des Körpers, Reichtum der Klei-
dung, Insignien der Macht sollen nicht als das ‚Eigentliche‘ gelten, sie stellen 

                                                                                                                                                                                          
der Ursachen, und von diesem Typus Wissen ist auch das hier angesprochene historische 
Bewusstsein. 
384 A.O., 524 a 
385 Od. 11,539 
386 A.O., 524 a 
387 Ebd. 
388 Ebd., 524 e 
389 Ebd., 524 d 
390 Ebd., 524 e 
391 Ebd., 525 a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


89 
 

nur seinen Sozialcharakter, seine konventionelle, gesellschaftliche Bewertung 
dar. Das Wesentliche, das, worauf es ankommt, ist jedoch das ‚Innere‘, die Ge-
sinnung, und ob diese rechtlich und wahrhaftig ist oder nicht. Soweit wir uns 
diese vom Christentum aufgegriffene und fortgeführte Betrachtungsweise 
heute noch zu eigen machen, und dies tun wir im Allgemeinen zweifellos, 
sind wir noch Platoniker, und auch das staatliche und soziale Leben basiert 
noch auf solchen Prinzipien als Grundnormen. Ja, man darf sagen, diese Prin-
zipien sind uns derart eingewurzelt, dass es reflektorischer Anstrengung be-
darf, sie theoretisch zu isolieren. Was ihre praktische Suspendierung sozial 
bedeuten würde, lässt sich gar nicht absehen. 

 
1.7.2 Anamnesis 

Im gegenwärtigen, theoretischen Zusammenhang interessanter als solche 
praktisch-ethischen Erwägungen ist aber ein anderer Aspekt. Die sozusagen 
theoretische Grundlage des Mythos vom Totengericht ist die von Sokrates 
vorgeschlagene, für Platon kennzeichnende Auffassung der Natur des Todes: 
„Der Tod ist, wie mir scheint, nichts anderes als die Trennung zweier Dinge 
voneinander, der Seele und des Leibes“392, verbunden mit der hier nicht expli-
zit gemachten Voraussetzung, dass Ersterer vergeht und Letztere unsterblich 
ist. Diese orientalisch-pythagoreischer Tradition entstammende Vorstellung393 
wirkt vor dem Hintergrund der abendländischen Überlieferung geradezu 
selbstverständlich. Aus dieser Selbstverständlichkeit herausgelöst und dem 
verfremdenden Blick des Denkens ausgesetzt, stellt sich der in der Form eines 
theoretischen Satzes über gleichermaßen Seiendes („zweier Dinge“) vorgetra-
gene Gedanke als starke Zumutung für den Intellekt dar. Dass dies auch Sok-
rates/Platon bewusst ist, belegt die Einschränkung „wie mir scheint“. In der 
Tat jedoch erhebt der Satz, der logisch eine Definition darstellt, theoretischen 
Anspruch, bildet er doch das vielfach angesprochene Grundprinzip der Plato-
nischen Ontologie bzw. Metaphysik: die dualistische Sicht der Wirklichkeit als 
Einheit von Körperlichem und Seelisch-Geistigem, mit dem ontologischen 
Primat des Letzteren.  
 Die sogenannte Seele, korrekter gesagt das Seelische, ist ja ausschließlich 
als an einem lebenden Organismus aufscheinender Prozess von Denk- und 
Empfindungskomplexen greifbar und kommt mitunter bereits vor dem physi-
schen Tod zum Erliegen. Mit einer gewissen begrifflichen Verengung und in 
                                                            
392 Ebd., 524 b 
393 Vgl. oben, Kap. I 2.1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


90 
 

Absehung von den hier nicht in Rede stehenden Funktionen vitaler Selbstre-
produktion lässt sich dieser Prozess als ‚bewusstes Sein‘ bezeichnen, und des-
sen Vergänglichkeit zu bestreiten fällt niemandem ein, da der Ausdruck ledig-
lich die Tatsache bezeichnet, dass uns die Welt und wir selbst gegenwärtig 
sind, solange unser Verstand nicht aussetzt. Wenn auch unser Denken und 
Fühlen als weitgehend vom körperlichen Sein unabhängig erscheinen, glau-
ben wir doch zu wissen, dass es  grundsätzlich durch dieses ermöglicht (wenn 
auch nicht notwendig determiniert) ist. Von Platon dagegen wird das Seeli-
sche zur Seele, zu einer dem Körper analogen und diesen an Realitätsgehalt 
sogar übertreffenden Entität und Substanz stilisiert. Ihm ist sie „tatsächlich 
das Erste [], das vor allen Körpern da war“394. Mit den Worten Rechenauers 
gesagt, vollzieht Platon hier die „Setzung eines Komparativs, der einen Seins-
bereich höherer Wirklichkeit umspannt“395.  

Auf dieser Setzung basiert die „für Platons Denken grundlegende Kon-
kurrenz zwischen der scheinhaften Realität der Phänomene und der eigentlich 
seienden Welt des Transzendenten“396, wobei im Gegensatz zu Platons Sicht 
Erstere „dem allgemeinen Bewusstsein als wahr und wirklich gilt“397 und 
Letztere „nur dem Auge der Seele zugänglich ist“398. 

Zur Annäherung an diese grundsätzlichen, fundamentalsten Fragen der 
Interpretation von Platons Metaphysik folgen hier zunächst noch einige Über-
legungen zur Form des Mythos bei Platon. Nicht alle seine Mythen sind narra-
tiv so üppig ausstaffiert wie der Mythos vom Totengericht, ohne dass die Tex-
te deswegen aufhörten, Mythen zu sein und in eine andere Textgattung über-
gingen. Es gibt im Opus Mythen, da scheint der Erzählstoff, das Handlungs- 
und Ereigniselement, ausgedünnt und ins Begrifflich-Allgemeine abstrahiert, 
so dass sie gewöhnlich gar nicht als Mythen identifiziert werden, obwohl sie 
ihren Sinn mythostypisch gleichfalls in der Ansetzung zweier Seinsbereiche, 
der Verdoppelung der Welt in eine immanente und eine transzendente Sphä-
re, finden. 
 Besondere Bedeutung kommt in dieser Hinsicht einem, wenn man so sa-
gen will, ebenso erkenntnistheoretisch wie metaphysisch zentralen Lehr-

                                                            
394 Nomoi 892 a 
395 G. Rechenauer: Veranschaulichung des Unanschaulichen: Platons neue Rhetorik im 
Schlussmythos des Gorgias, in: Janka/Schäfer, S. 246 
396 Ebd., S. 247 
397 Ebd. 
398 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


91 
 

stück399 zu, der in diversen platonischen Dialogen berührten Anamnesis-Lehre, 
die im Vorhergehenden verschiedentlich angesprochen wurde400. 

Die Lehre von der Anamnesis, der Wiedererinnerung, basiert auf Platons 
zentralem Mythologem, der Lehre von der Unsterblichkeit der Seele; diese 
stellt gleichsam einen doppelten Mythos dar: Zu der Vorstellung der Seele als 
einer vom Körper verschiedenen, gar von diesem ablösbaren Entität kommt 
noch die andere Vorstellung von deren Unvergänglichkeit. Dass Platon die-
sem orientalisch-pythagoreischer Tradition entstammenden Glauben anhängt, 
habe ich an diversen Stellen meiner Ausführungen angemerkt, dass dieser 
Glaube das systematische Zentrum seines Denkens bildet, auf das alle anderen 
Theoreme dieser Grund legenden Philosophie zurückweisen, ist jetzt zu ver-
deutlichen. Dass es sich bei der Annahme der Unsterblichkeit um ein Mytho-
logem bzw., wenn man den Begriff vorzieht, um ein Theologumenon oder eben 
um das metaphysische Prinzip kat‘exochen handelt, dürfte nicht zu bestreiten 
sein. Platons Denken wäre somit in seinem Kern mit dem Mythos verbunden. 
Bemerkenswert ist in dem Zusammenhang auch, dass Platon häufig seine my-
thologischen Erfindungen mit dem Kennzeichen des Hypothetischen, nur 
Wahrscheinlichen versieht und damit deren Annahme dem Leser zur Disposi-
tion stellt, jedoch die Unsterblichkeitshypothese, wenn ich recht sehe, ohne 
Einschränkungen konstatiert und keiner weiteren Reflexion aussetzt, etwa 
wenn er thetisch und generalisierend konstatiert: „Seele insgesamt ist unsterb-
lich“401. 

Auf der Voraussetzung der Immortalität der Seele (mit dem Komplement 
ihres Ungewordenseins, ihrer ‚Ewigkeit‘402), konstruiert Platon den Mythos 
der Anamnesis. Der schon früher erläuterte Grundvorgang ist folgender: Wie 
oben bereits zitiert403, hat „jede menschliche Seele [] von Natur das Seiende 
geschaut“404. Durch ihren Einschluss in einen Körper, „eingesperrt wie die 
Auster in ihrer Schale“405, verliert jedoch die zuvor am „überhimmlischen 
Ort“406 mit der „beseligenden Schau“407 des Göttlichen beglückte Seele diesen 
                                                            
399 H.-O. Seitschek bezeichnet die Anamnesis als „Klammer zwischen Erkenntnistheorie und 
Metaphysik“ (vgl. dessen Art. Wiedererinnerung/Anamnesis, PL, S. 331 
400 Vgl. zuletzt noch Kap. III 1.6 
401 Phaidros 245 c (Übs. Schleiermacher) – Vgl. zur Deutung der Textstelle auch unten, Kap. 
III 1.7.3 
402 Vgl.: „Verhält sich das wirklich so [], dann dürfte die Seele mit Notwendigkeit unentstan-
den sein“ (Phaidros 246 a) 
403 Vgl. oben, Kap. III 1.5 
404 Phaidros 249 e 
405 Ebd., 250 c 
406 Ebd., 247 c 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


92 
 

unmittelbaren Bezug; je nach individueller Beschaffenheit vergessen die 
menschlichen Seelen „das Heilige [], das sie damals geschaut“408, mehr oder 
weniger stark. 

Denn das Vergessen des Göttlich-Transzendenten ist kein totales, jedem 
Menschen bleibt als solchem zumindest ein schwacher Funken, doch „es wird 
nicht einer jeden [Seele] leicht, von den Dingen hienieden aus sich an die dro-
ben zu erinnern“409. Wir erkennen in dieser Formulierung den Anklang der 
méthexis-Lehre und vermerken, dass die Sphäre des Göttlichen sich für Platon 
deckt mit der transzendenten Welt der Ideen. Die Erinnerung an jene Sphäre 
wird vor allem angestoßen durch den Anblick irdischer Schönheit410, ist es 
doch allein der Schönheit „beschieden [], zugleich im höchsten Grad sinnenfäl-
lig und liebenswürdig zu sein“411, das heißt in der Immanenz die Transzendenz 
zur Darstellung zu bringen. Und dieser von der Schönheit ausgehende Impuls 
löst im Menschen, je nach dem Grad der irdisch-stofflich bedingten Unreinheit 
bzw. Reinheit einer Seele entweder pures sinnliches Verlangen aus („[] sucht 
er gleich dem Vieh mit körperlichem Umfassen Kinder zu zeugen“412), oder er 
wird von der „göttergleichen“413 Schönheit (des Geliebten) in den höheren, 
erotischen Zustand schwärmerischer (‚platonischer‘!) Verehrung versetzt und 
dadurch zum Verlangen getrieben, sich mit der ewigen Schönheit selbst, der 
(geistigen) Schönheit des Göttlichen oder der Idee der Schönheit zu vereinen. 
Letzteres ist der Fall des ‚echten‘ Philosophen – und ein unechter wäre nach 
Platon gar kein Philosoph! 

Es ist hier nicht der Ort, auf Platons befremdliche Abgrenzung des Sinnli-
chen vom Seelischen bzw. auf seine Perhorreszierung des Sexus und dessen 
hypertrophe Entgegensetzung zum Eros einzugehen414, es geht vielmehr um 
seine Positionierung des Menschen ‚zwischen Himmel und Erde‘ im Zeichen 
der Anamnesis, der Wiedererinnerung. Da dem Menschen die Rückkehr zur 
unmittelbaren Einheit mit dem Göttlichen, solange er in seinen Leib einge-
schlossen ist, verwehrt ist, nähert der Philosoph als der wahre Erotiker sich 

                                                                                                                                                                                          
407 Ebd., 247 a 
408 Ebd., 250a 
409 Ebd. 
410 Vgl. dazu auch oben, Kap. I 7.6 
411 Phaidros 250 d-e 
412 Ebd., 250 e 
413 Ebd., 251 a 
414 Wessen persönliche Erinnerung aber weit genug zurück reicht, wird bestätigen können, 
dass diese platonische Schematik noch bis Mitte des 20. Jahrhunderts gesellschaftliche Norm 
und Paradigma (eben ‚Ideal‘!) war – und in bestimmten Milieus bis heute ist. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


93 
 

diesem mittels der „zweitbesten [See-]Fahrt [deuteros plous]“415, der über das 
Empirische hinausschreitenden Erkenntnis der Ideen „in begrifflich-
allgemeiner Form“416. 

Vor diesem Hintergrund der denkenden Bezogenheit des philosophi-
schen Menschen auf das Ewige, die Platon im Phaidros mit einer Flut über-
schwänglicher Sprachbilder in der mystischen Form des begeisterten Auf-
schwungs der Seele evoziert, wird Anamnesis, Wiedererinnerung, zum Syno-
nym für denkendes Erkennen schlechthin. Denn wie der Leser sich erinnern 
wird, standen auch die mathematischen Reflexionen, mit denen sich der Skla-
ve des Menon am Leitfaden der Fragen des Sokrates zur Lösung der ihm ge-
stellten Aufgabe der Quadratverdoppelung hinarbeitete, im Dienst des Nach-
weises, dass Wissenserwerb nicht wie das Einfüllen von Material in ein diesem 
gegenüber indifferentes Behältnis vorgestellt werden darf, sondern ein Tätigs-
ein der Seele selbst ist, dass, im Sinne des platonischen Ansatzes, „das Suchen 
und Lernen [] durchweg Wiedererinnerung [ist]“417 – und zwar Wiedererinne-
rung an das pränatal Geschaute, aber unter der Last irdischer Verkörperung 
Verschüttete und Vergessene. Das bedeutet aber für Platon, dass jeder 
Mensch, der göttlichen Herkunft seiner Seele gemäß, die Wahrheit unbewusst 
in sich trägt und im Nachdenken eigentätig reaktiviert, so wie Sokrates es am 
Sklaven des Menon demonstriert: „Sokrates: Nicht also durch Belehrung, son-
dern durch bloßes Fragen [d.h. Befragtwerden] wird er [der Lernende] zum 
Wissen gelangen, indem er aus sich selbst das Wissen gewinnt. – Menon: Ja. – 
S.: Heißt aber das Wissen aus sich selbst gewinnen nicht soviel als sich wie-
dererinnern? – M.: Allerdings []. – S.: Wenn er  sie [die Kenntnis] aber nicht in 
dem gegenwärtigen Leben empfangen hat, ist es dann nicht schon ausge-
macht, daß er sie in irgendeiner anderen Zeit besaß und erlernt hatte? – M.: 
Allem Anschein nach. – S.: Und das wäre doch die Zeit, wo er noch nicht 
Mensch war? – M.: Ja“418. 

Das Zitat zeigt uns ein Janusgesicht und lehrt uns, was Historizität des 
Denkens bedeutet. Platons Vertrauen in die Möglichkeit von Erkenntnis, in die 
Erkenntniskraft individuellen Denkens sowie darein, dass diese Kraft prinzi-
piell Mitgift eines jeden Individuums ist und jeder zu ihrer Aktivierung ge-
führt werden kann, selbst ein so wenig Vorbereiteter wie der kleine Sklave des 
Menon, dürfte eine der Grundideen der abendländischen Paideia darstellen 

                                                            
415 Phaidon 99 e 
416 Phaidros 249 c 
417 Menon 81 d 
418 Ebd., 85 d – 86 a (Zusätze Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


94 
 

und somit wegweisend, eine weitere gedankliche Befreiungstat aus griechi-
schem Geiste sein. 

Die andere Seite ist, dass Platon diesen Sachverhalt eines – sagen wir: na-
turgegebenen – Erkenntnisvermögens nur im Medium des Mythischen auszu-
drücken vermag bzw. glaubt ausdrücken zu müssen, nämlich in Form der 
Anamnesistheorie. Denn das Zitat enthält zwei wesentliche Punkte, die die 
Wiedererinnerungslehre als mythisch bzw. mythomorph enthüllen: 

1. Die faktische Unvordenklichkeit des Denkens selbst – wir gelangen 
denkend niemals an seinen Ursprung, wir haben immer schon gedacht, 
wenn wir denkend unserer selbst als denkend innewerden – wird von Pla-
ton nicht respektiert; die unbegreifliche Produktivität des Denkens führt 
er auf ein imaginäres Vorwissen zurück, als könne sie nur auf solche 
Weise glaubwürdig werden. 

2. Platon konstruiert zu diesem Behuf ein Menschsein (qua Individual- 
oder auch Kollektivseele) vor der Existenz als dem eigentlichen Mensch-
sein, vor der Individuation als dies einmalige Menschenwesen, als das 
ein jeder sich begegnet; er konstruiert ein Selbst vor dem Sein419. 

Beide Aspekte fallen als Konstruktionen von Transzendenz in eins zusammen, 
und als solche Konstrukte von außerhalb jeder möglichen (nicht nur tatsächli-
chen) Erfahrung liegenden Realität sind sie Dichtung und erfüllen das Merk-
mal der Mythisierung. 

In diesem mythisierenden Arrangement finden letzten Endes auch die 
Ideen ihren Ort als in die Transzendenz projizierte und zur Objektivität erho-
bene Gedanken, als den Einzeldingen wie dem wirklichen Denken vorgeord-
nete Paradigmata420. 

                                                            
419 Und zwar Letzteres nicht nur auf der menschlich-individuellen Ebene, sondern, wie auch 
die Bestimmung der Idee des Guten Politeia 509 b zeigt, in absolut-allgemeiner Form, eben 
als Begründung der Metaphysik. 
420 Die Forschung hat diese für Platon (und auch für die vorplatonische Philosophie) kenn-
zeichnende „Tendenz zur Verdinglichung“ (Mansfeld 2008, S. 57; vgl. auch oben, Kap. I 4.5.1) 
schon früh erkannt. So spricht Praechter in seiner 1926 erschienenen Philosophie des Alter-
tums (Erster Teil von Ueberwegs Grundriss) davon, dass in der platonischen Idee „der Begriff 
hypostasiert, d.h. zur Substanz erhoben [wird], er wird aus dem bloßen Erzeugnis eines Ge-
dankenprozesses zu einer realen Wesenheit [verfestigt]“ (Praechter 1961, S. 329). Die Kritik 
an der Vorstellung einer Seele als ungewordener und unvergänglicher Substanz vollzieht 
Kant in seiner Kritik der Paralogismen der reinen Vernunft der Transzendentalen Dialektik. 
Aus der Wahrnehmung, dass alle intellektuellen Vollzüge die Form der Ichheit, des Ich-
denke, des Selbstbewusstseins haben (es ist diese Form, die dem ‚Elektronengehirn‘, das 
heißt dem Computer, fehlt), wird unzulässiger Weise geschlossen, dass hinter den Gedanken 
und unabhängig von ihnen ein Subjekt als Substrat und Träger dieser Akte, eine durch Dauer 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


95 
 

Die Anamnesis-Lehre ist im übrigen ein gutes Beispiel dafür, in welchem 
Maß bei Platon der raum-zeitliche Aufputz des Mythos ausgedünnt und redu-
ziert werden kann. Begegnet uns der Mythos in der Palinodie des Sokrates an 
den Eros im Phaidros421 in der ganzen metaphorischen Pracht einer sich an die 
eigenen Erregungen und Visionen verschwendenden ‚Seele‘, so erscheint er 
dagegen im Menon lediglich als abstraktes Erklärungsmuster des seine ma-
thematische Gedankenarbeit verrichtenden Sklaven und wird ohne vertiefen-
de Reflexion kaum als solcher bewusst. 
 

1.7.3 Platonischer Mythos und Wahrheit 

Abschließend sei noch die Frage erwogen, welchen Grad von Wahrheit Platon 
für die von ihm mitgeteilten Mythen beansprucht. 

Wir werden uns den Begründer der Metaphysik und einen der tiefsten 
Denker nicht als bloßen Schwärmer und Opfer seiner eigenen Erdichtungen 
vorstellen. Platon kannte, wie seine Dialoge zeigen, die radikale, in manchen 
ihrer Vertreter den Nihilismus steifende sophistische Aufklärung zur Genüge 
und hielt sie als Weltanschauung für falsch und menschlich ruinös. Dennoch 
war für ihn ebenso wie für die Sophisten, wenn auch nicht aus dem gleichen 
Grund, der Wahrheitsanspruch des homerischen Mythos diskreditiert, und 
dies dürfte für breite Kreise der Gebildeten gegolten haben. Platon findet also 
eine spezifische geistige Lage vor und reagiert, wie sein Werk zeigt, in sehr 
                                                                                                                                                                                          
und  Identität gekennzeichnete Substanz, eben eine Seele stehe, ein Fehlschluss, der in der 
Neuzeit seinen Ausdruck im cartesianischen Urteil Cogito ergo sum findet. Kant befindet: 
„Nun ist in allem unseren Denken das Ich das Subjekt [] Daß ich, als ein denkend Wesen, für 
mich selbst fortdaure [] kann ich daraus keineswegs schließen“ (KrV, A 349). Mit anderer 
Akzentuierung gesagt, ist es verfehlt, „von dem transzendentalen Begriffe des Subjekts [] auf 
die absolute Einheit dieses Subjekts selber“ (ebd., B 398) zu schließen. Kants Kritik ihrerseits 
verfällt (m.E. unzutreffender Weise) der Metakritik Hegels, der in der Umwandlung „der See-
le als Ding [an sich selbst] in [bloßes] Ich“ (Glauben und Wissen, Ausg. Lasson, S. 122) ledig-
lich den Ausdruck „der neuen und modischen Kultur“ (ebd.) zu sehen vermag. 
421 Vgl. a.O., Kap. 20-28 – Die Palinodie mag mit ihrer Mischung von Homoerotik und Religio-
sität auf einen nüchtern-reflektierten Leser heutiger Zeit durchaus unangenehm wirken. Um 
wie viel erfreulicher ist dagegen das von Platon so verachtete und diskriminierte unbefan-
gen-natürliche Verhältnis der Geschlechter in den Homerischen Epen, abgesehen natürlich 
von der auch dort häufig durchschlagenden Instrumentalisierung der Frau durch den männli-
chen Herrn. Gerade in der Fiktion der Begegnungen von Zeus mit sterblichen Frauen, die 
sowohl von diesen wie von ihren Ehemännern als Auszeichnung empfunden wurden, gelangt 
das vom Mythos begriffene sittliche Moment in der sexuellen Vereinigung als freudiger 
wechselseitiger Hingabe zum Ausdruck, das in späteren Zeiten aus dem Bewusstsein ver-
drängt wurde. Gerade auch das Verhältnis zwischen Odysseus und Penelope mit ihrer tiefen 
wechselseitigen Verbundenheit ist Paradigma einer sinnlich-sittlich integralen Beziehung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


96 
 

bewusster Weise darauf, und zwar, indem er versucht, die Vorstellung des 
Göttlichen zu bewahren, ohne bloß repetitiv auf den homerischen Mythos zu-
rückzufallen. Die Anerkennung eines Göttlichen betrachtet er als notwendiges 
Moment menschlicher Ganzheit und als unverzichtbar auch zur politischen 
Integration einer in ihren Grundwerten verunsicherten Polis wie des zeitge-
nössischen Athen, dessen militärische Auseinandersetzung mit Sparta, die ka-
tastrophal misslungene Expedition nach Sizilien und die endgültige Niederla-
ge im Peloponnesischen Krieg mit anschließender Schreckensherrschaft der 
Dreißig und dem Prozess gegen Sokrates Platons Jugend begleitet hatten. 

Die Philosophie als das Platon zufolge eigentliche Organ der Wahrheit 
kann diese Integrationsfunktion nicht übernehmen, denn „die Menge kann 
unmöglich Philosoph sein“422; Philosophie ist gebunden an Bildung und er-
fordert wie die anderen in der Politeia herausgestellten Bildungsfächer vom 
Adepten die nicht verallgemeinerbare Bereitschaft, gründlich zu denken. In 
diesem Problemkomplex hat nun der platonische Mythos seine Stelle und 
Funktion. 

Dieser Zusammenhang soll an drei charakteristischen Zeugnissen aufge-
wiesen werden, an der Einleitung zum behandelten Totengerichtsmythos aus 
dem Gorgias sowie an zwei Stellen aus dem Spätwerk Nomoi (Leges, Gesetze), 
einer aus dem siebten und einer aus dem zehnten Buch. 

Ich beginne mit der letztgenannten Stelle, Nomoi 888 e – 891 b. Der größe-
re Kontext ist die Festlegung der für den zu gründenden Gesetzesstaat vorzu-
sehenden Strafbestimmungen bei Beleidigungen gegen die Götter und bei 
Verbreitung staatsgefährdender Irrlehren (Platon erkennt diesbezüglich, trotz 
der mit dem Prozess gegen Sokrates gemachten Erfahrung, keinerlei Mei-
nungsfreiheit an). Als nicht namentlich genannte Adressaten eines solchen 
Vorwurfs präsentiert der als Gesprächsführer und Sprachrohr Platons fungie-
rende Athener seinen Freunden Megillos und Kleinias die Gruppe von (athe-
nischen) Intellektuellen, die eine zu Platons Zeit sich durchsetzende Weltauf-
fassung vertreten, deren Eigenart am besten mit dem Begriff Naturalismus be-
zeichnet wäre. In ihrem kosmologischen Kern läuft diese nach Ansicht des 
Atheners falsche und darum zu unterbindende Lehre darauf hinaus, die Welt 
für ein Werk der (unpersönlich und mit Notwendigkeit wirkenden) „schöpfe-

                                                            
422 Politeia 494 a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


97 
 

rischen Natur“423 zu erklären, wozu als weiterer, sozusagen ‚Quasi-Faktor‘ der 
Zufall hinzutritt („[] ein Werk der Natur und des Zufalls“424).  

Als materielle Grundlagen der Weltwerdung würden von dieser Doktrin, 
so Platon, die selbst als naturhaft entstandenen, „als völlig unbeseelte Elemen-
te“425 aufgefassten Grundstoffe „Feuer, Wasser, Erde und Luft“426 angesetzt, 
aus denen „dann die Weltkörper, Erde, Sonne, Mond und Sterne entstanden 
[seien]“427 und schließlich „auch alle lebenden Wesen und Pflanzen, wie denn 
auch die Jahreszeiten“428 – all dies „nicht [] als ein Werk der Vernunft (so sa-
gen sie) oder irgend eines Gottes“429. Die Götter hingegen seien nicht von Na-
tur, also nicht wirklich, sondern „Geschöpfe der Kunst [], durch gewisse [von 
Menschen ersonnene] Gesetze erst künstlich geschaffen, und so seien sie denn 
auch bei den verschiedenen Völkern verschieden []“430. 

Wir erkennen in dieser von dem Athener breit referierten, für Platon in-
akzeptablen Welterklärung ohne Mühe Spuren der Auffassungen der jüngeren 
Naturphilosophen, insbesondere Demokrits, und auch sophistische Züge. Was 
die Aussage über die Natur der Götter betrifft, hat man als konkret von Platon 
ins Auge gefassten Vertreter dieser Position Platons der Sophistik nahestehen-
den, als vielseitiger Autor produktiven und politisch exponierten Onkel Kri-
tias gedacht431. Die Kosmologie betreffend, wäre heute wissenschaftlich und 
als regulative Idee nur noch der hier von Platon vorgetragene sog. autopoieti-
sche, in der Tat nur zu den synaitíai, den Mit- oder Hilfsursachen führende An-
satz zulässig432. Letztere aber interessieren zu Recht die heutige Wissenschaft 
ausschließlich; die Reflexion auf die Bedeutung des Göttlichen für die Welt 
überlässt sie mangels eigener Zuständigkeit ebenso zu Recht der Theologie. 
Platon aber sieht im Lichte seiner teleologischen Weltauffassung und hinsicht-
                                                            
423 Nomoi 889 a 
424 Ebd. – Die hier von Platon zurückgewiesene Position ist die Art von Welterklärung, die 
auch heutige, kosmologisch und biologisch spekulativ orientierte Naturwissenschaftler wie 
Jacques Monod und Richard Dawkins auf der Basis eines ungeheuer erweiterten Faktenwis-
sens propagieren und die sich in Buchtiteln wie eben Monods Zufall und Notwendigkeit (vgl. 
Lit.-Verz.) manifestiert. Die modernste Variante dieser Auffassung ist die Autopoiesis-
Theorie. 
425 Ebd., 889 b 
426 Ebd. 
427 Ebd. 
428 Ebd., 889 c 
429 Ebd. 
430 Ebd., 889 e (Zusatz Sk.) 
431 Vgl. W. Spoerri: Art. Kritias, KP 3, Sp. 349, ferner O. Apelt, Anm. 21 zu Buch 10 der Nomoi 
sowie auch meine Ausführungen oben, Kap. I 6.7 
432 Vgl. Timaios 46 c-d sowie oben, Kap. II 7.6.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


98 
 

lich seiner Intention auf Versittlichung des Staatslebens in der Verbreitung des 
kosmologischen Naturalismus die zu bekämpfende Konsequenz, „daß die 
jungen Leute [also die künftigen Bürger] auf die Wege der Gottlosigkeit gera-
ten“433 und als „weitere Folgen [] Auflehnungen gegen die bestehende Ord-
nung“434, gegen das auf den Glauben an die Götter der Polis sich gründende 
Gesetz. Entsprechend dieser Auffassung erklärt er ja im Timaios die Weltent-
stehung durch den Mythos vom schaffenden Demiurgen, eine Vorstellung, die 
als „ein Monotheismus im Polytheismus“435 einige Jahrhunderte später dem 
jungen Christentum und seinem Glauben an den alttestamentarischen Schöp-
fungsmythos die Rezeption Platons erleichtern wird. 

Als zweite Textstelle ziehe ich die Reflexion des Atheners über die Bil-
dungsbedeutung der Astronomie in Kap. 22 des siebten Buches der Nomoi 
heran436. Der Athener leitet seine diesbezüglichen Überlegungen ein mit dem 
Hinweis auf ein in Athen geltendes Verbot, „über den höchsten Gott und das 
Weltall Forschungen anzustellen und seinen Vorwitz zu üben in Aufspürung 
der Gründe der Dinge. Denn damit verstoße man gegen die Religion“437, ein 
Verbot, das dem Athener als eine „ganz unerträgliche Sonderbarkeit“438 er-
scheint. Dem Leser der Nomoi dürfte das Gesetz den Prozess gegen Sokrates 
mit dem Vorwurf der Einführung neuer Götter  in Erinnerung gerufen haben, 
und (ideen)politisch lässt es sich verstehen als konservative Strategie, in einer 
von aufklärerischen Tendenzen bedrängten, in ihrem sozialen Zusammenhalt 
schwächelnden Gesellschaft wenigstens das alte Bindemittel gemeinsamer re-
ligiöser Traditionen unversehrt zu erhalten bzw. nicht weiter erodieren zu las-
sen. Platon hatte diese Einstellung in der Gestalt des selbstgefälligen und ge-
dankenträgen Euthyphron in dem gleichnamigen Dialog kritisiert439. Ein Ver-
treter dieser Position dürfte übrigens auch der Komödiendichter Aristophanes 
gewesen sein440. Offenbar waren solche Denkverbote auch kein Spezifikum 
Athens. Als nämlich der Athener den Standpunkt, Betrachtungen über die Es-
chata verstießen gegen die Religion, mit der Bemerkung zurückweist: „Tat-
sächlich wahr aber ist, wenn nicht alles trügt, das genaue Gegenteil davon“441, 

                                                            
433 Nomoi 890 a (Zusatz Sk.) 
434 Ebd. 
435 M. Bordt SJ: Art Gott/Götter, PL, S. 139 
436 Nomoi 820 e – 822 d 
437 Ebd., 821 a 
438 Ebd., 820 e 
439 Vgl. oben, Kap. III 1.5.3 
440 Vgl. dazu oben, Kap. I 6.8 
441 Ebd., 821 a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


99 
 

reagiert der kretische Gastgeber Kleinias mit der erschrockenen Frage: „Was 
läßt du dir da beikommen zu sagen?“442 

In der Folge entwickelt der Athener seine diesbezüglichen Auffassungen, 
die wir zum Teil in vorangegangenen Kapiteln bereits kennengelernt haben 
und die sichtbar darauf zielen, dem im Entwurfsstadium befindlichen Geset-
zesstaat der Nomoi seine religiös-mythische Fundierung zu geben. Insbesonde-
re tritt der Sprecher der Tendenz zur Entgöttlichung von Sonne und Mond 
sowie der aus deren Beobachtung sich ergebenden Behauptung eines irregulä-
ren Bewegungsverlaufs entgegen: Aus Platons falscher Annahme der Gött-
lichkeit von Sonne und Mond ergibt sich so pikanterweise die gegen den Au-
genschein gewonnene prinzipiell zutreffende Hypothese ihrer „ideal-zir-
kulären Bewegung“443! Voraussetzung beider Behauptungen aber ist die geis-
tige Unabhängigkeit des Metaphysik-Erfinders Platon als Grundlage seiner 
Entscheidung, sowohl gegen das staatliche Verbot theologischer Spekulation 
zu  verstoßen wie auch sich gegen die Verabsolutierung der Ergebnisse der 
wissenschaftlichen Aufklärung zu stemmen. Mit den heute so beliebten einfa-
chen Schlagwörtern wie progressiv oder reaktionär ist diese differenzierte Hal-
tung nicht adäquat zu fassen. 

Als Ergebnis der bisherigen Überlegungen kann Platons Überzeugung 
der sozial-integrativen Funktion des Religiösen durch die Bindung der Subjek-
te an individueller Beliebigkeit entzogene Normen festgehalten werden, und 
mit dieser Diagnose dürfte auch der allgemeine Sinn von Platons Verwendung 
mythischer Erzählungen in seinen exoterischen444, für ein größeres Publikum 
bestimmten Schriften, die die Dialoge ja darstellen, erfasst sein. Von dieser Er-
kenntnis der Funktion des Religiösen her fällt auch das rechte Licht auf die 
Frage nach dem von Platon mit seinen Mythen verbundenen Wahrheitsan-
spruch. 

Ich komme damit zur dritten der zur Interpretation vorgesehenen Text-
stellen, der Einleitung in den Totengerichtsmythos im Gorgias445.  

Der Kontext, in dem Sokrates den Mythos einführt, ist seine von dem so-
phistisch orientierten Kallikles ins Lächerliche gezogene Überzeugung, dass 
nichts für den Menschen ein schlimmeres Übel sei, als nach einem frevelhaft 
                                                            
442 Ebd. 
443 Chr. Horn: Art. Ordnung/Kosmos (taxis/kosmos), PL, S. 215; vgl. auch oben, Kap. II 5. 
444 Zum Gedanken der exoterischen Funktion der Mythen Platons, einem nicht speziell philo-
sophisch gebildeten Publikum sein philosophisches Anliegen näher zu bringen und es für die 
von ihm als recht erachtete Lebensform zu gewinnen vgl. G.W. Most: Platons exoterische 
Mythen, in: Janka/Schäfer 2002, S. 7ff. 
445 A.O., 523 a (Kap. 79) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


100 
 

verbrachten Leben mit Schuld beladen zu sterben, dass, wie Sokrates mit kon-
ventioneller Formulierung sagt, „die Seele übervoll von Frevel in den Hades 
kommt“446. 

Zum „Erweis“ dessen – nicht der Existenz des Hades, sondern der 
Furchtbarkeit einer solchen Perspektive – will er dem Kallikles „eine Geschich-
te erzählen“447, ein Vorschlag, auf den dieser mit der genervten Bemerkung 
reagiert: „Nun, da du das andere erledigt hast, so erledige auch das“448. – Das 
„Andere“, das meint des Sokrates so beharrliches Argumentieren für ein an 
sittlichen Maßstäben ausgerichtetes Leben, das dem Kallikles so zuwider ist 
und gegen das er trotzdem nichts Triftiges aufzubieten hat. 

Darauf folgt die Erzählung der angekündigten Geschichte, des Mythos 
vom Totengericht, die von Sokrates mit einer Reflexion auf die möglichen und 
erwartbaren Rezeptionshaltungen gegenüber einer solchen Erzählung einge-
leitet wird. 

Ich zitiere die kurze Textstelle im Ganzen, in der Übersetzung Apelts. 
Sokrates sagt, zu Kallikles gewandt:  

„So vernimm denn – denn so beginnt man ja den Vortrag eines Mär-
chens – eine sehr schöne Geschichte, die du vermutlich für eine Sage 
halten wirst, ich aber für eine Geschichte: denn ich werde dir als wahr 
vortragen, was ich dir zu erzählen gedenke. Wie Homer nämlich sagt 
[]“. 

Und nun folgt der aus homerischen Versatzstücken geformte Mythos vom To-
tengericht selbst, den ich oben analysiert habe449. 

Diese Einleitung, so schlicht sie scheint, hat es reflexiv in sich. Wie wir 
sehen, berührt Platons Sokrates sogleich selbst die Frage nach Wahrheit und 
Unwahrheit des Mythos, also nach dessen Glaubwürdigkeit, und treibt durch 
das Aufzeigen unterschiedlicher Möglichkeiten, sich zum Mythos zu verhal-
ten, ein etwas verwirrendes Spiel. Mit der Voraussetzung, dass man einen My-
thos unterschiedlich auffassen kann, führt Platon unmittelbar in die Wahr-
heitsproblematik hinein – und zwar nicht nur in die der gerade zur Erzählung 
anstehenden Geschichte, sondern in die allgemeine Krise des Wahrheitsbe-
griffs der aus der weltanschaulichen Einheit der mythischen Welt herausgetre-
tenen, in ihren fundamentalen Überzeugungen verunsicherten zeitgenössi-
schen Gesellschaft. 

                                                            
446 Ebd., 522 e 
447 Ebd. 
448 Ebd. 
449 Vgl. oben, Kap. III 1.7.1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


101 
 

Aus dieser Perspektive betrachtet, käme Platons Erwägungen auch heute 
wieder hochgradig Aktualität zu, doch lasse ich dies hier auf sich beruhen und 
verfahre immanent. 

Dem sophistisch orientierten Kallikles unterstellt Sokrates ohne weiteres, 
dass er den folgenden Mythos für ein bloßes Märchen, eine unwahre Erdich-
tung halte, die keinen Anspruch auf Wirklichkeit erheben dürfe, hatte doch 
gerade die Sophistik die diesbezügliche Kritik an der mythischen Überliefe-
rung populär gemacht. Ich hatte an früherer Stelle die mythenkritischen Posi-
tionen des Protagoras und des Kritias bereits dargestellt450: Protagoras vertrat 
die agnostische Position, dass man weder wissen könne, ob überhaupt Götter 
existierten oder nicht, noch, für den Fall, dass es sie gäbe, wie sie beschaffen 
seien; Kritias bestritt ihre Existenz rundheraus und erklärte die Götter für eine 
hinterhältige, jedoch politisch nützliche Erfindung, mittels der den Menschen 
Gewissensskrupel und soziales Wohlverhalten eingeimpft werden sollten. 

Man darf angesichts der Entwicklung der Naturphilosophie und der zeit-
genössischen Aktualität der Sophistik wohl unterstellen, dass unter den Intel-
lektuellen Athens eine Art Konsens darüber bestand, dass es sich bei den my-
thischen Erzählungen eines Homer und Hesiod um reine Wundergeschichten 
ohne faktischen Sinn und Wahrheitswert handelte, die einer aufgeklärten 
Weltsicht zuwiderliefen. Die gleiche Auffassung begegnet noch (bzw. wiede-
rum) heute, sobald man etwa mit Naturwissenschaftlern über Religion spricht. 
Diese nehmen die Religion in der Regel nur von der Seite der in ihr enthalte-
nen, aus rational-empirischer Perspektive in der Tat diskutablen  Wunderer-
zählungen, von Jesu Wandeln übers Wasser bis zum Weinwunder und der 
Auferstehung von den Toten – und weisen sie auf Grund dieser Ingredienzien 
und deren autoritativer Behauptung durch die Kirchen generell zurück. 

Sokrates unterstellt dem Kallikles zwar auch und wohl zu Recht eine der-
art positivistische Sicht auf den Mythos, aber er tritt gar nicht erst in diese 
(notwendiger Weise fruchtlose) Diskussion ein, sondern eröffnet, indem er die 
folgende Erzählung als „sehr schöne Geschichte“ bezeichnet, sogleich eine 
neue Dimension für deren Verständnis. So vage das Attribut ‚schön‘ hier auch 
ist, es löst die Fixierung des Blicks auf die verständigen Antithesen: faktisch 
zutreffend/nicht zutreffend, real/erfunden usw. Das Merkmal ‚schön‘ kann 
Unterschiedliches bedeuten, das hier nicht im Einzelnen erwogen werden 
muss; in jedem Falle impliziert es einen Wertakzent, der aufs Faktische zielen-
den Aussagen nicht eignet. 

                                                            
450 Vgl. oben, Kap. I 6.7 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


102 
 

In Richtung auf Wertung zielt auch die folgende Bemerkung des Sokra-
tes, er wolle die Geschichte „als wahr“ erzählen. Denn Werten bedeutet ja 
nichts anderes, als etwas als etwas aufzufassen. Ich beurteile z.B. das Verhalten 
einer Person als höflich oder als unhöflich, ein anderer urteilt umgekehrt wie 
ich, das heißt: wir werten, qualifizieren die gleiche Handlung unterschiedlich. 
Ein anderes Beispiel: Eine Person misst 1,75 Meter, das ist eindeutig, ein Sach-
verhalt. Dass einer sie im Gespräch als groß und ein anderer sie als klein be-
zeichnet, ist subjektiv gefärbt, ist Wertung. 

Da uns der Inhalt des Mythos ja bereits bekannt ist, lässt sich sagen, wo-
rin Sokrates die Wahrheit seiner Erzählung sieht: Sie liegt in deren sittlichem 
Gehalt, darin dass sie das sittlich Gebotene ausspricht, dass ein gerecht geführ-
tes Leben zu belohnen und ein ungerecht geführtes strafwürdig ist. Ganz un-
abhängig von der faktischen Wahrheit existiert die sittliche Wahrheit, die sich 
nach Platons Auffassung am besten durch einen Mythos, einen Verweis auf 
ein Eschaton, ein aus menschlicher Perspektive Überzeitliches, artikulieren 
lässt. Es ist für Sokrates/Platon einfach nicht vorstellbar, dass die sittliche 
Qualität eines Lebens ganz so wie das physische Leben im Tod untergeht und 
damit metaphysisch irrelevant ist, dass, in Anlehnung an ein Dichterwort, 
Sich-für jemand-aufgeopfert-Haben nichts anderes bedeuten soll als Nicht-
selbst-genossen-Haben. Dies kann nicht sein, weil es nicht sein darf – Wer woll-
te Platon darin widersprechen? Vielleicht kommt manchem Leser hier auch 
das Kant zugeschriebene Diktum in den Sinn: „Du kannst, denn du sollst“451. 
Auch in diesem Wort wird, scheinbar paradox, das Faktische aus dem Norma-
tiven, nämlich das Können aus dem Sollen abgeleitet: Weil die Orientierung 
am Kategorischen Imperativ sittlich geboten ist, muss sie auch faktisch mög-
lich sein – ungeachtet aller physischer Hinderungsgründe; Naturkausalität ist 
hier zugunsten sittlicher Freiheit suspendiert. 

Für Platon ist letzten Endes auch das Interesse an theoretischer Wahrheit 
der sittlichen Forderung untergeordnet. Nur aus dieser Haltung ist erklärlich, 
mit welcher Nonchalance Sokrates, bevor er zur Schlussparänese ansetzt, am 
Ende seiner Erzählung vom Totengericht das Problem der faktischen Wahrheit 
dieses Mythos vom Tisch wischt, wenn er, zu Kallikles gewandt, resümiert: 
„Vielleicht nun hältst du dies für ein Märchen, für Altweiberweisheit, und 
machst dir nichts daraus. Und in der Tat wäre diese Abweisung auch ganz 

                                                            
451 Nicht das Wort selbst, aber eine ihm entsprechende Reflexion findet sich KpV A 171 und  
A 283. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


103 
 

begreiflich, wenn wir, eifrig forschend, etwas finden könnten, was besser und 
wahrer wäre als dieses“452. 

Etwas Überzeugenderes hat aber nach Sokrates‘ Meinung das ganze lan-
ge Gespräch nicht ergeben, vielmehr blieb nur der eine Gedanke durch die 
Diskussion hindurch „unverrückt stehen [:] daß man sich mehr hüten müsse 
vor dem Unrechttun als vor dem Unrechtleiden“453, und dies ist, man mag es 
wenden, wie man will, kein theoretischer Satz, keine Aussage über Seiendes, 
sondern ein praktisches Prinzip, ein Grundsatz oder Imperativ, so dass sich 
auch hier wieder die Überordnung des Sittlich-Praktischen über das Theore-
tisch-Erkenntnismäßige bzw. die in der Vorstellung der Idee des Guten ver-
körperte Einheit von Metaphysik und Ethik manifestiert. 

Die Funktion der Mythen bei Platon ist demnach nicht objektive Welter-
klärung, sondern Illustration der sittlichen Notwendigkeiten. Es gibt für Pla-
ton keine rein theoretischen Sätze, vielmehr wird alles normativ überhöht. Der 
Nomos ist ihm alles, die Physis nichts. Die Verwirklichung der Herrschaft des 
Nomos aber sieht Platon gebunden an den Verweis des Menschen auf ein Hö-
heres mittels der Begründung einer neuen, nachhomerischen, philosophisch 
gefärbten Sakralität. In dieser Intention mag auch Plutarchs Apostrophe vom 
‚göttlichen‘ Platon ihren Grund haben.  

Der Befund der primär sittlichen Funktion von Platons Mythen und der 
damit verbundenen Relativierung der Frage ihrer sachlichen Wahrheit trifft 
sich mit anderen Beobachtungen zur Behandlung des Wahrheitsproblems in 
den Schriften des Philosophen: 
1. Bereits die Theorie der Anamnesis impliziert ja das Ausgeschlossensein 

des in die irdische Körperlichkeit gebannten Menschen von der unmit-
telbaren Anschauung der ganzen, der ‚unverstellten‘ Wahrheit. In die-
sem Sinne sagt Sokrates in einer berühmten Stelle des Phaidon, in der er-
neut der von Platon propagierte Leib-Seele-Dualismus und seine Leib-
feindschaft scharf zum Ausdruck gelangen, dass es „unmöglich ist, in 
Gemeinschaft mit dem Körper eine reine Erkenntnis zu erlangen“454, 
und es demnach „nur zwei Fälle [gibt]: entweder ist es überhaupt un-
möglich ein Wissen zu erlangen oder erst nach unserem Tode. Denn 
dann wird die Seele ganz für sich sein, getrennt vom Körper, eher aber 
nicht“455. – Auf Grund der Zwischenstellung des Menschen zwischen 

                                                            
452 Gorgias 527 a 
453 Ebd., 527 b 
454 Ebd., 66 e 
455 Ebd., 66 e – 67a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


104 
 

Erde und Himmel, Körperlichem und Seelisch-Geistigem, so sagt das 
Zitat, in dem wir die Quintessenz des Platonismus als religiös-ethischer 
Philosophie vor uns haben, ist dem Menschen der direkte, unmittelbare 
und unverkürzte Zugang zur als transzendent vorgestellten Wahrheit 
verschlossen. Das gilt dann analog für die von Platon gedichteten My-
then: Auch für deren Wirklichkeit kann er sich als Mensch, als der er 
sich weiß, nicht definitiv verbürgen. 

2. Ein anderer Aspekt ist die früher dargestellte Verwerfung Homers456: 
Auch ihn kritisiert Platon nicht, weil er überhaupt Mythen gedichtet, 
vom Göttlichen gesprochen hat, sondern weil er dieses durch Andich-
tung dessen, was Platon als menschliche Schwächen empfindet, ver-
fälscht, herabgewürdigt habe. Man darf jedoch nach Platon keinem 
Dichter, „weder Homer noch einem anderen [] Glauben beimessen, 
wenn er törichterweise diese grundverkehrte Vorstellung von den Göt-
tern hat“457. Mit Platon nimmt somit die Philosophie das im Gedanken 
erfasste, als Summum bonum bestimmte Göttliche in ihre Obhut, wenn 
nötig auch gegen das Monopol der etablierten Theologie, ein Anspruch, 
der sich bis in die Neuzeit, bis zu Hegel, verfolgen lässt458. 

3. Schließlich ist zur Erklärung der nur relativen Bedeutung des Wahr-
heitsaspekts seiner Mythen für Platon zu verweisen auf das ebenfalls an 
früherer Stelle behandelte Motiv der sogenannten ‚edlen Lüge‘459. Wie 
diese zum Wohl des Staates den Regenten – aber nur diesen – erlaubt 
ist, so hat für Platon eben auch bei den Mythen die Frage nach deren 
faktischer Wahrheit zurückzutreten hinter den sittlichen Nutzen, in dem 
sie ihre eigentliche Wahrheit haben. In diesem Sinne sieht G.W. Most in 
Platons „Schriften mit ihrer Verbindung von Dialog und Mythos [] Bei-
spiele für die edle Lüge, die [] Nichtsahnenden erzählt werden müsse, 
damit sie philosophische Ansichten akzeptieren, deren Wahrhaftigkeit 

                                                            
456 Vgl. oben, Kap. I 1.6.9 
457 Politeia 379 c-d 
458 Man denke nur an die Begeisterung des jungen Hegel für ein freies, auf individueller Ver-
nünftigkeit beruhendes Christsein und der dem entsprechenden Kritik an der sich auf Autori-
tät und Gehorsamsforderungen berufenden, mit dem feudalen Staat verbundenen Kirche. So 
fordert er in einem Brief an seinen Freund Schelling in radikaler Rhetorik, „die Theologen, die 
[in Zweckentfremdung der Kantischen Philosophie] kritisches Bauzeug zur Befestigung ihres 
gotischen Tempels [d.h. zur Erhaltung ihrer Machtposition] herbeischaffen, in ihrem Amei-
sen-Eifer so viel [als] möglich zu stören [und sie] aus jedem Ausfluchtswinkel herauszupeit-
schen []“ (Brief an Schelling, Ende Jan. 1795, in: Briefe von und an Hegel I, S. 16f.) 
459 Vgl. Politeia 389 b sowie oben, Kap. I 6.9 passim  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


105 
 

sie selbst nicht mit triftigen Vernunftgründen zu prüfen in der Lage 
sind“460. 

Es geht also Platon nicht um wie auch immer geartete Wahrheit qua Faktizität 
der von ihm in seine Texte eingebauten Mythen, er siedelt ihren Wahrheitsan-
spruch auf höherer Ebene an, mit einer platonisierenden Metapher Goethes 
gesprochen: Er „schaut mit dem Auge des Geistes hinan“461. Denn wie könnte 
Platon auch dogmatisch Wahrheit fordern im Gebiete des Geistigen als des 
sich in sich selbst vertiefenden Denkens, das er selbst erschlossen hat? 

 
1.7.4 Vertrauen in Dialektik 

Ungeachtet der Vorbehalte bezüglich der menschlichen Erkenntnismöglichkei-
ten bleibt der Gedanke der Realität des Sittlichen bei Platon unangetastet, und 
wir erkennen ihn als verwurzelt in dessen Grundüberzeugung, dass das Gute 
wirklich ist. Die Idee des Guten, wie immer in subjektiver Beschränkung vorge-
stellt, ist, da sie, sofern sie „dem Erkannten Wahrheit verleiht und dem Erken-
nenden die Kraft zum Erkennen gibt“462, gar nicht nichtsein kann (auch wenn 
sie nicht als Seiendes, nicht als ‚Entität‘ ist). Kontingenz wie negative Dialektik 
heben sich selbst auf. 

Ebenso bleibt Platons Vertrauen in die Kraft der Dialektik ungebrochen. 
Mitten in der berühmten Palinodie des Sokrates im Phaidros463, diesem begeis-
terten Hymnus auf die „vielen guten Wirkungen des gottgesandten Wahn-
sinns“464, entwickelt Sokrates eine Begründung für die Unsterblichkeit der See-
le, die nüchterner und begriffsschärfer nicht sein könnte und die bereits auf 
Aristoteles‘ Bewegungslehre und dessen Theorie des Ersten Bewegers voraus-
weist. Sokrates begründet nämlich seine apodiktische Behauptung: „Alles was 
Seele ist ist unsterblich“465 mit dem allerdings hochspekulativen und nicht 
unmittelbar nachvollziehbaren Argument: „Denn das von sich aus Bewegte ist 
unsterblich“466. Und zur Erläuterung fügt er den Gegensatz hinzu: „Was aber 

                                                            
460 Most: Platons exoterische Mythen, in: Janka/Schäfer 2002, S. 16 
461 Wilhelm Meisters Lehrjahre VIII, 8 
462 Politeia 508 e 
463 Phaidros 244ff. (Kap. 22ff.) 
464 Ebd., 245 b 
465 Ebd., 245 c (Auch dieses Zitat ist ein instruktives Beispiel für Apelts eigenwillige [Nicht-] 
Interpunktion!) 
466 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


106 
 

nur ein anderes Ding bewegt und von einem anderen bewegt wird, bei dem 
hört das Leben auf, wie die Bewegung bei ihm aufhört“467. 
 Kontextuell verortet werden diese Aussagen als „Anfang des Bewei-
ses“468, dass der auf die Schau des Göttlichen gerichtete Wahnsinn uns „zu un-
serem größten Segen von den Göttern verliehen wird“469. Und obwohl Platon 
hier gewiss einen Beweis im Sinne schlechthinniger Allgemeinheit beabsich-
tigt, macht er die Einschränkung: „Der Beweis wird aber unglaubhaft sein für 
die starken Geister, doch glaubhaft für die Weisen“470. 

Platon erkennt also an, dass für einen auf Transzendentes bezogenen 
Nachweis keine uneingeschränkte Akzeptanz zu erwarten ist, dass sich viel-
mehr seine Überzeugungskraft nur bei denjenigen auszuwirken vermag, die 
durch ihre Grundüberzeugung dazu disponiert sind. In den für den Beweis 
(nennen wir ihn pro forma auch so) unzugänglichen „starken Geistern“ hat 
man eine ironische Umschreibung für Sophisten und Materialisten gesehen471. 
Und in der Tat schirmen sich ja beide Gruppen, generalisierend gesagt, gegen 
Transzendenz ab, Erstere aus Hass auf das allgemeine Gute (sie vermögen Gu-
tes nur in partikulärer, interessengebundener Form, eben nicht in seinem An-
sich, aufzufassen), Letztere auf Grund ihres dogmatisch festgehaltenen Vorur-
teils, Stoffliches als Weltgrund anzusetzen. 
 Schauen wir uns vom Anfang des Beweises nur die beiden ersten der zi-
tierten Sätze an: 
 „Alles was Seele ist ist unsterblich. 
 Denn das von sich aus Bewegte ist unsterblich.“ 

Formal bildet das Satzpaar einen unvollständigen, sog. enthymematischen Syl-
logismus, eine Vorform des später von Aristoteles in der Ersten Analytik sys-
tematisch ausgebauten Verfahrens logischer Deduktion, Erkenntnis durch Bil-
dung eines Arguments aus zwei Prämissen mit abschließender Konklusion zu 
gewinnen472. 

                                                            
467 Ebd. 
468 Ebd., Übers. Apelt; Schleiermacher setzt analog: „Anfang des Erweises“. 
469 Ebd., 245 b 
470 Ebd., 245 c 
471 Vgl. die diesbezügliche Anmerkung Apelts (a.O., S. 121); Schleiermacher übersetzt „Ver-
nünftler“. Gemeint sind diejenigen, auf die der Psalmist sich ganz unverblümt, ohne Ironie 
und Metaphorik, bezieht, wenn er feststellt: „Die Toren sprechen in ihrem Herzen: <Es ist 
kein Gott>“ (Ps. 53,2) 
472 Vgl. unten, Kap. III 2.4.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


107 
 

In diesem Sinne vervollständigt, müsste der Anfang des ‚Beweises‘, der, wie 
die Formulierung verdeutlicht, selbst Beweiskraft beansprucht, etwa wie folgt 
lauten: 

1. Das von sich aus Bewegte ist unsterblich. 
2. Seele ist (aus sich) selbst bewegt/bewegend. 
3. Also ist Seele unsterblich. 

Als nicht in den Syllogismus eingegangene antiparmenideische Vorausset-
zung wäre noch zu ergänzen: Bewegung (ist). 

Ich entwickle das Argument unter Einbeziehung weiterer Aussagen Platons in 
seinem logischen Zusammenhang. Es ergibt sich: 

1. Das Sein von Bewegung wird im Anschluss an die jüngeren Naturphilo-
sophen zugestanden. 

2. Nicht alle Bewegung kann fremdinduziert sein, dies führte in den infini-
ten Regress. 

3. Es bedarf eines nicht aus früherer Bewegung ableitbaren Ursprungs von 
Bewegung. 

4. Es sollte also ein Sich-selbst-und-Anderes-aus-sich-selbst-Bewegendes 
geben. 

5. „So ist denn Anfang der Bewegung das sich selbst Bewegende“473. 
6. Als aus sich selbst Bewegendes hängt es hinsichtlich der Bewegung von 

keinem Anderen, sondern dieses von ihm ab. 
7. Dies Prinzip der Selbstbewegung als Wesen vorgestellt, ergibt das Seeli-

sche, in mehr personalisierter Form das Göttliche, in radikaler begriffli-
cher Abstraktion absolute Lebendigkeit (In diesem Sinne sagt Platon: 
„Was aber nur ein anderes Ding bewegt und von einem anderen bewegt 
wird, bei dem hört das Leben auf, wie die Bewegung bei ihm auf-
hört“474). 

8. Alles was lebt, hat irgendwie Teil an dem allgemeinen Leben. 

Besonders interessant erscheint mir, dass der sich bei der Platon-Lektüre im-
mer wieder einstellende, auch in vorliegender Darstellung häufig formulierte 
Eindruck, dass für diesen Philosophen das Geistig-Seelische die Substanz 
schlechthin ist, im vorliegenden ‚Beweis‘ einen speziellen Akzent erhält. Pla-
ton schließt seinen Beweisgang mit der Feststellung: „Verhält sich das wirklich 
so und ist also das sich selbst Bewegende nichts anderes als Seele, dann dürfte 

                                                            
473 A.O., 245 d 
474 Ebd., 245 c 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


108 
 

die Seele mit Notwendigkeit unentstanden und unsterblich sein. Das genügt 
bezüglich [des Nachweises] ihrer Unsterblichkeit“475. 

Erschien bisher das Seelische bei Platon als Individualseele gerade in Ab-
setzung vom Körper, also per se, unsterblich, eben substantiiert, und damit ih-
re Unsterblichkeit einfach aus idealistischer Begeisterung behauptet, so hebt 
der ‚Beweis‘ diese Substantialität auf, indem er die Seele auf die bloße Form 
zurückführt, Selbstbewegung, Bewegung aus eigenem Antrieb zu sein. Das 
Subjekt-Prädikat-Verhältnis kehrt sich hier (in diesem Einzelfall) um: Bewe-
gung ist kein Prädikat der Entität Seele, sondern Seele ist das zu nennen, was 
sich aus sich selbst bewegt. 

Es tritt damit für Platons Konzeption der Seele, um es mit einer berühm-
ten Unterscheidung Ernst Cassirers zu sagen, an die Stelle der Substanzvor-
stellung deren funktionale Bestimmung, von einem Substanzbegriff wird Seele 
zum Funktionsbegriff. 

Mir scheint in diesen Gedanken Platons, wo nicht ein Beweis, so doch ein 
starkes Argument vorzuliegen, das auch die „starken Geister“ müsste über-
zeugen können. Und in der Tat: Wie an früherer Stelle zitiert, bekennt sich 
auch ein so rebellischer Geist wie Paul Feyerabend, ohne Platon zu erwähnen, 
zu dem gleichen Prinzip476. 

Ich fasse die Ausführungen zu Platon zusammen. Seit Platon und durch 
sein Denken ist es berechtigt, von Philosophie als eigenständiger Theorie oder 
Denkpraxis zu sprechen. Platon hat den entscheidenden Beitrag dazu geleistet, 
den Geist, um nochmals diesen hypostasierenden Terminus zu bemühen, das 
Denken, das lebendig ist, zum Selbstbewusstsein zu bringen, das heißt dazu, 
sich als Denken, als Bewusstsein, als Geist zu wissen. Und es ist dieses durch 
Platon auf dem Boden der griechischen Kultur und der aus ihr erwachsenen 
Vorsokratik zu sich gekommene Selbstbewusstsein des Denkens, aus dem sich 
die sog. abendländische Kultur und Zivilisation als die historisch singuläre 
Unternehmung entwickelt und das sie dazu befähigt hat, die anderen zivilisa-
torisch-kulturellen Systeme nicht nur politisch und militärisch zu beherrschen 
– dies zu Beginn leider auch –, sondern sie als Systeme, das heißt als bedingte 
Totalitäten zu erkennen und sie damit in ihrem Anspruch auf Unbedingtheit 
zu unterminieren. Es ist letzten Endes diese terminologisch als Rationalität ge-

                                                            
475 Ebd., 245 e – 246 a (Zusatz Sk.) 
476 In prinzipieller Übereinstimmung mit Platon erklärt Feyerabend: „Und schließlich ist die 
Belebtheit der Welt, die Existenz von Schöpferkräften selbst in der unbelebten Materie, die 
in ununterbrochenem Strome ständig neue Formen in diese Welt werfen, heute zu guter 
Letzt doch als richtig erkannt“ (Feyerabend 2009, S. 185; vgl. auch oben, Kap. I 3.3.2). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


109 
 

fasste477 und im Okzident zur Lebensform gewordene, wirklich unheimliche 
Fähigkeit des Denkens, alle Gegebenheiten intellektuell zu durchdringen und 
damit in ihrem unvermittelten Geltungsanspruch zu relativieren, diesen zur 
Hypothese herabzusetzen, was der westlichen Zivilisation in den nur halbwa-
chen Lebensverhältnissen der islamischen Welt die Todfeinde hervorbringt, 
die ihr eigenes Entsetzen vor der undurchschauten, doch als Verhängnis 
wahrgenommenen Entwicklung nicht anders als in der ‚Verteufelung‘ des 
Westens auszudrücken vermögen und im besinnungslosen Hinmetzeln der 
vermeintlichen Feinde und ihrer selbst dagegen anzukämpfen suchen. Doch 
damit eilt die Betrachtung weit in die Zukunft voraus. 

Zum Abschluss der Betrachtung zu Platon ein Blick zurück auf  das, wo-
von sie ausgegangen war, auf Platons Schweigen über Demokrit und den 
Atomismus. Diogenes Laertius ist kaum Philosoph genug, um zu begreifen, 
was hier auf dem Spiel steht, dass es nicht Furcht vor dem stärkeren Denker 
ist, was Platons Schweigen veranlasst478. Platons Haltung dürfte im Sinne der 
„ethisch-praktischen Grundausrichtung der Ideenlehre“479 überhaupt nicht 
wissenschaftlich-intellektuell, sondern moralisch-religiös, nicht theoretisch, 
sondern praktisch motiviert und darin begründet sein, dass sich für Platon in 
Demokrits Materialismus, dessen Rückführung der Welt auf zufällige Bewe-
gungen von Atomen und unendliche Leere, der Abgrund der Endlichkeit auf-
tat, in dem der Mensch enden musste, falls diese Doktrin Allgemeingut wür-
de. Im Erschrecken vor diesem Abgrund dichtet Platon seine „Jenseitsmy-
then“480, im desillusionierten Bewusstsein, im atomistischen Rationalismus 
selbst einem allerdings geistig-moralisch nicht konstruktiven „Weltanschau-
ungsmythos“481 zu begegnen. 

Dass Platon im Erstarken des Materialismus eine dramatische Entwick-
lung sieht, geht deutlich aus einer Stelle des Sophistes hervor. Dort nennt er 
zwar auch die Atomisten nicht, doch seine Anspielungen auf jene „ganz hölli-
schen Gesellen“482, die „alles vom Himmel und aus dem Unsichtbaren zur Er-

                                                            
477 Vgl. dazu jetzt: S. Vietta: Rationalität. Eine Weltgeschichte (s. Lit.-Verz.) 
478 Vgl. diese Begründung des Diogenes oben, Kap. III 1.3 
479 Chr. Tornau: Art. (Ab)Bild (eidolon, eikasia,eikôn), PL, S. 29 
480 Zum Terminus vgl. J. Dalfen: Platons Jenseitsmythen: Eine <Neue Mythologie>? In: Jan-
ka/Schäfer 2002, S. 214ff. 
481 H.-P. Hasenfratz: Mythen: eine kleine Einführung; zit.: Dalfen, a.O., S. 216 (Fußnote) 
482 Sophistes 246 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


110 
 

de hernieder[ziehen]“483 und „steif und fest [behaupten], nur das sei, was ir-
gendwie Betastung und Berührung zuläßt“484, ist eindeutig. 

Zwar liegt Platon das rationalisierende Unternehmen der allegorischen 
Interpretation der phantastischen Darstellungen der Mythopoeten – erinnert 
sei an das monströse Bestiarium in Hesiods Theogonie – fern; in der „vernunft-
gemäßen“485 Erklärung der Mythen sieht Platons Sokrates bloß „klügelnde“486 
und „hausbackene Weisheit“487, für die er „keine freie Stunde“488 aufwenden 
mag. Doch das mit dem radikal aufklärerischen Standpunkt des Atomismus 
eingeleitete vollständige Verdampfen von Transzendenz stößt Platon noch 
stärker ab, und er ist überzeugt von der Notwenigkeit, den Menschen, als ein 
„himmlisches Gewächs“489, vor diesen Anschauungen beschützen zu müssen. 
Die Apostrophierung der Auseinandersetzung über das materialistische Prob-
lem als „Gigantomachie“490 beweist: Hier geht es für Platon ums Ganze. 
 
  

                                                            
483 Ebd., 246 a 
484 Ebd., 246 a-b (Hervorh. Sk.) 
485 Phaidros 229 d 
486 Ebd., 229 c 
487 Ebd., 229 e 
488 Ebd. 
489 Timaios 90 a; vgl. Erler 2006, S. 133 
490 Sophistes 246 a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


111 
 

2 Aristoteles: Vollendung der wissenschaftlichen Hexis 
 und Rechtfertigung der Empirie  

2.1 Aristoteles‘ Gründlichkeit 

Ist Platons Schweigen über den Atomismus kurios, also: die (theoretische) 
Neugier weckend – und ich hoffe, die vorstehenden Ausführungen waren in 
der Lage, dieser Genüge zu tun –, lässt dagegen Aristoteles‘ Beschäftigung mit 
Leukipp und Demokrit an Gründlichkeit nichts zu wünschen übrig. Sie ist 
derart umfassend, dass sie im Rahmen der vorliegenden Arbeit nur in Ansät-
zen behandelt werden kann. Ein extensives Eingehen darauf ergäbe ein eige-
nes Opusculum, denn praktisch in jedem seiner naturphilosophischen Werke 
zuzüglich der Metaphysik nimmt Aristoteles ausführlich auf seine Vorgänger 
und darunter nicht zuletzt auf die Atomisten Bezug. In der Forschung wird 
sogar die Auffassung vertreten, dass sich Aristoteles in grundsätzlichen Fra-
gen wie der nach „der Methode bei der Behandlung wissenschaftlicher Prob-
leme und der Ausbildung philosophischer Begriffe und Grundanschauungen 
in nicht unbeträchtlichem Maße an Demokrit orientiert [habe]“491. 

Mitunter hebt Aristoteles die atomistische Behandlung eines Problems als 
vorbildlich hervor. So konzediert er in seiner Reflexion auf den Sachgehalt der 
Begriffe ‚Wachstum‘ und ‚Veränderung‘ in seiner kleinen naturphilosophi-
schen Schrift Über Werden und Vergehen492, mit dieser Problematik habe sich 
„über das Oberflächliche hinausgehend keiner [] beschäftigt als Demokrit“493. 
Und ungeachtet seiner grundsätzlichen Ablehnung des atomistischen Seinspa-
radigmas mit dessen Ansetzung kleinster unteilbarer Entitäten und des un-
endlichen Leeren als Letztinstanzen gibt Aristoteles beim Vergleich des demo-
kritischen Korpuskel-Atomismus494 mit dem im vorhergehenden Kapitel an-
gesprochenen platonischen Konzept der Elementardreiecke Ersterem den 
Vorzug, denn es erscheint ihm „unsinnig [,] die Auflösung [der körperlichen 
Minima] bis zu den Flächen zu treiben“495. Dies allerdings könnte sich als 

                                                            
491 Rechenauer, in: Grundriss 1/2, S. 918 
492 Perì genéseos kaì phthorâs; lat.: De generatione et corruptione 
493 Gen. corr. 315 a 34 
494 Auch spöttisch als ‚Klotz-‚ bzw. ‚Klötzchen-Atomismus‘ bezeichnet; mitunter spricht man 
gar gedankenlos und oberflächlich von der körnigen, der „granularen Struktur der Wirklich-
keit [?!]“ (vgl. „la struttura granulare della realtà“: So E. Bonincelli in einer Rezension zu P. 
Odifreddi: Come stanno le cose. Il mio Lucrezio, la mia Venere. Corriere della Sera, 5.12.2013, 
S. 41 
495 Ebd., 315 b 30f. (Zusatz Sk.) – Die Behauptung erinnert an das in De caelo angeführte logi-
sche Argument, dass das Denken sich vor der metábasis eis állo génos, dem „Weiterschrei-

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


112 
 

zwar verständlicher, aber in historischer Perspektive doch gravierender Irrtum 
des Aristoteles herausstellen, denn am Ende scheint sich, physikalisch betrach-
tet und im Gegensatz gegen die Alltagserfahrung, das Körperhafte der Materie 
zu verflüchtigen: Die mit dem historischen Namen Atom, ‚Unteilbares‘, be-
zeichnete Entität enthüllt sich mehr und mehr als „Gewirr“ einer Unmenge 
von Teilchen-Typen, deren Korpuskelnatur nicht mehr eindeutig ist und die, 
als hochkomplexes Funktionsgefüge, beherrscht werden von den „<vier Kräf-
ten>: Starke, schwache, elektromagnetische und Gravitationskraft“496. In die-
sem Sinne hat man ironisch festgestellt, der Name ‚Atom‘ sei der falschen Enti-
tät zugewiesen worden497. 

Die Mitursache der diesbezüglichen Enge des Gedankens ist wohl Aristo-
teles‘ an Platon anschließende Überzeugung, dass zwar (mathematische) Ord-
nung und Gesetzmäßigkeit in den (seiner Ansicht nach stofflosen) Himmels-
körpern walten, dagegen „das Gesetzlose und das Ungefähr mehr in den end-
lichen Dingen“498, also in der sublunaren Welt, zu der die stofflichen Elemente 
ja gehören, zu finden sei, so dass auf diesen Bereich, wie bereits zitiert, „die 
genaue Schärfe der Mathematik“499 nicht anwendbar sei. 

Der eigentliche Grund von Aristoteles‘ Ablehnung des Atomismus liegt 
tiefer, und zwar in seiner veränderten philosophischen Grundeinstellung. 
Parmenides hatte den Begriff des Seins gefasst. Er hatte dieser seiner Invention 
die Merkmale der Ubiquität, Homogenität und absoluten Kontinuität zuge-
wiesen und von dieser Position aus die Welt der Erscheinungen zu bloßem 
Schein depotenziert. Seine Schüler Zenon und Melissos hatten diesen Ansatz 
zu konkretisieren versucht, aber damit Parmenides‘ unsinnliche Strenge be-
reits latent unterminiert500. Mit ihrer als Verstärkung der Seinsthese gemeinten 
Bestreitung der Bewegung und des Leeren hatten sie selbst, wenn auch gegen 
die eigene Intention, einen naturphilosophischen Akzent gesetzt, gleichsam 
eine kritische Masse in den Seinsbegriff geschmuggelt, bei der die jüngeren 
Naturphilosophen, also auch die Atomisten, destruierend ansetzen. Letztere 
verbinden die milesische Frage nach Ursprung und Prinzip der Welt, das heißt 
nach der Physis, mit der eleatischen Frage nach dem Sein des Seienden bzw. 

                                                                                                                                                                                          
ten in eine andere Gattung [] wie von der Länge zur Fläche und von der Fläche zum Körper“ 
(268 b 1), also vor einem Kategoriensprung, zu hüten habe. 
496 So H.-G. Zekl in seiner Einleitung zu Bd. 2 der aristot. Physik (a.O., S. IL). 
497 Dies die mündlich gegebene Formulierung meines Freundes, des Mathematikers und 
Chemikers Adriano Aguti; vgl. auch oben, Kap. II 8.2. 
498 De partibus animalium I 1 
499 Metaphysik 995 a 15 – Vgl. auch oben, Kap. I 4.3.4; III 1.6 
500 Vgl. oben, Kap. II 4.5; 8.4-5 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


113 
 

dem eigentlichen, vom bloß Erscheinenden sich abhebenden Seienden und 
identifizieren in radikaler Reduktion Atome und Leeres als die Physis und 
Bewegung als ihre Seinsweise. 

Diese Konstruktion erlaubt es ihnen,  das Seiende mit der Physis gleich-
zusetzen und die Erscheinungen als Vor-Schein der Physis, als dem eigentlich 
Seienden, zu interpretieren. Sie steht im Übrigen in spannungsvoller Parallele 
zu Platons Konzept. Auch dessen Ontologie steht, wie gelegentlich angedeu-
tet501, noch im Bann der eleatischen Antithetik von Sein und Erscheinung, und 
teilt mit dem Atomismus die Depotenzierung Letzterer; Platon setzt aber an 
die Stelle der physischen Entitäten Atome, Leeres, Bewegung das antinatura-
listische und statische Modell der Erscheinungswelt als (unvollkommener) 
Spiegelung idealer und ewiger geistiger Formen, der Ideen, woraus sich dann 
so scheinbar fragwürdige Postulate ergeben, wie das, die Erscheinungen zu 
retten, was im Grunde nur bedeutet, eine aufgebrochene Diskrepanz zwischen 
Phänomenen und Vorverständnis auszugleichen. 

Aristoteles‘ Größe manifestiert sich auch darin, dass er die eleatische 
Zwangsjacke des Dualismus von Erscheinung und Sein sowie der ontologi-
schen Abwertung der Ersteren abstreift und sich ein ungezwungenes Verhält-
nis zur Empirie erarbeitet.  

Ihren Ausdruck findet diese Entwicklung in mehreren Aspekten: Zu-
nächst in der Revision sowohl der eleatischen Annihilierung der Physis durch 
den Seinsbegriff wie auch der atomistischen Identifizierung von Sein und ma-
teriellem Substrat. Dadurch gelingt Aristoteles eine Entspannung der Seins-
frage selbst, der er ihr an die schon von Parmenides lancierte Vorstellung der 
Eigentlichkeit geknüpftes und von Platon prolongiertes, womöglich noch ge-
steigertes ontologisches Pathos nimmt, indem er sie zur logischen Frage nach der 
sprachlichen Mehrdeutigkeit des Begriffs Sein (einai) relativiert502. Dass er da-
bei die Philosophie als „Wissenschaft [vom] Seienden als solchen“503 bzw. 
„Seienden als Seienden“504 definiert, muss uns nicht beunruhigen. Während 
Platon des Parmenides „emphatischen Seinsbegriff übernimmt“505, liegt dies 
Aristoteles fern. Dieser teilt auch nicht, um einen aktuellen Vergleich zu zie-
hen, das Pathos eines Heidegger mit seiner metaphysischen Überhöhung des 
Seins und der überschwänglichen Bestimmung des Menschen als ‚Hüter des 

                                                            
501 Vgl. z.B. oben, Kap. III passim 
502 Vgl. Metaphysik V 7 
503 Ebd., 1003 a 21 
504 So der Titel von Buch IV (Gamma) in der Ausgabe von Wolf. 
505 R. Ferber: Art. on/Seiendes, WaPh, S. 308 L 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


114 
 

Seins‘. Für ihn steht auch hier die rationale Analyse im Vordergrund, die Fra-
ge nach den durchaus empirisch aufgefassten „Arten des Seienden“506, die Su-
che nach einem Prinzip ihrer Einheit, das sich ihm logisch-nüchtern mit dem 
Begriff der „Wesenheit“ 507 ergibt sowie dem Verhältnis der logischen Axiome 
zu diesem Forschungsgebiet508. 

Zum anderen zeigt sich die Positionsverschiebung durch Aristoteles da-
rin, dass Natur als Inbegriff und Sphäre des Veränderlichen und Bewegten, 
des Entstehens und Vergehens, nicht mehr als defizienter Modus des Seins gilt 
wie bei den Eleaten und bei Platon, sondern im Geist der ionischen Vorsokra-
tik als vollgültiges Feld denkend-begrifflicher, wenn auch nicht mathemati-
scher und experimenteller Durchdringung. Davon gibt die Abhaltung einer 
Physikvorlesung509 oder Vorlesung über Natur (physiké akróasis)510, deren „Grund- 
und Hauptthema [] Kinesis, Bewegung Wandel, Prozessualität, Veränderung 
in allen ihren Formen [ist]“511, beredtes Zeugnis, ebenso wie die bis dato un-
bekannte Vertiefung in dieses Gebiet mittels weiterer naturphilosophischer 
Werke, insbesondere auch des umfangreichen Korpus empiriegesättigter zoo-
logischer Schriften. 

Mit seiner Bestimmung: „Natur ist für alles gerade die Ursache von Ord-
nung“512 vollendet Aristoteles die mit Heraklit anhebende Instituierung von 
physis als Leitbegriff der Erscheinungswirklichkeit513, als Integrationsbegriff 
des ‚natürlichen‘ Phänomenbestandes und hypostasiert die physischen Pro-
zesse, die immer nur in einzelnen Aspekten, jedoch (bisher und wohl auch in 
Zukunft) nicht als Gesamtprozess und integrales Ereignis fassbar werden, zu 
jener Superstruktur und Quasi-Subjekt, das dem Denken nicht mehr verloren-
gehen wird: Die spätere Antike ebenso wie die Neuzeit werden Hymnen auf 
‚die‘ Natur dichten, und in den gegenwärtig fortgeschrittensten naturphiloso-
phischen Konzeptionen wird Natur vorgreifend zum autopoietischen, selbst-
gestaltenden System rationalisiert (oder sollten wir sagen: mythisiert?!), ob-
wohl die Emergenzen, das Evolvieren ihrer Seinsschichten, sich dem Ver-

                                                            
506 So der Titel von Metaphysik IV 2 
507 Ebd., 1003 b 7;  im Übrigen ein zentraler, in der Metaphysik ständig wiederkehrender 
Begriff. 
508 Vgl. Met. IV 3ff. 
509 Vgl. Flashar: Aristoteles, in: Grundriss 3, S. 245 
510 So die Übersetzung in Zekls Ausgabe der aristotelischen Physik bei Meiner. 
511 So H.-G. Zekl in der Einleitung zu Bd. 1 seiner Ausgabe der Physik, S. XXXIV. 
512 Physik 252 a 12 
513 Vgl. oben, Kap. II 3.7 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


115 
 

ständnis (noch?) entzieht. Doch erinnern wir uns an Heraklits mehrfach zitier-
tes Wort: „Wenn er’s nicht erhofft, das Unerhoffte wird er nicht finden []“514. 

Was Aristoteles‘ Kritik am Atomismus anbelangt, so erfolgt sie zum Teil 
indirekt; sie ist (implizit) gegen dessen Prinzipien selbst, also gegen die Anset-
zung von Atomen und Leerem als Letztgegebenheiten, gerichtet. Die Atome 
betreffend sieht sich Aristoteles aus logischen Gründen gezwungen, den Ge-
danken unteilbarer Körper abzulehnen. Die Grundlage dafür bildet seine The-
orie des Kontinuums (synechés). Die Forschung zur antiken Philosophie hat den 
hier aufscheinenden Gegensatz etwas spielerisch zum Konflikt zwischen 
„<Kontinuumsphysikern> und <Teilchenphysikern>“515 stilisiert; Aristoteles 
gilt als Repräsentant der Ersteren, die Atomisten natürlich als Vertreter Letzte-
rer. 

Aristoteles behandelt das Thema des Kontinuums insbesondere im 6. 
Buch (Buch Zeta) seiner Physik516, und zwar, nach Auffassung der Aristoteles-
Spezialisten, „auf so hohem Abstraktionsniveau, so allseitig, so gründlich“, 
dass es „in den Texten der antiken Philosophie [] nichts auch nur annähernd 
Vergleichbares [gibt]“517. Der Grundgedanke der Ausführungen, die hier nicht 
in ihrer Differenzierung nachvollzogen werden können, ist die zunächst nega-
tiv formulierte These, wonach  „unmöglich [ist], daß aus unteilbaren (Bestandtei-
len) etwas Zusammenhängendes bestehen könnte, etwa eine Linie aus Punkten“518. 

Dankenswerter Weise gibt hier Aristoteles, wie fast durchgängig bei ihm 
üblich, seiner abstrakten These mit diesem Hinweis auf die Linie ein (elemen-
tares) Beispiel eines Kontinuierlichen zwecks Illustration bei, und zwar, wie 
naheliegend, aus dem Bereich der Geometrie. Die Thematik betrifft jedoch 
nicht nur die räumliche Ausdehnung, sondern ebenso zeitliche und Bewe-
gungsverläufe: „Es ist Sache derselben Erörterung, bei (Raum)Größe, Zeit und 
Bewegung (zusammen zu untersuchen), ob sie aus Unteilbarem sich zusam-

                                                            
514 DK 22 B 18 – In diesem Sinne wäre die insbesondere von H. Maturana und F.J. Varela 
propagierte Theorie der Autopoiesis ein Problemvorwurf, den es einzuholen gälte. Ein my-
thisierendes Moment steckt in dem Glauben solcher Entwürfe an die Vollendbarkeit einer 
immanenten Welterklärung; dies zumal angesichts der von naturforscherischer Seite so oft 
betonten extremen Unwahrscheinlichkeit der Entstehung von kosmischen Voraussetzungen 
für organisches Leben wie auch der Entstehung von Leben aus bloßer Materie. Vgl. zu Letzte-
rem die informative Darstellung von K. Sumereder: Unsere genetischen Verwandtschaften 
(Genius 7/2014). 
515 D. Frede: Art. Kontinuum. AH, S. 256 
516 Vgl. ferner Met. 1016 a ff.; 1061 a ff. 
517 Zekl, a.O., Einleitung zu Bd. 2, S. XIX – Ähnlich bereits Wieland: Das Kontinuum in der aris-
totelischen Physik, in: Seeck 1975, S. 251 ff. 
518 Physik VI 1, 231 a 24f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


116 
 

mensetzen und auch auseinanderzunehmen sind in solches oder (ob das für) 
keins (von ihnen gilt)“519.  

Eindrucksvoll an der zitierten Aussage ist zunächst, wie es Aristoteles 
hier gelingt, drei anscheinend ganz heterogene Begriffe bzw. abstrakte Vor-
stellungen, deren geistesgeschichtliche Genese wir etwa am Beispiel des 
Raums einigermaßen differenziert nachvollzogen haben, in einem weiteren 
Abstraktionsschritt auf ein noch allgemeineres Gemeinsames zurückzuführen, 
nämlich auf ihre kontinuierliche Natur: Raum, Zeit, Bewegung sind sämtlich 
gekennzeichnet durch den im eleatischen Umkreis entstandenen Begriff der 
Kontinuierlichkeit, den erstmals Parmenides für das Sein in Anspruch ge-
nommen hatte520; alle drei Begriffe bezeichnen Zusammenhängendes, sich 
Fortsetzendes. 

Was nun die aufgeworfene Frage nach der Zusammensetzbarkeit eines 
Kontinuierlichen aus minimalen Einheiten anbelangt, ist Aristoteles‘ überra-
schende These, dass etwa die Linie, als Prototyp eines (räumlich) Kontinuierli-
chen, Zusammenhängenden, nicht aus einzelnen Punkten bestehen könne. 

Diese Ansicht scheint unseren elementaren mathematischen Vorstellun-
gen zuwiderzulaufen. Lautet nicht das erste Verknüpfungsaxiom der euklidi-
schen Geometrie: „Jede Gerade enthält mindestens zwei verschiedene Punk-
te“521, was insinuiert, dass längere Linien entsprechend mehr Punkte enthalten 
– und bedeutet nicht ‚enthalten‘ soviel wie ‚bestehen aus‘, so dass die Linie als 
eine in bestimmter Weise angeordnete Menge von Punkten zu definieren wä-
re? 

Die von Aristoteles selbst nicht durchweg expressis verbis formulierten 
Gesichtspunkte seiner Überlegungen sind folgende: Der Punkt ist mathema-
tisch-begrifflich notwendig als ausdehnungslos aufzufassen, ansonsten wäre er 
Linie oder Fläche und nicht mehr Punkt. Folglich ist er im Grunde nichts an-
deres als eine Stelle, an der Kontinuierliches teilbar ist, und diese Stellen sind 
prinzipiell unendlich viele: Es kann „weder Linie noch Fläche noch überhaupt 
etwas Zusammenhängendes als (an irgendeiner Stelle) unteilbar geben“522. 

Als unausgedehnt ist der Punkt zugleich unteilbar, denn Ausdehnung 
und Teilbarkeit sind komplementär. Aus einer Summierung von unausge-
dehnten (kontinuitätslosen, diskreten) ‚Nichtsen‘ kann aber zufolge des eleati-
schen Nihil-ex-nihilo-Prinzips, das als ein ontologisches Grundaxiom betrachtet 

                                                            
519 Ebd., 231 b 18ff. 
520 Vgl. oben, Kap. II 4.5 
521 Schüler-Duden Die Mathematik I (1990), S. 35 
522 Physik 233 b 15ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


117 
 

werden muss, kein räumlich oder sonst wie geartetes Kontinuierliches entste-
hen. Wird das von Aristoteles als negatives eingeführte Argument positiv re-
formuliert, ergibt sich, dass „eine jede (Raum-)Größe (nur wieder) in Größen 
teilbar ist“523. Es resultiert als Aristoteles‘ „endgültige Bestimmung des Konti-
nuums: Teilbar in immer wieder Teilbares“524. 

Die Konsequenz: Die ‚Atome‘ der Atomisten müssen, sofern sich aus 
ihnen die Welt aufbauen soll, Ausdehnung aufweisen, was bedeutet, dass sie 
teilbar und nicht a-tomoi sind, oder aber sie sind ausdehnungs-, und das heißt: 
körperlos, in welchem Fall sie nicht die physische Welt zu konstituieren ver-
mögen. Logisch betrachtet erweist sich damit die atomistische Kernidee eines 
räumlich ausgedehnten Unteilbaren, als welches eben das sogenannte ‚Atom‘ 
bestimmt wird, als aporetisch. 

Wie tief Aristoteles‘ Gedankengang die (empirische) Wirklichkeit erfasst, 
zeigt die Entwicklung der Atomforschung selbst. Die Physik setzt heutzutage, 
in der Kernforschung wie in der Nanotechnik, ihre Teilungen, Schnitte und 
Spaltungen in Dimensionen, deren Übersetzung in den anschaulich metri-
schen Bereich vollständig nichtssagend wird. Hören wir dazu noch einmal die 
bildkräftigen Ausführungen Zekls: „Auf der anderen Seite [der auf das Größte 
gerichteten kosmogonisch-kosmologischen Forschung], im kleinsten Kleinen, 
bis hin zur hypothetischen <Vereinheitlichungslänge> von 10-31 cm, wo dann 
alle Katzen grau werden, indem Leptonen und Quarks ihre bis dato unver-
söhnlichen Gegensätze aufgeben, ist die Lage genauso paradox. Alltäglich ge-
worden ist die Katachrese [der Bildbruch] von <Atom>: längst hat man es zer-
spalten in <sub-atomare> Teilchen, die man bei irgendeiner Minimalausdeh-
nung und/oder -masse, -ladung usw. <Atome des Atoms> nennen müßte, es 
sei denn, ein Ende des Teilens ist nicht zu finden, und es geht an ein Teilen oh-
ne Ende, womit sich die, von Aristoteles auch vertretene, Kontinuitätsauffas-
sung von Materie gegen die, von ihm abgelehnte, atomistische durchgesetzt 
haben würde. Einen <Teilchenzoo> hat man sich eingefangen, in dem sich 
mittlerweise mehr Wesen tummeln, als es chemische Elemente im Perioden-
system gibt: die klassische Argumentationsfehlleistung ist perfekt: obscurum 
per obscurius“525. 

                                                            
523 Ebd., 232 a 23 
524 W. Wieland: Das Kontinuum in der aristotelischen Physik, in: Seeck 1975, S. 262; Vw. auf 
Phys. 231 b 16 
525 A.O., Einleitung zu Bd. 2, S. XLVIII (Zusatz u. Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


118 
 

Wie geht es weiter im Dissens von Aristoteles und Atomismus? Nun, 
„geht es ums Kontinuum, muß man auch vom Unendlichen reden“526, denn 
wie wir sahen, scheint die Teilbarkeit unendlich. Das erstmals bei Anaximan-
der zusammen mit seinem Widerpart, dem Endlichen, Begrenzten (peperas-
ménon527), zum Begriff gelangte Unendliche (ápeiron) aber ist ein von den Ato-
misten freizügig gebrauchtes Prädikat. Sie sprechen es sowohl den Atomen 
zu, deren Zahl unendlich sein soll, wie ihrem zweiten Seinsprinzip, dem in 
räumlicher Erstreckung unendlichen Leeren, in dem die Atome flottieren und 
die Welten bilden, wie auch der Zeit bzw. der Dauer des Kosmos, deren An-
fang und Ende, sobald man von religiösen Konstruktionen wie Schöpfung und 
Apokalypse absieht, gar nicht vorstellbar ist. Und tatsächlich übt Aristoteles 
mit einer auch dank seinem Lehrer Platon geschärften Begrifflichkeit Kritik an 
der von den Atomisten so unbekümmert eingesetzten Unendlichkeitsvorstel-
lung – wohl aus einem seiner Präferenz für die Formkategorie geschuldeten 
Misstrauen gegenüber der Formlosigkeit des Unendlichen. 

Zwar verwirft Aristoteles die Verwendung des Begriffs Unendlichkeit im 
Erkenntniszusammenhang nicht schlechthin, doch bringt er Differenzierungen 
an. Unter Heranziehung seiner „ontologischen Grundunterscheidung zwi-
schen dem [], was der Vollendung bzw. der Wirklichkeit nach ist, und dem, 
was der Möglichkeit nach ist“528, grenzt er ein „Potentiell-Unendliches“529 von 
einem „Aktual-Unendlichen“530 ab: Ersteres ist ein notwendig zu Denkendes, 
Letzteres ist ein Auszuschließendes. 

Potentiell unendlich sind neben der oben angesprochenen Teilbarkeit des 
Kontinuums auch die Zahlen- sowie die Zeitreihe. Beide stellen wir uns vor 
als etwas, das „kein Durchgehen zuläßt oder keine Grenze hat“531. Zahlen- wie 
Zeitreihe setzen sich unbegrenzt fort, zu jeder Zahl kann ich Eins hinzusetzen, 
zu jeder Zeitstelle kann ich (in Richtung auf Zukunft wie in die Vergangen-
heit) eine weitere Zeiteinheit hinzudenken, ohne beide je erschöpfen oder als 
Ganzes fassen zu können: Sie stellen unvollendbare, rein der Vorstellung an-
gehörende Unendlichkeiten dar. 

Die Beispiele zeigen Aristoteles zufolge aber auch, dass Unendlichkeit, in 
der von ihm selbst geschaffenen Terminologie, keine Substanz, kein Seiendes 

                                                            
526 Wieland, a.O., S. 268 
527 Physik 202 b 31f. 
528 A.F. Koch: Art. apeiron/unendlich. AL, S. 56 
529 Ebd. 
530 Ebd. 
531 Metaphysik 1066 a 38 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


119 
 

(Entität), kein „getrennt von den sinnlichen Dingen“532 Existierendes sein 
kann, vielmehr „ist es nur Akzidens“533, also an anderem (wie den Zahlen o-
der der Zeit) Vorkommendes. Konsequent im Sinne dieser Differenzierung 
bestimmt Aristoteles etwa, dass „unmöglich das Unendliche Prinzip (arché)“534 
sein könne, also Ur-Seiendes im Sinne  des Anaximanderschen Apeiron. 

Sein Vorbehalt gegenüber dem Unendlichkeitsbegriff führt Aristoteles 
auch zu kosmologischen Auffassungen, die im Gegensatz zu denen der Ato-
misten stehen. Gemeinsam ist beiden Denkrichtungen die Überzeugung von 
der Ungewordenheit und Unvergänglichkeit, also der ‚Ewigkeit‘ des (kosmi-
schen) Seins. Gegensätzlich, und darin von außerordentlicher historischer 
Wirkung, sind jedoch die Vorstellungen von dessen Form und Beschaffenheit, 
und man hat darauf hingewiesen, dass Aristoteles‘ diesbezüglicher, „zwischen 
die Behandlung seiner beiden Gegensätze <Unendlich> und <Leer> [einge-
schobener] Raum-Diskurs [] schon im Grundriß antidemokritisch angelegt 
[sei]“535. Während die Atomisten, wie hinlänglich ausgeführt, ein ebenso an-
fangs- wie endloses Entstehen und Vergehen von Welteninseln im von Ato-
men ‚bevölkerten‘ unendlichen Leeren ansetzen, entwickelt Aristoteles – auch 
dies wurde bereits dargestellt – die Vorstellung eines einzigen, unveränderli-
chen kugelförmigen, um die ruhende Erde zentrierten und sie als himmlische 
Fixsternsphäre umkreisenden Kosmos, der zudem geschlossen, das heißt 
prinzipiell endlich ist. Zwar ließe sich das in Bezug auf die Zeit entwickelte 
Unendlichkeitsargument ohne weiteres auf den Raum übertragen, doch voll-
zieht Aristoteles diesen Schritt nicht, sondern hält sich auch hier wieder eng 
an die Anschauung, die uns eine geschlossene (Halb-)Kugel des Himmels 
suggeriert und entwickelt in immer neuen Formulierungen seine Überzeu-
gung, dass „der Körper des Alls nicht unbegrenzt ist“536 und dass es „über-
haupt keinen Körper außerhalb des Himmels gibt“537, sondern dieser die „äu-
ßerste Peripherie des Alls“538 bildet bzw. „von der äußersten Peripherie um-
schlossen [ist]“539. Zu Beginn des zweiten Buchs von De caelo fasst Aristoteles 
sein Bild des Kosmos zusammen: „Daß also der gesamte Himmel [d.h. das All, 
das Universum] weder entstanden ist noch untergehen kann [], sondern daß er 

                                                            
532 Ebd., b 2 
533 Ebd., b 19 
534 Ebd., b 20 
535 H.-G. Zekl: Art. Raum, HWPh 8, Sp. 73 
536 De caelo 276 a 17 
537 Ebd., 275 b 9 
538 Ebd., 278 b 17 
539 Ebd., b 19 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


120 
 

einer ist und ewig und in seiner ganzen Dauer weder Anfang noch Ende hat 
und in sich die unbegrenzte Zeit faßt und umgreift, davon kann sich jeder aus 
dem Gesagten überzeugen []“540. 

Es stellt sich hier allerdings die Frage, aus welchem Grund Aristoteles in 
seinem Kosmos die angesprochene logische Unstimmigkeit in Kauf nimmt, 
dass sich ja, wie im Falle der Zeit, auch beim Raum über jede vorgestellte 
Grenze in Gedanken hinausgehen ließe. Dass ihm dies entgangen sein könnte, 
ist umso weniger anzunehmen, als er sein Modell ja in kritischer Auseinander-
setzung mit den Vorgängern, insbesondere dem atomistischen Unendlich-
keitstheorem konzipiert. Offenbar liegen seinem Vorgehen weniger theore-
tisch-physikalische als pragmatische, lebenspraktische Motive zugrunde. Ge-
gen die kosmische Entgrenzung der frühen Atomisten, die den Menschen ins 
absolute Leere wirft und so aller orientierenden Koordinaten beraubt und die 
bei Epikur zur Verbannung der Götter in die Intermundien541 führt, versucht 
Aristoteles kosmologisch die Notwendigkeit aufzuzeigen, „daß die alten und 
besonders ehrwürdig überlieferten Reden wahr sind, daß es nämlich ein Un-
sterbliches und Göttliches gebe“542, um dementsprechend „Lehren formulieren 
[zu] können, die den Ahnungen über die Gottheit entsprechen“543, der „die 
Alten [Theologen] den Himmel und den oberen Ort zugeteilt [haben], weil er 
allein unsterblich sei“544. Dabei geht es ihm augenscheinlich um die Aufrecht-
erhaltung der im Mythos gegebenen bergenden, den Menschen wie eine 
schützende Hülle behausenden Geschlossenheit der Welt. 

Und es ist festzustellen, dass seiner Intention mehr als anderthalb Jahr-
tausende Erfolg beschieden sein wird – bis am Beginn der Neuzeit die Idee der 
räumlichen Unendlichkeit des Kosmos wiederbelebt wird – mit angeregt 
durch den Kardinal Nikolaus von Kues (1401-1464), also noch unter christli-
cher Ägide und in Korrespondenz zu dem in jeder Hinsicht unendlich vorge-
stellten Gott545. 

                                                            
540 Ebd., 238 b 26ff. (Zusatz Sk.) 
541 Zu diesen  epikureischen metakósmia vgl. D.L. X 89. Sinngemäß Lukrez: „Ebenso kann 
man auf keinen Fall dies glauben, daß hehre Sitze der Götter es gibt irgendwo in Teilen des 
Weltalls“ (V 146f.), vielmehr „genießen Epikurs Götter [in den ihrer besonderen Natur ge-
mäßen Intermundien] – jeder Sorge um die Welt enthoben, den kosmischen Untergängen 
entrückt – ein ewiges Dasein seliger Ruhe“ (Chr. Schäublin: Art. Intermundien. HWPh 4, Sp. 
514) 
542 Ebd., 284 a 3f. 
543 Ebd., b 3ff. 
544 Ebd., a 12f. (Zusatz Sk.)  
545 Vgl. dazu Koyré 2008, Kap. I 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


121 
 

Einem späten, zumindest terminologischen Reflex dieses aristotelischen 
Modells des periechón, des alles in sich bergenden Umfassenden, begegnen 
wir, allerdings seines kosmologischen Sinnes beraubt und in existenzphiloso-
phischer Überhöhung, quasi als Platzhalter des in die Latenz abgetauchten 
christlichen Gottes, in Karl Jaspers‘ Denkmotiv des Umgreifenden, zu dem sich, 
angesichts einer in ihren Sinngehalten verunsicherten, der Gefahr des Nihilis-
mus ausgesetzten Welt, der „philosophische Glaube“ verhält546. Die Motive 
beider ansonsten sehr unterschiedlicher Denker scheinen sich hier zu berüh-
ren. 

Was aber den Dissens zwischen kosmologischem Finitismus und Infini-
tismus anbelangt: Dieser ist in der Physik bis in die Gegenwart virulent, und 
dem Naturphilosophen B. Kanitscheider zufolge wird auch heute noch, drei-
hundert Jahre nach Newtons Ansetzung eines absoluten, unendlichen Raums 
und hundert Jahre nach Einsteins Entwurf der vierdimensionalen Raum-Zeit-
Welt, „eine Anzahl von Argumenten für die Geschlossenheit des Kosmos ins 
Feld geführt“547. Theoretisch definitiv jedoch, so Kanitscheider „lassen sich die 
offenen bzw. geschlossenen exakten kosmologischen Lösungen nicht aus-
zeichnen“548, doch legten bestimmte Parameter „die Aussage [nahe], daß das 
Universum räumlich unendlich ist und unbegrenzt weiter expandiert“549. 

Letztere Formulierung unterliegt allerdings der ihr inhärierenden Dialek-
tik, insofern die Vorstellung eines expandierenden Unendlichen ebenso wie 
die eines unendlich Expandierenden eine contradictio in adiecto beinhaltet. Was 
den Begriff des Unendlichen selbst betrifft, ist auf dessen metaphysischen Cha-
rakter und fehlende Operationalisierbarkeit hinzuweisen. Unendlichkeit kann, 
wie an anderer Stelle bereits angemerkt550, nicht erfahren, sondern nur gedacht 
werden, und zwar als sich selbst über Endliches vermittelndes Absolutes. Im 
Kosmos, als dem in die Erscheinung tretenden Absoluten, wären damit Endli-
ches und Unendliches in ihrem Ausschließungscharakter aufgehoben. Damit 
wäre auch der Gegensatz zwischen atomistischer und aristotelischer Kosmos-
vorstellung, zumindest in Hinsicht auf Unendlichkeit und Endlichkeit, vermit-
telt. Diese Vermittlung vermag Aristoteles selbst nicht zu leisten. 
 
  

                                                            
546 Vgl. Jaspers: Der philosophische Glaube (erstmals 1948, in vorliegender Ausgabe 1963) 
547 Kanitscheider 2002, S. 231 
548 Ebd. 
549 Ebd., S. 233 
550 Vgl. die Darstellung zu Anaximanders Begriff des Apeiron oben, Kap. I 4.1. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


122 
 

2.2 Ein bewegtes Leben und ein immenses Werk 

Wie für die anderen Autoren stelle ich auch für Aristoteles die wichtigsten Da-
ten zu Leben und Werk zusammen551. Hier fällt zunächst auf, dass Aristoteles 
trotz eines unruhigen, durch häufigen und nicht immer freiwilligen Wechsel 
des Aufenthaltsortes geprägten Lebenslaufs ein Werk von beeindruckendem 
Umfang, beeindruckender geistiger Tiefe und systematischer Geschlossenheit 
geschaffen hat: die antiken Schriftenverzeichnisse schreiben ihm fast 200 
Werktitel zu. Der darin liegende Gegensatz deutet auf Aristoteles‘ große Kon-
zentration und Schaffenskraft, die Heidegger einst zu seiner jeden der Wissen-
schaft zugetanen Menschen ansprechenden Kürzestbiographie angeregt hat, 
die etwa lautete: Aristoteles wurde geboren, arbeitete und starb – eine Be-
schreibung, die allerdings ebenso auf den wesentlich ortsfesteren und mit 100 
starken Bänden Gesamtausgabe wohl umfangsmäßig noch produktiveren 
Heidegger selbst passen würde. 

Geboren wurde Aristoteles im Jahre 384 v.Chr. in der im griechisch-
makedonischen Grenzgebiet gelegenen Stadt Stagira (Stageira) auf der Halbin-
sel Chalkidike, südöstlich des heutigen Thessaloniki (damals: Therme), wes-
halb er mitunter etwas gekünstelt auch als der Stagirit bezeichnet wird. Sein 
Vater Nikomachos wirkte im benachbarten Makedonien als Arzt des Königs 
Amyntas III., des Großvaters Alexanders d. Gr.  

Im Alter von 17 Jahren, also um 367, begibt Aristoteles sich nach Athen 
und tritt in Platons Akademie ein, in deren Diskussionen er „nach wohl kurzer 
reiner Schülerzeit konkurrierend ein[greift]“552. Diese ersten Athener Jahre, die 
vermutlich bis zu Platons Tod im Mai 347 dauern, bilden Aristoteles‘ erste 
Schaffensperiode; in dieser Zeit entstehen die später unter dem Titel Organon 
(‚Werkzeug‘) zusammengefassten logischen Schriften: die Kategorien, die Lehre 
vom Satz oder Hermeneutik, die beiden Analytiken sowie die Topik und die So-
phistischen Widerlegungen, ferner eine Anzahl von nur in wenigen Fragmenten 
überlieferten Dialogen im Stile Platons sowie Vorstudien zu den großen Kon-
zeptionen von Physik, Metaphysik und Ethik. 

Über den Grund von Aristoteles‘ Fortgang von Athen nach 20jähriger 
Mitarbeit in der Akademie bestehen unterschiedliche Auffassungen. Früher 
nahm man an, Aristoteles sei verbittert darüber gewesen, dass nicht er selbst, 
sondern Platons Neffe Speusippos (Speusipp, um 410-339/38) zum Nachfolger 

                                                            
551 Was die Biographie anbelangt gibt sie wenig Raum für eigene Überlegungen. Ich orientie-
re mich an der derzeit wohl maßgebenden Darstellung von Flashar, Grundriss 3, S. 214-219. 
552 Flashar, a.O., S. 214 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


123 
 

des Meisters als Leiter der Akademie berufen worden sei553. Auch die Behaup-
tung des Diogenes Laertius, die Ernennung des anderen bedeutenden Platon-
Schülers Xenokrates (396/95-314/13) zum Nachfolger des Speusipp im Jahr 
339/38 habe Aristoteles zum Weggang bewogen554, erscheint unhaltbar. Aris-
toteles ist wohl zum Zeitpunkt der Wahl des Scholarchen „in Makedonien ge-
blieben [] und [hat] nicht kandidiert“555. Heute werden eher politische Motive 
unterstellt: Aristoteles war kein athenischer Bürger. Als Zugewanderter (Metö-
ke) genoss er nur eingeschränkte Rechte. Zudem war seine Familie dem make-
donischen Herrscherhaus verbunden. Gerade zu jener Zeit, unter der Herr-
schaft König Philipps, begann die makedonische Expansion nach Süden in 
Richtung auf die griechischen Territorien: Im Jahr 357 wurde die Stadt Am-
phipolis erobert, 348 folgte Olynth und bereits 349 hatte der athenische Redner 
Demosthenes seine <Philippika>, die Rede gegen Philipps Expansionspolitik, 
gehalten. Wahrscheinlich bekam Aristoteles die antimakedonische Stimmung 
zu spüren und wurde dadurch zum Verlassen Athens veranlasst. 

Im übrigen erscheint es ja auch möglich, dass ein so produktiver und von 
sehr eigenen Projekten erfüllter Denker wie Aristoteles nach zwanzig Jahren 
Schulzugehörigkeit, während denen er sich in der philosophischen Grundhal-
tung weit von Platon entfernt hatte556, in dem durch diesen geprägten geisti-
gen Milieu der Akademie keine Stimuli für die eigenen Forschungsinteressen 
mehr verspürte. Doch bleibt auch diese Erklärung hypothetisch. 

Jedenfalls begibt sich Aristoteles „wohl erst nach Platons Tod (im Mai 
347)“557, also im Alter von 37 Jahren, auf Einladung des Fürsten Hermias von 
Atarneus in die zu dessen Herrschaftsgebiet gehörende kleinasiatische Küs-
tenstadt Assos, gelegen gegenüber der Insel Lesbos, wo sich bereits weitere 
Mitglieder der platonischen Akademie aufhalten. Hermias verschafft seinen 
Gästen die materielle Möglichkeit zur Fortsetzung ihrer Forschungen und zu 
philosophischer Diskussion; ob ein regelrechter Schulbetrieb eingerichtet 
wurde, ist unklar. Aristoteles‘ Aufenthalt in Assos dauert zwei Jahre und ist 
für ihn auch dadurch von Bedeutung, dass er hier Pythias, eine Nichte des 
Hermias, kennenlernt und sie heiratet. Seine persönliche Freundschaft zu 
Hermias wird auch dokumentiert durch einen diesem gewidmeten Hymnos, 
den Aristoteles nach dessen grausamer Hinrichtung durch die die Griechen-
                                                            
553 Dass Aristoteles durch die 348/47 erfolgte Wahl Speusipps zur Trennung von der Akade-
mie bewogen wurde, schließt Flashar ausdrücklich aus (vgl. a.O., S. 215). 
554 D. L. V 2 
555 H. Krämer, Grundriss 3, S. 33 
556 Vgl. dazu unten, Kap. III 2.5. 
557 Flashar, a.O., S. 215 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


124 
 

städte der kleinasiatischen Küste erobernden Perser verfasste (Hermias wurde 
ans Kreuz geschlagen)558. 

Um 345/44 verlegt Aristoteles seinen Aufenthaltsort von Assos ins be-
nachbarte Mytilene auf Lesbos. Hier begegnet er dem jungen Theophrast, der 
sein bedeutendster Schüler wird und der die Gründungsarbeit, die Aristoteles 
für die Zoologie leistet, für das Feld der Botanik erbringen wird. Aristoteles‘  
Wertschätzung des Theophrast kommt darin zum Ausdruck, dass er diesem in 
seinem  Testament anbietet, seine Tochter zu heiraten, so er es will. Werkge-
schichtlich ist der Aufenthalt in Mytilene dahingehend von Bedeutung, dass in 
diese Zeit wohl die Hauptarbeit für die Sammlung des unvergleichlich reich-
haltigen Beobachtungsmaterials erfolgt, aus dem die zoologischen Schriften 
erwachsen. Eine solche naturforscherische Unternehmung wäre in dem sich 
gegenüber der Naturbetrachtung abschottenden, ganz auf Begriffsforschung 
und ethisch-politische Theorie (sowie auch Mathematik) orientierten geistigen 
Umfeld der Akademie mit ihrem regen, durch die Nähe zur Stadt geprägten 
Schulbetrieb auch kaum möglich gewesen. 

Doch auch der Aufenthalt in Mytilene währt nicht lange: Ums Jahr 
343/42 erreicht Aristoteles die Einladung Philipps von Makedonien, die Er-
ziehung von dessen Sohn Alexander, des späteren Alexander d. Gr., zu über-
nehmen, zu welchem Zweck sich Aristoteles in die makedonische Hauptstadt 
Pella begibt559. Seine Erziehung des jungen Prinzen besteht wohl primär darin, 
dass er diesem „den Zugang zur griechischen Kultur und Literatur im Ganzen 
eröffnet []“560; dazu gehört natürlich die Lektüre der Ilias, aus der wohl Ale-
xanders schwärmerische Identifikation mit deren Haupthelden Achilleus re-
sultiert, die ihn später dessen (vermeintliches) Grab in der Troas besuchen 
lässt561.  

Mit der Übernahme der Regentschaft im makedonischen Reich durch den 
16jährigen Alexander im Jahr 340/39 endet auch diese Episode in Aristoteles‘ 
Leben. Um 338 hält er sich in Delphi auf und erstellt im Auftrag der Amphyk-
tionie, des Bundes der dem delphischen Heiligtum benachbarten Gemeinden, 
aus den Archiven des Tempels eine Liste der Sieger bei den Pythischen Spie-
len, eine kompilierende Tätigkeit, die Aristoteles offenbar nicht missfiel, wie ja 

                                                            
558 Für den Kenotaph, das Gedenkgrab, des Hermias in Delphi verfasste Aristoteles zudem 
ein Epigramm (vgl. H. Volkmann, Art. Hermias (1), KP 2, Sp. 1076. 
559 Vgl. H. Dörrie: Art. Aristoteles (7), KP 1, Sp. 582; ferner W. Detel: Zeittafel [zu Aristoteles‘ 
Leben], in : Zweite Analytik, Hg. W. Detel, S. LXXXIV. 
560 Flashar, a.O., S. 217 
561 Vgl. oben, Kap. I 2.3.3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


125 
 

auch die zu anderer Zeit von ihm veranstaltete Sammlung von 380 (!) Verfas-
sungen griechischer Poleis belegt. 

Im Jahr 335/34 dann kehrt er nach Athen zurück, wo inzwischen der an-
timakedonische Widerstand, eingeschüchtert durch das von Alexander im Ok-
tober 335 über Theben verhängte Strafgericht – er ließ die widersetzliche Stadt 
kurzerhand zerstören –, zum Erliegen gekommen ist. Hier beginnt Aristoteles 
eine eigene Lehrtätigkeit im Lykeion (‚Lyzeum‘), einem etwas außerhalb der 
Stadt gelegenen Heiligtum des Apollon Lykeion mit einem Gymnasion, also ei-
nem kultischen und sportlichen Zentrum, wo auch schon Sophisten, u.a. Pro-
tagoras, gelehrt hatten562. Da Aristoteles eine außerordentlich umfangreiche 
Forschungsbibliothek sein eigen nennt, zudem eine „beträchtliche apparative 
Ausrüstung“563 besitzt, dürfen wir uns vorstellen, dass man ihm dort entspre-
chende Räumlichkeiten zur Verfügung stellen konnte, zu denen wahrschein-
lich auch der legendäre Peripatos gehört, dessen mögliche Reste bei jüngsten 
Ausgrabungen im Bereich des Lykeion freigelegt wurden564. 

Im Jahre 322 schließlich sieht sich Aristoteles nochmals genötigt, Athen 
zu verlassen, und diesmal endgültig. Offenbar hat man einen Prozess wegen 
Asebie (Gottesleugnung) gegen ihn angestrengt, dem er sich jedoch durch die 
Flucht entzieht. Berühmt geworden sind seine bereits bei früherer Gelegenheit 
zitierten Worte, die Athener sollten sich nicht ein zweites Mal (nämlich nach 
der Verurteilung und Hinrichtung des Sokrates) gegen die Philosophie ver-
sündigen dürfen. Aristoteles zieht sich auf das Landgut seiner Mutter in Chal-
kis auf der Insel Euböa zurück, wo er im selben Jahr im Alter von 62 Jahren 
stirbt. 

Bevor ich in die Interpretation einzelner Momente von Aristoteles‘ Den-
ken eintrete, und zwar unter dem leitenden Aspekt der durch ihn geleisteten 
Vollendung – nicht der Wissenschaft als solcher, deren Vollendung wird in 
eigentlichem Sinn gar nicht möglich sein, aber doch dessen, was im Titel des 
Kapitels als Hexis, also als Grundstellung des Denkens, bezeichnet wurde – 
hier zunächst noch einige allgemeinere Beobachtungen zu seinem Werk. 

Während Platons Werke, also alles schriftlich von ihm Verfasste, im we-
sentlichen vollständig565 überliefert zu sein scheinen und mit Ausnahme der 
Apologie die Form von philosophischen Dialogen, von Rede und Gegenrede 

                                                            
562 Vgl. E. Meyer: Art. Lykeion. KP 3, S. 808 R 
563 Flashar, a.O., S. 218 
564 Vgl. Flashar, ebd. – Zum Begriff Peripatos als Bezeichnung für Aristoteles‘ philosophische 
Schule vgl. weiter unten im vorliegenden Kapitel. 
565 Vgl. Erler 2006, S. 27 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


126 
 

mehrerer Partner eines fiktiven Gesprächs, aufweisen566, liegt uns das, wie 
man ohne Übertreibung sagen kann, Riesenwerk des Aristoteles in der mono-
logischen Form teilweise sehr umfangreicher Abhandlungen vor567. Auch was 
die Titelgebung der Schriften anbelangt, besteht ein charakteristischer Unter-
schied: Platons Dialoge sind häufig unter dem Namen des hauptsächlichen 
Mitunterredners (und ggf. Antagonisten) des Protagonisten Sokrates überlie-
fert (zum Beispiel der Euthydemos, die beiden Hippias, der Alkibiades) bzw. ei-
nes anderen fiktiven Gesprächsführers (zum Beispiel der Parmenides und der 
Timaios) oder nehmen den Titel vom situativen Kontext (Apologie, Symposion568) 
her. 

Im Gegensatz zur Praxis bei Platon geben die Titel der aristotelischen 
Werke meist in klarer Form das Thema bzw. das in der betreffenden Schrift 
behandelte Gebiet an, heißen Metaphysik, Physik, Über Werden und Vergehen, 
Über die Seele, Politik, Rhetorik usw.; nur die ethischen Werke wie die Nikoma-
chische Ethik und die Eudemische Ethik tragen einen Namenszusatz, der sie mit 
bestimmten Personen in Verbindung bringt. Das allerdings bedeutet nicht, 
dass Aristoteles die Titel stets selbst formuliert hätte – bei der Metaphysik ist 
dies bekanntermaßen nicht der Fall569, bei der Physik (phýsike akróasis: ‚Physik-
vorlesung‘) jedoch möglich, insofern Aristoteles ja die Ausdrücke phýsikos und 
physiólogos zur Bezeichnung der frühen Philosophen geläufig verwendete und 
physis ohnehin ein von den frühen Philosophen viel verwendeter Begriff war. 
In der Regel wurden die Titel von späteren Redaktoren hinzugefügt, etwa 
durch Andronikos von Rhodos, der um die Zeitenwende eine Gesamtausgabe 
von Aristoteles‘ Werken herstellte570. Allerdings entstanden die umfängliche-
ren Schriften meist nicht als geschlossene Abhandlungen, sondern wurden 
von späteren Bearbeitern aus separat entstandenen kleineren Schriften zum 

                                                            
566 Vgl. ebd. 
567 Diogenes Laertius verzeichnet 146 Titel, darunter 19 Dialoge; insgesamt schreibt die anti-
ke Überlieferung dem Aristoteles annähernd 200(!) Titel zu (vgl. Flashar, Grundriss 3, 
S. 178 L). 
568 Allerdings erwähnt Diogenes Laertius (III 57ff.) auch für Platons Dialoge thematisch ge-
richtete Untertitel. Der Euthyphron etwa trug den Untertitel Über die Frömmigkeit, der La-
ches hieß Laches oder über die Tapferkeit, es gab Phaidon oder über die Seele und Staat oder 
über Gerechtigkeit. Im Laufe der Überlieferung sind diese Untertitel offenbar abgestoßen 
und nur die Namensgeber als Titel beibehalten worden (vgl. dazu Erler 2006, S. 28). 
569 Vgl. Flashar, a.O., S. 238 
570 Vgl. ebd., S. 181 L 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


127 
 

selben Thema komponiert571, und bei einigen Werken ist die Echtheit einzelner 
Teile umstritten572. 

Aus der unterschiedlichen Darbietungsform der Gedanken bei Platon 
und Aristoteles, die nicht zufällig sein dürfte, sollte man dennoch nicht vorei-
lig Schlüsse ziehen. Wie erwähnt, hat ja nicht nur Platon seine Werke als Dia-
loge verfasst, auch der junge Aristoteles hat sich dieser Form bedient, wenn 
auch von seinen 19 zur Kenntnis gelangten Dialogen573 nur Fragmente auf uns 
gekommen sind. Dennoch lässt sich Platons Bevorzugung der Dialogform – 
nach Aristoteles‘ Ausdruck, der „<exoterischen logoi [] deren Adressat das ge-
bildete Publikum außerhalb der Schule ist> (Gigon)“574 – interpretieren als Re-
flex der bei ihm ungeachtet der Vertiefung in die Sache der Wahrheit domi-
nanten, durch Sokrates geweckten Orientierung an der Paideia, dem Moment 
der Erziehung und der Vermittlung der Idee des Guten an die zum Denken 
befähigten und zur späteren Leitung der Polis bestimmten jungen Männer 
Athens, ein Motiv, das sich in der Politeia im Gedanken niederschlägt, „die 
vorzüglichsten Wächter [des zu gründenden Staates] zu Philosophen [zu] ma-
chen“575 und das unter dem Stichwort „Bildung der Philosophenherrscher“576 
ein zentrales Lehrstück dieser Schrift bildet. Stets drängt sich bei Platon, und 
ich habe ja mehrfach auf diesen Aspekt Bezug genommen577, das pädagogi-
sche Moment, die schwärmerische, man ist versucht zu sagen: juvenile  Aufge-
regtheit für das Gute und Göttliche (dies ist für Platon identisch), für die Sorge 
um die Seele usw. in den Vordergrund. 

Zur Konkretion dessen gebe ich nochmals ein Beispiel aus dem in dieser 
Hinsicht sehr ergiebigen Phaidros. Hier bestimmt Platon das Verhältnis von 
Körper und Seele dahin, dass wir Menschen in „unserem sogenannten Leib [] 
eingesperrt sind wie die Auster in ihrer Schale“578, aus dem die von der Vor-
stellung des Transzendenten verzückte Seele „emporzufliegen sich sehnt“579 
an den „überhimmlischen Ort“580 – und „diese Verzücktheit ist die allerbes-

                                                            
571 Dies gilt zum Beispiel für Metaphysik und Physik (vgl. Flashar, a.O., S. 238 L, 245 L). 
572 Dies gilt für einige Passagen des Organon (vgl. Flashar, a.O., S. 220 L). 
573 Vgl. Flashar, a.O., S. 179 L 
574 Ebd. 
575 A.O., 503 b 
576 Vgl. die Gliederung der Politeia in der Ausgabe Apelt/Wilpert/Bormann der Philos. Biblio-
thek, S. LXI. 
577 Vgl. oben, Kap. I 6.9; 7.6 u.ö. 
578 A.O., 250 c 
579 Ebd., 249 e 
580 Ebd., 247 c 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


128 
 

te“581. Eine antike Anekdote berichtet gar, dass ein gewisser Kleombrotos sich 
nach der Lektüre von Platons Phaidon selbst den Tod gegeben habe, um seine 
Seele aus der babylonischen Gefangenschaft im Körper zu befreien. Wenn die-
se Handlungsweise auch als „Fehlrezeption platonischer Lehre“582 zu bewer-
ten ist, charakterisiert sie doch gut Platons philosophische Tendenz. Jedenfalls 
ist eine solche weltflüchtige Gestimmtheit gewiss nicht der Habitus, aus dem 
die nüchterne empirische Einzelforschung erwächst, der wir bei Aristoteles 
begegnen. 

Aristoteles liegt der pädagogische Eros seines Lehrers ebenso wie dessen 
Jenseitsverlangen ferner, auch wenn er wie dieser eine Schule, eine irgendwie 
institutionalisierte Form gemeinsamen Forschens, begründet, den sog. Peri-
patos (lex. ‚Herumgehen‘, Spaziergang, auch: Säulengang, Halle), dessen Name 
wohl weniger auf die Gewohnheit seiner Mitglieder anspielt, beim philosophi-
schen Gespräch herumzugehen, wie man lange annahm583, als darauf, dass 
sich bei seinem Schulgebäude am Lykeion ein öffentlicher Spazierweg bzw. 
eine „überdachte Galerie“, eine „Wandel- und Diskussionshalle“ befand584. 

Vielmehr zeigt die überwiegend traktierende Form seiner Schriften, bei 
denen es sich durchweg um die Manuskripte der Lehrvorträge, die sogenann-
ten Pragmatien handelt585, den Aristoteles als ganz auf die Sache bezogenen 
Problemdenker586, der die Wissenschaft als ein differenziertes System von Ein-
zeldisziplinen recht eigentlich erst schafft und selbst in nachher nie wieder 
von einem einzelnen Denker erreichten Breite bearbeitet. Sein Begriff von Phi-
losophie, wie er seine Denkbemühungen in Anlehnung an Platon nennt (und 
wie die damals grundgelegte Denkform bis heute heißt), ist denkbar weit und 
reicht bis tief in die Gebiete hinein, die heute längst als Einzelwissenschaften 
aus der Philosophie herausgetreten sind, wie Psychologie, Zoologie, Kosmolo-
gie. Die Unterscheidung der diversen Themen der Forschung innerhalb der 
Universalwissenschaft Philosophie erklärt sich aus dem im Verlauf meiner 
Ausführungen hinlänglich aufgewiesenen Sachverhalt, dass die vorsokrati-
schen Forscher sich jeweils den Phänomenen der Natur in voller Breite, ohne 
thematische Einschränkungen und ohne Formulierung einer Nomenklatur für 
die jeweils betrachteten Gebiete zuwandten.  

                                                            
581 Ebd., 249 e 
582 Erler 2006, S. 28 
583 So etwa Diogenes Laertius, a.O., V 2 
584 Vgl. Höffe 2006, S. 19 
585 Vgl. Flashar, a.O., S. 179 L 
586 Flashar spricht von der „problemorientierten Arbeitsweise“ des Aristoteles (a.O., S. 285) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


129 
 

Diese Universalität war möglich, weil der Wissensbestand einfach noch 
gering war. Erst mit der Vermehrung der interessierenden Aspekte und der 
dazu erarbeiteten Erklärungsansätze bilden sich disziplinäre Schwerpunkte 
heraus. Am Schluss der Darstellung zu Anaximenes habe ich vorgreifend und 
die Zwischenschritte übergehend dargestellt, wie sich die von Anaximenes 
wahrgenommenen und allesamt auf die Luft als arché, das heißt Universalma-
terie, zurückgeführten Momente der erfahrenen Wirklichkeit bei Aristoteles zu 
speziellen Abhandlungen kristallisieren587. 

Auch Aristoteles fasst beispielsweise seine diversen Abhandlungen über 
die Tierwelt noch nicht unter dem Begriff der Zoologie zusammen, vielmehr 
stehen diese unter engeren, dem thematischen Schwerpunkt näher stehenden 
Bezeichnungen wie Teile der Tiere588, Fortbewegung der Tiere589 und, schon wei-
ter gefasst, Naturgeschichte der Tiere590. Dennoch trifft er erste und weitreichen-
de begriffliche, terminologische und damit sachliche Festlegungen für die 
Gliederung der Philosophie in Disziplinen. In der Topik, einer seiner Schriften 
zur Logik, ordnet er das Feld schwerpunktmäßig so: „Es gibt, um es nur im 
Umriß zu sagen, drei Klassen von Sätzen und Problemen: die einen sind ethi-
sche, die anderen physikalische [d.h. naturphilosophische] und die dritten lo-
gische (erkenntnistheoretische) Sätze“591. 

Das ist eine Gliederung, die im Laufe der Zeit kanonisch wird und die ih-
re Geltung in der Philosophie bis heute nicht verloren hat; Ethik und Logik 
bilden immer noch Kerndisziplinen und definieren universitäre Lehrstühle. 
Und dass die Physik qua Naturphilosophie ihre Bedeutung eingebüßt hat, ist 
dem mehrfach erwähnten Umstand geschuldet, dass im 17. Jahrhundert, 
wohlgemerkt in bewusster Absetzung gegen die bis dahin maßgebende aristo-
telische Physik, mit der empirisch, experimentell und mathematisch orientier-
ten Wissenschaft, die den aristotelischen Namen Physik qua Untersuchung der 
Physis, der Natur bzw. des physei, naturhaft Seienden, einfach beibehält, ein 
neues physikalisches Paradigma auf den Plan tritt, das auf Grund seines gren-
zenlos tiefen Eindringens in die wirkliche, materielle Textur des Untersu-
chungsobjekts Natur eine derartige, immer zunehmende Fülle von Erkennt-
nissen erarbeitet hat, der gegenüber die schlichte, auf bloß begriffliche Durch-

                                                            
587 Vgl. oben, Kap. I 5.3 
588 Peri zóon morión – De partibus animalium 
589 Peri poreías zóon – De incessu animalium 
590 Istoría zóon – Historia animalium 
591 A.O. I 14, 105 b (Zusatz in eckigen Klammern Sk.) – Zur Frage der aristotelischen Eintei-
lung der Philosophie vgl. auch unten, Kap. III 4. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


130 
 

dringung des Feldes gerichtete Bemühung von Philosophen verblassen und 
anachronistisch wirken musste. 

Diejenigen neuzeitlichen Philosophen, die wie etwa Hegel (um von Schel-
ling nicht zu reden) glaubten, neben der Naturwissenschaft sei Platz für eine 
genuine Naturphilosophie, mussten erleben, dass dieser Zweig ihrer Arbeit 
die geringste Resonanz fand. Heute sind an die Stelle philosophischer Reflexi-
on auf das Wesen der Natur praktisch Erkenntnistheorie und Methodologie 
der Naturwissenschaften getreten; als aktuell bekannt seien hierfür Namen 
wie Karl Popper, Thomas S. Kuhn und Nicholas Rescher genannt. 

Aristoteles ist jedoch nicht nur derjenige, der die Wissenschaften auf brei-
terer Front als seine Vorgänger entfaltet, sondern auch der Theoretiker der 
Wissenschaft als eines systematisch geordneten, auf Ursachenerkenntnis und 
Demonstrierbarkeit gerichteten Wissensganzen, als epistéme oder scientia. 

 
2.3 Exkurs: Logisch Elementares (II) und Logos-Bezug der Wissenschaft 

Zur Vorbereitung der vertieften Analyse von Aristoteles‘ Denkansatz und sei-
nes Versuchs, die von den Vorgängern entwickelten Motive zu integrieren 
und deren Beschränkungen zu überwinden, scheint mir eine weitere kurze 
Reflexion auf die allgemeine Natur des Logischen sowie dessen Bedeutung für 
das erste Hervortreten der Wissenschaft angebracht. 

Betrachten wir das vorsokratische Denken als Ganzes, finden wir als Ge-
nerallinie die Frage nach dem, was eigentlich ist, was die Wirklichkeit (im gan-
zen) konstituiert, was das Seiende, das Unveränderliche im  Wechsel der und 
hinter den Erscheinungen ist, mit den durch Platon und Aristoteles eingeführ-
ten nachsokratischen Termini, die Frage nach dem Seienden, dem Wesen, der 
Substanz oder, mit logischer Akzentuierung: nach dem Allgemeinen. Mit dieser 
Grundfrage ist die Hexis, der Habitus, also die grundsätzliche Haltung oder 
(Ein)Stellung (Position) nicht nur der Vorsokratik, sondern von Wissenschaft 
und Philosophie überhaupt erschlossen. Dass wir die wissenschaftliche Hexis 
aber in den genannten Begriffen ausdrücken (können), verdanken wir vor al-
len anderen dem Aristoteles, der, angeregt durch Platon, die philosophische 
Terminologie maßgeblich geschaffen und wesentlich mehr noch als Erstge-
nannter zu ihrer Ausdifferenzierung beigetragen hat. Wir befinden uns gleich-
sam während der gesamten bisherigen Darstellung bereits auf aristotelischem 
Terrain, ohne seine Vorarbeit vor allem hätten wir für das zu Sagende keine 
Sprache gehabt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


131 
 

 Die ursprünglichen Antworten auf diese Grundfrage nach (dem Was) 
der Wirklichkeit bilden die Abfolge der vorsokratischen Welt- und Seinsent-
würfe, die ich extensiv behandelt habe, und wir können, ja müssen diese Se-
quenz als einen Weg kontinuierlicher und sukzessiver Kritik an den Vorgän-
gern und damit, wie bereits Xenophanes intuiert hat, als Reihe von Versuchen 
zur Verbesserung bzw. Differenzierung der jeweils gefundenen Antworten 
interpretieren. Allerdings blieb die Kritik überwiegend implizit, in der Form, 
dass jeder der Entwürfe meist kommentarlos und ohne direkte Bezugnahme 
auf vorhergehende Denker vor das Publikum gebracht wurde – doch mag die-
ser Eindruck auch durch mangelhafte Überlieferung zustande kommen. Aus-
führliche Bezugnahmen auf Vorgänger werden erst bei Platon und Aristoteles 
greifbar. 

Die Abfolge der frühen Positionen lässt sich stichwortartig so darstellen: 
Sie hebt an mit der Zuweisung der Substanzqualität an die Naturstoffe Wasser 
(Thales) und Luft (Anaximenes), setzt sich fort mit dem schwer greifbaren Un-
begrenzten (Anaximander), dem Feuer (Heraklit), dem durch scharfe Abstrakti-
on gewonnenen Begriff des Seins bei Parmenides, den die Seinsthese mit der 
Naturstoffspekulation integrierenden und mehrere Stoffe ansetzenden Plura-
listen Empedokles und Anaxagoras sowie den ebenfalls zu den Pluralisten ge-
rechneten Atomisten Leukipp und Demokrit, die ihre Substanzen, die Atome, 
durch einen dem parmenideischen vergleichbaren Akt radikaler Abstraktion 
von der Anschauung gewinnen. Der Wechsel der Antworten wird begleitet 
von einer Akzentverschiebung in der Fragestellung: Richtet sich das Fragen 
der Milesier noch auf die arché als Ursprung und Prinzip von Allem, tritt seit 
Parmenides mehr das Moment der Unveränderlichkeit, Unvergänglichkeit 
und dauernden Präsenz des Urgrunds in den Fokus. 

Fragen und Antworten bleiben zunächst vorwiegend im Bereich des An-
schaulich-Gegenständlichen. Das ist bei einigen der Denker wie Thales, 
Anaximenes, Empedokles, Anaxagoras offensichtlich, es gilt ebenso für die 
Atomisten, deren substantielle Entitäten dinglich-materielle Objekte darstel-
len, die nicht grundsätzlich, sondern nur unter den angesetzten empirischen 
Bedingungen als unwahrnehmbar gelten, so dass ihre Konglomerate in die 
Sichtbarkeit treten. Ein logisches (oder wenn man will: ontologisches) Moment 
ist jedoch bereits im Ansatz der Milesier aufzeigbar. Um zu verdeutlichen wo-
rin der logische Aspekt besteht, vollziehe ich erneut eine kurze Reflexion auf 
das Logische als solches, auf die Natur des Logischen592. 
                                                            
592 Vgl. auch die diesbezüglichen Überlegungen im Kontext der Darstellung der Logik des 
Definierens bei Platon oben, Kap. III 1.5.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


132 
 

Der Ort, an dem das Logische sich manifestiert, ist, wie gesagt, die Spra-
che, das Logische erscheint in den sprachlichen Vollzügen. Keine Sprache oh-
ne Logik und vice versa. Die Logizität der Sprache ist fundiert weder im Satz 
noch in den Silben und Buchstaben der Wörter, sondern im Wort selbst als der 
elementaren sinnhaften Einheit. Sätze stellen bereits komplexe logische Struk-
turen dar, bestehen sie doch in der Regel aus mehreren Worten. Silben und 
Buchstaben sind zwar Resultate logischer Operationen, nämlich der Zerle-
gung, Analyse des Wortes in seine letzten phonetischen Elemente, die Laute, 
bzw. in die Silben als kleinste für sich artikulierbare Lautgruppen, doch haben 
Laute und Silben für sich selbst keinen semantischen und damit auch keinen 
logischen Gehalt, sie bedeuten nichts (natürlich mit Ausnahme der aus nur ei-
ner Silbe bestehenden Wörter). 

Dass das Wort elementarer logischer Baustein ist, lässt sich sprachge-
schichtlich durch den Sachverhalt belegen, dass das griechische Herkunfts-
wort des Paronyms Logik, der Ausdruck lógos, eben die Ursprungsbedeutung 
‚Wort‘ hat und ihm erst im Lauf der Zeit die zahlreichen weiteren Bedeutun-
gen wie Aussage, Satz, Darlegung, Rede, Erzählung, Rede, Beredsamkeit, Ge-
spräch, ja Gerücht und Orakelspruch, mit dem Aufkommen der Wissenschaft 
dann auch Behauptung, Lehrsatz, Definition und schließlich sogar Vernunft, 
Proportion und Rechnung zugewachsen sind, die die aus dem Operieren mit 
Worten resultierenden sprachlichen Gebilde in weitem Sinne und schließlich 
dieses Operieren als solches bezeichnen593. 

Seine Funktion als elementarer Bedeutungsträger und zugleich Keimzelle 
des Logischen hat das Wort deshalb inne, weil es selbst einer logischen Opera-
tion entstammt, die in ihm sedimentiert ist. Ich verdeutliche diese These an 
einem beliebigen Nomen, ich wähle wiederum das Wort ‚Baum‘. Mit ‚Baum‘ 
nenne ich etwas jedem (des Deutschen mächtigen) Bekanntes, jenes Pflanzen-
individuum, dem wir auf Schritt und Tritt begegnen. Der Mensch mit Deutsch 
als Muttersprache, der das Wort Baum nicht versteht, ist griechisch ídios, einer, 
der nach eigener Art lebt, privativ, des Zusammenhangs mit den anderen be-
raubt, eben der ‚Idiot‘. Literarisch und auf amüsante Weise hat seinerzeit der 
Autor Peter Bichsel eine solche Person im Helden seiner Kurzgeschichte Ein 
Tisch ist ein Tisch vorgeführt. 

Das Phänomen, dass ein jedes Wort, wie eben auch ‚Baum‘, eine be-
stimmte Bedeutung besitzt (was die an sich sinnlose Lautfolge ‚b – au – m‘ erst 

                                                            
593 Zu den aufgezählten Bedeutungen vgl. Langenscheidt TWB Altgriechisch, Art. lógos 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


133 
 

in den Rang eines Wortes, eines Logos erhebt594), bildet dessen semantischen As-
pekt. Logischen Gehalt hat ‚Baum‘ auf Grund seiner Allgemeinheit. Anders als 
der Eigenname nennt das Nomen (eigentlich: ‚Name‘) oder Substantiv als sol-
ches nicht ein bestimmtes Individuum, sondern eine Klasse, Gruppe von 
durch gemeinsame Merkmale verbundenen Einzelnen. Das Lexem ‚Baum‘ 
trägt zwar eine Bedeutung, reicht jedoch nicht aus zur Bezeichnung eines be-
stimmten Baumes; zu diesem Zweck muss ich spezifizierende Wörter hinzufü-
gen, etwa: dieser Baum dort; der Baum vor meinem Fenster; der höhere dieser 
beiden Bäume; der Baum, der beim letzten Sturm umgefallen ist usw.595 

Dies Moment der Allgemeinheit der Wörter ist weder grammatikalischer 
noch semantischer, sondern eben logischer Natur und eignet nicht nur den 
Nomina; im weitesten Sinne bezeichnet jede Wortart Gattung, Allgemeines: 
‚dieses (hier)‘ meint alles Nahe, sichtbar (oder hörbar, tastbar) Gegenwärtige, 
‚jenes (dort)‘ entsprechend das Fernere, ‚und‘ verweist auf zu schon Genann-
tem Hinzukommendes, ‚damals‘ auf einen in der Vergangenheit liegenden, 
aber nur eben in dieser Hinsicht spezifizierten Vorgang usw. All diese Aus-
drücke geben ihr Gemeintes in allgemeiner Form: ‚damals‘ kann Diverses be-
deuten, in unterschiedlichen Bezügen stehen. Es kann meinen: ‚vergangenes 
Jahr‘ (‚meine Reise damals‘), eine zeitlich schon fernere Situation (‚damals in 
der DDR‘), ein vielleicht noch ferneres historisches Ereignis (‚Im 2. Weltkrieg: 

                                                            
594 Wenn man von Einzelfällen wie den lautmalerischen Wörtern absieht, und auch hinter 
sprachgeschichtliche Zusammenhänge zurückgeht, ergibt sich, dass der Zusammenhang von 
Wortbedeutung und deren lautlicher Repräsentation kontingent ist. Die Bedeutung ‚Baum‘ 
ließe sich ebenso gut durch eine andere Lautfolge darstellen und wird es auch, wie das engli-
sche ‚tree‘ und das französische ‚arbre‘ (lat. ‚arbor‘, ital. ‚albero‘) belegen, zu schweigen von 
den zahllosen anderen Ausdrücken für Baum in den Sprachen der Welt. Welchen Lautfolgen 
in einer bestimmten Sprache ein Sinn korrespondiert und welchen nicht, ist hochgradig zu-
fällig. Ersetze ich zum Beispiel in ‚Baum‘ den Anlaut ‚b‘ durch ein ‚s‘, ein ‚tr‘ oder ein ‚z‘, so 
ergeben sich weitere Wörter, setze ich hingegen ‚l‘ oder ‚p‘, kommt (zumindest im Deut-
schen) Unsinn heraus. 
595 Anschaulich werden diese Verhältnisse am infantilen Spracherwerb. Das Kleinstkind refe-
riert zunächst gestisch, zeigend auf ein gemeintes Objekt und unterstreicht seine Geste mit 
unartikulierten Lauten (‚wauwau‘!) oder dem Indikator ‚da‘. Im nächsten Entwicklungsschritt 
erlernt es die Gattungsnamen (ohne Hinzusetzung des Artikels) und verbindet die Zeigegeste 
mit einem Nomen. Auf ein bestimmtes Ding weisend, nennt es: ‚Baum‘, ‚Haus‘, ‚Hund‘ usw. 
Erst in einer dritten Phase wird die sprachliche Spezifizierung eines intendierten Gegen-
stands erlernt. Nun sagt es: ‚Der Hund da‘, ‚der Baum da ist groß‘ usw. Den folgenden (gro-
ßen) Lernschritt von der Kenntnis und Verwendung der Gattungsnamen zu den Namen der 
Art (‚Die Linde vor unserem Haus‘, ‚Siehst du die knorrige Eiche da am Hang?‘) bewältigen 
Sprecher aus einem intellektuell anspruchslosen Milieu mit wenig elaboriertem sprachlichen 
Code oft gar nicht mehr. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


134 
 

Damals brachte Hitler-Deutschland unermessliches Leid über Europa‘) usw. 
‚Damals‘ bezeichnet also in allgemeiner Form ein beliebiges Vergangenes. 

Die Ausnahme von diesem Allgemeinheitscharakter der Sprache bilden 
die Eigennamen. Diese nennen einzelne Individuen, nicht Gattungen oder 
Spezies. Beweis: Sie lassen sich nicht allgemein, nicht zusammenfassend, nicht 
summierend und definierend verwenden: ‚alle Peter‘, ‚mehrere Claras‘ usw. 
ergibt in der Regel keinen Sinn, denn außer dem gemeinsamen Namen (und 
dem biologischen Geschlecht) lässt sich den betreffenden Individuen nichts 
klassenbildend Gemeinsames zusprechen. Die Aussage ‚Alle Claras sind Mäd-
chen‘ empfinden wir als sinnlos, etwas sinnvoller wäre: ‚Einige Mädchen hei-
ßen Clara‘; wirklichen Informationsgehalt haben eigentlich erst Aussagen wie: 
‚Clara ist ein Mädchenname‘; ‚das Mädchen dort ist Clara‘ und dgl. Die Indi-
viduen mit Namen Clara gehören lediglich mit allen anderen Trägern von Ei-
gennamen zur Gattung Mensch. 

Der Allgemeinheitscharakter der Wörter, die Inhärenz des Logischen in 
diesen Gebilden, erklärt sich daraus, dass in ihnen ein zweifacher Denkakt se-
dimentiert ist: Zum Einen, insofern im Wort ‚Baum‘, um beim Beispiel zu blei-
ben, all jene Pflanzen, die sich ähneln, die sich durch einen bestimmten Kom-
plex gemeinsamer Merkmale (Stamm, Verzweigung in Äste, Hochgewächs, 
Verholzung) von den anderen Pflanzen abheben, identisch gesetzt sind, zum 
Anderen, insofern von den zahllosen Unterschieden zwischen den konkreten 
Bäumen abstrahiert, von den Differenzen der Größe, Farbe, Aststellung, Blatt-
form, Fortpflanzung und weiteren Eigenschaften abgesehen wurde: Nur durch 
den identifizierenden wie den abstraktiven Akt lassen sich die unzähligen 
Baum-Individuen unter den einen Begriff ‚Baum‘ subsumieren596. Diese Sub-
sumption ist gerade die Natur des ‚Begreifens‘: Zusammenfassung des Ähnli-
chen unter einen Begriff, unter einen in einer Hinsicht auf alle zutreffenden 
Ausdruck. Sie vermag ein jeder Teilnehmer der Sprachgemeinschaft, also jeder 
Deutsche (und entsprechend jeder Angehörige einer anderen Sprachgemein-
schaft, der französischen, der englischen usw.), der kein ‚Idiot‘ ist, zu leisten. 
Die unendliche Differenzierung der Dinge nach allen möglichen, in ihrer Ge-
samtheit gar nicht feststellbaren Merkmalen ist im übrigen das Kennzeichen 
                                                            
596 Dass der Allgemeinbegriff (‚Baum‘) als Gattung in diverse Unterbegriffe (‚Arten‘, ‚Unterar-
ten‘ usw.) sich ausdifferenziert, wurde oben, Kap. III 1.5.2 bereits dargelegt. Es versteht sich, 
dass den unter einen Artbegriff fallenden Individuen größere Ähnlichkeit zukommt als den 
Arten einer Gattung: In der Gattung Möbel beispielsweise ähneln die Tische (trotz aller vor-
findlichen Unterschiede) einander mehr, als sich Tisch und Stuhl ähneln, welche, mögen sie 
stilistisch (oder sonst wie) auch noch so harmonieren, eben durch die Artverschiedenheit 
getrennt sind. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


135 
 

der Natur: Die von Leibniz in den Schlosspark geschickten Hannoverschen 
Prinzessinnen mussten begreifen, dass es nicht einmal zwei identische Blätter 
gibt! Ohne die Repräsentation des Ähnlichen (des Identisch-Nichtidentischen) 
im Wort aber ließe sich all dies nicht feststellen: Das Wort der Sprache ist viel-
leicht die erste Tat des Verstandes.  

Zwar ist das Wort die elementare logische Einheit, jedoch der von den-
kenden Menschen gefürchtete Verstoß gegen die Logik hat seinen Ort nie im 
einzelnen Wort. Ein Wort allein kann nicht ‚unlogisch‘ sein, das Unlogische 
tritt erst auf im Redezusammenhang, deren kleinste Einheit der Satz ist. Er-
fahrbar also wird das Logische als Fehler in der Ordnung der Rede. Als simp-
les Beispiel eines logischen Verstoßes diene folgendes Satzgefüge: „Weil es 
regnete, habe ich meinen Schirm daheim gelassen“. Offenbar müsste es logisch 
korrekt heißen: Obwohl es regnete (usw.). Statt der konzessiven Konjunktion, 
die einen unwirksamen Gegengrund artikuliert (Der Regen wäre ein Grund 
gewesen, den Schirm zu ergreifen, dennoch etc.), benutzt der Sprecher das ein-
fach begründende, kausale ‚weil‘, das im gegebenen Kontext in einen Wider-
spruch führt, einen logischen Lapsus darstellt, der die vom Hörer antizipato-
risch unterstellte Sinnhaftigkeit der Aussage (zer)stört. 

Allerdings ließe sich der Satz auch in einer Form auffassen, in der kein 
logischer Verstoß vorläge; an dessen Stelle träte aber Schlimmeres: Sollte der 
Sprecher tatsächlich wegen des Regens seinen Schirm daheim gelassen haben 
(was nahelegt, dass er ihn nur bei trockenem Wetter mit sich führt), entpuppte 
er sich als der schon angesprochene ídios, als der nach eigener Regel Lebende 
und aus der gemeinsamen Vernunft Herausgetretene, vulgo: als Ver-Rückter. 
Dergleichen gibt es bekanntlich auch. 

Aus dem Vorhergehenden wird deutlich, worin das logische Moment im 
milesischen Ursprung wissenschaftlichen Denkens zu suchen ist: Es liegt in 
der Wiederholung und Ausweitung des abstrahierend-identifizierenden Ak-
tes, der in der Sprache vollzogen ist, durch die neue Vorstellung einer Ge-
samtheit der Dinge und der Rückführung des Vielen der Anschauung auf das 
selbst noch anschaulich-gegenständlich bzw. stofflich gedachte Eine und Ein-
zige der arché, in der Identifizierung des Vielen, anscheinend untereinander 
völlig Unverbundenen und Heterogenen, mit dem Einen, das entgegen dem 
Augenschein für Alles die gemeinsame Grundlage ist, eine Operation, die, wie 
wir uns erinnern, Hesiod noch nicht gelang597. Das Logische wird so zu Onto-
Logie, zum Logos vom Seienden, und es entfernt sich weiter von der Anschau-
ung mit der pythagoreischen Rückführung der Dinge auf das Zahlhaft-
                                                            
597 Vgl. oben, Kap. I 8.4.3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


136 
 

Abstrakte, mit der Orientierung auf das Mathematische und in einem weiteren 
Schritt in Heraklits Logosapotheose598 und der Verschiebung der Aufmerk-
samkeit vom Gegenstand auf den Akt des Erkennens selbst, die zur expliziten 
Unterscheidung führt zwischen der nicht zu wahrer Erkenntnis führenden 
Wahrnehmung und einem aus der immanenten Bewegung des Denkens, also 
aus dem eigentlich logischen Operieren, resultierenden ‚echten‘, ‚eigentlichen‘ 
Wissen, wie es Parmenides propagiert und die Atomisten aufgreifen. Letztere 
versuchen zudem, in Vollendung dieser Tendenz, auch mentale Akte wie die 
Wahrnehmung naturalistisch, mittels ihrer Doktrin der Atome, zu erklären599. 

Setzt so bereits mit den Vorsokratikern eine Logifizierung ein, wird diese 
zunächst von Platon (mit Vorarbeit des Sokrates) energisch vorangetrieben, 
indem er das Seiende, das bei ihm nur noch logisch-formal, als Intention des 
Denkens, Gegenständlichkeit bewahrt, unter dem andernorts bereits ange-
sprochenen Titel der Idee als ein ganz dem Denken, dem ‚Geist‘, Angehören-
des setzt: „Und von den ersteren, [das heißt den vielfältigen Dingen] sagen 
wir, daß sie gesehen, von den Ideen aber, daß sie gedacht, aber nicht gesehen 
werden“600. 

Platon instituiert so als eigentliche Praxis des von ihm als Philosophie be-
zeichneten Vollzugs die Entwicklung von Gedankenbestimmungen über ein 
als seiend angesetztes Gedachtes. Dieser Vollzug ist das Logische: sich auf sich 
selbst richtendes und seine Vollzüge als real setzendes Denken. Insofern die-
ser Vollzug gegen vergleichbare, aber anschauungsnähere, konkretere Vollzü-
ge, wie etwa das auf Beobachtung basierende Denken über Natur, abgehoben 
wird, ist es berechtigt, ihn als „Logosphilosophie“601 zu spezifizieren. Soweit 
das über alle Erfahrung Hinausgehende, das sogenannte „Göttliche“602, Ge-
genstand des Vollzugs ist, bürgert sich der von Platon selbst geprägte Termi-
nus Theologie (theología)603 bzw. später der Ausdruck Metaphysik dafür ein, und 
sofern er die Dinge unter dem Aspekt ihres Seiendseins thematisiert und sich 
auf dessen immanente Gliederung richtet, ergibt sich die Bezeichnung Ontolo-
gie. Ontologie ist die Akzentuierung des Logischen unter der Generalthesis 
des Seins. 

                                                            
598 Vgl. DK 22 B 2; 41; 73 et passim 
599 Vgl. oben, Kap. II 8.8.2 
600 Politeia 507 b (Zusatz Sk.) 
601 Gadamer 1978, S. 6 passim 
602 Vgl.: „Der Philosoph aber, der mit dem Göttlichen und Makellosen umgeht, wird selbst 
göttlich und makellos“ (Pol. 500 c-d) 
603 Vgl. Politeia 379 a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


137 
 

Platon ist der eigentliche Begründer dieser Denkform, und Aristoteles 
wird ihr Meister und Vollender, auf den bis in die Neuzeit nichts essentiell 
Neues mehr folgt. Beider Gedanken werden über zweitausend Jahre nur noch 
modifiziert. Bis heute werden sie interpretiert, das heißt einem immer adäqua-
teren Verständnis zuzuführen versucht; der Adept der Philosophie muss, 
wenn seine philosophische Bildung gründlich ausfallen soll, ihre philosophi-
schen Systeme in direkter Auseinandersetzung mit den zentralen Texten sich 
aneignen und darf sie nicht nur in philosophiegeschichtlichen Darstellungen 
zur Kenntnis nehmen, wie es wohl für die anderen, weit weniger komplexen 
antiken Doktrinen ausreicht, für die Vorsokratiker ebenso wie für die in helle-
nistischer Epoche entwickelten Welt- und Lebensdeutungen der Epikureer, 
Stoiker, Skeptiker oder für den die Philosophie ins Mystische steigernden 
Neuplatonismus. 

 
2.4 Elemente aristotelischer Logik  

2.4.1 Logik des Konkreten: die Kategorien  

Aristoteles‘ Distanzierung von Platons Konzept der Entwertung der Welt (der 
Erscheinungen) und der emphatischen Verschiebung des Seins und Wesens in 
die Transzendenz beginnt bereits früh, noch in der Akademieperiode, zur Zeit  
der Erarbeitung der mutmaßlich ältesten Werkgruppe, den von den 
(spät)antiken Bearbeitern unter dem Titel Organon (<Werkzeug>) zusammen-
gefassten logischen Schriften604. 

Bereits die im Corpus des Organon  stets  an die erste Stelle gesetzte und 
vielleicht auch als erste entstandene Schrift mit dem Titel Kategorien (<katego-
ríai>, <categoriae>)605 stellt, auch wenn sie von den akademischen Diskussio-
nen mit Platon und dessen weiteren Schülern angeregt sein dürfte606, einen 
Geniestreich des jungen Aristoteles dar, wendet sie doch das reduktive Ver-
fahren der Vorsokratiker, alle Dinge auf ihre letzten, elementarsten, selbst un-
vergänglichen und unveränderlichen (materiellen) Einheiten zurückzuführen, 
auf die Handlungen des Denkens und Sprechens selbst an und unternimmt es, 
wie Empedokles seine vier die materielle Welt konstituierenden Elemente zu-
sammenstellte, einen Satz von Elementen der Rede zu definieren, aus denen 

                                                            
604 Zu den einzelnen Titeln dieser fünf Schriften umfassenden Gruppe vgl. oben, Kap. III 2.2 
605 Zur Problematik der Chronologie und Gruppierung der einzelnen Titel des Organon sowie 
der Echtheitsfrage vgl. Flashar, a.O., S. 220f.  
606 Zu Platons Anregungsfunktion vgl. oben, Kap. III 1.5.4 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


138 
 

alles Sprechen sich aufbaut und die wir mit eingebürgertem Begriff als „Aus-
sageformen“607 bezeichnen. Mit diesem Ansatz der Betrachtung, dessen erste, 
durch Platon entwickelte Fragestellungen in dem diesem gewidmeten Teil an 
wenigen Beispielen aufgezeigt wurden und der sich durch Aristoteles selbst in 
eine Reihe weiterer Aspekte zu systematischer Form differenzieren wird, ist 
die Logik als neues Feld theoretischer Untersuchung konstituiert. 

In meiner eigenen elementaren logischen Reflexion im vorhergehenden 
Kapitel habe ich auf den Allgemeinheitscharakter der Wörter hingewiesen, der 
darin liegt, dass sie an sich stets nur Gattungen von Gegenständen und Merk-
malen (Baum, Haus, Mensch, Tisch, dies, jenes, hier, dort usw.) und, mit Aus-
nahme der Eigennamen, nicht das einzelne Individuum der Gattung bezeich-
nen. In der menschlichen Sprache, denn diese Natur des Wortes dürfte trotz 
großer Verschiedenheit der logisch-semantischen Systeme für alle Human-
sprachen gleichermaßen gelten, liegt damit selbst ein reduktives, klassenbil-
dendes Moment, indem sie die Einzeldinge auf ihr allgemeines Charakteristi-
kum reduziert und solcherart zu größeren Einheiten, eben Klassen, zusam-
menfasst. In dieser eigenartigen Leistung der Sprache wurzelt die menschliche 
‚Geistigkeit‘, an der jeder teilhat, der sinnvoll zu sprechen vermag; dies aber 
sind im Prinzip Alle, so dass wir die Sprache als ein grundsätzlich Gleichheit 
stiftendes und diese implizit postulierendes Prinzip betrachten müssen, da es 
einen im essentiellen Sinn ‚geistlosen‘ Menschen gar nicht gibt (auch wenn die 
sprachlichen Äußerungen der Einzelnen oft zum Verzweifeln dumm erschei-
nen!) Der Allgemeinheitscharakter der Sprache wird erstmals durch Platon 
und seine Schule reflektiert und ins Bewusstsein gehoben, was deren Bezeich-
nung als Logosphilosophie legitimiert – und im Niederschreiben dieser Überle-
gungen wird einem selbst bewusst, wie sehr unsere ganze Theorie in diesen 
Leistungen der philosophischen Gründergestalten wurzelt. 

Aristoteles glaubt nun, an der Sprache noch ein weiteres Reduktionsprin-
zip zu entdecken und somit den Reduktionismus noch um einen Schritt weiter 
treiben zu können. Die Herausarbeitung dieses Prinzips wäre dann der erste 
theoretische, da der Reflexion angehörende Schritt in Richtung einer Logik, 
denn die in der Sprache als solcher gegebene Reduktivität ist gleichsam na-
turwüchsiger Logos, und zwar apriorischen Charakters, insofern er jedem Spre-
chenden als transzendentale Bedingung, als ‚Bedingung der Möglichkeit‘608 des 
Sprechens vorgegeben ist, an die er gebunden bleibt. 

                                                            
607 Vgl. zum Beispiel Flashar, a.O., S. 220 L 
608 Vgl. zu dieser Terminologie Kant: „Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht 
sowohl mit Gegenständen, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen, so fern 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


139 
 

Und zwar glaubt Aristoteles den gesamten Bestand der Sprache an Wör-
tern (zunächst beschränkt er sich auf diese kleinste sprachliche Sinneinheit) 
nach der Art und Weise, wie die Wörter ihr Gesagtes repräsentieren, unter 
zehn selbst nicht mehr weiter reduzierbare Klassen ordnen zu können. Diese 
Klassen bezeichnet er mit bis heute benutztem Terminus als Kategorien (<kate-
goríai>, <categoriae>, mittelalterlich <praedicamenta>); das griechische Wort ist 
der forensischen Sprache entlehnt und bedeutete ursprünglich ‚Anklage‘.  

Ich gebe von den aristotelischen Kategorien – ebenso wegen ihrer Klar-
heit und Einfachheit wie wegen ihrer großen philosophischen Bedeutung – 
eine knappe, aber komplette Präsentation, die einen Eindruck davon vermit-
teln wird, wie sehr Aristoteles von der Sprache her denkt. Die Bezugnahme 
auf die Kategorien durchzieht im übrigen Aristoteles‘ weitere Schriften, er 
greift an diversen Stellen auf dies logische Prinzip zurück, auch wenn er sie 
nicht immer vollzählig aufführt und ihre Bedeutung je nach Kontext unter-
schiedlich akzentuiert. 

Aristoteles selbst führt die Kategorien in Form einer schlichten Aufzäh-
lung ein: „Jedes ohne Verbindung gesprochene Wort bezeichnet entweder eine 
Substanz oder eine Quantität oder eine Qualität oder eine Relation oder ein 
Wo oder ein Wann oder eine Lage oder ein Haben oder ein Wirken oder ein 
Leiden“609. 

Dieser begrifflichen Unterscheidung der Kategorien lässt er im gleichen 
Kapitel deren ebenso leicht fassliche Illustration, also die Kategorisierung von 
Beispielwörtern, folgen: „Substanz, um es im Umriß (nur allgemein) zu sagen, 
ist z.B. ein Mensch, ein Pferd; ein Quantitatives [ist] z. B. ein zwei, ein drei El-
len Langes; ein Qualitatives z.B. ein Weißes, ein der Grammatik Kundiges; ein 
Relatives z.B. ein Doppeltes, Halbes, Größeres; ein Wo z.B. [auf dem Markt], 
im Lyzeum; ein Wann z.B. gestern, voriges Jahr; eine Lage z.B. er liegt, sitzt; 

                                                                                                                                                                                          
diese a priori möglich sein soll, überhaupt beschäftigt“ (KrV, B 25). In der Tat: Dieses Apriori 
der Sprache, das Allgemeine zu bezeichnen, scheint mir in Hinsicht auf Performanz das ei-
gentliche und grundlegende, weil Denken überhaupt erst ermöglichende Apriori zu sein. 
Selbst der mathematische Apriorismus basiert darauf als seiner Voraussetzung, denn Zählen 
ist zuallererst ein sprachlicher Akt und auch Zahlwörter haben Gattungscharakter. Gehen wir 
allerdings hinter die performative Ebene auf die der Sprachstruktur selbst zurück, ergibt sich 
ein Implikationsverhältnis von Sprache und Denken auf Grund der Tatsache, dass in der 
Sprache logische Strukturen ebenso wie Bedeutungen sedimentiert sind. Die Genese des 
logisch-semantischen Systems Sprache entzieht sich wohl prinzipiell einer restlosen Erklä-
rung. 
609 Kategorien, Kap. 4, 1 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


140 
 

ein Haben z.B. er ist beschuht, bewaffnet; ein Wirken z.B. er schneidet, brennt; 
ein Leiden z.B. er wird geschnitten, gebrannt“610. 

Worin liegt aber die Bedeutung, der philosophische Gehalt solcher Bestim-
mungen (denn spätestens von Platon und Aristoteles an müssen wir die Philo-
sophie als theoretischen Vollzug sui generis ansehen)? Nun, ganz allgemein 
gesprochen stellen sie einen originellen, in dieser Form noch nicht vollzogenen 
Zugriff, eine neue Antwort auf die philosophische Grundfrage nach dem Was 
der Wirklichkeit dar, und zwar eine Antwort, die sich denkbar nah an den 
primären Erfahrungshorizont der Menschen hält. Denn durch die Begriffe, un-
ter denen Aristoteles zufolge alle Wörter der Sprache klassifiziert und denen 
sie subsumiert werden können, etwa dass sie eine Qualität (eine Beschaffen-
heit, ein Wie-etwas-ist) bezeichnen oder eine Menge (Quantität) definieren o-
der den Ort (das Wo bzw. Wohin) und die Zeit (Das Wann) einer Handlung 
oder Ereignisses angeben, werden Bezüge bezeichnet, die im elementaren Le-
bensvollzug ständig präsent sind. Das Quantitative, das heißt Größe oder 
Kleinheit, Leichte oder Schwere, Länge, Breite, Höhe von etwas bestimmt 
ebenso wie das Qualitative, also die die Beschaffenheit, das Wie-beschaffen-
Sein in jedem Sinne, den Alltag der Händler wie der Handwerker und über-
haupt eines jeden irgendwie Tätigen.  

Die sprachlich-gedanklichen Akte der elementaren menschlichen Wirk-
lichkeit in dieser Weise zu typisieren und zu klassifizieren, unter Begriffe zu 
fassen, ist sicher das Neue bei Aristoteles. In diesem Sinne vertritt die For-
schung die Auffassung, dass die Einführung des Gedankens von Kategorien 
„eine originale Leistung des Aristoteles [ist]“611. Und zwar eine epochale Leis-
tung, denn bekanntlich wird der Begriff der Kategorie im gebildeten Diskurs 
noch heute geläufig verwendet. Ja, die Kategorisierung, das heißt die Subsump-
tion von Einzeldingen bzw. Artbegriffen auf Grund von gemeinsamen Merk-
malen unter kategoriale Begriffe bzw. Gattungen ist ein elementares rationales 
Prinzip, insbesondere der Neuzeit. Während Aristoteles selbst das von ihm in 
der Logik entwickelte kategoriale Prinzip auch in die Biologie einführte, in-
dem er erste Taxonomien entwickelte, fungiert es heute wohl in allen Wissen-
schaften als Mittel der Sammlung und Ordnung von Daten; von einer Wissen-
schaft wie der Statistik kann man vielleicht behaupten, dass sie auf diesem 

                                                            
610 Ebd., 1 b-2 a – In der deutschen Übersetzung erscheinen die Beispielwörter nicht verein-
zelt, sondern zur Verdeutlichung in kurze Phrasen eingefügt. Das Griechische mit seinem 
reichen Formenbestand vermag die Bestimmungen ohne zusätzliche Partikel, allein durch 
die Kasus der Nomen oder die Beugeformen der Verben auszudrücken. 
611 Baumgärtner u.a.: Art. Kategorie. HWPh 4, Sp.714 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


141 
 

Prinzip überhaupt basiert. Kategorisierung bildet auch einen basalen Vollzug 
allen Verwaltens. 

Besonders interessant in Aristoteles‘ Kategorientheorie scheinen mir seine 
Aussagen zur Kategorie der ousía, ein Begriff, der im Deutschen in der Regel 
durch die Termini Substanz und Wesen wiedergegeben wird. Begegnet ist uns 
dieser Begriff bereits bei Platon612, der ihn selbst als philosophischen Terminus 
eingeführt hat. Bei Platon bezeichnet der Begriff „die unveränderlichen eidê [] 
im Gegensatz zu ihren Abbildern [], den im Werden [] begriffenen Gegenstän-
den der sinnlichen Welt“613, also die Ideen. Das bedeutet, dass Platon den uns 
heute als logisch-formales Ordnungsprinzip geläufigen Begriff sogleich ontolo-
gisch-metaphysisch überhöht hat.  

Über diese von Platon vollzogene Überordnung der Idee über das an die-
ser nur partizipierende Einzelding habe ich ausführlich gehandelt614. Um 
nochmals ein (von Platon selbst benutztes) Beispiel zu geben, stellt sich für ihn 
das Verhältnis so dar, dass er der Idee, dem allgemeinen Begriff der Sache, et-
wa des Tisches, also dessen – horribile dictu – ‚Tischheit‘, höhere Realität zu-
spricht als dem konkreten Einzelding selbst, diesem und jenem wirklichen 
Tisch also. Aus dieser Voraussetzung zieht Platon dann den Schluss, dass der 
Verfertiger eines Dings, sei es im Handwerk der Tischler, in der Kunst der die 
Dinge der Welt in effigie herstellende Maler oder Dichter (allen voran Homer!) 
nur ein Nachahmer von Ideen ist, der „weit vom Wahren entfernt [ist]“615 und 
„vom Seienden keine Kenntnis hat, sondern nur vom Erscheinenden“616. Ich 
hatte ferner zu unterschiedlichen Gelegenheiten auch die Korrespondenz zwi-
schen diesem ontologischen Ansatz Platons und seiner Ethik der Leibaversion 
und Weltverneinung herausgestellt, die darin liegt, dass Platon den Körper 
zur bloßen Erscheinung herabsetzt und die Qualität, Wesen zu sein, der Seele 
zuerkennt. 

Der Wendung Platons zu den Ideen, seiner ‚Flucht in die Logoi‘, die eben 
durch die Ideen repräsentiert werden, korrespondiert philosophisch – und be-
zogen auf die sublunare Welt – die Flucht aus den Phänomenen617, die wohl 

                                                            
612 Vgl. oben, Kap. 1.5.4 
613 Horn/Rapp: Art. ousía, WaPh S. 321 L 
614 Vgl. oben, Kap. III 1.7 passim 
615 Politeia 598 b 
616 Ebd., 601 b 
617 Die Platon zugeschriebene Forderung an die Wissenschaft, die Phänomene zu retten (vgl. 
oben, Kap. II 5), scheint zur vorliegenden These seiner Flucht aus den Phänomenen im Wi-
derspruch zu stehen. Jedoch gilt Platons Sorge lediglich der Gestirnwelt. Hier beunruhigen 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


142 
 

psychologisch als Flucht vor den Phänomenen, vor deren ungeordneter Vielfalt, 
ihrem unvermittelten Sich-Aufdrängen und ihrer Widersprüchlichkeit, gedeu-
tet werden muss618. 

An diesem platonischen Wirklichkeitsmodell nimmt Aristoteles mit sei-
ner Konzeption der Kategorien und insbesondere der Fassung der Substanz- 
bzw. ousía-Kategorie eine sehr entschiedene und für seinen weiteren Denkweg 
grundsätzlich in Geltung bleibende Justierung vor. 

In wohl bewusster Gegenstellung zu Platons Verkehrung der Erfah-
rungswirklichkeit, seiner Forderung „einer radikalen und schmerzhaften Um-
kehr des Denkens“619, seiner Tendenz zur Leugnung der Welt der Erscheinun-
gen und der Hinwendung zum ‚Idealen‘, ‚Himmlischen‘, ‚Geistigen‘, restituiert 
Aristoteles die Würde der Erscheinungswelt und verankert die Philosophie im 
gemeinsamen Erfahrungsraum der Menschen, um nochmals die zitierte For-
mulierung Kants anzuführen: im „fruchtbaren Bathos der Erfahrung“620. 

Aristoteles‘ Korrektur erfolgt nun speziell durch die Neufassung des 
ousía-Begriffs in der Kategorienschrift, insofern als Substanzen nicht mehr 
transzendente Wesenheiten, wie die platonischen Ideen, sondern die konkre-
ten Einzeldinge, der Mensch, das Pferd usf., angesetzt werden. Das einzelne 
Ding als Substanz ist Subjekt, Träger, Substrat (hypokeímenon, substratum) der 
unterschiedlichen quantitativen und qualitativen Bestimmtheiten, das in deren 
Veränderungen als Identisches beharrt. In der Aussage beziehen wir die 
Quantität, die Qualität usw. auf einen Träger, sagen zum Beispiel das Weiß-
                                                                                                                                                                                          
ihn die sich der Beobachtung darbietenden Abweichungen der Umläufe von dem mit genia-
ler Intuition von ihm postulierten Ideal der Kreislinie. 
618 Wenn der Platon-Gegner Nietzsche in seiner frühen Schrift Die Geburt der Tragödie aus 
dem Geist der Musik befindet: „Denn nur als ästhetisches Phänomen ist das Dasein und die 
Welt auf ewig gerechtfertigt“ (Werke I, S. 40, Kap. 5), so ist damit ziemlich genau die Gegen-
position zu Platon bezeichnet, und es wird deutlich, wie sehr schon der junge Nietzsche aus 
dieser Gegnerschaft zu Platon denkt. Nietzsches Redeweise ist eigentlich tautologisch, denn 
Gegenstand des Ästhetischen, der aisthesis oder Wahrnehmung, sind ja die phainómena, das 
sinnenfällig sich Zeigende. Gerade Letzteres hat für Platon Daseinsrecht allenfalls als termi-
nus a quo, als Ausgangspunkt der Hinwendung der Seele zu den ewigen Wesenheiten, den 
Ideen. In dem Zusammenhang ist auch zu erinnern an Platons affirmative Beschreibung des 
Philosophen als einer Person, die nicht wisse, ob ihr Nachbar „überhaupt ein Mensch ist o-
der sonst eine Kreatur“ (Theätet 174 d), aber über „das eigentliche Wesen des Menschen [] 
unermüdlich forsche“ (ebd.) – Zur Bedeutung von Nietzsches Diktum im engeren Sinn von 
schöner Erscheinung vgl. dessen Illustration an einer Episode aus Homer oben, Kap. I 7.5. 
619 E. Dönt: Einführung zu den Parva Naturalia, S. 13 – Vgl. die Aussage der Politeia: „[Die] 
Umkehrung der Seele aus einer Art nächtlichen Tages zum wahren Tag [des Seienden ist] 
nicht eine Umwendung so leichter Art wie die der Scherbenstücke im Scherbenspiel“ (521 c); 
vgl. ferner oben, Kap. III 1.2 passim. 
620 Prolegomena 373 (A) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


143 
 

sein als Prädikat des Menschen aus und nicht umgekehrt das Menschsein als 
Prädikat des Weißen. Während Platon an der Idee, dem Ansich, sei es das 
Weiße an sich, die Gerechtigkeit als solche, die Idee des Tisches, interessiert 
ist, geht es dem Aristoteles der Kategorien um die Konkretion solcher Allge-
meinheiten in ihren einzelnen Substraten. 

Dabei zeigt nichts besser Aristoteles‘ Interesse am Konkreten als die von 
ihm an der Substanz-Kategorie vorgenommene Differenzierung in Erste und 
Zweite Substanzen – und sie zeigt zugleich, wie sehr er aus der Sprache denkt. 

Erste Substanz, „Substanz im eigentlichen, ursprünglichsten Sinne“621, ist 
das einzelne Individuum, „wie z.B. ein bestimmter Mensch oder ein bestimm-
tes Pferd“622. Dass aber diese Substanzen so mit dem allgemeinen Begriff, mit 
ihrem Artnamen ‚Mensch‘, ‚Pferd‘ usw. bezeichnet werden, und anders ist es 
ja nicht möglich, scheint dem Aristoteles offenbar schon ein Zuviel des Allge-
meinen, scheint ihm die Gefahr der (bewusstseinsmäßigen) Verflüchtigung 
der Konkretheit zu enthalten. Um diese gegen solche Gefahr abzusichern, de-
finiert er kurzerhand diese allgemeinen Bezeichnungen als Zweite Substanzen: 
„Zweite Substanzen heißen die Arten, zu denen die Substanzen im ersten Sin-
ne gehören. So gehört z.B. ein bestimmter Mensch zu der Art Mensch und die 
Gattung der Art ist das Sinnenwesen. Sie also heißen [zweite] Substanzen, 
Mensch z.B. und Sinnenwesen“623.  

Mit dieser Dichotomisierung der Substanz in Erste und Zweite sichert 
Aristoteles die in der Sprache repräsentierte Wirklichkeit dagegen ab, dass das 
Individuum, also Sokrates, Kriton, das Pferd Sirius, Stuhl und Tisch in mei-
nem Zimmer, sich theoretisch nicht in platonischer Manier unversehens wie-
der zum bloßen Exemplar ihres Begriffs, zum Teilhaber an der Idee verflüchti-
gen. Das Individuum in seiner Vereinzelung ist Substanz, real, unabhängig 
von jeder Art- und Gattungsbestimmtheit. Erste Substanz sein bedeutet für 
Aristoteles, souveräner Träger sinnlicher Bestimmtheit zu sein; die Bestim-
mungen werden „entweder von den ersten Substanzen als Subjekt ausgesagt 
oder [sind] in ihnen als dem Subjekt“624. 

Man könnte versucht sein, Aristoteles‘ Unterscheidung von erster und 
zweiter Substanz entgegenzuhalten, dass ein nicht artmäßig bestimmtes Indi-
viduum, ein Individuum als solches, ein Ding der Unmöglichkeit ist. Aber so 
will Aristoteles seine Differenzierung wohl auch nicht verstanden wissen. Ers-

                                                            
621 Kategorien 5, 2 a 
622 Ebd. 
623 Ebd. (Zusatz Sk.) 
624 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


144 
 

te und zweite Substanz stellen keine unterschiedlichen Entitäten dar. In die-
sem Falle würden sie ja auch unterschiedliche Kategorien konstituieren. Aber 
Aristoteles setzt nur eine Kategorie Substanz an; die Zehnzahl der Kategorien 
bleibt gewahrt. Eher ist die Unterscheidung so aufzufassen, dass die scheinba-
re Zweiheit der Substanzen durch Abstraktion gewonnene Aspekte der sub-
stantiellen Entität des artmäßig bestimmten Individuums darstellen, so wie ja 
auch die anderen Kategorien keine Entitäten definieren, sondern Momente der 
einzigen Entität Substanz darstellen, von der sie nur abstraktiv abgehoben 
werden. Die substantiale Differenzierung hat, wenn man so sagen will, nur 
logische, nicht aber ontologische Realität. 

Jedenfalls erhalten aber die Ersten Substanzen einen besonderen Wertak-
zent, cum grano salis „einen herausragenden ontologischen Status“625, sozusa-
gen einen Bonus an Konkretheit, „heißen [doch] die ersten Substanzen deshalb 
in vorzüglichem Sinne Substanzen, weil sie Subjekt von allem anderen sind 
und alles andere von ihnen ausgesagt wird“626. Nicht nur wird von Sokrates 
weiß oder schwarz, schön oder hässlich, alt oder jung, gebildet oder ungebil-
det ausgesagt, auch die zweite Substanz, der Artname ‚Mensch‘, ferner die 
Gattung, ‚Sinnenwesen‘, wird von ihm als dem Träger ausgesagt. Dennoch, 
die Art ist ebenfalls Substanz, ist als solche den (anderen) Prädikaten überge-
ordnet, in dem Sinne, dass sie das in der Sprache als elementarer Gestalt der 
Geistigkeit sedimentierte wesentliche Sein des Sokrates aussagt, dass er nämlich 
Mensch ist und nicht Pferd oder sonst etwas. Dagegen sind die weiteren Prä-
dikate, zum Beispiel das Alt- oder Jungsein, nur kontingent oder akzidentell, 
kommen dem Sokrates nur beziehungsweise und zufällig zu: Er war einst jung 
und ist jetzt alt, ohne dass sich die Substanz geändert hätte: Er ist nach wie vor 
Sokrates, dieser einzelne Mensch – auch wenn, wie uns die Medizin belehrt, 
im Verlauf seines langen Lebens fast alle Zellen, aus denen der Organismus 
sich aufbaut, schon mehrmals durch neue ersetzt wurden627. 

Auch was die Prädizierung, die Zuweisung von Prädikaten an die indi-
viduelle Substanz, anbelangt, bewährt sich Aristoteles‘ Differenzierung. Die 
Prädizierung von Merkmalen im Sinne der anderen Kategorien, von wie-
beschaffen und wie-groß, wann, wo und was-tuend oder -leidend etc. ergibt näm-
lich nur Sinn in Bezug auf das Individuum und nicht in Bezug auf die Art. 
Nur von einem bestimmten Menschen und von einem bestimmten Pferd kann 

                                                            
625 Brüllmann/Fischer: Art. hypokeímenon/zugrundeliegend, Subjekt, Substrat; AL, S. 280 
626 A.O., 2b 
627 Diese Beobachtung ist gleichsam das moderne Äquivalent zu dem im Folgenden themati-
sierten Paradoxon vom Schiff des Theseus. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


145 
 

ich im Sinne der aristotelischen Kategorien prädizieren, weiß zu sein oder 
schwarz, jung oder alt, fünf Ellen hoch, auf dem Markt usw. Was sich, ohne 
Individualbezug, von der Art als solcher aussagen lässt, also das Allgemeine, 
ergibt sich erst aus der vergleichenden Betrachtung der Individuen. 

Und trotz späterer Erweiterung des ousía-Konzepts hält Aristoteles auch 
dann noch an der Privilegierung der Einzeldinge als primärer Substanzen, das 
heißt als Träger spezifizierender Bestimmungen, fest. So äußert er in der Phy-
sik bezüglich der Frage nach dem ontologischen Status von kategorialen Zu-
weisungen: „Denn keine der übrigen Bestimmungen [von Merkmalen], außer 
dem Ding, kann für sich vorkommen: alle anderen werden doch nur von dem 
Ding als ihrer Grundlage ausgesagt“628. 

Den gedanklichen Kontext der Kategorienkonzeption, die sich philoso-
phisch ja mit der Unterscheidung von Sein und Erscheinung seit Parmenides, 
Demokrit und Platon vorbereitete, vermögen auch bestimmte zeitgenössische 
Sophismen und Paradoxa wie die durch Plutarch überlieferte Legende vom 
Schiff des Theseus zu verdeutlichen629. Dabei geht es um die logische Frage, ob 
ein Artefakt, dessen gesamte Teile im Lauf der Zeit ersetzt werden, noch das-
selbe Ding ist oder ob es seine Identität eingebüßt hat. Im vorliegenden Ge-
dankenexperiment ist der historisch-legendenhafte Kontext der, dass die 
Athener den mythischen Heros Theseus als (einen der) Ahnherrn ihres Ge-
meinwesens und von dessen demokratischer Ordnung verehrten; Theseus war 
athenischer Staatsheros. Zur Erinnerung an ihn sollen sie das Schiff, mit dem 
Theseus seine wagemutigen Unternehmungen durchführte, als Denkmal er-
halten haben. Im Laufe der Zeit, deren Zahn bekanntlich ja an allem nagt, 
werden, um das Schiff zu konservieren, sukzessive alle inzwischen morsch 
gewordenen Planken ausgetauscht, so dass am Ende kein Stück des ursprüng-
lichen Bestands an dem Schiff mehr vorhanden ist. Ist es nun noch dasselbe 
Schiff (Position A) oder ist es ein anderes geworden (Position B)? 

Wahrscheinlich hat Aristoteles bei der Konzeption seiner Lehre von den 
Kategorien nicht dieses Paradox im Auge gehabt, aber er liefert mit den Kate-
gorien einen Beitrag zu dessen Lösung. Denn m.E. lässt sich mittels der Kate-
gorie der Substanz die Frage lösen, und zwar zugunsten der Position A, so 
dass sich das Paradox als nur scheinbares erweist. Der Vertreter der Auffas-
sung B folgt nämlich einem beschränkten logos, indem er die Identität der Sa-
che in das Material setzt, aus dem sie besteht. Diese Gleichsetzung der Identi-
tät, wir können auch sagen: der Substanz, mit der Materialität wäre für Aristo-
                                                            
628 Phys. I 2, 185 a 31f. (Zusatz Sk.) 
629 Vgl. dazu etwa den einschlägigen Artikel auf Wikipedia. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


146 
 

teles logisch eine Verkürzung der Wirklichkeit. Zwar wird die Materie in der 
frühen Schrift nicht als Kategorie gesetzt – die Form-Materie-Unterscheidung, 
der sog. Hylemorphismus, ergibt sich Aristoteles erst später – wir können aber, 
auch im Blick auf die künftige Erschließung dieser Begriffe, unterstellen, dass 
Aristoteles die Materialität unter die Akzidenzien gesetzt hätte, und zwar unter 
die Kategorie der Qualität, der Beschaffenheit (‚aus Holz‘). Er hätte darin je-
doch nicht die Substanz des Schiffs gesehen, nicht dessen „dauerhaftes Wesen 
im Gegensatz zu den variablen äußeren Merkmalen“630, welches vielmehr a) in 
seiner Natur als Schiff und b) in seiner Beziehung auf den verehrten mythi-
schen Helden bestand. Erst die völlige Zerstörung des Schiffs oder auch das 
Vergessen des ursprünglichen Bezugs hätten diese Substanz korrumpiert.  

Einzelne Modifikationen jedoch ändern die Identität der Sache nicht. Wir 
würden das Schiff ja auch als Schiff des Theseus ansprechen, das heißt seine 
Identität unterstellen, wenn die morschen Teile nicht ersetzt und das Schiff 
allmählich zum Torso verkommen würde. Und doch änderte, in strenger Be-
trachtung, auch dieser Prozess, der sich unter Naturbedingungen, das heißt 
den Bedingungen der Endlichkeit, ständig an allem Körperlichen vollzieht, die 
Identität des Objekts. 

Wir müssen uns bei alledem bewusst halten, dass wir auf Grund der im 
Bewusstsein verwurzelten Identifizierung von Denken und Sein dazu tendie-
ren, logische Bestimmungen als Eigenschaften des Objekts aufzufassen. So sa-
gen wir: „Das Schiff ist das gleiche“ oder: „Es ist nicht mehr dasselbe, sondern 
ist ein anderes geworden“  oder: „Dies Schiff hat Ähnlichkeit mit jenem“. Wir 
betrachten Zuordnungen wie ‚gleich‘ und ‚verschieden‘ als Eigenschaft des 
jeweiligen Dinges. Dies trifft aber keineswegs den Sachverhalt. Wir referieren 
mit unseren Aussagen auf die Dinge, aber das bedeutet nicht, dass wir sie in 
irgendeiner Form haben. Die Dinge verharren vielmehr unberührt von unseren 
Zuschreibungen in selbstgenügsamer Transzendenz, man ist versucht zu sagen: 
in ihrer Opazität. Zuweisungen wie ‚identisch‘, ‚gleich‘, ‚ähnlich‘, ‚verschieden‘ 
sind nicht Eigenschaften der Dinge, sondern artikulieren unsere diesbezügli-
chen Beobachtungen. Dem ‚Schiff des Theseus‘ ist es insofern akzidentell, dem 
Theseus angehört zu haben, es ist einfach da, von den Schiffsbauern auf der 
Basis ihres Wissens und nach bestimmten Vorgaben hergestellt, und wer sich 
seiner bemächtigt, dessen ist es. Gleiches gilt für den vorgestellten Austausch 
der Planken: So lange die essentiellen Merkmale des Schiffs, sagen wir: 
Schwimmtauglichkeit und Steuerbarkeit, bestehen, so lange ist es Schiff und 
genügt als Ding seinem Begriff. Ob es zu einem ‚anderen‘ wird durch den 
                                                            
630 Horn/Rapp: Art.: ousia. WaPh, S. 321 L 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


147 
 

Austausch seiner Planken, betrifft sein Schiffsein nicht, das ist nur Räsonne-
ment und insofern ohne Gewicht.  

Und mit diesem hypothetischen, aus seiner Kategorienlehre extrapolier-
baren Urteil zeigt sich Aristoteles als Wegbereiter der dialektisch geschärften 
Logik heutigen Philosophierens, für die derartige scheinbare Paradoxa voll-
ends ihren problematischen Charakter verlieren und allenfalls als didaktisches 
Übungsmaterial thematisiert werden. Eine scheinbar widersprüchliche Aussa-
ge wie diejenige, dass das Schiff dasselbe und doch nicht dasselbe sei, die 
Aristoteles vielleicht mit Hinweis auf den Satz des Widerspruchs zurückge-
wiesen hätte, haben für den entwickelten Verstand nichts Anstößiges an sich. 
Wir stehen auch in keiner ungebrochenen Tradition mehr, Geltung hat nur die 
intellektuelle Konsequenz. Vielmehr enthüllen sich uns die Traditionen und 
kulturellen Kontexte in ihrer Brüchigkeit und tatsächlichen Gebrochenheit 
selbst als bloße Momente, Kategorien, Horizonte, in denen Individuen ihr Le-
ben verorten, ohne dieser Formen als solcher und in ihrer Relativität ansichtig 
zu werden. 

 Dem unbefangen im Horizont der mythischen Tradition lebenden Athe-
ner bleibt so das an prominenter Stelle der Stadt platzierte Denkmal das Schiff 
des Theseus, gleichgültig, welche und wie viele Teile an ihm auch immer aus-
getauscht sein mögen. Das Entstehen eines derartigen Paradoxons aber ver-
weist, wie die Entstehung der reflexiven, Philosophie genannten Praxis als sol-
cher, auf das Aufbrechen und Abbröckeln der fraglosen Gültigkeit ehrwürdi-
ger Traditionen: Das lebendige Denken hat „mit der bisherigen Welt seines 
Daseins und Vorstellens gebrochen und steht im Begriffe, es in die Vergan-
genheit hinab zu versetzen“631; kritisch „löst [es] ein Teilchen des Baues seiner 
vorhergehenden Welt [der des Mythos] nach dem anderen auf“632 und lässt 
diese Stufe als überwundene (‚aufgehobene‘) hinter sich. 

Ich beschließe das Kapitel mit einigen allgemeinen Überlegungen zu 
Aristoteles‘ Konzeption der Kategorien. Die entschiedene Zuweisung des 
Merkmals der Substantialität, das heißt der Seinsqualität, an die Einzeldinge, 
die Individuen, markiert wohl den Punkt von Aristoteles‘ maximaler theoreti-
scher Distanz zu Platon, der eben die entgegengesetzte Tendenz verfolgt und 
den Einzeldingen die Substanzqualität bestreitet bzw. ihnen allenfalls die Par-
tizipation (méthexis) an Seiendem zugesteht. 

Es lässt sich natürlich überhaupt bestreiten, dass der Kategorie der Sub-
stanz ein nachvollziehbarer Sinn zukommt, insofern die Vorstellung eines an 
                                                            
631 PhdG (Vorrede), S. 15 
632 Ebd. (Zusatz Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


148 
 

dem Ding im Wechsel der Akzidenzien Beharrenden zwar der Erscheinung 
entspricht, aber bei strenger Betrachtung fragwürdig, da bloßer Begriff ist und 
im Bereich der Empirie – auch wenn das Cogito Beharrlichkeit an sich selbst 
erfährt – kein wirkliches Beharren in der Zeit anzutreffen ist. Will man aber an 
dem Begriff festhalten, so erscheint die Lösung des frühen Aristoteles (denn 
die Kategorienschrift wird allgemein als frühes Werk eingestuft, galt früheren 
Forschern zudem als unecht633) die der Erfahrungsbasiertheit menschlichen 
Denkens adäquateste zu sein. Späterhin, deutlich sichtbar in der Metaphysik, 
wird Aristoteles diese klare, quasi naturalistische Identifizierung der ousía mit 
dem Einzelding aufgeben und die Bedeutung des Begriffs ins Metaphysische 
erweitern.  

Die von der Kategorienschrift entworfene klare logische Struktur von 
Einzeldingen als Substanzen sowie deren Beschaffenheiten und Befindlichkei-
ten als Akzidenzien, die die Kategorienschrift entwirft, korrespondiert auch dem 
Interesse des Aristoteles am Besonderen und Konkreten, wie es sich in den 
naturwissenschaftlichen Forschungen manifestiert. Die Kategorienlehre liefert 
quasi die erkenntnistheoretische, die ‚kategoriale‘ Basis für die spätere Einzel-
forschung, etwa die Zoologie, deren Untersuchungen in gewissem Sinne die 
Liste der Kategorien an den Objekten der Beobachtung abarbeiten. Die mit 
den Kategorien erarbeitete Realitätsanschauung ist für die Naturforschung des 
Aristoteles sinngebend und erkenntnislogisch ausreichend, insofern sie eine 
maximale Annäherung an die Erfahrungswirklichkeit verbürgt, die basiert auf 
der vorurteilslosen und interpretationsfreien Wahrnehmung der dinglichen 
Wirklichkeit, in der alle mythischen Assoziationen getilgt sind. 

Hinzuweisen ist schließlich auf den logisch-ontologischen Doppelaspekt 
des Kategorienkonzepts. In der kategorialen Aufgliederung, der Klassifikation 
des Wortbestands der Sprache liegt die logische Dimension der Kategorien; in-
sofern die Wörter auf Seiendes referieren und an diesem die beiden Seinscha-
raktere der Substanz und der Akzidenz differenzieren, öffnet sich das Feld der 
Ontologie. In diesem Sinne hat man von der „Ontologie der Kategorienschrift“634 
gesprochen. Dass die Sprache Seiendes nur symbolisch vergegenwärtigt, wird 
von Aristoteles erfasst, aber noch nicht als Problem empfunden: Im denken-
den Zugriff kommen die Dinge selbst zur Darstellung. Diese Haltung ist Aus-
druck von Aristoteles‘ erkenntnistheoretischem Realismus. Die Kategorien-

                                                            
633 Vgl. Flashar, a.O., S. 220 L 
634 Horn/Rapp: Art. ousia, a.O., S. 323 L 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


149 
 

schrift argumentiert noch diesseits des Gegensatzes von Logik bzw. Erkennt-
nistheorie einerseits und Ontologie andererseits635. 

Die Kategorienlehre ist innerhalb der weitgespannten logisch, erkenntnis-
theoretisch und metaphysisch ausgerichteten Werkgruppe nur von begrenzter 
Bedeutung. Mit dem gesamten Organon bildete sie die Grundlage der logi-
schen Auseinandersetzung der mittelalterlichen Scholastik, für die Aristoteles 
kanonische Geltung besaß. Ihre historische Bekanntheit verdankt sie wohl be-
sonders Immanuel Kant. Kant, der, gleichgültig, ob zu Recht oder zu Unrecht, 
der Überzeugung war, die Logik habe „seit dem Aristoteles keinen Schritt 
rückwärts [] tun dürfen [habe aber] auch bis jetzt keinen Schritt vorwärts [] 
tun können“636, erarbeitet im Ausgang von den aristotelischen Vorgaben eine 
Neufassung der Doktrin der Kategorien und macht diese zum zentralen Lehr-
stück seiner Transzendentalen Analytik637.  

Kant interpretiert die Kategorien im Geist der cartesianischen Wendung 
zum Cogito als die reinen Verstandesbegriffe, die Grundbegriffe („Stammbegrif-
fe“638) also, mittels derer sich das Denken überhaupt auf Gegenstände bezieht, 
die als apriorische, als ‚natürliche‘ Ausstattung des Verstandes, empirische Er-
kenntnis erst ermöglichen.  

Aristoteles‘ bloße Aneinanderreihung der zehn Kategorien zzgl. der fünf 
Postprädikamente erscheint Kant als systematisch mangelhaft, als bloße 
„Rhapsodie“639, zudem spricht er einigen Begriffen den Kategorie-Status ab. Er 
selbst dagegen ordnet die Begriffe in vier Gruppen mit den noch auf Aristote-
les zurückgehenden Titeln Quantität, Qualität, Relation, Modalität und weist 
jeder Gruppe vier Unterbegriffe zu640. Trotz seiner Kritik anerkennt er gerech-
ter Weise Aristoteles‘ Entwurf, der ihm selbst einen wichtigen Anknüpfungs-

                                                            
635 Diese Identifizierung bzw. Nichtunterscheidung der Dinge und ihrer sprachlichen Reprä-
sentation gilt auch für die weiteren logischen Schriften (wenn auch nicht für Aristoteles ge-
nerell). In diesem Sinne spricht W. Detel davon, dass Aristoteles „die sprachliche und die 
sachliche Beschreibung der Analyse als gleichwertig [betrachtet]“ (Einleitung zur 2. Analytik, 
S. XVI). 
636 KrV B VIII 
637 Vgl. KrV I, 2. Teil 1. Abteilung 1. Buch: Die Analytik der Begriffe 
638 KrV B 107 
639 Prolegomena, AA IV, S. 323 
640 Die Titel Quantität, Qualität, Relation sind schon bei Aristoteles terminologisch, für Mo-
dalität hat Aristoteles zwar noch kein Begriffswort, doch ist der Titel dem Begriffe nach mit-
gesetzt in der Unterscheidung der vier Modi „möglich (dynatón), kontingent (endexómenon), 
unmöglich (adýnaton) und notwendig (anankaîon)“ (A. Menne: Art. Modalität (des Urteils). 
HWPh 6, Sp. 12). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


150 
 

punkt liefert, als „eines scharfsinnigen Mannes würdiger Anschlag [= Gedan-
ke]“641. 

Auf die Kantische Deduktion der Kategorien, die bis heute angeeignet 
und diskutiert wird, im Einzelnen einzugehen, ist hier nicht der Ort. Um aber 
den weiten historischen Bogen zu verdeutlichen, in dem diese Bemühungen 
um den Logos sich vollziehen, gebe ich noch einen Hinweis zum Weiterwir-
ken des Kategorienkonzepts über Kant hinaus und zur bleibenden Bedeutung 
des Aristoteles. 

Mit kritischer Spitze gegen Kant selbst und zugleich gegen den Kants 
Denken als eine nur verständige, die volle Form spekulativer Vernunft verfeh-
lende Philosophie kritisierenden Hegel, greift Mitte des 19. Jahrhunderts F.A. 
Trendelenburg (1802-72) in seiner Geschichte der Kategorienlehre „die aristoteli-
sche Konzeption des Kategorienbegriffs wieder auf []“642. Über die Lehrer-
Schüler-Beziehungen Trendelenburg – Brentano – Husserl – Heidegger wirkt 
das aristotelische Kategorienkonzept bis in die jüngere Gegenwart fort. Hei-
degger als der vorerst letzte der Reihe habilitierte sich über Die Kategorien- und 
Bedeutungslehre des [Scholastikers, also Aristotelikers] Duns Scotus. In seinem 
frühen Hauptwerk Sein und Zeit überführt er dann den von ihm abgelehnten 
ontologisch-erkenntnistheoretischen Sinn der Kategorien in den existenzphilo-
sophischen: An die Stelle des Begriffs Kategorie tritt bei Heidegger der „[in] 
Analogie zur ontologischen Verwendungsweise des Terminus K[ategorie] ge-
wonnene [] Terminus <Existenzial>“643 – in der Tat eine eindrucksvolle Wir-
kungsgeschichte! 

 
2.4.2 Logische Axiome, wissenschaftliche Prinzipien  

und fehlerhafte Schlüsse 

Eine wesentliche Rolle in der Logik des Aristoteles spielt seine Einsicht in die 
Unbeweisbarkeit bestimmter Grundprinzipien von Wissenschaft, denen er un-
ter Berufung auf die mathematische Terminologie die Bezeichnung Axiom (gr. 
axíoma) gibt644. In diesem Sinne äußert er in der Zweiten Analytik: „Ich nenne 

                                                            
641 KrV B 107 (Zusatz Sk.) 
642 H.M. Baumgartner u.a.: Art. Kategorie, Kategorienlehre. HWPh 4, Sp. 738 
643 Ebd., Sp. 759 
644 Vgl. Metaphysik 1005 a 20 – Die Urheberschaft des Begriffs Axiom ist umstritten. Aristote-
les spricht in der angezeigten Textstelle eindeutig von den „in der Mathematik so genannten 
Axiomen“ und entsprechend formuliert etwa Chr. Rapp: „Die Vorstellung unbeweisbarer Axi-
ome übernimmt Aristoteles aus der Mathematik“ (Art. axiôma/Axiom, AL, S. 94). Dagegen 
insistiert Á. Szabó gegen den Anschein des mathematischen Ursprungs des Ausdrucks, der 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


151 
 

aber Prinzipien in jeder Gattung [des Wissens] diejenigen, von denen sich 
nicht beweisen läßt, daß sie sind (gelten)“645. Und für das „sicherste unter allen 
Prinzipien“646, sozusagen das Axiom der Axiome647, erklärt Aristoteles den 
Satz vom Widerspruch, das heißt die Einsicht, dass „dasselbe demselben in der-
selben Beziehung [] unmöglich zugleich zukommen und nicht zukommen 
kann“648. Die Wahrheit dieses Satzes leuchtet auch dem ungeübten Intellekt 
unmittelbar ein, zumindest wenn er an Beispielen illustriert wird. So versteht 
die Vernunft eines jeden, dass der Himmel nicht gleichzeitig wolkenlos und 
bedeckt sein kann, dass ein sterbliches Wesen nicht unsterblich sein und nicht 
zugleich lebendig und tot sein kann, dass ein Tisch kein Bett ist usw. Das Prin-
zip gilt schon für den elementarsten Verstandesgebrauch, auch wenn, gemäß 
Hegels Wort, dass was bekannt ist, damit noch nicht erkannt ist, es nicht als sol-
ches bewusst ist und erst durch reflexive Anstrengung ins Bewusstsein geho-
ben werden muss. Missverständnisse bezüglich seiner sind allenfalls auf 
Grund der allem Sprachlichen inhärierenden Mehrdeutigkeit möglich. 

Aristoteles findet für das Widerspruchsprinzip eine Reihe von Paraphrasie-
rungen auf hoher Abstraktionsebene. So wählt er auch die Formulierung, „es 
sei unmöglich, dass etwas zugleich sei und nicht sei“649, ferner die Wendun-
gen, es könne „das Konträre (tanantía) nicht demselben Gegenstande zugleich 
zukommen“650 und, von der Sache weg und auf die Aussage schauend, „kont-
radiktorische Aussagen können nicht zugleich wahr sein“651. 

Die letztgenannte Formulierung verweist auf ein anderes, ebenfalls ele-
mentares, aber doch dem Satz vom Widerspruch untergeordnetes Axiom, den 
sogenannten Satz vom ausgeschlossenen Dritten652. Dieser Satz besagt, dass nicht 
„zwischen den beiden Gliedern des Widerspruchs etwas mitten inne (metaxý) 

                                                                                                                                                                                          
„in dem überlieferten Euklid-Text nirgends [begegnet]“: „In Wirklichkeit hat die Mathematik 
den Begriff Axiom aus der Philosophie übernommen“ (Art. Axiom I, HWPh 1, Sp. 737). Wahr-
scheinlich löst sich die Schwierigkeit, wenn man den Gebrauch des Terminus von der sicher 
im Geist der Zeit liegenden und disziplinübergreifenden Aufmerksamkeit für die Idee des 
Axiomatischen unterscheidet. 
645 A.O. I 10, 76 a 31f. 
646 Metaphysik 1005 b 12 
647 Aristoteles nennt es selbst das „Prinzip der anderen Axiome“ (a.O., 1005 b 34). 
648 Ebd., 1005 b 19ff.  – Als mathematisches Beispiel eines unmittelbar einleuchtenden, kei-
nes Beweises bedürftigen (bzw. fähigen) Prinzips führt Aristoteles den Satz an, „daß Glei-
ches, von gleichem abgezogen, Gleiches läßt [= ergibt]“ (Anal. post. I 10, 76 a 41). 
649 Met., 1006 a 3f. 
650 Ebd., 1011 b 17f. 
651 Ebd., b 13f. 
652 Vgl. ebd., 1011 b 23ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


152 
 

liegen [kann]“653. Zwar vermag es, wie Aristoteles selbst illustriert, zwischen 
Schwarz und Weiß ein Mittleres zu geben, nämlich Grau654 (und analog ver-
hält es sich bei vielen konträr gesetzten Qualitäten), aber beim Zu- und Ab-
sprechen gibt es nur Bejahung und Verneinung, nur „wahr (alethés) und [bzw. 
oder] falsch (pseudos)“655: entweder schwarz oder nicht-schwarz, grau oder nicht-
grau, weiß oder nicht-weiß, ferner auch gerade oder nicht-gerade (d.h. ungera-
de), lebendig oder nicht-lebendig (d.h. tot) usw.: tertium non datur. Aristoteles 
argumentiert, gäbe es hier jeweils ein Mittleres zwischen den Polen von Beja-
hung und Verneinung, „z.B. bei den Zahlen müßte es solche geben, die weder 
gerade noch ungerade wären“656, so gäbe es zwangsläufig zwischen dem Mitt-
leren und jedem der Pole wiederum ein Mittleres, und „dies müßte ins Unend-
liche fortgehen“657, mit anderen Worten, man geriete in den infiniten Regress 
und gelangte zu keiner festen Bestimmung. 

Die Geltung der von Aristoteles aufgewiesenen logischen Axiome ist 
wohl unstrittig, zumindest auf der Ebene der formalen Logik und solange 
man nicht das Feld der dialektischen Logik betritt. Und ebenso dürfte es um 
die Beweisproblematik für die Axiome stehen. Zu Recht weist Aristoteles die 
Forderung, die Geltung der Axiome nachzuweisen, mit dem Hinweis auf den 
bei solchem Unternehmen entstehenden und uns als fehlerhafte logische Figur 
bereits bekannten infiniten Regress (eis ápeiron iénai: ‚ins Unendliche gehen‘) ab: 

„Manche verlangen nun aus Mangel an Bildung (apaideusía), man solle 
auch dies beweisen; denn Mangel an Bildung ist es, wenn man nicht weiß, wo-
für ein Beweis zu suchen ist und wofür nicht. Denn daß es überhaupt für alles 
einen Beweis (apódeixis) gebe, ist  unmöglich, sonst würde ja ein Fortschritt ins 
Unendliche eintreten und auch so kein Beweis stattfinden“658. Denn jeder Be-
weis müsste ja mittels eines weiteren Satzes geprüft (bewiesen) werden, der 
aber ebenso wieder geprüft werden müsste usw. Der Hinweis auf diejenigen, 
die auch für Axiome Beweise fordern, verdeutlicht, dass Aristoteles seine logi-
schen Anschauungen in Auseinandersetzung mit den zu seiner Zeit kursie-
renden Theorien entwickelt. Auch die aus der Sophistik erwachsene und 
durch Pyrrhon aus Elis (ca. 360-270 v.Chr., ca. 25 Jahre jünger als Aristoteles) 
begründete skeptische Position wird von ihm bereits reflektiert. So bezieht er 
sich zu Beginn von Anal. post. I 3 auf die Denker, „nach deren Voraussetzun-
                                                            
653 Ebd., b 23 
654 Vgl. ebd., b 30 
655 Ebd., b 25 
656 Ebd., 1012 a 10 
657 Ebd., a 12 
658 Metaphysik IV 4, 1006 a 5ff. (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


153 
 

gen überhaupt kein Wissen möglich ist, [weil] man bei der Verfolgung eines 
solchen ins Endlose gerät, da man wo kein Erstes ist, das Spätere nicht durch 
das Frühere wissen kann“659. Und Aristoteles stimmt dieser Position insofern 
zu, als „das Endlose sich nicht durchschreiten läßt“660. Nur folgert er daraus 
nicht die Unmöglichkeit des (wissenschaftlichen) Wissens, sondern die Not-
wendigkeit, die Wissenschaft auf zwar nicht beweisbare, aber intuitiv erfass-
bare, in sich stimmige Prinzipien wie den Satz vom Widerspruch aufzubauen. 

Im Kontext alltäglichen Lebens ist uns übrigens der infinite Regress aus 
dem Verhalten von Kindern vertraut, die jeder Antwort auf eine ihrer Fragen 
nach dem Warum ein weiteres ‚Und warum dies?‘ nachschieben, sei es aus 
unbefangenem Wissensdrang (Erinnern wir uns an den Eingangssatz der aris-
totelischen Metaphysik!661), sei es, um den Erwachsenen zu nerven. 

Die Nichtbeweisbarkeit (und doch gleichzeitige Geltung) des Satzes vom 
Widerspruch lässt sich wohl am ehesten einsehen, wenn man sich verdeut-
licht, dass es sich dabei in der Substanz um das allem auf Klärung von Sach-
verhalten gerichteten Sprechen unmittelbar inhärierende Prinzip oder Postulat 
handelt, Widersprüche zu vermeiden. Wo immer wir im Argument des Ge-
sprächspartners einen Widerspruch wahrzunehmen glauben (oder dieser in 
unserer Rede), wird der Satz vom Widerspruch, das Widerspruchsprinzip,  
operationalisiert. Er ist schlechthin Prinzip der Logizität des Denkens und 
Sprechens. Aristoteles drückt an anderer Stelle den Sachverhalt plastisch aus 
und formuliert: „[] einen Beweis für ein solches Prinzip gibt es nicht im Sinne 
eines äußeren Grundes, sondern nur im Sinne eines Grundes in der Seele“662. 
Das Prinzip logischer Widerspruchsfreiheit ist seiner Natur nach intuitiv. An-
ders formuliert: Für seine Geltung gibt es kein Kriterium, sondern es ist selbst 
Kriterium für die logische Haltbarkeit oder Unhaltbarkeit von Aussagen, index 
sui et falsi. 

Aus verschiedenen der Axiomata-Problematik vergleichbaren Grenzfäl-
len des Erklärens ergeben sich die weiteren Typen fehlerhafter logischer Figu-
ren, und zwar insbesondere aus Verstößen gegen die aristotelischen Schluss-
regeln. Um dies zu verdeutlichen, ist kurz auf Aristoteles‘ Konzeption des wis-
senschaftlichen Schließens, den sogenannten Syllogismus, einzugehen. 

                                                            
659 A.O., 72 b 7ff. 
660 Ebd., b 10f. – Zur Destruktion der Wissenschaft durch den Skeptizismus vgl. unten, Kap. IV 
1.2. 
661 Vgl.: „Alle Menschen streben von Natur (phýsei) nach Wissen (eidénai); dies beweist die 
Freude an den Sinneswahrnehmungen (aisthéseis) []“ (Met. 980 a 21f.). 
662 Anal. post. I 10, 76 b 24ff. (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


154 
 

Grundsätzlich unterscheidet Aristoteles zwei Formen, in denen wirkli-
ches, tragfähiges Wissen erworben wird. Die erste dieser Formen beschreibt er 
folgendermaßen: „Wir glauben aber etwas zu wissen, schlechthin, nicht nach 
der sophistischen, akzidentellen [d.h. willkürlich-zufälligen] Weise, wenn wir 
sowohl die Ursache, durch die es ist, also solche zu erkennen glauben, wie 
auch die Einsicht uns zuschreiben, daß es sich unmöglich anders verhalten 
kann“663. 

Das ist eine in ihrer Klarheit und Konkretheit eindrucksvolle Definition, 
die auch heute noch unmittelbar einleuchtet. Ein regsamer Intellekt verharrt 
nicht bei bloßer Wahrnehmung, bei oberflächlicher Zur-Kenntnisnahme von 
Vorgängen (wie die Menschen, die mit Ausrufen des Erstaunens dem bunten 
wie gehaltlosen Schauspiel eines Feuerwerks beiwohnen), sondern fragt auf 
jedem Gebiet, sei es beim alltäglichen Besorgen, sei es beim Blick in die umge-
bende Natur, sei es bei der Zeitungslektüre usw., durchweg nach Ursache und 
Grund des Wahrgenommenen oder Mitgeteilten bzw. nach dem Kontext des 
einzelnen Sachverhalts – das beginnt im Kindealter und wird, falls die Umge-
bung in Dialog tritt, bald habituell. Aus dem Wissenwollen der Ursache ent-
sprang ja, wie wir sahen, auch die Wissenschaft, zunächst bei Thales mit der 
Frage nach der Ursache in Form der arché, des allgemeinen Ursprungs oder 
Prinzips (principium), und in der Differenzierung der Ausgangsfrage und -
perspektive entwickelte sie sich zu immer komplexeren Fassungen der Ur-
sächlichkeit, deren Darstellung Gegenstand der vorliegenden Schrift ist. Der 
Leser wird sich erinnern, dass Aristoteles nicht der erste ist, der Wissen als die 
Frage nach der Ursache explizit machte; bereits Demokrit hatte sich empha-
tisch über das Glück des Ursachenwissens geäußert. 

Auch der zweite von Aristoteles angegebene Aspekt des Kriteriums, dass 
wir Wissen nämlich dann ansetzen, wenn wir uns „die Einsicht zuschreiben, 
daß es sich unmöglich anders verhalten kann“, hat Epoche gemacht: René 
Descartes, Anti-Aristoteliker und Begründer der neuzeitlichen Theorie der 
Wissenschaft, übernimmt es in Form der clara et distincta perceptio, der klaren 
und deutlichen Einsicht, die für den Erkennenden das Merkmal der Wahrheit, 
des Zutreffens einer Erkenntnis ist664. Dies gilt auch noch für die neuzeitliche 
Naturwissenschaften, in denen die Hypothesen durch Experimente, Messungen 
und sonstige Methoden verifiziert (oder falsifiziert) werden. Generell vollzieht 
sich wissenschaftliche Arbeit nicht in träumerischer oder visionärer oder zer-

                                                            
663 Ebd., I 2, 71 b 9ff.; Übers. Rolfes 
664 Vgl.: „In der vierten Meditation wird bewiesen, daß alles, was wir klar und deutlich einse-
hen, wahr ist []“ (Descartes: Meditationen; Übersicht über die vierte Meditation). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


155 
 

streuter Gemütsverfassung, sondern mit ‚Geistesgegenwart‘, mit wachem, an 
der Vermeidung von Fehlern und kontinuierlicher Überprüfung der (Zwi-
schen)Ergebnisse orientiertem Verstand. Und die Überzeugung, alles metho-
disch Notwendige beachtet zu haben, so dass das Endergebnis unanfechtbar 
erscheint, ist auch hier noch der Ausweis der Richtigkeit. 

Neben dem aus Beobachtung und Überlegung stammenden Ursachen- 
und Erklärungswissen, für das Aristoteles‘ realwissenschaftliche Schriften wie 
die zoologischen Abhandlungen oder auch die Meteorologie die (keineswegs 
irrtumsfreien) Belege bilden, etabliert der Philosoph ein zweites, vermittelteres 
Verfahren, das er ebenfalls als zielführend für die Produktion von Wissen er-
achtet. Es handelt sich darum, „durch den Beweis [bzw. durch Demonstration] 
zu wissen“665. Der Beweis besteht im „wissenschaftlichen Schluß [bzw. in der 
‚wissenschaftlichen Deduktion‘]“666. 

Das allgemeine Prinzip wissenschaftlichen Schließens fasst Aristoteles zu 
Beginn der Ersten Analytik in den Satz: „Ein Schluß [syllogismós] ist eine Rede, 
in der, wenn etwas gesetzt wird, etwas von dem Gesetzten Verschiedenes 
notwendig dadurch folgt, daß dieses ist“667. In der von Aristoteles als para-
digmatisch eingeführten dreigliedrigen Form umfasst die Voraussetzung zwei 
Sätze, die sogenannten Prämissen (prótaseis, propositiones); aus diesen wird als 
drittes Element der notwendig resultierende Satz, die Konklusion (sympérasma, 
conclusio), abgeleitet bzw. deduziert. Formalisiert erhält der daraus folgende 
Standardfall des korrekten und als solchen beweisenden Schlusses die Form: 

I Prämisse 1: Wenn A jedem B zukommt   (A a B) 
II Prämisse 2: und B jedem C zukommt   (B a C) 
III Konklusion:  dann kommt A auch jedem C zu  (A a C) 

Zur Veranschaulichung bringe ich folgendes sehr bekannte Beispiel eines sol-
chen Schlusses: 

I P 1 Sterblich sein kommt jedem Menschen/Lebewesen zu  (A a B) 
II P 2 Mensch/Lebewesen sein kommt Sokrates zu                    (B a C) 
III K    Also: Sterblich sein kommt Sokrates zu668                   (A a C) 

                                                            
665 Vgl. Anal post. I 2, 71 b 17: „dì apodeíxeos eidénai“; Rolfes setzt Beweis, Detel Demonstra-
tion. 
666 Ebd., b 17f.; Übers. Rolfes, in Klammern die Übers. Detels 
667 Anal. pr. I 1, 24 b 
668 Das Beispiel unterscheidet sich insofern von der zuvor gegebenen Notierung, als die zwei-
te Prämisse kein allgemeines, sondern ein partikuläres Urteil (Sokrates) enthält und dadurch 
die Schlussfolgerung ebenfalls partikulär ist. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


156 
 

In der auch in meinen Beispielen benutzten traditionellen Terminologie wer-
den, in Anlehnung an Aristoteles‘ Rede vom notwendigen Folgen aus einem 
Gesetzten, die beiden Obersätze I und II als Voraussetzungen oder Prämissen 
(bzw. als Ober- und Unterprämisse) bezeichnet, der Untersatz III als Konklusi-
on (Folgerung) aus I und II; die Konklusion hat den Charakter eines Resultats. 
Verändere ich hingegen die Perspektive und betrachte Satz III als ein (keines 
Beweises bedürftiges, da unmittelbar, ‚intuitiv‘ einsichtiges) Faktum, so stellen 
Sätze I und II die Analyse dieses Faktums auf seine Ursache bzw. Begründung 
hin dar. Nach der ebenfalls von Aristoteles begründeten Klassifikation der Ur-
teile in deduktive und induktive handelt es sich bei dieser Ableitung eines 
wahren Satzes aus anderen als wahr angenommenen Sätzen um eine Dedukti-
on. Aristoteles betrachtet die korrekte Durchführung einer Deduktion als be-
weisend und im Ergebnis als Demonstration des Schlusssatzes durch die Vor-
dersätze669. 

Das Verhältnis der Elemente des Syllogismus zueinander wird von Aris-
toteles durch den wichtigen Hinweis präzisiert, dass „notwendigerweise das 
demonstrative Wissen [d.h. die Konklusion] von Dingen [d.h. von Prämissen] 
ab[hängt], die wahr und ursprünglich und unvermittelt und bekannter und 
vorrangig und ursächlich im Verhältnis zur Konklusion sind“670.  

Um ein Ergebnis fehlerhaften Schließens, um einen Fehlschluss also, han-
delt es sich bei dem unter seiner lateinischen Bezeichnung geläufigen Circulus 
vitiosus, dem Zirkelschluss bzw. Zirkelbeweis (‚kýklo deíknestai‘, ‚circulo probare‘, 
‚im Kreise beweisen‘). Er besteht nach Aristoteles darin, „daß man aus der 
Konklusion und [] der einen Prämisse in umgekehrter Fassung auf die andere 
Prämisse schließt []“671 bzw. dass in Abweichung von der Vorrangstellung der 
Oberprämisse „der Beweis [nicht] aus Früherem und Bekannterem geführt 
[wird]“672. Ich versuche im Folgenden, diese Definition in ein Beispiel umzu-
setzen, das sich aber nicht ganz ungezwungen ergibt. Ich gehe aus von dem 
korrekten Beweisgang (B 1): 

P 1 Schwer zu sein kommt dem Metall Bronze zu   (A a B)  
P2 Aus Bronze sein kommt manchen Statuen zu   (B i C) 

                                                            
669 Für eine vertiefte Darstellung dieser Zusammenhänge einschließlich einer Differenzierung 
zwischen den Begriffen Beweis und (aristotelische) Demonstration vgl. W. Detels Einleitung 
zu der von ihm edierten 2. Analytik des Aristoteles (s. Lit.-Verz.) 
670 Ebd., I 2, 71 b 21ff. (Übers. Detel; Präzisierungen Sk.) 
671 An. pr. II 5, 57 b 
672 An. post. I 3, 72 b 26f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


157 
 

K Schwere kommt manchen Statuen zu    (A a C)673 

Baue ich den Beweis im Sinne der von Aristoteles gegebenen ‚Bauanleitung‘ 
um, ergibt sich für B 2 eine Art Circulus vitiosus: 

P 1          Aus Bronze zu sein kommt manchen Statuen zu  (A a B)  
K          Schwere kommt Statuen zu     (A a C) 
[P 1/K‘  Also: Schwere kommt dem Metall Bronze zu            (B a C)] 

Der Schluss ist im Sinne des Aristoteles fehlerhaft, insofern das Allgemeinere 
aus dem Spezielleren, das ‚Frühere‘ aus dem ‚Späteren‘ abgeleitet wird: Nicht 
weil bronzene Statuen schwer sind, ist Bronze schwer, sondern umgekehrt.  

Zirkelhaft wäre auch folgender Beweis (B 3): 
P 1 Schwere kommt Gegenständen aus Bronze zu  (A a B) 
P 2 Aus Bronze sein kommt einigen Statuen zu  (B a C) 
K Schwere kommt Statuen aus Bronze zu   (A a C) 

An diesem Beispiel zeigt sich ein prinzipieller Mangel des syllogistischen Be-
weisverfahrens: der in P 1 formulierte wahre Satz, von dem als unmittelbar 
gewissem die Deduktion ihren Ausgang nehmen soll, ist selbst Produkt einer 
logischen Operation, nämlich einer sog. Induktion: In ihm werden die vielen 
einzelnen Erfahrungen, dass die Gegenstände aus Bronze durchweg (spezi-
fisch) schwer sind, zu einem Prinzip verallgemeinert und aus diesem wiede-
rum ein Spezialfall (Statuen aus diesem Material) als Konklusion deduziert. 
Das, was deduktiv bewiesen werden soll, ging in Wirklichkeit bereits als Vo-
raussetzung in die Formulierung des Prinzips P 1 ein. Es wird also im Kreis 
argumentiert.  

Man könnte das Beispiel auch als Petitio principii interpretieren, als ein 
„Erbitten dessen, was am Anfang steht [‚ex archês aistheîstai‘]“674. Eine solche 
liegt vor, wenn das zu Beweisende in der Problemstellung schon enthalten, 
also vorausgesetzt ist. Aristoteles unterscheidet diverse Fälle. Ein im Sinne der 
Definition leicht zugängliches Beispiel bringt er in der Topik. Der Beweis, „daß 
die Seite des Quadrats mit der Diagonale inkommensurabel ist“, kann nicht 
ordentlich geführt werden, weil „man [zunächst] beweisen sollte, daß die Dia-
gonale mit der Seite inkommensurabel ist“675. In der Problemstellung ist das 

                                                            
673 Das Beispiel ist mit leichten Änderungen Detels Einleitung in die 2. Analytik entnommen 
(vgl. a.O., S. XXXIII). 
674 U. Nortmann: Art. ex archês aiteisthai, AL, S. 225 
675 A.O., VIII 13, 163 a – Zum historischen Aspekt des mathematischen Problems der Inkom-
mensurabilität vgl. oben, Kap. II 2.4.4. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


158 
 

Prinzip, die Inkommensurabilität der Diagonale zur Seite des Quadrats, und 
damit die Lösung, bereits vorausgesetzt und nur durch sprachliche Subjekt-
Objekt-Vertauschung als scheinbares Problem formuliert: Die Seite ist mit der 
Diagonalen inkommensurabel, weil die Diagonale mit der Seite, als dem zu-
nächst Gegebenen, inkommensurabel ist. Hat man aber Letzteres bewiesen, 
erübrigt sich ein weiterer Beweis. Im Übrigen muss der Beweis mathematisch 
geführt werden, und es bedarf mathematischer Kenntnisse. Seine Umsetzung 
in einen Syllogismus wäre trivial.  

Von den Skeptikern werden später die von Aristoteles im Rahmen seiner 
Syllogistik ermittelten fehlerhaften Schlussfiguren freizügig und unbefangen 
zum Nachweis der Unmöglichkeit wissenschaftlichen Wissens eingesetzt – 
gerade so, als wäre die Einsicht in diese logischen Verstöße nicht auch selbst 
ein Wissen676. 

Aristoteles baut in der Konsequenz seiner Überzeugung, dass syllogisti-
sche Deduktionen zu echtem Erkenntnisgewinn führen, die Syllogistik durch 
Formulierung besonderer Bedingungen (bejahte/verneinte Sätze; allgemei-
ne/partikuläre/singuläre Sätze u.a.) zu einem umfangreichen System an 
Schlussfiguren aus, das in der Aristoteles-Rezeption des Mittelalters beharrlich 
und formalistisch weiter durchgebildet und verfeinert wird. Am Ende kommt 
man auf eine Tafel von 64 möglichen Schlüssen, von denen aber nur 19 logisch 
einwandfrei sind und brauchbar scheinen677. 

Der generelle Mangel des Verfahrens ist, dass die Konklusion bereits in 
der verallgemeinernden Oberprämisse vorausgesetzt ist, so dass die Konklu-
sion trivial wird. Erst zur Zeit von Descartes (1596-1650) und insbesondere 
durch diesen bildet sich die Überzeugung, dass „die Formen der Syllogismen 
zur Erfassung der Wahrheit nichts helfen“678 und dass das „grobe Geschütz 
wahrscheinlicher Syllogismen der Scholastiker“679 allenfalls dazu taugt, „die 
Erkenntniskraft der Knaben [zu üben] und [] sie durch einen gewissen Wettei-
fer [zu fördern]“680. 
 

 

                                                            
676 Zur skeptischen Kritik der Philosophie mit ihren eigenen Mitteln vgl. unten, Kap. IV 5.3. 
677 Eine Übersicht über die Fülle der entwickelten Figuren liefert etwa Meyer (1955) I, 
S. 229ff. 
678 Descartes: Regulae ad directionem ingenii, Regel XIV.2 
679 Ebd., II 3 
680 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


159 
 

2.5 Exkurs: „... wie ein junges Füllen gegen die Mutter ...“  

Aristoteles‘ Beharren auf dem Substanzcharakter der Dinge (Dinge im allge-
meinsten Sinn von abgetrennt, choristón Seiendem genommen), seine Präfe-
renz für das Konkrete, muss auf die Ablehnung des so ganz nach Transzen-
denz verlangenden Platon stoßen und zusammen mit Aristoteles‘ Ablehnung 
der Ideenlehre, die sich bereits früh, in einzelnen Schriften des Organon, äu-
ßert681, das Verhältnis der beiden Männer belasten. 

Auf die geistesgeschichtlich interessante Frage nach dem persönlichen 
Verhältnis von Platon und Aristoteles will ich an dieser Stelle kurz eingehen. 
Zwar hat man aus der Widersprüchlichkeit der Quellen, in denen sowohl von 
Freundschaft wie von Spannungen gegeneinander die Rede ist, gefolgert: 
„Über das persönliche Verhältnis [des Aristoteles] zu dem fast 45 Jahre älteren 
Platon wissen wir kaum etwas Sicheres“682. Immerhin sollen den bereits im 
Vorhergehenden gegebenen Hinweisen zwei weitere Belege hinzugefügt wer-
den, die einen erheblichen Grad von Trübung des Verhältnisses anzeigen. Und 
zwar handelt es sich um zwei dem Platon zugeschriebene Äußerungen, die 
erste eine direkte Kritik an dem Jüngeren, die zweite ein verweiskräftiges sze-
nisches Detail im Dialog Parmenides683.  

Die erste Bemerkung ist die berühmte und eindeutige Kundgabe Platons 
von seiner Enttäuschung über den Undank des Aristoteles gegenüber seinem 
Lehrer. Sie ist durch Diogenes Laertius überliefert und in ihrer Authentizität 
nicht überprüfbar. Demnach hat Platon über seinen um so viel jüngeren und 
zweifellos begabtesten Schüler den Ausspruch getan: „Aristoteles hat gegen 
mich ausgeschlagen, wie es junge Füllen gegen die eigene Mutter tun“684. Eine 
solche Aussage bedarf kaum besonderer Interpretation, nur der Erklärung ih-
res Motivs. Das gewählte Bild weist allerdings darauf hin, als wie groß Platon 
den Altersunterschied empfand und dass sein Beweggrund wohl nicht primär 
kollegiale Konkurrenz war. Er betrachtete Aristoteles offenbar als frühreifes 
Kind. Der zweite Beleg ist fast noch interessanter. Er ist zwar interpreta-
tionsoffen, dafür jedoch authentisch, denn er findet sich in Platons außeror-
dentlich berühmtem Dialog Parmenides, der als das Meisterwerk platonischer 
Dialektik gilt. Merkwürdig ist, dass in diesem Dialog als  Mitunterredner ein 
junger Mann namens Aristoteles figuriert. Die Hypothese wäre nun, dass sich 
aus den Zügen, die Platon der von ihm konzipierten literarischen Figur ver-
                                                            
681 Vgl. etwa 2. Anal. 77 a 5, 83 a 3 sowie, weniger polemisch, Topik 113 a, 143 b, 148 a  
682 Flashar, a.O., S. 215 
683 Vgl. a.O., 137 b-c 
684 D.L., V 2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


160 
 

leiht, gewisse Schlüsse ziehen lassen bezüglich seiner Einschätzung des wirk-
lichen Aristoteles, seines Schülers. Um allerdings Klarheit in die Zusammen-
hänge zu bringen, bedarf es einiger etwas umständlicher Überlegungen. 

Als erstes ist hinzuweisen auf den wohl gewichtigsten Einwand, der ge-
gen die Hypothese erhoben werden könnte. Er betrifft die Chronologie, und 
zwar nicht die implizite des Dialogs, die auch komplex genug ist und für die 
sich das bereits erwähnte „Problem der Anachronismen“685 ergibt, sondern die 
reale, das heißt die zeitliche Abfolge der Ereignisse im Umkreis der Abfassung 
des Dialogs. Aristoteles tritt nämlich im Jahr 367 v.Chr. als Siebzehnjähriger in 
Platons Akademie ein, der Parmenides wird aber von der neueren Forschung 
als Werk der mittleren Schaffensperiode angesetzt, dessen Entstehung dem-
nach in die Zeit zwischen 387 v.Chr. und Platons zweiter Sizilienreise 367/5, 
also praktisch vor Eintritt des Aristoteles oder allenfalls kurz danach anzuset-
zen ist. Der Einwand ist nicht abzuweisen, auch nicht durch den Hinweis da-
rauf, dass Platon mitunter an seinen Dialogen spätere redaktionelle Korrektu-
ren vorgenommen hat und dabei erst die Aristoteles-Figur eingefügt haben 
könnte. 

Weniger gewichtig scheint mir demgegenüber die Tatsache zu sein, dass 
Platon den Aristoteles als zeitgeschichtliche Figur einführt, die mit dem Philo-
sophen gar nichts zu tun hat, nämlich als den historisch tatsächlich nachweis-
baren „späteren Genossen der Dreißig [Tyrannen]“686. Hier könnte es sich um 
ein bewusstes Verschleierungsmanöver handeln, wie denn nach Apelt „Platon 
in [diesem] Dialog manches persönliche Erlebnis in einer gewissen Verschleie-
rung vor unserem Auge vorüberziehen lässt“687. 

Ich lasse fürs Erste die Einwände auf sich beruhen und wende mich den 
Aspekten zu, die für die Hypothese von Bedeutung sein könnten. Zunächst 
weise ich nochmals auf den erheblichen Altersunterschied zwischen den bei-
den Männern hin. Als Aristoteles im Jahr 367 v.Chr. als Siebzehnjähriger in 
Platons Akademie eintritt, ist Platon bereits 61 Jahre alt, ein berühmter Philo-
soph, der zwar seine Akmé überschritten, aber wie wir wissen, noch zwanzig 
Lebensjahre vor sich hat; sein Tod erfolgt im Jahr 348/347 im Alter von 80 Jah-
ren. Die Altersdifferenz von 44 Jahren rückt Aristoteles in die Generation eines 
Enkels eher als in die eines Sohnes. 

Interessant ist auch die soziale Konstellation zwischen Platon und Aristo-
teles, die gegensätzlicher kaum sein könnte. Auf der einen Seite: der Angehö-

                                                            
685 Schirren/Rechenauer: Grundriss 1/1, S. 193; vgl. oben, Kap. II 7.6.2. 
686 Parmenides 128 d 
687 Einleitung zum Parmenides, S. 39 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


161 
 

rige alten athenischen Adels und ‚Geistesfürst‘, der mit Nobilitäten wie Diony-
sios, dem Herrscher von Syrakus, Umgang pflegt und der sich selbst als derar-
tige Autorität betrachtet, dass er glaubt, diesem das Experiment seines Ideal-
staates nahebringen  zu können; auf der anderen Seite: der unbekannte Jüng-
ling aus der fernen, im makedonischen Einflussbereich liegenden Provinz 
Thrakien, dessen Vater auch noch als Arzt dem makedonischen Hof, von des-
sen Ambitionen die Poleis sich bedroht fühlen, verbunden ist.  

Dieser Kontrast könnte eine erhebliche innere Distanz Platons zu  seinem 
Schüler provoziert haben, zumal dieser im Bewusstsein seiner Verbindungen 
zum makedonischen Hof in Pella – er soll seine Jugend zum Teil dort ver-
bracht haben688 – und im Gefühl seiner intellektuellen Potenz von Beginn an in 
der Akademie recht selbstbewusst aufgetreten und Einschüchterungsversu-
chen offensiv begegnet sein dürfte. Auf solche früh eingetretene Distanz deu-
ten auch die zu dem vorstehenden, ganz zu meinem hypothetischen Kurz-
porträt passenden Mitteilungen der Art hin, dass Platon an gewissen, ihm 
„unangenehmen Eigenschaften [des Aristoteles wie] Kleidung, Haartracht, 
Fingerringe, Boshaftigkeit, vorlaute Geschwätzigkeit“689 Anstoß genommen 
habe – kurz gesagt: Platon dürfte den Jüngling Aristoteles als arrogante und 
selbstgefällige Person wahrgenommen, vielleicht sich auch durch ihn in seiner 
Autorität als Schulhaupt in Frage gestellt gesehen haben. 

Die Frage, ob über die wenigen objektiv fassbaren Sachverhalte hinaus 
womöglich auch erotische Momente, wie sie Platon etwa im Symposion zwi-
schen Sokrates und Alkibiades, aber auch in anderen Dialogen sowie in einer 
Reihe von Epigrammen auf von ihm geliebte Jünglinge thematisiert hat690, 
korrumpierend in das Verhältnis hineingespielt haben, führt in den Bereich 
subjektiver Anmutungen, zu dem es mangels Verlautbarungen der Beteiligten 
keinen Zugang gibt. 

Der Dialog Parmenides nun enthält Details, die die Vermutung eines er-
heblich gestörten Verhältnisses Platons zu Aristoteles zu stützen vermögen, zu 
deren Verständnis aber einige Hinweise zur formalen Anlage des Szenariums 
erforderlich sind. Darstellungstechnisch stellt der Dialog eine komplizierte 
Rahmenkonstruktion mit verschiedenen Erzähl- bzw. Handlungsebenen sowie 
Personen dar. Zeit der Handlung dürfte die Kindheit Platons sein; er selbst 
gehört nicht zum Personal, wie er dies in seinen Dialogen generell vermeidet.  

                                                            
688 Vgl. W. Detel: Zeittafel [zum Leben des Aristoteles], in: Zweite Analytik (Hg. W. Detel), S. 
LXXXIV 
689 Flashar, a.O., S. 215 
690 Zu den Epigrammen vgl. D.L. III 29ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


162 
 

 Der äußere Anlass der Szene ist das Informationsbedürfnis des an Philo-
sophie interessierten Klazomeniers Kephalos691, der mit einigen Freunden nach 
Athen gekommen ist und sich bei dieser Gelegenheit bei seinen dortigen Be-
kannten über ein vor vielen Jahren stattgehabtes philosophisches Gespräch 
zwischen dem schon alten und berühmten Parmenides, dessen Schüler Zenon 
sowie dem noch jungen Sokrates informieren möchte.  

Die Darstellung gliedert sich in zwei Handlungsebenen, in die Ebene der 
Gegenwart, die das kurze Vorgespräch des Kephalos mit seinen athenischen 
Bekannten beinhaltet und nur die Hälfte des einleitenden Kapitels umfasst, 
sowie in die Ebene der Vergangenheit, das heißt die Wiedergabe des stattge-
habten philosophischen Gesprächs selbst. Auf der Ebene der Handlungsge-
genwart treten neben Kephalos auf sein athenischer Freund Antiphon, Platons 
Stiefbruder, den er um Auskunft über den Hergang bittet, sowie die beiden 
anderen Brüder Platons, Adeimantos und Glaukon. In dem Hauptgespräch, das 
ganz durch Antiphon nacherzählt wird (der sich für sein Wissen aber wiede-
rum auf das Zeugnis des Pythodoros, eines Freundes des Zenon, beruft), tritt 
neben den Hauptunterrednern Parmenides, Zenon und Sokrates auch noch 
ein junger Mann namens Aristoteles auf, der, wie erwähnt, als ein „späterer 
Genosse der Dreißig“692 eingeführt wird und mit dem es eine Bewandtnis ha-
ben könnte. Mit seiner Kennzeichnung bringt Platon zum Ausdruck, dass es 
sich bei der Figur nicht um seinen Schüler Aristoteles handelt, und er vermei-
det damit den Anachronismus, eine Person in den Dialog zu platzieren, die zu 
dem auch nur fiktiv angenommenen Zeitpunkt des Gesprächs noch gar nicht 
geboren war. 

Dennoch weckt allein das Auftreten einer Figur namens Aristoteles Neu-
gier und provoziert die Frage nach der damit verfolgten Absicht; der Leser 
erwartet mit Spannung, welche Rolle der mit solch prominentem Namen be-
dachten Figur im philosophischen Diskurs zuteil wird. 

Das Gespräch beginnt bezeichnender Weise damit, dass Sokrates als Vor-
kämpfer der Lehre von den Ideen, also als Repräsentant Platons selbst, auftritt 
und  Parmenides Einwände gegen diese Lehre erhebt, darunter die Einwände, 
die wir aus den Schriften des Aristoteles kennen und die wohl  bereits in den 
Diskussionen der Akademie selbst Thema gewesen sind. Dabei stehen zu-

                                                            
691 Klazomenai war eine nicht unbedeutende Stadt in Ionien, in der Nähe des heutigen 
Smyrna. Es war, wie berichtet, die Heimatstadt des Anaxagoras, der sich als erster Philosoph 
in Athen niederließ. Eine Nachbarstadt von Klazomenai war auch Kolophon, die Heimat des 
Xenophanes. 
692 Parm. 127 d 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


163 
 

nächst im Vordergrund die Probleme und Widersprüche, die aus der „Tren-
nung zwischen gewissen selbständigen Ideen einerseits und den an ihnen An-
teil habenden Dingen andererseits“693 erwachsen, also die Theoreme des cho-
rismós und der méthexis, ferner die berühmte Frage, ob auch für verächtliche 
Dinge wie „Haar, Kot, Schmutz und dergleichen“694 Ideen anzusetzen seien, 
durch deren Bejahung Sokrates sich lächerlich zu machen fürchtet, die er aber 
auch nicht zu negieren vermag, weil dies die ontologisch-metaphysische Kon-
zeption der Ideen selbst in Frage stellen würde. Zur Sprache kommt auch das 
sog. Argument des Dritten Menschen, die Frage also, ob bei Ansetzung der 
Ideen als selbstständig seiend sie selber und die an ihnen teilhabenden Dinge 
nicht wiederum in eine höhere Einheit aufgehoben werden müssen, so dass 
die Doktrin auf die Existenz von Ideen von Ideen und damit auf einen infini-
ten Regress hinausliefe695. 

Parmenides intendiert allerdings keine Verwerfung der Ideenlehre, son-
dern will dem jungen Sokrates nur klar machen, dass es zur Begründung die-
ser Lehre außerordentlicher reflexiver Anstrengungen und dialektischer 
Übung bedarf, die ein junger Mensch wie er erst noch erwerben müsse; eine 
solche Übung in Dialektik, die es tatsächlich in sich hat, bildet dann den 
Hauptteil des Dialogs. 

Die hier geschilderten Umstände führen auf die Hypothese, dass Platon 
mit dem Parmenides auf Kritik an seiner Ideenlehre reagierte, eine Kritik, die 
wohl nirgends so kompetent geübt werden konnte wie unter den Mitgliedern 
der Akademie selbst, deren führende Köpfe und Platons Nachfolger in der 
Schulleitung Speusippos (ca. 410-339/8 v.Chr.) und Xenokrates (396/5-314/3 
v.Chr.), die beide deutlich älter als Aristoteles waren,  später eigene Fassungen 
einer modifizierten Ideenlehre schufen. Man darf also vermuten, dass in der 
Akademie selbst Diskussionen über die Vertretbarkeit der Ideentheorie statt-
gefunden haben, Diskussionen, in die Aristoteles entsprechend seinem höchst 
aktiven Intellekt sich gewiss bald produktiv (und mit Kritik nicht zimperlich) 
eingeschaltet haben dürfte. 

Dass Platon im Parmenides die neuralgischen Punkte seiner Ideenlehre 
selbst aufgreift, bedeutet, wie ja auch die Aussagen des Parmenides über die 
mangelnde Urteilskraft der Jugend andeuten, keineswegs deren Revokation, 
sondern sollen im Gegenteil die Souveränität ihres Urhebers belegen, der die 

                                                            
693 Ebd., 130 b 
694 Ebd., 130 c 
695 Vgl. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


164 
 

möglichen Einwände klarer sieht als jeder andere und gerade deshalb zu ihrer 
Widerlegung berufen ist: Nemo contra Deum nisi Deum ipse! 

Da Platon aber in seinen Dialogen – anders als Aristoteles in den erhalte-
nen Fragmenten der seinigen – nicht selbst als Sprecher auftritt, legt er diese 
Aufgabe dem von ihm besonders verehrten und als bedeutendsten der frühe-
ren Philosophen betrachteten Parmenides in den Mund696 – auch ein Hinweis 
darauf, welch hohe Schätzung Platon seinem eigenen Denken entgegenbrach-
te. 

Platons Strategie ist geschickt: Er verteidigt die Ideenlehre gegen mög-
licherweise auch in der eigenen Schule vorgebrachte Bedenken, indem er ihre 
Untiefen von dem größten aller Philosophen ausloten lässt, der ihnen mit Si-
cherheit auf den Grund kommt und der dem zufolge auch am kompetentesten 
ist, die Probleme bzw., aus seiner Sicht, die kursierenden Fehlinterpretationen 
theoretisch auszuräumen. 

Dass Platon eine derartige Absicht verfolgte, lässt sich, wie aus der The-
matik selbst, auch aus der hochgradigen Konstruiertheit der dialogischen 
Konstellation schließen, deren Chronologie „dem Leser das Unglaublichste 
zu[mutet]“697. Dies betrifft zunächst die beiden Hauptunterredner Parmenides 
und Sokrates: Ihr Altersunterschied lässt es als ausgeschlossen erscheinen, 
dass ein solches Gespräch je stattgefunden haben könnte, mit Apelts Worten: 
„Die Chronologie verbietet es schlichtweg [,] den Parmenides und Sokrates zu 
wissenschaftlicher Unterhaltung zu konfrontieren“698. Wenn den für die anti-
ken Philosophen rekonstruierten Viten auch stets eine gewisse Unsicherheit 
anhaftet, so wäre doch hier die Toleranz überschritten: Parmenides ist der 
Überlieferung zufolge nämlich im Jahr 470 v.Chr. gestorben, just im Geburts-
jahr des Sokrates. Es müsste in den Chronologien ein Fehler von mehr als 15 
Jahren vorliegen, was wohl ausgeschlossen werden kann. 

Der zweite Punkt ist das Auftreten des jungen Mannes Aristoteles, den 
Platon als Person einführt, die später zu den dreißig Tyrannen gehörte. Mit 
diesem Hinweis auf den historischen Kontext spielt Platon auf eins der düs-
tersten Kapitel der athenischen Geschichte an. Jener Aristoteles nämlich, selbst 
aus Athen stammend, war ein Genosse des Lysander, der als spartanischer Be-
fehlshaber im Herbst des Jahres 405 v.Chr. die athenische Flotte vernichtend 
schlug und damit die athenische Niederlage im Peloponnesischen Krieg besie-
gelte. Danach fungierte er, wie gesagt, als Mitglied der von Sparta eingesetz-

                                                            
696 Vgl. zu Platons Verehrung für Parmenides die oben, Kap. III 1.5.4 zitierten Äußerungen. 
697 Apelt, a.O., S. 1 
698 Ebd., S. 36 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


165 
 

ten dreißigköpfigen Junta, die im Jahr 404 ihr kurzes Schreckensregiment über 
Athen übte, bevor 403 die Demokratie wiederhergestellt wurde. Dieser Aristo-
teles, den Platon sich hier raffinierter Weise von der Historie selbst in die 
Hände spielen lässt, machte also gemeinsame Sache mit dem Erzfeind Sparta 
und war damit als Verräter schlechthin zu betrachten. Es fragt sich doch, wel-
ches Motiv Platon dazu bewogen haben könnte, einer derart zweideutigen Fi-
gur in seinem gewichtigen, um zentrale Punkte seiner Ideenlehre kreisenden 
und von den verehrten Gestalten des Parmenides und des Sokrates bestimm-
ten Dialog, in dessen Konzeption er sich völlige Freiheit hinsichtlich der Chro-
nologie und der Konstellation der teilnehmenden Personen gestattet, ein 
Denkmal zu setzen, wenn es nicht dessen Namensgleichheit mit seinem Schü-
ler war. 

Angesichts der vorstehenden, gewiss etwas ausschweifenden Erwägun-
gen wird der Leser sich wahrscheinlich fragen, warum nicht einfach der Text 
des Parmenides herangezogen und an ihm die Rolle, die der fiktive Aristoteles 
spielt, untersucht wird. Aus seiner Haltung und seinen Äußerungen im Dialog 
sollte sich doch am ehesten erschließen lassen, was Platon mit der Wahl des 
Namens im Sinn hatte. 

Gerade in diesem Punkt aber erwartet uns, zumindest auf den ersten 
Blick, eine Enttäuschung. Weder wird Aristoteles mit eindeutig negativen 
Charakterzügen gekennzeichnet, etwa als vorlauter Kritiker der Ideen – und 
wir haben ja Äußerungen dieser Art in seinem Werk gefunden – noch richtet 
sich Polemik gegen seine von Platons Auffassung abweichenden Ansichten – 
denn er leistet keinerlei Diskussionsbeitrag. Seine Rolle im Dialog wird von 
Platon im Gegenteil – und zwar konsequent – minimiert. 

Aristoteles kommt ins Spiel an einer gewichtigen Stelle des Gesprächs, 
sein Auftreten markiert geradezu einen Schnitt: Parmenides hat dem Sokrates 
mit seinen Bedenken gegen die Ideenlehre so sehr zugesetzt, dass dieser „nicht 
recht abzusehen [vermag]“699, wie er es angesichts der Schwierigkeiten künftig 
„mit der Philosophie [halten solle]“700 – Platons Projekt der Philosophie steht 
also (literarisch) am Rande des Scheiterns, und es geht somit ums Ganze. 
Parmenides befreit den Sokrates allerdings aus diesem Engpass, indem er des-
sen Ratlosigkeit mit seiner Jugend entschuldigt, ihn mahnt, sich durch Übun-
gen in der Dialektik geistig „besser in Zucht [zu] nehmen“701 und sich bereit 
erklärt, eine solche Übung selbst exemplarisch durchzuführen. 

                                                            
699 A.O., 135 c 
700 Ebd. 
701 Ebd., 135 d 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


166 
 

 Mit Rücksicht auf seine durch das hohe Alter geschwächte geistige Kraft 
wünscht Parmenides jedoch als Mitunterredner, das heißt als Antwortenden, 
den Jüngsten aus der Runde, „denn er wird [als der Unerfahrenste] am we-
nigsten Seitensprünge machen und am treuherzigsten seine Meinung von sich 
geben“702 und werde ihm, Parmenides, durch seine Gefügigkeit „zugleich Ru-
hepunkte [gewähren]“703 in der dialektischen Denkarbeit. Und hier fällt seine 
Wahl nun auf den Aristoteles, der, noch bevor sein Name überhaupt fällt, wie 
ein übereifriger Schüler den Parmenides mit den Worten unterbricht: „Ich bin 
bereit dazu, Parmenides [], denn mit dem Jüngsten meinst du ja keinen ande-
ren als mich. Also frage nur, die Antwort wird nicht ausbleiben“704. 

Die in den Äußerungen des Parmenides anklingenden und in der Reakti-
on des Aristoteles sich manifestierenden Persönlichkeitsmerkmale könnten 
von Platon in ihrer Verbindung von etwas vorlautem Wesen mit harmlos-
treuherziger Offenheit sehr wohl als karikierende Charakterisierung seines 
noch so jungen Schülers gemeint sein, dem sich Platon allein durch den Al-
tersunterschied unendlich überlegen gefühlt haben dürfte. Die Harmlosigkeit 
des Jüngsten wird durch das folgende lange Gespräch bestätigt, in dem Aris-
toteles keinerlei eigene Impulse setzt und außer unmittelbarer Zustimmung zu 
Parmenides jeweiliger Aussage allenfalls gelegentlich ein etwas trotziges „Das 
sehe ich nicht ein“705 von sich gibt. Apelt formuliert es in seiner immer noch 
lesenswerten Einführung zum Parmenides so: „In dem jungen Aristoteles hat 
Parmenides einen Respondenten, wie er ihn sich fügsamer und bequemer 
nicht wünschen kann, einen Kopfnicker und Jasager von [größter] Bereitwil-
ligkeit“706. 

Einem Verräter an seiner Vaterstadt Athen, wie es der Politiker Aristote-
les war, ein solch heiter-ironisches Gedenken zu widmen, hatte Platon keiner-
lei Motiv, umso mehr aber, seinem Schüler literarisch die Mischung aus vor-
lautem Wesen und geistiger Harmlosigkeit vorzuführen, die er an ihm wahr-
zunehmen glaubte. Ohne dass sich dies beweisen lässt, könnte hier (in päda-
gogischer Verbrämung) ein subtiler, wohl dosierter Akt der Rache des noch 
geistig überlegenen, aber vital unterlegenen, bereits auf die eigene Akmé zu-
rückblickenden Älteren an dem rebellischen Jüngeren vorliegen, dem (fürs 
Nächste!) Leben und (nicht nur philosophische) Zukunft gehören – denn trotz 

                                                            
702 Ebd., 137 b (Zusatz Sk.) 
703 Ebd. 
704 Ebd., 137 c 
705 Vgl. z.B. 138 d 
706 A.O., S. 38 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


167 
 

Platons ständig beteuerter Option für das Jenseitige: Das Alter erlebt in der 
Konfrontation mit der Jugend die eigene Hinfälligkeit und die Perspektive der 
Vergänglichkeit schmerzlich als Unterlegenheit und Bedeutungsverlust; die 
semantischen Nuancen des Wortes akmé, wie Blütezeit, Höhepunkt, Vollkraft 
und – nota bene – rechte Zeit, belegen das griechische und, insofern physiolo-
gisch fundiert, allgemeine Empfinden – kontrafaktisch zur kulturgeschichtli-
chen Überhöhung des Alters zur Epoche der Abgeklärtheit. 

Gestützt wird meine zugestandermaßen spekulative Deutung der Aristo-
teles-Figur im Parmenides durch das Anzeichen eines Bruchs in der Kompositi-
on des Dialogs: Parmenides hatte ja die philosophischen Schwierigkeiten des 
Sokrates mit dessen aus Jugendlichkeit resultierender mangelnder Selbstzucht 
begründet. Was hätte also näher gelegen, als die dialektische Übung mit Sok-
rates selbst durchzuführen und ihm dadurch auf den rechten Weg zu helfen? 
Stattdessen wird recht unvermittelt Aristoteles für die Rolle des Antworten-
den ausgewählt, mit der Begründung, dass er der Jüngste ist – eine seltsame 
literarische Redundanz. Es wäre darum gut vorstellbar, dass die uns vorlie-
gende Fassung des Parmenides nicht die ursprüngliche ist; Platon hätte bei ei-
ner Überarbeitung ohne großen zusätzlichen Aufwand die Rolle des Antwor-
tenden von Sokrates auf einen neu eingeführten Aristoteles verlagern können. 
Und zweifellos weckte der Name Aristoteles nicht nur bei den athenischen 
Lesern der exoterischen Schriften zunächst negative und feindselige Assozia-
tionen – wie denn auch das Schicksal des Aristoteles in Athen kein besonders 
glückliches gewesen ist. Platon konnte sicher sein, mit seiner Namenswahl die 
Akzeptanz seines Schülers in der athenisch dominierten Bildungswelt Grie-
chenlands nicht allzu sehr gefördert zu haben. 

Doch bleibt all dies letzten Endes Spekulation und ist theoretisch nicht re-
levant. Um die theoretische Arbeit des Aristoteles soll es aber nun wieder ge-
hen. 

 
2.6 Universelle Vermittlung 

2.6.1 Die Idee begrifflicher Vermittlung 

Wissenschaft zielt generell auf bestimmende Erfassung ihres Gegenstandsbe-
reichs. In dieser Bemühung ist sie durch mehrere komplementäre Momente 
gekennzeichnet: Eines ist die Orientierung auf ein Ganzes, auf Totalität der 
Bestimmungen, und sei das Ganze auch nur ein relatives, innerhalb eines grö-
ßeren Ganzen. Ein zweites ist das Moment der Reduktion, der Rückführung 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


168 
 

von Vielfalt, von Komplexität auf Einfacheres. Der vorstehende Satz, eine ad 
hoc formulierte Definition (‚Wissenschaft ist ...‘), führt beide Aspekte selbst 
vor. Ein Begriff erfasst viele Einzeldinge, eine Definition erfasst deren Allge-
meines unter Absehung vom Akzidentellen (wie wir noch heute in der durch 
Platon und vor allem durch Aristoteles geprägten philosophischen Termino-
logie formulieren). Ebenso fasst ein Naturgesetz viele Fälle unter sich, eine lite-
raturwissenschaftliche Gattungsbestimmung umfasst zahlreiche Einzelwerke usw. 
Das Ideal, die regulative Idee oder das erkenntnisleitende Interesse der Wis-
senschaft ist, möglichst universelle Formeln und Begriffe zu finden, die zu-
gleich ein hohes Maß an Trennschärfe und Differenzierung garantieren707.  

Ein drittes Moment von Wissenschaftlichkeit schält sich im Laufe der 
Entwicklung heraus. Es betrifft das Aufzeigen der Art und Weise, in der die 
Dinge mit ihrem Prinzip, dem Einen, verbunden sind, wie sie aus ihm hervor-
gehen, wie das Eine sich ins Viele differenziert bzw. wie in der wissenschaftli-
chen Rekonstruktion das Viele ins Eine sich aufhebt. Dieser Aspekt ist gleich-
bedeutend mit der Frage nach dem im Einen wirkenden Momentum. Ich be-
zeichne den Aspekt als das Prinzip der Vermittlung, einem vor allem durch 
Hegel berühmt gewordenen Terminus708. 

Vermittlung bedeutet dabei auch, die Phänomene zwar auf ihr Allgemei-
nes, auf die ihnen gleichermaßen zugrunde liegenden Prinzipien und Struktu-
ren zurückzuführen und damit an die Stelle unbegriffener Vielfalt begriffene, 
in sich strukturierte, die Momente miteinander vermittelnde Ordnung zu set-
zen, gleichzeitig aber das System der Prinzipien so weit und offen zu gestal-
ten, dass den Phänomenen keine Gewalt angetan wird. 

Als gut fassliches Beispiel für solcherart Vermittlung gebe ich Aristoteles‘ 
Einteilung des Tierreichs. Die durchaus trennscharfe Unterscheidung der Le-
bewesen in Pflanzen, Tiere und Menschen ist zweifellos vorwissenschaftlich, 
ist seit unvordenklicher Zeit in der Sprache sedimentiert. Fasse ich nun die 
                                                            
707 Um ein Beispiel zu geben: Etwa die Kunstgeschichte nur in die Epochen Antike, Mittelalter 
und Neuzeit zu gliedern, ergäbe ein allzu grobes Raster, bei dem viel Spezifisches der Gegen-
stände, wie es die herkömmlichen Epochenbegriffe festhalten, verlorenginge. Auch diese 
Einteilung ließe sich differenzieren und wird differenziert, etwa durch die Aufteilung jeder 
Epoche nach spät, mittel und früh. Eine Vervielfältigung der Kategorien über ein bestimmtes, 
nur empirisch festzustellendes Maß hinaus jedoch würde die klaren Abgrenzungen verwi-
schen, das Vorstellungsvermögen überfordern und letztlich Verwirrung stiften. 
708 Der Begriff der Mitte bzw. des Mittleren (gr. méson, mesotés, metaxý) ist auch für Aristo-
teles in verschiedener Hinsicht von Bedeutung (vgl. etwa die einschlägigen Stichwörter in 
Höffes Aristoteles-Lexikon). Ich nenne als Beispiel nur den oben behandelten Syllogismus, in 
dem die Unterprämisse die Mitte zwischen Oberprämisse und Konklusion bildet und insofern 
beide Außenterme miteinander vermittelt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


169 
 

Tiere in voller Allgemeinheit ins Auge, zeigt sich ein unüberschaubares Feld 
von Spezies mit wahrhaft endlosen Partikularitäten, das über die ebenfalls der 
Alltagserfahrung entspringende Aufteilung in Landtiere, Vögel und Fische 
hinaus keine weitere Gliederung aufweist, somit vollkommen unbestimmt 
bleibt und sich auch jeder Systematisierung zu entziehen scheint. Gattungszu-
ordnungen wie Vogel, Fisch, Vierbeiner sind unmittelbar gegeben und somit 
aus wissenschaftlicher Perspektive trivial. Mit seiner Unterscheidung der Tiere 
in die beiden Großgruppen der „Blutführenden“709 und der „Blutlosen“710, an-
ders gesagt mit der Reduktion der Gesamtmenge der Spezies auf diese beiden 
Klassen (Typen, Kategorien, Prinzipien), gliedert Aristoteles das Feld ko-
extensiv auf dihäretische, definitorisch eindeutige, keine Ausnahme zulassen-
de Weise. Indem er aber in dieser Form trennt, bindet er zugleich zusammen 
und integriert, bringt er das Unbestimmte zu einer (noch sehr allgemeinen) 
Bestimmung und schafft eine Basis für weitere Differenzierung, sozusagen für 
das „<Differenzieren der Differenz der Differenz>“711. Wir können formulie-
ren: Das in seiner Allgemeinheit unmittelbar erfasste Gebiet der Tiere ist durch 
Aristoteles‘ Einteilung in (elementarer) Weise in sich vermittelt, das heißt, es 
bildet ein zwar nur großräumig, aber doch eindeutig gegliedertes Ganzes, eine 
Totalität. 

Was die angesprochene Gewalt gegenüber den Phänomenen anbelangt, so ist 
diese gerade für den Beginn des wissenschaftlichen Denkens, die vorsokrati-
sche Periode, kennzeichnend. In kompromissloser Radikalität und Abstrakt-
heit manifestiert sich das Prinzip von Reduktion und Totalität am Anfang der 
Wissenschaft selbst, in Thales‘ Gedanken, dass die archê, der Ursprung und die 
Ursache aller Dinge, (das) Wasser ist. Wasser ist hier in gewissem Sinn das 
Ganze, das Ein und Alles (hen kai pan), und die Dinge in ihrer unüberschauba-
ren Vielfalt sind Modifikationen dieses Einen712. Ähnlich sieht Anaximander im 
Apeiron das Ganze im Sinne des Ursprungs und der Endstation der Dinge: Aus 
dem Apeiron gehen sie hervor, und in es hinein vergehen sie wieder.  

Das Problem der Vermittlung, des Zusammenhangs des Einzelnen mit 
dem Allgemeinen, wird zunächst noch ignoriert. Wird, wie bei Thales, die Re-
duktion ins Extrem getrieben, so stehen der Einheitsgrund, die arché, und die 
Vielheit der Dinge, die er aus sich heraussetzt, einander unvermittelt, in ab-
strakter Beziehungslosigkeit gegenüber. Die Dinge fließen in Unterschiedslo-

                                                            
709 Historia animalium I 6, 470 b 7ff. 
710 Ebd. 
711 Chr. Pietsch: Art. dihairesis/spezifizierende Unterteilung, AL, S. 128 
712 Vgl. zu diesem Komplex auch oben, Kap. I 3.4. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


170 
 

sigkeit zusammen. Vielleicht trübt die Freude über die neu entdeckte Fähig-
keit zu Abstraktion und Reduktion den dem Thales zugeschriebenen kriti-
schen Sinn713. Gewiss erinnert sich der Leser, dass Aristoteles sich die Frage 
der Vermittlung in Bezug auf Thales‘ Entwurf stellte und hypothetisch das 
Phänomen der Feuchtigkeit in den Dingen als vermittelnde Instanz ansetzte714. 
Aber worin, so darf man fragen, läge beim Feuer die Feuchtigkeit? Zum thale-
tischen Theorieansatz ist es inkommensurabel. Eine andere Hypothese ist die, 
dass Thales einen Hylozoismus, ein Hervorgehen der Dinge kraft der in der ar-
ché liegenden Wirkkraft, angenommen habe.  

Durch die Überspannung des Reduktionsprinzips sieht Thales sich auch 
gezwungen, eine zweite, nicht aufs Wasser rückführbare Realität zuzulassen, 
die sich in dem bereits zitierten Satz ausspricht, „alles sei voll von Göttern“715. 
Aus nachmythischer Perspektive ist dieser Gedanke Thales‘ irrationales Resi-
duum: das Prinzip Leben, Seele, Geist ist zu Thales‘ arché ebenso inkommen-
surabel wie die Diagonale im Quadrat716; der Denker füllt die vakante Stelle 
durch den Rückgriff auf Mythomorphes. 

Die Reduktion selbst also setzt in ihrer Radikalität das Inkommensurable, das In-
kompatible frei; als blinder Fleck verunstaltet es die Theorie, als Problem und 
Desiderat wird es der künftigen Forschung überlassen, die es auf sich nehmen 
muss, das Erklärungsmodell so zu modifizieren, dass die ausgeblendeten As-
pekte integriert und das Erklärungsdefizit kompensiert wird. Anders gesagt: 
Sie muss Erfahrung und Theorie miteinander vermitteln. 

Diese Notwendigkeit scheint bereits Anaximenes, dem dritten der Ionier, 
zu Bewusstsein gekommen zu sein; er sieht sich zur Revision der Reduktivität 
selbst gezwungen. Und das Glück ist ihm günstig: In Form der Luft bietet sich 
ihm ein Prinzip dar, mittels dessen sich sowohl das Natürlich-Stoffliche als 
auch das Geistig-Seelische ins naturphilosophische Paradigma einbeziehen 
lässt, ohne dieses zu sprengen; die Inkompatibilität ist vorerst bewältigt.  

Noch besser in puncto Vermittlung steht es für die Pythagoreer: Die Zah-
len gehen nie aus, die Zahl ist ein so flexibles Prinzip, dass alles Beliebige 
durch es dargestellt werden kann, allerdings um den Preis der Entmateriali-
sierung bzw. Entnaturalisierung. Das führt zur Überdehnung auch dieses 
Prinzips; sie manifestiert sich in Absurditäten wie denen des Eurytos717. 

                                                            
713 Vgl. zu Letzterem oben, Kap. I 3.2ff. 
714 Vgl. oben, Kap. I 3.4.1 
715 De anima 411 a 7 
716 Vgl. oben, Kap. II 2.4.3 
717 Vgl. oben, Kap. II 2.3.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


171 
 

Dann tritt Parmenides auf den Plan, der Thales an abstraktiver Radikalität 
noch überbietet718. Mit dem unsinnlichen, stofflosen, ja monolithischen Sein 
eliminiert er Erscheinung, Vielfalt, Differenz und Bewegung in toto und pro-
duziert damit das Erklärungsdefizit, an dem sich die jüngeren Naturphiloso-
phen mit ihren Konstruktionen einer Natur abarbeiten, unter denen Anaxago-
ras erstmals das Desiderat eines nicht mehr (wie noch bei Empedokles) anth-
ropomorph gedachten Geistigen für die intendierte Totalerklärung des Seien-
den zu Bewusstsein kommt, das er unter dem Titel des nous ins Spiel bringt, 
wenn auch vielleicht nur in der begrenzten Funktion eines Impulsgebers für ei-
nen ansonsten autonom und autopoietisch sich vollziehenden Weltprozess. 

Platon schließlich wertet in parmenideischer Manier die Erscheinungs-
welt zum Nichtseienden bzw. Seienden minderen Realitätsgehalts ab und 
wendet sein Interesse der Untersuchung der lógoi, der immanenten Beziehun-
gen zwischen den allgemeinsten Begriffen zu719. Das durch die jüngeren Na-
turphilosophen erneuerte und theoretisch nicht mehr abweisbare Problem 
kosmischen Werdens greift Platon im Dialog Timaios auf. Zu seiner Erklärung 
bedient er sich, wie an anderer Stelle bereits ausgeführt720, des Mythos vom 
weltschaffenden Demiurgen, eines als  Handwerkermodell bezeichneten Kon-
zepts721, er bezieht ferner Empedokles‘ Theorie der Elemente ein, denen er eine 
äußerst spekulativ konstruierte, komplexe geometrische Struktur unterlegt, 
die vermitteln soll zwischen der erscheinenden Selbigkeit eines jeden Elements 
und dem Postulat ihrer Transformierbarkeit ineinander722. 

Aristoteles nun anerkennt, wie im vorhergehenden Kapitel über die Kate-
gorien ausgeführt, in deutlicher und bewusster Absetzung von Platon den 
Seinscharakter der empirischen Dinge bzw. der Natur, damit auch die Vielheit 
des Seienden und die Realität von Entstehen und Vergehen, und versucht all 
diese Momente der Wirklichkeit theoretisch in Zusammenhang zu bringen. Er 
wird damit zum Vollender der vorsokratischen Naturphilosophie, was sich äußer-
lich, wie aufgezeigt, in seiner kontinuierlichen Auseinandersetzung mit den 
frühen Konzeptionen reflektiert. Da er zugleich in der Nachfolge Platons im 
Kosmos eine von einem fundierenden geistigen Prinzip, eben dem Nous, ge-
tragene Ordnung sieht, stellt sich ihm die Aufgabe, die erfahrene Vielheit mit dem 
gedachten Einen zu vermitteln. Erstmals Aristoteles (und vielleicht er als Einzi-

                                                            
718 Zur Verweigerung von Vermittlung durch Parmenides vgl. insbesondere Kap. II 4.6. 
719 Vgl. oben, insbesondere Kap. III 1.5.4. 
720 Vgl. oben, Kap.  
721 Vgl. Gloy 1995, S. 84 
722 Vgl. z.B. oben, Kap. III 1.4 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


172 
 

ger), erfasst diese Aufgabe und ihre Komplexität in vollem Umfang, und man 
könnte sein gesamtes spekulatives, das heißt das metaphysische wie das natur-
philosophische Denken einschließlich Kosmologie und Psychologie als groß 
angelegtes, höchst eindrucksvolles System von begrifflichen Vermittlungen 
zwischen dem Reichtum der Phänomenwelt und deren imaginierten bzw. 
nach Aristoteles‘ philosophischem Selbstverständnis logisch deduzierten tra-
genden Gründen auffassen723. 

Die vorstehende Kennzeichnung von Aristoteles‘ theoretischem Denken 
als spekulativ724 soll zum Ausdruck bringen, dass sich sein Denken – wie schon 
dasjenige Platons – auf das Ganze des Seins richtet, eingeschlossen das wie 
auch immer terminologisch gefasste Göttliche. Der Terminus Spekulation 
schließt in sich sowohl theoretisches Denken im umfassenden Sinne wie auch 
das Moment der Kontemplation, der hingebenden Schau des Göttlichen. Wenn 
der nüchterne Aristoteles auch frei ist vom mystischen Gottesverlangen Pla-
tons, so sieht doch auch er in der theologiké, in der sei es reflektierenden, sei es 
kontemplativen Hinwendung aufs Göttliche „die würdigste Wissenschaft“725, 
insofern sie „die würdigste Gattung des Seins zum Gegenstand [hat]“726. 

Vom Aspekt der Vermittlung her lassen sich die wesentlichen begriffli-
chen Positionierungen des Aristoteles als ein Netz zusammenhängender Best-
immungen logisch schlüssig und zwanglos rekonstruieren. Dass aber dies uns 
heute möglich ist, ist Indiz dafür, dass wir in einer durch die Denkgeschichte 
bewahrten (‚vermittelten‘) begrifflichen Kontinuität mit Aristoteles stehen. 

Das Prinzip der Vermittlung, konkret: das Netz vermittelnder Begriffe 
und aufeinander bezogener Sätze, das die von Aristoteles wahrgenommenen 
Momente der Wirklichkeit integriert und sein spekulatives Werk konstituiert, 
kann im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht in extenso entwickelt werden. 
Ich werde mich auf die Darstellung einiger wesentlicher Aspekte beschränken 
und mich im übrigen auf vorhergehende Kapitel beziehen, in denen ich im 

                                                            
723 Als Beispiel einer solchen deduktiven Reflexion (im Rahmen eines doxographischen Refe-
rates) vgl. den einleitenden Abschnitt von Physik I 2. 
724 Ich habe die Ausdrücke Spekulation, spekulieren, spekulativ  bisher in dem heute geläufi-
gen, nicht-terminologischen Sinn eines um die Begründung für seine Behauptungen unbe-
kümmerten Aussagens verwendet. Im vorliegenden Fall von Platons und Aristoteles‘ Denken 
gebrauche ich den Begriff in seiner Bedeutung als philosophischer Terminus, der die bewuss-
te, reflektierte Bezugnahme des Denkens auf das Ganze des Seins unter Einschluss des Gött-
lichen als des Urgrunds, der arché, bezeichnet. 
725 Metaphysik VI 1, 1026 a 21 
726 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


173 
 

Rahmen meiner Interpretation der vorsokratischen Ansätze deren Rezeption 
und Kritik durch Aristoteles vorgestellt habe. 

Aristoteles entwirft mit seiner Anerkennung des Sachverhalts, dass sich 
im Gebiet des erfahrungsmäßig gegebenen Seienden Entstehen und Vergehen 
vollziehen, das Programm für alle künftige Naturwissenschaft, auch wenn 
dieser in der Neuzeit der konkrete Bezug auf den Einheitsgrund abhanden 
gekommen und dieser nur noch als regulatives Prinzip präsent ist. Ja, im Ge-
genteil, dieser Bezug musste wohl gelöst werden, um die Naturwissenschaft 
wirklich autonom, eigengesetzlich sich entwickeln zu lassen. 

Jedenfalls haben wir in Aristoteles‘ Denken den eigentlichen Katalysator 
zu sehen zwischen der vorsokratischen Naturphilosophie, die in einer intellek-
tuell so raffinierten, aber erfahrungsfernen Konzeption wie dem Atomismus 
kulminierte, und der neuzeitlichen, mittels der Technik eine „zweite Erschaf-
fung der Welt“727 ins Werk setzenden Naturwissenschaft. Doch ich greife      
vor ... 
 

2.6.2 Ein Beispiel für Vermittlung: Aristoteles‘ Theorie der Bewegung  

Fassen wir das aristotelische Denken in seinem Verhältnis zu einem hypothe-
risch angesetzten allgemein menschlichen, von Vormeinungen freien Bewusst-
sein ins Auge, muss die These lauten, dass Aristoteles dasjenige, was im unbe-
fangenen Bewusstsein als Tatbestand impliziert ist, begrifflich zu entwickeln 
unternimmt. Ich exemplifiziere diese Überlegung an dem für Aristoteles‘ Na-
turphilosophie zentralen Begriff der Bewegung, von dem aus sich zahlreiche 
Verbindungen zu anderen relevanten Begriffen ergeben. Dabei beziehe ich 
mich primär auf die in De caelo I 2 entfaltete Bewegungstheorie. 

Kein Bauer, der sein Vieh treibt, kein Wettläufer auf der Rennbahn, kein 
Trinker, der ein Glas Wein durch die Kehle rinnen lässt, überhaupt kein ir-
gendwie Handelnder, also schlicht: niemand, der seine fünf Sinne beisammen 
hat, zweifelt an der Realität von Bewegung. Ein jeder erfährt diese ständig, 
aber Bewegung an sich und als solche wird im gewöhnlichen Denken nie thema-
tisch. 

Ein Thema wird die faktisch ubiquitäre Wirklichkeit der Bewegung erst 
dank ihrer Bekräftigung durch Heraklit sowie ihrer Bestreitung durch das ele-
atische Seinsdenken; ich bin bei der Behandlung der genannten Denker auf 

                                                            
727 Vgl. den Titel des bereits zitierten Werks von F. Cohen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


174 
 

diese Aspekte eingegangen728. Die den gesunden Verstand so befremdende 
Bestreitung ist indessen keine bloße Absurdität. Das produktive Moment des 
Eleatismus besteht vielmehr darin, dass in der Negation Bewegung überhaupt 
als Begriff abstrahiert wird, von einem lebensweltlich unthematisch erfahre-
nen zum reflektierten Begriff wird. 
Natürlich hat auch der Handelnde, das heißt jeder geistig normale Mensch, 
diesen Begriff, aber eben nicht explizit (und das braucht er auch nicht); man 
könnte sagen, dass er den Begriff handelnd realisiert. Wäre nichts Begriffliches 
im Spiel, käme eine Intention, etwa die, sich von A nach B zu begeben, gar 
nicht oder, wie wahrscheinlich beim Tier, nur als Reflex eines entsprechenden 
Stimulus zustande. Der Begriff manifestiert sich hier als Zweck: Ich bewege 
mich von A nach B, weil ich eben nach B will (mit welcher weiteren Absicht 
auch immer, für B kann ich alles Beliebige setzen: Heimatdorf, Eltern, Kino, 
Restaurant, Bibliothek, große weite Welt, auch Bett, Stuhl, Tisch usf.); nicht 
ohne Grund interpretiert Aristoteles in einer seiner zoologischen Schriften 
Handeln und Bewegung als „praktischen Syllogismus“729 aus den beiden 
Prämissen und der Konklusion: „Ich muß trinken [P1], sagt (mir) die Begierde; 
dies hier ist ein Trank [P2], sagen das Wahrnehmungsvermögen, die Vorstel-
lungskraft oder die Vernunft; sofort trinkt man [K]“730. 

                                                            
728 Vgl. zu Heraklit etwa oben, Kap. II 3.2, zu Parmenides und dem Eleatismus Kap. II 4.6, fer-
ner  Kap. II 5. 
729 J. Kollesch: Anmerkungen zu De motu an. 7; a.O., S. 48 
730 De motu an. 7, 701 a 32ff. (Zusätze Sk.) – Das „sofort“ in der Konklusion soll den implizi-
ten, quasi intuitiven Charakter des Schlusses verdeutlichen; der Schluss hat, cum grano salis, 
reaktiven, nicht diskursiven Charakter: Das Trinken folgt der Wahrnehmung des Durstes und 
dem Wissen, wie er sich löschen lässt, unmittelbar. In diesem Sinne stellt Aristoteles fest, 
dass „die Überlegung in keiner Weise die zweite, einleuchtende Prämisse an[hält] und [sie] 
betrachtet“ (Ebd., a 26). Als Beispiel führt er an: „Wenn (man die Überlegung anstellt,) daß 
das Gehen für den Menschen ein Gut ist [P1], so verweilt man nicht (dabei), daß man selbst 
ein Mensch ist [P2]“ (ebd., a 27f., Hervorh. Sk.). Sondern wir „führen [] auch alle Handlungen, 
die wir ausführen, ohne darüber nachzudenken, schnell aus [K]“ (Ebd., a 28f., Zusatz u. Her-
vorh. Sk.) Aristoteles spürt wohl selbst, dass einfache menschliche Aktionen auf Grund des 
inhärierenden spontanen Moments sich wenig dazu eignen, ins syllogistische Prokrustesbett 
gezwängt zu werden, aber ihn nötigen sein Systemwille und der Glaube an die in allem be-
wussten Tun waltende Logizität. Vielleicht um keinen Anlass zur Lächerlichkeit zu geben, 
spielt er die Bedeutung des Mittelterms zugleich herunter (zu den Grundlagen von Aristote-
les‘ Syllogistik vgl. die knappen Ausführungen oben, Kap. III 2.4.2). – Engagierte, wenn auch 
weitgehend implizit bleibende Kritik an der gepanzerten Logik des Aristoteles wird der junge 
Descartes üben. Descartes wird nicht müde, gegen den schwerfälligen Dreischritt des Syllo-
gismus den Wert unmittelbarer Einsicht ins Feld zu führen: Im Frühwerk der Regulae ist Intu-
ition der meistbenutzte Terminus. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


175 
 

 Mit der Thematisierung dieses Begriffs geht Aristoteles einen bedeuten-
den Schritt über Platon hinaus. Ich hatte bereits dargestellt, dass der frühe Pla-
ton die wesentliche Realität, das heißt die Ideen, als unbewegt ansetzt: Die 
Ideen unterliegen keiner Veränderung, sind ewig nur sie selbst. Diese Sicht 
modifiziert Platon im späten Dialog Sophistes. In diesem „ändert sich die onto-
logische Gesamtkonzeption und die Rolle der kinêsis“731, indem Platon Bewe-
gung unter die mégista géne732, die allgemeinsten Gattungen aufnimmt, 
wodurch kínesis „teil [hat] an der Idee des Seienden“733, Bewegung also nicht, 
wie bei Parmenides, als seinsfremd, sondern als dem Seienden zugehörig an-
erkannt wird. Aber diese Einsicht führt Platon nicht zur Analyse der natürli-
chen Zusammenhänge unter dem Aspekt ihrer Bewegtheit. Erst Aristoteles 
entwickelt die begrifflichen Aspekte und sachlichen Gehalte von kínesis vor 
dem Hintergrund des physei, des von Natur Seienden, in vollem Umfang. 

Ich habe bereits an früherer Stelle734 darauf hingewiesen, dass Natursein 
für Aristoteles Sein im Modus der Bewegtheit ist und die einschlägige Stelle 
aus Physik I 2 zitiert, die Aristoteles naturphilosophisches Grundaxiom beinhaltet, 
dass „die natürlichen Gegenstände entweder alle oder zum Teil dem Wechsel 
[unterliegen]“735. Für das Feld der Erfahrung, und nur um dieses ist es zu tun, 
ist die Wahrheit des Gedankens evident. Besonders das Lebensphänomen ist 
durchgehend bestimmt vom Wechsel in Form von Geburt, Wachstum und 
Sterben, zusätzlich vom Auf und Ab von Krankheit und Gesundheit, gleich-
gültig ob es sich um Pflanzen, Tiere oder Menschen handelt. Aber auch die 
nicht-organische Natur zeigt den Wechsel in mannigfaltigen Formen, zunächst 
im mit allgemeiner und konstanter Aufmerksamkeit bedachten Wettergesche-
hen, ferner auch in zahllosen anderen Phänomenen wie der Klimaentwick-
lung, dem Verhalten der Meere, den geologischen Phänomenen wie Vulka-
nismus, Erosion, Tektonik usw. Die heutige Physik bzw. Mikrophysik gelangt 
weit darüber hinaus und verfolgt die Phänomene von Bewegung und Wechsel 
bis ‚hinunter‘ in die materieinterne Spannung, zum atomaren Zerfall und auf 
die Ebene der Quantenmechanik. Mit voller, aber in ihrem wirklichen Umfang 
von ihm nicht annähernd vermuteter Berechtigung kann also Aristoteles „be-

                                                            
731 F. Töpfer: Art. kinêsis. WaPh, S. 240 L 
732 Vgl. zu diesen und speziell zum Begriff kínesis meine Darstellung oben, Kap. III 1.5.4. 
733 Ebd. 
734 Vgl. oben, Kap. II 3.2, 4.6. 
735 A.O., 185 a 13 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


176 
 

haupten, daß alle natürlichen Körper und Größen an sich räumliche Bewe-
gung besitzen“736. 

Der Begriff Bewegung und das in der obigen Übersetzung des Zitats aus 
Physik I 2 benutzte Wort Wechsel sind äquivalent. Die griechischen Entspre-
chungen sind für Bewegung: kínesis (lat. motus), für Wechsel bzw. Veränderung: 
metabolé (lat. mutatio) und alloíosis (lat. alteratio). Aristoteles benutzt diese Aus-
drücke parallel. So wird, was die deutsche Übersetzung im zitierten Text mit 
‚Wechsel‘ bezeichnet, im griechischen Original mit dem vom Partizip kinoún 
(‚bewegend‘, ‚das Bewegende‘,) abgeleiteten Abstraktum kinoúmenon ausge-
drückt; in wörtlicher Übersetzung müsste die Aussage lauten: ‚Die natürlichen 
Dinge sind bewegte‘ bzw. ‚in Bewegung‘. Gemeinsam ist allen genannten 
Termini, deren Gebrauch ich hier nicht im Einzelnen verfolgen kann, dass sie 
Prozesse bezeichnen, und eben das prozessuale Moment erlaubt es Aristoteles 
(und uns), den Begriff der Bewegung sowohl auf die Ortsveränderung der 
Körper anzuwenden wie auch auf alle anderen Formen von Veränderung, de-
ren Prozesscharakter uns primär im Medium der Zeit, als zeitlicher ‚Verlauf‘, 
erfahrbar wird; Letzteres erfolgt etwa als Zu- oder Abnahme der Größe oder 
Menge (Wachsen und Schwinden), also, nach Aristoteles‘ Kategorienliste: 
quantitativ, oder als Veränderung der Beschaffenheit: qualitativ (z.B. eine Far-
be bleicht durch Witterungseinflüsse aus; menschliche Haut bräunt unter Son-
neneinwirkung, süßer Wein wird sauer usw.)737. 

Sei es als Ortswechsel, sei es als  Zustandsveränderung, stets bringt der 
Wechsel eine Bewegung, einen Übergang von einem Status A zu einem Status 
B zum Ausdruck. Auch diese Gleichsetzung von Bewegung und Wechsel ist 
ein Beleg für Aristoteles‘ Tendenz und Vermögen, Beziehungen zwischen a 
prima vista ganz unterschiedlichen Phänomenen aufzudecken und diese be-
grifflich zu integrieren.  

Und diese Integration vollzieht sich bei Aristoteles, anders als bei den 
Vorsokratikern, nicht mehr als einfaches Zusammenfließen aller Dinge in der 
einen arché, sondern auf der Basis wohldurchdachter Unterscheidungen. Die 
Intention des Erkennens geht nicht mehr auf Einheit schlechthin, sondern auf 
Einheit in der Vielheit (wie in seiner Erklärung von Thales‘ Theorem mit der 
den Dingen inhärierenden Feuchtigkeit). 

                                                            
736 De caelo 268 b 14ff. 
737 Aristoteles stellt als mögliche Formen der Bewegung zusammen die „<Eigenschaftsverän-
derung> [alloíosis]“ (Physik III 1,201 a 12), „<Wachsen> und <Schwinden> [aúxesis kai 
phthísis]“ (ebd., a 13f.), „<Werden> und <Vergehen> [génesis kai phthorà]“ (ebd. a 14f.), 
„<Ortsbewegung> [phorá]“ (ebd., a 15). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


177 
 

Der Begriff der Bewegung ist, allgemein genommen, sicherlich primär 
mit der Vorstellung sich im Raum bewegender Körper verbunden. Zwar 
spricht man auch von der Bewegung der Gedanken (‚Gedankengang‘) oder 
auch der Seele, der Gefühle, und im aristotelischen Sinne zu Recht, doch emp-
finden wir solche Rede eher als metaphorisch. Der Bewegungsvorgänge im 
erstgenannten, physischen Sinne sind unzählige, und sie scheinen sich kaum 
auf Begriffe bringen zu lassen. 

Wie Aristoteles die Ortsveränderung mit den anderen Formen des Wech-
sels mittels des Terminus Bewegung auf den Begriff und in einen theoretischen 
Zusammenhang gebracht hat, so entwirft er auch speziell für die räumliche 
Bewegung eine komplexe Theorie, die die für ihn greifbaren Aspekte der phy-
sischen Wirklichkeit miteinander verknüpft. 

Auch dafür kommt dem Aristoteles der sich entwickelnde Begriff der Na-
tur zustatten, und wie das Zitat aus Physik I 2 belegt, denkt er bereits unter der 
Voraussetzung der Einheit der Natur. Dieser besonders durch Heraklit vorberei-
tete Begriff (‚Die Natur liebt es, sich zu verbergen‘738) führt die Vorstellung 
einer den vielfältigen Phänomenen zugrunde liegenden intelligiblen Ordnung 
mit sich, und stellt übrigens die bis heute unhinterfragte Voraussetzung na-
turwissenschaftlichen Forschens dar – und zwar eine empirisch nicht definitiv 
zu verifizierende, in letzter Instanz metaphysische Voraussetzung, die am Ende 
durchaus auf Grenzen ihrer Geltung stoßen könnte. Auf der Basis dieses Be-
griffs von Natur unterscheidet Aristoteles natürliche Bewegungen im Raum 
von anderen Arten, etwa den willkürlich ausgeführten menschlichen (viel-
leicht auch den tierischen) Bewegungen. Die Fülle der nicht-willkürlichen, der 
Bewegungen von nicht-lebendigen Objekten glaubt er auf wenige naturgemä-
ße Grundformen zurückführen zu können, ein Ansatz, der insbesondere für 
seine in De caelo entfaltete Kosmologie konstitutiv wird. 

Ich analysiere im Folgenden das Kernstück der Theorie räumlicher Be-
wegung, wie Aristoteles es in De caelo I 2 entwickelt. Unter dem übergreifen-
den Aspekt der Vermittlung exemplarisch ist Aristoteles‘ Verfahren, unter-
schiedliche Theoriestücke zu einem von seinen geozentrischen Voraussetzun-
gen her stimmigen Zusammenhang zu verknüpfen. 

Die Reduktion der Bewegungsformen auf gerade so viele Typen, dass sie 
die empirische Vielfalt noch zu erklären vermögen und somit das (von Aristo-
teles implizit angesetzte) Prinzip vom zureichenden Grund nicht verletzt 
wird, vollzieht Aristoteles mittels einer Art Analogieschlusses. 

                                                            
738 Vgl. DK 22 B 123 sowie oben, Kap. II 3.7. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


178 
 

Dazu greift er die von den jüngeren Naturphilosophen vorbereitete Un-
terscheidung auf739, der zufolge die Gesamtheit der Körper sich in zwei Typen 
teilt, von denen „die einen einfach sind“740, während „die anderen aus jenen 
[einfachen] zusammengesetzt [sind]“741. Seinen Begriff der ‚einfachen Körper‘ 
entlehnt Aristoteles, wie bereits dargestellt, nicht dem Atomismus, sondern, 
ebenso wie Platon, von Empedokles; es sind die von diesem identifizierten rhi-
zomata (‚Wurzeln‘), das heißt die vier Grundstoffe Erde, Wasser, Luft, Feuer, 
die speziell durch Aristoteles ihre noch heute populäre Bezeichnung ‚Elemen-
te‘ (‚stoicheía‘) erhalten742. 

Wie die zusammengesetzten Körper Mischungen aus den einfachen Kör-
pern darstellen und sich auf diese zurückführen lassen, so dass sich die un-
überschaubare Vielfalt der vorfindbaren Stoffe auf eine begrenzte Zahl von 
Grundstoffen reduziert, so analysiert Aristoteles auch die Vielfalt der Bewe-
gungen, deren Träger (Substrate) ja die Körper sind,  als aus zwei Grundfor-
men, der geraden und der kreisförmigen, gemischt: „Jede räumliche Bewe-
gung nun, die wir Ortsbewegung nennen, ist entweder gerade oder kreisför-
mig oder aus diesen gemischt“743. 

Diese Analogie  zwischen einfachen und gemischten Körpern einerseits, 
einfachen und gemischten Bewegungen andererseits kann als recht willkürli-
che Korrelierung erscheinen. Doch Aristoteles belässt es nicht bei der bloßen 
Behauptung, sondern bringt zwei Begründungen bei dafür, dass es „an einfa-
chen Bewegungen nur diese zwei [gibt]“744. Das erste der Argumente bezieht 
sich bemerkenswerter Weise auf die Geometrie745, ist also ein mathematisches, 
das zweite ist ein im wohlverstandenen Sinne physikalisches. Und zwar sieht 
Aristoteles erstens als dessen „Ursache, daß auch nur diese beiden [geometri-
schen] Größen einfach sind, die Gerade und die Kreislinie“746. Aristoteles 
rechtfertigt also seine Reduktion aller möglichen Bewegungen auf die gerade 
und die kreisförmige als deren Grundformen durch die These, dass die entspre-
chenden geometrischen Figuren ihrerseits die einzigen sind, denen das Prädi-

                                                            
739 Vgl. z.B. De caelo I 2 
740 A.O. 268 b 27 
741 Ebd., b 28 (Zusatz Sk.) 
742 Vgl. die Erläuterung des Begriffs stoicheion in Metaphysik V 3. 
743 De caelo 268 b 17f. 
744 Ebd., b 18f. 
745 O. Gigon sieht in dem „immer wiederholten Rekurs auf geometrische Erwägungen“ ein 
wesentliches „methodisches Element“  in De caelo (Vgl. Einleitung zur Artemis-Ausgabe von 
De caelo, S. 53) 
746 Ebd., b 19f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


179 
 

kat ‚einfach‘ zukommt. Letzteres scheint insofern stimmig, als, laienhaft ge-
sprochen, die Gerade die Linie ohne jede Richtungsänderung ist (im Koordi-
natensystem entspräche das der Relation x=y), während der Kreis die einzige 
Linie mit völlig konstanter Krümmung ist, die als Ort aller von einem gegebe-
nen Punkt M gleich weit entfernten Punkte P 1,2,…n notwendig in sich zu-
rückläuft. 

Wenn Aristoteles allerdings die geometrische These der Einfachheit von 
Gerader und Kreis ihrerseits damit begründet, dass „kreisförmig jene Bewe-
gung [ist], die um den Mittelpunkt geht, gerade jene von oben nach unten“747, 
so drängt sich im zweiten Glied des Arguments unvermittelt die empirische 
Perspektive in die Argumentation. Denn wie die Wendung ‚von oben nach 
unten‘ verdeutlicht, bezieht die Deduktion ihre Rechtfertigung aus dem Au-
genschein, das Argument formalisiert die Empirie, die Alltagserfahrung: Wir 
sehen Gegenstände von oben nach unten fallen, wir sehen den Rauch (bei 
Windstille) senkrecht nach oben steigen und sehen Sonne und Mond kreisför-
mige Bahnen um die inzwischen in ihrer Kugelgestalt erkannte Erde ziehen. 
Aus geozentrischer Perspektive ist die Deduktion korrekt. 

Damit, dass er die Natur der Körper mit der Natur der Bewegungen un-
ter den Hinsichten der Einfachheit bzw. Komplexität in Korrespondenz ge-
setzt hat, gibt sich Aristoteles allerdings nicht zufrieden. Vielmehr geht es ihm, 
wenn er dies auch nicht direkt formuliert, um die vollständige Durchführung 
der Vermittlung der Momente des natürlichen Seins, das heißt darum, dessen 
wesentliche Akteure in systematischen Zusammenhang zu bringen, m.a.W. ein 
System der Natur zu entwerfen, das im Fall unseres Textes De caelo kosmolo-
gisch akzentuiert ist (und das er auf Grund der nach seiner Auffassung zeitlos-
ewigen Bewegungsabläufe wertmäßig über die sublunare Natur setzt, welche 
aber für ihn auch nicht derart der Ordnung entbehrt wie die parmenideisch-
platonische Richtung insinuiert). 

Die Konstruktion eines Systems der Natur ist eine Zielsetzung, die an die 
Entwürfe der jüngeren Naturphilosophen anknüpft, deren Lösungen Aristote-
les jedoch aus den von ihm in den doxographischen Partien seiner Schriften 
erörterten Gründen nicht befriedigen748. Zur Realisierung der von ihm ange-
strebten Vermittlung zwischen dem Konzept der ‚einfachen‘ Körper und dem 

                                                            
747 Ebd., b 20f. (Hervorh. Sk.) 
748 Die diesbezüglichen Überlegungen des Aristoteles können im Rahmen der vorliegenden 
Arbeit nicht entwickelt werden. Hinweise enthalten jedoch meine Darstellungen von Empe-
dokles, Anaxagoras und den Atomisten. Dort gehe ich an diversen Stellen auf die Rezeption 
seitens Aristoteles‘ ein; vgl. insbesondere Kap. I 4.3.2; 5.3; II 6.5.4; 7.2.3; 7.5; 8.6.1ff.; 8.7.3. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


180 
 

der ‚einfachen‘ Bewegungen unter der für  die Naturtheorie unabdingbaren 
Respektierung der empirischen Gegebenheiten entscheidet sich Aristoteles 
dafür, den einfachen Körpern die Senkrechte als Bewegungsform zuzuordnen, 
wodurch sich der Begriff eines „naturgemäßen Ursprungs der Bewegung“749 
ergibt. Diesem zufolge, und auch das wurde bereits dargestellt750, ist die ‚na-
türliche‘  Bewegungsrichtung der ‚schweren‘ Grundstoffe Erde und Wasser 
die Bewegung nach ‚unten‘, zum Erd- und Weltmittelpunkt, die Bewegungs-
richtung der ‚leichten‘ Elemente Luft und Feuer die nach ‚oben‘, zur Periphe-
rie des Alls. Mit anderer Akzentuierung: Erde und Feuer streben den Positio-
nen Zentrum bzw. Peripherie zu, Wasser und Luft positionieren sich überei-
nander auf den relativen Zwischenlagen. Umschlossen wird das Ganze vom 
himmlischen Äther, der die Grenze des Alls bildet. Der Widerspruch einer ab-
soluten Grenze des Raums bleibt ungelöst stehen. 

Aristoteles eröffnete De caelo, das heißt seine Theorie des Himmels bzw. 
des Alls, seine Kosmologie also, mit einer Bestimmung des allgemeinen Cha-
rakters der Naturforschung. Dieser zufolge befasst sich „die Wissenschaft von 
der Natur [„he perí phýseos epistéme“] zum größten Teil mit den Körpern, Grö-
ßen und deren Eigenschaften []; ferner mit den Prinzipien, soweit sie zu dieser 
Wesenheit gehören“751. 

Mit dem Begriff der naturgemäßen, nach oben und unten laufenden Be-
wegung der Grundkörper haben wir ein für Aristoteles zentrales Prinzip des 
Naturgeschehens kennengelernt, und zwar dasjenige, welches die Körper der 
sublunaren, der erdnahen Zone betrifft.  

Aber noch steht aus die theoretische Vermittlung der zweiten Form der 
einfachen Bewegungen, die kreisförmige. Da Aristoteles die Natur, wie zitiert, 
als ‚Wesenheit‘ denkt, das heißt als einen sinnvoll und vernünftig organisierten 
Zusammenhang von letzten Endes göttlichem Ursprung, muss auch dieses 
geometrische und Bewegungsprinzip im Ganzen der Natur in prinzipieller und 
doch mit der Empirie kompatibler Form repräsentiert sein.  

Durch diese Sachlage ergibt sich aus Aristoteles‘ naturphilosophischer 
Voraussetzung der Wesenhaftigkeit und Intelligibilität des Naturseins und der 
daraus resultierenden Intention auf Vermittlung (m.a.W. auf Elimination der 
Kontingenzen) das wissenschaftstheoretisch höchst interessante Phänomen 
eines Postulates: Weil es nur zwei einfache räumliche Bewegungsformen gibt 
und weil Körper die Träger von Bewegung sind und weil die eine der Bewe-

                                                            
749 De caelo 268 b 29 
750 Vgl. oben, Kap. II 7.6.2 
751 A.O., 268 a 1ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


181 
 

gungsarten, nämlich die gerade, durch die vier Elemente repräsentiert ist und 
weil schließlich zur vollständigen Vermittlung des Natursystems auch die 
kreisförmige Bahn präsent sein muss, „so muss es“, folgert Aristoteles, „not-
wendigerweise einen einfachen Körper geben, der gemäß seiner eigenen Na-
tur die Kreisbewegung vollzieht“752. 

Diese geometrisch fundierte Symmetrieerwägung vermehrt Aristoteles 
allerdings noch um ein weiteres Moment, und zwar um eine Vollendungsspe-
kulation, die die Vermittlung der Momente des Natursystems komplettiert 
und in einer Art Absolutem zusammenführt, dabei allerdings seine bisherige 
zwar sachlich unhaltbare, aber doch aus logischer Sicht rationale Argumenta-
tion konterkariert.  

Aus heutiger Perspektive liegt der Unterschied zwischen zwei geometri-
schen Figuren wie Kreis und Gerader, um den es Aristoteles nun zu tun ist, 
ganz in ihrer durch die Definition bezeichneten geometrischen Natur. Als ge-
ometrische Figuren sind sie zwar verschieden, aber äquivalent: Keine von 
ihnen kann einen Wertvorzug vor der anderen beanspruchen; überhaupt kann 
ja im mathematischen Feld von Werten (im metaphysischen Sinne) nicht die 
Rede sein. Dies gilt ebenso für die zugehörigen Bewegungsformen; wir wür-
den allenfalls mit der Kreisbewegung Stagnation assoziieren: Wer im Kreise 
geht, kommt nicht von der Stelle! Und die Vorstellung eines ewigen Kreisens, 
die ja den Charakter ewiger Wiederkehr des Gleichen hätte, mag sogar Ängste 
auslösen753. 

Aber die ‚Ratio‘ des Aristoteles ist eine andere, und darin weist er sich als 
antiker Denker aus. Für ihn gehört eben der Kreis als in sich zurückkehrende 
Linie „zu den vollkommenen Dingen“754. Dagegen gebührt das Prädikat der 
Vollkommenheit „von den geraden Linien [] keiner einzigen“755. Denn „weder 
die unbegrenzte [Linie]“756 kann als vollkommen gelten, und zwar per definiti-
onem nicht, denn als unbegrenzte gelangt sie nie zur Vollendung im aristoteli-

                                                            
752 Ebd., 269 a 5ff. 
753 Allerdings finden auch solche Empfindungen ihre historische Erklärung. Die christliche 
Heilstheologie, die ja die europäische Menschheit geprägt hat, implementierte mit der Vor-
stellung vom ‚Ende der Zeiten‘ und vom ‚Endgericht‘ dem Zeitlauf ein teleologisches Mo-
ment. Selbst wo dieser Glaube geschwächt ist, bleibt die Empfindung der Linearität und Ziel-
gerichtetheit der Zeit gewahrt und findet ihren säkularen Reflex im (sich selbst nicht als 
‚schlechte Unendlichkeit‘ durchschauenden) Glauben an den ‚Fortschritt‘. Die Erfahrung der 
Endlichkeit des Daseins als Grund menschlicher ‚Geschichtlichichkeit‘ mag das ihre dazutun. 
754 De caelo 269 a 21 
755 Ebd., a 22 
756 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


182 
 

schen Sinne der Abgeschlossenheit, „noch irgendeine von den begrenzten“757, 
denn diese brechen ja unvermittelt ab, so dass „man jede beliebige vergrößern 
kann“758 – ein klarer Gegensatz zur geforderten Vollendungsgestalt. 

In einem weiteren spekulativen Schritt deutet Aristoteles sodann die vom 
Kreis repräsentierte vollendete Bewegung im Sinne des arché-Gedankens da-
hingehend, dass „die kreisförmige Ortsbewegung notwendigerweise die ur-
sprünglichste sein [muß]“759. Und da Vollkommenheit und Ursprünglichkeit 
im Platonismus, in dessen Horizont Aristoteles ja trotz seines Gegensatzes ge-
gen Platons zentrales Lehrstück von den Ideen steht, Merkmale des Göttlichen 
sind, so, sagt Aristoteles,  „ergibt sich, daß es eine körperliche Wesenheit au-
ßerhalb und neben den hier [das heißt in der sublunaren Zone] vorhandenen 
Gebilden gibt, die göttlicher und ursprünglicher als diese alle ist“760 und die 
ihre göttliche Natur darin manifestiert, dass sie „ewig ist und ohne Zunahme 
und Abnahme, [damit auch] alterslos und unveränderlich und unverletz-
lich“761. Sie weist also alle Attribute eines unpersönlich gedachten Göttlichen 
auf, die die vorsokratische Naturphilosophie entwickelt hatte. 

Diese göttliche ‚Wesenheit‘ nun ist für Aristoteles, wie der Leser nach 
dem Ausgeführten vielleicht vermuten wird, jener um die Erde rotierende äu-
ßerste Himmel, dessen stoffliches Substrat – denn für einen jeden Körper be-
darf es ja Aristoteles zufolge eines solchen – eben das „erste Element“762 oder 
„Himmelselement“763 ist, das unter den Bezeichnungen „Aither“764 (dt. 
„Äther“765) und lat. Quinta Essentia in der Geschichte der Naturwissenschaft 
Epoche machen wird766. 

                                                            
757 Ebd., a 22f. 
758 Ebd., a 23f. 
759 Ebd., a 19f. 
760 Ebd., a 31ff. (Zusatz Sk.) 
761 Ebd., 270 b 1f. 
762 Meteorologie 340 b 11 
763 Ebd., 341 a 3 
764 De caelo 270 b 21 
765 Meteorologie 339 a 21 
766 Vgl. auch oben, Kap. II 6.5.4 – Das Problem der scheinbaren Irrationalität der Bewegung 
der Planeten (auf Grund von deren scheinbar schleifenförmigen Bahnen), zu dessen Bearbei-
tung schon Platon aufgefordert hatte (Stichwort: ‚Rettung der Phänomene‘) löst  Aristoteles 
durch Rückgriff auf die schon angesprochene Theorie der homozentrischen Sphären des Eu-
doxos von Knidos, indem er dessen mathematisches Modell in der durch Kallippos (auf Aris-
toteles‘ Initiative hin verbesserten Form, vgl. dazu Krafft 2007, S. 31) physikalisch konkreti-
siert. Demnach befindet sich innerhalb des umschließenden Himmels ein kompliziertes Sys-
tem konzentrischer, aber in ihren Bahnebenen gegeneinander versetzten Sphären aus 
‚Himmelsmaterie‘. Da jeder Planet, einschließlich Sonne und Mond, von mehreren Sphären 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


183 
 

 Mit der gedanklichen Konstruktion dieser das All abschließenden, die 
Gestirne in ihre Rotation um die Erde einschließenden göttlichen Himmels-
sphäre, über deren sachliche Abwegigkeit kein Wort zu verlieren ist und die 
dennoch – in christlicher Epoche ihrer Göttlichkeit entkleidet – als kosmolo-
gisch-astronomische Vorstellung bis in die Neuzeit reicht767, ist ein bedeuten-
der Vermittlungsschritt vollzogen: Der irdische, sublunare Bereich zeitlichen 
Entstehens und Vergehens ist über die Idee komplementärer Bewegungsfor-
men  mit dem Ewig-Unveränderlichen verknüpft, die Bewegung ist als real 
anerkannt und auf wenige Grundformen zurückgeführt sowie mit dem Sys-
tem der Elemente als den Substraten der Bewegung zu einem in sich komple-
xen Ganzen integriert, das die ungeordnete und unerschöpfliche Vielfalt der 
natürlichen Welt, wie sie sich prima vista darbietet, auf ein überschaubares be-
griffliches Netz und eine anschauungskompatible Ordnung reduziert. 

Mit der Einholung des Göttlichen in Gestalt der himmlischen Sphäre in 
die Sichtbarkeit, so theoretisch kapriziös uns dieses Konstrukt auch vor-
kommt, fördert Aristoteles zugleich die Abschmelzung der von Platon so be-
tonten Transzendenz. Denn bei Letzterem ist eine das Individuum nötigende 
und Viele überfordernde Überwindung der natürlichen Einstellung leibseeli-
scher Selbstaffirmation die Voraussetzung dafür, sowohl zu der einen Form 
der Anschauung des Göttlichen (in Gestalt der Idee des Guten) zu gelangen768, 
wie zu der anderen Form, dem postmortalen buchstäblichen Transzendieren 
der Seele aus dem Reich des Sichtbaren an den „überhimmlischen Ort“769 und 
auf den „Rücken des Himmelsgewölbes“770, also über die Allsphäre hinaus, 

                                                                                                                                                                                          
abhängt, erscheint seine Bewegung unregelmäßig, obwohl die ihn tragende Sphäre gleich-
förmig kreist. Insgesamt kommt Aristoteles auf eine „Anzahl der gesamten Sphären [von] 
55“ (Met. XII 8, 1074 a 11). Da er die Sphären als göttliche, sich selbst bewegende Wesenhei-
ten betrachtet, „würde [dies auch] notwendig die Zahl der Wesenheiten sein“ (ebd., a 22). 
767 Erstmals Tycho Brahe (1546-1601) bestritt, „dass die Äthersphäre der Fixsterne und Pla-
neten [] fest und undurchdringlich sein könnten“ (Krafft 2007, S. 86) und folgerte, dass „der 
Äther [] also ein sehr feiner, weder den Bewegungen der Himmelskörper noch jenen des 
Lichts hinderlicher Stoff sein [musste], der deshalb aber auch nicht die Gestirne mit sich fort-
führen könnte“ (ebd.), und Johannes Kepler (1571-1630) kämpfte für Brahes Auffassung und 
entwickelte auf dieser Voraussetzung „eine völlig neuartige [] Himmelsphysik“ (Krafft, a.O., 
S. 103). Vgl. zur Dauerhaftigkeit der Vorstellung einer festen Himmelsschale auch die Abbil-
dung aus Flammarions Darstellung Der Mensch durchbricht das Himmelsgewölbe oben, Kap. 
I 5.2. Flammarions gezeichnete Metapher der Überwindung des antiken geozentrischen 
Weltbilds stammt aus dem Jahr 1888, ist also kaum 130 Jahre alt. Vor so kurzer Zeit also 
durfte diese Tat der Aufklärung noch auf Interesse stoßen. 
768 Vgl. das Höhlengleichnis der Politeia VII 1ff.; St. 514ff. 
769 Phaidros 247 c 
770 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


184 
 

um sich dort am Anschauen der ewigen und reinen, der „wirklichen Wesen-
heiten [zu erlaben]“771. 

Nichts dergleichen bei Aristoteles. Indem das Göttliche in Gestalt des äu-
ßersten Himmels in die Sichtbarkeit tritt, realisiert der Mensch im unbefange-
nen und unvoreingenommenen, Sinnlichkeit und Geist (nous) in sich vereini-
genden Schauen der Himmelssphäre eine unmittelbare Beziehung zum kos-
misch gedachten Göttlichen. Mit dieser Konzeption, so dürfen wir sagen, rettet 
Aristoteles in rationalisierter Form auch etwas von der Substanz des Mythos, 
der ja stark auf die im Naturleben wie im Bildwerk zur Anschauung gebrachte 
Parusie der Götter abhob. 

An der im Vorhergehenden mitgeteilten Beobachtung, Aristoteles sei in 
der Konsequenz seiner Reflexion auf die Natur der räumlichen Bewegung zu 
dem Postulat der Existenz des kreisbewegten Körpers vorgestoßen, ist aller-
dings eine Korrektur bzw. eine Einschränkung anzubringen. Worum es sich 
handelt, wird deutlicher werden, wenn wir die Natur des wissenschaftlichen 
Postulates an einem zeitgenössischen Beispiel erläutern. 

In der modernen Physik und Astrophysik sind Postulate ein geläufiges 
erkenntnislogisches Prinzip. Es besteht darin, von bestimmten, gesicherten 
Erkenntnissen aus auf durch diese nahegelegte, aber noch unbeweisbare Sach-
verhalte zu schließen, diese, wie es heißt, zu postulieren, ihre Wahrscheinlich-
keit anzusetzen. Ein Postulat ist also verwandt mit der Hypothese. 

Das bekannteste Beispiel aus der Astrophysik ist wohl das auf Einsteins 
allgemeiner Relativitätstheorie basierende Postulat des sog. Urknalls als des 
Ursprungs des Universums. Alle verfügbaren Forschungsergebnisse weisen 
hin auf eine zeitliche Entwicklung des Kosmos, an deren Anfang ein Materie-
zustand extremer Dichte und Konzentration bestanden haben muss – ‚Alle 
Dinge waren beisammen‘, formulierte schon Anaxagoras! –, der sich in extrem 
abrupter Weise löste und in Form einer Fluchtbewegung den kosmischen 
Raum mit der in ihm enthaltenen Materie zu dem uns bekannten System der 
die Welt bildenden Galaxien konstituierte772. Diese Fluchtbewegung der Ga-
laxien ist bis heute nicht abgeschlossen, sie lässt sich beobachten und in ihrer 

                                                            
771 Ebd., 247 e 
772 Fachleute sehen im Ausdruck „Urknall eine verführerisch falsche Metapher“ (Kanitschei-
der 2002, S. 236) und betonen: „Der Urknall ist keine Explosion“ (ebd., S. 235), und zwar 
deshalb nicht, weil eine Explosion ein Ereignis in Raum und Zeit ist, wogegen am Urknall  „die 
Raumzeit erst ihre Existenz [begann]“ (ebd.). Logisch allerdings ist auch letztere Formulie-
rung antinomisch, fällt soch auch jeder Beginn von etwas notwendig in eine Zeit; die Rede 
von einem Beginn der Zeit ist eine contradictio in adiecto, bloße Vorstellung ohne begriffli-
chen Gehalt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


185 
 

Progression messen. Auf das Ereignis des Urknalls, das als singuläres selbst 
nicht mehr naturgesetzlich abzuleiten ist, wird aus dem Faktum der zuneh-
menden Ausdehnung des Kosmos rückgeschlossen: Irgendwann muss die 
Fluchtbewegung begonnen haben, folglich die zu Galaxien organisierte Welt-
materie noch vereint gewesen sein. Ohne die Hypothese dieses sogenannten 
Big Bang bräche das Standardmodell des Kosmos zusammen, die beobachte-
ten Realitäten hätten keine Basis mehr: Das Postulat des Urknalls, der sog. An-
fangssingularität, trägt also das ganze astrophysikalische Theoriegebäude. Da 
die für das Ereignis des Big Bang sprechenden Forschungsergebnisse erdrü-
ckend sind, hat die Hypothese im allgemeinen Bewusstsein den  Charakter 
eines Bewiesenen, eines einfachen Faktums angenommen. Wir reden vom Ur-
knall wie von beliebigen anderen Sachverhalten, die Diskussion darüber, ob 
die Urknall-Hypothese oder vielleicht doch ein anderes Kosmos-Modell, etwa 
die Steady-State-Hypothese, größere Wahrscheinlichkeit für sich haben, über-
lassen wir den Fachleuten. 

Erkenntnislogisch ist nun auch Aristoteles‘ Schluss auf den kreisbewegten, 
göttlichen Körper ein Postulat, aber der Denker durchschaut ihn nicht als sol-
ches. Seine im Vorhergehenden von mir entwickelte Argumentation zuguns-
ten der Existenz dieser göttlichen Sphäre ist rein deduktiver Natur: Aus der 
Annahme der einfachen geometrischen Formen schließt er auf die entspre-
chenden einfachen, ‚naturgemäßen‘ Bewegungen. Die geradlinige Bewegung 
sieht er als charakteristisch für die sublunare Welt an. In dieser findet sich aber 
keine naturgemäße Kreisbewegung, da alle Materie von Natur eben senkrecht 
aufsteigt oder fällt. Die theoretische wie räumliche Stelle der Kreisbewegung 
ist somit vakant. Die angesetzte Vollkommenheit der Kreisform bzw. -
bewegung fordert (‚postuliert‘) andererseits deren Wirklichkeit, denn das Voll-
kommene ist dem Aristoteles das Ursprüngliche, es kann also nicht nichtsein. 

Während jedoch der neuzeitliche Astrophysiker durch Beibringen immer 
neuer Erfahrungsdaten das Postulat des Urknalls weiter zu untermauern sucht 
(bzw. bei Überwiegen von abweichenden Daten die Theorie aufgibt), sieht 
Aristoteles die Existenz des kreisbewegten Körpers qua himmlischer Sphäre 
durch seine letzten Endes metaphysische Vollkommenheitsspekulation als 
bewiesen, als demonstriert an: Ihm ergibt sich, dass es, wie zitiert, diese „[gött-
lichere und ursprünglichere] körperliche Wesenheit [] gibt“773. 

In weiter gespannter theoriegeschichtlicher Perspektive betrachtet, kön-
nen wir feststellen, dass die intellektuelle Arbeit, Ordnung ins Chaos der Er-
scheinungen zu bringen, die bereits der homerische und der hesiodeische My-
                                                            
773 De caelo 269 a 31ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


186 
 

thos auf vielfältige Weise unternommen hatten, unter anderem mit den gött-
lich-genealogischen Reihen (wir erinnern uns an die Kataloge der Nereiden 
und Okeaninen in Hesiods Theogonie774) sowie der Abgrenzung von Berei-
chen der Welt und deren Unterstellung unter einzelne göttliche Lenker: für 
Zeus Erde, Menschenwelt und Himmel, für Poseidon das Meer und für Hades 
die untere Welt, und die sich bei den Vorsokratikern im Bruch mit der mythi-
schen Personalisierung und der Umstellung des Blicks auf die ‚Natur‘ fortsetz-
te, sich hier bei Aristoteles in einem umfassenden System von anschauungs-
kompatiblen Begriffen vollendet775. Dabei stellen die von mir partiell vorge-
stellte Bewegungstheorie und die sehr rudimentär behandelte Kosmologie nur 
einen minimalen Ausschnitt dar aus dem naturphilosophisch-metaphysischen 
Gesamtsystem aristotelischer Reflexion, das sich viel weiter erstreckt: einer-
seits in den Bereich des Logischen, andererseits in den der empirischen Natur-
forschung im engeren Sinne, wie sie die zoologischen Schriften repräsentieren. 

Die Letzteren werde ich in toto übergehen, und zwar aus Gründen der 
Umfangsbeschränkung meiner eigenen Arbeit wie auch wegen des exorbitan-
ten Umfangs der in Rede stehenden zoologischen Schriften des Aristoteles, 
die, wie bereits bemerkt, die umfangreichste Werkgruppe des Corpus Aristote-
licum bilden. Ebenfalls unberücksichtigt bleibt die trotz empirischer Grundori-
entierung stark spekulativ gefärbte Meteorologie, die mit ihrer Lehre von der 
Transformation der Elemente auch die aristotelische Begründung der Chemie, 
das heißt die Eröffnung der chemischen Perspektive umfasst. Ich habe im Ver-
lauf meiner Darstellung mehrfach kurz auf diese Schrift Bezug genommen776. 

Die logischen und die, wenn man so sagen will, ontologischen und meta-
physischen Konsequenzen aus der Naturphilosophie, deren Wesen in der An-
erkennung von Wechsel, Bewegung, Veränderung, Entstehen und Vergehen 
sowie im Versuch, dies alles begrifflich zu fassen, zu sehen ist, müssen jedoch 
zumindest in einigen relevanten Aspekten berührt werden. 
 

 
  

                                                            
774 Vgl. oben, Kap. I 8.3.4 
775 Dies Urteil teilt auch ein so origineller Denker wie Paul Feyerabend, der in seiner Rekon-
struktion der antiken Naturphilosophie Aristoteles‘ Denken ausführlich würdigt als einen 
„grandiosen Versuch [], eine Kosmologie aufzubauen, die sich überall ganz nah an die An-
schauung hält“ (Feyerabend 2009, S. 255) 
776 Vgl. z.B. oben, Kap. I 5.2; II 3.7.2; 6.5.4; 7.2.3; 8.7.3. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


187 
 

2.6.3 Weitere fundamentale Vermittlungsschritte und die Schranke des 
aristotelischen Wissenschaftsbegriffs 

Im Kapitel über die aristotelische Kategorienlehre und bei Gelegenheit der Er-
örterung von Aristoteles‘ Zuweisung des Substanzcharakters an die Einzel-
dinge habe ich mehr spielerisch von einer Opazität der Dinge gesprochen. Al-
lerdings haben die Dinge, wenn man sich einmal aus der pragmatischen Hal-
tung hantierenden Umgangs mit ihnen, also ihrer „Zuhandenheit“777, löst, in 
der Unmittelbarkeit ihres Da-Seins einen Zug von Verschlossenheit an sich, sie 
begegnen, nach der (bereits zitierten) Formulierung H.-G. Zekls als „komplexe 
Aggregate“778. Die Feststellung solcher Opazität ist aber eher ein literarischer, 
noch besser: ein lyrischer Befund, dessen bloße Konstatierung dem Philoso-
phen und Wissenschaftler nicht genügen kann779. 

Diesem geht es darum, diese Unvermitteltheit der Dinge aufzuheben, ih-
re Unmittelbarkeit (in allgemeiner Form) aufzubrechen. Er findet als ihren 
Grund Wasser, Luft, Atome und dergleichen. Aristoteles genügen diese Ant-
worten der Vorgänger allerdings nicht. Wenn er auch im Sinne der empe-
dokleischen Rhizomata-Lehre die ‚sinnlichen Wesenheiten‘ aus Mischungen 
dieser Grundbestandteile bestehen lässt, erscheint ihm diese Konkretion noch 
als einseitig und nicht zureichend zur adäquaten Erfassung des Reichtums der 
Erscheinungen, denn „offenbar [] sind ja der Verschiedenheiten viele“780. 

Um dieser Vielheit gerecht zu werden, ohne die Prinzipien über Gebühr 
zu vermehren, entscheidet Aristoteles sich (in der Nachfolge Platons), „auch 
auf der Begriffsebene [zu] untersuchen“781 und führt ein neues Begriffspaar in 
die Diskussion ein, mittels dessen er das gesamte Reich der konkreten Sub-
stanzen, seien sie natürlicher Herkunft oder Artefakte, erschließt und totali-
siert. Es ist die das dingliche Feld aufschließend vermittelnde Unterscheidung 
von Stoff bzw. Materie (hylé) und Form bzw. Gestalt (eidos, morphé). 

                                                            
777 Vgl: „Die Seinsart von Zeug, in der es sich von ihm selbst her offenbart, nennen wir die 
Zuhandenheit“ (Heidegger 1972, S. 69). 
778 Vgl. Zekls Anmerkung zu Physik I 1, 184 a 22 
779 Der Befund als solcher genügt auch dem Lyriker nicht. Denken wir etwa an Rilkes Dingge-
dichte, in denen „die Außenschicht der Wirklichkeit [] durchstoßen werden [soll]“ (Mann 
1964, S. 476, Hervorh. Sk.), um in deren „Inneres [] vor[zu]dringen“ (ebd., Hervorh. Sk.), ein 
Unternehmen, das im Übrigen „parallel geht mit der phänomenologischen Philosophie“ 
(ebd.), die insofern vergleichbar ist, als sie auf die Formen des sinnlich-geistigen Habens der 
der Subjektivität transzendenten Gegenstandswelt bezogen ist. 
780 Metaphysik VIII 2, 1042 b 14f. 
781 Physik I 5, 188 a 31 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


188 
 

 In seiner Physik behandelt Aristoteles dieses Begriffspaar, wie nach dem 
bisher Ausgeführten naheliegend, unter dem Oberbegriff der Naturbeschaffen-
heit, die demnach „zweifach zu fassen ist, nämlich einmal die Form (aussagt), 
und auch den Stoff []“782, und den frühen Philosophen hält er die einseitige Re-
duktion der Dinge auf ihre stoffliche, materielle Seite vor: „Wenn man auf die 
Alten hinsieht, dann scheint der Gegenstand der Stoff zu sein []“783 – ein Ur-
teil, das sich anhand meiner bisherigen Darstellung problemlos nachvollzie-
hen lässt. 

Allerdings erkennt Aristoteles bei einigen Vorgängern Ansätze zur Aus-
bildung des Formbegriffs, etwa bei den Pythagoreern. Deren Annahme, alles 
sinnlich Begegnende sei „den [als solchen materielosen] Zahlen nachgebildet, 
die Zahlen aber als das erste in der gesamten Natur [ansetzten]“784, lässt sich 
nach Aristoteles als eine Art Formprinzip für das Stoffliche interpretieren: Ein 
Nichtstoffliches, eben Zahlenverhältnisse, soll dem amorphen Stoff sein Er-
scheinungsbild geben. 

Aristoteles sieht im Gegensatz zu den ‚Alten‘ gerade in der Form die 
Wirklichkeit eines Dings, denn „ein jedes wird doch dann erst eigentlich als es 
selbst angesprochen, wenn es in seiner zweckhaft erreichten Form da ist“785. 

Ein von Aristoteles häufig benutztes, leicht zugängliches Beispiel für die-
sen Primat der Form ist das der bronzenen oder marmornen Statue. Die Mate-
rie ist hier Bronze oder Marmor, die Form aber das aus dem Material erzeugte 
Gebilde, die Statue, sei es eines Gottes, eines Athleten oder was immer. Und 
als dieses, als diese bestimmte Statue, sprechen wir den Gegenstand primär 
an, bezeichnen ihn als den Apoll von Belvedere, den Diskuswerfer des Myron usw. 
(Dies hindert allerdings nicht, dass der Kenner mitunter in bildhafter Metony-
mie das Material, hier: der Statue, im Sinne eines Eigennamens verwendet und 
etwa von den Bronzi di Riace spricht). Mit einer anderen Formulierung des 
Aristoteles gesagt, liegt der Grund des Form-Primats darin, dass es „diese Ge-
staltung, die Form [ist], welche sich von dem Ding nicht abtrennen lässt, außer 
nur in Gedanken“786. Und in der Tat: Wenn ich das Formmerkmal des Statue-
Seins beim Bronzestandbild aufheben würde, z.B. durch Einschmelzen, so wä-
re damit der Gegenstand selbst aufgehoben, in bloße Stofflichkeit aufgelöst. 

                                                            
782 Physik 194 a 12f. 
783 Ebd., a 18f. 
784 Met. 985 b 33f. (Zusatz Sk.) 
785 Physik 193 b 6f. 
786 Ebd., b 4f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


189 
 

Ein weiteres von Aristoteles gern herangezogenes (und uns vielleicht nä-
her liegendes) Beispiel für die Stoff-Form-Beziehung, auf Grund deren Aristo-
teles‘ Denken übrigens mitunter mit neuscholastischem Terminus als Hylemor-
phismus kategorisiert wird787, ist das Haus und seine Materialien. Hier hebt 
Aristoteles darauf ab, dass ein Artefakt wie das Haus sich nicht mittels seiner 
materiellen Bestandteile definieren lasse. Denn „Steine, Ziegel, Holz [] sind 
[lediglich] der Stoff desselben“788, aus denen das Haus gebaut werden kann, 
sie sind, wie Aristoteles formuliert, „das Haus dem Vermögen [also der Mög-
lichkeit] nach“789. 

Möglicherweise erscheint manchem Leser diese Unterscheidung von Ma-
terie und Form als geradezu trivial. In der Tat sprechen wir heute ja wie 
selbstverständlich in solchen Begriffen, bezeichnen etwa bei einem hölzernen 
Ding das Holz als dessen Material, sprechen von Baumaterialien etc. oder re-
den bei einem Auto, das uns gefällt, nicht einfach von dem schönen Wagen, 
sondern, elaboriert und differenzierend, von dessen schöner Form, von seiner 
Formschönheit. Dabei ist jedoch daran zu erinnern, dass diese Begriffe nicht 
zur natürlichen menschlichen Sprachausstattung gehören (falls es dergleichen 
überhaupt gibt), sondern den Dingen durch verallgemeinernde Abstraktion 
abgewonnen werden mussten, was eben wesentlich durch Aristoteles geleistet 
wurde. 

Am soeben zitierten Beispiel von Stoff und Form beim Haus lässt sich 
dies ablesen. Aristoteles begründet seine Wahl damit, dass „bei der Definition 
eines Hauses einige angeben, es sei Steine, Ziegel, Holz“790. Eine solch fehler-
hafte Definition, das heißt ein solcher im Ursprungskontext logischer Reflexi-
on offenbar nicht ungewöhnlicher Missgriff, würde heute keinem Quintaner 
mehr zugestanden, aber wir stehen bei Aristoteles eben erst am Beginn forma-
ler Denkschulung. Ein Haus, so begreifen wir ohne weiteres, ist mehr als die 
Summe der es konstituierenden Materialien, es ist zumindest zu definieren als 
„bedeckendes Behältnis für Körper und Sachen“791, obwohl auch dies noch 
sehr gattungshaft-allgemein und wenig artmäßig-spezifisch ist – wie wir heute 
unter Verwendung platonisch-aristotelischer Begrifflichkeit ganz selbstver-
ständlich sagen. 

                                                            
787 Vgl. z.B. Brugger 1967, Art. Hylemorphismus; L. Oeing-Hanhoff: Art. Hylemorphismus. 
HWPh 3, Sp. 1236ff. 
788 Met. 1043 a 15f. 
789 Ebd. (Zusatz Sk.) 
790 Ebd., 14f. 
791 Ebd., 16f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


190 
 

Im Übrigen ist die Materie-Form-Unterscheidung bis heute in verschie-
denen begrifflichen Varianten nicht nur in alltagssprachlichem, sondern eben-
so, in terminologischer Form, in wissenschaftlichem Gebrauch. So unterschei-
det man beim literarischen Werk methodisch Aspekte der Form und des In-
halts, und ein bekanntes literaturtheoretisches Werk des Germanisten Oskar 
Walzel trug den die Materie-Form-Polarität variierenden Titel Gehalt und Ge-
stalt im Kunstwerk des Dichters792. 

Wir müssen uns allerdings hüten vor einer allzu einfachen, plakativen 
Deutung von Aristoteles‘ Auffassung des Stoff-Form-Prinzips, wie es die an-
geführten Beispiele nahelegen. Allerdings hat der von Aristoteles für Form 
auch benutzte Begriff eidos, der sich „von der indogermanischen Wurzel <vid> 
für <sehen> ab[leitet]“793, primär die Bedeutungen ‚Aussehen‘, ‚Gestalt‘, 
‚Form‘, und es eignet ihm eine „visuelle Konnotation“794.  

Und auch die Beispiele legen einen solchen visuellen Aspekt nahe. Im 
Falle der Statue liegt mit dem Marmorblock ein klar identifiziertes ‚Rohmate-
rial‘ vor, das vom Künstler in zielgerichteter Arbeit in die gewünschte an-
schaubare Form gebracht wird – und zwar in die Form eines Bildes, zum Zwe-
cke des Anschauens: Die Statue soll betrachtet werden, sie wird, was sie ist, im 
Vorgang des Angeschautwerdens. 

Auch beim Beispiel des Hauses scheint alles einfach zu sein: Hier ist das 
Material kein Einzelnes, aus dem das Bild durch kunstvolles Fortnehmen von 
Stoff herausgeschlagen wird, sondern eine große Zahl einzelner Teile wird auf 
Grund bestimmter den Bauenden leitender Vorstellungen zum Ganzen der 
Erscheinung eines Hauses zusammengefügt. Der Unterschied zur Statue 
scheint unwesentlich. Aber der Zweck des Hauses geht im Angeschautwerden 
nicht auf, kommt also in der äußeren Erscheinung nicht vollständig zur Dar-
stellung. Seine Form umfasst mehr als das, was ins Auge fällt, sie schließt ein 
seine Eignung, den Zweck des Wohnens, Schutz und Komfort, zu gewährleis-
ten. Stellen wir uns als negativen Fall beispielsweise ein dem äußeren Ein-
druck nach modernes und schönes Gebäude vor, bei dem aber die Stockwerke 
nicht durch Treppen verbunden wurden oder die Toiletten fehlen, so ist das 
Konstrukt zwar der Stoff zu einem Haus, es ist zwar ein Gebautes, ein Haus 
der ‚äußeren Form‘ nach, das jedoch die Form des Hauses im Vollsinne, das 
seinen Begriff nicht realisiert; es ist lediglich ein potentielles (bzw. potemkin-
sches!) Haus. Wir können den hier vorliegenden weiten Formbegriff illustrie-

                                                            
792 Erschienen 1923 
793 M. Bordt: Art. eidos, WaPh, S. 119 r. 
794 Rapp/Wagner: Art. eidos, AL, S. 147 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


191 
 

ren an Ausdrücken wie ‚in Form sein‘ bzw. ‚sich gut in Form fühlen‘: Diese 
bezeichnen nichts obenhin Sichtbares, sondern eine Art Vollendungszustand. 
 Analoges wie zur Form gilt beim Beispiel Haus für dessen ‚Stoff‘: Steine, 
Ziegel, Holz – und im modernen Bauen noch vieles mehr – sind selbst nicht 
‚bloße‘ Materie, sondern ihrerseits (durch Arbeit) ‚geformt‘, formiert: Die Ziegel 
als in Form gebrachte Tonerde, gebrannt, getrocknet usw. Es gibt für Aristote-
les, anders als für die philosophischen Materialisten, keine völlig formlose, 
keine Materie ‚an sich‘. Die allgemeinsten Stoffe sind ihm die empedo-
kleischen Elemente Erde, Wasser, Luft, Feuer, die nicht auf eine weitere Mate-
rie, sozusagen die Urmaterie, reduzierbar sind. Und auch diese Stoffe sind, 
obwohl ‚amorph‘, dennoch nicht schlechthin formlos. Ihr Formaspekt liegt in 
ihrer Bestimmtheit, ihrem Unterschiedensein von den jeweils anderen Stoffen, 
wenn auch ihr Erscheinungsbild uns gestaltlos anmutet. 

Stoff (Materie) und Form sind für Aristoteles letzten Endes relative bzw. 
korrelative, in einer je bestimmten Weise aufeinander bezogene Begriffe. Et-
was ist Stoff stets und ausschließlich in Bezug auf die Form, der es zugehört, 
so wie die Ziegel Stoffcharakter haben lediglich, insofern aus ihnen ein Ge-
bäude wird, ansonsten aber als selbstständige Gegenstände selbst individuelle 
Substanzen, das heißt Stoff-Form-Einheiten, darstellen. In diesem Sinne defi-
niert Aristoteles in äußerster Allgemeinheit: „Dasjenige, woraus etwas wird, ist 
nach unserem Ausdruck der Stoff (hýlê)“795. Und im Sinne dieser strengen Re-
lation einer jeden Materie auf die übergeordnete, ihr Dasein verleihende Form 
befindet er: „Die Materie ist an sich unerkennbar“796 – eben insofern sie stets in 
an die Form gebundener Weise auftritt, insofern es sich, anders gesagt, bei 
Stoff und Form um reine Reflexionsbegriffe, Abstraktionen, ohne eigene empi-
rische Wirklichkeit handelt. Es ‚gibt‘ weder Materie noch Form für sich. 

Das Begriffspaar von Materie und Form wird von Aristoteles speziell in 
der Physik und in der Metaphysik in eindringlicher Weise durchreflektiert. Wie 
die anderen aristotelischen Kernbegriffe steht es nicht isoliert, sondern ist sys-
tematisch verbunden mit dem behandelten Komplex Bewegung – Verände-
rung – Werden, wie es verschiedene Zitate schon andeuteten.  

Aristoteles fasst den Begriff der Materie, der hylé, sehr allgemein als 
Grundlage, Substrat (hypokeimenon), eines jeden sich an einer individuellen 
Substanz vollziehenden Veränderungs- oder Werdevorgangs und formuliert: 
„Es muß immer etwas als das, was da wird, zugrunde liegen“797. Oder noch an-

                                                            
795 Metaphysik VII 7, 1032 a 16f. (Hervorh. Sk.) 
796 Ebd. VII 10, 1036 a 7 
797 Physik 190 a 14f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


192 
 

schaulicher: „Immer ist schon etwas da, was zugrunde liegt, woraus das Wer-
dende entsteht, z.B. die Pflanzen und Tiere aus Samen“798. 

Und es vollzieht sich das Werden in Korrespondenz zum jeweiligen Sub-
strat auf unterschiedliche Weise, „teils durch Umformung, z.B. ein [bronzenes] 
Standbild; teils durch Hinzutun, z.B. Dinge, die wachsen; teils durch Fortneh-
men, z.B. wenn aus dem Stein eine Hermesfigur wird; teils durch Zusammenfü-
gung, z.B. ein Haus, teils durch Eigenschaftsveränderung, z.B. bei Dingen, die 
sich in ihrem Stoff wandeln“799. 

Diese verschiedenen Fälle bzw. Arten des Werdens glaubt Aristoteles 
nun trotz ihrer Unterschiedlichkeit auf einen einheitlichen Begriff bringen, das 
heißt, ein allgemeines Prinzip des Werdens formulieren zu können, und dabei 
spielt ein ebenfalls verallgemeinerter Stoffbegriff eine Rolle. 

In diesem Falle bezieht sich der Terminus Allgemeinheit nicht auf alles 
Seiende überhaupt, sondern nur auf die erste der von Aristoteles namhaft ge-
machten Wesenheiten (ousíai), der Grundformen des Seienden. Solcher We-
senheiten sind, der Metaphysik zufolge, drei: „Erstens die sinnlich wahrnehm-
bare (aisthêté), welche alle anerkennen, und diese teils ewig, teils vergänglich, 
wie z.B. Pflanzen und Tiere“800. 

Die beiden hier zunächst genannten Wesenheiten oder Substanzen sind 
zum einen die endlichen Dinge, der konkrete Dingbestand der empirischen 
Welt, also die sogenannten individuellen Substanzen, von denen im Kapitel 
über die Kategorien gehandelt wurde, und zum anderen der von Aristoteles 
als unvergänglich und unveränderlich angenommene Gestirnhimmel. Zu die-
sen kommt als dritte Substanz hinzu „die unbewegliche (akínêtos)“801, die, 
„ohne bewegt zu werden, selbst bewegt“802 und in der wir die Vernunft, den 
göttlichen Nous, als die reine geistige Wirklichkeit selbst zu sehen haben. 

Gegenstand der Theorie des Werdens und der Veränderung ist ersichtlich 
nur die erste der drei Substanzen, nämlich die vergängliche und veränderli-
che, insofern diese beiden Eigenschaften einander implizieren. Konkret ge-
sprochen handelt es sich für Aristoteles um die sublunare Welt der irdischen 
Natur und des Menschen, der in ihr und auf ihrer Grundlage sein Leben 
durchführt. Dieser Bereich ist zugleich der der erstmals von Aristoteles systema-
tisch ausgebauten Wirklichkeitswissenschaft, die er als Physik bezeichnet, ein Ter-

                                                            
798 Ebd., b 3ff. 
799 Ebd., b 5ff. (Zusatz Sk.) 
800 Met. XII 1, 1069 a 30f. 
801 Ebd., a 33 
802 Ebd., XII 7, 1072 a 25 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


193 
 

minus, den er pauschal auch für die Denkansätze der vorsokratischen Natur-
philosophen (physiológoi, physikoí) verwendet803.  

Der allgemeine Gegenstand dieser Wissenschaft ist der prozessartige 
Charakter dieser Sphäre; dabei unterscheidet Aristoteles, wie die angeführten 
Beispiele verdeutlicht haben dürften, im Gegensatz zur neuzeitlichen Physik 
systematisch nicht zwischen rein naturimmanenten Vorgängen wie der Bewe-
gung der Elemente oder dem Wachstum der Lebewesen und solchen mit wil-
lentlicher menschlicher Einwirkung und Verhalten. So zieht er in seiner Physik 
zwecks Demonstration des Veränderungsbegriffs ebenso das schon angeführte 
Beispiel vom Bauen eines Hauses heran wie auch geistige Vorgänge wie die 
Veränderung eines Menschen von Unbildung zu Bildung: „Es gibt das Etwas, 
das da wird, und das, wozu dieses wird, und dies auf doppelte Weise: Entwe-
der das Zugrundeliegende oder das Gegensätzliche. Mit Gegensätzlichkeit 
meine ich dergleichen wie <ungebildet>, und mit Zugrundeliegen so etwas 
wie <Mensch>“804. 

Als allgemeine Form der Veränderung nun identifiziert Aristoteles einen 
ebenfalls zwischen drei Prinzipien spielenden Prozess, und eines dieser Prin-
zipien stellt die hylé, der Stoff, die Materie, dar. Da ein Entstehen, Werden, 
Sich-Verändern aus Nichts, wie zitiert, nicht denkbar (und eine solche Vorstel-
lung somit gehaltlos) ist, muss allem Werden etwas, also Seiendes, zugrunde 
liegen, bei „[jeder] Veränderung beharrt etwas“805, und dieses Beharrende 
nennt Aristoteles „die Materie“806 bzw. den Stoff: „Alles aber hat einen Stoff, 
was sich verändert“807. 

Ist nun der Stoff das Prinzip des Beharrenden, so sind die beiden anderen 
Prinzipien die beiden Änderungspole, wenn man es so ausdrücken will, das 
Woraus und das Wohinein der Veränderung oder, wie oben formuliert, Zustand 
A und Zustand B des Substrats. Diese beiden stehen Aristoteles zufolge im 
Verhältnis der Kontrarietät, des Gegensatzes, der Polarität: Aus Warm wird 
Kalt, aus Weiß wird Schwarz, aus Wenig Viel (und viceversa), aus Ungebildet 
Gebildet usw.; es ist demnach  „die Veränderung bei jeder Art ein Übergang in 
den jedesmaligen Gegensatz“808. Zusammenfassend und mit Bezug auf die 
vier Elemente formuliert Aristoteles die Einsicht in der kleineren naturwissen-
                                                            
803 Vgl. z.B. Physik 203 b 15 („Anaxímandros kaì oi pleîstoi tôn physiológon“ – „Anaximander 
[] und die meisten der alten Naturdenker“) und öfter. 
804 A.O., 190 b 13f. 
805 Met. XII 2, 1069 b 7 
806 Ebd., b 8 
807 Ebd., b 24 
808 Ebd., b 13f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


194 
 

schaftlichen Abhandlung Über Werden und Vergehen: „Wir hingegen behaupten 
[], daß es eine gewisse Materie der wahrnehmbaren Körper gibt, daß diese 
aber nicht getrennt, sondern stets mit einer Gegensätzlichkeit existiert, aus der 
die sogenannten Elemente werden“809. Und die Materie ist „für ein Prinzip 
und für primär [zu] halten, aber doch zugrundeliegend für die Gegensätze“810, 
denn „weder ist das Warme die Materie für das Kalte noch dieses für das 
Warme, sondern das beiden Zugrundeliegende“811. 

Dieser Bestimmung ist zuzustimmen, auch wenn sie uns heute nicht 
mehr als physikalisch-wissenschaftlich, sondern schlicht als Erfahrungstatsa-
che gilt. Aber Aristoteles entwickelt seine Physik eben im Ausgang vom in der 
Sphäre der veränderlichen Wesenheiten unmittelbar Erfahrbaren, und er ver-
steht unter Physik auch nichts anderes als die aus dieser Einstellung durch 
Beobachtung und präzises Durchdenken des Beobachteten sich logisch erge-
benden Folgerungen. 

Allerdings führt gerade die zuletzt entwickelte Überlegung, dass Materie 
nicht getrennt (choristón) existieren kann, nicht getrennt nämlich vom Moment 
ihrer Form, welche im vorhergehenden Beispiel durch die Qualitäten warm 
und kalt repräsentiert ist, über den Bereich des Physisch-Empirischen hinaus 
in den Bereich des Logisch-Metaphysischen. Insofern nämlich der Stoff die 
Voraussetzung ist für das an und aus ihm werdende Formhafte, der Marmor-
block als Stoff also Voraussetzung der Statue ist, so kommt dem Stoff das Sein 
der Möglichkeit nach (dynámei) zu, ein passives ‚Vermögen‘, das im Zuge der 
Formgebung oder –bildung „in das der Wirklichkeit nach (energeía) Seiende 
über[geht]“812. Oder, mit anderer Formulierung, Stoff ist für Aristoteles „dasje-
nige, was, ohne der Wirklichkeit nach ein bestimmtes Etwas zu sein, doch der 
Möglichkeit nach ein bestimmtes Etwas ist“813. 

Mit diesen Bestimmungen hebt Aristoteles das Thema von Stoff und 
Form und des Werdens von der anschaulichen Ebene auf die (onto)logische 
und überwindet zugleich die von den Eleaten in die Welt gebrachte kontrain-
tuitive These, „das Seiende sei eines“814 und nicht Vieles sowie die weitere 
These, dass auf Grund dieser monolithischen Natur des Seienden ein Werden, 
das heißt der Übergang in ein Anderes, ein Anderswerden, das ja stets die 
unmittelbare Identität aufhebt, nicht denkbar sei. 
                                                            
809 Gen. corr. II 1, 329 a 24ff. 
810 Ebd., a 29ff. 
811 Ebd., a 31f. 
812 Met. XII 2, 1069 b 16 
813 Ebd., VIII 1, 1042 a 27f. 
814 Physik I 3, 186 a 5 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


195 
 

 Mit diesen Hinweisen zu Aristoteles‘ Überschreitung des Empirischen 
auf das Logische hin schließe ich die Überlegungen zu dessen philosophischer 
Methode begrifflicher Vermittlung. Meine Ausführungen stellen allerdings 
nur eine geringe Probe aus Aristoteles‘ begrifflicher Arbeit dar, aus seiner, 
wenn man so will, ontologischen Theorie, mit der er versucht, die Vielfalt der 
Erfahrung auf Begriffe zu bringen, eben Denken und Sein zu vermitteln und 
zu einer Totalität von Bestimmungen zu integrieren, einer Totalität, die, wie 
bei den ersten Denkern geschehen, auch die Urgründe des Seins, die archaí, als 
die ersten Ursachen einbezieht, ohne jedoch deren radikalen Reduktionen zu 
verfallen. Und in der durchgängigen Verbundenheit der Begriffe untereinan-
der, die Platon mit den mégista géne815 vorgeführt hatte, besteht eben ihr Ver-
mittlungscharakter und der Charakter des vermittelnden Denkens des Aristote-
les. 

Aristoteles entwickelt schlechthin die meisten der naturphilosophischen 
Grundbegriffe, darunter auch solche, die bereits der Mythos unklar ins Auge 
gefasst und im Bewusstsein ihrer großen Bedeutung in mehr oder weniger 
personalisierten Göttergestalten verkörpert hatte, wie den Raum (chaos) bei 
Hesiod, die Zeit (chronos) u.a. 

Mit den aristotelischen Grundbegriffen operiert, nach dem Verfall der 
theoretischen Philosophie in Hellenismus und Spätantike, die sich ganz auf 
Aristoteles stützende hochmittelalterliche Naturphilosophie und reicht sie an 
die Denker weiter, die die naturwissenschaftliche Revolution des 17. Jahrhun-
derts tragen. Ohne Aristoteles‘ Theorie von Bewegung und Veränderung und 
den komplex durchdachten Begriff der Ursache, aber auch den metaphysischen 
Begriff der Substanz, an denen die neuzeitliche Kritik ihre Ansatzpunkte hat, 
gäbe es wohl keine moderne Wissenschaft; Aristoteles‘ Einsicht, dass einer je-
den Veränderung etwas zugrunde liegen muss, gilt eben auch für das Gebiet 
des Intellekts. 

Es hat vielleicht keine zweite begrifflich so tiefdringende Analyse des 
Gegenstandsfeldes Natur gegeben, wie sie die Physik des Aristoteles darstellt, 
Natur hier in dem weiten und abstrakten Sinne empirisch wahrnehmbarer 
Prozesse in der Welt verstanden (Die in gleichförmiger Bewegung rotierende 
Gestirnsphäre wird von Aristoteles nicht als prozessual aufgefasst, insofern sich 
dort nichts verändernd entwickelt, die Bewegung also ‚zu nichts führt‘). Den-
noch befremdet den unbefangenen Betrachter der Titel Physik, wenn er erst-
mals an den Text herantritt und statt harter Fakten nur begriffliche Erörterun-
gen vorfindet. 
                                                            
815 Vgl. oben, Kap. III 1.5.4 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


196 
 

 Hier stoßen wir in der Tat auf die Schranke des aristotelischen Begriffs von 
Naturwissenschaft. Abgesehen von den faktenreichen zoologischen Schriften 
betreibt Aristoteles Naturwissenschaft begrifflich, Experimente und Berech-
nungen hält er nicht für erkenntnisfördernd. Dementsprechend tritt auch der 
Gedanke der Natur als eines durchgängig durch Gesetze bestimmten Zusam-
menhangs, an deren Erforschung die Wissenschaft anzusetzen hätte, nicht klar 
in seinen Horizont, wenn er auch den Gedanken der Naturnotwendigkeit und 
ihrer Gesetzesordnung gelegentlich berührt, etwa wenn er es für „einen lä-
cherlichen Versuch“ erklärt, „nachweisen zu wollen [] daß es Naturbeschaf-
fenheit gibt“816 oder wenn er im Referat des Pythagoreismus am Beginn von 
De caelo die Dreizahl der Kultbegehungen damit erklärt, dass „wir sie von der 
Natur wie eines ihrer Gesetze übernommen haben“817, oder wenn er gar dem 
als Substrat primären Stoff ein Streben nach Formung zuspricht818 - ein Ge-
danke, der übrigens in der neuesten Naturphilosophie (Stichwort Autopoiese) 
erneuert wird, wenn auch unter ängstlicher Vermeidung der von Aristoteles 
unbefangen benutzten Teleologie (ohne die man aber wohl nicht ans Ziel ge-
langen wird!) – Aristoteles‘ Physik bleibt Philosophie und will dies auch sein, ist 
doch seinen Worten zufolge „die Untersuchung der sinnlichen Wesenheiten 
Aufgabe der Physik und [soll heißen: als] des zweiten Teiles der Philosophie“819. 
 Bevor ich die Betrachtungen zu Aristoteles beschließe, sei noch auf das 
grundsätzliche Verhältnis des Aristoteles zu der von ihm nicht nur der begriff-
lichen Analyse unterzogenen, sondern unmittelbar als produktive Ganzheit emp-
fundenen Natur eingegangen. Anders als für Platon stellt physis, Natur, wie die 
vorstehenden Ausführungen verdeutlicht haben dürften, für Aristoteles keine 
defizitäre Form des Seienden dar, sondern, ebenso wie für die meisten der 
Vorsokratiker, einen Seinsbereich sui generis, mit dem er durch lebhaftes Inte-
resse, ja geradezu affektiv verbunden ist. Natur ist ihm ein ausgezeichnetes 
Feld der Erkenntnis, das belegt nicht nur die Fülle der naturphilosophischen 
und naturforscherischen Schriften als solche, sondern auch einzelne geradezu 
hymnische Bekenntnisse zu diesem Forschungsgebiet. In De partibus animalium 
beispielsweise vergleicht Aristoteles in einer programmatischen Reflexion die 
Befriedigung, die die Betrachtung der ewigen, göttlichen Wesenheiten ge-
währt – und hier dürfte er vor allem an den gestirnten Himmel gedacht haben 
– mit denen, die aus der Betrachtung der vergänglichen Dinge der sublunaren 

                                                            
816 Physik II 1, 193 a 3 
817 A.O. I 1, 268 a 14f. 
818 Vgl. Physik I 9, 192 a 22 
819 Met. VII 11, 1037 a 14f. (Zusatz u. Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


197 
 

Welt, also des Bereichs der Physis, resultieren. Während der an sich höhere 
Genuss, den die Beschäftigung mit dem Göttlichen als dem Höherwertigen 
bieten würde, durch die Tatsache getrübt wird, dass uns „von diesen erhabe-
nen und göttlichen Wesen nur niedere [das heißt menschlich-unzulängliche] 
Vorstellungen vergönnt [sind]“820, weil es „im Ganzen nur wenig sinnfällige 
Erscheinungen [gibt], aus denen man über sie [] Forschungen anstellen könn-
te“821, verhält es sich bei der irdischen Natur umgekehrt. Sind deren Erschei-
nungen auf Grund ihrer Vergänglichkeit auch weniger erhaben, so verspricht 
ihre Betrachtung doch große Befriedigung, denn „über Pflanzen und Tiere be-
sitzen wir, weil wir mit ihnen aufgewachsen sind, doch einen größeren Vorrat 
von Kenntnissen“822. Demzufolge würde man „viele Eigentümlichkeiten eines 
jeden Geschlechts [der Lebewesen] entdecken, wenn man sich nur Mühe ge-
ben wollte“823. Die Aussage klingt wie ein Verdikt über Platons berühmte, 
dem Sokrates in den Mund gelegte und bereits zitierte Feststellung aus dem 
Phaidros, „die Örtlichkeiten [] und die Bäume wollen mich nicht lehren“824. 
 Gegen diese Indifferenz gegenüber dem Natürlichen äußert Aristoteles 
begeistert seine Überzeugung, dass „die schaffende Natur denen, die die Ur-
sachen zu erkennen vermögen, wie den Philosophen von Fach [,] unaus-
sprechliche Vergnügungen dar[bietet]“825. Und sein Wille zu Sachlichkeit und 
Objektivität schlägt sich in der Mahnung nieder, dass „wir auch bei der Be-
trachtung der niederen Tiere nicht kindischen Widerwillen empfinden [dür-
fen]“826. Mit ausdrücklicher Bezugnahme auf Heraklits berühmtes Wort, dass 
auch in profaner Umgebung Götter seien, fordert Aristoteles, dass „auch wir 
bei der Untersuchung eines jeden Tieres vorwärts schreiten, ohne zu zaudern, 
da ja in allen Dingen etwas [Bewunderungswertes,] Natürliches und Schönes 
ist“827.  

Es ist diese offene, von Sympathie getragene und von Wissensdrang, cu-
riositas, erfüllte Haltung gegenüber den Phänomenen der lebendigen Natur 
(und das gleiche Interesse manifestiert er, wie etwa seine Meteorologie belegt, 
in Bezug auf die unbelebte), die Aristoteles, ungeachtet aller sachlichen Irrtü-

                                                            
820 De partibus animalium I 5,  645 a (Zusatz Sk.) 
821 Ebd. 
822 Ebd. 
823 Ebd. 
824 Phdr 230 d 
825 A.O., 645 a 
826 Ebd. 
827 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


198 
 

mer, als den eigentlichen Vater der (Natur)Wissenschaft erscheinen lässt und 
die sein Vermächtnis an die Nachwelt ist. 
 Begriffs- bzw. bewusstseinsgeschichtlich relevant ist überdies, dass Aris-
toteles mit den seiner teleologischen Grundorientierung konformen Feststel-
lungen, dass „mehr noch [in den Werken der Natur als in denen der Kunst] 
Zweckmäßigkeit und Vollendung herrscht“828 und dass „Natur für alles gera-
de die Ursache von Ordnung [ist]“829, Natur als rationalen Mythos schafft. Diese 
Mythisierung, die wie stets auch eine Hypostasierung darstellt, kommt auch 
darin zum Ausdruck, dass Aristoteles Natur gelegentlich expressis verbis in die 
Nähe des Göttlichen rückt, etwa wenn er in De caelo feststellt: „Gott und die 
Natur machen [] nichts zwecklos“830. Hier wird Natur, vielleicht in der Nach-
folge Heraklits, zu jenem Singulare tantum, zu jener produktiven Superstruk-
tur, als die wir sie bis heute ansprechen. Ist uns der aristotelische Finalismus 
auch heute fremd geworden, so bleibt doch die Rede von einer Entität Natur 
noch immer ein Topos – auch wenn einer solchen Entität, einem Wirkzentrum 
Natur, keine Erfahrung korrespondiert. Aristoteles‘ scheinbar so banale Fest-
stellung „Es erzeugt nämlich der Mensch einen Menschen“831 und die Frage, 
was dies real bedeutet, bleibt ein Stimulus des Forschens. 

Was das historische Schicksal der aristotelischen Naturphilosophie anbe-
langt, so wird sie im Peripatos mehr konserviert als fortentwickelt, ehe sie mit 
dem Niedergang der Schule in der Spätantike für Jahrhunderte dem Verges-
sen anheimfällt – zumindest im Abendland. Erst im 13. Jahrhundert wird sie 
in lateinischer Übersetzung von den Scholastikern intensiv rezipiert und bleibt 
bis in die frühe Neuzeit naturtheoretisches Paradigma. Von scholastischen 
Philosophen werden zahlreiche Darstellungen und Kommentare verfasst, von 
denen ich einen zwecks Illustration kurz vorstelle. Es handelt sich um die Kur-
ze Zusammenfassung zu Aristoteles‘ Büchern über Naturphilosophie (Summulae in 
libros physicorum) des Wilhelm von Ockham (vor 1300-1347)832 (von Ockham’s 
                                                            
828 PA I 1 
829 Physik VIII 1, 252 a 12 
830 De caelo I 4, 271 a 35 – Diese Vergöttlichung von Natur wird später von den Stoikern noch 
intensiviert; bei ihnen wird die Theologie zum Teil der Physik (vgl. Praechter 1961, S. 419). In 
Form der mittelalterlichen Unterscheidung von natura naturans und natura naturata, in 
Spinozas Deus sive natura und generell in Monismus und Pantheismus zieht sich diese Ver-
göttlichung der Natur durch die abendländische Geschichte. Einer ihrer berühmten Verfech-
ter ist Goethe. Die im Zuge der Schwächung des christlichen Glaubens virulent werdende 
Tendenz, Natur als religiöses Surrogat einzusetzen, ist heute in vielfältiger Form greifbar. 
831De part. anim. I 1, ähnlich Metaphysik 1033 b 32, 1070 a 8, 1070 b 35  
832 Wilhelms Buch behandelt in vier Teilen mit jeweils zahlreichen Kapiteln die großen The-
men der aristotelischen Physik wie das Begriffspaar Materie - Form, die vier Ursachentypen, 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


199 
 

razor, dem von Wilhelm formulierten Postulat der Sparsamkeit bei der Bildung 
wissenschaftlicher Hypothesen war anderwärts die Rede833).  

Ockham apostrophiert Aristoteles, wie im Mittelalter üblich, fast aus-
schließlich als ‚den Philosophen‘: jeder Leser – und lesen konnten damals nur 
wenige Gebildete – wusste, wer gemeint war. Setzt seine Darstellung der aris-
totelischen Physik auch eigene Akzente, bleibt sie doch insgesamt innerhalb 
des Paradigmas einer Physik in Form bloß begrifflicher Analyse. So sucht bei-
spielsweise Teil III des Werks, über 32 Kapitel hin, unter dem allgemeinen Ti-
tel der Arten der Bewegung, im Prinzip wie Aristoteles auch, die allgemeine 
Prozessualität der  Natur auf den Begriff zu bringen: Abgehandelt werden die 
„vier Gattungen, [in denen] die Bewegung existiert“834: Ortsbewegung, Ent-
stehen/Vergehen, Wachsen/Schwinden, Änderung von Qualität bzw. Quanti-
tät. Allerdings dehnt Wilhelm den Umfang der Untersuchung von der Bewe-
gung im Bereich der Körper auf die Akte des menschlichen Handelns, Erken-
nens und Begehrens sowie auf den Denkprozess als solchen aus, eine Erweite-
rung, die sogar den Rahmen der aristotelischen Physik sprengt. 

In bester scholastischer Manier kündigt Wilhelm an, „nach[zu]weisen, 
was die Bewegung und was die Mutation [Veränderung] ist“835. Deren Natur 
glaubt er mit einer „Nominaldefinition“ beikommen zu können: „<Es verän-
dert sich dasjenige, was sowohl zuvor als auch jetzt da ist und jetzt eine be-
stimmte Form oder einen bestimmten Ort besitzt, welchen es zuvor nicht hatte 
oder was jetzt einer Form oder eines Ortes entbehrt, welchen es zuvor beses-
sen hat>“836(!) 

Solch spukhafter Weise, Physik zu teiben, wird drei Jahrhunderte später 
Descartes (1596-1650) theoretisch den Garaus machen, indem er die Untaug-
lichkeit aristotelisch-scholastischen Definierens zur Naturerkenntnis aufweist. 
So heißt es in der Jugendschrift Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft (Re-
gulae ad directionem ingenii) polemisch: „Und machen sie [die Aristoteliker] 
nicht wirklich den Eindruck, als murmelten sie Zaubersprüche, die eine ge-
heime, für das menschliche Erkenntnisvermögen unfaßbare Kraft haben, wenn 
sie sagen, daß die Bewegung, etwas das doch jeder kennt, die Verwirklichung 
des in der Möglichkeit Seienden sei, sofern es in der Möglichkeit ist? Wer ver-

                                                                                                                                                                                          
die Theorie der Bewegung und den Zeitbegriff. Zur verwendeten Ausgabe der Schrift vgl. Lit.-
Verz.  
833 Vgl. oben, Kap. I 8.3.4; III 1.3. 
834 A.O., III 2 
835 Ebd. III 1 (Zusatz Sk.) 
836 Ebd., III 3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


200 
 

steht denn diese Worte, wer weiß nicht, was Bewegung ist, und wer gibt nicht 
zu, daß man hier den Knoten in der Binse gesucht hat“837. 

Naturwissenschaft, Physik, will Descartes sagen, lässt sich nicht definito-
risch betreiben, sondern erfolgt auf der Basis unserer intuitiven Vertrautheit 
mit grundlegenden Phänomenen wie der Bewegung, und zwar mittels unvor-
eingenommener Beobachtung und Beschreibung der Erscheinungen selbst: 
Das jeweils „Gegebene [ist so] der Ordnung nach durchzumustern, [dass man] 
das offensichtlich nicht zur Sache Gehörige beiseite setzt, das Notwendige zu-
rückbehält und das Zweifelhafte einer sorgfältigen Untersuchung zuweist“838. 
Zu Letzterem aber bedarf es insbesondere der Geometrie, sprich: der Mathe-
matik. 
 
  

                                                            
837 A.O., XII 23 – Das hier von Descartes ironisch Zitierte ist die von Aristoteles an verschie-
denen Stellen seiner Werke gegebene Definition von Bewegung (vgl. z.B. Physik III 1, 201 a 
10f. passim; Metaphysik XI 9, 1065ff.) 
838 Ebd., XIII 13 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


201 
 

3 Epikur und der Kepos – Krise der wissenschaftlichen Hexis 

3.1 Denken an der Epochenschwelle 

Mit der unvermeidlich sehr fragmentarischen Darstellung zu Aristoteles und 
der Ausführung der These, dass in seinem Denken das Prinzip der Wissen-
schaftlichkeit zur Vollendung, mit anderen Worten: zum Selbstbewusstsein, 
gelangt, ist die Aufgabe, die sich die vorliegende Studie gestellt hatte, nämlich 
die Entwicklung des antiken Wissenschaftsgedankens nachzuzeichnen, im 
Grunde abgeschlossen: Das Denken hat sich aus der Interpretation der Wirk-
lichkeit in Form mythisierenden Vorstellens herausgearbeitet zur rationalen, 
die Gegenstände nicht mehr anthropomorph überhöhenden, sondern sie als 
sie selbst, in ihrer empirischen Gegenständlichkeit, anerkennenden Hexis839, 
die, sozusagen als Kulmination, die Reflexion des Denkens auf seine eigenen 
Prinzipien, auf die Formen seines Zugriffs auf die Wirklichkeit, einschließt. 

Der Paradigmawandel, von dem am Beginn der Untersuchung die Rede 
war840 und der durch Thales‘ radikale Reduktion der Wesenheiten seinen An-
fang genommen hatte, gelangt in Aristoteles‘ Denken zu seiner höchsten Ent-
faltung und zur Vollendung. Die Philosophie genannte Denkbemühung einer 
begrifflichen Analyse der Wirklichkeit wird innerhalb dieses Paradigmas ver-
bleiben und sich mit Modifikationen innerhalb des geschaffenen Denkrah-
mens beschäftigen, bis zu Hegel und über diesen hinaus. Einen erneuten Pa-
radigmenwechsel  wie den vom Mythos zum Logos wird es nicht geben, aber es 
wird sich mit der im 17. Jahrhundert entstehenden empirisch, mathematisch 
und experimentell verfahrenden Naturwissenschaft ein weiteres wissenschaft-
liches Denkmuster etablieren, das hinsichtlich seiner Effizienz und Wir-
kungsmächtigkeit ungleich einschneidender sein wird, insofern es die materi-
elle Wirklichkeit des Menschen tiefgreifend umbaut.  

Im Verlaufe der von den Vorsokratikern eingeleiteten Denkentwicklung 
hat sich eine Reihe von Einsichten ergeben, die in noch ferner Zukunft Impul-
se für die Entstehung echter Naturwissenschaft darstellen werden. Zu nennen 

                                                            
839 Ich zitiere hierzu Hegels bedeutendes Urteil über Aristoteles: „Man kann sagen, Aristote-
les ist ein völliger Empiriker, nämlich zugleich ein denkender. Empiriker nämlich: er nimmt 
die Bestimmungen der Gegenstände auf, wie wir in unserem gewöhnlichen Bewusstsein da-
von wissen. [Und dabei ist er] in höchstem Grade spekulativ, indem er [nur] empirisch zu 
sein scheint. Das ist ganz eigentümlich bei Aristoteles. Seine Empirie ist eben total []“ (TWA 
19, S. 172, Zusatz Sk.) – Die implizite philosophische Überheblichkeit, mit der Hegel den Aris-
toteles als denkenden Empiriker gegen die bloßen, angeblich nicht denkenden Empiriker 
(gemeint sind die Naturwissenschaftler) abhebt, lasse ich auf sich beruhen. 
840 Vgl. oben, Kap. I 1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


202 
 

ist neben der grundsätzlichen Orientierung auf Natur und Stofflichkeit durch 
die Milesier die pythagoreische Fundierung der Wirklichkeit auf Zahlen und 
Mathematik sowie Heraklits Unterstellung eines intrinsischen lógos der Natur. 
Erste Schritte zum Experiment unternahmen Pythagoreer für das Feld der 
Akustik und Anaxagoras für die Physik des Vakuums841. Platon, der Experi-
mente ablehnte, bezog sich auf Mathematik nicht nur als Propädeutik für an-
gehende Philosophen, sondern ließ, in noch ganz spekulativer Form, die Ord-
nung des Kosmos auf komplexen mathematischen Relationen basieren. Aristo-
teles‘ schließlich restituiert den von Platon preisgegebenen Bezug zu Natur 
und Erfahrung und reflektiert die grundlegenden Begriffe, die Kategorien, 
durch, mit denen der Phänomenwelt beizukommen ist und mit denen die 
Physik noch heute arbeitet: Raum, Zeit, Bewegung, Materie, Element, Atom 
(ein Konzept, das Aristoteles ablehnt), Ursache, Notwendigkeit u.a. – auch 
wenn sich Definitionen und Bedeutungsgehalt dieser Begriffe im Zuge der 
Entwicklung der modernen Naturwissenschaften geändert haben: das ist ja 
Ausdruck des Erkenntnisfortschritts. 

Mit Aristoteles‘ Denken kommt die antike Entwicklung von Theorie zum 
Abschluss, das heißt, ihr innovatives Potential ist im wesentlichen erschöpft. 
Zwar bestehen die einzelnen Schulen, die platonische Akademie, der aristote-
lische Peripatos, der Pythagoreismus noch über Jahrhunderte mit Höhen und 
Tiefen weiter, und es gibt auch Fortschritte in verschiedenen Einzelwissen-
schaften wie Mathematik, Astronomie, Medizin, Mechanik, aber dies alles 
vollzieht sich innerhalb der vorgefundenen Paradigmata der Forschung. Eine 
qualitative Erweiterung der wissenschaftlichen Paradigmatik, die mit dem 
Übergang von mythisch-dichterischer Welterklärung zu der rational-abstra-
hierenden Betrachtung der Milesier vergleichbar ist, wird erst wieder am Aus-
gang des Mittelalters stattfinden, das auf Grund dieser Zwischenstellung zwi-
schen antiker und moderner Selbstvergewisserung des Wissens ja wohl auch 
seinen Namen erhalten hat.  

Das im Vorhergehenden entwickelte Denken des Aristoteles nun mar-
kiert nicht nur einen theoretischen Höhepunkt und Abschluss, es steht auch an 
einem wissenschaftlich anerkannten Epochenschnitt der politischen wie, als 
Konsequenz, der Geistesgeschichte, nämlich am Übergang von der klassischen 
Zeit Griechenlands zum sog. Hellenismus842. 

                                                            
841 Vgl. dazu oben, Kap. II 6.4.2. 
842 Dies ist die Gliederung in Gehrke/Schneider: Geschichte der Antike; die Epochenbezeich-
nung Hellenismus wurde von dem großen deutschen Historiker Johann Gustav Droysen 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


203 
 

 In dieser historischen Positionierung auf der Epochenschwelle trifft sich 
der 384 v.Chr. geborene Aristoteles mit dem 342 geborenen, also nur rund 
vierzig Jahre jüngeren Epikur. Während Aristoteles in seinem denkerischen 
Habitus noch der klassischen Periode angehört, ist die Philosophie Epikurs 
bereits symptomatisch für das Denken und Fühlen der Gebildeten in hellenis-
tischer Zeit. Meine Ausführungen werden versuchen, diese These zu verifizie-
ren und zu illustrieren. 

Dazu ist vorderhand noch kurz auf die zeitliche Abgrenzung des Helle-
nismus einzugehen. Der Begriff Hellenismus selbst geht bezeichnenderweise 
auf das griechische Verb „hellenízein, lat. graecissare, sich als Grieche beneh-
men, die Griechen nachahmen“843 zurück: Den Gebildeten unter den Griechen 
war also durchaus die Faszination und Vorbildfunktion bewusst, die ihre Kul-
tur und Lebensweise auf die anderen mediterranen und vorderasiatischen 
Völker ausübte und die zugleich den Prozess von deren „Entnationalisie-
rung“844 auslöste, wodurch „die übliche Unterscheidung von Griechen und 
Barbaren ihre Berechtigung [verlor]“845 und die Antike in die Epoche des 
„Weltbürgertums“846, des „Kosmopolitismus“847 eintrat. 

Für den Beginn des Hellenismus „entscheidend“, so das Urteil eines His-
torikers, ist „der große und alle Vorstellungen sprengende Eroberungszug 
Alexanders von Makedonien. Mit seinem Regierungsantritt im Jahre 336 hat 
man den Beginn der hellenistischen Zeit zu verbinden“848. Als Dauer der Epo-
che werden die drei Jahrhunderte bis zum Ende der römischen Republik im 
Jahr 30 v.Chr. angesetzt, dem Jahr, in dem das Prinzipat, die Alleinherrschaft 
des Augustus, und damit die römische Kaiserzeit beginnt849. Einzelne Forscher 
beziehen auch diese selbst auf Grund ihrer hellenistischen Prägung noch in 
die Epoche ein850. Ich werde an späterer Stelle noch auf Eigenart und Bedeu-
tung des Hellenismus zurückkommen851. 

Aristoteles ist zum Zeitpunkt der Machtübernahme seines königlichen 
Schülers Alexander (356-322), den er zwischen 343 und 340 unterrichtet hatte, 
                                                                                                                                                                                          
(1808-84) geprägt, dessen voluminöse Geschichte des Hellenismus als grundlegendes Werk 
über die Epoche gilt. 
843 Praechter (1961), S. 406 
844 Ebd. 
845 Ebd. 
846 Ebd. 
847 Ebd., S. 425 passim 
848 H.-J. Gehrke, in: Gehrke/Schneider 2010, S. 196 
849 Vgl. ebd., S. 333 
850 Vgl. zum Abgrenzungsproblem H. Volkmann: Art. Hellenismus, KP 2, Sp. 1009f. 
851 Vgl. unten, Kap. III 3.3; IV 1. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


204 
 

48 Jahre alt, der Eroberer selbst gerade 20 Jahre[!], Epikur ist noch ein Kind. 
Dessen Leben fällt, und das wird für sein Denken von Bedeutung, in die durch 
Alexanders Errichtung seines Großreichs und durch die nach Alexanders frü-
hem Tod ausbrechenden Diadochenkriege gekennzeichnete Frühphase des 
Hellenismus. Die Chronologie seines Lebens wird historisch skandiert durch 
die vier Diadochenkriege und den ersten der vier sogenannten Syrischen 
Kriege, dessen Ende mit Epikurs Todesjahr 271 v.Chr. koinzidiert; man kann 
von Epikur sagen, er lebte in unruhigen Zeiten, und dieser Sachverhalt dürfte, 
wie noch deutlich zu machen ist,  essentiell für seine philosophische Orientie-
rung gewesen sein. Bevor Letztere jedoch genauer beleuchtet wird, zunächst 
einige Bemerkungen zur Vita im engeren Sinne und zur Überlieferung seines 
Denkens. 

Unsere Kenntnis von Epikurs Leben und Werk beruht vor allem auf der 
Darstellung des dem Leser inzwischen wohlbekannten Diogenes Laertius. In 
dessen Schrift Über Leben und Meinungen berühmter Philosophen nimmt Epikur 
einen besonderen Platz ein, aus dem Diogenes‘ Verehrung dieses Denkers 
deutlich wird. Diogenes positioniert Epikur nämlich ans Ende seines Werks, 
sozusagen als dessen Gipfel- und Schlusspunkt, und er widmet ihm unter al-
len behandelten Philosophen neben Platon als einzigem ein eigenes Buch, das 
zehnte und letzte. Dementsprechend übertrifft die Darstellung Epikurs auch 
an Umfang die aller anderen Philosophen, Platon und Aristoteles eingeschlos-
sen. 

Über Epikurs Leben erfahren wir, dass er 341 auf der Insel Samos gebo-
ren wurde, wohin sein aus Athen stammender Vater Neokles wahrscheinlich 
als Kleruche, das heißt als ehemaliger Soldat, der am Ende seiner Dienstzeit 
von der Polis  Grund und Boden erhalten hatte852, ausgewandert und wo er als 
Elementarlehrer tätig war. Da der Vater sein athenisches Bürgerrecht beibe-
hält, kommt dieses auch dem Sohn zu, was erklärt, dass Epikur in den Jahren 
323-321 in Athen als Ephebe seinen Militärdienst ableistet. Nach dessen Ab-
schluss verlässt er Athen und begibt sich nach Kolophon in Ionien, wohin sei-
ne Familie in der Zwischenzeit wegen politischer Repressionen geflohen ist. Es 
folgen für Epikur ein Aufenthalt in Mytilene auf Lesbos, wo er zu unterrichten 
beginnt, was er aber bald wegen der feindlichen Haltung der dortigen Bevöl-
kerung ihm gegenüber wieder aufgibt, und ein weiterer Aufenthalt in 
Lampsakos am Hellespont, den heutigen Dardanellen, wo es ihm erstmals ge-
lingt, Schüler um sich zu scharen. Im Jahr 306 verlegt er seinen Wirkungskreis 
nach Athen als dem immer noch kulturellen Zentrum Großgriechenlands, er-
                                                            
852 Vgl. Praechter 1961, S. 442, mit Vw. auf Strabon. Vgl. auch D. L. X 1. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


205 
 

wirbt dort ein Haus und begründet seine philosophische Schule, den sog. 
Kepos, also den Garten.  

Als Schüler akzeptiert Epikur, anders als Platon und Aristoteles, jeder-
mann, auch Frauen und Sklaven, und welch Fortschritt darin liegt, wird etwa 
im Blick auf bestimmte Äußerungen des Aristoteles deutlich, der in seiner Po-
litik, wie an früherer Stelle ausgeführt853, noch die Auffassung vertritt, es gebe 
Menschen, „die von Natur zum sklavischen Stande bestimmt sind“854, und 
hinsichtlich des Verhältnisses der Geschlechter behauptet, „daß das eine [Ge-
schlecht, nämlich das männliche] das Bessere, das andere das Schlechtere und 
das eine das Herrschende und das andere das Dienende ist“855. Epikurs davon 
abweichende Haltung ist ein Zeichen dafür, dass im Bewusstsein der Men-
schen bestimmte soziale Rollenzuschreibungen zu bröckeln beginnen. Wenn 
einige Jahrhunderte später, am Ausgang der hellenistischen Ära, im neu ent-
standenen Christentum dessen Verkünder Paulus im Brief an die Galater, wie 
ebenfalls schon zitiert856, ausführt, im christlichen Geiste sei „nicht Jude noch 
Grieche, [] nicht Sklave noch Freier, [] nicht Mann noch Frau“857, und damit 
die wesentliche Gleichheit aller Menschen propagiert, wird Epikurs Denken als 
Moment eines weitgespannten historischen Bogens deutlich. 

In Epikurs Zulassung von Frauen und Sklaven, also von Personen ohne 
Vorbildung, zu seiner philosophischen Praxis haben wir jedoch nicht nur eine 
Art Demokratisierung der Philosophie zu sehen, sondern auch eine Entfer-
nung von der Idee ihrer Wissenschaftlichkeit und der Idee von Wissenschaft 
überhaupt, was speziell für das vorliegende Thema von Bedeutung ist. Platon 
etwa verlangte als Voraussetzung für den Beitritt zu seiner Akademie von den 
Adepten gediegene mathematische Kenntnisse, die durch Philosophie sozusa-
gen gekrönt (und in ihrer Voraussetzungshaftigkeit aufgedeckt) wurden. Epi-
kur jedoch verachtet die Mathematik, hält sie gar für falsch („totam geometriam 
falsam esse credidit“858), ein, wie wir heute wissen, gravierender Irrtum. Wie 
dem auch sei, in Athen verweilt Epikur lehrend und im Kreis seiner Schüler 
und Freunde bis zu seinem Tod im Jahr 271 v.Chr. In Epikurs Athener Zeit 
fällt die Besetzung der Stadt durch Truppen des Makedoniers Demetrios Polior-
ketes, Sohn des Diadochen Antigonos Monophtalmos, in den Jahren 295-294, ein 
Vorgang, der in der Folge in Athen zu Hungersnot und zum Ausbruch von 
                                                            
853 Vgl. oben, Kap. I 2.3.3.3 
854 Politik 1324 b 39 
855 Ebd., 1254 b 13f. (Zusatz Sk.) 
856 Vgl. oben, Kap. I 2.3.3.4 
857 Gal. 3,28  
858 Usener 229, zit. Pesce, a.O., S. 38 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


206 
 

Epidemien führt859 und der auch für Epikurs Realitätswahrnehmung von Be-
lang gewesen sein dürfte. Die Tapferkeit, die im Verbleiben Epikurs in Athen 
in dieser schweren Zeit zum Ausdruck kommt, hebt Diogenes Laertius hervor, 
wenn er ausführt: „[Epikur harrte] trotz der großen Bedrängnisse, unter denen 
Griechenland damals litt, [] doch dort aus“860; er habe seinen Freunden in Io-
nien, wohin er sich hätte in Sicherheit bringen können, lediglich „einige flüch-
tige Besuche [] abgestattet“861. 

Der Überlieferung zufolge hat Epikur ein umfangreiches schriftliches 
Werk produziert. Diogenes Laertius nennt ihn einen „Vielschreiber ersten 
Ranges“862, von dem es „an die 300 Buchrollen [gebe]“863, und er zählt 40 Titel 
auf864. Aus Diogenes‘ Aussage lässt sich schließen, dass um 230 n.Chr., zur 
Zeit der Abfassung seiner Schrift, Epikurs Werke  zumindest in Teilen noch 
vorhanden und im Original oder in Abschriften noch zugänglich waren. Dies 
alles ist offenbar in den Wirren der Zeiten verlorengegangen, möglicherweise 
auch unter tätiger Mithilfe von Christen bzw. der christlichen Kirche, für die 
Epikur ein Heide und seine freisinnige Denkweise inakzeptabel war865.  

Im Wortlaut und Zusammenhang sind nur drei relativ kurze, theoretisch 
gerichtete Texte Epikurs überliefert, und zwar durch besagten Diogenes Laer-
tius, der sie, entgegen seiner sonstigen Gewohnheit, die Lehren der Philoso-
phen nur zu referieren, zur Gänze in seine Darstellung Epikurs eingerückt hat. 
Es handelt sich um drei an Schüler gerichtete Lehrbriefe. Deren wichtigster ist 
der an einen gewissen Herodot (dies ist nicht der Begründer der Historie, der 
lebte, wie wir gesehen haben, früher866), und Epikur gibt darin einen Abriss 
seiner Physik, also der Naturphilosophie867. Ein zweiter, kürzerer Brief, eben-
falls naturforscherischen Inhalts, ist an den Schüler Pythokles gerichtet868. Der 
dritte, der Brief an Menoikeus, ist eine ethische Mahnschrift, die Epikurs An-

                                                            
859 Vgl. Pesce, a.O., S. 134 
860 A.O., X 10 
861 Ebd. 
862 Ebd., X 26 
863 Ebd. 
864 Vgl. X 27f. 
865 Ob man von einem generellen Hass von christlicher Seite gegen Epikur sprechen kann, ist 
fraglich. Der Kirchenvater Hippolyt von Rom (gest. um 235) beispielsweise referiert in seiner 
Refutatio Epikurs Hauptlehren ohne kritischen Kommentar. 
866 Der Historiker Herodot lebte etwa 490-430 v.Chr.; vgl. meine Bezugnahmen auf ihn im 
ersten Teil meiner Ausführungen. Zu Epikurs Schüler Herodot vgl. auch G. Schmidt: Art. He-
rodot (2), KP 2, Sp. 1103. 
867 Vgl. a.O., X 35-83 
868 Vgl. X 84-116 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


207 
 

sichten über die rechte Lebensgestaltung darlegt und den Schüler zum eifrigen 
Philosophieren ermahnt (im Sinne dessen, was Epikur darunter versteht). 
Hinzu kommen bei Diogenes Laertius Epikurs aussagekräftiges Testament869, 
der kurze, am Sterbetag verfasste und heitere Ruhe ausstrahlende Brief an Ido-
meneus sowie eine Zusammenstellung der wichtigsten Maximen zur Lebens-
weisheit, der sog. Kyriai Doxai (zitiert als Ratae Sententiae bzw. Hauptlehren); sie 
bilden den Schluss von Diogenes‘ Darstellung870.  

Eine weitere Sammlung dem Epikur zugeschriebener Maximen, die in-
haltlich zum Teil mit den Kyriai Doxai übereinstimmen, wurde Ende des 19. Jh. 
in der Bibliothek des Vatikan entdeckt und wird unter den Titeln Gnomologium 
Vaticanum, Sententiae Vaticanae bzw. Weisungen Epikurs geführt871. Darüberhin-
aus gibt es nur fragmentarisch Überliefertes, einerseits in Form von Zitaten bei 
anderen antiken Autoren, andererseits in Form archäologischer Funde. Bei 
Letzteren handelt es sich zum einen um Textstücke auf in Herculaneum ge-
fundenen, stark beschädigten Papyri mit Fragmenten verschiedener Schrif-
ten872, zum anderen um Inschriften, die bei Grabungen im antiken Oinoanda, 
einer Stadt im südlichen Kleinasien, gefunden wurden: Hier hatte zu Beginn 
des 2. Jh. n.Chr. ein reicher Epikur-Verehrer namens Diogenes einen Brief Epi-
kurs an seine Mutter sowie eine Reihe seiner Sentenzen in Stein meißeln und 
an der Front seines Hauses anbringen lassen, gleichsam als philosophisches 
Vademecum  für die Vorüberkommenden873. 

Ich komme zu Epikurs Denken, seiner Philosophie. Dieser Ausdruck ist 
durch Platon und Aristoteles terminologisch geworden und Epikur bedient 
sich seiner in spezifischem Sinne. Zunächst kann ich an den Sachverhalt an-
knüpfen, dass der Name Epikur und der seiner Anhänger, der Epikureer, im 
Unterschied zu anderen antiken Schulen (ausgenommen wiederum die Skep-
tiker) bis heute unter Gebildeten eine gewisse Bekanntheit genießt. Der Grund 
liegt darin, dass hier der Name zum Begriff einer bestimmten Lebenseinstel-
lung geworden ist. Das Wort Epikuräer (im Deutschen im Gegensatz zur 
Schulbezeichnung ‚Epikureer‘ mit Umlaut geschrieben) bezeichnet den Hedo-
nisten, denjenigen, der sein Streben vor allen Dingen auf körperliche – mit tra-
diertem philosophischen Begriff: sinnliche – Genüsse in jeder Form ausrichtet, 
der erpicht ist auf üppiges Essen und Trinken ebenso wie auf erotische Reize, 
                                                            
869 Vgl. X 16-21 
870 Vgl. X 139-154 
871 Vgl. Krautz: Editorische Notiz, a.O., S. 127 
872 Vgl. Krautz, a.O., S. 171 
873 Vgl. Pesce, a.O., S. 6 – Als Arbeitsmittel zu Epikur sind die Quellensammlungen von H. 
Usener (1887) und G. Arrighetti (1960) zu nennen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


208 
 

Ausleben der Sexualität, der überhaupt für alle äußeren Reize, alle ‚schönen 
Dinge‘, kurz für alles, was ‚Wohlgefühl‘ (mit modischem Ausdruck: ‚Well-
ness‘!) vermittelt, empfänglich ist; beim kultivierten Epikuräer kommt hier 
auch der Genuss der Künste, von Theater, Musik, Malerei usw., in Betracht. 
Eine solche Haltung gilt bereits in der Antike bei anderen Denkrichtungen 
und insbesondere bei dem asketisch, moralisch, auf Transzendenz und vor 
allem auf   Mitmenschlichkeit orientierten Christentum als obsolet und ist bis 
heute negativ konnotiert. Der Epikuräer ist in dieser Optik nicht nur der Ge-
nießer und ‚Lüstling‘, sondern auch der gegenüber Wohl und Wehe des Mit-
menschen Indifferente, der asoziale und unpolitische Egozentriker und Pri-
vatmensch, dessen Haltung aus deontologischer Perspektive unerträglich ist, 
zumal einem solchen Menschen, falls seine Haltung nicht auf Zynismus ba-
siert, in der Regel das für eine entwickelte Persönlichkeit unabdingbare Mo-
ment von Reflexivität und Selbstkritik mangelt874. Es gibt zweifellos derartige 
Menschen, und insbesondere die emanzipative, die Individuen in ihrer norma-
tiven Orientierung schwächende und sie mit Konsum- und Unterhaltungsan-
geboten überhäufende sogenannte Wohlstandsgesellschaft leistet derartigen 
Tendenzen Vorschub, die sich andererseits jedoch für die Meisten durch die 
Notwendigkeit von Erwerbsarbeit und dabei doch begrenzt bleibenden mate-
riellen Möglichkeiten relativieren. 

Was Epikur, den Begründer und das Haupt der epikureischen Schule, 
anbelangt, ist das vom Epikuräer kursierende Bild zwar nicht völlig verfehlt, 
aber doch sehr einseitig, verzerrt und ungerecht. Es gibt einzelne Äußerungen 
Epikurs, die sich in dieser Richtung deuten lassen, doch sie stehen im Gegen-
satz zur Gesamttendenz seines Denkens, und aus diesen Äußerungen das Per-
sönlichkeitsprofil Epikurs zu konstruieren, ist reduktiv und böswillig. Ich 
werde dies zu späterer Gelegenheit anhand von Textstellen verdeutlichen. 
 

 

 

 
                                                            
874 Zum Stichwort Selbstkritik sei noch die Überlegung angefügt, dass eine allzu entwickelte 
Tendenz in dieser Richtung in Kollision geraten kann mit der für die Lebensbewältigung un-
abdingbaren Fähigkeit zur Selbstbewahrung und Selbstbehauptung und so die Stabilität der 
Persönlichkeit unterminieren kann. Nur wenige Ausnahmeindividuen, ich denke etwa an 
Dostojewskis ‚Idioten‘, haben die seelische Stärke, auf Selbstbehauptung zu verzichten, ohne 
Ressentiments zu entwickeln, d.h. an der Integrität ihrer Person Schaden zu nehmen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


209 
 

3.2 Epikurs theoretische Philosophie 

Zu Epikurs Denken ist zunächst festzuhalten, dass er über eine systematisch 
geschlossene, den praktisch-ethischen wie den theoretischen Aspekt umfas-
sende Philosophie verfügt, die nach seiner eigenen, von Diogenes Laertius re-
ferierten Gliederung „in drei Teile [zerfällt]: den kanonischen, physischen und 
ethischen“875. Dabei gibt die Kanonik „die Mittel und Wege zur wissenschaftli-
chen Behandlung der Gegenstände an“876, ist also Epikurs Wissenschafts- und 
Erkenntnistheorie, wie wir heute sagen würden, oder auch seine Wahrheits-
theorie. Die Kanonik war ausgearbeitet in einer Schrift mit dem Titel Kanon, 
ein Begriff, über dessen Herkunft und Bedeutung ich an früherer Stelle ge-
handelt habe877; das Werk exponierte, Diogenes Laertius zufolge, „Kriterien 
der Wahrheit“878. Epikurs Hauptschrift zur Physik war das 37 Bücher (!) um-
fassende Werk Von der Natur, die ethischen Reflexionen verteilten sich auf di-
verse Schriften. 

In seiner naturphilosophischen Orientierung, über die wir uns wenig 
mehr als durch die beiden Briefe an Herodot und an Pythokles zu informieren 
vermögen, ist Epikur nicht originell, sondern greift auf den demokritischen 
Atomismus zurück, den er, unter dem Eindruck der aristotelischen Kritik ste-
hend, in einigen Punkten modifiziert; sein Rückgriff trägt ihm den ironischen 
Vorwurf des philosophisch selbst wenig originellen Cicero ein, er „bewässere 
sein Gärtchen [n.b.!] aus den Quellen Demokrits“879. Ich habe den alten Ato-
mismus gründlich dargestellt und mich dabei verschiedentlich auf Epikur be-
zogen880, darum kann ich mich hier kurz fassen. Von Belang ist jedoch der Zu-
sammenhang zwischen Epikurs atomistischen Materialismus und seinen ethi-
schen Vorstellungen, die wir im strengen Sinn zu verstehen haben als Lehre, 
wie zu leben sei und wie das Leben zu einem gelingenden und glücklichen 
wird. 

Epikurs naturphilosophischer Rückgriff hinter Aristoteles auf den Ato-
mismus ist an sich schon bemerkenswert. Dass Epikur Aristoteles‘ (und auch 
Platons) Theorie gekannt hat, ist nicht zu bezweifeln. Platonische Akademie 
und aristotelischer Peripatos waren maßgebende Schulen, deren Theorien un-
ter den ihnen nicht angehörenden Intellektuellen Athens diskutiert wurden. 

                                                            
875 D.L. X 29 
876 Ebd., X 30 
877 Vgl. oben, Kap. II 2.6.2.1. 
878 D.L. X 31 
879 De natura Deorum, zit. GM III, S. 371 (Frg. 50) 
880 Vgl. oben, Kap. II 8.6.2 passim 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


210 
 

Von Epikur wird sogar angenommen, dass er während seines ersten Athener 
Aufenthalts in den Jahren 323-321 sowohl die Vorlesungen des Xenokrates, 
damals Leiter der Akademie, als auch die des Aristoteles-Nachfolgers Theo-
phrast gehört habe881. Diogenes Laertius referiert im Übrigen abfällig-witzige 
Bemerkungen, die Epikur über Platon und über Aristoteles getan haben soll882. 
Epikur war also philosophisch auf der Höhe der Zeit. 

Epikurs Kenntnis von Aristoteles‘ Lehre ergibt sich auch aus dem gerin-
gen Textmaterial, das uns von ihm noch zur Verfügung steht. Wenn er etwa 
im Brief an Herodot „die beseligende Stimmung bei der Erforschung der [rein 
physikalisch verstandenen] himmlischen Erscheinungen“883 und die „die 
Glückseligkeit bedingende Genauigkeit der Forschung“884 preist, so klingt da-
rin deutlich Aristoteles‘ Eloge auf das durch theoretische Betrachtung gespen-
dete Glück an, wie er es etwa in der Nikomachischen Ethik darstellt, wo es heißt: 
„Ferner glauben wir, dass der Glückseligkeit Lust beigemischt sein muß. Nun 
ist aber unter allen tugendgemäßen Tätigkeiten die der Weisheit [d.h. Theorie] 
zugewandte eingestandenermaßen die genußreichste. Und in der Tat bietet 
die Philosophie Genüsse von wunderbarer Reinheit und Beständigkeit []“885.  

Was die im Pythokles-Brief behandelten sogenannten Himmels- und me-
teorologischen Phänomene betrifft, fällt die thematische Übereinstimmung mit 
Aristoteles‘ meteorologischer Abhandlung schon bei flüchtigem Lesen auf. 
Ohne auf einzelne Inhalte einzugehen, referiere ich das diesbezügliche Urteil 
H. Strohms, des Herausgebers von Aristoteles‘ Meteorologie im Akademie-
Verlag. Strohm stellt fest, dass „in hellenistischer Zeit [] die Meteorologie des 
Peripatos, wie überhaupt seine Naturwissenschaft, die Führung [gewann]“886, 
jedoch „stark befehdet [wurde] von der atomistischen Physik Epikurs, die aber 
doch der gegnerischen Lösungsgedanken nicht entraten konnte“887. Ferner soll 
sich, zufolge Strohm,  speziell Theophrast um eine Fortentwicklung der Meteo-
rologie seines Meisters bemüht haben, und zwar u.a. durch Abbau des speku-
lativen Moments darin, woraus sich ein weiterer Bezug zu Epikur ergibt888. 

                                                            
881 Vgl. Pesce 1997, S. 133 
882 D. L. X 8 
883 Ebd., X 78 (Zusatz Sk.) 
884 Ebd. 
885 NE X 7, 1177 a 19ff. (Zusatz Sk.) – Vgl. in diesem Sinne auch die oben, Kap. II 2.6.3 ange-
sprochene Eloge des Aristoteles sowohl auf die beseligende Schau der himmlischen Dinge als 
auch auf die aus der Betrachtung der Natur resultierende Freude. 
886 Einleitung zu Aristoteles: Meteorologie, S. 123 
887 Ebd. 
888 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


211 
 

Wir müssen überhaupt als entscheidendes Datum der Naturphilosophie 
des Epikur ansehen, dass dieser hinter die Kosmotheologie des gedankenmäch-
tigen Aristoteles auf die metaphysikfreie Kosmologie der Atomisten zurück-
geht, eine Entscheidung, die in ihrem Weitblick – ganz im Gegensatz zu Cice-
ros negativem Urteil – die große geistige Selbstständigkeit Epikurs belegt. Of-
fenbar ist Epikur die Kontamination der Physik mit Theologie unerträglich – 
und diese Ablehnung ist sachlich vollkommen berechtigt. Aristoteles hatte ja, 
wie der Leser sich erinnern wird, das Modell eines kugelförmigen, im Umfang 
begrenzten Kosmos konzipiert, mit der Erde als Zentrum und den sie umfas-
senden Sphären, der Luft- und der Feuersphäre zunächst, und der diese ‚inne-
re‘ Kugel umkreisenden, die Gestirne mit sich führenden und als göttlich be-
trachteten Himmelssphäre, mit dem stofflichen Substrat des Äthers, zuäu-
ßerst889. 

Die positive Bedeutung von Aristoteles‘ Modell lag darin, dass hier die 
scheinbar selbstverständliche Schichtung der Materien als Ergebnis natürli-
cher, durch die Idee der Schwere identifizierbaren Bewegungstendenzen in-
terpretiert, also auf Prinzipien zurückgeführt wurde: Erde und Wasser ge-
dacht als zum kosmischen Zentrum, Luft und Feuer als zur Peripherie tendie-
rend. Das ist für Aristoteles die natürliche Ordnung; Ordnung aber entsteht 
dort, wo Prinzipien wirken. Das ist im Übrigen eine Prämisse, vielleicht die 
zentrale Prämisse, aller Wissenschaft, und die Erkenntnis der Prinzipien ist 
deren allgemeine Intention. Der negative Aspekt von Aristoteles‘ Modell, und 
das empfindet Epikur ebenso wie wir heute, ist Aristoteles‘ Ansetzung einer 
äußeren Grenze des Alls sowie dessen theologisch-religiöse Überhöhung.  

Epikur ist kein Begriffsdenker und Logiker wie Aristoteles; „das Definie-
ren verwarf [er]“890, und Aristoteles‘ komplexe Reflexionen auf den Gehalt 
von Begriffen wie Bewegung, Kontinuum, Unendlichkeit lehnt er ab bzw. sie 
bleiben ihm fremd. Dies gilt vor allem für den Begriff Unendlichkeit, das 
Apeiron. Aristoteles glaubte erkannt zu haben, dass ein aktual Unendliches 
nicht sein kann. Zwar gedanklich-vorstellend lässt sich über jede Grenze hinaus-
gehen, real jedoch nicht; der Möglichkeit nach, potentiell, kann ich unbegrenzt 
weiterzählen, der Wirklichkeit nach aber nicht891. Oder, mit einer Wendung 
aus der Physik: „Es ergibt sich so, daß <unbegrenzt> [das heißt: unendlich] das 
                                                            
889 Vgl. oben, Kap. II 7.6.2, 8.7 und passim – Vgl. auch die bereits in III 2.6.2 zitierte Stelle De 
caelo 269 a 31ff. 
890 Praechter (1961), S. 448 
891 Vgl. zu Aristoteles‘ Reflexion der Unendlichkeitsproblematik Metaphysik XI 10: Das Un-
endliche/ tò ápeiron (1066 a 35ff.) sowie Physik III 4-8 (ab 200 b 13), ferner meine Ausfüh-
rungen oben, Kap. I 4.3.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


212 
 

Gegenteil von dem bedeutet, was man dafür erklärt: Nicht <was nichts außerhalb sei-
ner hat> [,] sondern <wozu es immer ein Äußeres gibt>, das ist unbegrenzt“892. 

Epikur gibt sich mit subtilen modallogischen Differenzierungen wie 
Möglichkeit und Wirklichkeit nicht ab, sondern bezieht Aristoteles‘ Argument 
auf den Raum und stellt fest, dass eine absolute Raumgrenze nicht vorstellbar 
ist: „Und ferner ist das All auch unendlich, denn alles Begrenzte hat ein Äu-
ßerstes. Das Äußerste aber setzt immer etwas anderes neben ihm voraus, mit 
dem es verglichen wird (neben dem All aber gibt es nichts, was mit ihm ver-
glichen werden könnte). Es hat also kein Äußerstes und demnach auch kein 
Ende. Hat es aber kein Ende, so muß es eben unendlich und nicht begrenzt 
sein“893. Und aus der räumlichen Unendlichkeit folgt für Epikur, dass es auch 
eine unendliche Zahl von Atomen geben muss894. Den Widerspruch zwischen 
der Ansetzung des Unendlichen und dem ebenfalls von ihm formulierten, im 
übrigen bloß analytischen Satz „Das Ganze ist“895 erfasst er nicht. Und doch ist 
eine unendliche Ganzheit ein ebensolches Unding wie die räumlich begrenzte 
Welt des Aristoteles. 

Scheinbar gibt die Empirie Epikur Recht mit seinem Einwand, liefert 
doch die Astrophysik immer unvorstellbarere Angaben über die Größe des 
Universums – es ist, wie im Vorhergehenden bereits angesprochen, die Rede 
von Milliarden von Jahren an Alter und gar Milliarden Lichtjahren an Aus-
dehnung896. Und doch bestätigen auch die gigantischsten Daten andererseits 
den Aristoteles: Was messbar ist und in Maßangaben ausgedrückt wird, ist, so 
groß es auch sein mag, nicht unendlich, sondern endlich.  

Es wiederholt sich beim Großen die Dialektik des Kleinen: Wie es logisch-
mathematisch kein Kleinstes geben kann, das sowohl ausgedehnt als auch 
schlechthin unteilbar ist, so auch kein schlechthin Größtes. Weder kann es eine 
schlichte Grenze des kosmischen Raums geben (wofür sich Aristoteles ent-
schied), da jede Grenze Etwas von einem Anderen, Seiendes von anderem Sei-
enden trennt, noch ergibt der Gedanke unendlicher Erstreckung einen nach-
vollziebaren Sinn: Er überfordert das stets an eine Form, das heißt an Endliches 
gebundene Vorstellungsvermögen. Der unendliche Raum bleibt, wie der Be-
griff des Unendlichen selbst, ein (nebenbei gesagt: in seinem logischen, nicht 

                                                            
892 A.O., 206 b 33-207 a 2 (Zusatz Sk.) 
893 D.L. X 41 
894 Vgl. ebd., X 41f. 
895 Ebd., X 39 
896 Vgl. oben, Kap. II 8.7.1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


213 
 

historischen Ursprung schwer aufzuhellendes) Konzept, das sich wissen-
schaftlicher Operationalisierung entzieht. 

Das ist aber nur die logisch-begriffliche Seite; kosmologisch-physikalisch ist 
die Intuition der Atomisten treffend: der ‚Raum‘ erstreckt sich in der Tat unab-
sehbar weit. In Bezug auf die Frage nach der Endlichkeit oder Unendlichkeit 
der Welt ist die Moderne im übrigen sachlich nicht weiter als die Antike, allen-
falls logisch, insofern sie sich in klarerer Weise von der in den Begriffen selbst 
steckenden Dialektik und der daraus resultierenden Widersprüchlichkeit der-
artiger Räsonnements Rechenschaft gibt (wofür wohl Kant der Primat ge-
bührt). 

Aristoteles‘ Einwände gegen die Existenz von unteilbar Kleinem in Form 
der Atome wie gegen die Existenz eines unendlichen Raums und die Argu-
mente der Atomisten für solche Entitäten zeigen sich als eigentümlich miteinan-
der verschränkt. Die atomistische Intuition unteilbarer Partikel wird sich histo-
risch als außerordentlich erfolgreiche Forschungsheuristik erweisen, offenbar 
ohne jedoch zu wirklich letztgültigen Entitäten zu führen. Desgleichen ent-
spricht die Idee unendlicher Erstreckung des Leeren einerseits der unvorstell-
baren Ausdehnung des kosmischen Raums, andererseits artikuliert sich die 
forschende Objektivierung stets nur mittels endlicher Maße – eben im Sinne 
des Aristoteles. 

In jedem Fall bleibt aber die von Epikur in Fortführung des Atomismus 
intuierte und argumentativ gestützte Grenzenlosigkeit des Kosmos eine zu-
kunftsweisende geistige Leistung, zumindest in dem Sinn, dass dessen Gren-
zen nicht durch konventionelle Methodik bestimmbar sind. Bis heute sind die 
(räumlichen) Grenzen des Universums durch nichts anderes definiert als 
durch die Grenzen der Reichweite unserer Forschungsapparaturen und die 
Spezifika der theoretischen Modelle. Gleiches gilt für Epikurs der platonisch-
aristotelischen Auffassung ebenfalls widersprechende Ansetzung eines Wel-
tenpluralismus. Eine Welt definiert Epikur im Brief an Pythokles etwas unge-
lenk als „eine Art Behältnis des Himmels, das Sterne, Erde und alles Erschei-
nende umfasst“897, und er stellt die Behauptung auf, „daß es [] derartiger Wel-
ten unzählige gibt“898. Die Ansicht des Weltenpluralismus entspricht auch den 
Erkenntnissen der modernen Astrophysik, es ist, wie schon erwähnt899, von 
100 Milliarden Galaxien, also ‚Milchstraßen‘, Welten von Welten sozusagen, die 
Rede, nur dass an die zentrale Stelle der jeweiligen Erde die Zentralsonnen 

                                                            
897 A.O., X 88 
898 Ebd., X 89 
899 Vgl. oben, Kap. II 8.7.1 (Fußnote) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


214 
 

getreten sind, also die ihren Planetenkranz bescheinenden Sterne (von kom-
plexeren astrophysikalischen Entitäten wie Schwarzen Löchern, Gravitations-
wellen usw. zu schweigen). Und wenn wir von Epikurs redundantem Ge-
brauch von Ausdrücken wie unendlich und unbegrenzt absehen, lässt sich auch 
der Gehalt der Aussagen nachvollziehen, eine jede Welt „stelle einen Ab-
schnitt dar aus dem Unendlichen [dar]“900 und „daß die Welten und jedes be-
grenzte Atomgebilde [] aus dem Unendlichen hervorgegangen sind [] und sie 
sich auch wieder [ins Unendliche] auflösen“901. In letzterer Formulierung 
schimmert im Übrigen die Weltsicht Anaximanders, des ‚Entdeckers‘ des Un-
endlichen, durch902 – und sie ist zutreffend: Ein hauptsächliches Geschehen im 
ungeheuer weiten kosmischen Raum ist das Entstehen und Vergehen von 
Sternen und Sternensystemen. 

Die Kosmologie ist zweifellos ein zentrales Lehrstück atomistischer Na-
turphilosophie, sie basiert jedoch auf der Physik der Atome als Hintergrund-
theorie (wie ja auch die moderne Kosmologie von der erneuerten, empirisch 
verfahrenden atomaren Theorie abhängt). Epikurs Atomismus ist nun keine 
bloß reproduzierende Übernahme alt-atomistischer Positionen, vielmehr setzt 
der Denker aus Samos eigene Akzente, und zwar so deutliche, dass man seine 
Atomlehre als „systematische Revision des alten Atomismus“903 bewertet. Er-
klärt wird diese Revision als Reaktion auf „Aristoteles‘ Theorie des anschauli-
chen raum-zeitlichen Kontinuums und seine Kosmologie“904. 

Die wichtigsten von Epikur angebrachten Korrekturen betreffen die Fra-
ge der Bewegungsform der Atome und die ihres Gewichtes. Über die schon in 
der Antike aufgekommene Diskussion, ob, entsprechend der peripatetischen 
Ansicht, bereits Demokrit den Atomen Gewicht beigelegt habe oder ob dies 
erst durch Epikur erfolgt sei, und auch über kontroverse Auffassungen bezüg-
lich des Ursprungs der Bewegung der Atome habe ich an früherer Stelle be-
richtet905. Die dort mitgeteilten Überlegungen rechtfertigen es, Epikur die Ur-
heberschaft für die Idee des Atomgewichts zuzuerkennen. Insbesondere 
spricht für diese Annahme, dass das Problem des Gewichts der Körper gerade 
durch Aristoteles reflektiert und zu einem integralen Bestandteil seiner Kine-
tik gemacht wird: Dass leichte Körper senkrecht nach oben steigen und schwe-
re Körper fallen, das heißt Gewicht haben, also einen Zug zum kosmischen 
                                                            
900 Ebd., X 88 
901 Ebd., X 73 (Zusatz Sk.) 
902 Vgl. oben, Kap. I 4 
903 Krautz, a.O., S. 149 
904 Krautz, ebd., S. 154, mit Verweis auf Buch Z der aristotelischen Physik. 
905 Vgl. oben, Kap. II 8.6.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


215 
 

Zentrum, vulgo: nach unten, zum Boden, aufweisen, stellt ja die eine der bei-
den Komponenten der aristotelischen Bewegungsphysik dar, zur der als zwei-
tes Moment die die senkrechte Bewegung an Vollkommenheit übertreffende 
Kreisbewegung der himmlisch-göttlichen Körper hinzukommt906. Es ist also 
durchaus denkbar, dass Epikur durch Aristoteles‘ Theorie bzw. durch Äuße-
rungen seiner Schüler auf die Relevanz der Frage des physikalischen Gewichts 
aufmerksam geworden ist und sich zu einer Lösung auf atomistischer Basis 
genötigt gesehen hat. 

Tatsächlich verweist der Brief an Herodot auf ein Theorem Epikurs, das 
die Schwere der Atome annimmt und mit deren Bewegung in engen Zusam-
menhang bringt. Ausgangspunkt ist die These, dass sich „die Atome [] unab-
lässig [bewegen]“907. Dies ist a forteriori zu verstehen: Nach Epikur sind die 
Atome niemals in Ruhe, selbst dann nicht, wenn sie zu makroskopischen Kör-
pern aggregiert und in diesen gebunden sind. Im Scholion (dies sind die in die 
zitierten Texte eingestreuten Kommentare) präzisiert Diogenes, „daß sie [die 
Atome] sich auch gleich schnell bewegen“908 und begründet dies mit dem 
Hinweis auf die „Nachgiebigkeit [des leeren Raums] sowohl gegen das leich-
teste wie gegen das schwerste Atom“909. Mit letzterer Aussage ist Epikurs An-
setzung von Gewicht für die Atome von dieser Seite aus festgestellt. H.-W. 
Krautz fügt in seiner Ausgabe hier dem Brief ein weiteres Textstück ein, das 
den Atomen drei Bewegungstypen zuspricht, und zwar bewegen sich „die ei-
nen <in senkrechter Bahn, andere in seitlichem Wegdriften, andere in Vibrati-
on []>“910. Als vierten Modus der Bewegung fügt der Brief den uns aus Demo-
krits Theorie bekannten „Rückprall“ beim „Zusammenstoß“ hinzu, „soweit 
die Verflechtung jeweils die Rückkehr [] in die frühere Position erlaubt“911. 
 Epikur scheint also die Grundbewegung der Atome im Leeren neu ge-
fasst zu haben: Sah der alte Atomismus hier eine  ungeordnete, chaotische 
Bewegung der Atome, die nur zufällig zu Zusammentreffen und Verflechtung 
führt, nimmt Epikur eine senkrechte Bewegung an, was kombiniert mit der Ei-
genschaft Gewicht nichts anderes bedeutet als ein Fallen. Die Normalbewe-
gung der Atome ist ein unaufhörliches Fallen im unendlichen Leeren. In die-

                                                            
906 Vgl. oben, Kap. III 2.6.2 passim. 
907 D.L., X 43 
908 Ebd. (Zusatz Sk.) 
909 Ebd. 
910 A.O., S. 11, § 43 – Natürlich ist hier nicht gemeint, dass unterschiedlichen Atomen je un-
terschiedliche Bewegungsmodi zukommen, sondern dass jedes Atom zu unterschiedlichen 
Zeiten stets in einem  dieser Modi sich bewegt. 
911 Ebd., § 44 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


216 
 

sem Ansatz lässt sich der Einfluss des Aristoteles (bzw. des Peripatos) vermu-
ten, der ja für die realen Körper, repräsentiert durch die Elemente Erde und 
Wasser, ebenfalls die durch die Erfahrung bestätigte Fallbewegung ansetzte. 
Gestützt wird die Deutung durch eine Stelle in Lukrezens Welt aus Atomen, auf 
die ich mich bei Besprechung des frühen Atomismus bereits bezogen habe912. 
Lukrez deutet in seiner monumentalen Dichtung die von ihm mit großer Hin-
gabe in ihrer überwältigenden Schönheit und Ordnung dargestellten Prozesse 
der Gesamtnatur, den Menschen eingeschlossen, als durch die Prinzipien der 
atomistischen Physik bestimmt. Als sein philosophischer Inspirator gilt dabei 
nicht der ältere Atomismus, sondern Epikur. Dieser ist Lukrez‘ „Meister, [des-
sen] Schriften [] die entscheidende Bedingung für sein Werk [darstellen]“913 
und dessen „Dogmen [dieser] überall gefolgt [ist]“914. Lukrez bestätigt die 
vorgetragene Deutung, denn er stellt fest, dass „die Körper [d.h. die Atome] 
durchs Leere nach unten geradewegs stürzen mit ihrem eignen Gewicht“915. 

Falls Epikur das Gesetz der Atombewegung (und um ein vermutetes Ge-
setz handelt es sich, auch wenn Epikur diesen Terminus wahrscheinlich noch 
nicht benutzt) in dieser Form gefasst hat, stellt sich eine Reihe von Fragen. Zu-
nächst: Warum belässt Epikur es nicht bei Demokrits chaotischer Atombewe-
gung,  sondern unterwirft die Atome einer ursprünglichen Bewegungsord-
nung? Die Antwort kann eigentlich nur lauten, dass Epikur das Zufallsprinzip 
des Zusammentreffens für unzulänglich hält, um so komplexe Ordnungs-
strukturen hervorzubringen bzw. zu erklären, wie sie die Natur aufweist und 
auf die aufmerksam zu machen Aristoteles nicht müde wurde, wobei er sie oft 
in emblematisch verdichteten Formeln wie „Ein Mensch zeugt einen Men-
schen“ oder „Die Natur macht nichts umsonst“ zum Ausdruck brachte. Wenn 
auch Epikur in den wenigen überlieferten Texten sich nicht in emphatischen 
Äußerungen über die Natur ergangen ist – in seinem verlorenen Hauptwerk 
kann das anders gewesen sein – so kann wiederum Lukrez als Gewährsmann 
dafür dienen, dass auch der Atomismus bewundernd vor  der im Natürlichen 
waltenden Ordnung stand: Lukrez‘ große Dichtung ist ein einziger begeister-
ter Hymnus auf die Natur und ihre Kraft, die ein jedes der Dinge „schaffend 
vollendet“916. 

                                                            
912 Vgl. oben, Kap. II 8.8.2 
913 So K. Büchner im Nachwort seiner Ausgabe von De rerum natura, a.O., S. 620. 
914 Ebd. 
915 De rerum natura II 217f. 
916 Ebd., II 224 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


217 
 

In den Vorgaben des Aristoteles mag also der Grund dafür liegen, dass 
Epikur schon in die Grundbewegung der Atome eine Ordnung einführt, aus 
der sich erst die Ordnung der Natur erklärt. Zumindest implizit ergibt sich 
diese Annahme aus einer kritischen Bemerkung Epikurs, „einen der soge-
nannten Physiker“917 (gemeint ist Demokrit)  betreffend. Da heißt es: „Denn 
eine bloße Ansammlung oder ein bloßer Wirbel in dem leeren Raum [] genügt 
nicht zur Bildung einer Welt. Denn das steht nicht mit den Erscheinungen in 
Einklang“918. 

Allerdings wirft Epikurs Konstruktion ebenfalls Probleme auf. Zunächst 
weist der Denker darauf hin, dass die Fallbewegung anfangs- und endlos ist: 
„Einen Anfang dafür gibt es nicht, da die Atome und das Leere von Ewigkeit 
her sind“919. Dieser Gedanke ist atomistisches Gemeingut und das Grund-
dogma. Nach der atomistischen Logik ist er konsequent: Im unendlichen 
Raum kann die Bewegung unendlich persistieren. Inkommensurabel mit der 
Vorstellung des unendlichen Leeren ist dagegen die Ansetzung einer gerichte-
ten Bewegung, gar eines Fallens: Im Unendlichen machen perspektivische 
Raumgliederungen wie Oben und Unten, Senkrecht und Waagerecht, Zent-
rum und Peripherie, auf denen die Vorstellung des Fallens ja basiert, keinen 
Sinn. Dies wusste schon Anaximander, der Urheber der Unendlichkeits-
Spekulation, und ließ dementsprechend die Erde (als Weltzentrum) im Raum 
schweben920. 

Die zweite Schwierigkeit: Die elementare Natur des Falls – und nur eine 
solche kann den Urkörpern gemäß sein – ist die Senkrechte. Fallen die Atome 
im Leeren aber senkrecht und – wie zitiert – unabhängig von ihrer Größe mit 
gleicher Geschwindigkeit, so kommen sie niemals miteinander in Berührung 
und es kommt zu keiner Verkettung, das heißt: nicht zur Weltbildung. Dies 
bedeutet, dass ein weiteres Bewegungsprinzip eingeführt werden muss, das 
den Zusammenprall der Atome organisiert. Unter dem schon angesprochenen 
Ökonomie-Prinzip921 ist das für eine Theorie ein Makel. Da der hier postulierte, 
irgendwie auf die Atome einwirkende Bewegungsimpuls, der, in Epikurs 
Worten, ein „seitliches Wegdriften“922 bewirkt, nicht aus dem Leeren stammen 
kann, das ja, wie zitiert, den Atomen keinerlei Widerstand entgegensetzt, also 
als völlig inert und passiv vorgestellt ist, und da außer Atomen und Leerem 
                                                            
917 D. L. X 90 
918 Ebd. 
919 Ebd., X 44 
920 Vgl. oben, Kap. I 4.5 
921 Vgl. oben, Kap. I 8.3.4; III 1.3; III 2.6.3 
922 Ausgabe Krautz, a.O., S. 11 (§ 43) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


218 
 

nichts ist, muss er den Atomen selbst inhärieren. Wie das vorzustellen ist, er-
fahren wir wiederum genauer durch Lukrez, und zwar im Anschluss an den 
schon zitierten Passus. Ich zitiere im Zusammenhang: „[] wenn die Körper 
durchs Leere nach unten geradewegs stürzen mit ihrem eignen Gewicht, so 
springen zu schwankender Zeit und an schwankendem Ort von der Bahn sie 
ab um ein Kleines, so daß du von geänderter Richtung zu sprechen vermöch-
test“923. Und Lukrez nennt auch den Grund für die Notwendigkeit der Bahn-
abweichung: „Wären sie [die Atome] nicht gewohnt sich zu beugen [das heißt, 
die Fallrichtung spontan zu ändern], würd alles nach unten [] fallen im grund-
losen Leeren, wäre nicht Anstoß [das heißt kein Zusammentreffen] entstanden 
[]. So hätte nichts die Natur je schaffend vollendet“924, das heißt, es wären kei-
ne Gebilde entstanden. 

Diese von den Atomen selbst ausgehende spontane Abweichung von der 
senkrechten Falllinie, ihr ‚Ausbiegen‘, ist die berühmte Deklination, griech. 
parénklisis925, lat. declinatio oder clinamen926  – ein Thema, über das Bücher ver-
fasst wurden927. Beiläufig verweise ich nochmals auf die wichtige Rolle des 
Clinamen in der einem Vergleich von Demokrits und Epikurs Atomismus ge-
widmeten Dissertation des jungen Karl  Marx928. Marx gibt der Theorie Epi-
kurs den Vorzug gegenüber derjenigen Demokrits und interpretiert insbeson-
dere „die Deklination des Atoms von der geraden Linie“ als ein Prinzip, „das 
durch die ganze epikureische Philosophie hindurchgeht“929 (was auch Ethik 
und Kanonik einschlösse). In dem keiner Regel folgenden, weder zeitlich noch 
räumlich prognostizierbaren Ausscheren des Atoms aus der Falllinie, das auf 
nichts als auf innerer Spontaneität des Atoms selbst beruhen kann, sieht Marx, 
damals noch kein ‚Marxist‘, sondern auf dem Standpunkt des Junghegelia-
nismus stehend, die Absolutheit und Spontaneität des menschlichen Selbst-
bewusstseins begründet. Interessanterweise begegnen wir diesem Gedanken 
bereits bei Lukrez: Im Kontext der Darstellung zum Clinamen formuliert er 
dessen Analogie zum freien Willen. Der Dichter fragt rhetorisch, woher denn 
                                                            
923 A.O., II 217ff. 
924 Ebd., 221ff. (Zusätze Sk.) 
925 Vgl. D.L. X 43 
926 Vgl. De rerum natura II 292; Lukrez benutzt zur Bezeichnung des Ausbiegens der Atome 
auch die entsprechenden Formen der Verben declinare (z.B. II 259) bzw. inclinare (z.B. II 
233). 
927 Vgl. etwa E. A. Schmidt: Clinamen. Eine Studie zum dynamischen Atomismus in der Antike 
(2007); vgl. Lit.-Verz. 
928 K. Marx: Differenz der Demokritischen und Epikureischen Naturphilosophie (1841); siehe 
Lit.-Verz. – Vgl. auch oben, Kap. II 8.8.2. 
929 A.O., zit. Vranitzki (1972), Bd. I, S. 51 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


219 
 

„allem Beseelten der freie, dem Schicksal entwundene Wille [entstehe], dank 
dem vorwärts wir schreiten, wohin einen leitet die Freude“930 und dank dem 
„abbiegen auch die Bewegungen weder zu sicherem Zeitpunkt noch an sicherer Stelle 
des Raums, sondern wo der Gedanke uns hintrug“931. Im freien Willen, der 
freien Selbstbewegung der Lebewesen (Lukrez nimmt die Tiere noch nicht von 
der Freiheit aus, dies bleibt Descartes vorbehalten), die ja selbst atomare Ag-
gregate darstellen, manifestiert sich die Spontaneität der Atome, als Paradig-
ma aller Freiheit. 

Doch genug solcher Reminiszenzen. Für den hier mehr interessierenden 
naturphilosophischen Zusammenhang ist festzuhalten, dass Epikur, um nicht 
hinter die (durch Aristoteles erarbeitete) Komplexität des Naturbegriffs zu-
rückzufallen, sich zur Vermehrung der vom alten Atomismus aufgestellten 
Prinzipien genötigt sieht, welcher die Atomprozesse auf ordnungslose Bewe-
gung, zufälligen Zusammenprall und, daraus resultierend, Zurückprallen o-
der Verkettung beschränkte. Eine nochmalige Erweiterung der Prinzipien be-
deutet schließlich die den Atomen beigelegte Vibration, die auch im Atomver-
bund erhalten bleibt. Die Vorstellung einer solchen intrinsischen Aktivität und 
energetischen Aufladung der Atome ist für Epikur zur Erklärung der Deklina-
tion unverzichtbar, sie ist, wie wir heute wissen, auch physikalisch zukunfts-
weisend. Allerdings verstößt sie logisch und, ebenfalls aus heutiger Sicht, auch 
physikalisch gegen das atomistische Urdogma der Teilelosigkeit und Massivi-
tät der Atome und treibt den Atomismus in den Selbstwiderspruch. Denn was 
sich in sich selbst unterscheidet, beispielsweise durch einen internen Span-
nungszustand, kann nicht teillos sein. Es mag unteilbar sein im Sinne des In-
dividuums als der in sich organisierten Vielheit, der komplexen Organisation, 
die durch Wegnehmen eines wesentlichen Teils zusammenbricht, aber nicht 
im Sinne eines völlig Massiven und Homogenen, eines undifferenzierten Un-
teilbaren. 

Es kann nicht der Sinn dieses Kapitels sein, der Atomtheorie des Epikur 
bis in ihre letzten greifbaren Verästelungen nachzuspüren. Kurz angesprochen 
werden muss jedoch Epikurs Auffassung von der (menschlichen) Seele. Die 
Vermutung liegt nahe, dass Epikur, entsprechend seinem materialistischen 
Ansatz, auch das Phänomen des Seelischen atomistisch interpretiert. 

In der Tat erklärt Epikur die Seele für „einen feinteiligen Körper“932, und 
zwar einen, der „aus den glattesten und rundesten Atomen besteht“933. Auf 

                                                            
930 A.O., II 256ff. 
931 Ebd., II 259f. (Hervorh. Sk.) 
932 D. L. X 63 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


220 
 

der Basis dieses Ansatzes nimmt Epikur weitere, allesamt sehr spekulative 
Bestimmungen vor. So vermutet er, die Seelenatome seien „auf die ganze Kör-
permasse verteilt“934 und stellt fest, dass sich dies am ehesten vergleichen lässt 
mit „einem Hauch [pneuma], der eine gewisse Beimischung von Wärme be-
sitzt“935 (er sieht im pneuma durchaus eine stoffliche Entität). 

In solchen Bestimmungen ist der Einfluss Demokrits nicht zu verkennen. 
So referiert Aristoteles als dessen Auffassung der Seele, „daß sie eine Art Feu-
er und etwas Warmes sei“936. Demokrit habe den Seelenatomen auch Kugel-
form zugesprochen, „weil solche Gestaltungen am ehesten alles durchdrin-
gen“937. Hier ist Epikur also hochgradig unoriginell, und es wirkt skurril, 
wenn er, um sich von dem Vorgänger abzusetzen, behauptet, dass die Seelena-
tome „sich sehr von den Feueratomen unterscheiden“938. Es lohnte sich auch 
nicht, über Epikurs Aufguss der demokritischen Seelenlehre zu handeln, wenn 
nicht in der Zwischenzeit ein Denker namens Platon eine Doktrin der Unsterb-
lichkeit der Seele in die Welt gesetzt bzw. reaktiviert hätte, die man in ihrem 
spekulativen Übermut nicht anders als intellektuell höchst gewagt bezeichnen 
kann939.  

Die von der Forschung für verschiedene Theoreme Epikurs diagnostizier-
te, gegen Platons sakralisierende Tendenz sich richtende „polemische Intenti-
on“940 dürfte a forteriori für die Seelenlehre gegolten haben. Die Seele ist für 
Epikur nicht die Einbruchsstelle des Göttlichen in die materielle Welt wie für 
Platon, sondern selbst nur ein Materielles und als solches physiologisch aufs 
Engste mit dem Gesamtorganismus verbunden. Innerhalb dessen ist es zwar 
die Seele (das heißt die Seelenatome), „die uns zur Wahrnehmung (Empfin-
dung) verhilft“941,  aber dazu ist sie nur deshalb in der Lage, weil sie „von der 
übrigen Körpermasse dabei unterstützt [wird]“942, die denn auch „nach dem 
Entweichen der Seele der Empfindung verlustig [geht]“943. Gesamtkörper und 
Seelenteil stehen zueinander im Verhältnis „der Nachbarschaft und Wechsel-
                                                                                                                                                                                          
933 Ebd., X 66 
934 Ebd., X 63 
935 Ebd., Übers. Krautz 
936 De anima 403 b 31f. 
937 Ebd. 
938 D. L. X 66 
939 Vgl. zu Platons Lehre von der Seele die über mein Buch verstreuten Bemerkungen, insbe-
sondere Kap. III 1.7.2. 
940 Pesce, a.O., S. 66 (Übers. Sk.) 
941 D. L. X 63 
942 Ebd., X 64 
943 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


221 
 

beziehung“944, und nach dieser Logik ist Epikurs Folgerung konsequent, dass 
„sich mit der Auflösung der gesamten Atommasse auch die Seele [zer-
streut]“945, vulgo: dass mit dem Körper auch die Seele stirbt; weniger hyposta-
sierend-mythisierend formuliert: dass „der Tod [] die Aufhebung aller Emp-
findung [ist]“946. Daraus folgt dann wiederum – und um diese Wahrheit ist es 
Epikur vor allem zu tun – „daß es mit dem Tode für uns nichts auf sich hat“947, 
wodurch, in theoretischer Antizipation, „dem Verlangen nach Unsterblichkeit 
ein Ende [gemacht ist]“948. In der Tat: Wie vermöchte denn der Mensch, so er 
der definitiven Sterblichkeit Aller gewiss ist, eine persönliche Unsterblichkeit 
sich auch nur zu wünschen? 

 Die Überzeugung Epikurs, dass der Mensch im Ganzen und ohne Rest 
sterblich ist, ist die genaue Gegenposition zu dem von der platonischen Philo-
sophie propagierten Unsterblichkeits- und Jenseitsglauben. Wahrscheinlich 
zielt auch Epikurs trockene Bemerkung: „Wer also die Seele für unkörperlich 
erklärt, redet ins Blaue hinein“949, in eben diese Richtung. Im Ausdruck ‚un-
körperlich‘, das heißt in Epikurs Überzeugung von der Körperlichkeit der Seele, 
steckt allerdings eine Ambiguität: Der Glaube an die Existenz von Seelenato-
men ist naiv, er ist eine Hypostasierung des Seelischen in materieller Form 
und steht in Analogie zum Verfahren Platons, der die Phänomene der Leben-
digkeit, des Empfindens und des Denkens zur stofflosen Entität einer <Seele> 
verdinglichte. Die Interpretation des Seelischen als ein bloßes Moment des le-
bendigen Organismus, das mit diesem untergeht und mit jedem werdenden 
Wesen erneut aufblüht, unpoetisch gesagt: emergiert, ist jedoch keineswegs 
naiv. Denn das bedeutet nur, dass das sogenannte Seelische zum Phänomen 
des Lebens gehört, eine Auffassung, die dadurch beglaubigt wird, dass der 
Mensch es mit den Tieren teilt.   

Mit Sicherheit wird eine derartige Auffassung den rational orientierten 
Menschen eher ansprechen als diejenige Platons, die allerdings die abendlän-
dische Geschichte beherrscht hat. Die essentielle Funktion des Theorems der 
schlechthinnigen Sterblichkeit des Menschen für Epikurs Ethik und Weisheits-
lehre wird uns an späterer Stelle beschäftigen. 

Im übrigen ist Epikurs Reduktion des Seelischen auf eine organische 
Funktion nicht identisch mit Determinismus, wie ihn die heutige Hirnfor-
                                                            
944 Ebd. 
945 Ebd., X 65 
946 Ebd., X 124 
947 Ebd. 
948 Ebd. 
949 Ebd., X 67 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


222 
 

schung vertritt, der zufolge das Denken, wie bereits angesprochen, eine bloße 
Funktion des Gehirns und durch dieses konditioniert ist950; diese Auffassung ist 
selbstreferentiell, sie leidet an einem logischen Zirkel bzw. einer Petitio princi-
pii: Das Bestrittene, der Realitätsgehalt des Denkens, wird implizit für die ei-
gene Aussage in Anspruch genommen. 

Bezüglich der sich in der Reduktion des Seelischen auf das Körperliche 
zeigenden theoretischen (und theoretisch unüberwindbaren) Hürde hat be-
reits der Skeptiker Sextus Empiricus gegen Epikur festgestellt, es sei „unerklär-
lich, wie in einem Atomhaufen Lust [das heißt Empfindung] entstehen kann“ 

951, das heißt, wie daraus so komplexe Akte emergieren können wie „die Zu-
stimmung oder Entscheidung, daß dieses begehrenswert und gut sei, jenes 
andere aber meidenswert und übel“. Hier ergibt sich ein Hiatus zwischen Ex-
planans und Explanandum, dessen Nichtrespektierung sich der von Aristoteles 
aufgewiesenen metábasis eis állo génos, des Übergangs in eine andere Gattung, 
schuldig macht. 

Es liegt im Horizont des vom griechischen Denken entwickelten Logos, 
dass, wer von der Seele handelt, auch vom Göttlichen handeln muss. Dies tut 
auch Epikur. Bevor ich seine entschiedene Position in dieser Sache referiere, 
hier zunächst ein knapper Rückblick auf das Schicksal dieser Kategorie in der 
in Rede stehenden Epoche. 

In meiner Rekonstruktion der Entstehung der wissenschaftlichen Hexis 
entlang der vorsokratischen Denkansätze bis zu Platon und Aristoteles bin ich 
durchweg auf die Haltung der einzelnen Denker zu diesem Komplex einge-
gangen. Deren generelle Tendenz war die Transformation des religiösen Anth-
ropomorphismus des populären homerischen Polytheismus in abstraktere und 
synthetisierende Formen des Religiösen. Die Personifizierung der Gottheiten 
wird durchweg aufgegeben, was bis zur Leugnung des Göttlichen überhaupt 
bei einigen Sophisten geht. Die Naturphilosophen projizieren vorzugsweise 
das Göttliche auf den Kosmos, setzen es, wie die Milesier, in die stoffliche arché 
oder, wie Anaxagoras, in den die Weltmaschine in Gang setzenden Nous, worin 
sich die Depersonalisierung des Göttlichen vollendet und sich erstmals der für 
die Denkgeschichte so bedeutende Dualismus von Geist und Materie manifes-
tiert. Zuvor schon hatte Xenophanes die mythische Göttervielfalt auf den einen, 
vollmächtigen Gott reduziert und Parmenides das Absolutheitsprädikat auf 
das, was nicht nichtsein kann, sondern notwendig ist, das heißt auf das stoff- 
und farblose Sein als solches übertragen und selbst den von Heraklit freigeleg-
                                                            
950 Vgl. oben, Kap. II 8.2 
951 Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis III 187 (Zusatz Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


223 
 

ten Logos in dieses eingegliedert. Mythische Reminiszenzen wie die des vom 
Gotte gelenkten Sonnenwagens dienen dem Parmenides nur noch zur poeti-
schen Illustration. Die Volksreligion mit ihren Heiligtümern, Kultformen und 
Priestern besteht zwar fort, wird aber durch die intellektualistischen Tenden-
zen in ihrer Verbindlichkeit untergraben, was, wie dargestellt, Proteste von 
Altgläubigen wie dem Dichter Aristophanes hervorruft952 und, wie im Fall des 
Sokrates, geradewegs zur Anklage gegen vermeintlich Unfromme und Ab-
weichler vom Staatkult führen kann.  

Platon nun übt zwar Kritik an Homers Ausstaffierung der Götter mit 
menschlich-allzumenschlichen Schwächen und an ihrem Missbrauch als billi-
ges Erziehungsmittel zur Einschüchterung von Kindern, gibt aber sonst dem 
religiösen Bedürfnis vielfältig Raum in seinen Schriften und sieht in der Reli-
gion ein unverzichtbares Mittel der Versittlichung. Eine geradezu als „revolu-
tionär“ eingestufte Erneuerung des Gottesbegriffs gelingt ihm mit der Be-
stimmung, dass Gott „gut ist [und] ausschließlich Ursache der guten und nicht 
der schlechten Dinge ist“953. Und Platon bedient sich, wie wir sahen, für seine 
Botschaften von der Güte Gottes, dem göttlichen Ursprung der menschlichen 
Seele, dem Antagonismus von Seele und Körper sowie dem schließlichen Ge-
richt über den Menschen unbefangen der tradierten Mythoi, die er für den ei-
genen Kontext modifiziert. In Buch X der Nomoi entwirft er zudem eine Ast-
raltheologie als Mythosersatz für Intellektuelle954. Schließlich dichtet Platon 
auch eigene Mythen. Wie Epikur solche Bemühungen beurteilt, wird deutlich 
im Brief an Pythokles, wo er dem Adressaten versichert, die Erkenntnis der Ei-
gengesetzlichkeit der Natur werde diesem „dazu verhelfen, allem mythischen 
Gerede zu entsagen“955. 

Aristoteles folgt Platon in der Anerkennung der Notwendigkeit einer Got-
tesvorstellung im Menschen. Die Tendenz, das Sein des Göttlichen in Zweifel 
zu ziehen, empfindet er nicht als Ausdruck der Wahrheitssuche, sondern der 
Schamlosigkeit. Er hält sich aber von ausufernder Mythisierung fern und 
bleibt den traditionellen Mythen gegenüber reserviert. Einen „wahren Kern“ 
sieht er in ihnen in der Hinsicht, „daß die Himmelskörper als Götter angese-

                                                            
952 Vgl. dazu oben, Kap. I 6.8 
953 M. Bordt: Art. Gott/Götter. PL, S. 138 
954 Vgl. ebd. sowie zum gesamten Komplex oben, Kap. III 1.7.1-3 und passim. 
955 D. L. X 116 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


224 
 

hen werden“956. Im Übrigen ist das Göttliche für ihn real in der postulierten 
ewigen Substanz, die der unbewegte Beweger repräsentiert957. 

Epikur nun leugnet zwar die Götter nicht, aber verzichtet auf die spekula-
tive Versöhnung von Welt und Gott, Erde und Himmel (den es ja nach atomis-
tischer Auffassung nicht gibt). Er verzichtet natürlich auch darauf, die Götter 
wie im Mythos zu identifizieren und zu benennen. An Homer knüpft seine 
Überzeugung an, man müsse Gott (Epikur wechselt nach Belieben zwischen 
der Pluralform Götter und dem Singular Gott) „für ein unvergängliches und 
glückseliges Wesen [halten]“958. Entschieden lehnt er allerdings die populäre, 
auch von Platon geförderte Vorstellung göttlichen Waltens im Sinne des Tali-
onsprinzips ab, dem zufolge „den Bösen die größten Schädigungen von Seiten 
der Götter widerfahren und den Guten die größten Wohltaten“959. Vielmehr ist 
er überzeugt, dass das göttliche Wesen als das, „was glückselig und unver-
gänglich ist, nicht nur selbst frei [ist] von jeder Störung [der heiteren inneren 
Ruhe], sondern auch keinem anderen irgendwelche Störung [bereitet]“960. 
Epikur revidiert derart die Funktionalisierung des Göttlichen für moralische 
Zwecke, deren Platon die Menschen für bedürftig hält (nur der aus eigenem 
Antrieb zur Schau der Idee des Guten vordringende Philosoph kann ihrer ent-
raten). 

Die mitgeteilten Anschauungen Epikurs laufen auf klare Trennung der 
göttlichen und der menschlichen Sphäre hinaus. Es gibt keine Kontaktzone, über 
die die Götter in die menschliche Sphäre hineinwirken oder die Menschen Ein-
fluss auf die Götter nehmen könnten. Deren Ort sind vielmehr die Intermun-
dien, die menschlichem Einblick entzogenen „Zwischenwelt[en], [womit] der 
Zwischenraum zwischen den Welten bezeichnet [wird]“961. Dementsprechend 
verwirft Epikur jede Form von Astraltheologie: „Mit der Umlaufsordnung 
[der Gestirne] soll [] die Gottheit durchaus nichts zu schaffen haben“962. Unbe-
gründet ist darum die menschliche „Angst vor den sklavenartigen Künsteleien 
der Astrologen“963. Und analog dazu „[räumt Epikur] mit der Seherkunst 

                                                            
956 M. Bordt: Art. Theos. AL, S. 540 
957 Vgl. Bordt, ebd. 
958 D. L. X 123 
959 Ebd., X 124 
960 Ebd., X 139, 1. Hauptlehre (Zusatz Sk.) 
961 Ebd., X 89; vgl. auch Rechenauer, Grundriss 1/2, S. 905 
962 Ebd., X 93 (Zusatz Sk.) 
963 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


225 
 

(Mantik) gründlich auf“964 und befindet: „<Die Mantik hat mit der Wirklich-
keit nichts zu schaffen []>“965. 

In Epikurs Auffassung des Religiösen manifestiert sich, am Übergang von 
klassischer Epoche und Hellenismus, ein Maß von Offenheit und Aufgeklärt-
heit, dem weder die philosophischen Vorgänger gleichkommen, noch die in 
hellenistischer Epoche aufblühenden religiösen Synkretismen entsprechen 
werden. 
 

3.3  Philosophie der Privatheit 

Was im vorliegenden Kontext der Herausbildung der wissenschaftlichen Hexis 
an Epikur vor allem interessieren muss, sind weniger seine Beiträge zur Ent-
wicklung der wissenschaftlichen Weltauffassung in Form von Naturphiloso-
phie (Atomismus), Kosmologie (Weltenvielfalt und Unendlichkeit) und der in 
der vorliegenden Darstellung nicht berücksichtigten Erkenntnistheorie, das 
heißt seiner sensualistisch gefärbten Kanonik, der zufolge „die einzige Quelle 
des Wissens die Sinnesempfindungen sind“966, als vielmehr ein bei ihm sicht-
bar werdender Bruch mit der Schätzung des Werts von Wissenschaft überhaupt. 
Hatte Aristoteles, wie in den ihm gewidmeten Kapiteln aufgezeigt, das wissen-
schaftliche Wissen als Selbstzweck etabliert, das seine Rechtfertigung in sich 
selbst hat sowie in der Befriedigung, die es dem Erkennenden gewährt, und 
gegen Platon auch die Pluralität von Wissensformen verteidigt, so ist es bei 
Epikur damit wieder vorbei. 

Zwar preist auch Epikur, wie bereits zitiert967, gleich Aristoteles das 
Glück, das die theoretische Betrachtung verleiht, doch stehen daneben prag-
matische Äußerungen, die den Wert des Wissens in seine Funktion für den 
gelingenden Lebensvollzug, und das bedeutet bei Epikur in letzter Instanz die 
Ruhe des Gemüts, die sog. ataraxía, setzen. So sagt er im 11. Hauptlehrsatz un-
missverständlich: „Wenn uns nicht die Angst vor den himmlischen Erschei-
nungen quälte und vor dem Tode als einer vielleicht doch für uns bedeu-
tungsvollen Sache sowie weiter der Umstand, daß wir die Grenzen des 
Schmerzes und der Begierden nicht kennen, dann bedürften wir keiner Natur-
lehre“968. Und ebenso klar formuliert die folgende Maxime: „Es ist nicht mög-

                                                            
964 Ebd., X 135 
965 Ebd. 
966 Pesce, a.O., S. 50 (Übers. Sk.) 
967 Vgl. oben, Kap. III 3.2 
968 D. L. X 142 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


226 
 

lich, sich von Furcht hinsichtlich der wichtigsten Lebensfragen zu befreien, 
wenn man nicht Bescheid weiß über die Natur des Weltalls, sondern sich nur 
in Mutmaßungen mythischen Charakters bewegt“969. Zwar bleibt das Wissen 
wie bei den Vorgängern an das Ideal der Wahrheit gebunden – dies ist ja dem 
Begriff des wirklichen Wissens, im Gegensatz zum vordergründigen Meinen; 
implizit – aber das Hauptmotiv des Forschens ist nicht mehr das von Aristote-
les ins Zentrum gestellte thaumázein, das heißt das Staunen und die Bewunde-
rung angesichts des vor Augen liegenden Reichtums der Phänomene und der 
Komplexität ihrer Ordnung, das sich bei diesem in einer Teleologisierung des 
Naturbegriffs niederschlug, ferner auch nicht die curiositas, die Neugier darauf, 
wie die Dinge wirklich sind970, sondern vielmehr die Bedeutung solchen Wis-
sens für die Lebensführung; diese Bedeutung aber liegt für Epikur, wie die 
obigen Zitate verdeutlichen, in der Entlastungsfunktion des Wissens. 

Für diese Verlagerung des Schwerpunkts des wissenschaftlichen Interesses, die 
mit Epikur einsetzt, aber in ihrer Dynamik das Schicksal der Wissenschaft in 
den folgenden Jahrhunderten bestimmt, dürfte die politische Entwicklung des 
zeitgenössischen Griechenland, konkret der schon angesprochene Übergang 
von der politischen Lebensform, wie sie die Polis verkörpert, zur dynastisch-
imperialen Form der Großreiche, von erheblicher Bedeutung sein. Vielleicht 
erinnert sich der Leser noch an den an früherer Stelle zitierten Vers des Dich-
ters Phokylides von Milet, dem zufolge „eine Polis auf kargem Fels, klein aber 
wohlgeordnet [,] kampfstärker [sei] als das große, unverständige Ninive“971. 
Diese Emphase für die Lebensform der Polis, die ja auf Grund der innerhalb 
der Städte selbst und zwischen ihnen herrschenden Intrigen, Machtkämpfe 
und Kriege Anlass genug zur Kritik gab, beruhte auf der Erfahrung der (idea-
len) Einheit von Polis und Bürgern. Die Polis wird, besonders in ihrer demo-
kratischen Ausprägung, von ihren Bürgern getragen, die Bürger sind die Polis, 
die Res publica, der Staat, sie sind das, was noch heute als Gemeinwesen, also als 
das allgemeine, das allen gemeinsame Sein bezeichnet wird. Eindrucksvolles 
Beispiel für diese Einheit von Stadtstaat und Bürger ist Sokrates, der nach sei-
ner ungerechtfertigten Verurteilung zum Tode die angebotene Flucht aus 
Athen deshalb ablehnt, weil die Missachtung der von der Polis ergangenen 
Rechtssprüche durch die Bürger zur Zerrüttung dieser allgemeinen, alle ver-
bindenden Ordnung führen müsse, die doch den Einzelnen trägt, durch die er 

                                                            
969 Ebd., X 143 
970 Vgl. Metaphysik I 1, 980 a 20ff. sowie I 2, 982 b 12ff. – Vgl. auch oben, Kap. I 1. 
971 Vgl. oben, Kap. II 2.6.3.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


227 
 

überhaupt existiert972. Der geistesgeschichtlich wirksamste Ausdruck dieses 
Prinzips der Einheit von Polis und Bürger ist wohl Aristoteles‘ definitorische 
(und implizit emphatische) Formel vom Menschen als zóon politikón, als „ein 
von Natur nach der staatlichen Gemeinschaft strebendes [Lebe-] Wesen“973, 
die mithin den Polis-Bezug des Einzelnen sogar als anthropologisch fundiert 
sieht bzw. interpretiert. 

Mit der Übernahme der Macht in Griechenland durch Alexander von 
Makedonien und dessen Aufbau eines imperialen Großreichs beginnt der die 
Polis kennzeichnende Konsens der Bürger als Grundlage des Politischen sich 
aufzulösen, und an seine Stelle treten bloße Machtstrukturen in Form der 
Selbstermächtigung überlegener Individuen, denen die Menschen auf Gedeih 
und Verderb ausgeliefert sind. Die territoriale Expansion und die einsetzende 
Hellenisierung des Orients bringen Griechen, sei es als Soldaten, sei es als Trä-
ger der Verwaltung, als Lehrende, Dolmetscher, Künstler und Kunsthandwer-
ker und traditionsgemäß als Kaufleute in alle Gegenden des Riesenreichs: Die 
daraus resultierende Konfrontation mit unterschiedlichen Lebensstilen „konn-
te festüberlieferte Traditionen und Identitäten in Frage stellen“974, ließ über 
Jahrhunderte gewachsene lokale Identitäten sich auflösen. Dieser Prozess setzt 
sich unter Alexanders Nachfolgern, den Diadochen, in verstärkter Form fort. 
Deren stets prekäre, durch häufige Kriege untereinander gestörte Machtbalan-
ce und die dadurch bedingten Verschiebungen der Gebietsgrenzen verstärken 
die zentrifugalen Tendenzen und die Erosion der Identitäten und schaffen ein 
allgemeines Klima der Lebensunsicherheit975. 

Die Geschichtswissenschaft hat diese Entwicklungen klar herausgearbei-
tet. So weist man darauf hin, dass sich für die Einzelnen durch die fehlende 
Konstanz der staatlichen Verhältnisse „Veränderungen der persönlichen Lage 
[] rasch ergeben [konnten]“976 und dass „bei alledem [] sich die Menschen eher 
als Objekt des Geschehens vorkommen [mussten]“977, denn als autonom über 
ihr Leben Bestimmende, und dass dies „auch die Eliten etwa in den griechi-
schen Städten [betraf]“978. Verwiesen wird auch auf „die zunehmende Bedeu-
tung der Schicksalsgöttin Tyche [im Bewusstsein der Menschen], die gerade 

                                                            
972 Vgl. Platons Schriften, z.B. Kriton 50ff. 
973 Politik III 6, 1278 b 19f. 
974 H.-J. Gehrke, in: Gehrke/Schneider 2010, S. 240  
975 Zur Eigenart und historischen Bedeutung des Hellenismus vgl. auch oben, Kap. III 3.1 so-
wie unten, Kap. IV 1. 
976 Ebd., S. 239 
977 Ebd., S. 240 
978 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


228 
 

das Unerwartete des blinden Zufalls und die Möglichkeit jederzeitigen Um-
schwungs verkörperte“979. Die faktische Unsicherheit der Verhältnisse und, 
salopp formuliert, der daraus resultierende Stress, sollten durch solch mythi-
sche Überhöhung aufgefangen und gemildert werden – hier wird beiläufig ein 
bei der Religionsbildung wirksamer Mechanismus psychischer Entlastung 
sichtbar. 

Eine weitere aus der Auflösung überschaubarer Identitäten resultierende 
Reaktion hat man in die Formel einer Polarität bzw. Dialektik „von Individua-
lismus und Universalismus“980 gefasst. Das besagt: je größer, unübersichtlicher 
und vom Einzelnen unbeeinflussbarer die politisch-sozialen Gebilde werden, 
in denen sich das Leben abspielt, aktualisierend gesprochen: je mehr die Ver-
hältnisse sich globalisieren, umso mehr tendieren die Individuen dazu, diesen 
Verlust an Orientierung durch einen Rückzug ins ‚Private‘, durch den Aufbau 
einer ‚Privatsphäre‘ zu kompensieren. Einerseits ist man zum ‚Weltbürgertum‘ 
genötigt, lebt inmitten fremder Völkerschaften, Traditionen und Kulte und 
kommt mit diesen in ‚Berührung‘ und auf die Dauer auch in Austausch, ande-
rerseits sucht man seine gewachsene Identität zu bewahren durch Rückzug in 
eine nach außen abgegrenzte Lebenssphäre, die man mit Gleichgesinnten teilt, 
ohne sich weiter ums große Ganze zu kümmern. 

So wird, idealtypisch vereinfacht, in hellenistischer Epoche aus dem grie-
chischen Polisbürger, dessen Wohnzimmer die Agora ist, der Bürger einer glo-
balisierten Welt, der jedoch nur in den eigenen vier Wänden wirklich daheim 
ist. Auch darin liegt eine Art Dialektik: Auf die politische Entgrenzung der Er-
oberer reagieren die Beherrschten mit dem Rückzug auf den kleinstmöglichen 
Raum, in die Intimität des Hauses, ins Private. 

Stellen wir nun die Frage, was dies alles mit Epikur bzw. was dieser mit 
alldem zu tun hat, so ist die Antwort: Sehr viel, wenn auch nicht alles – denn 
natürlich lässt sich geistige Produktivität nicht restlos auf historische Bedingt-
heiten zurückführen. Doch reflektieren sich in seinem Denken, das bei einem 
bedeutenden Philosophen kaum als Ausdruck bloß partikularer Individualität 
abgetan werden kann, die aufgezeigten Tendenzen. 

Diese Beziehungen von Epikurs Denken zu seiner Epoche werden aller-
dings von den oft immanent verfahrenden Interpreten nicht hinreichend gese-
hen und gewürdigt. So sieht etwa der schon erwähnte Pesce das „Fundament 
des epikureischen Systems [in der] festen Überzeugung, dass der Mensch das 
vollkommene Glück [] in seinem irdischen Leben, als dem einzigen ihm ge-
                                                            
979 Ebd. (Zusatz Sk.) 
980 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


229 
 

währten, erlangen könne“981 – und zwar, ist hinzuzufügen, aus eigener Kraft. 
Diese Interpretation ist gewiss nicht falsch, aber sie ergibt doch ein schiefes 
Bild, wenn der von mir skizzierte historische Hintergrund nicht berücksichtigt 
wird. Denn erst dadurch werden die inhaltlichen Bestimmungen dessen, was 
Epikur (übrigens in Übereinstimmung mit der philosophischen Tradition) als 
Glück, eudaimonía, bezeichnet, verständlich. 

Die zentrale Bestimmung in Epikurs Begriff des Glücks ist, wie schon an-
gedeutet, keineswegs das heute oft darunter verstandene Maximum an Lust-
zuständen, sondern im Gegenteil die ataraxía, die gelassene Heiterkeit und 
Ungestörtheit der seelischen Verfassung. Eine solche Bestimmung wird nach-
vollziehbar gerade angesichts des oben als Grundzug des Lebens in hellenisti-
scher Zeit herausgestellten „Gefühls des Ausgeliefertseins“982. Denn in der Tat 
durchzieht dies Gefühl die Ausführungen Epikurs. So thematisiert dieser ge-
rade in den Hauptlehren immer wieder die Frage, wie im menschlichen Leben Si-
cherheit zu erlangen sei; es ist dies ein von Epikur tief empfundenes Problem, 
unter dem eigentlich sein gesamtes Denken steht, so dass wir hier bereits sa-
gen können, dass die Vorstellung von Sicherheit des Lebens ein wesentliches 
Moment von Epikurs Begriff des Glücks darstellt. 

Diese These lässt sich an den Texten beliebig belegen. So formuliert Epi-
kur in der 40. und letzten seiner Hauptlehren – und mit dieser schließt und 
krönt Diogenes Laertius sein gesamtes Werk über die berühmten Philosophen 
– die Überzeugung, dass der Mensch, der „die Möglichkeit hat, sich Sicherheit 
an erster Stelle durch die Beziehungen zu seinem Nachbar zu verschaffen, [mit 
diesem] in Gemeinschaft in heiterster Stimmung unter der sichersten Bürg-
schaft [lebt]“983, dass also gute Nachbarschaft elementare Bedingung der a-
taraxía ist – eine in der Tat wirklichkeitsnahe Einsicht, und ebenso vernünftig 
ist die andere, „daß innerhalb unserer begrenzten Verhältnisse die volle Si-
cherheit vor allem auf Freundschaft beruht“984. Und um in größerem Maßstab 
„vor den Menschen sicher zu sein, ist es gut, sich der natürlichen Mittel (Herr-
schaft und Königtum) zu bedienen, die dies möglich machen“985, also der 
staatlichen, und zwar monarchischen Macht; von Demokratie ist bereits keine 
Rede mehr. 

                                                            
981 A.O., S. 34 (Übers. Sk.) 
982 Gehrke, a.O., S. 239 
983 D. L. X 154; Hervorh. Sk. 
984 Ebd., X 118 
985 6. Lehrsatz, ebd., X 140 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


230 
 

In Lehre 39 gibt Epikur als Weg zur Sicherheit an, dass der, der „sich am 
besten vor Befeindungen von außen zu sichern weiß, [] das unter seiner Gewalt 
Stehende gleichsam stammverwandt [macht]“986, was etwa bedeuten könnte, 
auch Sklaven mit Respekt zu behandeln, wie Epikur ja auch der Auffassung 
ist, der Weise werde „seine Diener nicht züchtigen, wohl aber wird er Mitleid 
mit ihnen haben und manchem Tüchtigen Verzeihung gewähren“987. Ver-
gleichbar, aber mit größerer Allgemeinheit drückt es Maxime 17 aus, wo es 
heißt: „Der Gerechte ist am sichersten vor Störungen der Seelenruhe, der Unge-
rechte ist ihnen am meisten ausgesetzt“988: Sicherheit und Seelenruhe sind für 
Epikur austauschbare Begriffe, geradezu Äquivalente.  

Nur vor dem nun wirklich unausweichlichen Verhängnis des Todes, und 
einzig in Bezug auf dies Faktum, hat der Begriff eines über den Menschen Ver-
hängten sein uneingeschränktes Recht, muss auch das Sinnen Epikurs auf 
Schaffung von Sicherheit kapitulieren: „Gegen alles übrige vermag man sich 
Sicherheit zu verschaffen, wegen des Todes aber bewohnen wir Menschen ei-
ne unbewehrte Stadt“989. Das bedeutet allerdings nicht, dass durch diese Tat-
sache auch der Glaube an die volle Herstellbarkeit der eudaimonía konterka-
riert wird, eher im Gegenteil: Eben die Interpretation der Tatsache, „daß uns 
allen tödlich das Gift des Werdens eingespritzt ist“990, auf atomistischer Basis 
garantiert uns auch, dass wir definitiv und ohne überzeitlichen Rest wieder 
vergehen werden und verschafft in dieser Hinsicht Ruhe vor weiteren Be-
fürchtungen, die ohne diese Philosophie schlechterdings nicht zu bewältigen 
wären. 

Angesichts des geradezu obsessiven Bedürfnisses Epikurs nach Sicherheit 
wird auch nachvollziehbar, dass für ihn die Religion, der Glaube an Götter, 
der ja im Prinzip für die Griechen der Polis-Epoche ein integrierendes, ge-
meinschaftsstiftendes und mit großen Festen freudig begangenes Element ih-
res Daseins darstellte, nur unter dem bereits im vorhergehenden Kapitel durch 
Zitate belegten negativen Kennzeichen der Unberechenbarkeit und Strafbe-
wehrtheit wahrnehmbar ist: „Es nützt nichts, sich die auf bloßer Menschen-
kenntnis beruhende Sicherheit zu verschaffen, solange die Dinge da droben und 
unter der Erde [Letzteres ist, wie wir sahen, nach alter Vorstellung der Hades] 

                                                            
986 Ebd. (Hervorh. Sk.) 
987 Ebd., X 118 
988 Ebd., X 144 (Hervorh. Sk.) 
989 31. Weisung; Ausg. Krautz, S. 87 
990 30. Weisung, ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


231 
 

und überhaupt im ganzen weiten Weltenraum uns noch Mißtrauen und Angst 
einflößen“991. 

Als Bestätigung des unterstellten Zusammenhangs von Epikurs Lebens-
gefühl mit der vertieften Erfahrung der Unsicherheit des Lebens in hellenisti-
scher Zeit kann folgender Aphorismus gegen die Macht der Tyche über unser 
Dasein gelesen werden: „Ich habe dir vorgebaut, du Dämon des reißenden Zu-
falls [„o Týche“, Vokativ], und dein verborgenes Eindringen ganz eingedämmt. 
Und weder dir noch irgendeinem anderen Strudel werden wir uns selbst 
preisgeben; sondern wenn uns die Not [aus dem Leben] hinaustreibt, werden 
wir gewaltig auf das Leben spucken und [auf] jene, die sich blind daran 
klammern. So werden wir aus dem Leben gehen und mit einem schönen Preis-
lied darauf jubeln: <Gut haben wir gelebt!>“992. Von Verzagtheit angesichts 
der letzten, unaufhebbaren Notwendigkeit kann also keine Rede sein, viel-
mehr ist die Intention, sich diesem Geschick im Bewusstsein eines erfüllt ge-
lebten Daseins heiter zu unterwerfen. 

Ich schließe diesen ausführlichen Versuch, das Bedürfnis nach Sicherung 
des eigenen Lebens als ein Hauptmotiv des Epikurschen Denkens herauszu-
stellen, mit der Anführung eines Zitats, das den Zusammenhang des Motivs 
Sicherheit auch mit einer Grundmaxime epikureischer Lebensführung, dem 
‚Lebe verborgen!‘ (‚láthe biósas‘), nachweist. So heißt es in Lehrsatz 14: „Wenn 
auch die Sicherheit vor den Menschen bis zu einem gewissen Grade erreicht wird 
durch die Macht, andere zu vertreiben“ – eine Anspielung auf die Motive der 
politisch Mächtigen, auf ihren Hobbesschen „desire of power after power“993 – 
„sowie durch Benutzung der durch den Reichtum gebotenen Mittel“ – Selbst-
schutz durch Einsatz von Vermögen zur Gewinnung von Mitteln und Men-
schen gegen potentielle Gegner, seien es politische Konkurrenten, seien es äu-
ßere Feinde, ggf. auch durch Korrumpierung! – „so erwächst doch die echteste 
Sicherheit daraus, daß man ein stilles und der großen Menge ausweichendes 
Dasein führt“994.  

Rückzug vom öffentlichen Leben, zurückgezogen leben mit Freunden im 
geschlossenen häuslichen Raum, im Fall Epikurs: in dem zum Hause gehöri-
gen Garten, um dort Philosophie zu treiben: Das bedeutet den Bruch mit der Kul-
tur der Polis, in der Öffentliches und Privates verschmelzen bzw. noch Eines, 
noch nicht dirimiert sind und das seinen gültigen Ausdruck gefunden hat in 

                                                            
991 13. Hauptlehre, ebd., X 143 (Hervorh. und Zusatz Sk.) 
992 47. Weisung, Ausg. Krautz, S. 91 (Zusätze Sk.) 
993 Vgl. Th. Hobbes: Leviathan, Kap. 11 
994 14. Hauptlehre, a.O., X 143 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


232 
 

Platons Politeia, in der das Gute für den Einzelnen, die Antwort auf die Frage 
nach dem gelingenden Leben, am  Paradigma der Untersuchung des Guten für 
den Staat gewonnen wird, als zweier Güter, die essentiell aufeinander bezogen 
und nicht zu trennen sind: ein gutes, das heißt gerechtes Leben gelingt nur in ei-
ner guten, gerechten Polisordnung, und diese ist nur zu realisieren, wenn die 
Vertreter der Philosophie den Staat mit Vernunft, mit ihrem Wissen um das 
Wesentliche, lenken. Von dieser Utopie nimmt Epikur Abschied, wie vor ihm 
schon Aristoteles, im Gegensatz zu diesem aber entwirft er auch keine politische 
Philosophie mehr, hält es, genötigt durch die normative Kraft des Faktischen, 
nicht mehr für sinnvoll, dem Staat vorzuschreiben, wie er sein soll. Er befindet 
im Gegenteil: „Befreien muß man sich aus dem Gefängnis der Alltagsgeschäfte 
und der Politik“995. Diese in ihrer Grundsätzlichkeit durchaus nicht fraglos 
gültige, aber durch die historische Situation der imperialen Machtkonzentrati-
on gedeckte Position, in der vielleicht zum ersten Mal die Kategorie der Privat-
heit aufscheint, und die Tatsache, dass Epikur das Philosophieren, wie er-
wähnt, im Kreise seiner Freunde im kepos, also im Garten seines Hauses, voll-
zog, hat ihm die ihm bis heute anhaftende Apostrophierung als der „Garten-
philosoph“996 eingetragen. 

Für Epikur ist also Sicherheit des Lebens in einer unsicher gewordenen 
Welt erstes Ingredienz des Glücks. Ohne Lebensumstände, die Sicherheit ge-
währen, kann das Dasein nicht gelingen, vulgo: kann man nicht glücklich sein 
(Wer wollte an der Wahrheit dieser Einsicht zweifeln, heute, in einer Zeit ver-
sagender Regierung, in der Ströme fremder Menschen das Land überfluten?). 
Die Frage, was ein privates Glück in einer so beschaffenen Welt, in der die Ei-
nen Leiden verursachen und Andere sie erdulden, wert ist, hat sich Epikur 
nicht gestellt und konnte dies von den antiken Voraussetzungen aus wohl 
auch nicht. Im weiteren Verlauf der Geistesgeschichte ist ihm daraus der Vor-
wurf des apolitischen Quietismus und des Egoismus erwachsen, und zweifellos 
steckt in Epikurs Plädoyer für den Rückzug ins Private (‚láthe biósas‘: ‚Lebe 
verborgen!‘) ein Schuss Eskapismus997. 

Zugleich bejaht Epikur die Lust und den Genuss, und zwar durchaus in 
ihrer sinnlichen Form. Dieses Ja zur Lust, zur hedoné, hat ihm seinen historisch 
schlechten Ruf als des programmatischen Hedonisten und hemmungslosen 
Epikuräers eingebracht; sein Name, und das ist unter dem für die Antiken so 

                                                            
995 58. Weisung, Ausg. Krautz, S. 93 
996 Praechter, mit Vw. auf Sextus Empiricus, in: Praechter 1961, S. 443 
997 In diesem Sinn spricht Praechter vom „quietistischen Láthe biósas“ (a.O., S. 407) und  be-
stimmt Epikurs Denken als „System des Egoismus“ (a.O., S. 459). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


233 
 

relevanten Aspekt des Ruhms wohl das Maximum des Erreichbaren, ist zum 
Begriff geworden, den noch heute jeder aufgeweckte Schüler kennt (sofern er 
aufgeweckte, zum Leben erwachte Lehrer hat). 

Epikur hat zu diesem schlechten Ruf durch bestimmte Äußerungen bei-
getragen, und die Überlieferung fixiert sich mitunter auf diese Züge. So soll er, 
um einige Beispiele zu geben, „einen seiner Brüder [] verkuppelt und [selbst] 
mit der Hetäre [sprich: Gesellschaftsdame] Leontion zusammengelebt []“998, 
das heißt diese „als Nebenfrau [] in sein Haus [aufgenommen haben]“999. Und 
in einem Brief an Letztere habe er voller Emphase ausgerufen: „Heilbringerin, 
Herrin, liebes Schätzchen Leontion, welchen Jubelsturm hast du durch dein 
Briefchen entfesselt, wie entzückt war ich, als ich es las“1000. In einem anderen 
Brief, gerichtet an Themista, die Frau eines Freundes bzw. Schülers, habe er 
sich vorgestellt, „mit ihr in vollstem Liebesgenuss vereinigt zu sein“1001. Ero-
tisch geladene Briefe soll er auch an den schon erwähnten Pythokles gerichtet 
haben1002. Und in einer Schrift über das Endziel, also den Sinn des Lebens, soll 
er sich – auch Diogenes Laertius belässt es bei dieser hypothetischen Formu-
lierung – folgendermaßen ausgelassen haben: „Ich wüßte nicht, was ich mir 
überhaupt noch als ein Gut vorstellen kann, wenn ich mir die Lust am Essen 
und Trinken wegdenke, wenn ich die Liebesgenüsse verabschiede und wenn 
ich nicht mehr meine Freude haben soll an dem Anhören von Musik und dem 
Anschauen schöner Kunstgestaltungen“1003. 

Dies Florilegium mag genügen. Es dürfte ausreichen zur Erklärung von 
Epikurs Ruf als „Wollüstling“, wie der Stoiker Epiktet sich ausdrückte1004. 
Manches mag die Überlieferung, wie in der Antike nicht selten, übertrieben 
oder gar erfunden haben, manches erscheint bei genauerer Betrachtung lächer-
lich und absurd, vieles entspricht griechisch-antiker Sitte. Letzteres gilt, wie an 
früherer Stelle bereits erwähnt1005, für erotische Beziehungen zwischen älteren 
Männern und Jünglingen, mitunter also auch zwischen Lehrern und ihren 
(fast) erwachsenen Schülern. Gerade über diese Praxis findet sich in Epikurs 
Weisungen eine ernsthafte, sensible Reflexion. Es heißt dort unmissverständ-
lich: „Des Jünglings Aufgabe für seine Selbstbehauptung ist die Bewahrung 

                                                            
998 D. L. X 4 (Zusatz Sk.) 
999 Ebd., X 23 
1000 Ebd., X 5 
1001 Ebd. 
1002 Vgl. ebd. 
1003 Ebd., X 6 
1004 Vgl. ebd. 
1005 Vgl. oben, Kap. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


234 
 

seiner Jugend und die Abwehr derer, die alles besudeln wegen ihrer rasenden 
Begierden“1006 – das ist geradezu eine Mahnung aus platonischem Geiste.  

Ins Lächerliche hingegen geht der Vorwurf, er habe seinen eigenen Bru-
der verkuppelt. Einen (jungen) Mann verkuppeln: Was soll das bedeuten?! 
Und schließlich entspricht der Umgang mit den sogenannten Hetären klas-
sisch-griechischem Brauch. In den patriarchalischen Verhältnissen der klassi-
schen Epoche ist die Ehegattin ans Haus gebunden, und die Männer erheitern 
ihre Symposien mit solchen leicht lebenden, zum Teil (im Gegensatz zu den 
Gattinnen) recht gebildeten Frauen; deren Verhalten wurde konsequenter-
weise auch nicht stigmatisiert1007. Eine berühmte Hetäre war die Aspasia, „die 
schöne und geistvolle Milesierin“1008, aus deren Verhältnis zu Perikles, der 
Modellgestalt des athenischen Politikers, sogar ein Sohn hervorgegangen ist. 
Der sonst so sittenstrenge Platon stellt sie im Dialog Menexenos als Lehrerin 
des Sokrates in rhetorischen Fragen dar. Der Dialog  besteht fast zur Gänze 
aus Sokrates‘ Wiedergabe eines Redeentwurfs der Aspasia, und zwar bemer-
kenswerter Weise einer Rede über ein politisch so brisantes Thema wie das 
der im Krieg gefallenen jungen Männer, und dem Text zufolge hatte einst Pe-
rikles selbst eine derartige, von der Aspasia verfasste Rede aus Anlass der 
jährlichen Gedenkfeier für die Gefallenen vorgetragen1009. Was nun den zärtli-
chen Brief Epikurs an Themista anbelangt: Wer die von den sogenannten 
68ern propagierte Promiskuität noch in Erinnerung (und womöglich selbst 
praktiziert hat), vermag auch darüber nur müde (und allenfalls melancholisch) 
zu lächeln. 

Epikurs entspanntes und zugleich verantwortungsbetontes Verhältnis 
zur Sexualität fasst gültig die 51. Weisung zusammen, in der der Denker im Stil 
eines Briefes an eine nicht genannte Person, es mag sich um einen Mann oder 
eine Frau oder um ein Ad-me-ipsum handeln, feststellt: „Ich erfahre von dir, 
daß deine körperliche Erregbarkeit ziemlich häufig nach Erfüllung im Liebes-
genuß verlangt. Sooft du nun weder die Gesetze brichst noch konventionelle 
Anstandsgebote verletzest, keinen der dir Nahestehenden kränkst, nicht deinen 
Körper zerrüttest und nicht unentbehrliche Mittel verschleuderst, geh so, wie 
du willst, deiner Neigung nach! Unausweichlich indes ist es in der Tat, sich 

                                                            
1006 80. Weisung, Ausgabe Krautz 
1007 Wie lächerlich nimmt es sich angesichts solch freisinniger Haltung aus, wenn mehr als 
2000 Jahre später in modernen Demokratien über ein Verbot der Prostitution diskutiert 
wird! 
1008 O. Apelt: Anmerkung 4 zum Menexenos, in: Sämtliche Dialoge III, S. 161 
1009 Vgl. Menexenos 236 b 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


235 
 

nicht zumindest in eines dieser Hemmnisse zu verstricken. Denn Liebesgenuß 
hat noch nie genutzt, man darf zufrieden sein, wenn er nicht schadete“1010.  

Hier haben wir ein Textzeugnis, das in seiner nüchternen Sachlichkeit, Er-
fahrungsnähe und Ungekünsteltheit den heutigen Leser noch (oder wieder) 
anzusprechen vermag. Befremdend könnte er allenfalls auf denjenigen wir-
ken, der geschlechtliche Beziehungen in toto ablehnt (was selbstwidersprüch-
lich ist) oder sie einzig an das Vorliegen der besonderen, in unserer Kultur un-
ter dem Stichwort Liebe geführten subjektiven Voraussetzungen gebunden 
wissen will (was als persönliche Wertorientierung zu respektieren ist). Solche 
Hochsteigerung des Subjektiven entspricht aber nicht antikem Empfinden. Ge-
rade deshalb aber ist bemerkenswert, wie sich bei Epikur Freisinnigkeit und 
die in der Warnung vor Kränkung sich aussprechende Achtung vor den Gefühlen 
der Beteiligten, also die Wahrnehmung des Anderen, verbinden: Epikurs For-
mulierung seiner Regel für den Geschlechtsgenuss ist zwar noch egozentrisch, 
sofern sie vom Bedürfnis des Einzelnen ausgeht, doch weist die Warnung vor 
Kränkung auf den erst später ins Bewusstsein tretenden partnerschaftlichen As-
pekt der Geschlechtsbeziehung voraus.  

Jedoch erst wenn diese Stellungnahme Epikurs in den größeren antiken 
geistes- bzw. sittengeschichtlichen Kontext gerückt wird, zeigt sich ihr huma-
ner Gehalt vollständig. Auf den bei Homer noch unkritisch reproduzierten 
barbarischen Brauch, die Frauen des besiegten Feindes zu vergewaltigen, den 
der alte Nestor im 2. Buch der Ilias den kriegsmüden Soldaten bedenkenlos als 
Stimulans darbietet1011, folgt bei Platon die Ausschaltung der körperlich-
vitalen Seite des Eros aus dem Bereich des Guten, etwa in der Lobrede des Al-
kibiades auf Sokrates im Symposion1012. Bei Aristoteles wird die Sexualität in 
den umfangreichen, sachlich distanzierten Analysen der zahlreich differen-
zierten Affekte in der Nikomachischen Ethik sowie der Rhetorik zusammen mit 
dem Verlangen nach Nahrung unter die „<unvernünftigen> Begierden“1013 
eingeordnet – ohne spezielle Abwertung. Epikur dagegen gelingt eine ihrer bio-
logischen, sozialen und psychologischen Bedeutung angemessene Beurteilung, 
die das Recht zur Stillung dieses Triebs nicht leugnet, ohne es jedoch zu ver-
absolutieren, und die auch die möglichen Friktionen nicht verschweigt. 

Für Epikurs philosophische Grundposition erhellend ist der als letztes 
meiner Beispiele angeführte Brief über das Endziel: Die auftrumpfende Ent-

                                                            
1010 Ausgabe Krautz, S. 91 (Hervorh. Sk.) 
1011 Vgl. Ilias 2, 337-368; vgl. auch oben, Kap. I 7.3.2 
1012 Vgl. Symp. 215 a – 222 b 
1013 Ch. Rapp: Art. pathos. AL, S. 433, mit Vw. auf Rhetorik I 11, 1370 a 19f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


236 
 

schiedenheit von Epikurs Bekenntnis zu den sinnlichen und den ästhetischen 
Genüssen (beides ist für ihn gleichwertig) mag ein Ausdruck der Polemik sein, 
etwa gegen platonische Leibfeindschaft oder aristotelische Elogen auf den ho-
hen Wert der Tugend(en). Es liegt darin aber auch wirkliche Überzeugung, 
der Passus entspricht Epikurs grundsätzlichem Bekenntnis zur menschlichen 
Endlichkeit: Da es für Epikur kein ‚Leben nach dem Tode‘ (diese eigenartige 
Form der contradictio in adiecto) gibt, müssen alles Glück und alle Lust dem 
hiesig-endlichen Dasein abgewonnen werden.  

Diese Überzeugung greift heute, ebenso wie damals, wieder ins Leben  
ein … 
 

3.4 Philosophie als Selbsttherapie 

Im vorangehenden Kapitel habe ich Epikurs Reflexionen auf die Notwendig-
keit der Sicherung des Daseins angesichts der Gefährdung von dessen Integri-
tät durch mannigfache Umstände äußerer Natur thematisiert und Epikurs phi-
losophische Sensibilität für dies Bedürfnis nach Sicherheit als Reflex auf das 
im Hellenismus entstehende Klima der Unsicherheit der Lebenssituation des 
Menschen gedeutet. Dieser Interpretationsansatz rechtfertigt im Prinzip die 
Rubrizierung von Epikurs Denken als philosophischer Egoismus,  denn im Zent-
rum des Sicherheitsverlangens steht zunächst die eigene Person. 

In dieser Wahrnehmung der Gefährdung der Integrität des Individuums 
liegt wohl Epikurs entscheidende und seiner Philosophie zugrunde liegende 
Erfahrung. Platon hatte den Menschen dualistisch, als den lebendigen Wider-
spruch zwischen triebbestimmter Körperlichkeit einerseits und zur Einsicht 
und zum Guten fähiger Geistigkeit andererseits erfahren und diese Erfahrung 
philosophisch zu einer ‚autoritativen Ethik‘, wie sie bezeichnet wurde, entwi-
ckelt, die den Menschen unter die Dauerforderung und den Stress der Leib-
verneinung und der Transzendenzorientierung stellte (auch wenn Platon 
selbst die Wendung vom körperlich zum geistig Schönen wohl eher als Befrei-
ung von solchem Stress interpretiert hätte); es ist eine Konzeption, die nun 
wirklich Epoche gemacht hat. 

Epikur artikuliert demgegenüber (erstmals oder auch nicht) die von der 
Historie für die hellenistische Epoche als charakteristisch erachtete Selbster-
fahrung des Menschen als eines störanfälligen, dadurch gefährdeten und im 
Bewusstsein dieser Gefährdung vereinzelten bzw. sich vereinzelnden Indivi-
duums, deutet also den Menschen vom sozialen Kontext, von der Lebenssitua-

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


237 
 

tion her, einer Situation, der nicht mit hochfliegenden Ideen von Geistigkeit 
und mit moralischen Appellen beizukommen ist. 

Dabei ist, wie die Etymologie des Begriffs Individuum es ausdrückt und 
wie Epikur erkennt, der Mensch als lebendiges Wesen von Natur auf Integrität 
angelegt und damit zu deren Aufrechterhaltung nicht nur berechtigt, sondern 
quasi verpflichtet („Ganz klein ist jener, der viele einleuchtende Gründe für 
sein Ausscheiden aus dem Leben hat“, ist Epikurs Urteil über diejenigen, die 
diese Integrität selbst zerstören1014). Mit unüberbietbarer Nüchternheit und 
Klarheit formuliert Epikur diese Einsicht in den physiologisch fundierten Pri-
mat der Selbsterhaltung in der 33. Weisung, in der es heißt: „Des Fleisches 
Stimme ist: Nicht hungern, nicht dürsten, nicht frieren! Denn wenn einer dies 
besitzt und erwarten kann, es zukünftig zu besitzen, könnte er selbst mit Zeus 
um das Glück wetteifern“1015. 

Diesen Aphorismus könnte man als Mitte der epikureischen Philosophie auf-
fassen. Er artikuliert die elementare Anthropologie, dass das menschliche Leben-
können an unaufgebbare Grundbedürfnisse gebunden ist und eine ebenso 
elementare (auch politische) Ethik, wonach vor jeder weiteren Forderung dem 
Menschen dieses Recht auf Befriedigung grundlegender Bedürfnisse zur Da-
seinssicherung zuzugestehen ist. 

Und der zweite Satz des Aphorismus, der, in überspitzender Weise, das 
vollendete Glück in die befriedigten Grundbedürfnisse setzt, macht deutlich, 
dass die Einordnung von Epikurs Denken als Hedonismus mit Dubium zu ver-
sehen ist. Zwar spricht sich Epikur nirgends explizit gegen die in der zitierten 
Schrift über das Endziel1016 so provozierend formulierte Bestimmung aus, dass 
das Ziel des Lebens die Lust ist1017, aber zugleich wird er nicht müde, mit im-
mer neuen Argumenten und Beispielen das wünschbare Maß an Lust in die 
bloße Erfüllung der Minimalbedingungen zu setzen.  

                                                            
1014 38. Weisung; Ausg. Krautz, S. 87 – Im Brief an Menoikeus heißt es sinngemäß: „Noch 
weit schlimmer aber steht es mit dem, der da sagt, das Beste sei es gar nicht geboren zu sein 
(Theogn[is] 425, 427): <Aber, geboren einmal, sich schleunigst wieder von dannen zu ma-
chen>. Denn wenn er es mit dieser Äußerung wirklich ernst meint, warum scheidet er nicht 
aus dem Leben?“ (D. L., X 126f.) 
1015 33. Weisung; Ausg. Krautz, S. 87 
1016 Vgl. oben, Kap. III 3.3 
1017 Vgl. D. L. X 6 sowie folgenden Passus: „Als Beweis für die Lust als eigentliches Endziel 
dient [Epikur] der Umstand, daß die Lebewesen von der Stunde ihrer Geburt ab mit der Lust 
auf bestem Fuße stünden, gegen den Schmerz aber einen natürlichen und nicht erst durch 
Überlegung bestimmten Abscheu empfänden. Ganz von selbst also fliehen wir den Schmerz 
[]“ (X 137); vgl. auch oben, Kap. III 3.3. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


238 
 

Dieser Intention dient etwa seine Differenzierung der „Begierden“, also 
dessen, was dem Menschen als unmittelbares Verlangen begegnet und was 
einen Platon so beunruhigte, dahingehend, dass sie „teils natürlich, teils nich-
tig sind und daß die natürlichen teils notwendig, teils nur natürlich sind“1018. 
An anderer Stelle gibt er in gleichem Sinne zu bedenken, dass „wir auf viele 
Annehmlichkeiten verzichten, sofern sich weiterhin aus ihnen ein Übermaß an 
Unannehmlichkeiten ergibt“1019, was auf die Erfahrung der dem Genuss im-
manenten Dialektik anspielt, dass bekanntlich Lust, im Übermaß ausgelebt, in 
ihr Gegenteil umschlägt, sei es in Form von Gewöhnung, Übersättigung, 
Überdruss, Schwächung des Körpers oder gar Suchterscheinungen. Epikurs 
Wissen um Effekte der Selbstreproduktion und Selbstverstärkung der Begier-
de, wonach jeder Genuss ein Verlangen nach weiterem und stärkerem Genuss 
erregt, belegt der Anfang von Lehrsatz 22, wo es heißt: „Für das Fleisch liegen 
die Grenzen der Lust in der Unendlichkeit, und eine unendliche Zeit wäre er-
forderlich, um die Grenze zu erreichen“1020 – Epikur hat offenbar die Lektion 
des Aristoteles über die Irrealität des Unbegrenzten gelernt, über jenen sich im 
Endlosen verlierenden Prozess, den Hegel darum als „schlechte Unendlich-
keit“1021 bezeichnen wird. 

Aus dieser Beobachtung wiederum ergibt sich zwingend, dass „[wir] 
auch die [Selbst]Genügsamkeit [autárkeia] für ein großes Gut [halten]“1022, inso-
fern sie nämlich den Menschen von der Anhänglichkeit an die Lüste befreit 
und vor den oben genannten Folgen schützt. Diese Haltung illustriert Epikur 
mit der intellektuell doch einigermaßen bieder wirkenden Feststellung: „Denn 
eine bescheidene Mahlzeit bietet den gleichen Genuß wie eine prunkvolle Ta-
fel, wenn erst das schmerzende Hungergefühl beseitigt ist“1023. Schließlich 
geht Epikur in seiner Relativierung des Werts der Lustorientierung bis zu de-
ren Revokation: Denn „ganz von selbst [] fliehen wir den Schmerz“1024; jedoch 

                                                            
1018 D. L. X 128 – Die hier summarisch mitgeteilte Differenzierung der Bedürfnisse („Begier-
den“) erläutert Diogenes Laertius in einem Scholion: „Für natürliche und notwendige Begier-
den hält Epikur diejenigen, die von Schmerz befreien, wie der Trunk beim Durst; für zwar 
natürliche, aber nicht notwendige solche, die nur eine Mannigfaltigkeit der Lustempfindun-
gen in sich schließen, ohne den Schmerz zu beseitigen, wie kostbare Speisen; für weder na-
türliche noch notwendige wie z.B. Bekränzungen oder Errichtung von Statuen“  (X 149). 
1019 Ebd., X 129 
1020 Ebd., X 145 
1021 Vgl. Jenaer Realphilosophie, Ausg. Hoffmeister 1967, S. 34, 236 passim (Hervorh. Sk.) 
1022 A.O., X 130 
1023 Ebd. 
1024 Ebd., X 137 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


239 
 

„fühlen wir uns [] frei von Schmerz, bedürfen wir der Lust nicht mehr“1025. 
Schmerzvermeidung rangiert am Ende über Lustgewinn bzw. Epikur lässt beides 
zusammenfallen, denn er befindet: „Die Seelenruhe und die Schmerzlosigkeit 
sind ruhige Lustempfindungen“1026.  Alles Tun, „jedes Wählen und jedes Mei-
den“, ist deshalb für Epikur „in die richtige Beziehung zu setzen zu unserer 
körperlichen Gesundheit und zur ungestörten Seelenruhe; denn das ist das 
Ziel des glückseligen Lebens“1027. So setzt schließlich Epikur das Denken in 
sein altes Recht und seine Pflicht wieder ein, über den Körper und seine Nei-
gungen zu wachen: „Der Verstand [], der sich klar geworden ist über Ziel und 
Grenze des Fleisches und die Furcht zerstreut hat, die sich an die Ewigkeit 
knüpft, verhilft uns zu einem vollkommenen Leben“1028, da er erkennt, „daß 
dasjenige leicht zu beschaffen ist, was die durch Entbehrung verursachte 
Schmerzempfindung wegräumt und das ganze Leben zu einem vollkomme-
nen macht“1029. 

Wenn Epikur dann im 5. Lehrsatz formuliert: „Ein lustvolles Leben ist 
nicht möglich ohne ein einsichtsvolles, lobwürdiges und gerechtes Leben“1030, 
so ist dies nicht mehr weit entfernt von dem allgemeinen Prinzip der antiken 
Ethik, die wie Epikur die Glückseligkeit als grundlegendes Ziel des menschli-
chen Lebens definiert, das Erreichen dieses Ziels aber an die Ausübung der 
Tugend bindet: Nur der Verständige und Tugendhafte erreicht demnach volle 
Zufriedenheit mit seinem Zustand1031. Das ist also auch für Epikur nicht an-
ders. Erhellend ist auch der zweite Teil des Aphorismus, der das Komplement 
des ersten darstellt, denn er teilt mit, dass „ein einsichtsvolles, lobwürdiges 
und gerechtes Leben nicht ohne ein lustvolles [Leben möglich ist]“1032. Hier 
scheint sich eine Empfindung für das psychologische Prinzip zu äußern, dass 
ohne das Ja zu sich selbst dem Menschen auch kein Ja zur anderen Person ge-
lingt. Allerdings ist Epikur noch kein Psychologe – die Psychologie ist ja we-
sentlich ein Produkt erst des 19. Jahrhunderts –, so dass er, ungeachtet seines 
provozierenden Bekenntnisses zur Legitimität des Geschlechtsgenusses, nicht 
darauf hinweist, dass auch ein Quantum Sexualität zu den Bedingungen der 

                                                            
1025 Ebd., X 128 
1026 Ebd., X 136 
1027 Ebd. 
1028 20. Lehrsatz, X 145 
1029 21. Lehrsatz, X 146 
1030 Ebd., X 140 
1031 Vgl. dazu auch die Ausführungen über die Stoiker unten, Kap. IV 1.1 
1032 A.O., X 140 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


240 
 

von ihm als Voraussetzung gelingenden Daseins angesehenen Seelengesundheit 
gehört; von Letzterer wird weiter unten noch die Rede sein.  

Die vorstehend mitgeteilten Überlegungen verdeutlichen, dass Epikurs 
Philosophieren sich nicht in dem zuvor als wesentliches Motiv seines Denkens 
vorgestellten Bedürfnis nach Sicherheit erschöpft. Denn dabei handelt es sich 
ja zunächst um ein defensives Konzept, das, um es nach dem Logos der Säfte-
Lehre zu erklären, einer so blutvollen (heute würden wir sagen: vitalen) Natur 
wie Epikur nicht genügen kann. Vielmehr sehen wir ihn in den überkomme-
nen Werkfragmenten aus der Verteidigungsstellung in den Angriff übergehen 
gegen die durch die conditio humana über den Menschen verhängten Be-
schränkungen. Epikurs eigentliches Ziel ist – und in diese Bestimmung heben 
sich alle Interpretationsansätze wie Quietismus, Egoismus, Eudaimonismus, He-
donismus oder, in scheinbar völligem Gegensatz zu Letzterem, „Asketis-
mus“1033 auf – dem Menschen die volle Souveränität über sein unaufhebbar endliches 
Dasein zurückzugeben, nicht durch dessen Verunendlichung, das ist schlechter-
dings ausgeschlossen, sondern indem er ihn auf das in Weisung 47 schon an-
geklungene entschiedene Ja zum Leben, unter Einschluss des unvermeidlichen 
Sterbens, einstimmt. Der in den Reflexionen über die Sicherheit thematisierte 
Wunsch eines ungestörten Daseins erweitert sich zur Idee der vollkommenen 
Unstörbarkeit des Lebens dessen, dem die zutreffende Erkenntnis der Dinge 
gelingt, weshalb man auch „die richtige Einsicht [als] die Kardinaltugend“1034 
bei Epikur bezeichnet hat. 

Mit anderen Worten gesagt: Epikur erkennt, dass das Sicherheitsbedürf-
nis des Lebens sich nicht allein durch äußere Schutzvorkehrungen wie staatli-
che Herrschaft, Organisation von Freundschaftsbeziehungen usw. realisieren 
lässt, sondern einer Art Selbstbefreiung durch Bewusstwerden bedarf. Die vol-
le Unstörbarkeit des Lebens und damit das volle Glück sind nur durch eine 
Art Umkehr oder besser Einkehr des Bewusstseins in sich selbst zu realisieren. 

Den Erwerb dieses lebensbedeutsamen richtigen Bewusstseins, das inten-
tional auf die Gewinnung der Einsicht hin geführte Leben, bezeichnet Epikur 
als Philosophieren, und er betrachtet dies als lebenslangen Prozess. Daher erklä-
ren sich die einführenden Sätze des Briefes an Menoikeus, in denen es heißt: 
„Wer noch jung ist, der soll sich der Philosophie befleißigen, und wer alt ist, 
soll nicht müde werden zu philosophieren. Denn niemand kann früh genug 
anfangen, für seine Seelengesundheit zu sorgen, und für niemanden ist die Zeit 
dazu zu spät. Wer da sagt, die Stunde zum Philosophieren sei für ihn noch 
                                                            
1033 So eine Kapitelüberschrift bei Pesce, a.O., S. 116 
1034 Praechter, a.O., S. 455 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


241 
 

nicht erschienen oder bereits entschwunden, der gleicht dem, der behauptete, 
die Zeit für die Glückseligkeit sei noch nicht da oder nicht mehr da. Es gilt also 
zu philosophieren [philosopheîn] für jung und alt  []“1035. 

Die zitierte Passage enthält eine Reihe wichtiger Aspekte. Vor allem: Wir 
begegnen hier erstmals der Idee von Philosophie als einer sich an jedermann 
richtenden „Lebensform“, wie es Pierre Hadot formuliert hat1036. Zwar findet 
sich die Vorstellung einer philosophischen, von der ‚Liebe zur Weisheit‘, dem 
Verlangen nach Vernunft und Wissen getragenen Lebensführung, die sich im 
übrigen in die mit den sogenannten Sieben Weisen beginnende  griechische 
Weisheitstradition einfügt, bereits bei Platon, wird aber von diesem nur den 
wenigen „philosophischen Naturen“1037 vorbehalten, denjenigen, die zum see-
lisch-geistigen Aufschwung zum Göttlichen sowie zu Mathematik und Dialek-
tik befähigt sind. Die Anderen kommen lediglich als Objekte der paideia dieser 
Elite in Betracht, denn, wie bereits zitiert: „Die Menge kann [] unmöglich Phi-
losoph sein“1038, da es ja nicht „denkbar [ist], daß die große Menge sich jemals 
mit dem Schönen an sich im Gegensatz zu dem vielen Schönen [] befreunden 
oder daran glauben wird“1039. Das Gleichnis von Schiffsherrn bzw. Steuer-
mann und den Matrosen schreibt die unterschiedlichen Rollen fest1040. 

 Analog kann auch für Aristoteles das Philosophieren kein allgemeines Tun 
sein – obwohl sie es gerade mit dem Allgemeinen zu tun hat – insofern sie als 
theoretische Lebensform per definitionem von der praktisch-politischen sowie 
der poietisch-technischen Lebensweise geschieden ist. Philosophie ist Wissen-
schaft und somit eine Angelegenheit für Spezialisten. Dies aber sieht Epikur 
ganz anders. 

Besonders lohnend für die Erfassung von Epikurs Denken ist jedoch ein 
Vergleich mit Platon, von dem er sich wahrscheinlich bewusst absetzen 
will1041. Der wesentliche Unterschied zwischen ihnen liegt wohl im jeweiligen 
Bild vom Menschen. 

Auf die Platons Denken zugrunde liegende dualistische Anthropologie hatte 
ich in unterschiedlichen Kontexten hingewiesen. Platon geht aus von der als 

                                                            
1035 D. L. X 122 (Hervorh. Sk.) 
1036 Vgl. dazu Pierre Hadot: Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien der 
Weisheit (1991) 
1037 Politeia 485 a (Hervorh. Sk.) 
1038 Ebd., 494 a; vgl. auch oben, Kap. III 1.7.2 
1039 Ebd., 493 a 
1040 Vgl. ebd., 488 a ff. 
1041 So nimmt z.B. Pesce an, die Wiederaufnahme des Atomismus durch Epikur erfolge in 
„antiplatonischer Funktion“ (a.O., S. 28; Übers. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


242 
 

unaufhebbares Spannungsverhältnis interpretierten Spaltung des Menschen in 
Körper und  Seele, Trieb und Vernunft, dominierend Animalisches und ver-
schüttetes Göttliches, moralphilosophisch formuliert: in Sein und Sollen. Dar-
aus ergibt sich seine autoritär-fordernde Ethik, die Forderung an den Men-
schen, sich auf ein ‚Höheres‘ hin auszurichten. Die Gefahr für den Menschen 
kommt von innen, von ihm selber, gegen seine verdorbene, ihn aus der Geis-
tigkeit in die Sinnlichkeit herabziehende Natur hat er anzugehen – und, um es 
mit der paradoxen Wendung Kants zu sagen, er kann dies, weil er es soll. Der 
Philosoph wird in diesem Modell zum paidagogós, zum ‚Knabenführer‘, der 
den Seelen der ihm Anvertrauten hilft, den schwierigen, durch mannigfache 
Hindernisse führenden Aufstieg aus der dunklen Höhle der Verlorenheit und 
Verstrickung in sich selbst an das Licht der Sonne als der Verkörperung des 
transzendenten Guten zu bewältigen, so wie das Höhlengleichnis1042 als zentrale 
Veranschaulichung von Platons metaphysischem Ansatz es vorführt. 
 Aber Epikur ist kein Transzendenzschwärmer wie Platon. Und er versucht 
nicht wie dieser, den Einzelnen mittels einer Umkehr der Seele einem Allge-
meinen zu unterwerfen, sondern der Einzelne in der Unmittelbarkeit seiner 
bedürftigen Natur ist ihm das Allgemeine. Um seinen Ansatz zu erfassen, 
drängt sich ein anderes Bild auf, mit dem er auch selbst spielt und das für sein 
Selbstverständnis von Bedeutung ist. Auch er sieht den Menschen in seinem 
Dasein bedroht, aber primär nicht durch dessen innere Widersprüchlichkeit 
als vielmehr, wie wir gesehen haben, durch die conditio humana selbst. Der 
Mensch vollzieht sein Leben im Angesicht der äußeren Mächte, „der großen 
Kräfte, [die] die [hellenistische] Welt dominierten“1043 und die nach Belieben 
über einen jeden verfügten, zudem im Bewusstsein der definitiven Endlichkeit 
des Daseins, elementar abhängig von der nicht immer garantierten Befriedigung 
der körperlichen Bedürfnisse, von Krankheit und Hinfälligkeit bedroht und zu all-
dem noch ein göttliches Strafgericht nach dem Tod, eine „Mutmaßung ewiger 
Pein“1044 vor Augen: In dieser Optik wird das Leben in der Tat eine Krankheit 
zum Tode (Kierkegaard), die eines Arztes bedarf. Und tatsächlich bedient sich 
Epikur selbst der medizinischen Metaphorik; er empfindet sich selbst als eine 
Art Arzt, der dem Menschen zur „Seelengesundheit“1045 verhilft bzw. dazu, aus 
eigener Kraft der Einsicht zu gesunden, nicht als ein Arzt allerdings, der den 
Patienten einer schmerzhaften Therapie des Beschneidens seiner Leiblichkeit, 

                                                            
1042 Vgl. Politeia 514ff. 
1043 Gehrke, in: Gehrke/Schneider, S. 258 
1044 D. L. X 81 
1045 Ebd., X 122 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


243 
 

das heißt dem physisch-seelischen Stress der Selbstkasteiung unterwirft und 
auch nicht als ‚Halbgott in Weiß‘, der mittels eines Arkanwissens auf dem Pa-
tienten magisch erscheinende Weise kuriert, sondern durch schlichte Darbie-
tung einer wirksamen, von der Einsicht leicht zu rezipierenden, weil erfah-
rungsnahen Arznei, mittels derer ein jeder die eigene Heilung zu realisieren 
vermag: Diese Arznei ist Epikurs berühmter, von ihm selbst so bezeichneter 
Tetraphármakos, die <Vierfach-Medizin>: „Immer und überall soll die <Vier-
fach-Medizin> [] griffbereit sein: Keinen Schrecken erregt der Gott, keinen 
Argwohn der Tod, und das Gute ist leicht zu verschaffen, das Bedrohliche 
aber leicht zu ertragen“1046. 
 In dieser, dem Menschen die ataraxiá, die Seelenruhe, versprechenden 
Lebensregel fließen alle Reflexionen Epikurs auf die conditio humana zusam-
men, und was die vier Ingredienzien der ‚Medizin‘ konkret bedeuten, ergibt 
sich weitgehend aus dem bereits Ausgeführten. Ich begnüge mich deshalb mit 
einigen ergänzenden Hinweisen zu den einzelnen Punkten: 

1. „Keinen Schrecken erregt der Gott“ – denn, wie zitiert1047, „was glückselig 
und unvergänglich ist, ist nicht nur selbst frei von jeder Störung, son-
dern bereitet auch keinem anderen irgendwelche Störung“ (1. Hauptleh-
re). 

2. „Keinen Argwohn [erregt] der Tod“: Die erste Einsicht impliziert schon 
diese zweite: Droht dem Menschen kein Leid nach dem Tod, sollte die-
ser seinen Schrecken verlieren und das werden, was er ist: das natürli-
che Ende des Lebens. Die Philosophie des Atomismus ist für Epikur der 
wissenschaftliche Garant für die Wahrheit dieser Einsicht. 

3. „Das Gute ist leicht zu verschaffen“: Denn zur Befriedigung der elementa-
ren natürlichen Bedürfnisse bedarf es nicht viel. 

4. „Das Bedrohliche [ist] leicht zu ertragen“: Hier kommt die Macht der Tyche 
ins Spiel, die Gewalt der Dinge, die uns zustoßen, das Unberechenbare, 
das die Zukunft birgt. Es macht ja, um es noch einmal mit einem be-
rühmten Wort von Thomas Hobbes auszudrücken, der zukünftige 
Hunger den Menschen hungrig. Und nicht eben nur der künftige Hun-
ger und Durst beunruhigen den Menschen antizipatorisch, vielmehr 
mögliche Widerfahrnisse aller Art: Krankheit und Schmerzen, Konflikte 
mit anderen, die Willkür der Mächtigen, die Unvorhersehbarkeit des 
Todes. In dieser jedem bewussten Menschen bekannten Imminenz (nicht 

                                                            
1046 Arrighetti [196]; zit. Krautz, a.O., S. 143 
1047 Vgl. oben, Kap. III 3.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


244 
 

‚Immanenz‘!) der Bedrohung liegt vielleicht die härteste Nuss, die der 
philosophische Verstand zu knacken hat. 
 Aber auch hier resigniert Epikur nicht, sondern versucht zuversicht-
lich, die Geltung seines vierten Pharmakos mit einleuchtenden Thesen 
und Beispielen zu belegen. So gibt er, unverdrossen optimistisch, im 4. 
Lehrsatz zu bedenken: „Der Schmerz verweilt nicht lange im Fleische, 
vielmehr hält er auf seinem Höhepunkt nur ganz kurze Zeit [] an; [es] 
währt seine Dauer nicht viele Tage“1048. Epikurs argumentative Strategie 
ist leicht zu durchschauen: Er lenkt den Blick von der Stärke des 
Schmerzes auf dessen Verlaufsform: etwa nach einer akuten Verletzung 
klingt der Schmerz mehr oder weniger rasch ab. Es gibt jedoch auch Er-
krankungen mit konstant starken oder häufig wiederkehrenden 
Schmerzen oder Beschwerden, man denke an ein  Rückenleiden, an 
Asthma und dergleichen: Diese blendet das Argument aus. Doch auch 
die Furcht vor „langandauernder Kränklichkeit“1049 glaubt Epikur ratio-
nalistisch durch den Hinweis entschärfen zu können, dass diese Verfas-
sung „immer noch ein Übergewicht der Lust im Fleische über den 
Schmerz“1050 anzeige – hier wird der physiologische Sachverhalt, dass 
auch der kranke Körper sich reproduziert, in eine seelische Befindlich-
keit umgedeutet. 

Epikurs an den Tag gelegtes Vertrauen in die Wirksamkeit seines Pharmakos ist 
so groß, dass er sich gar zu der Behauptung aufschwingt, der Weise, das heißt 
derjenige, in dem die Überzeugung, dass es im Leben nichts wirklich Schreck-
liches geben kann, zu vollem Bewusstsein gelangt ist, sei „selbst unter Folter-
qualen [] glückselig“1051. Hier erscheint jeder Kommentar überflüssig; es ist 
naheliegend und nicht übertrieben, eine solche Zuversicht als eine Art Auto-
suggestion zu bezeichnen. Interessanter ist aber das hier zum Ausdruck ge-
langende grenzenlose Vertrauen Epikurs in die befreiende und versöhnende 
Kraft des Bewusstseins, worin vielleicht Epikurs eigentliche Originalität liegt. 
 Was Epikur in die so übertrieben erscheinende Vorstellung einer auch 
unter der Folter nicht zerstörbaren Glückseligkeit und Seelenruhe kleidet, ist 
in der Substanz die Erfahrung, besser: die Idee, der un(zer)störbaren Einheit 
des Bewusstseins mit sich selbst und seiner Unabhängigkeit von aller äußeren 
Bedingtheit; es ist das Prinzip der (negativen) Freiheit (eleuthería), das bis heu-
                                                            
1048 D. L. X 140 
1049 Ebd. 
1050 Ebd. 
1051 Ebd., X 118 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


245 
 

te nichts von seiner Faszination eingebüßt hat. Weisung 77 drückt diesen in-
nersten Kern von Epikurs Denken aus. Dort stellt der Denker bündig fest: „Der 
Selbstgenügsamkeit größte Frucht: Freiheit“1052. Es ist dies die Freiheit, die 
dem (Selbst)Bewusstsein als solchem, in seinem Sich-Unterscheiden von allem 
‚bloß Vorhandenem‘ aufgeht, die Freiheit des Ich, das in keiner dem Menschen 
von außen angetanen Situation sich auflöst, es sei denn zugleich mit dem phy-
sischen Zusammenbruch, der ‚Ohnmacht‘ oder dem den Körper als Organis-
mus auslöschenden Tod. Denn mit diesem, als der „Aufhebung der Empfin-
dung“1053, hebt sich auch das ‚Ich‘, das ‚Selbstbewusstsein‘, die ‚Seele‘ auf. 

Wie bedeutend der hier bei Epikur sich vielleicht nicht in vollem Maß re-
alisierende, aber doch abzeichnende Schritt zum Begriff einer Freiheit des 
Selbstbewusstseins als Selbstbewusstsein bzw. einer selbstbewussten Freiheit ist, 
zeigt der Vergleich mit Platon und Aristoteles als den für die bisherige Bil-
dung von Begriffen entscheidenden Denkern. Der ursprünglich dem sozio-
politischen Feld angehörende Begriff der Freiheit, der in der Differenzierung 
von Freien und Unfreien die Herren und die Sklaven bezeichnete, wird von 
Platon erweitert zu einem Begriff der Freiheit, der sich manifestiert als „Befrei-
ung der Seele vom Sinnlichen und Leiblichen“1054 im Streben nach dem Guten. 
In dieser Vorstellung ist Freiheit „nur durch einen Bildungsprozess (paideia) zu 
verwirklichen“1055, den das genugsam erwähnte Höhlengleichnis „räumlich im 
Bilde des Ins-Freie-Kommens umsetzt“1056. Ist auch kein Mensch prinzipiell 
von diesem Aufstieg aus der Höhle ausgeschlossen – denn alle Seelen haben in 
der Präexistenz das Göttliche geschaut –, so werden sich faktisch doch nur 
wenige den Mühen solchen Weges unterziehen: Die Menge kann, wie gesagt, 
nicht Philosoph sein, sie muss darum der strengen Herrschaft des Nomos un-
terworfen werden, wie es Platon in seiner späten politischen Philosophie, den 
Nomoi, konzipiert. 

Bei Aristoteles findet sich, in scheinbarem Rückschritt gegenüber Platon, 
„kein naturphilosophischer, metaphysischer oder moralphilosophischer, auch 
kein handlungstheoretischer, vielmehr fast nur ein sozialer, ökonomischer, 
rechtlicher und vor allem politischer Begriff [von Freiheit]“1057. Das bedeutet: 
„Im ökonomischen und privatrechtlichen Verständnis ist frei, wer im Unter-
schied zum Sklaven [] nicht im Besitz eines Herrn ist [], im öffentlich-rechtli-
                                                            
1052 Ausg. Krautz, S. 97 
1053 Brief an Menoikeus, D. L. X 124  
1054 D. Cürsgen: Art. Freiheit/Notwendigkeit, PL, S. 122 
1055 Ebd. 
1056 Ebd. 
1057 O. Höffe: Art. eleutheria/Freiheit, AL, S. 168 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


246 
 

chen und politischen Sinn, wer in der Demokratie [im aristotelischen Sinne] 
dank des Bürgerrechts an der gemeinsamen Herrschaft [] teilnimmt“1058. Und 
weiter: „In diesem Sinn ist die polis eine Gemeinschaft von Freien: von Eben-
bürtigen“1059. 

Epikurs Begriff von Freiheit konstituiert sich in Absetzung gegen seine 
Vorgänger, in Anlehnung an seine naturphilosophischen Überzeugungen und 
als Reaktion auf die veränderte politische Situation. 

Epikurs Materialismus setzt den von Platon akzentuierten Dualismus von 
Leib und Seele zu einem unwesentlichen Unterschied herab: Deren Differenz 
ist, paradox gesprochen, bloß phänomenartig: Beide haben atomare Struktur, 
sie unterscheiden sich lediglich nach Form und Beschaffenheit der Atome, aus 
denen sie bestehen. Damit erweist sich auch Platons Forderung, die Seele wei-
testmöglich vom Körper zu reinigen und zu befreien und die Vorstellung ei-
nes diese Reinigung vollziehenden Prozesses menschlicher (‚Höher‘)Bildung 
für Epikur als gegenstandslos. Unmissverständlich „[heißt es] in seinem Brief 
an Pythokles: <Aller Bildung, Verehrtester, entfliehe mit vollen Segeln>“1060. 
Diese Aussage setzt Epikur zugleich in Opposition zu Aristoteles: Auch für 
diesen stellte Bildung, wie bei seiner Hochschätzung sachhaltigen Wissens 
nicht anders zu erwarten, einen bedeutenden Wert dar, und wenn er sie auch 
nicht mit dem pädagogischen Eros und dem ethischen Überschwang Platons 
propagierte, sah er in Bildung doch „die schönste Mitgabe für das Alter“1061, 
befand „die Fächer der Geistesbildung [] förderlich für den Erwerb der Tu-
gend“1062 und „[antwortete] auf die Frage nach dem Unterschied zwischen 
Gebildeten und Ungebildeten []: <Er ist so groß wie der zwischen Lebenden 
und Toten>“1063. 

Bei Epikur nun schießt die Kritik der verschiedenen Denkmotive zu neu-
er  theoretischer Einheit zusammen: Wie seine Physik materialistisch, so ist 
seine Anthropologie naturalistisch: Der Mensch ist im Prinzip von Natur, als 
Mensch, was er sein kann und soll und wird menschlich nicht erst in der Nega-
tion seiner Natürlichkeit. Epikurs Eros ist demnach weniger pädagogisch als phi-
lanthropisch. Nach dem Zeugnis des Diogenes Laertius war Epikur in der Tat 
erfüllt von „übergroßer Gutherzigkeit“1064 und von „allgemeiner, keine Aus-
                                                            
1058 Ebd., mit Vw. auf Politik I 7, 1255 b 20-22 (Zusatz Sk.) 
1059 Ebd., mit Vw. auf Politik III 6, 1279 a 21 
1060 D. L. X 6 
1061 D. L. V 21 
1062 Ebd., V 31 
1063 Ebd., V 19 
1064 Ebd., X 9 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


247 
 

nahme kennender Menschenliebe“1065. Wenn man so sagen will, liebt Platon 
das reine Wesen des Menschen und will einen jeden zu möglichster Reinheit 
emporbilden; Epikur dagegen bejaht den konkreten Einzelnen in seiner exis-
tenziellen Not der Lebens- und Zukunftsungewissheit und versucht, diese zu 
heilen. Ihm zufolge ist lediglich die durch falsche Theologie und Naturphilo-
sophie bedingte Fehlhaltung aus Furcht entsprungener, vermeintlicher Ab-
hängigkeit zu korrigieren, das heißt, es gilt, sich von der Furcht zu befreien. 
Diese Konfliktlinie zwischen Platonismus und Naturalismus, die sich geschichtlich 
durch die christliche Platon-Rezeption auf lange Zeit zugunsten des Ersteren 
entscheiden wird, bricht übrigens in der Neuzeit wieder auf, ist vielleicht eine 
ihrer Signaturen.  

Der Epikurs Vorgängern wichtige Begriff politischer Freiheit interessiert 
diesen nicht, was seinen Grund darin haben wird, dass der von ihren Bürgern 
getragenen Polis durch die Entstehung der Großreiche im Prinzip die Grund-
lage entzogen ist. In diesen findet sich der Mensch nicht als berechtigter Bürger, 
sondern, überspitzt formuliert, als unter Myriaden anderer Individuen ver-
schwindende, von den Herrschenden nach Belieben hin und her geschobene, 
allenfalls als Funktionsträger in Anspruch genommene quantité négligiable vor, 
die sich ihren ‚Sitz im Leben‘, ihren Sinnhorizont selbst schaffen muss. Für 
Letzteres will Epikur Orientierung geben, und sein Konzept besteht darin, 
dem Menschen etwas aus seiner Perspektive Einfaches, jedermann unabhän-
gig von unterschiedlichen Bildungsvoraussetzungen und sozialen Rollen Zu-
gängliches anzubieten. Das Mittel dazu bezeichnet er, wie ausgeführt, als die 
Vierfach-Medizin, als deren spezifische Leistung Epikur, terminologisch for-
muliert, die Versöhnung des Menschen mit seiner Endlichkeit sieht. Nicht aus dem 
Streben nach Transzendenz, sondern aus der Versöhnung mit der Immanenz, 
aus dem Akzeptieren der Endlichkeit, soll dem Menschen die Autarkie und 
Freiheit entspringen, angesichts deren alles ihm möglicherweise oder mit Si-
cherheit Zustoßende – äußere Widerfahrnisse ebenso wie Krankheit, Alter und 
Tod – zum Unwesentlichen, die Seelenruhe nicht Beeinträchtigenden herab-
sinkt; kluge Maßnahmen wie der Verzicht auf politischen Ehrgeiz und der 
Rückzug in eine selbstgeschaffene Sphäre der Privatheit, den Kepos, unterstüt-
zen das Bemühen ums Ziel der Ataraxie, das in der Substanz für alle Men-
schen das gleiche ist, so dass sich, an diesem Essentiell-Allgemeinen gemes-
sen, die Partikularitäten wie Mann und Frau, Freier und Sklave, Grieche und 
Fremder als kontingent, als unwesentlich enthüllen. Epikurs Reflexion auf die 
allgemeinen Bedingungen des Daseins legt den reinen Begriff des Menschen 
                                                            
1065 Ebd., X 10 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


248 
 

frei: Hier liegt der innere, dem Hellenismus als einer „Weltkultur“1066 korres-
pondierende bewusstseinstheoretische Aspekt der Universalisierung. 

Den Wert des wissenschaftlichen, das heißt gegenstandsbezogenen und 
sachhaltigen Wissens betreffend, das Aristoteles so teuer war, betrachtet Epi-
kur den Atomismus als die zureichende und gültige Antwort auf alles We-
sentliche, da sich durch ihn das drängende Lebensproblem löst, so dass sich 
weitere Forschung im Prinzip erübrigt. Trotz der Epikur zugeschriebenen 37 
Bücher über Natur finden sich keine Hinweise, dass er den Atomismus als em-
pirische, in die Natur eingreifende Theorie verstanden hätte (Auch insofern ist 
der bereits angeführte Vorwurf gegenstandslos, durch Aristoteles‘ Ablehnung 
des Atomismus sei weitere Forschung verhindert worden1067. Epikur bekennt 
sich zum Atomismus, aber er begnügt sich damit, die durch Aristoteles auf-
gewiesenen Widersprüche abstrakt theoretisch zu bearbeiten). 

Was aber dem Menschen auch nach Aneignung des Tetrapharmakos noch 
zur vollen Eudaimonia mangelt, das sieht Epikur vollendet durch die ihn tief 
berührende Erfahrung der Freundschaft. Wie ernst es ihm mit der Freundschaft 
ist, belegt sein sorgfältig abgefasstes Testament, in dem er umsichtig seine we-
nigen Besitztümer – denn die philosophische Lebensform, das „freie Leben [,] 
vermag nicht viel Geld zu erwerben“1068 – an die ihm Nahestehenden verteilt 
und sich selbst um die Aussteuer der Töchter seiner Freunde besorgt zeigt. In 
seinem der Überlieferung zufolge am Todestag geschriebenen Brief an Idome-
neus evoziert er noch einmal „die freudige Erhebung der Seele bei der Erinne-
rung an die zwischen uns gepflogenen Gespräche“1069 und mahnt den Adres-
saten: „Du aber sorge, entsprechend deiner von jung auf mir und der Philoso-
phie entgegengebrachten herzlichen Gesinnung, für die Kinder des Metro-
doros“1070, seines bedeutendsten Schülers. 

Freundschaft nimmt in Epikurs Denken geradezu die Stelle des Metaphy-
sicum ein, sie ist die Antwort auf das von ihm wohl gefühlte ganzheitliche Be-
dürfnis im Menschen, das auch durch volle Autarkie nicht ohne Rest gestillt 
wird. Entsprechend emphatisch ist sein Lob dieser Erfahrung, die ihn in den 
Ruf ausbrechen lässt: „Die Freundschaft tanzt rings um den Erdkreis, ja sie 
heißt uns alle aufwachen zur Seligpreisung“1071. Wer genau hinhört, entdeckt 
in diesen Worten vielleicht  den Keim der Idee einer universalen Friedens-
                                                            
1066 Gehrke, a.O., S. 258 
1067 Vgl. dazu oben, Kap. III 8.2. 
1068 67. Weisung, Ausg. Krautz, S. 95 
1069 D. L. X 22 
1070 Ebd. 
1071 52. Weisung, Ausg. Krautz, S. 91 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


249 
 

ordnung, einer in Freundschaft geeinten Menschheit, wie sie, mit religiöser Im-
plikation, auch die christliche Idee der agápe impliziert oder den Vorschein der 
Utopie einer klassenlosen Gesellschaft, die der Epikur-Kenner und -Verehrer 
Karl Marx irgendwann einmal ausarbeiten wird. 

Epikur selbst aber begnügt sich letzten Endes damit, sein optimistisches 
Evangelium des Diesseits als die visionsfreie Vision allgemeiner Normalität zu 
präsentieren: „Lachen soll man und zugleich philosophieren, seinen Haushalt 
führen, seine übrigen Fähigkeiten anwenden und niemals aufhören, die aus 
der richtigen Philosophie stammenden Lehrsätze zu verkünden“1072. 

Wann, so bleibt zu fragen, hätte uns je ein Philosoph vor Epikur, mehr 
aber noch nach ihm, zum Lachen eingeladen?! Es kommen einem nicht viele 
Namen in den Sinn, gerade einmal Demokrit und Nietzsche … 

Bezüglich der durch Aristoteles zu voller Entfaltung gebrachten Idee des 
sachhaltigen, gegenstandsbezogenen Wissens, wie sie sich in dessen Bearbei-
tung verschiedenster Forschungsfelder manifestiert, bedeutet Epikurs Umlen-
kung der Aufmerksamkeit auf die allgemeine Form des Lebensvollzugs, seine 
Wendung zum Subjekt, allerdings einen Rückschritt; sie ist gleichzeitig sympto-
matisch für die allgemeine geistige Entwicklung im Hellenismus. Denn die 
Depotenzierung der aristotelischen Idee einer philosophischen Realwissen-
schaft zugunsten eines Konzeptes von Philosophie als einer Lebenskunst wird 
sich im Stoizismus zum Primat der Ethik über Logik und Physik verstärken, 
um sich im Skeptizismus zu dem selbstwidersprüchlichen Unternehmen der 
argumentativen Bestreitung der Möglichkeit sachhaltigen Wissens und ethi-
scher Begründung überhaupt zu radikalisieren – eine Bankrotterklärung von 
Theorie, die dem Wiedererstarken religiös-irrationaler Tendenzen in die Hän-
de spielen wird. 

Was aber den übergeordneten Gesichtspunkt einer Rationalisierung der 
Weltsicht anbelangt, darf Epikurs Denken als ein Höhepunkt solcher Bemü-
hungen gelten. Denn über die dem Atomismus eigene wissenschaftliche Rati-
onalität hinaus, zielt er auf Rationalisierung der als Ethik bezeichneten prakti-
schen Reflexion auf die angemessene Interpretation menschlichen Daseins. 

Unter Akzeptierung der ohne metaphysische Zusatzannahmen gar nicht 
aufhebbaren Kontingenz des einzelnen Daseins sucht Epikur die aus der Exis-
tenz selbst resultierenden Sinn- und Glücksansprüche als durch das grund-
sätzlich jedem Individuum zur Verfügung stehende Tetrapharmakos einer 
vernunftgemäßen Lebensführung lösbar zu erweisen und so zu einer imma-

                                                            
1072 41. Weisung, ebd., S. 89 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


250 
 

nenten, auf dem theoretischen Nachweis entzogene Entitäten Verzicht leisten-
den Lösung des Lebensproblems zu gelangen. 

Ich schließe damit die Ausführungen zum Denken Epikurs. In den beiden 
folgenden Kapiteln erfolgt eine knappe Darstellung des für mein Thema des 
antiken Schicksals der wissenschaftlichen Hexis weniger wichtigen Stoizismus 
und eine ausführlichere Untersuchung zum Skeptizismus, der gerade durch 
seinen erfolgreichen Versuch der theoretischen Destruktion solcher Hexis re-
levant ist. Daran anschließen wird sich im vierten Teil der Schrift die Darstel-
lung einiger Haltungen, die auf die Liquidierung der Wissenschaftsidee zielen 
bzw. aus diesem Prozess resultieren. 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


251 
 

4 Primat der Ethik über die Physik: Stoizismus 

Die an Epikur beobachtete und ausführlich untersuchte Relativierung der aris-
totelischen Idee objektiver, sachbezogener, erfahrungsnah ansetzender, wenn 
auch die Erfahrung am Ende spekulativ transzendierender Erkenntnis zu-
gunsten der unter dem Titel Ethik geführten Reflexion auf die Frage, wie zu le-
ben sei, kennzeichnet auch die weitere Entwicklung des philosophischen Den-
kens im Hellenismus. Dies betrifft insbesondere die beiden etwa gleichzeitig 
mit dem Epikureismus entstehenden Richtungen des Stoizismus und des Skep-
tizismus. Beide Schulen haben wie der Epikureismus ihren Schwerpunkt in 
Athen, das inzwischen durch Männer wie Sokrates, Platon und Aristoteles 
und ihre Schulen sowie durch weitere philosophische Richtungen wie, cum 
grano salis, die Sophisten, ferner die Megariker, die Kyniker (bekannt: Diogenes 
in der Tonne!), die Kyrenaiker zum unbestrittenen Zentrum der Philosophie 
aufgestiegen ist, wie es ja bis zur Niederlage im sogenannten Peloponnesi-
schen Krieg gegen Sparta im Jahr 404 v.Chr. auch die zentrale politische Macht 
Griechenlands gewesen war. Raffaels schon angesprochenes monumentales 
Fresko Die Schule von Athen, das die Vertreter der verschiedenen philosophi-
schen Richtungen in einer antiken Halle idealiter vereint präsentiert, spiegelt 
insofern durchaus die Realität wider. 

Von Athens politischer Dominanz ist allerdings nun, am Beginn der hel-
lenistischen Epoche, das heißt nach dem Sieg Philipps von Makedonien über 
Athen und Theben im Jahr 338 v.Chr. und der Machtübernahme seines Sohns 
Alexander im Jahr 336 nichts geblieben. Kulturelles Zentrum des Griechen-
tums wird Athen jedoch noch auf geraume Zeit sein. Und so konkurrieren in 
Athen die verschiedenen Schulen des Denkens miteinander um die Vorherr-
schaft (das Konkurrenzprinzip war unter den Griechen stark ausgeprägt), das 
heißt um die Deutungshoheit über Leben und Wirklichkeit: die im Hain des 
Akademos beheimatete platonische Akademie, der im Lykeion (‚Lyzeum‘) tagen-
de aristotelische Peripatos, die Epikureer im Garten ihres Schulhauptes sowie 
die weiteren Gruppierungen je an ihrem Ort. 

Begründer der stoischen Richtung ist der um 336/5 v. Chr. geborene, mit 
Epikur also nahezu gleichaltrige Zenon aus Kition, einem Ort im östlichen, 
durch phönikischen Einfluss geprägten Teil Zyperns1073. Seinen Namen be-
zieht der Stoizismus bzw. die Stoa daher, dass der Versammlungsort dieser 
Schule eine Säulenhalle (griech. stoá) war, die sogenannte Stoa Poikile (Stoá poi-

                                                            
1073 Vgl. zur Bedeutung Zyperns als Kontaktzone zwischen der griechischen und der phöni-
kisch-orientalischen Kultur oben, Kap. I 2.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


252 
 

kilé), die ‚buntbemalte‘ Halle; deren Buntheit bestand in ihrer Ausschmückung 
mit mythischen Szenen durch den zwischen 480 und 440 in Athen tätigen be-
kannten Maler Polygnotos. Die Halle befand sich, wie noch weitere Hallen glei-
cher Art, auf der Agora, dem Platz für die Volksversammlungen. Über die 
Beliebtheit dieses Bautyps, eines langgestreckten, durch zwei Reihen Säulen, 
die ein Dach tragen, gebildeten Wandelganges, gerade in hellenistischer Zeit 
gibt im übrigen das bekannte Modell der Akropolis von Pergamon im gleich-
namigen Berliner Museum Auskunft, das eine Fülle solcher Wandelgänge 
aufweist. 

Was die Doktrin der Stoiker anbelangt, verstehen sie sich wie die Epikureer 
als Philosophen – diese von Platon geschaffene Bezeichnung hat sich inzwi-
schen verfestigt –, und sie gliedern die Philosophie in die auch von ihnen be-
handelten Gebiete Logik, Physik und Ethik, analog zu Epikur, dessen Denken 
sich Diogenes Laertius zufolge in einen „kanonischen, physischen und ethi-
schen [Teil]“1074 gliedert, eine Gliederung, die auf Aristoteles zurückgeht1075, 
aber abweicht von dessen in der Metaphysik vorgenommenen Einteilung, wo er 
die theoretische Wissenschaft in Erste Philosophie (Theologie), Mathematik und 
Physik unterscheidet1076. Die stoische Festschreibung der drei Disziplinen, die 
bis heute philosophische Kernfächer darstellen, bedeutet auch eine themati-
sche Beschränkung; bis in die Neuzeit, bis zu Leibniz und Hegel, wird es keinen 
Denker von vergleichbarer Spannweite des Interesses wie Aristoteles mehr 
geben, und in der Gegenwart wäre ein derart breit angelegtes Forschungspro-
gramm seitens eines einzelnen Denkers erst recht unvorstellbar und gegebe-
nenfalls obsolet.  

Epikur, um dies noch nachzutragen, betitelte seine logisch-
erkenntnistheoretische Schrift ja als Kanon, und seine ethische Hauptschrift 
trug die Bezeichnung Von den Lebensweisen. Unter diesen Titel könnte man in 
der Tat das gesamte ethische Denken des Hellenismus stellen, die Stoiker einge-
schlossen: Stets geht es darum, wie zu leben, wie der richtige, wahrhafte Le-
bensvollzug zu gestalten sei. Dabei gilt allen Richtungen als allgemeines Telos 

                                                            
1074 A.O., X 29 – Vgl. auch oben, Kap. III 3.2 
1075 Vgl. dazu oben, Kap. III 2.2 
1076 Diese Einteilung deckt in Aristoteles‘ eigenem Werk nur den engen Teil der eigentlichen 
Theoria ab. Hinzu kommen, wie früher dargestellt, diverse andere Themen, die seit je zu 
Aristoteles‘ Philosophie gezählt werden: als logischer Teil das später so genannte Organon 
und als praktische Teile die Ethiken sowie die Politik, ergänzt noch um Rhetorik und Poetik 
sowie die diversen naturwissenschaftlichen Spezialuntersuchungen zu Kosmologie, ‚Meteo-
rologie‘ (Wetterphänomene, Chemie, Geologie, das heißt Naturtheorie der sublunaren Welt) 
und Zoologie. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


253 
 

des Lebens die Glückseligkeit, die Eudaimonia (der ‚gute Dämon‘ bzw. ‚gute 
Geist‘), das heißt die volle innere Übereinstimmung der Person mit ihrem Zustand, 
mit sich selbst also1077, und die ethische Frage besteht dementsprechend darin, 
wie sich diese Übereinstimmung angesichts der Widrigkeiten des Lebens und 
der im Menschen selbst wirkenden Widersprüche, vor allem des allgemein, 
wenn auch mit unterschiedlicher Klarheit empfundenen Gegensatzes zwischen 
dem von unserer sinnlichen Natur in uns Angeregten und dem bei ruhiger Überle-
gung als tunlich Erachteten: Es ist ein Gegensatz, der uns heute so vertraut ist 
wie dem antiken Menschen und dem die beginnende Philosophie besonderes 
Interesse entgegenbrachte, indem sie versuchte, diesen Zwiespalt sozialver-
träglich mit dem als legitim anerkannten Glücksverlangen des Einzelnen zu 
versöhnen. Im gegen Ende der hellenistischen Ära entstehenden Christentum 
wird, um auch dies noch präliminarisch festzustellen, das allgemeine, im Kern 
stets egozentrische, auf Autarkie, Selbstgenügsamkeit und Selbstrechtferti-
gung tendierende Lebensziel der Eudaimonia verworfen zugunsten eines um 
den Gottesbezug zentrierten Lebens und zugunsten einer Ethik der frommen 
Unterwerfung unter das von Gott Zugemessene. Das Ziel der Eudaimonia 
rückt, eschatologisch überhöht, als Lohn für fraglosen Gehorsam, Vertrauen in 
Gottes Macht und Güte sowie gläubige Hinnahme des Geschicks in die Trans-
zendenz. 

Dass mit dem Stoizismus (wie schon mit dem Epikureismus) die Ethik den 
Primat vor den anderen beiden philosophischen Disziplinen erhält, macht be-
reits die Bedeutung klar, die die Ausdrücke Stoiker und stoisch noch heute für 
uns haben: Wir assoziieren mit ihnen keine logische oder physikalische (d.h. 
naturphilosophische), sondern eine ethische Theorie. Wie extrem diese Über-
ordnung des Ethischen über die anderen philosophischen Fächer aufgefasst 
werden konnte, verdeutlicht das Beispiel des Ariston aus Chios (um 240 v.Chr.), 
der ausschließlich die Ethik gelten ließ und sowohl Logik wie Physik verwarf, 
Erstere als irrelevant für den Menschen, Letztere als das Erkenntnisvermögen 
übersteigend1078. 

Der ethische Gehalt des Stoizismus, die von diesem intendierte Lebens-
haltung bzw. seelische Disposition, sind noch heute jedem halbwegs Gebilde-
ten geläufig: Der vollendete Stoiker, der stoische Weise, ist der Mensch, der, im 
Besitz „unerschütterlicher Festigkeit“1079, sich durch nichts aus dem seelischen 

                                                            
1077 In diesem Sinn „soll Zenon das ethische Ziel (télos) als die Übereinstimmung mit sich 
selbst bezeichnet haben“ (Praechter, a.O., S. 426, mit Vw. auf Stobaeus)  
1078 Vgl. D. L. VII 160 
1079 Seneca: Vom glückseligen Leben (Ausg. Schmidt), S. 238 (Aus den Briefen an Lucilius) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


254 
 

Gleichgewicht bringen lässt, mögen die Ereignisse auch noch so einschnei-
dend und das Leben beeinträchtigend sein. Nicht nur die ataraxía, die epikure-
ische Ruhe und Heiterkeit der Seele angesichts der unvermeidlichen Widrig-
keiten des Lebens, kennzeichnet das stoische Ideal, sondern die apatheía, die, 
wie das deutsche Äquivalent Apathie suggeriert, Freiheit von den páthe, den 
Affekten, den Leidenschaften, diesen „verwerflichen, plötzlichen und heftigen 
Bewegungen des Gemüts“1080, eine Befreiung, die nur durch deren mehr oder 
weniger rationalisierende Unterdrückung gelingt, wie wenn zum Beispiel je-
mand nach Enttäuschungen in der Liebe beschließt, dies Gefühl, sobald es 
durch äußeren Stimulus wieder aufzukeimen droht, sogleich in sich zu ersti-
cken. In diesem Sinn erhielte die apatheía die Konnotation von Gleichgültig-
keit, Indifferenz, ja Gefühlsverhärtung. Der Zusammenhang von ataraxía und 
apatheía ließe sich wie folgt vorstellen: Insofern es die Affekte als Reaktionen 
auf äußere Ereignisse sind, die den Menschen mit der Welt verwickeln, ist ihre 
Ausschaltung, die Apathie, der Weg zum Ziel der Seelenruhe, der Ataraxie. 

Doch ist die stoische Ethik nicht negativ, ist keine durch emotionale 
Selbstzensur auf Selbstschutz abzweckende Lebenstechnik – dann verdiente 
sie den Namen Ethik nicht. Im Hintergrund steht vielmehr immer das Ziel der 
Eudaimonia, und das Erreichen dieses Ziels wird, durchaus im Geiste von Pla-
ton und Aristoteles1081, an die Verwirklichung eines tugendhaften Lebens ge-
bunden. Nur durch Tugend, areté, lässt sich (echtes) Glück realisieren, und nur 
ein Leben nach der Tugend ist auch des Glückes wert. Mit diesem Gedanken 
kommt auch der in Epikurs Ansatz zurücktretende normative Charakter, die 
Objektivität des Guten zur Geltung: die Tugend wird dem Individuum und 
seinen Neigungen als Forderung, als zu Leistendes gegenübergestellt: Streben 
nach dem Guten, Gehorsam gegen die Gesetze, Liebe für den Nächsten, kurz: 
‚Pflichten‘, déonta. Tugend als Pflicht: das ist das alternativlose, weil durch Erfah-
rung in seiner Berechtigung bestätigte Grundmuster der okzidentalen Ethik und Mo-
ral. 

Nun belässt es die stoische Ethik, die „ein Doppeltes [umfaßt], einmal die 
reinen Begriffe und allgemeinen Grundsätze, sodann die Anwendung dieser 
auf einzelne Lebensgebiete“1082, nicht beim allgemeinen Appell zur Tugend, 
sondern ist um deren Konkretisierung bemüht. Dies führt zur Definition von 
                                                            
1080 Ebd., S. 242 
1081 In diesem Sinn hat bereits der Akademiker Antiochos von Askalon (um 70 v.Chr.), der die 
Akademie vom Skeptizismus zum Dogmatismus zurückbrachte, „in die Akademie die Stoa 
überführt“ (Sextus: Grundriß I 235), das heißt, die Zugehörigkeit Letzterer zur platonischen 
Tradition festgestellt. 
1082 Praechter (1961), S. 424f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


255 
 

vier „Kardinaltugenden []: sittliche Einsicht (phrónesis), Tapferkeit, Besonnen-
heit und Gerechtigkeit“1083 – allesamt Werte, deren Bedeutung auch heutzuta-
ge ein intelligenter Mensch ohne weiteres nachzuvollziehen mag, wie ja auch 
ein solcher in bestimmten Situationen bei sich selbst oder in seiner Umgebung 
auf die Schwierigkeit gestoßen sein dürfte, diese Tugenden zu leben. Der Stoi-
ker setzt den Wert dieser Werte für das Erreichen des Glücks, etwas zeitgemä-
ßer paraphrasiert: für das Gelingen des Lebens, so hoch an, dass im Vergleich 
dazu alles andere, was dem Menschen im Leben begegnen kann, Gutes oder 
Schlechtes, Zufallsglück oder Pech, Reichtum oder Armut, Gesundheit oder 
Krankheit, Erfreuliches oder Unerfreuliches aller Art, bedeutungslos wird, 
zum adiáphoron, zum ‚Indifferenten‘, Gleichgültigen herabsinkt1084. Dement-
sprechend realisiert sich das Leben des Weisen in stoischem Geiste in „voll-
kommener Pflichterfüllung“1085, während die von Epikur ins theoretische 
Zentrum seiner Ethik gerückte ‚Lust‘ „etwas zur Tätigkeit Hinzutretendes 
[ist], das nicht Ziel unseres Strebens werden darf“1086. 

Über diesen Kernbestand stoischer Ethik hinaus setzen die einzelnen Denker 
eigene Akzente. Dass dies sich so verhält, ist auch insofern naheliegend, als die 
stoische Schule einen langen Zeitraum umfasst, so dass sich Anpassungen er-
geben. Man unterscheidet deshalb drei Phasen, beginnend mit der alten, neben 
Zenon durch Chrysippos und Kleanthes repräsentierten Stoa des vierten und 
dritten vorchristlichen Jahrhunderts über die mittlere Stoa des zweiten Jahr-
hunderts v.Chr., deren hervorstechende Vertreter Panaitios und der überra-
gende Poseidonios waren, Letzterer eine „ungemein reiche, in Tiefe und Breite 
weit dringende Persönlichkeit“1087, bis zur späten, um die Zeitenwende blü-
henden und sozusagen römischen Stoa, deren Repräsentanten, der bereits zi-
tierte Seneca (ca. 4 vor – 65 n.Chr.) sowie Epiktet (ca. 50-138 n.Chr.) und Kaiser 
Marc Aurel (121-180 n.Chr.), noch heute die bekanntesten Namen der Bewe-
gung sind: Ihre moralphilosophischen und erbaulichen Schriften haben sich 
erhalten und sind noch heute erhältlich in wohlfeilen Ausgaben (und dazu 
handlichen, in den Tornister des Rekruten passenden, zogen doch die gebilde-
teren Soldaten mit stoischer Lektüre im Gepäck in die Schlachten der Welt-
kriege!).  

                                                            
1083 Ebd., S. 425 
1084 Vgl. ebd. 
1085 Ebd. 
1086 Ebd. (Hervorh. Sk.) 
1087 Ebd., S. 478 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


256 
 

Durchgängig kennzeichnend für alle Phasen des Stoizismus und in Über-
einstimmung mit der realen politischen Entwicklung zu den übernationalen 
Reichen ist der Kosmopolitismus, das Bewusstsein der Einheit des menschliche 
Geschlechts über alle ethnischen und kulturellen Partikularitäten hinweg. Die-
ser Kosmopolitismus lässt sich vielleicht begreifen als Komplement und philo-
sophischer Reflex auf die Ausbreitung der griechischen Kultur im Mittelmeer-
Raum einerseits, sowie andererseits auf die politische Realität, dass die Men-
schen zwar in unterschiedlichen staatlichen Großgebilden, den Diadochenrei-
chen, organisiert sind, die einander jedoch feindlich gegenüberstehen, was die 
wachsende kulturelle Homogenität konterkariert. Eine Differenzierung zwi-
schen den einzelnen Phasen der Schule ergibt sich durch die allmähliche Mil-
derung der „Härte der stoischen Lehre“1088. So treten bei Seneca „an die Stelle 
der unerbittlichen Strenge der alten Stoa und der hochmütigen Verachtung 
der Toren [] Mitleid und Milde, die sich auf das allgemein stoische, aber bei 
Seneca besonders lebhafte Bewußtsein von der Verwandtschaft aller Menschen 
untereinander gründen“1089. Und bei Epiktet, den mit Seneca „die starke Her-
vorkehrung des Religiösen“1090 verbindet, findet sich die Vorstellung, dass „als 
Kinder desselben [göttlichen] Vaters [] alle Menschen Brüder [sind]“1091, ein 
Gedanke, in dem Überzeugungen des jungen Christentums aufleuchten, des-
sen theologische Repräsentanten als gebildete Männer der hellenistischen Zeit 
ja mit der griechischen Philosophie vertraut waren und so auch stoisches Ge-
dankengut in ihren Aufbau der Theologie einbrachten. Zum Beispiel stellte 
bereits Seneca „die menschliche Sündhaftigkeit und die Pflicht zur Nächsten-
liebe“1092 heraus. Über allem aber steht bei diesem „das höchste Gut [,] das 
Sittlichgute“1093. Und um dieses verwirklichen zu können, muss „eine große 
Seele [] der Gottheit gehorchen und alles, was das Gesetz der Weltordnung 
gebietet, ohne Bedenken sich gefallen lassen“1094. Das sind Gedanken, die 
Tendenzen der Zeit reflektierten und sich zur christlichen Adaption anboten. 

Dass diese Adaptierung stattgefunden hat, belegt etwa die von christli-
chen Theologen geprägte Aussage: Seneca saepe noster (‚Seneca ist oft auf unse-
rer Seite‘)1095. Zur Person Senecas sei noch nachgetragen, dass er im Jahre 65 

                                                            
1088 Ebd., S. 476 
1089 Ebd., S. 492 
1090 Ebd., S. 495 
1091 Ebd., S. 496 
1092 Ebd., S. 493 
1093 Seneca, a.O., S. 235 
1094 Ebd., S. 241 
1095 Zit. nach: Stroumsa (2012), S. 163 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


257 
 

durch Kaiser Nero, der ihn der Teilnahme an der Pisonischen Verschwörung 
beschuldigte, zum Suizid gezwungen wurde, ein Schicksal, das er „mit der 
Gefaßtheit des Stoikers auf sich genommen [hat]: Er öffnete sich die Pulsadern 
und starb nach gelassenem Gespräch mit seinen Freunden“, solchermaßen 
„bewährend, was er im Leben gelehrt hatte“1096. 

Werfen wir nun einen Blick auf die stoische Physik, die ja der klassischen 
Dreiteilung zufolge eins der Fächer der Philosophie bildet, eine Gliederung, 
auf die auch Seneca mit dem zustimmenden Hinweis rekurriert: „Die meisten 
und bedeutendsten Gewährsmänner stellen drei Teile der Philosophie auf, den 
moralischen, physischen und rationalen“1097. 

Die Übernahme dieses Schemas durch Seneca deutet darauf hin, dass 
auch für die römische Antike mit keiner Herauslösung der Naturforschung 
aus der spekulativen oder, wie man es genannt hat, „qualitativen“1098 Betrach-
tungsweise zu rechnen ist. Und tatsächlich gelingt auch dem (späten) Stoizis-
mus keine Entwicklung neuer, fruchtbarer Perspektiven für die Betrachtung 
der Natur. Vielmehr stellt sich seine Physik als eklektisches Aufgreifen tradier-
ter Theoreme dar. In diesem Sinne urteilt etwa Karl Praechter, dass die Stoiker 
in der Physik „weniger selbständig als in der Logik und Ethik verfuhren und 
im wesentlichen auf die heraklitische Naturphilosophie, im einzelnen häufig auf 
Aristoteles zurückgriffen“1099. 

An Heraklit erinnert in der stoischen Kosmologie, welchem Fach ja in ei-
ner wenig differenzierten Physik immer das Hauptaugenmerk gilt, die das 
periodische Entstehen und Vergehen der Welt durch die Kraft des „göttlichen 
Urfeuers“1100 annehmende Lehre vom Weltenbrand, der Ekpyrosis (ekpýrosis). 
Wenn sich diese Lehre für Heraklit auch nicht exakt nachweisen lässt, so 
kommt in dessen Kosmologie dem Feuer als Prinzip der Lebendigkeit große 
Bedeutung zu, so dass das stoische Theorem durchaus durch ihn angeregt 
worden sein könnte1101. Auf Platon und Aristoteles verweist hingegen der Ge-
danke der Transformation der Elemente ineinander; demnach „verwandelt 
sich bei der Weltbildung [das Urfeuer] in Luft und Wasser [und] das Wasser 
wird zum Teil Erde, bleibt zu einem anderen Teile Wasser und verdunstet zu 

                                                            
1096 So J. Kroymann in der Einführung zur Schmidtschen Ausgabe von Senecas Schriften, a.O., 
S. 13. 
1097 Ebd., S. 252 
1098 Vgl. G. Seubold: Art. Historia Naturalis [des Plinius], KLW, S. 336 
1099 A.O., S. 420 
1100 Ebd. 
1101 Zu Heraklits Kosmologie vgl. oben, Kap. II 3.3; vgl. jetzt ferner: Bremer/Dilcher: Heraklit, 
in: Grundriss 1/2  (§ 15), S. 601ff., hier insbesondere S. 616ff.  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


258 
 

einem Teile in Luft, woraus sich wiederum Feuer entzündet [usw.]“1102. Das ist 
genauso spekulativ und stimmt sachlich im Prinzip überein mit Aristoteles‘ 
Behauptung, „daß Feuer Luft Wasser Erde auseinander entstehen und daß je-
des Element in jedem potentiell vorhanden ist []“1103. 

Platonisch-aristotelischen Ursprungs ist ebenfalls die Vorstellung, dass 
„die Welt begrenzt und kugelförmig [ist]“1104; der pantheistische, pneuma-
theoretische Gedanke, dass „die Gottheit [] die ganze Welt als ein allverbreite-
ter Hauch [durchdringt]“1105, verweist auf an früherer Stelle angesprochene 
Vorstellungen des Anaximenes und des Diogenes von Apollonia, die ihrerseits 
auf orientalische Anregungen zurückgehen dürften1106. Und wenn wir zusätz-
lich zu diesen epigonalen Anschauungen über Natur bei Seneca lesen, „der 
physische Teil der Philosophie [werde] in zwei Abschnitte zerlegt, in die Lehre 
von den körperlichen und unkörperlichen Dingen“1107, können wir getrost den 
Schluss ziehen, dass sich die naturforscherische Produktivität der Antike spä-
testens mit den Stoikern der römischen Zeit erschöpft hat, ein Befund, der sich 
gleichfalls für die kosmologischen Ausführungen in der Naturalis Historia des 
Plinius ergab, der einige Jahre jünger als Seneca ist1108. 

Die Erschöpfung des naturphilosophischen Paradigmas spekulativ-
qualitativer Naturbetrachtung wird bestätigt durch ein anderes kosmologi-
sches Theorem des Stoizismus, die Überzeugung, dass in der Welt die 
heimarméne, das „unbedingt zwingende Schicksal“1109 herrscht. In diesem Ge-
danken, der im übrigen mit der von der stoischen Ethik vorausgesetzten Frei-
heit der Entscheidung nicht ohne weiteres kompatibel ist, mag zwar ein Keim 
des naturwissenschaftlichen Determinismus liegen, also der Voraussetzung, 
dass in der Natur Kausalnotwendigkeit, Naturgesetze, herrschen, aber der Sto-
izismus zieht aus dieser Einsicht keinen Impuls zu empirischer Forschung, son-
dern hypostasiert bzw. personifiziert in antiker Logik diese Naturnotwendig-
keit qua Verhängnis zu einem göttlichen Walten, gegen das der Mensch sich 

                                                            
1102 Ebd. 
1103 Meteorologie 339 a 36f. – Zu meiner Darstellung von Aristoteles‘ Elementenlehre vgl. 
oben, Kap. II 6.5.4, zu derjenigen Platons ebenda. 
1104 Praechter, a.O., S. 419 
1105 Ebd. 
1106 Vgl. zu dem Komplex oben, Kap. I 5, ferner Burkert (2009), Kap. Persien und die Magier 
sowie Gemelli III, S. 272ff.: Zu Kosmogonie und Kosmologie des Diogenes von Apollonia. 
1107 A.O., S. 254; Hervorh. Sk. 
1108 Zur Kosmologie des Plinius vgl. oben, Kap. II 7.6.2 
1109 W. Pötscher: Art. Heimarmene, KP 2, Sp. 972 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


259 
 

mit ataraxía, der tranquillitas animi, wie es bei Cicero heißt1110, also mit ‚stoi-
scher Ruhe‘, zu wappnen hat. 
  

                                                            
1110 Vgl. S. Harwardt: Art.: ataraxia, WaPh, S. 74l. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


261 
 

5 Skeptizismus – Selbstzersetzung der Theorie 

5.1 Abgesang auf ein Paradigma: 
Theorie, die nicht mehr Theorie sein will 

Wissenschaftshistorisch wesentlich interessanter als Epikureer und Stoiker, die 
im Grunde den bis dahin herrschenden erkenntnistheoretischen Optimismus 
und die spekulative Verfahrensweise fortschreiben, ist das Denken der Skepti-
ker. Denn mit dem Skeptizismus beginnt erst eigentlich die Zersetzung des 
Wissensideals durch dessen Selbstkritik. Zu interpretieren ist der Skeptizis-
mus wohl am ehesten als Ausdruck (aber weder als Auslöser noch als Korrek-
tiv) des historischen Wandels hin zu einem neuen Paradigma der Sinnkonsti-
tution, das in der Idee der Transzendenz seine Erfüllung findet. 

Das der Ableitung dieses Begriffs zugrunde liegende griechische Nomen 
sképsis hat  lexikalisch die Bedeutungen Betrachtung, Überlegung, Untersuchung. 
Dass Skepsis noch heute ein Wort der deutschen Bildungssprache ist (und in 
den anderen großen europäischen Sprachen verhält es sich analog1111), ver-
weist auf epochale Kontinuitäten (wie ja auch die früher angesprochenen Be-
griffe des Epikureers/Epikuräers, des Stoikers sowie eine Fülle weiterer Vor-
stellungen). Und der geläufige Sinn des Wortes Skepsis, das die Haltung des 
Zweifels gegenüber einer thetisch gesetzten Aussage, einem als existent be-
haupteten, aber nicht unmittelbar überprüfbaren Sachverhalt, ausdrückt, gibt 
auch den Fingerzeig für die antike Bedeutung von Skeptizismus als der be-
wusst eingenommenen Haltung der Vertreter der skeptischen „Sekte“1112. In 
der Tat ist die Hexis der Skeptiker der zum philosophischen Programm erho-
bene Zweifel an der Erkennbarkeit der Wahrheit (wie wir es traditionell ausdrü-
cken) bzw. die Bestreitung der Möglichkeit von theoretischer Erkenntnis im weites-
ten Sinne. 

Seinen Ursprung hat der Skeptizismus, also die zur Theorie erhobene 
Skepsis, interessanterweise auf dem Höhepunkt des erkenntnistheoretischen Op-
timismus, zur Zeit des Aristoteles und der Entstehung des Peripatos. Für Aristo-
teles waren ja, wie sich meiner Darstellung entnehmen lässt, dem Wahrneh-
mung und begriffliche Verfahren verbindenden Erkenntniswillen kaum Gren-
                                                            
1111 Vgl. engl. scepticism, franz. scepticisme, ital. scetticismo usw. 
1112 D. L. IX 71 passim – ‚Sekte‘ ist der Ausdruck, mit dem die Skeptiker selbst die diversen 
philosophischen Richtungen – mit Ausnahme ihrer eigenen – bezeichneten. Etymologisch 
geht der Ausdruck ‚secta‘ (‚Sekte‘) aufs Verb ‚secare‘: schneiden, (ab)trennen zurück und 
bezeichnet somit eine Orientierung, die sich (aus einem uniformen Ganzen?) abgesondert, 
für sich gesetzt hat. Aus der Perspektive des dieses Prädikat Zuweisenden ergibt sich: die 
‚Sektierer‘ sind stets die Anderen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


262 
 

zen gesetzt: Gestalt und Beschaffenheit des Kosmos, Ursprung und Prinzip 
der Bewegung, die Prinzipien des Denkens und Erkennens selbst, ja sogar das 
‚Seiende als Seiendes‘ waren Gegenstand überaus komplexer Spekulationen, 
wobei Aristoteles, im Gefolge Platons und in der Überzeugung, in der begriff-
lichen Erfassung das Wesentliche der Sache und damit diese selbst zu haben, 
nicht davor zurückscheckte, auch das Prinzip des Göttlichen und des Vollen-
det-Idealen in seinen begrifflichen Konstruktionen zu verorten – es genügt, an 
Theoreme zu denken wie das des mit den kosmischen Realitäten durch deren 
immanente Teleologie und Vollendungstendenz verbundenen unbewegten 
Bewegers, an die Zuweisung von Göttlichkeit an die Fixstern- und Äthersphä-
re sowie an die Konstruktion des Kosmos als (menschenfreundlich) begrenzt 
und von idealer Kugelform, von manchem als ehrwürdig empfundene Theo-
reme, die, falls sie sich nicht geradezu als verfehlt enthüllen, doch den Be-
trachter hinsichtlich ihres Erkenntniswerts einigermaßen irritiert zurücklassen. 
Das konstruierende Moment in solchen Arrangements überwiegt jedenfalls 
das bloß auffassende deutlich. 

Als Begründer der skeptischen Lehre, um zum aktuellen Thema zurück-
zukehren, gilt Pyrr(h)on aus Elis1113, einer Stadt und Landschaft des nordwest-
lichen Peloponnes. Pyrrhon lebte um 360 bis 270 v.Chr., war also nur wenig 
jünger als Aristoteles (384-322) selbst und als dessen unmittelbarer Schüler und 
hauptsächlicher Mitarbeiter Theophrast (372-288) und nur wenig älter als Epikur 
(342-271). Pyrrhon soll Sympathie für das Denken Demokrits gehabt haben, 
dessen Naturphilosophie zwar auch spekulatives Gepräge aufweist (die Ato-
me waren ja rein theoretisch gewonnene Konstrukte), der sich aber doch der 
Einbeziehung theologischer Gehalte in die Theorie enthielt und der, wie dar-
gestellt, Vorbehalte gegenüber der Zuverlässigkeit sinnlich vermittelter Er-
kenntnis hatte1114. Gerade im Kapitel über Pyrrhon referiert Diogenes Laertius 
Demokrits einer skeptischen Haltung vorarbeitende Aussage: „In Wahrheit 
wissen wir nichts, denn die Wahrheit liegt in unerreichbarer Tiefe“1115. 

Auch um Pyrrhon schart sich ein Kreis von Schülern, unter denen sich 
der aus der Stadt Phleius (oder Phlius) bei Korinth stammende Timon (325-235 
v.Chr.)1116 sowie Philon aus Athen auszeichnen, ferner der als Lehrer Epikurs 
                                                            
1113 Die Schreibweise des Namens Pyrrhon schwankt, mitunter wird das ‚h‘ fortgelassen, so in 
Praechters Darstellung im alten Ueberweg. Ich schreibe mit ‚h‘ und folge in Zitaten der je-
weiligen Schreibweise der Übersetzung. 
1114 Vgl. oben, Kap. II 8.8 
1115 D. L. IX 72; im gleichen Sinn referiert auch Aristoteles: Met. 1009 b 11; vgl. ferner oben, 
Kap. II 8.8. 
1116 Vgl. D. L. IX 109-116 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


263 
 

geltende Nausiphanes aus Teos1117. Die später exklusiv gewordene Bezeichnung 
Skeptiker (lexikal. Bedeutung: „Prüfer“1118) ist in antiker Zeit zunächst nur ei-
ne unter mehreren; man nennt die Vertreter der Schule außerdem „Aporetiker 
(Zweifler) [], Ephektiker (Zurückhalter des Urteils) und Zetetiker (Untersu-
cher)“1119 sowie nach dem Schulgründer auch „Pyrrhoneer“1120. 

Bereits die Antike konstruiert dem Skeptizismus eine bemerkenswerte 
Ahnenreihe, die mit keinem Geringeren als Homer, dem ersten und überra-
genden Repräsentanten griechischen Geisteslebens selbst, beginnt und neben 
dem erwähnten Demokrit so illustre Denker wie Xenophanes, Heraklit, den Ele-
aten Zenon, Empedokles, den Tragiker Euripides sowie den Gründervater der 
Medizin Hippokrates von Kos umfasst1121. Die Frage nach den Beziehungen der 
Skepsis zu einigen der Angeführten untersucht mit negativem Resultat Sextus 
Empiricus in seinem Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis1122. Derartige Zuwei-
sungen sind in der Tat cum grano salis zu nehmen, denn bei keinem der Ge-
nannten wird das skeptische Moment systematisch entwickelt. Was diese 
Männer verbindet, ist eine elementare Skepsis in Form eines Pessimismus so-
wohl bezüglich der Möglichkeiten menschlicher Erkenntnis generell wie der 
moralischen Zurechnungsfähigkeit und Wahrheitsliebe der Menschen im Be-
sonderen. Solche Themen sind offenbar zeitlos, und in der Tat finden sich be-
reits bei Homer, der ja schon als Dichter von durchdringender Intelligenz ge-
würdigt wurde1123, kritische Bemerkungen in dieser Richtung. Kritik Homers 
an menschlicher Leichtgläubigkeit wie Leichtfertigkeit belegen etwa die von 
Diogenes Laertius im Pyrrhon-Kapitel zitierten Verse der Ilias: „<Leicht ist die 
Zunge den Menschen gewandt und viel sind seine Reden [] Weit erstreckt sich 
die Trift nach allen Seiten für Worte>. Und: <Wie du selbst ausredest ein Wort, 
so magst du es hören>“1124. Das sind also uralte Einsichten, wie sie auch bei 
den sieben Weisen begegnen (z.B. „Gern hören und nicht viel reden“1125) und 
die die Neigung der Griechen zu  selbstgefälligem Gerede anprangern und in 
der hier in Rede stehenden Epoche gerade angesichts des in Athen und an-
derswo noch wirksamen Einflusses der Sophistik auf die Gemüter und der 

                                                            
1117 Vgl. ebd., IX 67-69 
1118 Ebd., IX 69 
1119 Ebd. 
1120 Ebd. 
1121 Vgl. ebd., IX 71-73 
1122 Vgl. Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis I. Kap. 29ff. 
1123 Vgl. oben, Kap. I 7 
1124 Ebd., IX 73, mit Vw. auf Ilias 20, 248ff. 
1125 Worte des Kleobulos, Capelle 1968, S. 65 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


264 
 

von ihr zur Methode entwickelten Geschwätzigkeit ihre Bedeutung manifes-
tieren. In Form der Infragestellung von tradierten Geltungsansprüchen äußert 
sich Skepsis bereits in der Kritik an der Glaubwürdigkeit der Mythen, und inso-
fern ist sie ein Grundzug des griechischen Denkens. In die Reihe der Anreger 
des Skeptizismus gehört zweifellos auch Platon, nicht nur als Kritiker der My-
then, sondern insofern er die Erscheinungswelt, die er als chaotisch ordnungs-
los empfand, für nicht theoriekompatibel erklärte und deshalb seine Flucht in 
die Logoi antrat.  

Der Skeptizismus bringt es allerdings nicht zu einer kontinuierlichen 
Schultradition wie etwa die über Jahrhunderte bestehende platonische Aka-
demie. Das zeigt schon ein Blick in Jacobys Auszug aus der Philosophenchro-
nik des Apollodor1126, in der als einziger Skeptiker der Schulgründer Pyrrhon 
selbst verzeichnet ist. Vielmehr zerfällt die Schule in die ältere Skepsis des 
vierten und dritten vorchristlichen Jahrhunderts und die zeitlich abgesetzte, 
„vom letzten Jahrhundert vor bis ins zweite Jahrhundert nach Chr. blühende 
jüngere Skepsis“1127. In der dazwischen liegenden Zeit wird der skeptische 
Gedanke jedoch in der Platonischen Akademie selbst weitergetragen, so dass 
die philosophiehistorische Forschung eine akademische Skepsis unterscheidet, 
die allerdings „weniger entschieden als [die] der Pyrroneer [ist]“1128. Auf diese 
Differenz werde ich zurückkommen. 

Die spätere bzw. jüngere Skepsis ist vor allem repräsentiert durch Ainesi-
demos von Knossos (Aenesidem), der um 40 v.Chr. in Alexandreia lehrt und mit 
seinen Acht Büchern zum Pyrrhonischen Denken (Pyrroneíon lógon októ biblía) die 
von Cicero totgesagte pyrrhonische Lehre wiederbelebt, ferner durch den et-
was jüngeren Agrippa sowie durch den erwähnten Sextos, einen griechischen 
Arzt, der den Beinamen Empeirikos (‚der Empiriker‘) erhält, weil er der sog. 
empirischen Ärzteschule angehört und der gewöhnlich in lateinischer Schreib-
weise als Sextus Empiricus angeführt wird. Sextus lebt um 200 bis 250 nach 
Chr., also bereits in der römischen Kaiserzeit bzw. der Frühzeit des Christen-
tums und mehr als fünf Jahrhunderte nach dem Schulgründer, was einen Ein-
druck geben mag von der säkularen Dimension, in der sich die Agonie der antiken 
Wissenschaft vollzieht. 

Was speziell den Sextus für die Forschung interessant macht, ist die Tat-
sache, dass drei seiner Werke die Zeiten überdauert haben1129, und zwar die 

                                                            
1126 Vgl. Praechter (1961), S. 667ff. 
1127 Ebd., S. 581 
1128 Ebd., S. 462 
1129 Zu den jüngeren Skeptikern und zu Sextus vgl. Praechter (1961), S. 581ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


265 
 

Schriften Adversus dogmaticos (Gegen die Dogmatiker bzw. Gegen die Philosophen), 
Adversus mathematicos (Gegen die Mathematiker bzw. Gegen die Wissenschaftler) 
sowie die Pyrrhoniae hypotyposes (Pyrrhonischen Hypotyposen); Letztere liegen 
unter dem Titel Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis auf Deutsch vor1130. So be-
zieht die Forschung ihre Kenntnis des Skeptizismus vor allem aus Sextus‘ 
Schriften. Die Schrift mit dem uns heute befremdenden Titel Gegen die Mathe-
matiker ist gerichtet gegen die Vertreter des schon zur Zeit Platons kanoni-
schen Quadrivium aus Geometrie, Arithmetik, Astronomie und Musik1131. 
Meine folgenden knappen Ausführungen zum Skeptizismus stützen sich in 
erster Linie auf den Grundriss des Sextus, in dem die skeptische Intention und 
Konzeption besonders übersichtlich entwickelt wird und dem als Spätwerk 
der Charakter einer Art Summe der gesamten skeptischen Denkbewegung zu-
kommt. 

Die Grunderfahrung, aus der die skeptische Haltung hervorgeht und die 
für den Leser auf Grund der bisherigen Ausführungen unschwer nachvoll-
ziehbar sein dürfte, ist die Tatsache des Vorliegens einer beträchtlichen Zahl 
konkurrierender welterklärender Theorien, die einander zum Teil widerspre-
chen und polemisch gegeneinander gerichtet sind. Als Beispiele nenne ich die 
Auseinandersetzung Platons mit den Sophisten, Aristoteles‘ Polemik gegen 
die Ideenlehre seines Mentors und den auffälligsten und besonders beunruhi-
genden, im übrigen bis heute in anderen Formen virulenten Gegensatz zwi-
schen (atomistischem) Materialismus und (platonisch-aristotelischem) Idealis-
mus. Es ließe sich aber ebenso an die zur Zeit des Pyrrhon schon vielfältig vor-
liegenden bzw. in Entstehung befindlichen ethischen Entwürfe denken, deren 
zahlreiche Differenzen sich in grober Zuordnung auf den Gegensatz von Tu-
gend- versus Lustorientierung zurückführen lassen; meine Ausführungen zu 
Epikur1132 dürften einen Eindruck davon vermittelt haben, welchen Aufwand 
an Reflexion der Denker treiben musste, um den als unverzichtbar anerkann-
ten Tugendaspekt in den hedonistischen Ansatz zu integrieren, ohne diesen 
preiszugeben. 

Die heterogene Vielfalt nicht nur der thematischen Sparten – diese teilt 
sie mit anderen wissenschaftlichen Fächern –, sondern auch der jeweiligen Lö-
sungsansätze und daraus folgender wechselweiser Polemik ist ein Kennzei-
chen der Philosophie bis heute. Es genügt, an einige solcher Fälle zu erinnern, 

                                                            
1130 Mit umfangreicher Einführung und Anmerkungen herausgegeben von M. Hossenfelder 
(vgl. Lit.-Verz.) 
1131 Vgl. Praechter, a.O., S. 584 
1132 Vgl. oben, Kap. III 3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


266 
 

etwa an Hegels Invektiven gegen Schelling, an Kierkegaards Spott über den-
selben wie über Schopenhauer nach Besuch von deren Vorlesungen, an Nietz-
sches abfällige Bemerkungen über die akademische Philosophie und seine de-
nunziatorischen Aussagen über den Platonismus, an Heideggers Husserl-
Kritik sowie Adornos Schmähung von Heideggers Denken als Jargon der Ei-
gentlichkeit und an den von der gleichen Kritischen Theorie freigiebig ausge-
teilten Positivismusvorwurf. Jeder, der mit der Universitätsphilosophie in Be-
rührung gekommen ist, erinnert sich auch an Personen, die die Erfahrung der 
kaum überschaubaren Vielfalt der Anschauungen nicht zur Auseinanderset-
zung damit und zur Suche nach einem eigenen Standpunkt angeregt hat, son-
dern die sich enttäuscht und irritiert von der Philosophie ab- und einer Na-
turwissenschaft mit ihrem klaren Fundament gesicherter Kenntnisse zuge-
wandt haben. 

Mit der geschilderten Irritation reagieren auch schon antike Intellektuelle 
auf das Philosophie genannte Konglomerat von Erfahrung und Spekulation. Im 
Unterschied zur Neuzeit ist ihnen aber der Rückzug auf Gebiete gesicherten 
Wissens nicht möglich, weil es solche Gebiete, abgesehen vom Quadrivium, 
nicht gibt. Eine solche Möglichkeit liegt außerhalb ihres Horizonts und ent-
spräche wahrscheinlich auch nicht ihrem Interesse. Eine stets mögliche schlich-
te Abwendung von der Idee wissenschaftlichen Wissens entspricht offenbar 
ebenfalls nicht ihrer mentalen Befindlichkeit als Intellektuelle. Diese Männer 
unternehmen vielmehr den paradoxen Versuch eines philosophieimmanenten 
Austritts aus der Philosophie. Dieses Unternehmen ist der Skeptizismus.  

Unabdingbare Voraussetzung dafür, dass dieser philosophisch-kritische 
Austritt aus der Philosophie gelingen kann, ist es nun, für dieses ganze Feld 
heterogener Standpunkte den vereinheitlichenden Begriff zu finden, gegen den 
dann der eigene Standpunkt als der philosophisch überlegene abgesetzt wer-
den kann. Dieser Einheitsbegriff ergibt sich dem Skeptiker unter dem Termi-
nus des Dogmatismus; der bis heute geläufige Begriff leitet sich ab vom gr. 
Nomen dógma mit der Bedeutung: Meinung, Gebot, Lehrsatz, Glaubenssatz, 
eben: Dogma. Der Dogmatismus bezeichnet für den Skeptiker, und diese Be-
deutung hat das Wort in etwa beibehalten, eine mit Wahrheitsanspruch auftre-
tende Lehre, und diesem Begriff werden pauschal alle nicht-skeptischen Philo-
sophien subsumiert, ungeachtet der erheblichen Unterschiede zwischen ihnen 
und ungeachtet auch der Tatsache, dass im Terminus Philosophie qua ‚Liebe 
zur Weisheit‘ die Problematik der Idee sicheren Wissens schon mitgedacht ist. 
So stehen sich denn für den Skeptiker zwei einander ausschließende Denkpo-
sitionen gegenüber, das weite Feld der dogmatischen Denkansätze und der 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


267 
 

Skeptizismus. Für den späten Pyrrhonismus ergibt sich zusätzlich, als dritte 
Richtung, die nicht ohne weiteres dem Dogmatismus zuzurechnende akade-
mische Skepsis, mit der man allerdings nicht verwechselt werden  möchte. In 
diesem Sinne beginnt Sextus Empiricus seine Darstellung der pyrrhonischen 
Skepsis mit der Bestimmung des „obersten Unterschieds der Philosophien“1133 
und erweitert die Antithese Dogmatismus – Skeptizismus zu einer Triade. 
Diese glaubt er systematisch herleiten zu können aus den unterschiedlichen 
Haltungen der an Erkenntnis Interessierten zu den „philosophischen For-
schungsgegenständen“1134. Denn die einen „behaupteten [], sie hätten das 
Wahre gefunden, während die anderen erklärten, es ließe sich nicht erkennen, 
und die dritten, daß sie noch suchten“1135. Diese Haltungen definieren die ver-
schiedenen Richtungen: „Und zwar gefunden zu haben glauben die Dogmati-
ker im engeren Sinne, z.B. Aristoteles, Epikur, die Stoiker und einige andere. 
Für unerkennbar erklärten die Dinge Kleitomaches, Karneades und einige an-
dere Akademiker. Die Skeptiker aber suchen noch“1136. Daraus ergibt sich für 
Sextus, „daß die obersten Philosophien drei sind: die dogmatische, die aka-
demische und die skeptische“1137. 

In dieser so klar erscheinenden Einteilung verbirgt sich allerdings ein 
Hintergedanke des Sextus, der dem dialektisch aufmerksamen Leser nicht 
entgangen sein dürfte. Indem Sextus nämlich die dem Pyrrhonismus konkur-
rierende akademische Skepsis als diejenige definiert, die die Wahrheit für un-
erkennbar erklärt, unterstellt er auch ihr einen, wenn auch negativen Lehrgeh-
alt und sucht sie derart selbst als Dogmatismus zu entlarven, wodurch die 
Triplizität der Standpunkte sich erneut auf den intendierten, von Pyrrhon oder 
seinen unmittelbaren Schülern vorgegebenen Dualismus von Dogmatismus 
einerseits und Pyrrhonismus als dem eigentlichen Skeptizismus andererseits 
reduziert. 

Indem allerdings Sextus die eigene Richtung als die suchende kennzeich-
net, gerät er selbst in die Fänge der Dialektik. Denn wer sucht, sucht ja, um zu 
finden, und zwar um das Gesuchte, die Antwort auf seine Frage zu finden. 
Findet er jedoch, hört er auf ein Suchender zu sein, zumindest in Bezug auf 
den gesuchten Gegenstand. Die Definition der Skepsis als Suche würde damit 
                                                            
1133 Grundriss I Kap. 1 – Zur Zitierweise: Ich zitiere Sextus‘ Schrift nach Buch (I-III) und der 
Nummer des jeweiligen Paragraphen. Bei Kapitelüberschriften gebe ich, wie im vorliegenden 
Fall, Buch und Kapitelnummer an. 
1134 Ebd., I 1 
1135 Ebd., I 2 
1136 Ebd., I 3 (Hervorh. Sk.) 
1137 Ebd., I 4 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


268 
 

prinzipiell deren Selbstaufhebung implizieren. Um Skepsis zu bleiben, muss 
sie also von ihren Vertretern als auf Dauer gestellte, jedem Abschluss im Fin-
den, in der Realisierung des eigenen Zieles, ausweichende Reflexion etabliert 
werden. 

Wie aber lässt sich dies bewerkstelligen, wie gelingt es dem Suchenden, 
den Schritt zur Lösung auf Dauer zu blockieren? Vorweg ist eines klar: Ein 
derart ‚Suchender‘ widerspricht seinem eigenen Begriff, denn er sucht ja in 
Wirklichkeit gar nicht – im Unterschied zu den sog. Dogmatikern, die, wie et-
wa Demokrit und Platon, die alte Frage nach dem An-sich mit der Einführung 
der Atome bzw. der Ideen beantwortet zu haben glaubten. Der skeptisch Su-
chende hingegen sucht in der Einstellung (héxis) der Antwortverhinderung 
stets und ausschließlich nach einem Verfahren, wie jede Antwort entwertet 
werden kann. Und dies Verfahren darf nicht nur die tatsächlich vorgeschlage-
nen Antworten betreffen, sondern muss antizipatorisch jede nur denkbare 
Antwort einschließen. Aber wie soll dies möglich sein? Heißt das doch, die 
Garantie für die Unbeantwortbarkeit noch gar nicht gestellter und also auch 
nicht bekannter Fragen übernehmen zu wollen, was menschenunmöglich sein 
dürfte. Und besonders schwierig wird das Unterfangen, wenn man nicht, wie 
es Sextus für die akademische Skepsis insinuiert, die Erkennbarkeit der Wahr-
heit pauschal verwerfen, sondern, wie die Pyrrhoneer prätendieren und wie es 
die wissenschaftliche Redlichkeit gebietet, dies offen lassen will. 

In einer solchen Situation bleibt nur das Verfahren zu zeigen, dass sich 
jedem mit Wahrheitsanspruch auftretenden Urteil – denn formell sind die 
Antworten ja Urteile – eines oder mehrere Urteile an die Seite stellen lassen, 
die den gleichen Anspruch auf Wahrheit, den gleichen Geltungsanspruch er-
heben können. 

Und diesen Weg wählen die Pyrrhoneer. Allerdings behaupten sie nicht 
die Existenz beliebig vieler Antworten auf jede wissenschaftliche Frage, son-
dern optieren, wohl aus Systemdrang und in der Tradition dihäretischer Lo-
gik, dafür, dass jeder möglichen Antwort eine gleichgewichtige andere entge-
genstehe1138. Für den naiv, intentione recta, nach der Wahrheit Fragenden be-
deutete diese Konzeption, dass sein Wahrheitsverlangen nicht gestillt würde, 
sondern dass er, wie weiland Buridans Esel zwischen den ihm dargebotenen 
Heuhaufen, auf Grund der Gleichwertigkeit der Antworten geistig verhun-
gern müsste; für die Pyrrhoneer als die Organisatoren des Spiels dagegen, dass 
sie das uralte Problem der Wahrheit auf den Begriff gebracht und damit in den 
                                                            
1138 Vgl. Sextus‘ Aussage: „Das Hauptbeweismittel der Skepsis [] ist, daß jedem Argument ein 
gleichwertiges entgegensteht“ (a.O., I 12). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


269 
 

Griff bekommen, das heißt eskamotiert hätten: Die Wahrheit gibt es nicht, es 
gibt nur mögliche Wahrheiten, und diese widersprechen einander ... 

Und genau diese Strategie verfolgen die Pyrrhoneer zufolge der Darstel-
lung und der kundgegebenen eigenen Intention des Sextus Empiricus, denn 
genau in diesem Sinne definiert er die Skepsis als „die Kunst, auf alle mögli-
che Weise erscheinende und gedachte Dinge einander entgegenzusetzen“1139 
und auf diese Weise „die Gleichwertigkeit der entgegengesetzten Sachen und 
Argumente“1140 darzutun. 

 Das bisher Gesagte zusammenfassend, ergibt sich, dass die Skeptiker sich 
von der Idee der Wissenschaft distanzieren, weil sie nicht mehr an die Mög-
lichkeit sicheren, belastbaren Wissens glauben. Das unterscheidet sie von den 
vorhergehenden philosophischen Ansätzen. Nun ist aber in der Phase der 
Denkentwicklung, in der die Skepsis hervortritt, bereits von einer jeden theo-
retischen Positionsbestimmung implizit die Angabe von Gründen gefordert. 
Das durch Platon und Aristoteles geschaffene Reflexionsniveau nötigt auch 
die Skeptiker dazu, darzulegen, aus welchem Grund sie Erkenntnis für unmög-
lich erachten. Ich hatte im Vorhergehenden heuristisch als solchen Grund die 
existierende Vielfalt widersprechender Theorien genannt.  

Die Erklärung, die Sextus gibt, liegt in dieser Richtung. Aber dieser be-
lässt es nicht bei einer allgemeinen Erklärung, sondern konstruiert dem Skep-
tizismus eine aus hellenistischem Geist geborene, paradigmatisch idealisierte 
Entstehungsgeschichte, gleichsam einen Ursprungsmythos. Demnach sei „das 
Ziel des Skeptikers die Seelenruhe in den auf dogmatischem Glauben beru-
henden Dingen“1141. Dies Verlangen nach Ataraxie also habe ihn zum Philoso-
phieren geführt, das heißt zu dem Unterfangen, „die [umlaufenden] Vorstel-
lungen zu beurteilen und zu erkennen, welche wahr sind und welche falsch, 
damit er Ruhe finde“1142. 

Diese Zielbestimmung der suchenden Haltung als Seelenruhe (Ataraxie) 
scheint mir übrigens, bei richtiger Auffassung, völlig zutreffend gesehen und 
hat nichts von Quietismus an sich, bedarf doch jeder reife, jeder „geistig Hö-
herstehende unter den Menschen“1143, einer Grundorientierung in der Frage 
der Wahrheit, einer basalen Überzeugung, an der er seine Lebensführung aus-
richtet. Ermangelt er dieser, so fehlt ihm auch die grundsätzliche Stabilität der 

                                                            
1139 Grundriss I 8 
1140 Ebd. 
1141 Ebd., I 25 
1142 Ebd., I 26 
1143 Ebd., I 12 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


270 
 

Persönlichkeit und in diesem Sinn die ‚Seelenruhe‘; er schwankt dann wie ein 
Rohr im Wind, und schlimmstenfalls rennt er jedem modischen Sinnangebot 
hinterher und glaubt sein Heil zu finden in allem Möglichen, sei es um belie-
bige Beispiele zu nennen, in besinnungsloser Sportlichkeit, in verbissen-
pedantischer Mülltrennung, im Veganismus oder gar in irgendwelchen de-
struktiven Kulten. Und wenn Sextus in einer seiner Formulierungen die moti-
vierende Empfindung der Skeptiker so beschreibt, dass diese, „beunruhigt 
durch die Ungleichförmigkeit in den Dingen und ratlos, welchem von ihnen 
man eher zustimmen solle, [dahin] gelangten zu untersuchen, was wahr ist in 
den Dingen und was falsch, um durch die Entscheidung dieser Frage Ruhe zu 
finden“1144, so scheint eine Parallele auf zwischen der skeptischen und unserer 
heutigen Orientierungslosigkeit hinsichtlich essentieller Lebensfragen. Der 
Herausgeber der Pyrrhonischen Skepsis, M. Hossenfelder, diagnostiziert in sei-
ner Einführung die geistige Physiognomie der Epoche, die den Skeptizismus 
hervorbrachte, scharfsinnig als eine Welt, die „sich in bloße Tatsächlichkeiten 
aufzulösen [begann]“1145. Ist das nicht eine ebenfalls auf unsere Zeit zutreffen-
de Formulierung? 

Ebenso wenig wie die Epikureer und die Stoiker bewegt also die Skepti-
ker das bloße thaumázein und die curiositas, die pure Verwunderung und Lust 
am Wissen, an der theoretischen Betrachtung um ihrer selbst willen, wie es 
Aristoteles am Beginn seiner Metaphysik zum Ausdruck gebracht hat1146, son-
dern der negative Affekt, die Befreiung von der schwer erträglichen Unge-
wissheit bezüglich der fundamentalen Lebensfragen, das heißt die Bewältigung 
einer Sinnkrise, ein offenbar für die hellenistische Epoche typischer Beweg-
grund. Es ist ein ähnlicher Ansatz, wie wir ihn bei Epikur kennengelernt ha-
ben, welcher ebenfalls seine Wendung zur Betrachtung der Natur mit der 
praktischen Intention erklärt hatte, den Menschen von der Besorgnis bezüglich 
der letzten Dinge, der Eschata, befreien zu wollen. Und auch die Stoiker hatten 
ja die Ethik in Form der Frage nach dem richtigen Leben ins Zentrum philoso-
phischer Reflexion gerückt. 

Die beiden genannten Schulen glaubten jedoch noch, das Ziel der A-
taraxia vollgültig durch die philosophische Reflexion begründen zu können. 
Epikur sah in der Aktualisierung der weltanschaulichen Implikationen des 
Atomismus und in weiteren reflexiven Zurichtungen wie der philosophischen 
Lebensform („Wer noch jung ist, der soll sich der Philosophie befleißigen, und 

                                                            
1144 Ebd. 
1145 A.O., S. 11 
1146 Vgl. a.O., 980 a 1ff, ferner 982 b 11; vgl. auch oben, Kap. I 1 und I 3.1. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


271 
 

wer alt ist, soll nicht müde werden zu philosophieren“1147) die Möglichkeit, 
dem Menschen den Weg zu einer entspannten Haltung gegenüber den un-
vermeidlichen Endgültigkeiten des Daseins wie Krankheit und Tod zu ebnen; 
die Stoiker glaubten, das gleiche durch die Definition ihres Autarkie-Ideals 
mittels der Konzeption der Adiaphora und der Pflichtethik zu leisten. 

Demgegenüber verfängt bei den Skeptikern der Weg der Erkenntnis und 
der philosophischen Reflexion, die consolatio philosophiae, nicht mehr. Nicht 
mehr der Weg des Denkens, das rationale Verfahren, führt nach Angabe des 
Sextus den Skeptiker zur Lösung der Sinnkrise, sondern im Gegenteil der Ver-
zicht auf Denken. Sextus‘ Gründungsmythos zufolge gerät der Suchende näm-
lich beim Versuch, Wahres und Falsches zu unterscheiden, um sein Dasein 
wahrhaft zu fundieren, „in den gleichwertigen Widerstreit [die isosthenés dia-
phonía, die ‚unentscheidbare Isosthenie‘]“1148, das heißt, er stößt auf Anschau-
ungen, die im Gegensatz zueinander stehen und die ihm als gleichermaßen 
wahr und vertretbar erscheinen.  

Wie aber reagiert unser Suchender auf die Situation? Versucht er durch 
tieferes Durchdenken der Alternative den  überlegenen Standpunkt zu identi-
fizieren oder versucht er vielleicht, den Antagonismus zu vermitteln und die 
widersprechenden Positionen in eine beide integrierende Anschauung aufzu-
heben, an die er sich dann halten kann? Nun, das hat er ja bereits nach Kräften 
versucht und ist dabei auf eine Grenze für den (für seinen?) Intellekt gestoßen. 
Und ganz unverständlich ist diese Erfahrung der Unentscheidbarkeit nicht: 
Wie soll man denn Materialismus und Idealismus, sophistische Aufklärung 
und Religion oder, der Leser verzeihe die Anachronismen, Kommunismus 
und Katholizismus, Karl Marx und den Papst miteinander vermitteln? Dies ist 
bisher keinem gelungen, hier gilt Schillers berühmtes Wort: „Wo eines Platz 
nimmt, muß das andere weichen“1149.  

Oder wählt unser Suchender den Weg des Dezisionismus und entscheidet 
sich, ohne weiter nachzudenken, intuitiv für eine der angebotenen Wahrhei-
ten? Da er sie ja für gleichwertig hält und er kein buridanischer Esel ist, dürfte 
es hier kein Problem geben. Doch nichts von alledem. Vielmehr „hielt er in-
ne“1150 im Suchen, nimmt sich eine Auszeit. Und dies Nichttun birgt überra-

                                                            
1147 D. L. X 122 
1148 A.O., I 26 
1149 Wallensteins Tod II 2 
1150 A.O., I 26 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


272 
 

schender Weise die Lösung in sich: „Als er aber innehielt, folgte ihm wie zufäl-
lig die Seelenruhe in den auf dogmatischem Glauben beruhenden Dingen“1151. 

Hat man je gehört, dass ein Denkender sich für die Lösung seines Prob-
lems auf den Zufall berief? Wie steht es um die psychologische Wahrscheinlich-
keit einer solchen Lösung? Einfach so, durch Innehalten im Denken, durch „ein 
Stillestehen des Verstandes“1152, zur Überwindung eines theoretischen Kon-
flikts zu gelangen, ist eigentlich zu schön, um wahr zu sein. Eher liefert uns 
die Geschichte der Wissenschaft und der Weltanschauungen entgegengesetzte 
Beispiele, denken wir nur an Pascals verzweifelte Wette auf die Wahrheit des 
Christentums angesichts der in ihm selbst virulenten rationalistischen Ein-
wände, an den verstörenden Erkenntniszweifel des Goetheschen Faust oder an 
Kierkegaards beklemmende Einsicht, nur durch einen geistigen Sprung, einen 
intellektuellen Salto mortale, nämlich durch das widersprüchliche Unterfan-
gen, dass „der Verstand sich selbst beiseite schafft“1153, in das (vielleicht nur 
vermeintliche) Paradox des Glaubens zu gelangen. Diese Männer wollten 
nicht und konnten nicht innehalten im Suchen, der skeptische Ausweg be-
stand für sie nicht. Und steht nicht mancher von uns lebenslang zwischen ei-
nander widersprechenden Auffassungen und fühlt sich dadurch geradezu 
zerrissen? 

Offenbar ist aber Sextus selbst nicht ganz überzeugt von seiner Zufalls-
These, denn er fühlt sich bemüßigt, sie durch einen etwas hergeholt wirken-
den Vergleich zu stützen, und zwar illustriert er sie mittels einer Anekdote um 
den berühmten Maler Apelles1154. Diesem sei beim Malen eines Pferdes die 
Darstellung des zarten Schaums auf den Nüstern misslungen. Voll Verdruss 
darüber habe Apelles zuletzt den Schwamm, an dem er seine Pinsel abzuwi-
schen pflegte, gegen das Bild geschleudert und – der Schaum war gemacht!1155 
Wenn der Vergleich mit dem Innehalten des Skeptikers auch insofern hinkt, 
als der Maler eben nicht innehielt, sondern affektiv (re)agierte, so trifft er doch 
bezüglich des Zufallsmoments im gesuchten Erfolg. 

Aber die psychologische Wahrscheinlichkeit der skeptischen Konstrukti-
on braucht hier, wo es um Philosophie geht, nicht zu interessieren. Wichtiger 
erscheint die sich darin kundgebende Einsicht in die rationale Unentscheidbar-
                                                            
1151 Ebd. (Hervorh. Sk.) 
1152 Ebd., I 10 
1153 Philosophische Brocken, Kap. IV 
1154 Apelles war Lieblingsmaler Alexander des Großen, „der nur von ihm gemalt sein wollte“. 
Von seinen Gemälden hat sich nichts erhalten, nur einige Titel sind überliefert (vgl. A. 
Rumpf: Art. Apelles [4], KP I, Sp. 422) 
1155 Vgl. a.O., I 28 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


273 
 

keit der letzten Fragen. Diese Problematik hatte zwar bereits Aristoteles themati-
siert, aber der ihr durch ihn gegebenen Fassung von der Unbeweisbarkeit der 
Axiome1156 fehlt doch die erkenntnistheoretische Dramatik, die ihr durch den 
Skeptizismus und späterhin zuteil wird, wie ja auch bei ihm die Lehre von den 
Aporien, um die es sich hier eigentlich handelt, nicht so radikal konzipiert ist, 
„daß durch die Formulierung unauflösbarer Aporien die Grenzen der Ver-
nunft aufgewiesen werden“1157. Dieses Motiv, dass das Denken bei der Be-
handlung bestimmter Fragen notwendig in Aporien gerät, und zwar in nicht 
zu lösende (andernfalls wären es nicht Aporien im eminenten Sinne), geht im 
übrigen denkgeschichtlich nicht mehr verloren; seine wohl berühmteste Aus-
formung findet es in Kants Kritik der reinen Vernunft, dort ist es Gegenstand 
einer zentralen Passage, der transzendentalen Dialektik. Und auch Hegel zollt 
dem Skeptizismus Respekt, indem er ihn als notwendige Bewusstseinsgestalt 
in die Phänomenologie des Geistes aufnimmt und dieser Schrift im Ganzen die 
Signatur eines „sich vollbringenden Skeptizismus“1158 aufprägt. 

Das von Sextus in seinem ‚Gründungsmythos‘ so anschaulich geschilder-
te Innehalten, das Aussetzen der Reflexion, wird nun zum zentralen Vollzug – 
nicht, wie man erwarten würde, des skeptischen Rückzugs von der Philoso-
phie, sondern von deren Ausformung in skeptischem Sinne. Das ratlose Inne-
halten angesichts des ‚gleichwertigen Widerstreits‘ wird zum bewusst einge-
setzten methodischen Mittel; auf ihm baut sich die berühmte Lehre von den 
Tropen, also der skeptischen Argumente für die Zurückhaltung des Urteiles, 
für die sog. epoché, auf. Das praktische Telos des Philosophierens, die Ataraxie, 
resultiert nicht aus dem Vorantreiben der Reflexion bis zu dem Punkt, an dem 
der Widerstreit der Positionen zur Entscheidung gebracht ist und in neue, so-
lidere Gewissheit mündet, sondern  aus dem Verzicht aufs Urteilen, das heißt 
auf die Intention wahrer Ansicht. 

Auf Basis dieser Überzeugung macht sich der Skeptiker im Umkehr-
schluss anheischig, den Nachweis zu führen, dass das Denken prinzipiell zu 
wahren Urteilen in irgendwie wissenschaftlichem Sinne nicht in der Lage ist, 
dass „uns verborgen [bleibt], ob es etwas Wahres gibt“1159, insofern sich zwi-
schen die Reflexion und die von ihr intendierte Wirklichkeit die Fülle der Be-
dingtheiten schiebt, die eine jede Aussage in ihrem Geltungsanspruch relativiert 
und die damit in letzter Instanz zur Zurückhaltung des Urteils nötigt. Der sys-

                                                            
1156 Vgl. oben, Kap. II 2.4.2 
1157 R. Geiger: aporia/Schwierigkeit. AL, S. 67 
1158 A.O., Einleitung (S. 67) 
1159 A.O., II 87 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


274 
 

tematischen Durchführung des Nachweises der Bedingtheit und damit der 
Wahrheitsunzuständigkeit unseres Denkens ist nun die Hauptarbeit des Skep-
tikers gewidmet, in deren Verfolg sich der Skeptizismus zur ersten umfassen-
den Erkenntniskritik und sozusagen negativen Logik ausformt. Und darin er-
weist sich Sextus als hervorragender Kenner der philosophischen Tradition 
und insbesondere auch des Aristoteles und bezieht sich auf die überlieferten 
Theoreme entweder kritisch-destruierend oder sie stillschweigend für die ei-
gene Argumentation verwertend. 

Dabei ist dem Skeptiker die Inkonsequenz bewusst, dass er mit seiner Be-
streitung der Möglichkeit wahrer Aussagen zugleich seinen eigenen Anspruch 
trifft und „deswegen zusammen mit den übrigen Dingen [d.h. Urteilen über 
Sachverhalte] sich selbst ausschaltet“1160. Und, nebenbei gesagt, verwandelt 
sich ihm unter der Hand die Intention, durch Nicht-Urteilen, also durch Nicht-
Tun, zur Ataraxie zu gelangen, dahingehend, wie alle Wissenschaftler und 
überhaupt alle gebildeten Menschen seine Genugtuung aus dem Nachweis 
der Richtigkeit seiner Auffassungen und der Überlegenheit seiner Argumente 
zu ziehen, womit der Skeptizismus in der vom Geisteshistoriker angenomme-
nen theoretischen Gesamtbewegung verbleibt. 

So terminiert denn auch die skeptische Haltung der epoché nicht, wie es 
konsequent wäre, in schweigendem Rückzug aus den philosophischen Dis-
kursen, sondern in einer Art negativer Schlachtrufe, den die Indifferenz offen-
siv vertretenden (!) sogenannten „skeptischen Schlagworten“1161, wie: „Ich be-
stimme nichts“1162, „Ich halte mich zurück [vom Urteil]“1163, „Nicht eher [das 
Eine als das Andere]“1164, „Alles ist unbestimmt“1165, „Alles ist unerkenn-
bar“1166 und dergleichen mehr. 
 
 

5.2 Die skeptische Lehre von den Tropen 

Nach der Entwicklung des philosophischen Ansatzes des Skeptizismus stelle 
ich im Folgenden einige der interessanteren Argumente und Denkfiguren vor, 
die Sextus in seinem mehrere hundert Seiten umfassenden Grundriss der Pyr-
                                                            
1160 Ebd., I 14 (Zusatz Sk.) 
1161 Pyrrhon. Skepsis I 187 
1162 Ebd. I 197 
1163 Ebd. I 196 
1164 Ebd. I 188 
1165 Ebd. I 198 
1166 Ebd. I 200 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


275 
 

rhonischen Skepsis entwickelt und in die er, ungeachtet der grundsätzlichen 
Absage an Erkenntnis, ganz wie die ‚dogmatischen‘ Denker ein Maximum an 
Reflexion investiert. 

Im Zentrum der skeptischen Doktrin, denn eine Doktrin ist der Skepti-
zismus, ob er es wahrhaben will oder nicht, steht zweifellos das Lehrstück von 
den Tropen (trópoi) der Zurückhaltung des Urteils, der epoché, das unmittelbar 
aus dem skeptischen, dem, wenn man so sagen will, buridanischen Erlebnis 
der Unentscheidbarkeit der Wahrheitsfrage resultiert. In der Tropenlehre 
werden systematisch die Determinanten entwickelt, die das Denken unaus-
weichlich vor das Hemmnis des gleichwertigen Widerstreits führen, der ein 
Urteil über wahr und falsch blockiert und die Zurückhaltung erzwingt. 

Der eigenartige Begriff des trópos oder Tropus, der hier im Mittelpunkt 
steht, hat lexikalisch u.a. die Bedeutungen Wendung, Richtung, Art und Weise. 
So liegt die Bedeutung Wendung (des Sonnenlaufs) dem uns geläufigen geo-
graphischem Begriff der Tropen zu Grunde1167, und Griechen und Römer er-
richteten an den Stellen, an denen der Feind die Wendung (zur Flucht) vollzog, 
womit die Schlacht entschieden war, Siegheiligtümer, die sie Tropäen nann-
ten1168. Im vorliegenden Kontext bezeichnet der Begriff die Arten oder Weisen 
der Bedingtheit des Urteils1169 durch vom Urteilenden nicht zu beeinflussende 
Faktoren. Mitunter setzen die Skeptiker statt trópoi auch lógoi: Argumente oder 
tópoi: Örter, i.S.v. Denkfiguren1170. Das mit den Termini Gemeinte wird bei Be-
handlung verschiedener Tropen noch deutlicher werden. 

Wie Sextus in seinem Grundriss verdeutlicht, unterscheiden sich die ein-
zelnen Vertreter der jüngeren pyrrhonischen Schule hinsichtlich der Anzahl 
der angesetzten Tropen. Die höchste Zahl von 10 Tropen, und damit die 
stärkste Differenzierung, wird dem Aenesidemos zugeschrieben, Agrippa unter-
scheidet deren fünf, und wahrscheinlich Menodot fügt zwei weitere Tropen 
hinzu1171. Sextus handelt die unterschiedlichen Ansätze nacheinander ab und 
illustriert sie weitläufig durch Beispiele, von denen ich einige von allgemeine-
rem Interesse diskutieren werde. 

Den einfachsten Zugang zur skeptischen Tropenlehre gewinnt man wohl 
durch Sextus‘ Hinweis, dass die zehn Tropen sich auf einen einzigen und all-
                                                            
1167 Griech. tropoi Heliou: ‚Sonnenwendgebiete‘  
1168 Vgl. z.B. die Tropaea Augusti im heutigen La Turbie bei Monaco, die Augustus nach voll-
endeter Unterwerfung des Alpenraums errichten ließ – Irgendwann wurde das ‚p‘ zu ‚ph‘ 
lenisiert, und es entstand die Trophäe, der Siegespreis. 
1169 Vgl. auch Hossenfelders Formulierung: „Arten der Begründung“, a.O., S. 44 
1170 Vgl. Praechter 1961, S. 582; Pyrrh. Skepsis I 36 
1171 Vgl. Hossenfelder, a.O., S. 44 sowie Pyrrh. Skepsis I 36ff. und I 164ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


276 
 

gemeinsten, den „Tropus der Relativität“1172, zurückführen lassen, zu dem sie 
sich, wie Sextus in aristotelischer Terminologie feststellt, als Arten zu ihrer 
Gattung verhalten (und anders vermöchten auch wir heute dies nicht zu for-
mulieren, da auch wir noch mit der klassischen platonisch-aristotelischen Be-
grifflichkeit operieren, die unser Denken tief geprägt hat). Der Tropus der Re-
lativität ist der oberste von allen, insofern unser Urteilen stets in Beziehung, in 
Relation zu bestimmten Gegebenheiten, zu außerlogischen Faktoren steht. Ur-
teile werden ja stets von Menschen gefällt, von Menschen einer bestimmten 
Epoche, mit bestimmten persönlichen Erfahrungen, Wertungen, Vorlieben 
und Vorurteilen usw., Voraussetzungen also, die sich prägend im Urteil nie-
derschlagen. In einer Gesellschaft mit intakter, homogener Religiosität etwa 
käme unter Normalbedingungen kein Angehöriger dieser Gesellschaft auf den 
Gedanken, an der Realität des Göttlichen zu zweifeln; dieses hätte, sei es in 
polytheistischer, sei es in monotheistischer Form, für die Menschen die gleiche 
ontische Dignität wie irgendein betastbares materielles Ding. Vielleicht konn-
ten die Ausführungen zu Homer davon einen Eindruck geben. 

In einer Gesellschaft wie der klassisch-griechischen und stärker noch der 
hellenistischen oder auch der gegenwärtigen der Moderne, in der sich jahr-
hundertealte Selbstverständlichkeiten auflösen, finden erregte Debatten zu der 
Frage statt, und es werden extreme Positionen bis hin zur Bestreitung und 
Leugnung jeglicher Realität eines Göttlichen bezogen; auch dies dürfte im 
Laufe meiner Darstellung deutlich geworden sein. Die Überzeugungen und 
das Urteil des Einzelnen, seine Weise, die Realität zu erleben, sind jeweils aufs 
Engste verknüpft mit den herrschenden Auffassungen und den Tendenzen 
seiner Zeit1173; falls hier keine denkende Auseinandersetzung erfolgt, sind sie 
nichts als ein Reflex der die Bezugsgruppe beherrschenden Meinungen, die 
selbst nur ein Ausschnitt aus einer Fülle grundsätzlich vorhandener weiterer 
Standpunkte sind. 

In logischer Hinsicht ist die allgemeine Relativität bzw. Ubiquität des Re-
lationalen bereits von Platon freigelegt und als Dialektik von Einheit und Vielheit 
entwickelt worden. Wie etwa, dem Philebos zufolge, „die Stimme [] bei allen 
wie bei jedem einzelnen eine [ist] und doch auch wieder unendlich an Mannig-

                                                            
1172 A.O., I 36 
1173 Denn „was das Individuum betrifft“, so Hegel, „ist ohnehin jedes ein Sohn seiner Zeit“ 
(Rechtsphilosophie, Vorrede), und dies gilt auch für den Philosophen, so dass Hegel die phi-
losophische Denkbemühung dahingehend definieren kann, dass „sie ihre Zeit in Gedanken 
erfaßt“ (ebd.). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


277 
 

faltigkeit“1174, so sind „dementsprechend [alle] veränderlichen Objekte zu-
gleich Eines und Vieles“1175. Als Einheit von Einheit und Vielheit sind die sinn-
lich-empirischen Dinge, und überwiegend von diesen handeln die Skeptiker, 
in sich relational, bezüglich, haben als Vielheit die Andersheit in sich und ste-
hen als Einsen zugleich in negativer Beziehung, in einem Ausschließungsver-
hältnis zu den anderen dinglichen Entitäten.  

Diese Bezüglichkeit betrifft notwendig auch jede Aussage über empiri-
sche Sachverhalte, denn jedes Urteil ist auf Vorgängiges bezogen. Diese Rela-
tion jeden Urteils auf Vorgaben wird durch die 10 Tropen sozusagen zehnfach 
aspektiert. Als solche Aspekte identifiziert Sextus in einfacher Aufzählung die 
„Unterschiedlichkeit der Lebewesen, [die] Verschiedenheit der Menschen, 
[die] verschiedene Beschaffenheit der Sinnesorgane, [die vielfach variieren-
den] Umstände, [die] Entfernungen und Orte, [die] Quantität und Zurichtung 
der Gegenstände, [die] Relativität [die ja eigentlich Gattung der anderen As-
pekte ist sowie das] ständige oder seltene Auftreten [und als zehnten und letz-
ten Tropus den] aus den Lebensformen, den Sitten, den Gesetzen, dem mythi-
schen Glauben und den dogmatischen Annahmen“1176. 

Aus Raumgründen kann ich aus dieser Vielzahl von Unterscheidungen, 
die Sextus über viele Seiten seines Buches hin entfaltet, nur weniges illustrie-
rend heranziehen (und es wäre auch der Mühe nicht wert, auf alles im Einzel-
nen einzugehen, ist doch die Forschung der Ansicht, dass „die Qualität von 
Sextus‘ destruktiven Argumenten extrem [schwankt]“1177). Was den ersten 
Tropus betrifft, besteht das Argument darin, dass die vielfältigen physiologi-
schen Unterschiede zwischen den Lebewesen und zwischen dem Bau ihrer 
Sinnesorgane die „größte Unverträglichkeit der Vorstellungen [von den Din-
gen] bewirkt“1178. 

Der Zweifel an der Zuverlässigkeit der sinnlichen Wahrnehmung ist seit Pla-
ton und Demokrit ein philosophischer Topos. Demokrit hatte mit der Differen-
zierung von Primär- und Sekundärqualitäten und der Theorie der Bildchen, 
der eidola, die entscheidenden erkenntnistheoretischen Schritte getan Mit 
ihnen hatte er die Unterscheidung zwischen dem Inhalt der Wahrnehmung und dem 
diese verursachenden Gegenstand instituiert und die Subjektivität der Sinnesemp-
findungen erfasst.  

                                                            
1174 Philebos 17 b 
1175 D. Cürsgen: Art. Eine, das [], PL, S. 103 
1176 Ebd., I 36f. (Zusätze Sk.) 
1177 A.A. Long: Art. Skepsis; Skeptizismus. HWPh 9, Sp. 947 
1178 Ebd., I 44 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


278 
 

Von hier ist es nur ein, wenn auch gedanklich erheblicher Schritt zu der 
Überlegung, dass bei den verschiedenen Lebewesen, entsprechend ihrer phy-
siologischen Differenzen, auch die Außenweltwahrnehmung differiert und 
ihnen unterschiedliche Wahrnehmungsbilder liefert. Diesen Schritt vollzieht 
(spätestens) der Skeptizismus, und auf ihm basiert der erste Tropus. In diesem 
Sinne stellt Sextus fest, dass „auch die Verschiedenheit der wichtigsten Kör-
perteile, und besonders der zum Urteilen und Wahrnehmen geschaffenen [al-
so der Sinnesorgane], größte Unverträglichkeit der Vorstellung bewirken 
[kann]“1179, das heißt, dass derselbe Gegenstand, je nach Wahrnehmungsbe-
dingungen, unterschiedlich erscheint. Für seine Behauptung führt Sextus eine 
Reihe von Beispielen an, die vielleicht nicht immer ganz überzeugen, was je-
doch die grundsätzliche Richtigkeit der These nicht beeinträchtigt. 

So verweist Sextus darauf, dass „die Gelbsüchtigen gelb [nennen], was 
uns weiß erscheint, und die Leute mit einem blutunterlaufenen Auge nennen 
es rot“1180. Diese Beobachtung mag seiner ärztlichen Tätigkeit entstammen, 
ebenso wie die andere, dass, „wenn wir von der Seite gegen das Auge drü-
cken, [] die Gestalten, Formen und Größen der sichtbaren Dinge länglich und 
schmal [erscheinen]“1181. Daraus ergibt sich dem Sextus die auf die Ausgangs-
these bezogene Annahme, „daß alle Lebewesen mit schräger und länglicher 
Pupille, wie Ziegen, Katzen usw., die Gegenstände verschieden und nicht so 
vorstellen, wie die Lebewesen mit runder Pupille sie auffassen“1182. Vergleich-
bare Effekte ergeben sich, wenn das die Dinge beleuchtende Licht unterschied-
lich gefärbt ist1183, wenn das Bild des Gegenstandes durch verzerrende Spiegel 
übermittelt wird1184 usw. Was für das Auge gilt, gilt mutatis mutandis für die 
anderen Sinnesorgane, und Sextus erörtert es im Einzelnen für Gehör, Ge-
schmack, Riechen und Tastsinn. Der wohl erstmals von Empedokles themati-
sierte apparative Aspekt der Sinnesorgane1185 ist jedenfalls voll zu Beweusstsein 
gekommen und damit eine Perspektive geschaffen für spätere physiologische 
Einzelforschung. 

Dem heutigen Leser mögen Sextus‘ Betrachtungen trivial erscheinen, sie 
beschäftigen jedoch, auf einem höheren Niveau wissenschaftlicher Informati-
on, die naturwissenschaftlich orientierte Erkenntnistheorie auch heute wieder 
                                                            
1179 Ebd. (Zusatz Sk.) 
1180 Ebd. 
1181 Ebd., I 47 
1182 Ebd. 
1183 Vgl. ebd., I 46 
1184 Vgl. ebd., I 48 
1185 Vgl. zu dieser Leistung des Empedokles oben, Kap. II 6.4.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


279 
 

und erweisen sich damit als historische Vorstufe. So reflektiert etwa die evolu-
tionäre Erkenntnistheorie darauf, dass die Repräsentation der Dinge durch die 
menschlichen Sinne auf die der menschlichen Physis korrespondierende „Welt 
der mittleren Dimensionen“, den „Mesokosmos“, abgestimmt ist, als der 
Sphäre, in der der Mensch sein (Über)Leben zu organisieren hat1186. Mikro-
skopie, das Sehen des Kleinsten, wie Teleskopie, das Sehen des Entfernten, 
sind ihm nur mittels technischer Instrumente möglich. Die Tatsache der An-
gepasstheit der Sinnesleistungen der Lebewesen an ihre spezifischen Umwel-
ten ist im übrigen seit von Uexkülls berühmten Forschungen an Zecken und 
anderem Getier in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts in Zoologie 
und Anthropologie ein Topos, der keiner Erläuterung bedarf1187. Ihren Ur-
sprung hat die Aufmerksamkeit auf derartige Phänomene jedoch in den noch 
unbeholfenen und mitunter sehr schlichten Überlegungen antiker Denker wie 
den Skeptikern, die, im Gegensatz zu den Idealisten, auch auf die materielle 
Bedingtheit des sinnlichen Wahrnehmens aufmerksam sind, über deren Me-
chanismen allerdings erst die physikalischen und physiologischen Forschun-
gen in der Neuzeit wirklichen Aufschluss bringen werden. 

Was die Skeptiker und speziell Sextus anbelangt, so dienen solche Ein-
sichten auch keineswegs als Stimulus vertiefender Beschäftigung mit solchen 
Phänomenen, sondern führen zu der skeptischen Konklusion, dass „wir zwar 
imstande sein [werden] zu sagen, wie der zugrundeliegende Gegenstand von 
uns angesehen wird, wie er aber seiner Natur nach ist, darüber werden wir 
uns zurückhalten“1188. 

Das Argument, dass uns die Natur der Dinge verschlossen bleibt, gilt nicht 
nur für die Ebene der Wahrnehmung, sondern, insofern der skeptische Er-
kenntnisbegriff grundsätzlich empiristisch ist, ebenso für die denkende Er-
kenntnis, sofern sie ja sinnlich, vorstellungsmäßig vermittelt ist. Insofern irrt, 

                                                            
1186 Vgl. Vollmer 1998, S. 161 passim 
1187 Und auch andere jüngere erkenntnistheoretische Richtungen wie der Erlanger Konstruk-
tivismus und der Radikale Konstruktivismus, die Wahrheit nicht als Erfassen der objektiven 
Beschaffenheit ihres Gegenstands definieren, sondern als durch die besondere Beschaffen-
heit unseres Erkenntnisvermögens bedingte Konstruktion der Wirklichkeit, der das Ansich 
der Objekte unaufhebbar transzendent bleibt, knüpfen in letzter Instanz an den Skeptizismus 
an. So sieht Ernst von Glasersfeld, Begründer des Radikalen Konstruktivismus, in der Kritik 
der Sophisten und Skeptiker an der Unzuverlässigkeit der Sinnesorgane elementare kon-
struktivistische Gedanken vorgeprägt (vgl. Wikipedia, Stand 10/2015: Art. Radikaler Kon-
struktivismus mit Vw. auf Glasersfeld: Der RK [1996, S. 59]) – Wie immer sich diese Dinge 
verhalten mögen, es bleibt jedenfalls die Universalität des auf die gegebenen Beschränkun-
gen aufmerksamen und sie hinterfragenden Denkens.  
1188 Ebd., I 59 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


280 
 

wie Sextus in Anlehnung an Demokrit feststellt, auch der Verstand, „weil sei-
ne Führer, die Sinne, irren“1189. Doch dazu an späterer Stelle Genaueres. 

Bereits im ersten Tropus, und durch dessen Thema angeregt, bringt sich 
auch das polemische Moment des Skeptizismus zur Geltung. Zwar hatte Sextus, 
wie gezeigt, als Motiv des Skeptikers das Verlangen nach Ataraxie, nach Be-
freiung von der „durch die Ungleichförmigkeit in den Dingen“ hervorgerufe-
nen Beunruhigung angeführt1190. Aber dieses existentielle, durch die hellenisti-
sche Erfahrung des Orientierungsverlustes in einer überkomplex gewordenen Welt 
ausgelöste Bedürfnis, dessen Bearbeitung statt zu der erhofften Gewissheit nur 
in den gleichwertigen Widerstreit führte, aus dem die ersehnte Seelenruhe nur 
durch Zufall – ein weniger rational gestimmtes Subjekt als unser Skeptiker 
würde vielleicht sagen: als ein Geschenk des Himmels – eintritt, ist nicht das 
einzige und vielleicht nicht einmal das wirkliche Motiv, sondern, wie oben 
formuliert, lediglich eine Art Ursprungsmythos1191. 

Sextus‘ Polemik richtet sich gegen „die aufgeblasenen und selbstgefälli-
gen Dogmatiker“1192, die „zu verspotten [die Skeptiker] nicht verschmä-
hen“1193. Die Dogmatiker verdienen den Spott auf Grund ihres Vernunftstolzes, 
und dass dieser Stolz unbegründet ist, ergibt sich dem Skeptiker eben aus der 
Schwäche des menschlichen Erkenntnisvermögens und speziell aus dem ers-
ten Tropus der Verschiedenheit der Lebewesen. Denn wenn die Vorstellungen 
von der Beschaffenheit der Dinge dermaßen durch die Beschaffenheit der Sin-
nesorgane bedingt sind, wie Sextus aufgezeigt hat, dann „können [wir Men-
schen] auch nicht zwischen unseren Vorstellungen und denen der anderen 
Lebewesen unterscheiden, weil wir selbst ein Glied des Widerstreites sind und 
deshalb eher der entscheidenden Instanz bedürfen, als daß wir selber urteilen 
können“1194. Nicht der Mensch ist die Instanz, die über die Wahrheit bzw. 
Richtigkeit einer Wahrnehmung zu entscheiden vermag, sein vermeintlicher 
Primat gegenüber dem Tier enthüllt sich als Prätention, als Anmaßung einer 
Urteilskompetenz, der er nicht gerecht zu werden vermag. 

Aber Sextus bezieht seine Bestreitung des menschlichen Primats nicht nur 
auf die Sinneswahrnehmungen, sondern auch auf die vom Menschen seit je 
beanspruchte und von Aristoteles mit seiner Doktrin der unterschiedlichen 
seelischen Vermögen untermauerte Suprematie der Vernunft. In einer den da-
                                                            
1189 Ebd., I 128 – Zu Demokrit vgl. oben, Kap. II 8.8. 
1190 Vgl. ebd., I 12 
1191 Vgl. oben, Kap. IV 1.2.1 
1192 Pyrrh. Skepsis I 62 
1193 Ebd. 
1194 Ebd., I 59 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


281 
 

für Empfänglichen als einigermaßen satirisch anmutenden und jedenfalls als 
Provokation gemeinten weitläufigen Argumentation ‚beweist‘ Sextus, dass der 
Hund, „offenbar das ordinärste Tier“1195, nicht nur die Tugend der Gerechtig-
keit und „auch die anderen Tugenden [besitzt], die die Weisen den meisten 
Menschen absprechen“1196, dass vielmehr darin, wie der Hund sein Dasein 
meistert und sogar „die Hippokratische Vorschrift [vorzüglich] befolgt“1197, 
deutlich wird, dass „der Hund wohl vollkommen [ist] hinsichtlich der inner-
lich denkenden Vernunft“1198. 

Und was für den Hund gilt, gilt mutatis mutandis für alle Tiere, und es 
ergibt sich, dass diese „in den Vorstellungen wohl kaum unglaubwürdiger als 
wir [sind]“1199. Und obwohl ja nach skeptischer Überzeugung Erkenntnis nicht 
möglich ist, soll sich, Sextus zufolge, diese Behauptung sogar „vielleicht be-
weisen [lassen], indem man das Argument auf jedes einzelne der vernunftlo-
sen [?!] Tiere anwendet“1200, womit Sextus den Leser jedoch freundlicherweise 
verschont. Einen heutigen Ethologen oder einen philosophisch angehauchten 
Tierrechtler jedenfalls dürften Sextus‘ Ausführungen freuen und ihnen die Ge-
nugtuung geben, mit den eigenen Anschauungen in einer großen, wenn auch 
wenig bekannten und argumentativ recht schlichten Tradition zu stehen. Als 
Argument gegen Sextus‘ Gleichsetzung von menschlicher und tierischer Ver-
nunft könnte heute noch mehr als damals der vielleicht sarkastisch wirkende 
Hinweis auf den Sachverhalt dienen, dass zwar der Mensch die Tiere studiert 
(und instrumentalisiert, eingeschlossen die Tendenz zur Ausrottung mancher 
Arten), dagegen nicht umgekehrt bzw. nicht in gleicher Weise die Tiere den 
Menschen.  

Dem philosophiehistorisch Interessierten wird zudem in der skeptischen 
Abweisung jeder objektiven Urteilsinstanz die Nähe zur sophistischen Denkweise 
auffallen, wie sie sich etwa in Protagoras‘ berühmtem Homo-mensura-Satz aus-
spricht, das heißt in der Behauptung, „der Mensch sei das Maß aller Dinge“1201. 
                                                            
1195 Ebd., I 63 
1196 Ebd., I 68 
1197 Ebd., I 71 
1198 Ebd., I 72 
1199 Ebd., I 76 
1200 Ebd., I 77 
1201 Der Satz ist überliefert durch Sextus Empiricus (Adv. math. VII 60) wie auch bereits durch 
Platon im Theätet; Platon widmet der Kritik des Satzes einen wesentlichen Teil dieses Dia-
logs. In voller Länge lautet die Aussage: „Er [d.h. Protagoras] behauptet nämlich, der Mensch 
sei das Maß aller Dinge, der seienden, daß sie sind, der nicht seienden, daß die nicht sind“ 
(152 a). Die Diskussion um den schwer zu interpretierenden Satz dreht sich in der gegenwär-
tigen Forschung u.a. um die Frage, ob unter ‚der Mensch‘ (ánthropos) „der Mensch als Indi-

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


282 
 

Die in der Bestreitung einer höheren Instanz liegende Subjektivierung des 
Wahrheitsbegriffs (‚Wahr ist, was ein jeder dafür hält‘) wird hier durch die 
Skepsis in Gestalt des Sextus radikalisiert, indem dieser die Kritik an ange-
maßter Autorität auf den Menschen selbst ausdehnt. Seine Argumentation 
zeigt sich als die späte Frucht griechischer Aufklärung, die dem stoischen Kult 
kosmischer Fatalität ebenso wie der Hypertrophie des Einen im Neuplatonis-
mus und vielleicht auch den neuen religiösen Tendenzen zur transzendenten 
Verankerung des Daseins entgegenzuwirken versucht.  

Wie Sextus‘ Subsumption der zehn Tropen unter den Tropus der Relativi-
tät andeutet, sind die Tropen durchweg nach diesem Muster der nur relativen 
Geltung eines jeden Arguments konzipiert. Stets ist der Weg zu wirklicher Er-
kenntnis, zu dem, was die Dinge ihrer Natur nach (‚phýsei‘) sind, durch Be-
dingtheiten versperrt. Wie die Unterschiede in der physischen Ausstattung 
von Mensch und Tier ein objektives, sozusagen standpunktfreies Erfassen der 
Realität verhindern, so desgleichen die im zweiten Tropus fokussierte „Ver-
schiedenheit der Menschen [untereinander]“1202, ferner „die Verschiedenheit 
der [einzelnen] Sinne“ (3. Tropus)1203, denn Auge und Ohr können sich, da sie 
unterschiedliche Qualitäten wahrnehmen, nach Sextus‘ Auffassung nicht 
wechselseitig korrigieren, darüber hinaus die Verschiedenheit der Umstände 
der Urteilenden wie „des naturgemäßen oder widernatürlichen Zustandes, 
des Wachens oder Schlafens, der Altersstufen, der Bewegung oder Ruhe, des 
Hassens oder Liebens, des Hungrig- oder Sattseins [usw.]“ (4. Tropus)1204. 

Sextus wird nicht müde, dergleichen nach skeptischer Auffassung unsere 
Urteile determinierende und relativierende Bedingungen samt dazugehöriger 
Beispiele zusammenzutragen – und natürlich darf auch der die antike Er-
kenntniskritik seit Demokrit oder früher durchziehende Fall nicht fehlen, dass 
„derselbe Honig mir süß [erscheint], den Gelbsüchtigen [jedoch] bitter“1205, 
wie auch das bis heute beliebte Argument, dass „dasselbe Ruder im Wasser 
gebrochen, außerhalb des Wassers gerade [erscheint]“ (5. Tropus)1206. 

                                                                                                                                                                                          
viduum [oder aber] der Mensch ‚als solcher‘ zu verstehen [sei]“ (Kerfeld/Flashar, in: Grund-
riss 2/1, S. 32). Vgl. dort auch die ausführliche Darstellung des aktuellen Diskussionsstands. 
1202 A.O., I 79 
1203 Ebd., I 91 
1204 Ebd., I 100 – Man fragt sich hier auch nach dem Sinn der Rede vom naturgemäßen und 
widernatürlichen Zustand, hat doch Sextus selbst kurz zuvor noch in Frage gestellt, „ob es 
eine Natur gibt“ (I 98). 
1205 Ebd., I 101 
1206 Ebd., I 120 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


283 
 

Ich verzichte auf die Darstellung der weiteren Tropen aus der von Sextus 
übernommenen Zehnergruppe, will aber an den beiden zuletzt genannten Bei-
spielen das erkenntnistheoretische Defizit des Skeptizismus sichtbar machen. Aus 
der richtigen Einsicht, dass alles Wahrnehmen und Beobachten unter be-
stimmten Bedingungen steht, die das Beobachtungsergebnis beeinflussen (z.B. 
rundes oder spitzes Auge!), leitet der Skeptizismus nicht das Postulat mög-
lichster methodischer Selbstkontrolle des Beobachters ab, sondern gelangt 
zum Postulat der Zurückhaltung des Urteils über die Natur des wahrgenom-
menen Gegenstandes, das heißt, er behauptet die Nichterkennbarkeit der Din-
ge und ruft als Konsequenz zum Verzicht auf die Erkenntnisanstrengung auf: 
Auch dies ist zweifellos eine Form des Dogmatismus.  

Aus dem Beispiel des Honigs etwa schließt Sextus auf die subjektive Be-
schränktheit des Wahrnehmens: Dem Gesunden erscheint er süß, dem Kran-
ken aber bitter – also lässt sich nicht bestimmen, wie der Honig ‚an sich‘ 
schmeckt. Der Fall ist insofern interessant, als er eine Analogie darstellt zu ei-
nem von Platon im Theätet im Kontext der Diskussion über den Homo-mensura-
Satz des Protagoras angeführten Fall. An der Stelle des Honigs figuriert hier 
der Wein, der dem gesunden Sokrates süß, dem kranken aber bitter schmeckt. 
Das den Sextus umtreibende Problem der objektiven Wahrnehmung erledigt 
Platon mit einem Satz: „Der Gegenstand aber muß, wenn er süß oder bitter 
oder dergleichen wird, es für jemanden werden; denn süß zu werden, aber für 
niemanden süß, ist unmöglich“1207. Mit anderen Worten: Die Frage nach der 
Objektivität einer an die Wahrnehmung gebundenen und ohne eine solche gar 
nicht existenten Qualität ist eine sinnlose Frage; die Vorstellung eines sinnli-
chen Ansich ist eine contradictio in adiecto. Für Platon weist der Sachverhalt da-
rauf hin, dass Wahrnehmung, als subjektgebundener Vollzug, kein wahrhaftes 
Wissen ergibt und solches woanders gesucht werden muss, für Sextus bedeu-
tet es, dass überhaupt kein Wissen zu erlangen ist. Die Problematik von Pla-
tons Position wurde an anderer Stelle erörtert1208, das hier liegende generelle 
Problem, das auch die Skepsis verfehlt, sei hier angefügt. Die Einsicht in die 
subjektive Beschränktheit der Wahrnehmung ist ein als erster Schritt zur Er-
kenntnis notwendiger Vorbehalt. Der zweite, wissenschaftlich fördernde Schritt 
bestünde darin, etwa nach der Ursache des unterschiedlichen Sensoriums 
beim Gesunden und Kranken zu fragen. Auf diese Weise käme man in Rich-
tung auf eine Physiologie der Geschmacksqualitäten. 

                                                            
1207 Theätet 160 b 
1208 Vgl. oben, Kap. III 1.5.1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


284 
 

Das Gleiche gilt für das gebrochen erscheinende Ruder. Hier wäre zu-
nächst eine sorgfältige Beobachtung anzustellen. Es würde sich zeigen, dass das 
Ruder nur dann im Wasser gebrochen erscheint, wenn es zum Teil aus dem 
Wasser herausragt und zudem von außerhalb des Wassers betrachtet wird, 
und dass ferner der Knick im Bild des Ruders nicht an einer bestimmten Stelle 
desselben, sondern stets an der Grenze der beiden ‚Medien‘ Luft und Wasser 
erscheint, also am Ruder, je nachdem, wie tief es eingetaucht ist, sozusagen 
wandert, das Ruder ‚als solches‘ also gar nicht betrifft. Ebenfalls erscheint kei-
ne Brechung, wenn sich Ruder und Beobachter beide unter Wasser befinden. 
Dass das Ruder in der Tat gerade ist, ließe sich auch mit Hilfe des Tastsinns 
ermitteln, der den vom Gesichtssinn vorgegaukelten scharfen Knick als Fehl-
beobachtung erweisen würde (Hier zeigt sich im übrigen ein Mangel des 3. 
Tropus, der darauf abstellt, dass die verschiedenen Sinne sich nicht gegensei-
tig unterstützen können, da sie unterschiedliche Wahrnehmungsformen re-
präsentieren. Es manifestiert sich hier die Überlegenheit von Platons Gedan-
ken der Vereinigung der sinnlichen Gegebenheiten in der „Ähnlichkeit und 
Unähnlichkeit und Identität und Verschiedenheit“1209 erfassenden ‚Seele‘). 
Von diesen Maßnahmen zur ‚Rettung‘, das heißt zur Aufklärung des Phäno-
mens der Brechung1210 wäre es nur ein vielleicht nicht eben kleiner Schritt zu 
der Hypothese, dass es die unterschiedlichen vom Licht durchlaufenen Medi-
en sind, die das Bild verzerren. Dies wäre der Schritt zur wissenschaftlichen Optik. 

Ob ein solcher Schluss auf der Basis der atomistischen Bildchentheorie 
oder in Anknüpfung an Aristoteles‘ Reflexionen über die Wahrnehmung in 
den Parva Naturalia, wo dem Licht die Bewegung abgesprochen wird1211, mög-
lich wäre, bleibe dahingestellt. Jedenfalls wird er vom Skeptizismus nicht vollzo-
gen. 

Von mehr als bloß erkenntniskritischem Interesse ist der zehnte und letzte 
Tropus der ersten Gruppe1212, der sich, Sextus zufolge, „vor allem auf das Ethi-
sche erstreckt“1213. Mit diesem Terminus fasst er verschiedene Aspekte zu-
sammen, die er unter die Titel Lebensformen, Sitten (Gewohnheiten), Gesetze, my-
thischer Glaube sowie dogmatische Annahmen fasst. Nach dem Muster der ande-
ren Tropen konstruiert er auch hier Gegensätze, ‚Unverträglichkeiten‘, und 

                                                            
1209 Theätet 186 a 
1210 Zum Gedankenmotiv der ‚Rettung der Phänomene‘ vgl. oben, Kap. II 5  
1211 Vgl. a.O., 446 b 
1212 Vgl. a.O., I 145ff. 
1213 Ebd., I 145 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


285 
 

zwar solche, die innerhalb der jeweiligen Bereiche liegen, wie auch solche zwi-
schen einem und dem anderen Bereich1214. 

So setzt Sextus, um einige Beispiele zu geben, als Sitten gegeneinander 
etwa, dass „die Perser es für schicklich [halten], leuchtend gefärbte, fußlange 
Kleidung zu tragen, wir [Griechen] dagegen für unschicklich“1215, und dass 
„die Inder ihren Frauen öffentlich beischlafen, die meisten anderen dagegen 
das für unschicklich [halten]“1216  (die Wahrheit des hier den Indern zuge-
schriebenen Brauchs entzieht sich der Nachprüfung). Als Gesetze setzt er etwa 
entgegen die römische Regelung, dass, „wer das väterliche Vermögen aus-
schlägt, [] nicht für die Schulden des Vaters [haftet], [dagegen] bei den Rho-
diern haftet er [der gesetzliche Erbe] immer“1217, ferner das schon erwähnte 
Gesetz der Taurer, „die Fremden der Artemis zu opfern“1218, während es bei 
den Griechen „verboten [sei], bei einem Heiligtum einen Menschen zu tö-
ten“1219. Des Weiteren verweist Sextus auf Gegensätze in den Lebensformen, 
etwa von Spartanern und italischen Griechen1220; Letztere waren für ihre 
prachtliebende und verschwenderische Lebensweise bekannt. Als Beispiele für 
Widersprüche innerhalb dogmatischer, das heißt philosophischer Annahmen 
nimmt Sextus die uns wohlbekannten Fälle an, „daß die einen behaupten, es 
gebe nur ein Element, die anderen, es gebe unendlich viele, und die einen, die 
Seele sei sterblich, die anderen, sie sei unsterblich“1221, und schließlich glaub-
ten die einen an göttliche Vorsehung, während die anderen sie ablehnten1222.  

In gleicher Weise widersprechen sich in vielfacher Überschneidung die 
Normen und Handlungen zwischen den verschiedenen Gebieten. So stehen 
Sitten (eines Landes) und Gesetze (eines anderen) in Opposition, z.B. „bei den 
Persern [ist] die Männerliebe Sitte, bei den Römern dagegen [ist] sie verboten; 
bei uns [also den Griechen] ist der Ehebruch verboten, bei den Massageten da-
gegen [verhält] sich die überlieferte Sitte ihm gegenüber gleichgültig [] Und 

                                                            
1214 Eine vertiefte Diskussion zur Ethik im weiteren Sinne bringt Sextus im Schlussteil des 3. 
Buches seines Grundrisses, im Anschluss an die Kritik der Naturforschung (vgl. a.O., III 168-
280) 
1215 Ebd., I 148 
1216 Ebd. 
1217 Ebd., I 149 
1218 Ebd. 
1219 Ebd. – Vgl. auch oben, Kap. I 7.4 
1220 Vgl. a.O., I 150 
1221 Ebd., I 151 
1222 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


286 
 

bei den Ägyptern heiratet man seine Schwester, was bei uns gesetzlich verbo-
ten ist“1223. 

Einen Gegensatz zwischen Lebensform und Gesetz glaubt Sextus darin zu 
finden, dass „die Freistilringer sich aufgrund ihrer Lebensform gegenseitig 
schlagen, obwohl es gesetzlich untersagt ist, einen freien und wohlgeborenen 
Mann zu schlagen“1224 –  hier zeigt sich allerdings ein gewisser Hang des Sex-
tus zu Sophismen, der ihm auch von anderen Interpreten bescheinigt wird1225. 
Und „der dogmatischen Annahme widerspricht die Lebensform, wenn die Sport-
ler nach Ruhm als einem Gut streben und seinetwegen ein mühevolles Leben 
auf sich nehmen, während viele der dogmatischen Philosophen behaupten, 
der Ruhm sei etwas Niedriges“1226. Ferner, und damit soll die Beispielsamm-
lung ihr Bewenden haben, setzen die Skeptiker „das Gesetz [] dem mythischen 
Glauben entgegen, wenn die Dichter die Götter Ehebruch und Männerliebe 
treiben lassen, während das Gesetz bei uns diese Dinge untersagt“1227. 

Dies mag an Beispielen für Entgegensetzung im „ethischen“ Feld genü-
gen. Sextus bringt noch zahlreiche weitere Exempel, und auch er betont, sich 
auf wenige Fälle beschränkt zu haben. Ich habe die Darstellung so relativ aus-
führlich angelegt, weil sich aus diesem 10. Tropus ein qualitativ neuer Aspekt 
ergibt. Erschienen die vorhergehenden Tropen als bloße erkenntnistheoreti-
sche Vorbehalte, als Beiträge zu einem ziemlich akademischen Disput unter 
Philosophen, so verweist dieser Tropus auf eine veritable Kulturkrise. Was Sex-
tus dem Leser als virtuoses Spiel der Gegensatzbildung vorführt, lässt sich als 
Ausdruck der Erosion kultureller Identität auf Grund der hellenistischen Ent-
grenzung des Lebens interpretieren. Die hellenistischen Großreiche und 
nochmals verstärkt das römische Reich zwingen die unterschiedlichsten Le-
bensformen und Traditionen unter eine politische Ordnung. Dies ergibt staatli-
che Einheiten von großer kultureller Heterogenität. Und indem auf diese Wei-
se die gegensätzlichsten Lebensformen und Wertvorstellungen in die allge-
meine Sichtbarkeit gezogen werden, ohne ihre Geltung durch eine politische 
Abgrenzung stabilisieren zu können, relativieren sie sich im Bewusstsein der 
Betroffenen gegenseitig – und es relativiert sich damit auch das je eigene kul-
turell-normative Setting.  

                                                            
1223 Ebd., I 152 – Die Massageten waren Volksstämme östlich des Kaspischen Meeres. 
1224 Ebd., I 156 
1225 Vgl. den Hinweis bei Hossenfelder, a.O., S. 34 
1226 A.O., I 158 (Hervorh. Sk.) 
1227 Ebd., I 159 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


287 
 

Die alte, die Identität der Griechen sichernde Entgegensetzung von Grieche 
und Barbar muss in der ‚globalisierten‘ Welt des Hellenismus vollends obsolet werden, 
gerade auch und weil die griechische Kultur für die in den Völkerverband ein-
tretenden Populationen paradigmatisch wird. Der Skeptizismus lässt sich in 
diesem Sinne als Symptom einer Identitätskrise deuten, die in einen Kulturrelati-
vismus mündet. Das ist wohl nicht ganz unähnlich der gegenwärtigen Situati-
on: Heute übt die sich globalisierende und zumindest in den Kommunikati-
onsnetzen und der Wirtschaftsweise schon global gewordene, wenn auch 
nicht staatlich integrierte westliche Zivilisation einen ungeheuren kulturellen 
Assimilationsdruck aus, dem andere, in uralten Traditionen lebende Kulturen 
wie etwa die japanische oder die chinesische wenig entgegenzusetzen haben. 
Zusammen mit der technisch geprägten Lebens- und Wirtschaftsweise expor-
tiert der Westen heute zwar nicht mehr, wie zu kolonialen Zeiten, seine Reli-
gion, aber seine politischen und sozialen Grundwerte: Arbeitsethos, persönli-
che Freiheitsrechte, Gleichberechtigung von Mann und Frau, Demokratie, 
Freiheit der Religionswahl, Toleranz gegenüber partikulären Lebensentwür-
fen, Pressefreiheit, die Ideen allgemeiner Wohlfahrt und Bildung usw., kurz: 
seine selbstbewusste Rationalität1228. Das gesamte Problem des Islamismus, sei-
nes blindwütigen Terrors und seines Hasses auf den Westen, lässt sich als ver-
zweifelter Kampf gegen den vom Westen ausstrahlenden, anscheinend alter-
nativlosen und unwiderstehlich wirkenden Assimilationsdruck interpretieren. 
Nirgends manifestiert sich diese Situation deutlicher als in der Terrorbewe-
gung Boko Haram, deren Name ja programmatisch Westliche Bildung ist Sünde 
bedeutet. Das heutige westliche Äquivalent zu der skeptischen Indifferenz ge-
genüber der Wahrheit bzw. Unwahrheit der Kulturen ist die vor einigen Jah-
ren populär gewesene  Ideologie des Kulturrelativismus und Multikulturalis-
mus als selbst transitorischer Reflex auf die Welt im Umbruch. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
                                                            
1228 Vgl. zur Rationalität als okzidentalem Grundmotiv: S. Vietta: Rationalität – eine Weltge-
schichte. Europäische Kulturgeschichte und Globalisierung (2012) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


288 
 

5.3 Bekämpfung der Philosophie mit ihren eigenen Mitteln  
und Verwerfung von Naturforschung und Ethik 

5.3.1 Unausdrückliche Anknüpfung an Aristoteles 

Im Laufe der Zeit, seitdem in Platon die Philosophie zum Bewusstsein ihrer 
selbst und zur Blüte gekommen war, hatte sich eine Art Kanon ihrer Eintei-
lung in die Disziplinen Logik, Physik und Ethik herausgebildet. Diese Eintei-
lung reproduziert Sextus Empiricus auch im Grundriss der Pyrrhonischen Skep-
sis. Dort bildet sie aber nur eine Unterabteilung des Ganzen. In der Vorstel-
lung seiner Schrift, die insgesamt drei Bücher umfasst, gliedert Sextus zu-
nächst das Feld in „eine sogenannte allgemeine und eine sogenannte spezielle 
Erörterung der skeptischen Philosophie“1229.  
 In der allgemeinen Erörterung entwickelt er „den Charakter der Skep-
sis“1230 hinsichtlich ihres Begriffs, ihrer Prinzipien, ihres Ziels usw. Diesen all-
gemeinen Teil, der das erste der drei Bücher des Grundrisses umfasst, habe ich 
in den beiden vorhergehenden Kapiteln dargestellt. „In der speziellen Erörte-
rung“, so Sextus weiter, wird „jedem einzelnen Teil der sogenannten Philoso-
phie [n.b.!] [widersprochen]“1231. Diese Erörterung umfasst die Bücher II und 
III. Von diesen enthält Buch II die im engeren Sinne logischen und erkenntnis-
theoretischen Einwände gegen die sogenannten Dogmatiker; Buch III gliedert 
sich in eine Kritik der tradierten Naturphilosophie („Der physikalische Teil“) 
und eine Kritik der tradierten ethischen Systeme und Lösungsansätze („Der 
ethische Teil“, ab Kap. III 168). 

Im Rahmen des Themas der vorliegenden Schrift ist insbesondere das 
Verhältnis der Skeptiker zu den die frühe Philosophie prägenden naturfor-
scherischen Ansätzen von Interesse. Um jedoch die diesbezügliche skeptische 
Argumentation deutlich werden zu lassen, soll zuvor ein Blick auf einige spe-
ziellere logisch-erkenntnistheoretische Thesen des Skeptizismus geworfen 
werden. 

Bereits im einführenden Kapitel über die Skeptiker war angeklungen, 
dass diese, entgegen ihrer vorgeblichen Ablehnung jeglichen ‚Dogmatismus‘, 
sich doch affirmativ auf bestimmte Lehrstücke der Überlieferung, und zwar 
besonders auf die Logik des Aristoteles beziehen. Dies erfolgt, wie nahelie-
gend, unausdrücklich, implizit, indem sie bestimmte der von Aristoteles frei-
gelegten logischen Prinzipien für ihre philosophische Intention einsetzen, die 
                                                            
1229 A.O., I 5 
1230 Ebd. 
1231 Ebd., I 6 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


289 
 

Unentscheidbarkeit der von ihnen konstruierten Fälle von Isosthenie, des 
gleichwertigen Widerstreits, nachzuweisen – und dabei Aristoteles‘ eigene 
Auffassung konterkarieren. 

Aristoteles hatte, wie in den ihm gewidmeten Kapiteln gezeigt, in seinen 
logischen Abhandlungen die Doktrin vom wissenschaftlichen Schließen (in 
der Analytica priora) und wissenschaftlichen Beweisen (in der Analytica posteri-
ora) entworfen1232. Der Glaube an die Möglichkeit von Wissenschaft setzt den 
an die Möglichkeit von Erkenntnis und Wahrheit voraus. Diese Möglichkeit 
bestreiten die Skeptiker jedoch, nicht ohne mit sich selbst in Widerspruch zu 
geraten, denn die Bestreitung der Wahrheit impliziert selbst den Anspruch auf 
Wahrheit und führt somit zum Selbsteinschluss bzw. zur Selbstaufhebung. Ihre 
Strategie ist in der Essenz die Bestreitung und Widerlegung der Beweisbarkeit bzw. 
der Beweis der Unbeweisbarkeit von als wissenschaftlich intendierten Sätzen. Im Sin-
ne solchen negativen Beweisens nennt Sextus etwa die Konstruktion von das 
Denken quasi vor die Wand setzenden Isosthenien „das Hauptbeweisprinzip 
der Skepsis“1233. Doch muss auch die Realität, die Unauflösbarkeit, der Iso-
sthenien bewiesen werden und gleichfalls die Geltung aller anderen Bestrei-
tungen. Und zu diesem Zweck bedienen sich die Skeptiker, man möchte sa-
gen: ungeniert, aller erreichbaren traditionellen Argumente, unter anderem 
der von Aristoteles, wenn nicht entdeckten, so doch erstmals systematisch reflektier-
ten Figuren logischer Widersprüchlichkeit wie des infiniten Regress, des Circulus 
vitiosus,  der Petitio principii.  Das bedeutet nach der skeptischen Qualifizierung 
der Philosophien nichts anderes, als dass die Skeptiker sich der Erkenntnisse, 
der logischen Prinzipien, der als Dogmatiker rubrizierten Philosophen bedie-
nen, um deren scheinbar verfehltes Denken in Frage zu stellen – ein wider-
sprüchliches und inkonsequentes Verfahren, zumal Sextus, wie zitiert, deren 
Denken oft abschätzig als „die sogenannte Philosophie“ abwertet1234.  

Was die Skeptiker mit Aristoteles und anderen Vorgängern nicht nur ver-
bindet, sondern worin sie jene übertreffen, ist das Bewusstsein der Bodenlosig-
keit des Denkens. Ein jedes Argument ist hinterfragbar, ein jeder Satz ist als Satz 
bestimmt und enthält seine eigene Limitation, setzt damit ‚virtuell‘ seine Nega-
tion, sein Anderes. Wer das Sein des Einen aussagt, impliziert logisch, wie 
schon aufgezeigt1235, das Sein des Vielen, und er wirft implizit ebenso die Frage 
nach Mitte und Übergang zwischen beiden auf (Sind Zwei bereits Viele, und 

                                                            
1232 Vgl. oben, Kap. III 2, insbesondere 2.4.2 
1233 A.O., I 12 
1234 A.O., I 6; II 1; 12; 205; III 1 passim 
1235 Vgl. oben, Kap. III 1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


290 
 

wenn nicht, was sind sie und mit welcher Zahl und Menge beginnt das Viele?) 
und nicht weniger auch die Frage nach Sein und Nichtsein (Ist das Eine oder 
ist es nicht, ist das Viele oder ist es nicht?). Um des Erhalts der Möglichkeit von 
Erkenntnis und Wahrheit willen zieht Aristoteles dem Denken das Fundament 
der beweisunbedürftigen Axiome und Prinzipien ein, wie sie im Satz des Wider-
spruchs und im Satz vom ausgeschlossenen Dritten vorliegen. Die Skeptiker da-
gegen spielen die Bodenlosigkeit der Reflexion voll aus, indem sie jedes Ar-
gument in den Widerspruch treiben, ad absurdum führen. Aber auch sie kön-
nen dies nur mittels Argumenten tun. Diesen Widerspruch lasse ich auf sich 
beruhen. Vielmehr sollen im Folgenden einige der gewichtigeren Argumente 
der Skeptiker vorgestellt und kritisch diskutiert werden. 

Sextus beginnt seine systematische Destruktion der dogmatischen Philo-
sophie, das heißt der Denkform, die an die Erkennbarkeit von Wahrheit 
glaubt, damit, dass er eine Kluft zwischen den Begriffen Erkennen und Denken 
aufreißt. Den Unterschied beider bestimmt er dahingehend, dass „einfach das 
Denken“ nichts „über die Wirklichkeit der in Rede stehenden Dinge [aus-
sagt]“1236, wogegen das Erkennen „mit dem Denken auch das Setzen der Wirk-
lichkeit der in Rede stehenden Dinge“1237 impliziere. 

Das Argument ist raffiniert. Wie es zu verstehen ist, soll zunächst an ei-
nem Beispiel aus der Mathematik erläutert werden. Nehmen wir an, es stelle 
sich die Frage nach der Summe der Innenwinkel im Dreieck. Der in der Ma-
thematik Unbewanderte wird einige Betrachtungen anstellen, aber zu keinem 
klaren Ergebnis gelangen. Diesen Vollzug bezeichnet Sextus hier als bloßes 
Denken (ob der Begriff Denken dafür zu Recht benutzt wird, bleibe dahinge-
stellt). Der mit mathematischem Denken Vertraute wird zur Lösung der ge-
stellten Aufgabe die verschiedenen Beweisschritte durchgehen und schließlich 
zur Gewissheit gelangen, dass die Winkelsumme zwei rechten Winkeln ent-
spricht1238. Seine Erkenntnis impliziert somit die Behauptung der Existenz des 
Sachverhalts. Wird dies Ergebnis dem Kenntnislosen mitgeteilt, mag er es ak-
zeptieren oder als ihm unwahrscheinlich vorkommend bestreiten. Da er den 
Beweisgang aus eigener Kraft  nicht vollziehen kann, bleibt ihm das Zutreffen 
der Erkenntnis, in Sextus‘ Formulierung: die ‚Wirklichkeit‘ der Sache, ver-
schlossen. Wird er nun in den Beweisgang eingeführt und gelingt ihm dessen 
gedanklicher Nachvollzug, gewinnt das Ergebnis auch für ihn Realität und 

                                                            
1236 A.O., II 4 
1237 Ebd. 
1238 Das einfachste Beweis- und Berechnungsverfahren besteht darin, die Hypotenuse des 
Dreiecks als Diagonale eines regelmäßigen Vierecks a, b, a‘, b‘ zu betrachten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


291 
 

verweist alle anderen zuvor für möglich gehaltenen Lösungen in die Nicht-
existenz: Es existiert nur die eine, die zutreffende Lösung, und sie existiert nur 
für den, der sie erkennend gefunden hat. 

Mit diesem Begriff von Erkenntnis als Setzen der Realität des Erkannten tritt 
Sextus an die dogmatischen Positionen heran. Als Beispiel wählt er die Pole-
mik der Stoiker gegen die Epikureer, und zwar gegen deren Behauptungen, 
erstens, „die Substanz sei diskret“1239, zweitens, „der Gott kümmere sich nicht 
um das Weltgeschehen“1240 und drittens, „die Lust sei ein Gut“1241. Die ge-
wählten Beispiele, die grundlegende Überzeugungen der Epikureer betreffen, 
sind uns aus der Darstellung zu Epikur bereits bekannt. Allenfalls die auf die 
Substanz bezügliche Frage bedarf einer kurzen Erläuterung. 

Das angeführte Problem betrifft die in ihrer historischen Genese bereits 
dargestellte Alternative1242 von der Diskretheit (Abgetrenntheit) oder Kontinu-
ität der Substanz und geht bis auf die Eleaten zurück, für welche die Substanz 
(das heißt die sub-stantia, das [der Erscheinungswelt] zugrunde Liegende) das 
Sein, und dieses kontinuierlich, also Eines, war1243. Dagegen dachte der Ato-
mismus, zu dem Epikur sich bekennt, die Substanz als diskret und gelangte so 
zu den Atomen und damit zur Vielheit des substantiell Seienden, worin Aris-
toteles, ungeachtet seiner philosophischen Ablehnung des atomistischen An-
satzes, ihm mit der Ansetzung der Dinge als individueller, in ihrem Sein teleo-
logisch bestimmter und als solcher unteilbarer Substanzen in gewisser Weise 
folgte (Leibniz wird in der Neuzeit mit der Monadenlehre den atomistischen 
und den aristotelischen Ansatz originell miteinander verbinden). 

Was den sachlichen Gehalt der drei Probleme anbelangt, so halten sie, 
unabhängig von der Kontroverse zwischen Stoizismus und Skeptizismus, als 
metaphysische einer kritischen Analyse allesamt nicht stand. Gegenstand der 
ersten beiden Argumente, also der Aussagen über die Beschaffenheit der Sub-
stanz sowie über die Natur Gottes, sind vermeintliche Entitäten, die zumin-
dest aus philosophischer Perspektive (so es eine solche wirklich gibt), den 
Charakter von Gedankendingen, von Projektionen im lateinischen Sinn des Wor-
tes, haben (wenn ihnen auch eine gewisse logische Notwendigkeit innezu-
wohnen scheint), es sind Hypostasen der Vorstellungen eines allgemeinen 
Zugrundeliegenden und eines schlechthin Mächtigen und Umfassenden. Sol-

                                                            
1239 Ebd., II 5 
1240 Ebd. – Vgl. zu Sextus‘ Haltung zum Problem der Existenz Gottes unten, Kap. III 5.3.3. 
1241 Ebd. 
1242 Vgl. oben, insbesondere Kap. II 8.4f. 
1243 Vgl. oben, Kap. II 4.3ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


292 
 

chen Gedankendingen wie irgendeinem empirischen Gegenstand bestimmte 
Eigenschaften zuweisen zu wollen, ist vergleichbar mit dem Versuch der Be-
schreibung eines Alien.  

Was den dritten Fall, den der Wertbestimmung der Lust, betrifft, verhält 
es sich im Grunde analog. Nur wird hier nicht ein transzendenter, als existie-
rend imaginierter Gegenstand, sondern ein jedermann vertrauter psychophy-
sischer Zustand zu einer Natur sui generis hypostasiert und auf seinen allge-
meinen Charakter, genauer seinen Wert, befragt. Lustzustände sind aber indi-
viduell und dazu in jeder Hinsicht ambivalent, insofern sie mit den gegensätz-
lichsten Strebungen und Handlungen verbunden sein können: Der Sadist 
empfindet Lust in der Ausübung von Grausamkeit, der Schöpferische in der 
Hervorbringung etwa eines ästhetisch ansprechenden Werkes, der Mitleidige 
findet Lust in Form persönlicher Genugtuung in der Hilfe für ihrer Bedürftige, 
ein Vierter in etwas beliebig anderem. Und was den einzelnen Lust- oder 
Glückszustand anbelangt, ist er als Affekt, als Emotion, als seelische Bewegt-
heit also, wie alle endliche Bewegung zeitlich begrenzt; er vergeht binnen kur-
zem. So zeigt sich die Lust nur als Begleiterscheinung, die ihren Wert nicht in 
sich haben kann, sondern ihn durch den Wert der Handlung empfängt, mit 
der sie einhergeht. Da enthüllt sich denn die sadistische Lust in ihrem Unwert 
und die helfende Lust in ihrem positiven Gehalt. Über die Ambivalenz und 
Futilität der Lüste hatte aber bereits Epikur selbst gehandelt, so dass Sextus 
hier offene Türen einrennt. Philosophisch sinnvoll ließe sich Lust allenfalls 
mittels einer Phänomenologie der mit dem Begriff verbundenen Vorstellungen 
und Zustände thematisieren. 

Aber den antiken Denkern, und zu diesen gehören die Skeptiker eben 
noch, stehen weder die hier angewandten kritischen Mittel, die man als Sinn-
kriterien bezeichnen könnte, noch die Phänomenologie zur Verfügung. Das 
kritische Verfahren wird erst durch Kant in vollem Maße ausgebildet, und wer 
die Geschichte der Philosophie ein wenig kennt, weiß, dass der bezüglich Got-
tes formulierte Dissens unter dem Begriff der Theodizee die Philosophen bis hin 
zu Leibniz beschäftigt hat; Letzterem verdanken wir bezeichnender Weise so-
gar ein Werk dieses Titels, eine im Grunde nicht zur Philosophie, sondern zur 
voraussetzungsbehafteten philosophischen Theologie gehörende Reflexion 
über die Frage der Macht oder Ohnmacht eines als absolut vorgestellten We-
sens, anders gesagt, um den Versuch, einen der Vorstellung eines solchen We-
sens inhärierenden Widerspruch begrifflich zu entschärfen. 

Die Skeptiker sind unter den Ersten, die nicht lediglich dem seit den Zei-
ten Heraklits virulenten und sich mit jedem neuen Denkansatz ausweitenden 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


293 
 

Streit der philosophischen Schulen eine weitere Stimme hinzufügen, sondern 
die aus der im Lauf der Zeit entstandenen Kakophonie die Konsequenz ziehen 
und grundsätzliche erkenntniskritische Aspekte in den Mittelpunkt ihres 
Denkens rücken, und insofern ist die spätere Philosophie, als Unternehmen 
der Befreiung des Bewusstseins von chimärischen Begriffen genommen, ihnen 
als Anregern dauerhaft zu Dank verpflichtet. Im gewählten Beispiel der be-
haupteten stoisch-epikureischen Aporetik setzt Sextus seinen Aufweis von de-
ren Unlösbarkeit formallogisch an. Er argumentiert von der angesprochenen, 
ganz formalen Bestimmung her, dass Erkenntnis das Setzen des Erkannten als 
real impliziert und deduziert die These, dass der Stoiker, wenn „er diese Din-
ge [] erkannt [habe]“, damit zugleich behaupte, „sie existierten wirklich“1244; 
auf diese Weise bestätige er aber die Position des Gegners und widerlege seine 
eigene, das heißt, der Stoiker selbst „hebe damit die Stoa von Grund aus auf“. 

Die Unstimmigkeit in Sextus‘ Argumentation ist nicht schwer zu finden. 
Seine These, das Erkennen impliziere die Existenzbehauptung des Erkannten, 
ist nicht unzutreffend, aber reduktiv. Sie verengt den Begriff des Erkennens 
auf das Resultat des Erkenntnisprozesses, das abschließende Urteil. Dieser ab-
schließende Akt der Erkenntnis impliziert in der Tat die Behauptung der Exis-
tenz, das heißt der Seinsgeltung des Urteils: Die Winkelsumme des Dreiecks 
ist zwei rechte, ist 180°.  

Mit dem Terminieren im Urteil aber gelangt der Erkenntnisakt zwar zum 
Abschluss, doch ist damit der Begriff Erkennen nicht ausgeschöpft. Zu ihm ge-
hört ebenso der Vollzug der einzelnen Erkenntnisschritte, von der Aufstellung 
der Hypothese über die Verfahren ihrer Prüfung und ggf. ihrer Korrektur bis 
zum Ergebnis. Wer je gelehrt hat, weiß, wie stark dieser Prozess davon ge-
prägt ist, mit den Adepten die Folgerichtigkeit des aus der jeweiligen Hypo-
these gezogenen Schlusses zu prüfen und Fehlschlüsse zu korrigieren. Das 
Tun des platonischen Sokrates bestand vorwiegend darin. Wer nicht weiß, 
dass im Parallelogramm, dem regelmäßigen Viereck, die Summe der Innen-
winkel vier rechten, also einem Vollkreis, entspricht, auch wenn die Figur 
selbst keinen rechten Winkel aufweist, wird schwerlich die Regel für die Win-
kelsumme im Dreieck finden, auf der die Dreiecksgeometrie aufbaut. 

Sextus glaubt, mit seiner Argumentation bewiesen zu haben, dass ein 
Dogmatiker die Lehre des anderen nicht erkennen kann, ohne ihr zuzustim-
men und damit die eigene Position aufzuheben. Träfe dies zu, wäre es eine 
ausreichende Erklärung für den in der Tat „unausrottbaren Widerstreit“1245, 
                                                            
1244 A.O., II 5 
1245 Ebd., II 8 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


294 
 

der zwischen den philosophischen Schulen (und zwar bis in die Gegenwart) 
herrscht und würde den skeptischen Entschluss, keiner von ihnen zuzustim-
men, rechtfertigen. 

Aber Sextus geht noch weiter, er sucht den Nachweis, dass Erkenntnis 
überhaupt unmöglich ist (eine sich selbst widersprechende Intention!). Dazu 
führt er in die Bestimmung des Erkenntnisvorgangs die Begriffe der Evidenz 
und der Verborgenheit ein. Der Erkennende strebt nach der Erkenntnis des 
Verborgenen (eine Tautologie!), das Evidente ist erklärungsunbedürftig (eben-
falls eine Tautologie!). Zwei Beispiele: Erstens: Dass die Olivenernte schlecht 
ausgefallen ist, ist für den Landwirt evident; die Ursache dafür ist ihm unter 
Umständen verborgen; sie soll erkennend aufgedeckt werden. Zweitens: Kör-
per und deren Bewegungen sind, soweit sie in unserem Blickfeld sich vollzie-
hen, evident. Wie aber in einem Menschen die Absicht, sich zu bewegen, ent-
steht und auf welche Weise sie sich in physische Aktion umsetzt, ist weitge-
hend verborgen – und wird vielleicht nie bis ins Letzte aufzuklären sein. 

Das Denkmotiv, dass Erkenntnis bzw. Wissenschaft es mit dem Verbor-
genen, Nicht-Evidenten zu tun hat, ist alt. Heraklit hatte, wie der Leser sich 
vielleicht erinnert, den Satz geprägt,  die Natur liebe es, sich zu verbergen1246, 
und Anaxagoras hatte das Erscheinende (das Evidente) als den Vorschein des 
Verborgenen bezeichnet1247. Bei Aristoteles erfuhr das Verborgene die Differen-
zierung in die Aspekte des an sich Früheren und Bekannteren, für den For-
scher („für uns“) aber Späteren und Unbekannteren1248; zwischen diesen Polen 
spielt Erkenntnis sich ab. 

Der Skeptizismus in der Person des Sextus nun bringt die von den frühe-
ren Denkern geschaffene Brücke zwischen dem Evidenten und dem Verbor-
genen, das tragende Element aller Wissenschaft, zum Einsturz, indem er den 
Verweisungszusammenhang zwischen diesen Begriffen auflöst und sie in aus-
schließenden Gegensatz zueinander bringt. Seine Argumentation: Wer Ver-
borgenes erkennen will, muss dies durch Untersuchung tun. Da das zu Erken-
nende aber unbekannt ist, weiß er gar nicht, was er untersuchen soll, denn je-
de „Untersuchung erfordert, daß vorher genau erkannt ist, was untersucht 
werden soll, und es dann erst untersucht wird []“1249. Da sich Untersuchung 
und Erkenntnis wechselseitig voraussetzen, gerät der Erkenntnisakt in die 

                                                            
1246 Vgl. oben, Kap. II 3.7 
1247 Vgl.: „Sicht des Nichtoffenbaren: das Erscheinende“ (DK 59 B 21a) 
1248 Vgl. Anal. post. I 2, dort besonders 71 b 33 – 72 a 6; vgl. auch oben, Kap. II 3.7.3. 
1249 A.O., II 9 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


295 
 

„Aporie der Diallele“1250, das heißt in eine zirkelhafte Situation, womit es sich 
als „unmöglich [erweist], über das Verborgene Untersuchungen anzustel-
len“1251, was nichts anderes bedeutet, als dass Wissenschaft in jeder Form un-
möglich ist. 

Doch auch hierin muss Sextus widersprochen werden. Seine Forderung 
einer vollständigen Antizipation des Inhalts der Erkenntnis als Bedingung des 
eigentlichen Erkennens verfehlt das hypothetische Moment im Forschen, das 
den Erfolg an die ungefähre Vorwegnahme des Gesuchten bindet. Bereits Her-
aklit hatte diese offene Struktur des Denkens in die negative Formel gefasst, 
wer das Gesuchte nicht erhoffe, werde es, als „Unerhofftes“, nicht finden1252, 
Platon hatte der gleichen Intention durch seine Anamnesis-Lehre zum Aus-
druck verholfen1253, und Aristoteles hatte das Problem in die soeben nochmals 
angesprochene und für die künftige Erkenntnistheorie bedeutende Unter-
scheidung von Für uns und An sich gefasst, deren erstes, das Für uns, das Er-
fahrungsnahe, aber noch Sachferne, das zweite, das An sich, als das der Erfah-
rung Ferne, aber der Sache Gemäße potentiell beinhaltet. 

Und dies antike Wissen um das Sich-vorweg-Sein des (erkennenden) Be-
wusstseins schreibt sich bis in die Gegenwart fort. Als Beleg sei Edmund 
Husserls Formulierung zitiert: „[] ein Glaube, ein wirklicher Glaube <regt 
sich>; wir glauben schon, <ehe wir es wissen>“1254. Schließlich, wie in Anleh-
nung an die von Heraklit vor zweieinhalbtausend Jahren gefundene Formulie-
rung, wenn auch weniger poetisch, fasst der zeitgenössische Erkenntnis- und 
Wissenschaftstheoretiker Nicolas Rescher den Sachverhalt in die Worte: „Ent-
decken und Lernen können nur vor einem Hintergrund begründeter Erwar-
tungen gedeihen“1255. Kann es eine bessere Bestätigung für die Richtigkeit die-
ser Beobachtung geben als solche historische Kontinuität? 
 

5.3.2 Bestreitung der Möglichkeit eines Wahrheitskriteriums  
und weiterer wahrheitstheoretischer Bestimmungen 

In Analogie zu seiner formalen Kritik der Erkenntnis vollzieht Sextus eine um-
fangreiche Kritik der weiteren von den vorhergehenden Denkern erarbeiteten 
erkenntnistheoretischen Kategorien und Methoden. Das kann ich im Rahmen 
                                                            
1250 Ebd. 
1251 Ebd. 
1252 Vgl. DK 22 B 18 sowie oben, Kap. II 3.5. 
1253 Vgl. oben, Kap. II 3.5 sowie III 1.7.2. 
1254 Husserl 2009, S. 263 
1255 Rescher 1996, S. 80 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


296 
 

der vorliegenden Arbeit nicht in extenso darstellen, aber einige Proben bezüg-
lich der mir interessanter erscheinenden Aspekte sollen gegeben werden. 

Ich beginne mit Sextus‘ Diskussion der alten Frage der Möglichkeit eines 
Wahrheitskriteriums. Zur Geschichte des Problems nur wenige Hinweise: Zu-
nächst auf den schon mehrfach zitierten Satz des Protagoras, der Mensch sei 
das Maß, also der Maßstab, das Kriterium, aller Dinge, der seienden, dass sie 
sind und der nicht-seienden, dass sie nicht sind – ein Satz, der von den beiden 
Großen der Philosophie ob der vermeintlich darin enthaltenen Relativierung 
und Subjektivierung des Wahrheitsbegriffs als höchst problematisch empfun-
den wurde1256. Das Interesse des Sextus an der Thematik erklärt sich äußerlich 
aus der Tatsache, dass sie „zentral für die hellenistische Philosophie [war]“1257 
und dass sowohl Epikur wie die Stoiker ein Wahrheitskriterium ausgewiesen 
hatten. Sextus nun definiert das Wahrheitskriterium im Sinn der von ihm be-
vorzugten Begrifflichkeit als „Maßstab für die Erkenntnis einer verborgenen 
Sache“1258. Die Möglichkeit eines solches Kriteriums aber versucht er zu wider-
legen, und er greift dazu auf die aristotelischen Figuren des Circulus vitiosus 
und des infiniten Regresses zurück1259. 

Es liegt wohl auf der Hand, dass es keinen Maßstab geben kann, mit dem 
man zur Prüfung des Wahrheitsanspruchs von Aussagen sozusagen mecha-
nisch anlegen kann, wie man etwa den Zollstock zur Längenmessung an ir-
gendein materielles Objekt anlegt. Und doch ist das Bedürfnis, die Richtigkeit 
einer Erkenntnis zu prüfen, nachvollziehbar, denn dies würde erlauben, über 
Gelingen oder Misslingen des Erkenntnisaktes mit Sicherheit zu entscheiden. 
Doch springt das Widerlogische einer solchen Idee sogleich ins Auge. Denn 
das Kriterium müsste ja seinerseits einer Überprüfung auf seine Tauglichkeit 
unterzogen werden, und dazu bedürfte es wiederum eines Maßstabs und so 
fort. Die Erkenntnis dieses Sachverhalts wurde durch Platon vorbereitet, und 
zu klarem Bewusstsein gebracht durch Aristoteles, der in seinen logischen Re-
flexionen zahlreiche Beispiele dafür bringt, dass das Denken in seinem Bemü-
hen um die Feststellung eines Ersten und zweifelsfrei Gewissen, sei es in logi-
schem, zeitlichen oder räumlichen Sinne, ins Endlose getrieben wird1260. Den 
logischen Aspekt betreffend, begegnete er dem mit seiner Lehre von den Axi-
omen, die, als aus sich selbst einleuchtend und des Beweises weder fähig noch 

                                                            
1256 Vgl. dazu oben, Kap. II 2.2; 2.6; III 1.2 
1257 K. Vogt: Art. Wahrheitskriterium, HWPh 12, Sp. 182 
1258 A.O., II 15 
1259 Zu diesen Figuren bei Aristoteles vgl. oben, Kap. III 2.4.2 
1260 Vgl. dazu etwa U. Nortmann: Art. eis apeiron ienai / ins Unendliche gehen, AL, S. 161f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


297 
 

bedürftig, das Sich-Verlieren der Reflexion ins Unendliche abzuwehren ver-
möchten1261.  

In gewisser Anlehnung an Aristoteles, aber aus dessen Position radikale 
Schlüsse ziehend, sieht Sextus in dem Dissens der Philosophen über die Mög-
lichkeit des Wahrheitskriteriums eine doppelte dialektische Falle: Denn erstens 
müssen wir, „um den entstandenen Streit über das Kriterium zu entscheiden 
[], ein anerkanntes Kriterium haben, mit dem wir ihn entscheiden können“1262, 
dazu aber kann es nicht kommen, denn „um ein anerkanntes Kriterium zu ha-
ben muß vorher der Streit um das Kriterium entschieden werden“1263: Das 
Denken verfängt sich in der Diallele (des Sextus‘ Ausdruck für den Circulus 
vitiosus), dass die beiden Anforderungen sich wechselseitig voraussetzen. 

Zweitens kommt hinzu, dass, selbst wenn ein allgemein anerkanntes Kri-
terium definiert worden wäre, damit nichts gewonnen wäre, denn nach dem 
Prinzip der wissenschaftlichen Prüfung aller Annahmen wäre auch dies Krite-
rium zu prüfen, was ein weiteres Kriterium erforderlich machte und so weiter. 
Die Forschenden gerieten so, wie an früherer Stelle zitiert, „wenn sie das Kri-
terium durch ein Kriterium beurteilen wollen, in einen unendlichen Re-
greß“1264. 

Sextus selbst gibt sich mit dieser allgemeinen Kritik des Wahrheitskriteri-
ums jedoch noch nicht zufrieden, sondern differenziert es weiter in die zu-
nächst eigenartig klingenden Aspekte des Von wem1265, des Wodurch1266 und 
des Wonach1267. Der erste Aspekt bezieht sich auf das Subjekt, dem Beurtei-
lungskompetenz zugesprochen werden kann, das wäre zunächst und im all-
gemeinsten Sinne der Mensch. Der zweite und dritte Aspekt betreffen das Or-
gan der Beurteilung, und gemäß antiker Tradition kommt hier die Alternative 
Sinne oder Verstand/Vernunft ins Spiel. Dass sich für keinen der Aspekte ein 
Kriterium festlegen lässt, ist bereits durch die allgemeine Betrachtung vor-
weggenommen, es wird im Durchgang des Sextus durch die verschiedenen 
Gesichtspunkte lediglich bekräftigt, und zwar mit Argumenten, die früher 
Angeführtes variieren, allerdings einen gewissen Unterhaltungswert aufwei-
sen, weshalb ich sie hier kurz anspreche. 

                                                            
1261 Vgl. oben, Kap. III 2.4.2 
1262 A.O., II 20 
1263 Ebd. 
1264 Ebd., vgl. auch oben, Kap. II 1.5.2. 
1265 Vgl. II 22ff. 
1266 Vgl. II 48ff. 
1267 Vgl. II 70ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


298 
 

Besonders einfallsreich zeigt sich Sextus bei der Frage, ob der Mensch das 
Kriterium für die Wahrheit (von Behauptungen) abgeben könne. Aus heutiger 
Perspektive und im Rückblick auf die Geschichte müsste man sagen: Wer 
sonst als der Mensch, scheint sich doch nur dem Menschen überhaupt das 
Wahrheitsproblem zu stellen, und wenn – in religiöser Tradition – die Worte 
eines Propheten bzw. eine ‚heilige‘ Schrift als Kriterium gelten, so ist es doch 
menschliches Tun, durch die das Kriterium greifbar, durch die es kanonisiert, 
zum Kanon erhoben wird1268. 

Nun, letztere Möglichkeit scheidet für den durch Philosophie aufgeklär-
ten Griechen Sextus ohnehin aus, es bleibt der Ansatz beim Menschen (als sol-
chem), und bezüglich dessen weist Sextus im Durchgang durch die Geschichte 
der Philosophie nach, dass die Definitionen, die die Philosophen vom Men-
schen gegeben haben, höchst widersprüchlich sind, so dass sich ihm die Folge-
rung ergibt, „daß es keinen Begriff vom Menschen geben kann“1269 und „daß 
[der Mensch] unerkennbar ist“1270. Etwas an sich selbst Unbekanntes aber 
kann wohl kaum als Kriterium für die Wahrheit von anderem Unbekannten 
dienen! Die in Sextus‘ Argument implizierte These der Unbestimmbarkeit und 
Undefinierbarkeit des Menschen eröffnet im übrigen ex negativo den Blick auf 
neuere und moderne anthropologische Auffassungen vom Menschen, etwa als 
dem nicht festgestellten Tier (Nietzsche), als dem Wesen, dessen Wesenheit 
(aristotelisch gesprochen) nicht von Natur gegeben ist, sondern das, wie Pico 
della Mirandola formuliert, als „Former und Bildner seiner selbst“1271 sich „frei 
nach [dem] eigenen freien Willen [seine] Natur bestimmt“1272, als Wesen also, 
das, in den Worten Jean Paul Sartres, „sich wählt [und das], indem [es] sich 
wählt, alle Menschen wählt [und] damit gleichzeitig ein Bild vom Menschen 
schafft, so wie wir meinen, daß er sein soll“1273. Doch bis derartige Bestimmun-
gen sich dem Bewusstsein erschließen, hat es noch gute Weile. 

Will man die Aktualisierung weit treiben, so mag man in Sextus‘ These 
von der Unerkennbarkeit des Menschen ein erstes Beispiel einer abbauenden 
Bestimmung, einen Akt der Dekonstruktion sehen. Sextus selbst hindert dieser 
Abbau nicht, beiläufig ein höchst dogmatisch anmutendes Argument anzu-
führen (und damit seine eigene Position zu konterkarieren), das Argument, 

                                                            
1268 Zur Entstehung des Kanon-Begriffs vgl. oben, Kap. II 2.6.2. 
1269 Ebd., II 27 
1270 Ebd., II 29 
1271 Pico d M.: De hominis dignitate (Hg. Gönna), S. 8 – Zu Pico vgl. auch unten, Kap. IV 3. 
1272 Ebd. 
1273 Sartre: Drei Essays (1960), S. 12 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


299 
 

der Mensch „setze sich nämlich zusammen aus Seele und Körper“1274, um 
dann allerdings zu ‚beweisen‘, dass sich weder der eine noch der andere die-
ser Bestandteile erkennen lässt. 

Versucht man aber, den Beweis durchzuführen, dass der Mensch das 
Wahrheitskriterium ist, gerät man, Sextus zufolge, gleich in drei logische Fuß-
angeln: Erstens, da der Mensch selbst das Urteil darüber fällt, wer Träger der 
kriterialen Autorität ist, „entsteht eine Petitio principii“1275, denn das erst zu 
Erweisende wird vorausgesetzt. Zweitens, falls einem anderen Wesen als dem 
Menschen die Entscheidung übertragen wird, ob der Mensch das Kriterium ist 
(!), so muss auch die Beurteilungskompetenz dieses Wesens wiederum beur-
teilt werden, und da dieses Urteil dem Menschen zufällt, entsteht die Diallele, 
der Zirkelschluss, dass der zu Beurteilende selbst urteilt. Drittens, wenn das 
Urteil, ob der Mensch das Kriterium ist, einem anderen Wesen zugeschoben 
wird, so muss auch dessen Kompetenz von einem Dritten beurteilt werden 
und dieser wieder von einem, so dass das Verfahren zur Kriterienbestimmung 
zum Regressus ad infinitum entartet. 

Mit dem Hinfälligwerden des Menschen im Allgemeinen als Wahr-
heitskriterium fällt nun auch jede spezielle Gruppe von Menschen, insofern sie 
sich wie Art zur Gattung verhält, als Kriterium aus. Das trifft vor allem die 
Gruppe derjenigen, die sich traditionell die Urteilsfähigkeit zugesprochen 
(Sextus würde meinen: angemaßt) haben, die Philosophen oder Weisen selbst. 
Diese haben sich schon durch ihren ewigen Dissens für eine solche Funktion 
disqualifiziert: „Denn auch, wenn sie sagen, man müsse dem Weisen glauben, 
fragen wir sie: Welchem Weisen? Dem epikureischen, dem stoischen, dem ky-
renaischen oder dem kynischen? Sie werden nämlich nicht imstande sein, 
übereinstimmend zu antworten“1276. Wählt man aber einfach jemand Beliebi-
gen aus, gerät man in die Petitio principii, die Wahrheit, die erst gefunden wer-
den soll, durch die Wahl des Ratgebers zu präjudizieren. Schließlich kann man 
auch nicht den klügsten der Menschen zum Kriterium erküren, denn der 
schlechthin Klügste, der, „den wir klüger nennen als alle Heutigen und Frühe-
ren“1277, ist vielleicht  noch gar nicht geboren, „und wenn er geboren ist, muß 
man wiederum erwarten, daß noch ein Klügerer geboren wird als er und als 

                                                            
1274 A.O., II 29 
1275 Ebd., II 35 
1276 Ebd., II 38 – Die Kyrenaiker um Aristipp predigten als Lebensform einen relativen Hedo-
nismus, die Kyniker wie Diogenes von Sinope waren Verächter von Kultur und Sitte und ver-
traten das Ideal absoluter Bedürfnislosigkeit. 
1277 Ebd., II 40 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


300 
 

dieser noch ein Klügerer und so bis ins Unendliche“1278. Und natürlich kann 
auch „die Einstimmigkeit der Masse“1279, der consensus omnium also, nicht als 
Wahrheitskriterium fungieren, denn so wie Einer irren kann, können alle Ein-
zelnen irren (der Prozess gegen Sokrates ist das klassische Exempel). So erweist 
sich unter dem Aspekt des Von wem „das Kriterium, von dem die Dinge beur-
teilt werden sollen, als unerkennbar“1280.  

Analoges gilt für die anderen beiden Aspekte, für den des Wodurch und 
den des Wonach. Was Ersteren anbelangt, so können weder die Sinne noch der 
Verstand das Kriterium abgeben, denn „die Sinne erhalten von den Außen-
dingen gegensätzliche Empfindungen“1281 (Ich erinnere an das Beispiel des 
Honigs!), und dadurch bedingt „wird der Verstand, wenn er von den Sinnen 
ausgeht, gezwungen, Unterschiedliches und Unverträgliches auszusagen“1282. 
Dies Argument entspricht wiederum Sextus‘ impliziten Empirismus. 

Von besonderem Interesse ist Sextus‘ Behandlung des dritten Aspekts, 
des Wonach, insofern er darin das bedeutende Argument Platons zurückzuwei-
sen sucht (allerdings ohne Platon zu nennen), dass es das Denken, der Ver-
stand ist, der die heterogenen Sinnesempfindungen abgleicht, reflektiert und 
integriert und dem deshalb in der Frage der Wahrheitserkenntnis der Primat 
gebührt. Im Mittelpunkt der Argumentation, die auch Sextus‘ materialistische 
Tendenz deutlich macht, steht dabei der wohl von Platon eingeführte Begriff 
des hegemonikón, welches (auch den Stoikern zufolge) als „lenkender Seelen-
teil“ der Ort ist, „in dem Vorstellungen, Wahrnehmungsbestätigung, Triebe 
und Urteile entstehen“1283 und welchen Terminus M. Hossenfelder, der Her-
ausgeber und Übersetzer der von mir benutzten Ausgabe von Sextus‘ Grund-
riss, sinnigerweise und terminologische Präjudizien wie Seele, Geist, Vernunft 
vorsichtig vermeidend, durch den Ausdruck Zentralorgan wiedergibt1284. 

Zur Klärung des Zusammenhangs werfe ich einen kurzen Blick auf Pla-
tons diesbezügliche Überlegungen. Platon hatte, etwa im Theätet, das Problem 
des Verhältnisses von Sinnesorgangen und Seele, von Wahrnehmung und 
Denken im Erkenntnisvorgang aufgeworfen. In der Vorbereitung der Erörte-
rung hatte er die Frage nach der Leistung der Sinnesorgane auf die sprachliche 
Alternative geführt, „welche Antwort richtiger [sei]: <Womit wir sehen, das 
                                                            
1278 Ebd. 
1279 Ebd., II 43 
1280 Ebd., II 46 
1281 Ebd., II 51 
1282 Ebd., II 63 
1283 P. Schmidt-Wiborg: Art. hêgemonikon, WaPh, S. 183 
1284 Vgl. a.O., II 70 passim 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


301 
 

seien die Augen> oder <wodurch wir sehen>, und <womit wir hören [seien die 
Ohren]> oder <wodurch wir hören>?“1285. 

In diesem ‚Womit oder wodurch‘ erkennen wir, beiläufig, das Vorbild für 
die auffälligen Eingangsfragen des Sextus nach dem Von Wem, dem Wodurch 
und dem Wonach des Kriteriums. Platon, das heißt, im Kontext des Dialogs, 
Sokrates im Gespräch mit Theätet, zielt mit der Fragestellung auf die Differen-
zierung, man könnte sagen: eines passiven und eines aktiven Prinzips im Er-
kennen. Als den Sinnen angemessene Formulierung wird das ‚Wodurch‘ (wir 
sehen, hören usw.) herausgearbeitet. Die Sinne rezipieren sozusagen das Emp-
findungsmaterial, ‚womit‘ dann die Seele erkennend arbeitet. Sokrates erläu-
tert das Verhältnis mittels eines schönen, traditionellen Bildes: „Es wäre doch 
auch schlimm [] wenn, wie im hölzernen Pferde [die griechischen Soldaten vor 
Troja] viele Wahrnehmungen sich befänden, ohne sich insgesamt in eine Form 
der Auffassung zusammenzufügen, mag man es nun Seele nennen oder wie 
sonst, mit der wir vermittelst jener gewissermaßen als ihrer Werkzeuge, alles 
Wahrnehmbare wahrnehmen“1286. 

Platon belässt es aber nicht bei der allgemeinen Analogie, sondern spezi-
fiziert sehr konkret die Leistungen, die der Intellekt in Bezug auf den Wahr-
nehmungsstoff erbringt: „Du meinst das Sein und Nichtsein und Ähnlichkeit 
und Unähnlichkeit und Identität und Verschiedenheit, ferner Eins und was 
sonst von Zahlen ausgesagt wird [] auch [] das Gerade und Ungerade und al-
les, was damit im Zusammenhang steht“1287. Es sind diese Grundbegriffe, in 
denen als seinen Kategorien sich alles Denken vollzieht, und deren auch der 
Skeptizismus nicht entraten kann. 

Den hier sichtbar werdenden, für Platons gesamten Ansatz zentral wich-
tigen Vorrang des Denkens vor dem Wahrnehmen, die Hegemonie der Seele über 
die Sinne, anzuerkennen, ist Sextus allerdings nicht gesonnen. Das Argument 
gegen diese Auffassung glaubt er an dem ersten Tropus zu haben1288, dem zu-
folge die Sinne auf Grund ihrer spezifischen Beschaffenheit nur zu spezifi-

                                                            
1285 A.O., 184 c 
1286 Ebd., 184 d – Beiläufig weise ich auf die Ungezwungenheit hin, mit der Platon hier den 
sonst emphatisch überhöhten Ausdruck Seele zur Disposition stellt, indem er darin nur die 
durch andere Ausdrücke ersetzbare Form, man könnte auch sagen Funktion, der Integration 
der Wahrnehmungen sieht. Offenbar erhält die Seele erst im Christentum endgültig jenen 
entscheidenden Charakter einer individuellen Substanz, dessen es bedarf, um ihr ein Schick-
sal in einem Jenseits zuzusprechen. 
1287 Ebd., 185 c-d – Aristoteles‘ analoge Überlegungen zur Integrationsfunktion des Intellekts 
in Bezug auf die Sinneswahrnehmungen finden sich z.B. De anima II 6. 
1288 Vgl. dazu das vorhergehende Kapitel. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


302 
 

schen Wahrnehmungen gelangen, die keineswegs als getreues Abbild der ge-
sehenen Gegenstände zu betrachten sind. Dadurch aber ist zugleich der Intel-
lekt düpiert: „Denn woher soll der Verstand wissen, ob die Erlebnisse der Sin-
ne den Sinnesgegenständen gleichen, da er den Außendingen nicht selbst be-
gegnet und auch die Sinne ihm nicht dessen Natur offenbaren, sondern nur 
ihre eigenen Erlebnisse, wie ich aus den Tropen über die Zurückhaltung ge-
folgert habe“1289. 

Der Verstand, soll das heißen, hat gar keinen Zugang zur objektiven 
Wirklichkeit, weil sich auf dass von den Sinnen gelieferte Material nichts Si-
cheres bauen lässt. Zur Beurteilung der Vorstellungen, das heißt der von den 
Sinnen gelieferten Bilder, auf ihre Übereinstimmung mit der Wirklichkeit, be-
darf es „noch einer anderen Vorstellung [] und für deren Beurteilung wieder 
einer anderen und so ins Unendliche“1290, so dass „es unmöglich herauszufin-
den [ist], welche Vorstellungen man als Kriterien gebrauchen soll und welche 
nicht“1291. 

Nun lässt sich Sextus‘ Aussage meines Erachtens wiederum als Ausdruck 
einer gewissen empiristischen Verengung des Erkenntnisbegriffs werten, und 
Platons Sicht ist dahingehend zu verteidigen, dass die Einsicht in die Be-
schränktheit der Sinne (und das Ersinnen von Korrektiven) selbst eine Leis-
tung des Verstandes ist, was dessen Rolle als Hegemonikon bestätigt. Interes-
sant ist immerhin noch der materialistische Zug in Sextus‘ Analyse. Wie wir es 
eigentlich erst von modernen neurophysiologischen Theorien des Denkens als 
einer Funktion des Gehirns gewöhnt sind, sagt Sextus vom Produkt des Intel-
lekts: „[] das Wissen ist ein Zustand des Zentralorgans, wie die Faust ein Zu-
stand der Hand ist; das Zentralorgan aber ist ein Körper; denn es ist nach 
ihnen ein Hauch“1292. Mit dem nicht konkretisierten ‚ihnen‘ sind wohl die Stoi-
ker gemeint, in deren materialistischem Monismus der aktive Teil der Materie 
(also das ‚Seelische‘) in der Tat als ein „aus einer Mischung der feinsten kör-
perlichen Elemente [bestehender] luftartiger Hauch (pneuma)“1293 vorgestellt 
wurde. 
Sextus schließt sich also der stoischen Bestimmung des für geistige Akte zu-
ständigen ‚Zentralorgans‘ als eines Körperdings an: eine im Sinne des Skepti-
zismus durchaus als dogmatisch zu bezeichnende Positionierung. Den daraus 

                                                            
1289 A.O., II 74 
1290 Ebd., II 78 
1291 Ebd. 
1292 Ebd., II 81 
1293 W. Detel: Art. Materie (I 4c), HWPh 5, Sp. 878 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


303 
 

eigentlich zwingend folgenden Schritt, das Hegemonikon auch physiologisch zu 
identifizieren und ein Körperorgan für diese Funktion namhaft zu machen, 
vermag Sextus, obwohl selbst Mediziner, offenbar nicht zu vollziehen, er hält 
sich vielmehr an die alte, anti-idealistische pneuma-Lehre von der Seele als ei-
nem feinen Stoff, einem alles durchdringenden (Lebens)Hauch, wie sie uns 
bereits begegnet war in des Diogenes von Apollonia Lehre von der Luft als 
dem quasi unkörperlich feinen „Stoff [von dem] alle gelenkt werden und [der] 
alle beherrscht“1294, und er erweist damit seine wesentliche Zugehörigkeit zum 
antiken Denken. Im Gegensatz dazu mutet geradezu physiologisch modern an 
die Bestimmung des Wissens als „Zustand des Zentralorgans“ und dessen 
Vergleich mit der zur Faust geschlossenen Hand. Wissen wäre demnach ein 
Art Prägung, eine Modifikation seines Substrates. Dies ist durchaus analog 
gesehen zu der Weise, in der heutige Hirnphysiologen das Wissen, Wollen 
und Fühlen als Epiphänomene zerebraler Aktivität beschreiben. G. Roth etwa 
paraphrasiert dies „Geist-Gehirn-Problem“1295 exemplarisch so: „<Wenn in 
den und den Hirnzentren die neuronalen Prozesse abgelaufen sind, dann ent-
steht zu einem angebbaren Zeitpunkt in meinem Gehirn der und der Erlebnis-
zustand“1296. Erleben (als Inbegriff mentaler Vollzüge) wird vorgestellt als 
(prozessuale) Modifikation seines Substrats, ohne eigene Natur – darin kommen 
hier antiker und moderner Materialismus überein. 

Die Frage nach der Möglichkeit eines Wahrheitskriteriums und die jeweilige 
Stellungnahme dafür oder dagegen ist auch heute philosophisch noch viru-
lent. Descartes, Leibniz, Kant und Hegel haben sie ebenso gestellt wie neukan-
tianische (N. Hartmann) und zeitgenössische Wahrheitstheoretiker. Eine klas-
sische Antwort in positivem Sinne ist Descartes‘ Aussage in der 3. Meditation, 
es ließe sich „als allgemeine Regel aufstellen [], daß alles das wahr ist, was ich 
[d.h. der Forschende] ganz klar und deutlich einsehe“1297. Das ist allerdings 
eine höchst dialektische Bestimmung. Denn einerseits schützt auch die (sub-
jektiv) klarste Einsicht nicht vor Irrtum – denken wir an das geozentrische 
Weltmodell – und wir wissen, aristotelisch gesprochen, nie, an welcher Stelle 
des Wegs vom Für uns Klareren zum An sich Klareren wir uns gerade befin-
den. Andererseits steht am Ende eines erfolgreichen Erkenntnisprozesses, mit 
welchen Mitteln des Beweisens und der Verifizierung er auch vollzogen wor-

                                                            
1294 DK 64 B 5 (Hervorh. Sk.) – Vgl. oben, Kap. I 5.3. 
1295 G. Roth: Worüber dürfen Hirnforscher reden – und in welcher Weise?, in: Geyer 2004, S. 
72 
1296 Ebd., S. 72f. 
1297 Meditationen III 2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


304 
 

den sein mag, in der Tat nichts anderes als die clara et distincta perceptio, die 
klare und distinkte Einsicht des Forschers in den Sachverhalt und, um eine 
schon zitierte Formulierung des Aristoteles zu wiederholen, die Überzeugung, 
„daß es sich nicht anders verhalten kann“1298.  

Descartes‘ Bestimmung hat zudem den Vorteil, nicht korrespondenztheo-
retisch formuliert zu sein, das heißt, nicht auf eine im Erkennen intendierte 
Übereinstimmung von Erkenntnis und erkenntnisunabhängiger Wirklichkeit 
zu referieren. Denn es ist die Korrespondenztheorie der Wahrheit – und sie 
dominierte in der Antike –, die der skeptischen Kritik verfällt – und dies zu 
Recht. Denn, nach dem Begriff dieser Theorie, die Übereinstimmung der Er-
kenntnis mit der Sache dartun zu wollen, hieße, das Verhältnis von Erkenntnis 
und Erkanntem selbst noch erkennen zu wollen, eine Intention, die tatsächlich 
in den infiniten Regress führen würde. In diesem Sinne formuliert es später 
Kant, wenn er sagt: „[] von der Wahrheit der Erkenntnis der Materie [d.h. dem 
Inhalt] nach läßt sich kein allgemeines Kennzeichen [d.h. ein Kriterium] ver-
langen, weil es in sich widersprechend ist“1299. Das einzige Kriterium, das uns 
Kant zufolge zur Verfügung steht, ist das formale der „Übereinstimmung einer 
Erkenntnis mit den allgemeinen und [n.b.] formalen Gesetzen des Verstandes 
und der Vernunft“1300, und dies Kriterium ist lediglich „die conditio sine qua 
non, mithin die [bloß] negative Bedingung aller Wahrheit“1301. 

Bei Hegel erscheint die Zurückweisung der Möglichkeit eines Wahr-
heitskriteriums mit etwas veränderter Akzentuierung am Beginn der Einlei-
tung zur Phänomenologie des Geistes, und zwar in der Kritik an der „natürlichen 
Vorstellung, daß, eh[e] an die Sache selbst, nämlich an das wirkliche Erkennen 
dessen, was in Wahrheit ist, gegangen wird, es notwendig sei, vorher über das 
Erkennen sich zu verständigen, das als das Werkzeug, wodurch man des Ab-
soluten [d.h. des schlechthinnigen An sich] sich bemächtige, oder als das Mit-
tel, durch welches hindurch man es erblicke, betrachtet wird“1302. 

Hegel thematisiert also nicht die Möglichkeit eines Prüfsteins für das Zu-
treffen vollzogener Erkenntnis, sondern eines Kriteriums für die Wahrheits-
tauglichkeit der erkennenden Vernunft selbst.  Auch diese Intention hat für 
ihn etwas „Widersinniges“1303. Ohne auf die komplizierte Argumentation He-
gels, die im Kontext der Frage nach der Erkennbarkeit des Absoluten steht, im 
                                                            
1298 An. post. I 2; 71 b 15f. 
1299 KrV B 83 (Zusätze Sk.) 
1300 Ebd., B 84 (Zusätze und Hervorh. Sk.) 
1301 Ebd. (Zusatz Sk.) 
1302 A.O., S. 63 (Zusatz Sk.) 
1303 Ebd., S. 64 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


305 
 

Einzelnen einzugehen, sei nur deren Ergebnis referiert, dass nach seiner Auf-
fassung die der Frage zugrunde liegende „Furcht zu irren schon der Irrtum 
selbst ist“1304 und es somit eines Wahrheitskriteriums nicht bedarf. 

Auch in der neueren, nicht-spekulativen Philosophie wird das Wahr-
heitskriterium thematisiert. So reflektiert etwa Karl Popper die Idee eines Maß-
stabs zur Überprüfung empirischer Theorien, wendet aber den Gedanken ins 
Negative: An die Stelle eines beweisenden Prinzips für die Wahrheit empiri-
scher Erkenntnis, also von deren Verifikation, tritt die „Falsifizierbarkeit als 
Abgrenzungskriterium“1305: Empirische Wahrheit (Beispiel: ‚Schwäne sind 
weiß‘) lässt sich nie definitiv verifizieren, sondern ist prinzipiell der Falsifika-
tion ausgesetzt und gilt stets: Bis auf Weiteres1306. 

Aber es gibt seitens der Philosophen nicht nur negative Stellungnahmen 
zum Wahrheitskriterium. Ein mögliches positives Kriterium definiert etwa 
Jürgen Habermas mit der Konsenstheorie der Wahrheit. Als Wahrheitsbeweis 
gilt hier der „Konsens einer (wirklichen oder idealen) Gemeinschaft von Men-
schen (insbesondere von Wissenschaftlern)“1307. Dass aber der faktische Kon-
sens der Wissenschaftler für Wahrheit oder Irrtum einer Theorie letztlich irre-
levant ist, belegen historische Beispiele der allgemeinen Verbreitung irriger 
Ansichten wie der geozentrischen Hypothese im Mittelalter. Hier hat Sextus‘ 
Zurückweisung des Consensus omnium ihre Berechtigung. Wird aber die Gel-
tung an einen idealen Konsens gebunden, bleibt auch das Kriterium in der 
Schwebe eines Progressus ad infinitum. 

Andere Denker erheben das Prinzip der inneren Kohärenz einer Theorie 
zum Kriterium der Wahrheit von deren einzelnen Theoremen. Aussagen gel-
ten dann als wahr, wenn sie zu der Theorie als Ganzer bzw. ihren einzelnen 
Sätzen nicht im Widerspruch stehen, also die Kohärenz des Ganzen nicht be-
einträchtigen. So ist etwa der pragmatistisch orientierte Nicolas Rescher über-
zeugt: „Für den Kohärentismus ist es erfreulicherweise möglich, einen stren-
gen Beweis zu führen, daß Wahrheit gleichbedeutend ist mit idealer Kohärenz 
[]“1308. 

Aber auch Rescher liefert selbst die fällige Einschränkung mit, indem er 
den Wahrheitsbeweis an ideale Kohärenz, das heißt an das möglicherweise nie 
realisierbare Ideal vollständiger Widerspruchsfreiheit bindet, was wohl für den 
                                                            
1304 Ebd. 
1305 Popper 2005, S. 16 
1306 Vgl. zu Poppers erkenntnistheoretischem Ansatz auch die Bemerkungen im folgenden 
Kapitel. 
1307 Regenbogen/Meyer 2005, Art. Wahrheit (S. 716f.) 
1308 Rescher 1996, S. 67 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


306 
 

Bereich der Naturforschung die Integration der Disziplinen zu einer Univer-
sal- und Einheitswissenschaft voraussetzt, ein Einheitsideal, dessen Realisie-
rung zugleich die Vollendung der Wissenschaft selbst bedeuten würde. 

Als Postulat oder regulative Idee der inneren Widerspruchsfreiheit von 
Theorie formuliert, erweist sich jedenfalls das Kohärenzprinzip als in histori-
scher Kontinuität stehend mit Kants oben dargestelltem formalen Kriterium 
sowie, historisch noch weiter zurückgreifend, mit dem Satz des Widerspruchs 
bei Aristoteles – und eben auch mit der skeptischen Reflexion der Problematik. 

Im Anschluss an die Zurückweisung der Möglichkeit eines Wahrheitskri-
teriums bestreitet Sextus mit unerbittlicher Konsequenz auch den Erkenntnis-
wert der weiteren von früheren Denkern entwickelten wahrheitstheoretischen 
Bestimmungen und logischen Prinzipien: Wahres und Wahrheit, Zeichen, Beweis, 
Syllogismen, Induktion, Definition, Gattungen und Arten, ja selbst die Lehre von 
den Trugschlüssen werden bezüglich ihres sachlichen Gehalts negiert und vor-
nehmlich mit immer den gleichen Figuren von Diallele, Petitio principii und in-
finitem Regress zur Strecke gebracht1309. Von alldem sollen hier nur noch die 
Kritik der Syllogistik als Theorie des Beweisens und die Kritik der Indukti-
on1310  kurz dargestellt werden; Erstere, weil sie tatsächlich den Nerv der aris-
totelischen Wissenschaftstheorie trifft und die neuzeitliche Kritik daran anti-
zipiert (weshalb aktuelle Aristoteles-Interpreten dazu tendieren, die Syllogis-
tik nicht als Lehre zum Auffinden wahrer Aussagen zu deuten, sondern zur 
retrograden Begründung bekannter Fakten, was allerdings die aristotelischen 
Bemühungen erst recht in die Nähe des Trivialen rückt1311), Letztere wegen 
des Gegensatzes von Sextus‘ Ablehnung und ihrer tatsächlich großen wissen-
schaftlichen Bedeutung. 

Sextus‘ Kritik am Syllogismus zielt auf den Nachweis des zirkulären Cha-
rakters dieses Argumentationstyps, und sie ergeht zu Recht. Für seinen 
Nachweis, „daß alle beweisenden Argumente [d.h. die Syllogistik] sowohl der 
Stoiker als auch der Peripatetiker nicht schlüssig sind“1312, bedient sich Sextus 
des Standardbeispiels einer bejahenden Deduktion „<Jeder Mensch ist ein Le-
bewesen. Sokrates ist ein Mensch. Also ist Sokrates ein Lebewesen>“1313. 

                                                            
1309 Vgl. a.O., II 80ff. 
1310 Vgl. a.O., II 193ff. 
1311 Vgl.  als Beispiel für diese Tendenz W. Detels Einleitung in die Zweite Analytik, a.O., S. 
XIff., besonders S. XXXIff. – Zu Aristoteles‘ Theorie syllogistischer Deduktion vgl. oben, Kap. 
III 2.4.2. 
1312 A.O., II 193 (Zusatz Sk.) 
1313 Ebd., II 196 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


307 
 

Die Trivialität einer solchen ‚Demonstration‘ springt dem heutigen Be-
trachter ins Auge, aber Sextus, als später Zeitgenosse antiken Denkens, analy-
siert sie auf den Grund ihrer Verfehltheit hin. Er deckt darin die ‚Diallele‘ auf, 
dass der „allgemeine Satz <Jeder Mensch ist ein Lebewesen>“1314, aus dem der 
„singuläre Satz <Also ist Sokrates ein Lebewesen>“1315 bewiesen werden soll, 
selbst Produkt eines Induktionsschlusses ist, also auf der Verallgemeinerung 
der Einzelurteile ‚A [B, C, D ...] ist ein Lebewesen‘ beruht. Auf diese Weise 
entsteht ein Zirkelschluss, das heißt, die Argumentierenden „geraten [] in die 
Diallele, indem sie den allgemeinen Satz durch jeden der singulären <induktiv 
bestätigen und jeden der singulären> aus dem allgemeinen deduktiv <fol-
gern>“1316.  

Diese Deduktion ist in der Tat ein Zirkel, und ihm entgehen auch heutige 
Verteidiger der aristotelischen Syllogistik nicht, selbst wenn sie nicht-triviale 
Beispiele heranziehen. So formuliert der Verfasser eines nun schon älteren 
Handbuchs der Logik und Wissenschaftstheorie als Beleg für den vermeintli-
chen Sachgehalt des Beweisverfahrens den Syllogismus: „Alle lateinischen 
Abstrakta auf io sind Feminina, opinio ist ein solches Abstraktum, also ist opinio 
ein femininum“1317. Beweiskräftig und sachhaltig kann man diese Deduktion 
nur in propädeutischem Sinne nennen, nämlich als Regel für Lernende der 
lateinischen Sprache. Außer Acht gelassen wird dabei, dass dieses vermeintli-
che sprachliche ‚Gesetz‘ resultiert aus der Sichtung und rein induktiven Ver-
allgemeinerung einer beobachtbaren Regelmäßigkeit im uns überlieferten 
Wortbestand des Lateinischen. Selbst wenn bereits ein antiker Grammatiker 
ein solches ‚Gesetz‘ formuliert haben sollte, bliebe es doch bloß konventionell, 
entbehrte der zwingenden Notwendigkeit eines Naturgesetzes. Als induktives 
gilt dies ‚Gesetz‘ nur unter Vorbehalt: Eine möglicherweise noch auftauchende 
(oder nicht tradierte, aber existent gewesene) Ausnahme würde es falsifizie-
ren. 

Dass Sextus auch die Induktion1318 als solche nicht als gültiges Schluss- 
bzw. Beweisverfahren zulässt, erscheint nach Betrachtung seiner bisherigen 
Argumentation nachgerade selbstverständlich. Denn der Induktionsschluss 
besteht eben in der Verallgemeinerung von einzelnen Erfahrungen: Alle Men-
schen sind sterblich; alle Schwäne sind weiß. Solche induktiv gefundenen 

                                                            
1314 Ebd. 
1315 Ebd. 
1316 Ebd. 
1317 Meyer (1955) I, S. 235 
1318 Vgl. a.O., II 204 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


308 
 

Wahrheiten bleiben in letzter Instanz hypothetisch. Um sie zu verifizieren, 
müsste man „alles Besondere durchgehen“1319, zum Beispiel alle Schwäne der 
Welt durch das Merkmalsraster Weißsein schicken. Das aber bedeutet, „sich 
mit Unmöglichem ab[mühen], da das Besondere unendlich ist und unbe-
grenzt“1320 und „es möglich ist, daß irgend etwas von dem bei der Induktion 
ausgelassenen Besonderen dem Allgemeinen entgegensteht“1321. Sextus selbst 
nennt im ‚ethischen‘ Schlussteil seiner Untersuchung als Beispiel für den stets 
nur provisorischen Charakter induktiver Verallgemeinerungen „die Sitte der 
Ägypter, ihre Schwestern zu heiraten“1322. Ebenso wie wir, falls wir diese Sitte 
nicht kennten, „zu Unrecht versichern würden, es sei bei allen anerkannt, daß 
man seine Schwester nicht heiraten dürfe, so dürfen wir auch nicht über die 
Dinge, in denen uns keine Ungleichförmigkeiten begegnen, versichern, es gebe 
hierin keinen Widerstreit, da es [] möglich ist, daß sich der Widerstreit bei ir-
gendwelchen Völkern findet, die wir nicht kennen“1323.  

Die beiden von mir ganz willkürlich gewählten Beispiele sind übrigens 
von unterschiedlicher logischer Struktur. Die ‚Regel‘, dass alle Schwäne weiß 
sind, bezieht sich, wie auch Sextus‘ Beispiel, auf ein simples Faktum und gilt in 
der Tat nur kontrafaktisch, bis zu ihrer Falsifizierung durch eine gegenteilige 
Erfahrung, die ja auch längst erfolgt ist. Das Urteil der Sterblichkeit des Men-
schen basiert heute nicht mehr auf der bloßen Beobachtung der Einzelfälle, 
dass die Menschen, so weit unser Wissen reicht, wie alle anderen Lebewesen 
nach einer bestimmten Anzahl von Lebensjahren tatsächlich gestorben sind, 
sondern lässt sich viel tiefer medizinisch-physiologisch (aber natürlich auch 
nur empirisch-induktiv) aus der genetisch auf Verfall programmierten Struk-
tur lebender Körper begründen. Hier wäre ein Falsifizierungsvorbehalt lächer-
lich. In welcher Relation aber zum Erwerb dieser bewunderungswürdigen Er-
kenntnis deduktive und induktive Urteile beigetragen haben, ist allenfalls er-
kenntnistheoretisch von Interesse, für die Sache jedoch völlig unerheblich. 
Über die große historische Bedeutung von Sextus‘ skeptischer Kritik von de-
duktiven und induktiven Urteilen ist eigentlich kein Wort weiter zu verlieren, 
zumal die Ausführungen zum Thema Wahrheitskriterium im vorhergehenden 
Kapitel auch diesen Aspekt berührten. Dass das von Aristoteles formalisierte 
und von der gesamten mittelalterlichen Philosophie wissenschaftlich kanoni-

                                                            
1319 Ebd. 
1320 Ebd. 
1321 Ebd. 
1322 Ebd., III 234 
1323 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


309 
 

sierte deduktive Verfahren zur Produktion von Erkenntnis im Gebiet der Empi-
rie unergiebig ist, ist heute Konsens. Mögen Sätze auch logisch auseinander 
folgen, mag es „denknotwendige Ableitungen eines Urteils aus zwei oder 
mehreren anderen“1324 geben, so impliziert dies doch keinen kausalen Nexus auf der 
empirischen Ebene. Und was den (nicht nur von Skeptikern gesehenen) hypo-
thetischen Charakter des induktiven Schlusses anbelangt, so weiß jeder, der ein 
wenig mit zeitgenössischer (Wissenschafts)Philosophie bekannt ist, dass der 
mehrfach herangezogene Karl Popper sein berühmtes wissenschaftliches Ab-
grenzungskriterium der Falsifizierbarkeit aus der Einsicht in den prinzipiell hypo-
thetischen Charakter von Induktionsschlüssen gewonnen hat. Demnach 
zeichnet sich empirische Wissenschaft nicht aus durch die Aufstellung defini-
tiv verifizierbarer Sätze, denn diese lässt das Induktionsprinzip nicht zu. 
Vielmehr gilt: „Ein empirisch-wissenschaftliches System muß an der Erfah-
rung scheitern können“1325, das heißt: Jeder empirisch-wissenschaftliche Satz 
ist im Prinzip fallibel, falsifizierbar, mag er auch für Jahrhunderte in Geltung 
gewesen sein wie etwa das geozentrische Prinzip. Nur deduktive, logisch 
zwingende Folgerungen (‚Beweise‘) sind infallibel, und Aristoteles glaubte, 
mit der Syllogistik sogar eine Methode zu deren systematischer Erzeugung 
gefunden zu haben. Aber der Ort der deduktiven Schlüsse sind vor allem die 
reinen Sätze der Mathematik, zur Gewinnung empirischer Erkenntnis sind sie 
unbrauchbar. Werden sie auf Empirisches angewandt, enthüllen sie sich, wie 
Sextus zeigt, als zirkuläre Induktionsschlüsse, gehen sie von Empirischem aus 
und über dieses hinaus, werden sie transzendent. Dementsprechend interes-
siert beispielsweise Aristoteles‘ Deduktion des unbewegten Bewegers aus dem 
empirischen Faktum der Bewegung und aus ihrem Begriff notwendigen Ver-
ursachtseins keinen heutigen, mit Kosmologie befassten Physiker. Anders ge-
sagt: Zwar wird das deduktive Prinzip ‚Wenn A, dann B (nun aber A, also B)‘ 
in der Wissenschaft ständig angewandt, aber nur in hypothetischem Sinn, als 
Anweisung, ‚B‘ auch empirisch nachzuweisen. 
 

5.3.3 Skeptische Kritik der Naturforschung  

Die das vorhergehende Kapitel abschließende Darstellung von Sextus‘ Kritik 
des wissenschaftlichen Schließens mag als Überleitung dienen zu einer kurzen 
Betrachtung der im vorliegenden Kontext der Begründung der (Na-
tur)Wissenschaft durch die Vorsokratiker und ihres begrifflich-spekulativen 
                                                            
1324 Meyer, a.O., S. 229 
1325 Popper 2005, S. 17 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


310 
 

Ausbaus durch Aristoteles besonders interessierenden skeptischen Kritik der 
Naturforschung. 

Sextus widmet dieser Kritik den „physikalischen Teil“1326 seines Grundris-
ses, der mit dem darauf folgenden „ethischen Teil der Philosophie“1327 das ab-
schließende dritte Buch der Schrift bildet. Es erübrigt sich fast zu sagen, dass 
Sextus, der, wie ausgeführt, die Erkenntnis des ‚Verborgenen‘ im allgemeinen 
bestreitet, auch die speziellere Erkennbarkeit der Natur negiert; dieses ist in 
jenem impliziert. Die folgende Skizze wird sich deshalb auf die Diskussion 
weniger Kernpunkte dieses wie Sextus‘ gesamte Schrift in klare thematische 
Abschnitte gegliederten Teils beschränken. Allerdings ist der physikalische 
Teil aus mehreren Gründen von Interesse. Nicht nur bringt Sextus hier auf be-
grenztem Raum sämtliche skeptischen Argumentationsmuster nochmals zum 
Einsatz, er deckt zudem die realen Schwächen antiker Naturforschung auf, 
und gleichzeitig werden auch die Grenzen der skeptischen Physikkritik selbst 
sichtbar und fordern eine Metakritik heraus, die meine Darstellung der antiken 
Naturphilosophie abschließen wird. 

Sextus beginnt seine Kritik der Physik konsequent mit der Kritik der 
Prinzipien, also der uns hinlänglich bekannten archaí, der Ursprünge und Ursa-
chen, als dem logisch (und faktisch?) Primären. In Übernahme der (von den 
‚Dogmatikern‘!) erarbeiteten und, wie gezeigt, erstmals bei Empedokles klar 
greifbaren Unterscheidung von stofflichen und wirkenden Prinzipien1328, be-
ginnt er mit den wirkenden, denn „diese sollen [den Dogmatikern zufolge] 
wichtiger sein als die stofflichen“1329. 

Erstaunen wird es vielleicht einen heutigen Leser, dass Sextus seine skep-
tische Untersuchung der wirkenden physikalischen Prinzipien so ansetzt, dass 
er „zunächst Gott betrachtet“1330; im Sinne antiker Philosophie ist es jedoch 
konsequent, da in der Tat „die Mehrzahl [der Philosophen] Gott die wirksams-
te Ursache nennt“1331. Gerade die beiden Großen, Platon und Aristoteles, aber 
auch die Stoiker, setzten ihre physikalischen Erörterungen beim Absoluten an: 
In Platons spekulativer Kosmologie im Timaios ist es der Demiurg, der göttliche 
Handwerker, der den natürlichen Kosmos hervorbringt und aufs Beste ord-
net1332; Aristoteles etabliert das Prinzip des ersten Bewegers (próton kinoun) 
                                                            
1326 A.O., III 1 
1327 Ebd., III 21 
1328 Vgl. oben, Kap. II 6.2 
1329 A.O., III 1 (Zusatz Sk.) 
1330 Ebd., III 2 
1331 Ebd. 
1332 Vgl. oben, Kap. I 8.3.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


311 
 

nicht nur in der Metaphysik, sondern eben auch in der Physik: „[] wenn also al-
les Bewegte von etwas bewegt wird, das erste Bewegende zwar selbst auch in 
Bewegung ist, jedoch nicht unter Einwirkung eines anderen, so ist notwendig: 
Es selbst wird von sich selbst in Bewegung gebracht“1333. Die Bezeichnung die-
ses ersten bewegenden Prinzips, dieses, wie es an anderer Stelle modifizierend 
heißt, „ureigentlich Unbewegt-Bewegenden [ápasin tois kinoumenoís akíne-
ton]“1334, durch Sextus als (Aristoteles‘) Gott ist völlig korrekt: Platon nimmt ja 
die mythische Personifizierung des Ersten Erzeugenden zum Demiurgen 
selbst vor. Wenn vom aristotelischen Prinzip des sich aus sich selbst zur Be-
wegung Bestimmenden die für uns aus der christlichen Tradition mit dem 
Namen Gott verbundene Vorstellung von Personalität auch fernzuhalten sein 
mag, so steht doch dies Prinzip als „eine ewige, unbewegliche, von dem Sinn-
lichen getrennt selbständig existierende Wesenheit“1335 jenseits der die Natur-
vorgänge und Naturstoffe kennzeichnenden fremdinduzierten Bewegung und 
gehört systematisch zu dem in der Metaphysik entworfenen Bereich der ewigen 
Sphären und der Gestirngötter als deren immanente Wirkkraft1336. 

Um den Gedanken der Erkennbarkeit oder gar Beweisbarkeit Gottes (als 
die ‚wirksamste Ursache‘, das heißt als Urheber der Welt) als unhaltbar zu er-
weisen, zieht Sextus alle argumentativen Register – und kommt damit moder-
nem Empfinden entgegen. 

In einem ersten Schritt bemüht er dazu das aristotelische Begriffspaar 
Substanz – Akzidenz. Von Sextus‘ (an keiner Stelle explizit gemachtem) Stand-
punkt menschlicher Endlichkeit aus – und dieser gilt für den Skeptizismus 
vielleicht essentieller, radikaler als für jede andere Richtung – erledigt sich die 
Frage der Existenz Gottes im Ansatz, in der Unmöglichkeit, sein substantielles 
Sein auszusagen. Denn „von allen Dingen, die wir denken, müssen wir die 
Substanz denken, z.B. ob sie körperlich sind oder unkörperlich“1337, und die 
Erkenntnis Gottes scheitert bereits an der Unbeantwortbarkeit dieser Frage. So 
seltsam uns die Vorstellung einer Körperlichkeit Gottes vor dem Hintergrund 
unserer christlichen Tradition auch erscheint – und sie ist unser aller Tradition, 

                                                            
1333 Physik 256 a 19ff. 
1334 Ebd., 258 b 8f. – Der scheinbare Widerspruch, dass das Bewegende einerseits als sich 
selbst bewegend, andererseits als selbst unbewegt bezeichnet wird, sucht Aristoteles selbst 
zu vermitteln und braucht uns insofern hier nicht zu beschäftigen. 
1335 Metaphysik XII 7, 1073 a 4 
1336 Vgl. Met. XII 8, 1073 b 14ff. – Vgl. auch oben, Kap. III 2.6.2. 
1337 A.O., III 2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


312 
 

ob uns dies bewusst ist oder nicht1338 –, ist die Alternative körperlich – unkörper-
lich in Bezug auf Gott im Horizont des antiken Götterglaubens durchaus ge-
rechtfertigt, denn der mythologische Polytheismus mit seinen körperhaft vor-
gestellten Göttern existiert ja trotz der Vergeistigung des Gottesbegriffs durch 
die Philosophie in geschwächter Form weiter. Ebenso wenig wie das substan-
tielle Sein lassen sich für Gott Gestalt und Ort bestimmen und, in Konsequenz 
dessen, auch nicht seine Eigenschaften. Der theologische Ratschlag: „<Aber [] 
denke dir etwas Unvergängliches und Seliges und glaube, daß dies der Gott 
sei>“1339, führt nach Sextus nicht weiter: „Denn wie derjenige, der Dion nicht 
kennt, auch dessen Akzidenzien nicht als Dions Akzidenzien denken kann, so 
können auch wir, da wir die Substanz Gottes nicht kennen, nicht dessen Akzi-
denzien denken oder verstehen“1340. 

Diese Unerkennbarkeit der göttlichen Substanz – dass Gott der Inbegriff 
von Substanz selbst sein könnte, in dessen Begriff die Unterscheidung von 
Substanz und Akzidenz sich aufhebt, bleibt dem Empiriker Sextus verschlos-
sen – bedeutet nichts anderes als Gottes Verborgenheit. Und das Verborgene 
erkennen zu wollen, ist für Sextus, wie an anderer Stelle aufgezeigt1341, verge-
bene Liebesmüh. In Bezug auf Gott bedeutet das die Unmöglichkeit eines Exis-
tenzbeweises – ein bis heute aktueller Gedanke. Denn der Beweis, „daß es Gott 
gibt“1342, müsste „entweder durch Offenbares oder durch Verborgenes [erfol-
gen]“1343. Durch Offenbares ist es nicht möglich, denn „dann müßte auch die 
Existenz Gottes offenbar sein“1344, das heißt, aus sich selbst evident sein, was – 
vom wissenschaftlich-voraussetzungslosen Standpunkt aus betrachtet – nicht 
der Fall ist. Der Beweis Gottes aus Verborgenem ist aber ebenso unmöglich, 
denn das Sein des Verborgenen bedarf selbst eines Anderen zur Beglaubigung 
seiner Existenz, und dieses müsste in seiner Existenz wieder durch Anderes 
bestätigt werden und so weiter: Wiederum ergibt sich „ein unendlicher Re-
greß“1345. 

                                                            
1338 Zu der Tatsache, dass wir Europäer in christlicher Tradition stehen und in essentieller 
Weise christlich sind, auch wenn (noch so viele) Einzelne sich bewusst vom Christentum dis-
tanzieren, vgl. meine Interpretation von Benedetto Croces Essay Warum wir uns Christen 
nennen dürfen, in: Schönknecht 2006, S. 182ff. 
1339 Ebd., III 4 
1340 Ebd. 
1341 Vgl. oben, Kap. III 5.3.1  
1342 A.O., III 7 
1343 Ebd. 
1344 Ebd. 
1345 Ebd., III 8 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


313 
 

Auch eine dritte Methode des Gottesbeweises scheidet für Sextus aus. 
Wir können sie die ethische oder providentielle nennen, und sie bezieht sich auf 
das essentielle religiöse Problem der Gerechtigkeit Gottes: „Wer die Existenz 
Gottes behauptet, der sagt entweder, dieser sorge für die Dinge in der Welt, 
oder, er tue es nicht, und wenn er vorsorge, dann entweder für alle oder nur 
für einige“1346. Dies sind logisch zwingende Alternativen und jedem etwas 
Nachdenklichen in unserem Kulturkreis sind sie vertraut. Wie man sich auch 
entscheidet, keine der denkbaren Möglichkeiten wird dem von Sextus still-
schweigend vorausgesetzten Begriff Gottes als eines allmächtigen und gütigen 
Wesens gerecht. Dass Gott für alle Dinge sorge, scheidet a limine aus, denn 
„dann gäbe es weder Schlechtes noch Schlechtigkeit in der Welt“1347, jedoch 
„von Schlechtigkeit sollen [] alle Dinge voll sein“1348. 

In dem providentiellen Ansatz liegt nach Sextus ein mehrfaches Dilemma 
verborgen: „Entweder [A] will und kann [Gott] für alle Dinge vorsorgen oder 
[B] er will zwar, kann aber nicht, oder [C] er kann zwar, will aber nicht, oder 
[D] er will weder noch kann er“1349. 

Fall A scheidet evidentermaßen aus, dazu sind die Dinge zu chaotisch, 
die Fälle B bis D aber widersprechen je auf ihre Weise dem Begriff Gottes: Fall 
B stellt Gottes Allmacht in Frage, Fall C seine Güte und Fall D beides. Daraus 
ergibt sich die paradoxe Konsequenz, „daß diejenigen, die die Existenz Gottes 
mit Sicherheit behaupten, womöglich zum Frevel gezwungen werden“1350. 
Denn „wenn sie ihn [] für alle Dinge vorsorgen lassen, behaupten sie, Gott sei 
der Urheber von Übeln. Lassen sie ihn aber nur für einige Dinge vorsorgen, 
dann werden sie gezwungen, den Gott entweder mißgünstig oder schwach zu 
nennen. Das aber ist offenkundig Frevel“1351. Denn, so war schon Platon über-
zeugt, „der Neid steht außerhalb des göttlichen Reigens“1352. Und die Vorstel-
lung von Schwäche, Ohnmacht ist im Zusammenhang mit Gott eine contradic-
tio in adiecto und widerspricht der Wesensbestimmung des Göttlichen diamet-
ral: Göttlichkeit und Macht sind geradezu Synonyme. Erinnern wir uns nur an 
das Vollgefühl von Macht im Zeus, als er seinen Mitgöttern droht, sie bei Wi-
dersetzlichkeit mitsamt dem Weltall an goldener Kette an der Spitze des 

                                                            
1346 Ebd., III 9 
1347 Ebd. 
1348 Ebd. 
1349 Ebd., III 10 
1350 Ebd., III 12 
1351 Ebd. 
1352 Phaidros 247 a 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


314 
 

Olymp in der Schwebe zu halten: „So weit rag ich vor Göttern an Macht, so 
weit vor den Menschen!“1353 

Seinen Aufweis der unleugbaren Widersprüche im Gottesbegriff, die sich 
in dem Urteil zusammenfassen, dass es „unerkennbar [ist], ob es Gott gibt“1354, 
will Sextus keineswegs als Plädoyer für Atheismus verstanden wissen. Seine skep-
tische Kritik richtet sich vielmehr gegen die „Voreiligkeit der Dogmatiker“1355, 
die beanspruchen, über das Göttliche mit Autorität urteilen zu können. Den 
expliziten Atheismus, der sich in der Überzeugung, es gebe keinen Gott und in 
der Propagierung solchen Urteils ausspricht und den heute zum Beispiel der 
denkerisch ebenso schwache wie prätentiöse und bezüglich der Religion gera-
dezu gehässige Richard Dawkins verficht1356, hätte Sextus als ebenfalls dogma-
tisch-voreilig zurückgewiesen. Er selbst wählt den skeptischen Weg der epoché, 
der Enthaltung vom philosophischen Urteil, was für ihn aber einschließt, „daß 
wir [], dem täglichen Leben [also der allgemeinen Überzeugung] folgend, un-
dogmatisch Götter annehmen und Götter verehren und ihre Vorsorge gelten 
lassen []“1357. Also: Religion: ja, Theologie (und philosophische Theodizee): 
nein. – Kann es eine vernünftigere und aktuellere Position geben als dieses 
skeptische Ignorabimus? In Bezug auf die religiöse Frage hat der Skeptizismus, 
wie mir scheint, nichts von seiner Aktualität eingebüßt. 

In welch weitem und bedeutendem geistesgeschichtlichen Zusammen-
hang Sextus‘ Reflexionen stehen, soll an dieser Stelle zumindest noch ange-
deutet werden. Die von Sextus thematisierte Problematik ist bei Platon vor-
formuliert. Dieser brachte, wie aufgezeigt, als Reaktion sowohl auf die mora-
lisch unbefangene Darstellung des Göttlichen bei Homer1358 als auch auf säku-
larisierende Tendenzen der Sophistik1359 die theologische mit der ethischen 
Problematik in reflexiven Zusammenhang und wurde nicht müde, „[gegen 
die] Gottesleugner [darzutun], daß es Götter gibt“1360, die Güte Gottes ebenso 
wie die Göttlichkeit des Guten zu beschwören und jedem aufklärerischen 
Zweifel daran entgegenzuarbeiten. Und zur Güte Gottes gehört nach Platon 
eben auch dessen Fürsorge im Großen wie im Geringen, für die Welt wie für 

                                                            
1353 Ilias 8, 19ff. 
1354 A.O., III 9 
1355 Ebd., III 2 
1356 Vgl. z.B. Dawkins‘ dickleibiges Buch Der Gotteswahn (2007). 
1357 A.O., III 2 (Zusatz Sk.) 
1358 Vgl. oben, Kap. I 6.9 
1359 Vgl. oben, Kap. I 6.7 
1360 Nomoi 899 d 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


315 
 

die Menschen1361. Während man aber „für das Gute [] niemand anders als Ur-
heber betrachten [darf als Gott]“1362, muss man für die von Platon nicht bestrit-
tenen Übel in der Welt „irgendwelche anderen Ursachen suchen, aber nicht 
Gott“1363. Das menschliche Gottesverhältnis betreffend, stehen also für Platon 
nicht kritische Vernunft, sondern Demut und Verehrung im Vordergrund. 

Es erstaunt nicht, dass die Skeptiker mit ihrem geschärften kritischen 
Bewusstsein die hier liegende, wohl erstmals von Epikur explizit formulierte 
Widersprüchlichkeit1364 aufgreifen. Diese Frage „der Rechtfertigung Gottes 
angesichts des moralischen und physischen Übels in der Welt“1365 wird An-
fang des 18. Jahrhunderts von G.W. Leibniz in seiner Theodizee betitelten Schrift 
erneut zum Thema gemacht1366. Als Christ und im erkenntnisstolzen Geist des 
Rationalismus philosophierend, vermag sich Leibniz nicht der wohlbegründe-
ten Zurückhaltung des Skeptizismus in dieser Frage anzuschließen, sondern 
unternimmt, sozusagen in der Tradition Platons, die Entlastung Gottes von 
aller Verantwortung für das Übel, eine dogmatische Positionierung, auf die 
um 1790 Kant mit seiner Abhandlung Über das Mißlingen aller philosophischen 
Versuche in der Theodizee kritisch antwortet und in der er feststellt, „daß alle 
bisherige Theodizee das nicht leiste, was sie verspricht, nämlich die morali-
sche Weisheit in der Weltregierung gegen die Zweifel, die dagegen aus dem, 
was die Erfahrung an dieser Welt zu erkennen gibt, gemacht werden, zu recht-
fertigen“1367. 

Im Anschluss an seine skeptische, in ihrer Gültigkeit unüberholte Bestrei-
tung der Möglichkeit, den Realitätsgehalt der Gottesvorstellung theoretisch 
nachzuweisen, wendet sich Sextus der Diskussion weiterer naturphilosophi-
scher Begriffe und Thesen zu, beginnend mit dem mit der Erstursache Gott 
sachlich verbundenen Begriff der Ursache im allgemeinen. Wie in seinem ge-
samten Grundriss der pyrrhonischen Skepsis behandelt Sextus auch hier seinen 
Gegenstand in einzelnen, jeweils einem Begriff oder Problem gewidmeten und 
durch Zwischentitel thematisch gekennzeichneten Abschnitten. Auf die Dis-
kussion des Ursache-Begriffs folgen als Stichworte unter anderem die stoffli-

                                                            
1361 Vgl. ebd., X 10ff., 899ff. 
1362 Politeia 379 c 
1363 Ebd. 
1364 Vgl. den Hinweis von S. Lorenz: Art. Theodizee, HWPh 10, Sp. 1066 
1365 Ebd. 
1366 Versuche der Theodizee über die Güte Gottes, die Freiheit des Menschen und den Ur-
sprung des Übels (entst. 1705) 
1367 Werke [] XI, S. 114 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


316 
 

chen Prinzipien1368, die Vermischung1369, die Bewegung1370, ferner Vermehrung und 
Verminderung1371, Fortnahme und Hinzufügung, Umstellung1372, Ganzes und 
Teil1373, physische Verwandlung1374, Entstehen und Vergehen1375, Ruhe1376, Ort1377 
und schließlich Zeit1378 und Zahl1379. 

Diese Aufzählung liest sich, und darum habe ich sie eingefügt, wie eine 
Art  Inhaltsverzeichnis zu den naturphilosophischen Schriften des Aristoteles, 
insbesondere zur Physik und zu Über Werden und Vergehen, wo die von Sextus 
genannten (und noch weitere) Aspekte erstmals im Zusammenhang abgehan-
delt wurden und von denen ich einige in den Ausführungen zu Aristoteles 
berührt habe1380. Die Reflexionen des Sextus zu diesen Begriffen können im 
Rahmen der vorliegenden Ausführungen, obwohl dies reizvoll wäre, nicht 
mehr im einzelnen behandelt werden. Das Ergebnis der Untersuchung ist 
stets, dass die Probleme theoretisch nicht lösbar sind und die ‚dogmatischen‘ 
Lösungsversuche sich in den Widersprüchen von Diallele, infinitem Regress und 
Petitio principii verfangen, in die Isosthenie, den gleichwertigen Widerstreit 
konkurrierender Positionen, münden oder dass ein Urteil einfach durch die 
Fülle der im Lauf der dogmatischen Denkbemühungen entwickelten Lö-
sungsvorschläge vereitelt wird. 

Letzteres gilt etwa für das Problem der stofflichen Prinzipien, das ja die 
frühe Phase der (Natur)Philosophie mit den milesischen sowie den jüngeren 
Naturphilosophen prägte. Neben den von Thales, Anaximander und Anaxi-
menes sowie von Empedokles und Anaxagoras, von Leukipp und Demokrit 
vorgelegten Theorien der Stofflichkeit entstanden Konzepte wie die Mole-
kültheorie von Herakleides Pontikos und Diodor1381 und dazu die nicht-
stofflichen Elementelehren: So schlugen „die Pythagoreer die Zahlen, die Ma-

                                                            
1368 A.O., III 30ff. 
1369 Ebd., III 56ff. 
1370 Ebd., III 63ff. 
1371 Ebd., III 82ff. 
1372 Ebd., III 97 
1373 Ebd., III 98ff. 
1374 Ebd., III 102ff. 
1375 Ebd., III 109ff. 
1376 Ebd., III 115ff. 
1377 Ebd., III 119ff. 
1378 Ebd., III 136ff. 
1379 Ebd., III 151ff. 
1380 Vgl. oben,  Kap. III 2.6 
1381 Vgl. ebd., III 32 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


317 
 

thematiker die Grenzen der Körper, Straton der Physiker die Qualitäten“1382 
vor. 

Die Entscheidung der Skeptiker zur Zurückhaltung des Urteils ist ange-
sichts dieser Fülle von Vorschlägen nachvollziehbar – und doch historisch oh-
ne Bedeutung. Zwar zerfasert hier das Paradigma, die materielle Welt auf we-
nige Elemente zurückzuführen, in eine schwer überschaubare Zahl von Erklä-
rungsansätzen und scheint sich dogmatisch zu erschöpfen, aber in Wirklich-
keit wird damit die Basis für spätere Forschungen mit verbesserter Methodik 
gelegt. Die Orientierung auf stofflich Elementares, auf die atomaren und mo-
lekularen Strukturen der Materie sowie auf die zahlhafte Natur dieser Struk-
turen bleiben paradigmatisch auch in der Neuzeit und werden in ihrer Kom-
bination zu realer, verwertbarer Erkenntnis führen. In ihrer pauschalen Absa-
ge an die Erforschbarkeit der Natur schütten die Skeptiker, im Bilde gespro-
chen, das Kind mit dem Bade aus. 

Recht eigenwillig und willkürlich verfährt Sextus auch bezüglich der wei-
teren naturphilosophischen Probleme. Den Problembestand lässt er sich, wie 
die im Vorhergehenden erfolgte Aufzählung zeigt, von Aristoteles bzw. dem 
Peripatos vorgeben. Hier steht im Zentrum die Frage der Realität von Bewe-
gung. Diese ist Voraussetzung der Realität auch der weiteren physikalischen 
Kategorien, die, wie Vermehrung/Verminderung, Fortnahme/Hinzufügung, 
Umstellung usw., Prozesse darstellen und damit das Moment der Bewegung 
beinhalten. 

Aristoteles hatte die Wirklichkeit von Bewegung und Wechsel behauptet. 
Sie war für ihn die „Grundannahme“1383, der Ermöglichungsgrund von Physik 
als einer Wissenschaft von der Natur. Aristoteles bezog damit zugleich Stel-
lung gegen die eleatische Bestreitung von Bewegung, allerdings nicht durch 
Verwerfung des Eleatismus. Vielmehr differenzierte er, in vollem Respekt vor 
der Bedeutung des Seinsgedankens, diesen vom Begriff der Natur: „Die Un-
tersuchung, ob das Seiende eines und unwandelbar ist, ist keine Untersuchung 
im Bereich der Naturforschung“1384. In dieser Einschränkung liegt implizit das 
Postulat unterschiedlicher Wissenschaften für beide Bereiche, der Aristoteles 

                                                            
1382 Ebd. 
1383 Vgl.: „Für uns dagegen soll die Grundannahme sein: Die natürlichen Gegenstände unter-
liegen entweder alle oder zum Teil dem Wechsel. Das ist klar, wenn man von der Einzeler-
scheinung ausgeht“ (Physik 185 a 12 ff.). – Bereits Platon hatte Bewegung unter die mégista 
géne, die ‚großen Gattungen‘ gezählt und damit deren Nichtsein bestritten: vgl. oben, Kap. III 
1.5.4; zur Bewegungstheorie des Aristoteles vgl. oben, Kap. III 2.6.2.  
1384 Ebd., 184 b 25f. – Zu Aristoteles‘ Auseinandersetzung mit Parmenides vgl. oben, Kap. II 
4.6. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


318 
 

gerecht zu werden sucht, indem er neben der Physik die Metaphysik etabliert 
als „Wissenschaft (epistéme), welche das Seiende als solches (tò òn hê ón) unter-
sucht und das demselben an sich Zukommende“1385. Hinter diese aristoteli-
sche Differenzierung greift Sextus zurück und reißt die philosophische Anti-
these bezüglich der Bewegung wieder auf: „Ich glaube, es gibt drei oberste 
Standpunkte zur Bewegung: Das alltägliche Leben und einige der Philosophen 
nehmen an, es gebe Bewegung, Parmenides dagegen und Melissos und einige 
andere, es gebe sie nicht. Die Skeptiker schließlich haben behauptet, daß es sie 
nicht eher gebe, als daß es sie nicht gebe; nach den Erscheinungen zu urteilen 
nämlich scheine es Bewegung zu geben, im Sinne der philosophischen Lehre 
jedoch gebe es sie nicht“1386. 

In diesen Formulierungen des Sextus fällt eine merkwürdige Unregelmä-
ßigkeit auf. Er setzt zunächst als Positionen gegeneinander einerseits die An-
erkennung der Bewegung durch ‚das alltägliche Leben und einige der Philoso-
phen‘ und andererseits deren Bestreitung durch die eleatischen Denker. Im 
zweiten Teil der zitierten Aussage verschiebt sich diese Opposition zum Ge-
gensatz zwischen den Erscheinungen auf der einen und ‚der philosophischen 
Lehre‘ ganz allgemein auf der anderen Seite. Das heißt, die Tatsache, dass es 
philosophische Befürworter von Bewegung (wie z.B. Heraklit und Aristoteles) 
gibt, wird unter der Hand ausgeblendet. 

Diesem gedanklich nicht sauberen Verfahren korrespondiert auch die an-
schließende argumentative Entwicklung der beiden Positionen. Während die 
Position pro Bewegung, die die Evidenz für sich hat, mit wenigen Bemerkun-
gen und nur einem Paragraphen (Abschn. 66) erledigt wird, gilt der Position 
der „Stillstandsverfechter des All“, wie Platon sich ausdrückte1387, mit den Pa-
ragraphen 67 bis 81 das Hauptaugenmerk, und deren paradoxe Position wird 
in all ihren Facetten entwickelt, unter Anführung auch von Zenons berühm-
tem Paradoxon von Achill und der Schildkröte1388. Sollte tatsächlich der Wi-
derstreit der Positionen, wie der Skeptizismus behauptet, ein gleichwertiger 
sein, seine Darstellung durch Sextus ist es keineswegs! 

Es ist wohl auch die Freude der Skeptiker am Paradox und an der argu-
mentativen Zuspitzung für diese eigentümliche Bevorzugung verantwortlich. 
Philosophisch ist sie insofern destruktiv, ja reaktionär, als sie die von den jün-
geren Naturphilosophen und Aristoteles unter dem Stichwort einer ‚Rettung 

                                                            
1385 Metaphysik 1003 a 20 
1386 A.O., III 65 
1387 So Platon im Theätet (181 a) 
1388 Vgl. a.O., III 77 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


319 
 

der Phänomene‘1389 entfalteten Bemühungen einer Annäherung der Theorie an 
die Erfahrung konterkariert. 

Sextus schließt seine Darstellung der die Bewegung bestreitenden Positi-
onen mit dem Bekenntnis zur skeptischen Epoché: „Wir aber, die wir weder 
diese Argumente noch die Erscheinung widerlegen können, der folgend sie 
[‚sie‘ bedeutet wohl: die peripatetische Fraktion der Umherwandler!] die Exis-
tenz der Bewegung einführen – wir halten uns, im Hinblick auf die Antithese 
der Erscheinungen und der Argumente, darüber zurück, ob es Bewegung gibt 
oder nicht“1390. 

Gerade hier aber gerät die skeptische Position selbst in den Selbstwider-
spruch, den sie anderen Positionen unaufhörlich nachzuweisen sucht. Ihr Pro-
gramm der Zurückhaltung gegenüber widerstreitenden Dogmatismen durch 
undogmatische Anerkennung  der habituellen Sehweise hätte sie zur Bevor-
zugung der an den Erscheinungen sich orientierenden Partei der Bewegungs-
verfechter führen müssen, die gegen den eleatischen Dogmatismus den Er-
scheinungen Rechnung zu tragen suchen. Die von Sextus entwickelte skepti-
sche Isosthenie gleichwertiger Standpunkte erweist sich hier in besonderer 
Weise als sterile intellektualistische Konstruktion mit dem einzigen Zweck der 
Urteilsenthaltung. – Dies mag zu Darstellung des physischen Teils von Sextus‘ 
Grundriss genügen. 

Was aber die von den vorsokratischen Philosophen erarbeiteten naturphi-
losophischen Kategorien anbelangt, so haben alle in irgendeiner Form für die in 
der Neuzeit wieder auflebende Naturwissenschaft Bedeutung gehabt, wie dies 
im einzelnen bei der Behandlung der jeweiligen Denker gezeigt wurde, was 
aber den Skeptikern natürlich nicht zu Bewusstsein kommen konnte. Ich will 
dies hier, am Ende unserer Betrachtung zur antiken Wissenschaftsentwick-
lung, nochmals knapp zusammenfassen. 

Die Reduktion des Komplexen auf Einfaches (und vermeintlich Ursprüngli-
ches), die Thales als Erster vornahm, ist methodisches Element der Wissen-
schaft bis heute. Der von Thales identifizierte Urstoff Wasser hat sich als Ur-
bedingung zumindest des Lebens erwiesen. Heute sind wir neugierig auf die 
Möglichkeit von Leben auf fernen Planeten im Universum und – wir suchen 
dazu nach Spuren von Wasser! 

 Anaximanders Konzeption des Begriffs des Apeiron, des Unbegrenzten, ist 
ebenfalls eine intellektuelle Großtat und ist wesentlich geworden sowohl für 
die Entstehung des aristotelischen Weltbilds eines begrenzten Kosmos wie für 
                                                            
1389 Vgl. dazu oben, Kap. II 5, III 2.6.2 
1390 A.O., III 81; Zusatz Sk. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


320 
 

dessen Kritik in der beginnenden Neuzeit durch die Spekulationen über kos-
mische Unendlichkeit durch Nikolaus von Kues und Giordano Bruno. Unend-
lichkeit kann zwar, wie schon Aristoteles erkannte, kein operationalisierbarer 
naturwissenschaftlicher Terminus sein, ist es jedoch regulativ in Form der in-
tensiven Bemühung der Astrophysik, die unbestimmte Unendlichkeit des 
Universum physikalisch zu definieren, einzugrenzen. 

Anaximenes‘ Enthüllung der Luft, im Mythos ein göttlicher Hauch, als ei-
nes Dings, als quasi materieloser Stoff, ist ebenfalls eine bedeutende aufkläre-
rische Leistung. Aristophanes, der die neuen Naturwissenschaften ablehnte, 
überzog wohl deshalb den Hauch in seiner Komödie Die Wolken ganz beson-
ders mit seinem Spott, und ich hatte schon darauf hingewiesen, dass erst rela-
tiv spät entdeckt wurde, dass Luft kein Element im chemischen Sinn ist1391. 

Heraklits in der Antike so umstrittene, vielleicht erst von seinem Schüler 
Kratylos extrem zugespitzte Theorie ubiquitärer Bewegung erweist erst im Zeital-
ter von Quantentheorie, Zellbiologie und Hirnphysiologie ihre ganze (und 
vielleicht immer noch nicht völlig ausgeschöpfte) Reichweite. Der hier in Ruhe 
an seinem Schreibtisch sitzt und, in erscheinender Bewegung, nur den Stift 
über das Papier führt, erweist sich, aus herakliteischer Perspektive, als Bündel 
unüberschaubar vielfältiger elektrochemischer Prozesse, dessen Organe, von 
der Haut über das Gehirn bis zu Niere, Blase und was sonst noch, selbst nur 
einen prekären, prozessförmigen Bestand haben, an dem wir mit Mühe die 
leidende Seite, das heißt ihr eigenes prozessuales Leben, von der aktiven Seite 
der Verarbeitungsfunktion der Fremdstoffe unterscheiden können: Prozesse, 
Bewegung, wohin man schaut. 

Die Lehre des Empedokles von den vier stofflichen Wurzeln der Dinge, vulgo 
den Elementen Erde, Wasser, Luft und Feuer, die Aristoteles rezipierte, hat 
unverändert das ganze Mittelalter hindurch und in der frühen Neuzeit gegol-
ten; von dieser Vorstellung nahm die moderne Chemie ihren Ausgang, und sie 
ist, wenn auch falsch, so doch bis heute populär und jedermann geläufig. 
Selbst Empedokles‘ scheinbar so abgehobene mythisierende Konstruktion der 
kosmischen Grundkräfte Liebe und Streit manifestiert als Kohäsion und Dissozi-
ation, Zentripetal- und Zentrifugalkräfte, als Bindungs- und überhaupt als ki-
netische Energie auf den verschiedenen Feldern der Physik ihre Bedeutung: 
Sie stabilisieren ebenso Atome und Moleküle wie Planetensysteme. 

Bleibt noch Anaxagoras‘ änigmatisches Wort: „Beisammen waren alle 
Dinge, grenzenlos nach Menge wie nach Kleinheit; denn das Kleine war gren-

                                                            
1391 Vgl. oben, Kap. II 6.5.5 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


321 
 

zenlos“1392: Scheint es nicht auf primitive Weise die Theorie des Big Bang zu 
antizipieren? 

Über die forschungsstrategische Bedeutung des Leukipp-demokritischen 
Atombegriffs wie des Molekülbegriffs des Herakleides Pontikos erübrigen sich Er-
klärungen Nehmen wir schließlich noch die pythagoreisch-platonische Idee ma-
thematischer Strukturiertheit des Kosmos und Aristoteles‘ Etablierung einer Theo-
rie bewegter Körper unter dem Namen Physik (und seine weiteren Forschun-
gen zur Natur), dürfte die Gründungsfunktion der antiken Naturspekulation für 
die neuzeitliche Naturwissenschaft überzeugend belegt sein. 
 

5.3.4 Skeptischer Abbau der Philosophie als Lebensform 

Das vorhergehende Kapitel schloss mit einem knappen Resümee der durch 
die frühe Naturphilosophie erarbeiteten Kategorien, mittels deren versucht 
wurde, naturhaft Seiendes zu erfassen und die, ungeachtet ihrer skeptizisti-
schen Destruktion, als Anknüpfungspunkte neuzeitlicher Naturforschung 
fungieren werden. Doch ich kehre nochmals zu Sextus Empiricus zurück, um 
die Bedeutung auch der Skepsis in der Phase des Umbruchs von der antiken 
zur christlichen Epoche, die ja zur Zeit des Sextus im Gange ist, zu klären. Im 
abschließenden ethischen Teil seines Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis, dessen 
Argumente Sextus partiell in der Darstellung des 10. Tropus vorweggenom-
men hat und der ausführlich gewürdigt wurde1393, vollendet er sein Werk der 
theoretischen Destruktion von Philosophie und Erkenntnis. Nicht nur erneuert 
er sein ‚multikulturalistisches‘ Argument der Notwendigkeit der Urteilsent-
haltung wegen der Unterschiedlichkeit der Sitten, Gesetze und mythologi-
schen Vorstellungen unter den menschlichen Gemeinschaften, er schreitet 
auch fort zur Liquidierung der ältesten Idee des der Kraft des Denkens inne-
werdenden und aus der Mythosbindung sich lösenden Griechentums, der Idee 
der Weisheit und des Ideals des Weisen, Bestimmungen, die sich erstmals in der 
Instituierung einer Gruppe von ‚sieben Weisen‘ objektiviert hatten, zu denen 
bekanntlich Thales, der Urheber der Wissenschaft, gerechnet wurde.  

Die Vorstellung von Weisheit, verstanden als die Fähigkeit besonders da-
zu begabter Einzelner, gleichsam in Analogie zu den priesterlichen Sehern, 
aber losgelöst von der Sphäre des Religiösen, wesentlichen Einblick in die 
menschlichen Dinge zu gewinnen und zu vermitteln, war bereits von den an-
tiautoritär gestimmten Sophisten in Frage gestellt und ihrer ethischen Konno-
                                                            
1392 DK 59 B 1 
1393 Vgl. oben, Kap. III 5.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


322 
 

tation entkleidet worden. Diese definierten ihre eigene Praxis mittels dieses 
Begriffs, sprachen sich, wie ihr Name sagt, selbst das Prädikat zu, Weise (so-
phoí) bzw. Weisheitslehrer zu sein, und verstanden darunter die Vermittlung 
der Fähigkeit an ihre Schüler, sich im politisch-demokratischen und sozialen 
Meinungskampf zu behaupten, eine Intention, zu der die Auszeichnung einer 
traditionellen Gruppe von Weisen mit ethischer Vorbildfunktion nicht pass-
te1394. Skeptisch-nihilistische Tendenzen in der Einschätzung menschlicher Er-
kenntnismöglichkeiten taten hier ein Übriges, etwa die folgende dem Gorgias 
zugeschriebene, bezeichnenderweise von Sextus überlieferte, jedoch hinsicht-
lich ihrer Interpretation nicht unumstrittene „Argumentation []: a) Weder das 
Nichtseiende noch das Seiende existiert. b) Existiert es doch, so ist es für den 
Menschen nicht erkennbar. c) Ist es doch erkennbar, so ist es nicht mitteil-
bar“1395. 

Der platonische Sokrates hatte die Relativierung menschlicher Weisheit fortge-
setzt, allerdings nicht in nihilistischer Tendenz, vielmehr in der gegenteiligen 
Absicht, mittels der Herausstellung der eigenen Nicht-Weisheit (‚Ich weiß, 
dass ich nichts weiß‘) zur Selbstbescheidung zu erziehen und sich überzeugt 
gezeigt, dass „[wirkliche] Weisheit nur der Gottheit zu[kommt]“1396. 

Gerade im Hellenismus gewinnt das Ideal des Weisen nochmals an Bedeutung. 
Die Erosion der griechischen religiösen Tradition, die Ohnmacht und Unsi-
cherheit des Einzelnen in den Großreichen, das Ausgeliefertsein des eigenen 
Daseins an ferne, nicht zu beeinflussende Instanzen, deren Entscheidungen 
dem eigenen Leben von einem Augenblick zum anderen eine neue Richtung 
aufzwingen können, sei es durch den Ausbruch kriegerischer Konflikte, sei es, 
dass man als Beamter oder Soldat in eine ferne, von fremdartigen Völkern be-
wohnte Provinz des Reiches entsandt wird oder dergleichen, ferner die oben 
dargestellte Vielfalt inkompatibler Lebensformen mit widersprüchlichen 
Wertvorstellungen begünstigen die Idee einer unabhängig von und resistent 
gegen wechselnde Umstände und Einflüsse aus der eigenen Daseinswahr-
nehmung und Werterkenntnis lebenden Persönlichkeit. In diesem Geiste ent-
werfen Kyniker und Kyrenaiker, Epikureer und Stoiker, nicht zu vergessen die 
Akademiker (Platoniker) und Peripatetiker (Aristoteliker), ihre Konzeptionen ei-
nes nicht aus Traditionen gespeisten, vernunftgemäßen und selbstbestimmten, 

                                                            
1394 Zur sophistischen Sozialkritik vgl. etwa die im Kapitel über die Kritik am Adel gegebenen 
Hinweise, oben, Kap. I 2.3.3. 
1395 Kerferd/Flashar: Die Sophistik, § 4 Gorgias []. In: Grundriss 2/1, S. 46; Sextus überliefert 
den Gedanken des Gorgias: Adversus Mathematicos VII. 
1396 Apologie 23 a (Zusatz Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


323 
 

in (cum grano salis) sittlicher Orientierung geführten und deshalb den Namen 
der Weisheit verdienenden Lebens. Hinzu kommt zur Zeit des Sextus der 
mystisch orientierte, auf das übersinnliche Eine als Gottesäquivalent gerichtete 
Neuplatonismus. Als sein Begründer gilt der bezeichnenderweise nach einer 
christlichen Erziehung „zum hellenistischen Glauben zurückgekehrte“1397 
Ammonios Sakkas (um 175-242 n.Chr.), sein Hauptvertreter ist der bereits er-
wähnte, mit Sextus etwa gleichaltrige Plotin (Plotinos, um 203-269 n.Chr.), der 
die dem klassischen Griechentum fremde, aber, wie aufgezeigt, schon bei Pla-
ton angelegte Scham gegenüber Leiblichkeit, Nacktheit, Sexualität1398 auf die 
Spitze trieb: Angeblich schämte er sich, im Leibe zu sein. 

Die diversen Schulen aber setzen unterschiedliche Schwerpunkte, defi-
nieren u. U. einander widersprechende Tugenden und setzen die Weisheit je-
weils in deren individuelle Realisierung. So betonen die Kyniker seit ihrem 
berühmtesten Vertreter, dem ebenso radikalen wie scharfzüngigen Diogenes 
von Sinope (um 404-323 v.Chr.), dem bekanntlich ein großes Fass als Wohnung 
diente1399, das sokratische Ideal der Bedürfnislosigkeit und Selbstgenügsam-
keit (autarkeía) und steigern es zur Ablehnung von allem, was die Lebensfüh-
rung erleichtert und zur Feindschaft gegen die gesamte materielle und intel-
lektuelle Kultur. Diogenes, als er ein Kind habe aus den Händen trinken se-
hen, soll seinen Becher fortgeworfen haben mit dem Ausruf: „<Ein Kind ist 
mein Meister geworden>“1400. Die durch Aristipp aus Kyrene (um 435-350 
v.Chr.) begründete Schule der Kyrenaiker propagierte hingegen als Lebensform 
den Hedonismus, allerdings keinen grobsinnlichen, sondern in Hinsicht auf 
das Endziel der Eudaimonia durchreflektierten, zwischen förderlichen und 
hemmenden Lüsten unterscheidenden Hedonismus. 

Über Epikur habe ich ausführlich berichtet. Ihm zufolge ist die Erlangung 
des Glücks, wie aufgezeigt, gebunden an den Rückzug ins Private, die maß-
volle Bejahung des Genusses sowie an die als philosophisch definierte Bemü-
hung, die vermeintlichen Bedrohungen des Glücks wie Krankheit, Sterben, 
göttliches Strafgericht in ihrer Relativität bzw. Nichtigkeit zu durchschauen: In 
der aus dieser Einsicht resultierenden Haltung der Ataraxie, der Unbesorgt-
heit und Ruhe des Gemüts, realisiert sich Weisheit  als, wie Pierre Hadot tref-
fend formuliert, „Freude am Dasein“1401. 

                                                            
1397 Praechter 1961, S. 594 
1398 Vgl. oben, Kap. I 7.6 passim 
1399 Zufolge dem Bericht bei Diogenes Laertius VI 23 
1400 D. L. VI 37 
1401 Hadot 2002, S. 168 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


324 
 

 Für die Stoa hingegen besteht Weisheit, wie ebenfalls referiert1402, in der 
apátheia, der Affektlosigkeit, das heißt in der Überwindung sinnlicher Leiden-
schaften durch Selbstbeherrschung sowie in der Unerschütterlichkeit sittlicher 
Gesinnung und in der Erkenntnis, dass im Vergleich mit dieser alle anderen 
sonst als werthaltig betrachteten Aspekte des Daseins zu Adiaphora, Indifferen-
tem und Unwesentlichem, herabsinken. 

All diese unterschiedlichen Bestimmungen der Weisheit  zielen in ir-
gendeinem Sinne auf innere Unabhängigkeit, Autarkie und Autonomie des in 
den äußeren Verhältnissen fremdbestimmten und unkalkulierbaren Lebensri-
siken ausgesetzten Menschen, und der intendierte Endzustand steht unter 
dem allgemeinen Titel der Eudaimonia, der Glückseligkeit, als des „ungetrübt 
schönen Ablaufs des Lebens“, wie Diogenes Laertius den Stoiker Chrysipp 
zitiert1403. Welchen Wert die einzelnen Schulen auch als zentralen definieren – 
Bedürfnislosigkeit, sinnliche Lust, Freiheit von Todesfurcht, Gemeinschaft von 
philosophierenden Freunden im Kepos, ein Leben streng nach dem Sittenge-
setz mit Vergleichgültigung alles anderen sonst von Menschen Geschätzten 
usw. – all dies soll die Erlangung immanenten Glücks in Form vollen Einver-
ständnisses mit dem eigenen Zustand verbürgen. In der Orientierung an einer 
der Weisheitslehren soll das Individuum das von allen Menschen kraft ihrer 
Natur angestrebte Glück auf eine kritischer Reflexion standhaltende Weise 
erlangen und damit allen äußeren Widrigkeiten zum Trotz Meister über das 
eigene Leben werden. Insbesondere die hellenistische Ethik zeigt sich so als 
individualistische und apolitische Ethik der Selbstbefreiung auf der Basis einer 
der von den philosophischen Schulen propagierten Lebensformen.  

Sextus bedient sich in seiner Kritik des Weisheitsideals wiederum der ver-
schiedenen Methoden, die wir in verstreuter Form schon kennengelernt haben, 
und kombiniert sachlogische mit formallogischen Argumenten und dem Auf-
zeigen offenbarer Widersprüche zwischen Anspruch und Wirklichkeit der 
Lehren. 

Nun stehen erkennbar, und hier setzt Sextus an, die verschiedenen Kon-
zeptionen bei gleichem Endziel in gewissen sachlichen Gegensätzen hinsicht-
lich der Methode, also des zu diesem Ziel einzuschlagenden Weges. Dem ky-
nischen Ideal der Bedürfnislosigkeit und der Ablehnung städtisch-ziviler Le-
bensweise kontrastiert der epikureische, dem Genießen nicht abgeneigte Kult 
des Lebens mit Freunden, der epikureischen Indifferenz gegenüber den Escha-
ta widerspricht die platonische Transzendenzorientierung, der kyrenaischen 
                                                            
1402 Vgl. oben, Kap. III 4 
1403 A.O., VII 88 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


325 
 

Lustorientierung kontrastiert die stoische Betonung der Selbstbeherrschung 
usw.; mitunter rangiert bei verschiedenen Schulen die gleiche Handlung auf 
der zwischen den Extremen Gut und Schlecht ausgespannten Rangskala an 
den entgegengesetzten Enden. Als auffälliges Beispiel führt Sextus den Wider-
spruch in der ethischen Bewertung der Lust an, die „einige [] als ein Gut [be-
grüßten], während andere sie geradezu ein Übel nennen“1404, und zitiert als 
Beleg für Letzteres den dem Stifter der kynischen Schule, Antisthenes (444 bis 
etwa 368 v.Chr.), zugeschriebenen Ausruf: „<Lieber möchte ich wahnsinnig 
sein als Lust empfinden>“1405 – ein Notschrei, der, nebenbei gesagt, die Gewalt 
der Lustbegierde reflektiert.  

Aus alldem lässt sich nach Sextus‘ Ansicht nur der Schluss ziehen, dass 
selbst die „namhaftesten unter den Dogmatikern über den Begriff des Guten 
nicht einig [sind]“1406, und ebenso seien „sie sich auch über das Üble nicht ei-
nig geworden“1407. 

Diese Uneinigkeit der Dogmatiker untereinander, die man aus nicht-
skeptischer Perspektive durchaus als fruchtbare Konkurrenz der Weltan-
schauungen in einer dialogisch geprägten Geisteskultur interpretieren könnte, 
stützen für Sextus natürlich den skeptischen Grundgedanken der Unent-
scheidbarkeit der Wahrheit und der notwendigen Zurückhaltung des Urteils 
(epoché). 

Und diese Unstimmigkeit korrespondiert ihm zufolge wiederum der 
fundamentaleren Uneinigkeit der Ethnien, Völker und Kulturen über die we-
sentlichen Lebensfragen und Daseinsdeutungen, wie über das Verhältnis zu 
Leben und Tod, über das Göttliche, ferner über die Verwerflichkeit von Mord 
und Raub, die rituelle Tötung von Menschen, das Recht der Eltern auf Kindes-
tötung oder die Legitimität inzestuöser Beziehungen1408. 

Für Sextus ergibt sich als notwendige Konklusion: „Angesichts so großer 
Ungleichförmigkeit der Dinge also hält sich der Skeptiker darüber zurück, ob 
etwas von Natur gut oder übel oder überhaupt zu tun sei, und distanziert sich 
auch hierin von der dogmatischen Voreiligkeit“1409. 

Voreilig zu sein, ist ein ständiger Vorwurf des Sextus an die Dogmatiker, 
und er ergibt sich erkenntnistheoretisch eben daraus, dass der Skeptiker auf 
Grund der Isosthenien und der ‚induktiven‘ Unvollständigkeit der Erfahrung 
                                                            
1404 A.O., III 181 
1405 Ebd.; vgl. auch D. L. VI 3 
1406 A.O., III 176 
1407 Ebd. 
1408 Vgl. ebd., III 198-234 
1409 Ebd., III 235 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


326 
 

ein Urteil über Wahr und Falsch bzw. über die Natur der Dinge, sei es in theo-
retisch-gegenständlicher, sei es in ethisch-praktischer Perspektive, stets als ver-
früht betrachtet, da stets gegenteilige Erfahrungen als möglich erscheinen. 

Damit ist auch der Weg frei zur Destruktion der den dogmatischen Ethi-
kern, jenseits aller Gegensätze, gemeinsamen Überzeugung und des An-
spruchs, über eine lehrbare, zur Weisheit hinführende bzw. diese verkörpern-
de „Lebenstechnik“1410 zu verfügen. Vielmehr ist „aus dem Gesagten klar, daß 
es wohl auch keine Lebenstechnik gibt“1411. 

Sextus‘ weitere Argumentation gegen die Möglichkeit einer solchen Le-
benstechnik gebe ich nicht im Detail wieder, da sie umfangreich und komplex 
ist und vor allem mit uns heute nicht mehr einleuchtenden argumentationslo-
gischen Instrumenten, der reductio ad absurdum und dem Paradox, arbeitet. So 
‚widerlegt‘ er beispielsweise die Existenz der Lebenstechnik, die ja als philo-
sophische Praxis lehr- und lernbar sein müsste, um zur Geltung zu gelangen, 
unter anderem damit, dass er überhaupt die Realität des Lehrens wie des Ler-
nens bestreitet und es dem zufolge weder den Lehrenden noch den Lernenden 
und damit auch die Lehre selbst nicht gibt. Denn der Fachmann müsste ja den 
Laien lehren, dies aber sei unmöglich, denn die Lehre erfolge durch einzelne 
Sätze, aber „die Kenntnis eines einzelnen Lehrsatzes [macht] den Laien nicht 
zum Fachmann“1412 und „niemand [erlernt] alle Lehrsätze auf einmal“1413, wo-
raus folgt, dass „aus einem Laien niemand zum Fachmann [wird], so daß es 
auch deswegen [?!] den Fachmann nicht zu geben scheint und daher auch den 
Lehrenden nicht“1414. 

Solche Argumentation erinnert wieder an den Zenonischen Achilles, der 
die Schildkröte niemals einzuholen vermag, und im gleichen paradoxalen Stil 
bestreitet (‚widerlegt‘) Sextus die Existenz der als Voraussetzung des Lehrens 
notwendigen Klugheit, die Existenz der Wahrheit überhaupt, ferner die Exis-
tenz einer Methode und schließlich die der „Sache“1415 selbst. 

Doch führt Sextus auch Argumente gegen die Möglichkeit, einer Lebens-
technik ins Feld, die auch wir heute als triftig empfinden. Einer gehaltvollen 
Kritik näher kommt etwa seine Beobachtung von Widersprüchen zwischen 
der Lehre und dem, was ihre Verfechter leben, was er an den Stoikern, seinen 
Lieblingsgegnern, exemplifiziert. Diese versteigen sich (in der Radikalität ihres 
                                                            
1410 Ebd., III 239 passim 
1411 Ebd., III 239 
1412 Ebd., III 262 
1413 Ebd., III 263 
1414 Ebd. (Zusatz Sk.) 
1415 Ebd., III 254 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


327 
 

Autarkie-Ideals und der Herabsetzung alles Äußerlichen zu Adiaphora) zur 
theoretischen Gutheißung von Handlungen, die „sie schwerlich auszuführen 
wagen“1416. Eines der von Sextus zitierten Bespiele ist die angeblich von Chry-
sipp in seiner Staatsphilosophie vorgenommene Rechtfertigung illimitierten 
Inzests und sogar kannibalischer Praktiken1417. Es handelt sich um Dinge, die 
griechischem Empfinden und der Lebenswirklichkeit widersprechen, aber sich 
aus der begrifflichen Radikalität eines ins Extrem getriebenen Rationalismus 
ergeben. Einer wirklichen theoretischen Kritik konnten derartige Theoreme 
offenbar erst in nachgriechischer Zeit, nach weitergehender Klärung der das 
Humanum betreffenden Vorstellungen unterzogen werden; Sextus vermag le-
diglich den Widerspruch zwischen Theorie und Praxis aufzuzeigen. 

Ebenfalls gehaltvoll und eigentlich entscheidend ist wohl Sextus‘ Hin-
weis, dass die Dogmatiker, da sie „nicht alle [] einstimmig nur eine Lebens-
technik anerkennen, sondern die einen diese, die anderen jene annehmen, [] 
unter den Widerstreit und das Argument aus dem Widerstreit [fallen]“1418, das 
heißt: Ihre Lebensentwürfe und Lebensregeln relativieren sich, als je einseitige, 
gegenseitig; sie sind, so wäre zu folgern, auf das ihnen gemeinsame Substanti-
elle hin zu transzendieren. Die Weisheit schlechthin zu repräsentieren, kann 
jedenfalls keine der gegensätzlichen Lebenstechniken beanspruchen, da ist 
Sextus Recht zu geben. 

Angesichts dieses Befundes stellt sich die Frage, welche Lösung die Skep-
tiker, das heißt speziell Sextus, dessen „umfangreiche Schriften der Höhe-
punkt des griechischen Skeptizismus [sind]“1419 und mit dem der Skeptizis-
mus „als eine schöpferische Philosophie der klassischen Antike“1420 endet, für 
das von den Lebenstechniken thematisierte Lebensproblem geben.  

Nun, Sextus‘ Lösung ist die, die er auch bei der Destruktion der beiden 
anderen philosophischen Sparten, der Logik und der Physik, gewählt und die 
als die skepsistypische zu gelten hat. Wie Sextus seine Bestreitung der Beweis-
barkeit Gottes1421 nicht als Atheismus verstanden wissen will, sondern, der 
allgemeinen außerphilosophischen Überzeugung folgend, undogmatisch und 
ohne weitere Erkenntnisbemühung Götter annimmt, so ist auch die Ableh-
nung des Weisheitsideals und der Möglichkeit der Lebenstechnik kein Be-
                                                            
1416 Ebd., III 249 
1417 Vgl. ebd., III 246 – Inwieweit Sextus Zuschreibungen den Tatsachen entsprechen, muss 
ich offen lasen. 
1418 Ebd., III 239 
1419 A.A. Long: Art.: Skepsis; Skeptizismus. HWPh 9, Sp. 947 
1420 Ebd., Sp. 948 
1421 Vgl. oben, Kap. III 5.3.3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


328 
 

kenntnis zu einem regellos aus persönlicher Willkür geführtem Leben, son-
dern bedeutet, dass der Skeptiker „undogmatisch der alltäglichen Lebenser-
fahrung [folgt]“1422, eine Strategie, die dem Menschen, wie Sextus glaubt, den 
Vorteil bringt, dass sich das Dasein zwar nicht, wie die Weisheitslehren ver-
sprechen, auf Grund der erreichten Autarkie leidlos, in ungetrübter Harmonie 
mit sich selbst und der Welt, vollzieht,  denn „als sinnlich empfindender 
Mensch leidet er [notwendig]“1423, aber er leidet doch nur maßvoll, „da er [] 
nicht noch obendrein glaubt, daß das was er erleidet, von Natur übel sei“1424. 
Das erscheint mir als kluger Gedanke (auch wenn Sextus seinerseits glaubt, 
dass „die kluge Gesinnung selbst unerkennbar [ist]“1425!), der darauf zielt, Gü-
ter und Übel nicht ontologisch zu fixieren, sondern sie in ihrer Kontingenz zu akzep-
tieren. Von einer weitergehenden Reflexion auf die Triftigkeit von Sextus‘ Lö-
sungsvorschlag für das Problem der Conditio humana sehe ich ab, weise ledig-
lich darauf hin, dass Sextus‘ Vorstellung nicht so ‚unphilosophisch‘ ist, wie es 
scheinen mag, basiert sie doch auf der Voraussetzung, dass auch die Alltäglich-
keit sozialen Daseins, die später so genannte Lebenswelt, substantielle Elemente impli-
ziert, so dass es keiner forcierten Distanzierung von allem Vorgegebenen in 
Form einer abstrakt entworfenen Lebenstechnik bedarf. 

Diese Erfahrung des Skeptikers kommt damit unserer modernen Überzeu-
gung entgegen, dass das soziale Leben als solches mit sinnhaften Gehalten 
ausgestattet ist. Um dies einzusehen, genügt es, an das Faktum allgemeiner 
Schulbildung zu denken, sowie an die umfassenden Partizipationsmöglichkeiten 
des Einzelnen auf politischem, religiösem und zahlreichen anderen Feldern, 
von der hoch differenzierten Arbeitswelt bis zur künstlerischen und sportli-
chen Sphäre. Diese Offenheit der sozialen Sphäre hat zur  Konsequenz, dass 
sich für einen bewusst lebenden Menschen umfangreiche Möglichkeiten sinn-
voller Lebensgestaltung ergeben und es der Konstruktion irgendwelcher 
künstlicher Lebensformen wie des Ideals der Weisheit nicht bedarf1426. – Täu-
sche ich mich nicht, äußert sich in dieser entspannten Haltung des Skeptizis-
mus zum sozial Gegebenen und seiner Ablehnung zur ‚Weisheit‘ führender, 

                                                            
1422 A.O., III 235 
1423 Ebd., III 236 (Zusatz Sk.) 
1424 Ebd. 
1425 Ebd., III 244 
1426 Dieser Realität trägt etwa die demokratische Sozialpolitik Rechnung, indem sie Partizipa-
tion (Methexis/Teilhabe) als hohes Gut definiert und beispielsweise in den Hilfen für Bedürf-
tige auch gewisse Partizipationsrechte (z.B. auf Teilnahme am Fernsehempfang) finanziell 
fördert oder auch die Behindertenpolitik unter die Leitvorstellung der Partizipation (etwa 
durch Inklusion) stellt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


329 
 

‚philosophischer‘ Programme erstmals auch eine Art liberaler Geistigkeit, die 
dem einzelnen Subjekt die Bestimmung des zum eigenen Wohl Tunlichen an-
heim stellt. 
 Was die historische Nachwirkung des Skeptizismus anbelangt, hat sich die 
Idee der Skepsis als eines irgendwie gearteten Erkenntnisvorbehalts nicht 
mehr verloren. Dies belegt die Zugehörigkeit des Begriffs zur Bildungsspra-
che. Zwar war für fundamentale Skepsis im auf die Antike folgenden Mittelal-
ter kein Raum. Man glaubte ja, im Christentum und mit der Bibel die göttlich 
geoffenbarte Wahrheit zu besitzen, an der in skeptischer Haltung zu zweifeln 
verboten war. Eine autonome, von Theologie und Kirche unabhängige Wis-
senschaft war ausgeschlossen, und entsprechend wurden im späten Mittelalter 
in den theologisch beherrschten Universitäten unter dem Schlagwort von der 
doppelten Wahrheit aufkommende Tendenzen dieser Art von den kirchlichen 
Autoritäten zunächst  unterdrückt1427. 
 Erst in der Neuzeit knüpfen Denker an die Position einer skeptischen 
Einschätzung der menschlichen Erkenntnismöglichkeiten an, allerdings im 
allgemeinen nicht in der radikalen pyrrhonischen Form einer angesichts der 
realen wissenschaftlichen Erkenntnisse nicht durchhaltbaren vollständigen 
Enthaltung vom Urteil, sondern in Form des skeptischen Vorbehalts bezüglich 
des Umfangs und der Grenzen des Erkennens. Gegen den naiven, unreflek-
tierten Glauben mancher Wissenschaftler an die Möglichkeit totaler Erkennt-
nis beispielsweise sieht diese Skepsis die Notwendigkeit der Anerkennung 
eines Ignorabimus bezüglich bestimmter Grundfragen wie der nach dem 
Grund der Welt als solchem. Ein skeptischer Vorbehalt gegenüber wissen-
schaftlichen Ergebnissen ist gerechtfertigt durch die Erfahrung von deren häu-
figer Vorläufigkeit und Korrekturbedürftigkeit. Praktisch-politische Skepsis 
schließlich ließ in Deutschland eine „skeptische Generation“ (H. Schelsky, 
1957) junger Menschen nach den Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus 
wenigstens für eine Zeitlang allen Heilsversprechungen von Utopien und To-
talitarismen gegenüber skeptisch-zurückhaltend sein. Skepsis in Form zwei-
felnder Zurückhaltung des Urteils bleibt angebracht gegenüber allen Vorstell-
lungen von Vervollkommnung: Jedes Gelingen, etwa in der Herstellung eines 
friedlichen Zustands zwischen Menschen, scheint relativ und prekär zu blei-
ben. 
  

                                                            
1427 Vgl. zu den historischen Folgetendenzen unten, Teil IV. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

 

 

 

 

 

 

 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 

 

 

 

 

 

Teil IV  

Spätantike Unterdrückung  
der Idee sachhaltigen Wissens 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


333 
 

1  Flucht ins Irrationale: die Mysterienkulte 

Mit der Darstellung des Skeptizismus gelangt meine Rekonstruktion der Ge-
schichte der antiken Rationalität und Wissenschaft zu ihrem inneren und bin-
nen kurzem auch zum äußeren Abschluss. Trotz seiner Absage an das Ideal 
des Weisen und mit seinem Plädoyer für die Orientierung an der alltäglichen 
Lebenserfahrung gehört auch der Skeptizismus noch ebenso in die hellenisti-
sche Tradition der das Ethisch-Praktische betonenden Philosophien wie der 
Epikureismus und die von ihm besonders polemisch attackierte Stoa, und er 
gehört wie diese zu den Richtungen, deren Hauptinteresse auf das Problem 
geht, wie ein glücklich zu nennendes Leben verfasst sein müsse und auf welche 
Weise der Einzelne in diese Verfassung gelangen könne. 

Und doch nimmt der Skeptizismus eben durch seine Absage an die Ideen 
des theoretischen Wissens wie der ethisch-praktischen Weisheit eine Sonder-
stellung ein: Seine Kernthese, dass der Mensch sich bezüglich seines Verlan-
gens nach Erkenntnis und Wahrheit des Urteils enthalten, epoché üben müsse, 
verweist auf eine Erschöpfung dieser Paradigmata. Der Skeptizismus ist zu 
verstehen als Symptom der Krise des rationalen, auf Denken und Vernunft setzen-
den Prinzips, dem sowohl die antike Wissenschaft wie die Weisheitslehren, de-
nen sie entsprang, verpflichtet sind. 

Gekennzeichnet ist das rationale Prinzip durch die Voraussetzung der 
Immanenz des Sinns: Von der denkenden Zuwendung des Menschen zur Welt 
und zu sich selbst wird die geistige Fundierung des Daseins erwartet. Das be-
deutet nicht notwendig Verwerfung des Religiösen und Atheismus (diesen 
gibt es allerdings auch im griechischen Denken), vielmehr wird die Frömmig-
keit, das affirmative Gottesverhältnis, als integrales Element des Daseins ange-
setzt, ohne indessen verabsolutiert zu werden. In diesem Sinne hatten ja Pla-
ton und Aristoteles, auch die Stoiker und sogar noch die Skeptiker die Frage 
des Göttlichen zum Gegenstand der Reflexion gemacht und zum Teil einer 
positiven Bestimmung zugeführt. Das Vertrauen in die denkende, die Le-
benswirklichkeit gestaltende Vernunft, das in Platons und Aristoteles‘ Schrif-
ten seinen gültigsten Ausdruck gefunden hatte, schwindet jedoch im von 
Machtoptionen und territorialer Expansion geprägten Hellenismus; es wird 
auf Jahrhunderte hinaus verschüttet bleiben. An seine Stelle tritt im Leben des 
Einzelnen – eine Kategorie, die aus der Vereinzelung des Menschen in den hel-
lenistischen Großreichen, in der Dialektik von Universalismus und Individualis-

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


334 
 

mus1428 erst eigentlich entsteht – die Dominanz des Transzendenzbezugs, die 
dann vom Christentum geheiligt und historisch besiegelt wird. 

Während in Athen die Vertreter der diversen philosophischen Schulen 
noch um die überlegenen Argumente konkurrieren, bezüglich der Fragen, ob 
Erkenntnis möglich ist und wie das gute Leben zu gestalten sei, und sich au-
ßerdem damit befassen, die Söhne der wohlhabenden Griechen bzw. der Füh-
rungseliten der hellenisierten Länder und in der Folge auch der Römer in die 
Philosophie als Lebensform einzuführen, und während im Museion von Alexand-
reia die führenden Gelehrten ihrer Zeit an mathematischen, astronomischen 
und philologischen Problemen arbeiten1429, bricht sich in den bildungsfernen 
Vielen, die sich ebenfalls der einst in den überschaubaren Verhältnissen der 
Poliswelt gediehenen homerischen Religion entfremdet haben oder als Nicht-
griechen niemals mit ihr vertraut waren, ein ganz anders geartetes Bedürfnis 
Bahn, das Bedürfnis nach Befreiung und Erlösung von den Bürden eines nicht 
mehr als gestaltbar empfundenen Daseins und ein Verlangen nach überweltli-
cher Sinngebung. Der skeptische Abschied vom Wissen wird überboten von 
einer Verwerfung des Denkens selbst. Die ‚gedrungene Vernunft des Volkes‘ 
(Hegel)1430 kann mit den rationalisierenden Konstruktionen der Philosophen 
nichts anfangen und sucht ihr Wahrheits- und Sinnbedürfnis in anschaulichen 
und emotional packenden Formen zu befriedigen. So kommt es zum Aufstieg 
der Mysterienkulte, einer keineswegs neuen Form von Religion, vielmehr „eso-
terischer Sonderformen des Kultes“1431 in denen „sehr alte Traditionen weiter-
lebten“1432, die aber jetzt eine vorher nicht gekannte Verbreitung finden. 

Um sich diese im Hellenismus einsetzende religionsgeschichtliche Dyna-
mik vor Augen zu führen, empfiehlt es sich, in Ergänzung zu dem an früherer 
Stelle Ausgeführten1433 nochmals den Blick auf diese für die gesamte europäi-
sche Kulturgeschichte so bedeutsame Übergangsphase von der Poliswelt des 
klassischen Griechenland zur römisch-christlichen Epoche zu richten und die 
wirkenden Faktoren zu fassen zu versuchen, allerdings in idealtypischer Verein-
fachung. 

                                                            
1428 Vgl. oben, Kap. III 3.3 
1429 Für Näheres zum Museion vgl. unten, Kap. IV 2.3 
1430 Vgl.: „[Das] Volk, das nicht [mehr] konkrete, nicht gedrungen bleibende Vernunft [in sich 
enthält], das im Drange seines Innern sich nicht zu helfen weiß []“ (Vorlesungen über die Phi-
losophie der Religion, Ausg. Lasson 1966, Bd. II/Teil 2, S. 230f.) 
1431 W. Fauth: Art. Mysterien, KP 3, Sp. 1533 
1432 Grabner-Haider 2004, S. 76 
1433 Vgl. oben, Kap. III 3.1; 3.3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


335 
 

Die mit dem Alexanderzug einsetzende und in den Diadochenreichen der 
Antigoniden, Seleukiden und Ptolemäer fortwirkende und sich schließlich un-
ter den Römern vollendende Hellenisierung des Orients mag zwar, im Sinne 
der von Droysen geprägten Epochenbezeichnung Hellenismus, in erster Linie 
die Übernahme griechischer Lebensformen und Wertorientierungen durch die 
unterworfenen Völker und Ethnien bedeutet haben. In Wirklichkeit ist dieser 
Vorgang vielschichtiger und umfasst auch die Rückwirkung der fremden Kul-
turen auf das Griechentum. Die soziokulturelle Basis dafür war der einfache 
Sachverhalt, dass die Männer, die die griechische Expansion tragen, Soldaten, 
Beamte, Techniker usw., „in der Regel [] asiatische [bzw. ‚orientalische‘] Frau-
en [heirateten]“1434, das heißt in Familien mit anderer Kultur und fremden 
Bräuchen eintraten und mit diesen konfrontiert wurden. Während auf der 
Makroebene der Institutionen, in Herrschaft, Verwaltung, Lehre usw., das 
griechische Element die autochthonen Kulturen überformt, dürfte zumindest 
auf der Mikroebene der Familienverbände die reziproke Assimilation dominiert 
haben. 

Die Historiographie hat diesen in seinen individuellen Momenten un-
überschaubar komplexen und nicht rekonstruierbaren Vorgang wechselseiti-
ger Angleichung treffend in die Metapher des Hellenismus als eines „ethni-
schen und kulturellen Schmelztiegels“1435 gefasst, der „nach und nach“ – der 
Prozess umfasste ja mehrere Jahrhunderte – „eine homogene Bevölkerung 
hervor[brachte], die Griechisch sprach oder wenigstens verstand und an einer 
gemeinsamen Kultur teilhatte“1436; Letztere war zwar griechisch geprägt, hatte 
jedoch autochthone Momente mittels einer interpretatio graeca integriert. Die 
gemeinsame griechische Sprache war die aus der Vermischung der klassischen 
Dialekte hervorgegangene Koiné, in der später auch das Neue Testament ver-
fasst wurde. 

Was die Religion betrifft, hatte das griechische Pantheon, wie an früherer 
Stelle dargestellt, bereits in ältesten Zeiten orientalische Elemente in sich auf-
genommen bzw. hatte sich in Berührung mit nahöstlichen Kulturen gebil-
det1437. Der Prozess des Synkretismus, der Assimilation und Amalgamierung 
unterschiedlicher Göttervorstellungen, setzt sich nun, nach Ende der Polis-

                                                            
1434 C. Bradford Wells: Die hellenische Welt, PWG 3, S. 522 
1435 Ebd. 
1436 Ebd. 
1437 Vgl. dazu oben, Kap. I 2.2; 6.2 sowie auch die diesem Thema gewidmete Schrift W. Bur-
kerts: Die Griechen und der Orient, auf die ich bereits mehrfach Bezug genommen habe. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


336 
 

Epoche, in verstärkter Form fort1438. Teilweise werden Synkretismen auch poli-
tisch veranlasst. Ein Beispiel dafür ist der von dem über Ägypten herrschen-
den Satrapen und ehemaligen General und Leibwächter Alexanders d. Gr. Pto-
lemaios I. Soter (367/6-283/2 v.Chr.) inszenierte Kult des Gottes Sarapis (bzw. 
Serapis). 

Dank der traditionellen griechischen Offenheit für fremde Religionen1439 
breitete sich der Kult dieses Gottes „schnell zusammen mit dem der Isis [einer 
ägyptischen Haupt- und Muttergottheit] über die damalige Welt aus“1440: Sa-
rapis-Heiligtümer sind nachgewiesen für Athen, Sparta, Korinth, Delos und 
weitere griechische Orte; seit Mitte des 1. Jh. v.Chr. befand sich auch in Rom 
ein Sarapeum1441. Die religionspolitische Funktion der Gottheit war eine dop-
pelte: „Sie sollte in der griechischen Welt Gläubige für ägyptische Religionsan-
schauungen gewinnen und andererseits gewisse ägyptische Religionsan-
schauungen hellenisieren“1442. Darüber hinaus dürfte Ptolemaios, der ja in 
Konkurrenz zu den antigonidischen und seleukidischen Diadochen stand, mit 
seiner Maßnahme den machtpolitischen Zweck verfolgt haben, durch Ein-
flussnahme auf den religiösen Glauben der Griechen die Akzeptanz der pto-
lemaisch-ägyptischen Herrschaft im Mutterland und den anderen Reichsteilen 
zu stärken. 

Religiöses und Politisches sind in diesem Transformationsprozess von 
der Polisordnung zum dynastischen Großreich eng verzahnt; dabei kommt 
dem Politischen, zunächst in Gestalt von Alexanders selbst mythologisch un-
terfüttertem Eroberungsdrang, die determinierende, die Entwicklung treiben-
de Rolle zu. Der Sinngehalt, der das Leben in der Polis bestimmte, war vor al-
lem das Bewusstsein, in einem von den heimischen Göttern gewollten und ge-
schützten, überschaubaren Verband zu leben, mit dem daraus erwachsenden 
Recht wie der Pflicht zur Selbstbehauptung, das heißt, in der naturgegebenen 
Konkurrenz zu den anderen Poleis, zur Stabilisierung und Optimierung des 
eigenen Verbands durch Machterweiterung mittels Krieg bzw. durch Bünd-
nisse. Die jahrhundertelange Konkurrenz zwischen Athen und Sparta sowie 

                                                            
1438 Zur These der synkretistischen Entstehung auch des homerischen Pantheon aus orienta-
lischen Quellen vgl. oben, Kap. I 2.2, zur orientalischen Herkunft des Dionysos-Kults vgl. 
oben, Kap. I 6.2. 
1439 Vgl.: „Schon immer waren die Griechen anderen Gottheiten gegenüber aufgeschlossen 
gewesen“ (Gehrke/Schneider 2010, S. 242); dagegen waren sie hinsichtlich der eigenen Reli-
gion „frei von jeglicher Proselytenmacherei“ (FWG 6, S. 206). 
1440 H. Chantraine: Art. Sarapis, KP 4, Sp. 1549 
1441 Vgl. ebd. 
1442 FWG 3, S. 209 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


337 
 

der daraus entsprungene Peloponnesische Krieg sind das gegebene historische 
Beispiel für diese Verhältnisse.  

Der dank des begrenzten räumlichen Umfangs der Polis und der über-
schaubaren Zahl der Bevölkerung unmittelbar und anschaulich erfahrbare 
Sinngehalt verliert in der ‚globalisierten‘ Welt der hellenistischen, unterschied-
lichste Völker und Ethnien  zwangsweise vereinigenden, Menschenmassen 
großräumig in Bewegung setzenden und die Entscheidungsmacht fern von 
den Betroffenen zentralisierenden Großreiche seine Grundlage, so dass der 
griechische Mensch einer vorher nicht gekannten Entfremdung vom Ganzen 
und Vereinzelung anheimfällt, selbst wenn sich natürlich die elementaren, zur 
Reproduktion erforderlichen Binnenstrukturen des Lebens wie die Familie 
stets erneuern. Der Kult der Freundschaft in philosophischer Gemeinschaft, 
wie ihn etwa Epikur propagierte, ist ein Versuch, der Vereinzelung zu steuern, 
aber er ist seiner philosophischen Natur nach nur für wenige an Reflexion In-
teressierte attraktiv.  

Mit der autonomen Polis selbst schwindet aber auch die Grundlage der 
alten religiösen Ordnung, die Polisreligion: „Die Verehrung der panhelleni-
schen Gottheiten ruhte allein [noch] auf der Oberschicht“1443, urteilt der Reli-
gionshistoriker Christoph Elsas. Die Masse der Menschen, insbesondere die 
Bevölkerung der Städte, beginnt, nach anderen Formen des Sinns Ausschau zu 
halten. Um noch einmal Elsas zu zitieren: „Die Menge der kleinen Leute, die 
sich in den Städten sammelten, [war] der Motor des Neuen. Sie waren ent-
wurzelt, ohne Anteil am politischen Leben, auf sich gestellt und deshalb indivi-
dualisiert zur beliebigen Wahl sowohl von Kontakt und Heirat mit Griechen o-
der Einheimischen als auch zur beliebigen Wahl der Gottheiten“1444.  

In dieser Situation blühen die Mysterienkulte auf und finden begeisterte 
Zustimmung bei Vielen; sie sind „im Gegensatz zu den Stadtgottheiten [der 
olympischen Religion] an kein Vaterland gebunden, [so dass sie] sofort uni-
verselle Geltung [gewinnen], weil sie sich an die Seele des Einzelnen wenden und 
nicht an eine Stadt oder eine soziale Gruppe“1445. Diese Kulte, die oft, wie 
schon gesagt, sehr alt sind, verbreiten sich nun über das gewaltige Gebiet der 
hellenistischen Reiche und des späteren römischen Reichs. Im Gegensatz zum 
klassischen griechischen Polytheismus mit seinem Pantheon zahlreicher ver-
ehrter Götter, wie wir es aus Homers Epen und aus den Tempel-Ensembles 
der großen Kultzentren kennen, erfolgt in den Mysterienkulten, gleichsam in 

                                                            
1443 Elsas 2002, S. 124 (Zusätze und Hervorh. Sk.) 
1444 Ebd. 
1445 FWG 6, S. 209 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


338 
 

Analogie zum jüdischen und im Vorfeld des künftigen christlichen Monothe-
ismus, jeweils die exklusive Verehrung einer Gottheit bzw. weniger aufeinan-
der bezogener Götter, denen besondere Kraftwirkungen zugeschrieben wer-
den, insbesondere für die die Menschen des Hellenismus immer stärker be-
schäftigende Hoffnung auf ein Weiterleben nach dem Tode unter glückliche-
ren Umständen, als die irdische Existenz sie bot. 

Uralt sind etwa, um einige dieser Kulte kurz anzusprechen, die Mysterien 
des in der Nähe von Athen gelegenen Eleusis zu Ehren der Muttergöttin De-
meter ([De]meter = mater), Göttin der Ackerfrucht, das heißt der Fruchtbarkeit 
und des Wachstums. Ihr Kult weist zurück auf Riten früher Ackerbaukultu-
ren, bei denen Männer und Frauen sich auf frischgepflügtem Acker paarten, 
um die vegetativen Kräfte des mütterlichen Bodens in sich aufzunehmen. An 
diese vorgeschichtlich-archaische Tradition erinnert, dass Hesiod und Homer 
die Demeter ‚Heilige Hochzeit‘ (Hieros Gamos) mit dem Heros Jasion „auf 
dreimal gepflügtem Feld im reichen Land Kreta“1446 vollziehen lassen, aus der 
Plutos (Pluton), der Gott des Reichtums, hervorgeht. 

Mythologischer Kern der Mysterien ist die Geschichte um Demeter und 
ihre auch als Kore (‚Mädchen‘) oder ‚Kornmädchen‘ bezeichnete Tochter Pers-
ephone. Persephone wird vom Unterweltgott Hades aus Liebe geraubt und 
zur Gattin genommen, und die ihr innigst verbundene Mutter sucht sie durch 
die ganze Welt, aber vergeblich; in ihrem Schmerz über den Verlust schlägt sie 
die Erde mit Unfruchtbarkeit. Als Demeter schließlich von Hades‘ Raub er-
fuhr, „gab sie sich damit zufrieden, daß ihr Kind einen Teil des Jahres in der 
Unterwelt lebte, den anderen bei seiner Mutter verbringen konnte“1447 und gab 
der Erde die Fruchtbarkeit zurück. 

Dieser Alternationsmythos der ins Totenreich hinabsteigenden und wie-
der ans Licht und ins Leben zurückkehrenden Persephone ist ein Reflex, „ein 
Bild für den Wechsel von Blühen und Absterben in der Natur“1448. Dieser 
Kreislauf der Vegetation wurde wiederum mystisch ineins gesetzt mit dem 
menschlichen Geschick. Die an den Mythos geknüpfte „rituelle Unsterblich-
keitshoffnung [] führte zum rituellen Nachvollzug exemplarischer Akte“1449 
wie dem Ferkelopfer, dem Verzehr des heiligen Gerstentranks und der „Ka-
tharsis mit der Getreideschwinge“1450, wohl einer Form der Geißelung. Im Ri-

                                                            
1446 Theogonie 969ff.; vgl. Od. V, 125ff. 
1447 Art. Demeter, HLM, S. 56 
1448 Ebd. 
1449 W. Fauth: Art. Demeter, KP 1, Sp. 1436 
1450 W. Fauth: Art. Mysterien, KP 3, Sp. 1535 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


339 
 

tual wurden auch „der Abstieg in die Unterwelt und der Aufstieg zu neuem 
Leben nachgespielt. Die Feiernden (Mysten) zogen zu einer Grotte, die sie als 
Tor zur Unterwelt sahen. Sie mussten sich verhüllen; dann leuchtete ein gro-
ßes Licht auf und die Priesterin verkündete eine göttliche Geburt. Es folgten 
ekstatische Tänze, Stieropfer, Kultmahl, Bitten um Regen und um ein gutes 
Schicksal der Seele nach dem Tod. Die Feiernden wurden selig gepriesen, 
denn sie lebten in der <Verwandlung>“1451. 

Der eleusische Kult der Demeter besteht während der gesamten hellenis-
tischen Epoche; er erfreut sich gerade in der römischen Kaiserzeit großer 
Beliebtheit, das Kultzentrum in Eleusis wird „monumental ausgebaut“1452, 
und erst im fünften nachchristlichen Jahrhundert kommt der Kult, wahr-
scheinlich durch katholisch-kirchliche Einwirkung, zum Erliegen. 

Ebenso ist uralt der an früherer Stelle dargestellte Kult des Dionysos-
Bakchos1453, in dessen ekstatisch enthemmten Riten „die Wildheit des Ur-
sprungs [des Religiösen] am besten [] zu erkennen [ist]“1454; ich habe diese 
Wildheit bei der Behandlung des Kults angesprochen, wir finden sie aber auch 
in den monströsen Vorstellungen über die kosmischen Ursprünge in  der The-
ogonie des Hesiod1455. 

Weitere Kulte sind gewidmet den Kabiren (Kabiroi), geheimnisvollen Erd- 
und Bergwerksgottheiten, wohl phrygischer Herkunft, ferner der Kybele und 
dem Attis, Erstere, wie Demeter eine chthonische Muttergöttin und Naturher-
rin und mit jener synkretistisch verwandt, die Magna Mater der Römer, eben-
falls phrygischen Ursprungs. Dem Mythos nach ist Kybele dem Attis in Liebe 
verbunden, der aber das ihr zuliebe abgelegte Keuschheitsversprechen bricht, 
woraufhin die gedemütigte Kybele ihn mit Wahnsinn schlägt, Attis sich in sei-
nem Wahn selbst entmannt und an der Wunde stirbt. Attis zum Gedenken 
stiftet Kybele ein Trauerfest, auf dessen Vorstellung die Kulthandlungen ba-
sieren: „Ihre Priester, [die] Galli, ziehen in die Berge und suchen den verlore-
nen Attis. Finden sie sein Bild, so geben sie sich wilder Ausgelassenheit hin, 
bis zu blutigen Wunden und zur Entmannung. [] Das Fest wurde [] als Symbol 
des alljährlichen Absterbens und Wiedererstehens der Vegetation gedeutet. [] 

                                                            
1451 Grabner-Haider 2004, S. 76 
1452 E. Meyer: Art. Eleusis, KP 2, Sp. 246 
1453 Vgl. oben, Kap. I 6.2 
1454 Grabner-Haider 2004, S. 75 
1455 Vgl. oben, Kap. I 8.2 passim 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


340 
 

Tod und Auferstehung des Attis, verbunden mit einem kultischen Mahl [], 
wurde für viele ein erregendes religiöses Erlebnis“1456. 

Der Kybele-Attis-Kult ist interessant auch wegen der öffentlich-politi-
schen Dimension, die ihm, ungeachtet seines Abzweckens aufs Mysterium, in 
römischer Zeit zuwächst. In Rom ist der Kult außerordentlich erfolgreich, da 
die Römer in Kybele „die Patronin ihrer troischen Vorfahren“1457 sehen. Im 
Jahr 204/5 v.Chr. überführen sie deshalb den Kultstein der Großen Mutter aus 
Pessinus in Kleinasien nach Rom, das damit zum Zentrum des Kults wird, 
und zwar mit klarer politischer Zielsetzung: „Ihre [d.h. Kybeles] Macht sollte 
die der Göttin der angreifenden Punier aufwiegen“1458. Zugleich werden (wie 
auch beim Dionysos-Kult) die „für Staat und Volk [als] gefährlich“1459 erachte-
ten mystisch-orgiastischen Züge des Kults, „nach denen man sich jetzt intensiv 
sehnte“1460, rigoros beschnitten, „indem der Staat einen Römer als Oberpriester 
und statt Selbstkastration ihrer Priester das Stieropfer als neuen Hauptritus 
einsetzte“1461. 

Diese Humanisierung des Kults aber scheint nicht überall im Reich ge-
griffen zu haben, wie aus Bemerkungen in des ‚Kirchenvaters‘ Augustinus‘ 
breit angelegter Kritik der heidnischen Kulte im 7. Buch des Gottesstaats her-
vorgeht. Hier geißelt Augustinus die „abscheuliche Grausamkeit“1462 des Kults 
der Großen Mutter (die lat. Namen sind Tellus, Magna Mater bzw., als Göttin 
Erde, auch Terra Mater), deren „der Galle gedenkt, wenn er sich entmannt“1463, 
die es also zuließ, dass „lebendige Menschen [der Glieder] zu wenig hat-
ten“1464. Offenbar verband sich die eunuchische Praxis in römischer Zeit auch 
mit Formen von homosexueller Prostitution, denn Augustinus spricht davon, 
die Große Mutter habe „durch eine Menge erwerbsmäßiger, öffentlicher Buhl-
knaben die Erde besudelt und den Himmel beleidigt“1465, Buhlknaben, „die 
man bis vor kurzem mit gesalbten Haaren, geschminktem Gesicht, schlaffen 
Gliedern und weibischem Gang durch die Straßen Karthagos ziehen und 
                                                            
1456 H. von Geisau: Art. Attis, KP 1, Sp. 725f. 
1457 W. Fauth: Art. Kybele, KP 3, Sp. 388f. – Auf die Bedeutung Kybeles für Troja bezieht sich 
in jüngerer Zeit Christa Wolf in ihrem Roman Kassandra, in patriarchats- und totalitarismus-
kritischer Intention (vgl. zu Wolf oben, Kap. I 6.3 sowie Lit.-Verz.) 
1458 Elsas 2002, S. 134 
1459 Ebd. (Zusatz Sk.) 
1460 Ebd. 
1461 Ebd. 
1462 Civ. Dei VII 26 – Zu Augustinus vgl. auch die folgenden Kapitel IV 2.2 und 2.3. 
1463 Ebd., VII 25 
1464 Ebd. 
1465 Ebd., VII 26 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


341 
 

selbst von Kleinhändlern Gaben zur Fristung ihres elenden Lebens erbetteln 
sah“1466. Kommen dem Leser der so beschriebenen Verhältnisse, die offenbar 
erst durch Einwirkung der christlichen Kirche beseitigt wurden, nicht die bei 
uns inzwischen üblichen ‚Love-Parades‘ und Homosexuellen- (‚Schwulen‘)-
Hochzeiten mit ihren extrovertierten Gestalten in den Sinn oder auch die ju-
gendlichen Streuner, die in den Geschäftszentren der Großstädte biertrinkend 
und rauchend auf dem Gehsteig liegen und die Passanten anbetteln? Solche 
Erscheinungen hat das Christentum einst bekämpft. 

Noch im Kampf um bzw. gegen die Durchsetzung des Christentums 
spielt der Kybele-Attis-Kult eine Rolle. Im Mailänder Toleranzedikt des Jahres 
313 war das im römischen Reich bereits verbreitete Christentum durch Kaiser 
Konstantin offiziell reichsweit als Kult anerkannt worden. Dagegen verfügt im 
Jahr 361 der selbst schon christlich getaufte, aber die hellenistische Kultur lie-
bende und zum heidnischen Götterglauben zurückgekehrte Kaiser Julian Apos-
tata (der ‚Abtrünnige‘) die Wiederzulassung der heidnischen Bräuche und die 
Wiederöffnung der Tempel. Im Zuge dieser Bemühungen „feiert [Julian] die 
Göttermutter [die Magna Mater, Kybele] in einer religionsphilosophischen 
Rede“1467. 

                                                            
1466 Ebd. – Im Römischen Reich wurde Homosexualität toleriert, jedoch nur in Form der sog. 
römisch-priapischen Päderastie, d.h. als Verkehr erwachsener freier Bürger mit jugendlichen 
Sklaven. Dabei hatte der Freie gemäß dem Ethos der Virilität die aktive, ‚männliche‘ Rolle zu 
übernehmen, der jugendliche Unfreie die ‚weibliche‘. Geschlechtsverkehr zwischen erwach-
senen Freien dagegen galt als Unzucht und wurde bestraft. Die tolerierte Weise der Homo-
sexualität trat auch in Form öffentlicher Prostitution auf und war bordellmäßig institutionali-
siert. Natürlich wurden subkulturell auch die tabuisierten Praktiken ausgeübt. Von Kaiser 
Nero wird berichtet, er habe beim passiven Geschlechtsakt mit einem Freigelassenen die 
Schreie und das Wimmern einer Jungfrau imitiert (vgl. den Art. Homosexualität im Römi-
schen Reich, Wikipedia 06/2015, mit ausführlichen Literaturhinweisen). Im Text des Augusti-
nus wird deutlich, dass der Kybele-Attis-Kult gewerbsmäßige homosexuelle Tempel-
Prostitution beinhaltete. So stellt Augustinus fest, man müsse den an sich aufs Obszöne set-
zenden Schauspielen „dankbar sein, daß sie die Augen der Menschen schonten und nicht 
alles unverhült auf die Bühne brachten, was hinter Tempelwänden insgeheim vor sich geht 
[und was die Träger des Kults dort] die Verschnittenen und die Buhlknaben treiben lassen“ 
(Civ. Dei VI 7), dass jene aber doch „die jämmerlich und schmählich entnervten und ver-
stümmelten Menschen nicht verbergen [konnten]“ (ebd.). Und wenig später beklagt er: „ [] 
daß Männer beim Geschlechtsverkehr die Rolle des Weibes spielen, ist nicht naturgemäß, 
sondern widernatürlich. Diese Seuche, dies Verbrechen, diese Schmach wird aber in jenem 
Kult gewerbsmäßig betrieben []“ (ebd., VI 8). Die entmannten Gallen prostituierten sich 
demnach in der weiblichen Rolle. Mit dem Sieg des Christentums werden dann homosexuel-
le Praktiken generell unterdrückt, sogar mit Todesstrafe belegt. 
1467 Fauth, a.O., Sp. 389 (Zusätze Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


342 
 

Das mag zur Darstellung der neuen, von den Mysterienkulten bedienten 
Geistigkeit genügen. Es gab zahlreiche weitere dieser Kulte, deren Wiedergabe 
in Einzelheiten hier zu weit führen würde. Stattdessen rücke ich einen zu-
sammenfassenden Abschnitt aus einer religionsgeschichtlichen Darstellung 
ein, der auch die an früherer Stelle betrachtete Verbindung des Pythagoreis-
mus zum Esoterisch-Mysteriösen1468  sowie die vom Christentum rezipierten 
Motive der Kulte einbezieht. Dort lesen wir: 

„Auch die Pythagoräer hatten Verbindungen zu den Mysterienkulten, 
der Schulgründer selbst sei ein Myste der großen <Urmutter> gewesen. Sie 
glaubten an die Unsterblichkeit der Seele, weil sie von den Göttern stamme. 
Allein die Einweihung und ein moralisches Leben (bios) können die Seele von 
Schuld reinigen. Deswegen verzichteten die Anhänger auf den Genuss von 
Wein, Fleisch, Eiern und Bohnen, in der Sexualität sahen sie moralische Befle-
ckung. Die Luft sei voll von Seelen und bösen Dämonen. Ziel des Lebens sei 
es, die Seele aus den vielen Wiedergeburten zu befreien. 

In der hellenistischen Zeit verstärkte sich die Mischung von Riten und 
Mythen, göttliche Wesen aus dem Alten Orient bereicherten die Religion. Bei 
den Gläubigen stieg die Sehnsucht nach Erlösung vom Leiden und von 
Schuld; viele <göttliche Menschen> wurden als Erlöser (soter) verehrt. Es 
wurde von <Jungfrauen> (parthenos) erzählt, die göttliche Söhne geboren ha-
ben; sie hießen dann <göttliche Mütter> (theotokos). Die Mythen erzählen von 
<Gottwerdungen> von Menschen (Alexander, Platon, Herakles, Dionysos, 
Asklepios), auch von <Menschwerdungen der Götter>. Das Christentum erbte 
genau diese Mythen. 

In dieser Zeit wurden viele Götter aus fremden Kulturen übernommen. 
die ägyptische Muttergöttin Isis wurde als <Königin des Himmels> verehrt, 
viele ließen sich in ihre Mysterien einweihen. Die Götter Sarapis und Osiris 
wurden als Erlöser von Blindheit und Krankheit angerufen. Aus Phrygien 
wurde die alte Muttergöttin Kybele verehrt, die Feiernden gerieten in Ekstase 
und verletzten sich selbst. Der jugendliche Kriegsgott Adonis wurde mit dem 
semitischen Baal verbunden, die Frauen baten ihn um Liebeskraft und Frucht-
barkeit. Soldaten verehrten den alten Kriegsgott Mithras aus Persien, sie er-
warteten Glück nach dem Tod. 

Bei den Mysterien des Gottes Attis wurde eine Bluttaufe mit Stierblut 
durchgeführt, sie sollte Reinigung von Schuld und [Erlangung von] Unsterb-
lichkeit bewirken. In dieser Zeit ließen sich Könige und Herrscher als Inkarna-
tionen eines Gottes verehren, um ihre Herrschaft zu festigen. Für den Make-
                                                            
1468 Vgl. oben, Kap. II 2.1-2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


343 
 

donier Alexander wurde ab 290 v.Chr. ein Reichskult eigerichtet, auch Frauen 
fungierten dort als Priesterinnen. Von ihm wurde gesagt, dass er ein Gott 
wurde, aber ein Mensch blieb. In ihm waren zwei Naturen, eine göttliche und 
eine menschliche. Auch Königinnen (Berenaike) wurden vergöttlicht [].  

Das Göttliche kam den Menschen näher und löste sich beinahe [ins 
Menschliche?] auf. In dieser Zeit lebten viele Wundertäter und Zauberer, de-
nen magische Kraft zugeschrieben wurde“ 1469. 

Rituelle Ausschweifungen sinnlich-sexueller Art einerseits, Selbstver-
stümmelung und bittere Askese andererseits, existentielle Schuldgefühle und 
Jenseitshoffnungen, Wunder- und Dämonenglaube, Magie sowie Epiphanien 
des Göttlichen: Unter solch extremen Bedingungen religiös-emotionaler Er-
regtheit – die Psychologie würde sie wohl als kollektive Hysterie bezeichnen – 
kann die Wissenschaft, sei es als Philosophie, sei es als Einzelforschung, nur 
noch ein Schattendasein führen. Aber noch gibt es sie, wenn sie auch nicht 
mehr wirklich produktiv ist, kein neues Paradigma mehr entwickelt: In Ale-
xandreia berechnet Claudios Ptolemaios (ca. 100-160 n.Chr.) in seinem Almagest 
auf geozentrischer Basis die Bewegungsabläufe und Umlaufzeiten der Plane-
ten und Sphären; als letzte Gestalt antiker Philosophie tritt der selbst von der  
religiösen Erregung infizierte Neuplatonismus des Plotin (203-269 n.Chr.) auf. 
Er entwirft eine Metaphysik des geistig-göttlichen Einen, das im Drang seiner 
inneren Überfülle die Reiche des Wirklichen vom Seelisch-Geistigen bis ‚hin-
unter‘ zum Körperlich-Kreatürlichen ‚hypostatisch‘ aus sich herausquellen 
lässt. 
  

                                                            
1469 Grabner-Haider 2004, S. 77 (Zusätze Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


345 
 

2 Verwerfung der antiken curiositas durch das Christentum 

2.1 Ein Symptom: der Physiologus  

Um die Zeitenwende formiert sich im Bereich und aus dem Geist des uralten 
jüdischen Jahwe-Glaubens ein neuer, subtiler, das Gemüt der inzwischen un-
ter der Knute Roms stöhnenden oder von dem dort herrschenden morali-
schem Verfall angewiderten Menschen tief berührender monotheistischer My-
thos, das Narrativ vom leidenden Gottmenschen, das heißt von der Men-
schwerdung Gottes, sowie der durch ihn gebrachten Erlösung von Kummer 
und Leid: Es entsteht das sich selbst – wie wir heute wissen: zu Recht – als die-
se Zeitenwende, als epochale Zäsur deutende Christentum.  

Wie die am Schluss des vorhergehenden Kapitels zitierte religionsge-
schichtliche Darstellung erkennen lässt, weist diese neue Religion gewisse Af-
finitäten zu zeitgenössischen Mysterienkulten auf und rezipiert verschiedene 
Sonderbarkeiten wie die Vorstellung einer jungfräulichen Gottesgebärerin und 
also die Menschwerdung Gottes sowie das Motiv eines Erlösers und Heilands 
und das eines ‚Lebens nach dem Tode‘, ferner auch die Hochschätzung des 
Asketismus, das „asketische Ideal“ (Nietzsche)1470. In einer Art religiöser Rati-
onalisierung werden jedoch die kultisch-ekstatischen Momente der Mysteri-
enkulte einschließlich der religiös überhöhten Sexualpraktiken, der Selbstver-
stümmelungen und der realen Opfer (von Tieren und natürlich Menschen) 
ausgeschieden; die Opferpraxis wird rein symbolisch. Zudem werden die 
Zauberei sowie der gesamte naturmagische Apparat verworfen. 

Doch dies alles sind bloße Momente angesichts der fundamental neuen Fas-
sung des Humanum als wechselseitiger Bezogenheit von Gott und Einzel-
mensch und der daraus resultierenden Ethik der Nächstenliebe, der agápe1471. 
Wie die Mysterienkulte steht das Christentum allen Menschen, ‚ohne Ansehen 
der Person‘, also auch Frauen und Sklaven offen, ja es negiert den Wesensgeh-
alt derartiger Unterscheidungen, in denen Aristoteles noch natürliche Sub-
stanzen gesehen hatte (das ‚Weibliche‘ war vom ‚Männlichen‘ wesensverschie-
den, auch der Sklave war ein solcher auf Grund der ihn kennzeichnenden 
‚sklavischen Natur‘, seiner Sklavenseele sozusagen1472).  

                                                            
1470 Vgl. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral. Dritte Abhandlung: Was bedeuten asketische 
Ideale? (Werke II, S. 839ff.) 
1471 Vgl. zur Frage der Affinität und Differenz von Christentum und Mysterienkulten auch das 
folgende Kapitel über Augustinus. 
1472 Vgl. Aristoteles: Politik I 4 sowie oben, Kap. I 2.3.3.3.   

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


346 
 

So zukunftsweisend das Christentum in seiner Herausstellung des Men-
schen als Mensch, als das von Gott in jedem Einzelnen geliebte Geschöpf, ist  
(und man kann, innerhalb der religiösen Logik, im christlichen Glauben 
durchaus ein Ereignis religiöser ‚Rationalisierung‘ sehen und in jedem Fall ei-
ne Kraft der Versittlichung und Bildung des Volkes), so ruinös wirkt es sich 
auf die erst kaum entfaltete Wissenschaft aus. Es wird auf Jahrhunderte die 
geistigen Energien auf den transzendenten Gott und auf seine eigene Verbrei-
tung vor allem über den europäischen Kontinent fokussieren, aber die Idee 
einer diesseitigen, auf die Erkenntnis der erfahrbaren Welt gerichteten Wis-
senschaft desavouieren und tendenziell auslöschen. Dies soll an wenigen, 
emblematischen Beispielen veranschaulicht werden, zunächst an einem litera-
rischen Werk, sodann am Wirken des Augustinus und schließlich am Schicksal 
der ‚heidnischen‘ Philosophin und Wissenschaftlerin Hypatia von Alexandria. 

Um das Jahr 150 n.Chr., also noch zur Zeit der hellenistischen Philoso-
phenschulen, in der Blütezeit der Mysterienkulte und etwa hundert Jahre, be-
vor Sextus Empiricus seinen Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis verfasst, er-
scheint anonym eine kleine Schrift in griechischer Sprache mit dem ehrwürdi-
gen, traditionsreichen Titel Physiologos (lat. Physiologus) – Der Naturforscher. 
Die Bezeichnung nimmt wohl bewusst Bezug auf den Standardtitel Peri phy-
seos – Über Natur der vorsokratischen Texte und  an Aristoteles‘ Bezeichnung 
der frühen Denker als physiologoi –‚Naturforscher‘.  Die Schrift ist in den fol-
genden Jahrhunderten, bis ins Hohe Mittelalter hinein, derart erfolgreich, dass 
die Forschung urteilt, „kaum ein altes Buch außer der Bibel oder dem Alexand-
erroman [sei] so lange und so weit verbreitet [worden] wie der Physiologus“1473. 
Das kleine Werk stellt in 60 kurzen Kapiteln seinen Lesern bemerkenswerte 
Tiere vor, dazu einige Pflanzenarten und seltene Mineralien. Es behandelt u.a. 
den Löwen, den Elefanten, die Gazelle, den Wildesel, den Affen, sodann eini-
ge Vögel: den Adler, den Pelikan, den Geier, das Käuzchen, auch Reptilien wie 
Eidechse, Schlange und Natter sowie den Biber, den ‚Walfisch‘ und zahlreiche 
andere. 

Scheinbar erwartet den Leser dieser ‚Naturkunde‘ eine biologische Dar-
stellung im Stile der großen zoologischen Abhandlungen des Aristoteles mit 
ihrem reichen, wenn auch nicht irrtumsfreien Material über den tierischen 
Körper- und Organbau, über Fortpflanzung, Fortbewegung usw. Ich habe bei 

                                                            
1473 So O. Schönberger im Nachwort zu seiner Ausgabe des Physiologus, a.O., S. 151. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


347 
 

Behandlung des Aristoteles und andernorts beiläufig auf diese Seite seines 
Werks verwiesen1474. 
 Jedoch lassen bereits die Überschriften einiger Kapitel vermuten, dass 
nicht alles ‚mit rechten Dingen‘  zugeht. So gilt ein Kapitel dem sagenhaften 
„Vogel Phönix“1475 und ein anderes handelt „Von Sirenen und Kentauren“1476, 
womit wir wieder hinter die griechische Aufklärung zurück in die mythischen 
Erzählungen eines Homer und Hesiod verwiesen werden. 

Und in der Tat intendiert der Physiologus nichts weniger als objektive Na-
turbeschreibung. Für die Natur, wie sie wirklich ist, interessiert er sich über-
haupt nicht. Vielmehr versteht er sich als christliches Erziehungs- und Erbau-
ungsbuch, und die Tiere, die den Kapiteln den Namen geben, figurieren ledig-
lich als Allegorien biblischer Glaubenssätze. Oft sind die Kapitel zweigeteilt. 
Sie beginnen mit einer sachlich klingenden Beschreibung des jeweiligen Tiers 
und seiner Verhaltensweisen. Im zweiten Abschnitt erfolgt dann die Übertra-
gung auf die religiöse Sphäre. Aber bereits der beschreibende Teil verliert sich 
oft ins Phantastische und zeigt damit an, dass die sachliche Richtigkeit der 
Darstellung für den Autor ohne Belang ist.  

Als krasses Beispiel (unter zahlreichen gleichartigen) zitiere ich die Be-
schreibung des Fischotters (enhýdros): „Es gibt ein Tier, Fischotter genannt, das 
wie ein Hund aussieht; es ist aber ein Feind des Krokodils. Wenn das Krokodil 
schläft, hält es seinen Rachen aufgesperrt; nun geht der Fischotter hin und be-
streicht seinen ganzen Leib mit Lehm, und wenn der Lehm getrocknet ist, 
springt er dem Krokodil in den Rachen, zerbeißt ihm den ganzen Schlund und 
frisst seine Eingeweide“1477. Auf diese ‚Beschreibung‘, die keines Kommentars 
bedarf, folgt die Auslegung: „Das Krokodil also gleicht dem Teufel, der Fisch-
otter aber wird als Sinnbild unseres Erlösers aufgefasst. Unser Herr Jesus 
Christus nämlich nahm den Lehm des Fleisches an [1. Kor. 15,47f.], stieg in die 
Hölle hinab und löste die Schmerzen des Todes, indem er denen, die in Ban-
den lagen, zurief [Lk. 1,79]: Kommet heraus!, und denen in der Finsternis: 
Kommt ans Licht! []“1478. Mit solcher Art ‚Naturkunde‘ werden die Gläubigen 
über die folgenden Jahrhunderte hin traktiert. 
 

                                                            
1474 Vgl. etwa die knappen Hinweise in der Darstellung der Zoogonie des Empedokles, oben, 
Kap. II 6.4.1. 
1475 A.O., S. 15 
1476 Ebd., S. 25 
1477 Ebd., S. 43 
1478 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


348 
 

2.2 Ambivalentes Verhältnis zur Wissenschaft:  
der ‚Kirchenvater‘ Augustinus 

2.2.1 Die Artes als Wahrheitskriterium 

Den zweiten, als explizite theoretische Reflexion des maßgebenden frühen 
christlichen Theologen sehr viel relevanteren und aussagekräftigeren Beleg für 
die mit der Entstehung des Christentums anhebende gezielte Destruktion der 
wissenschaftlichen Hexis, aus dem Werke wie der Physiologus ihre Rechtferti-
gung beziehen, liefert „der Lehrer des abendländischen Christentums“1479, der 
‚Kirchenvater‘ Augustinus (354-430 n.Chr.), bedeutendster Theologe der katho-
lischen Kirche im Altertum und vielleicht ihr größter Theologe überhaupt 
(und in gewissem Sinne auch einer ihrer problematischsten), dessen Denken 
ebenso den Protestantismus beeinflusst hat (schließlich hat Luther seine theo-
logische Laufbahn als Augustinermönch begonnen). Nach Auffassung man-
cher (katholischer) Theologen kommt ihm nicht nur „die Vaterschaft [] für die 
ganze abendländische Geistesgeschichte“1480 zu (was gewiss überzogen ist), 
sondern wurde er „zum Anlaß und Exponenten fast aller Schismen und Häre-
sien und tragischen oder gefährlichen Geistesbewegungen []: alle subjektivisti-
schen und individualistischen Formen des Christentums beriefen sich auf 
ihn“1481. Augustin ist Begründer verschiedener grundlegender Theologumena, 
unter anderem der umstrittenen Lehre von der Erbsünde, durch die die unbe-
streitbare Fehlbarkeit des Menschen in unbiblischer, der Frohen Botschaft nicht 
entsprechender und schwer erträglicher Weise ontologisiert wird, sowie der in 
Augustins Fassung ebenfalls unbiblischen, den Menschen einer undurch-
schaubaren Determination ausliefernden Lehre der Prädestination1482, und er 
hat dazu beigetragen, dem christlichen Glauben die Merkmale radikaler 
Selbst- und Weltlosigkeit, des Transzendenzverlangens und der Sinnenfeind-
schaft aufzuprägen. 

Die Darstellung, um die es im vorliegenden Kontext zunächst geht, findet 
sich in den ums Jahr 400 entstandenen Confessiones, Augustins Bekenntnissen, 

                                                            
1479 Gombocz 1997, S. 292 
1480 So H.U. v. Balthasar in der Einleitung seiner Ausgabe der Bekenntnisse (Einsiedeln 2002, 
vgl. Lit.-Verz.), a.O., S. 27 
1481 Ebd. 
1482 In diesem Sinne kritisiert die protestantische Theologie  Augustins Auffassung: „In seiner 
weitgehend ungeschichtlichen, rational-metaphysischen Betrachtung der ewigen Erwählung 
des Einzelnen, der logisch die ewige Verwerfung gegenübersteht, kommt es zur Verdunklung 
des Evangeliums als froher Botschaft und zu einer entsprechenden Verfremdung biblischer 
Erwählung zu philosophischer Determination“ (U. Klenke: Art. Erwählung, TRT 2, S. 35) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


349 
 

seinem vielleicht verbreitetsten, weil autobiographisch angelegten und der 
religiösen Erbauung dienenden Werk, das noch einen Wegbereiter des Huma-
nismus wie den Dichter Francesco Petrarca (1304-1374) tief beeindruckt hat1483. 
Der Titel spielt mit dem Doppelsinn des Ausdrucks confessio: Er soll sowohl als 
Augustins Bekenntnis zum christlichen Gott wie auch als Sündenbekenntnis 
verstanden werden. Die 13 Bücher umfassende Schrift gliedert sich inhaltlich 
in zwei Komplexe: In den Büchern I-IX entwirft Augustinus seine geistig-
geistliche Autobiographie, die ihn vom erfolgreichen Lehrer der Rhetorik und 
Anhänger des Manichäismus über die Neigungen zur Astrologie, zum Skepti-
zismus und zum (Neu)Platonismus schließlich zum christlichen Glauben und 
zu einem „geistigen Gottesbegriff“1484  führt; durch Letzteren tritt an die Stelle 
des neuplatonischen Prinzips eines höchsten Seienden, des geisthaften Einen, 
die auf das Judentum und seinen Schöpfergott zurückweisende Vorstellung 
einer göttlichen Person. Dieser personhafte Charakter manifestiert sich in der 
literarischen Gestalt der Confessiones: sie stellen ein einziges großes Gebet dar, 
ein Ansprechen des imaginierten Göttlichen als ein Du, analog einem realen 
Gegenüber. In dieses ansprechende Anbeten sind eingebunden der Lebensbe-
richt mit den selbstkritischen Reflexionen und den Gottes Größe rühmenden 
und die Situation des erzählenden Ich interpretierenden und sie damit aus 
christlicher Perspektive deutenden Bibelzitate. 

Der zweite Teil, die Bücher X-XIII, enthält Grundzüge von Augustins 
christlicher Theologie1485.  

                                                            
1483 Petrarca trägt nach eigenem Bericht die Confessiones während seiner in geistesge-
schichtlicher Hinsicht berühmt  gewordenen Besteigung des Mont Ventoux bei sich und ver-
tieft sich nach vollendetem Aufstieg in die Lektüre. 
1484 So v. Balthasar im Titel zu Conf. VII 1 – Die folgenden deutschsprachigen Zitate aus den 
Confessiones sind, falls nicht anders vermerkt, der Übersetzung von Balthasars entnommen. 
1485 Die Lektüre der Bücher I-IX vermittelt den Eindruck, dass Augustinus, der sich Kenntnisse 
in der Philosophie angeeignet hatte, darin die eigene Vita nach dem Modell des Platonischen 
Höhlengleichnisses rekonstruiert hat, als Aufstieg aus der Höhle der Fehlorientierung, näm-
lich der Gottesferne. Der Aufstieg zum Licht vollzieht sich wie im Höhlengleichnis durch di-
verse Stationen geistiger Erfahrung. Zur Wahrheit und ‚Weisheit‘ angeregt durch Ciceros 
Hortensius (III 4, 7), gerät der junge Augustinus zunächst für neun Jahre in den ‚Bann der 
Manichäer‘ (ab Buch III), dabei nach eigenem Urteil fehlgelenkt, verloren an ‚Konkubinat‘ (IV 
2, 2), ‚Dramendichtung‘ (IV 2, 3), ‚Astrologie‘ (IV 3, 4ff.). Auch als Leser der aristotelischen 
Kategorien (IV 16, 28) und im Bewusstsein, ein guter Kenner der „sogenannten <freien Küns-
te>“ (IV 16, 30) zu sein, bleibt er doch noch, wie die Gefangenen in Platons Höhle, mit „dem 
Rücken [] dem Licht zugekehrt, das Antlitz dem davon Erleuchteten [zugewandt]“ (ebd.) – 
eindeutig ein aus Platon entlehntes Bild. Der Weg führt über verschiedene Stufen der Erhel-
lung bis zur ‚Erleuchtung durch die Philosophie‘ (Buch VII), die aber für Augustinus, im Unter-
schied zu Platon, noch nicht die höchste Stufe der Offenbarung der Wahrheit ist, von der aus 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


350 
 

 Dass Augustin seine Schrift in die befremdlich ordnungslose Zahl von 
13 Büchern gliedert, muss man nicht deuten, darf aber darin seine christliche 
Distanz zu jeder Art Zahlenmagie sehen. Denn für den Christen gilt, Augustin 
zufolge: „Nichts Weltliches ist Gott“1486. Mit dieser höchst bedeutenden Ein-
sicht in die Welttranszendenz Gottes, mit diesem scharfen, ‚dualistischen‘ 
Schnitt zwischen der Sphäre Gottes (als des Schöpfers) und der Welt (als ge-
schaffener) fällt mit einem Schlag die gesamte heidnische Heiligung naturhaft-
kosmischer Erscheinungen dahin, seien dies besondere Orte oder Lebewesen, 
Wetterphänomene (wie der ‚Blitz des Zeus‘) oder Gestirne oder eben auch die 
Heiligung von Zahlen und Zahlenverhältnisse bei den Pythagoreern. Auch die 
von Platon und Aristoteles zu qualitativer Differenz stilisierte Unterscheidung 
einer sublunaren und einer supralunaren Welt ist dadurch – zu Recht – wieder 
‚aus der Welt‘. Augustinus spricht es selbst aus: 

„Doch was ist das [Gott]? Ich fragte die Erde, und sie sagte: <Ich bin es 
nicht> [] Ich fragte das Meer und die Abgründe und die kriechenden Tiere. Sie 
erwiderten: <Wir sind nicht dein Gott; suche oberhalb unser.> Ich fragte die 
wehenden Winde, und das ganze Gefild der Luft mit seinen Bewohnern sagte 
mir: <Anaximenes täuscht sich, wir sind nicht Gott.> Ich fragte den Himmel, 
die Sonne, den Mond, die Sterne: <Auch wir sind nicht Gott, den du suchst>, 
antworteten sie“1487. 

So kindlich-poetisch uns Augustins Fragespiel vor dem Hintergrund un-
seres eingewöhnten Monotheismus auch anmutet, für den Menschen der zu 
Zeiten Augustins immer noch partiell paganen Spätantike mit seiner polythe-
istisch-naturhaften Religiosität mussten diese Bemerkungen durchaus blas-
phemisch klingen. Zwar ist zur Zeit der Abfassung der Confessiones das Chris-
tentum bereits seit etwa zwanzig Jahren Staatsreligion im römischen Reich, 
doch hatte, wie an früherer Stelle erwähnt1488, noch ein Jahrhundert zuvor, im 
Jahr 274 n.Chr., Kaiser Aurelianus den Kult des Sol invictus, der göttlichen Son-
ne (mit der der Herrscher die eigene Person identifizierte), als Staatskult bestä-

                                                                                                                                                                                          
sich jedoch das unsichtbare Licht, das die Welt erhellt, als Geist erschließt; es führt Augusti-
nus „vor die Tore der Kirche“ (Buch VIII), deren Durchschreiten sich realisiert im Erfassen des 
Antagonismus ‚Fleisch wider Geist‘ (Conf. VIII 5, 10), der den Willen zum ‚Kampf mit sich 
selbst‘ (VIII 9, 21) und schließlich zur endgültigen Befreiung, Lösung und Bindung im Ge-
schenk, im unableitbaren Ereignis des „Nimm. lies“ („Tolle lege“, VIII 12, 29) führt. 
1486 Ebd., X 6, 9 
1487 Ebd. 
1488 Vgl. oben, Kap. II 7.6.2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


351 
 

tigt1489. Auf dem Aventin gab es zudem ein Heiligtum der Luna und im Circus 
ein templum Solis et Lunae, galt Ersterer doch als Schutzgott der Quadrigae und 
Letztere als Schützerin der Bigae (Zweispänner)1490. Augustinus selbst gesteht 
in der Rückschau der Confessiones beschämt, dass „ich Dich, Herr und Gott der 
Wahrheit, für einen leuchtenden und riesigen Körper hielt und mich selbst für 
eine Krume dieses Körpers“1491, eine Auffassung, die er nach seiner Konversi-
on nur als „äußerste Torheit“1492 verurteilen kann. Allerdings lässt diese mate-
rialistisch-pantheistische Verirrung bereits Augustins durch den Neuplato-
nismus vermitteltes Streben nach einem im Gegensatz zum heidnischen Poly-
theismus stehenden Einheitsbegriff Gottes erkennen. 

Was Augustinus vorschwebt und was seine langwierige Suche antreibt, 
für die die Confessiones gleichsam das Verlaufsprotokoll darstellen, ist die In-
tention, sich des Absoluten als eines jede Relation zu Gegebenen Transzendierenden, 
aber jedes Endliche aus sich Freisetzenden zu versichern, so wie es vor ihm Platon 
und Plotin, nach ihm Spinoza und Hegel intendierten. Platon identifizierte dies 
Absolute als die noch jenseits des Seins zu ‚verortende‘ Idee des Guten, Plotin 
als das seine innere Überfülle in Hypostasen aus sich heraussetzende Eine, 
Spinoza als schlechthinnige Substanz qua Natur und Hegel, platonisierend und 
zugleich den Begriff des Absoluten selbst einsetzend, als die absolute Idee. In 
erklärter Distanz zur Metaphysik, aber dennoch in Kontinuität mit ihr bietet 
Heidegger, um auch diesen noch zu erwähnen, als Platzhalter des Absoluten 
das Sein an1493. Augustinus jedoch, in religiöser Tradition gebunden, hält an der 
Bezeichnung Gott fest und betont derart ein personales Moment am Absoluten. 

Was die christliche Bestreitung der Göttlichkeit von Naturmächten für 
die Befreiung des Individuums bedeutet, sowohl in Hinsicht auf abergläubi-
sche Ängste wie auf die Auffassung, durch kultische Zurichtung wie die Tier-
opfer die Gunst der Götter zu erlangen, lässt sich vor dem Hintergrund mei-
ner Ausführungen zu den Mysterienkulten mit ihren Naturmysterien, Opferri-

                                                            
1489 Die Einsetzung dieses Kults war bereits von Caracalla (188-217 n.Chr.) betrieben und von 
seinem Nachfolger Elgalabal (204-222 n.Chr.) mit Akzentuierung des Kults des syrischen 
Sonnengotts Elgalabal forciert worden. 
1490 Vgl. W. Eisenschmidt: Art. Luna, KP 3, Sp. 779f. 
1491 A.O., IV 16, 31 
1492 Ebd. 
1493 Dass bekanntlich in Heideggers Gestus radikalen Fragens, über die Metaphysik hinaus 
bzw. hinter deren Geschichte zurück, „die Spur zu einem homo religiosus hinführt“, hat in 
jüngerer Zeit R. Marten in seinem Buch Radikalität des Geistes. Heidegger – Paulus – Proust 
(2012) herausgestellt. Hier liegt bei Heidegger eine Affinität zu Augustins Überschreitung der 
Philosophie vor (das angeführte Zitat aus Martens‘ Schrift wurde entnommen der Buchbe-
sprechung in: Inf. Phil. 3/2015, S. 82). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


352 
 

ten, Selbstverstümmelungen und Exzessen aller Art ermessen. Es wird auch 
klar, dass, wie zu Beginn des vorhergehenden Kapitels verdeutlicht, die Rub-
rizierung des Christentums unter die Mysterienkulte verfehlt ist, auch wenn es 
wie jene aus der im Hellenismus um sich greifenden religiösen Erregtheit, 
dem Gefühl des Sinnverlustes und einem der griechisch-römischen Religiosi-
tät ungewohnten Transzendezverlangen sich speist und äußerlich betrachtet, 
mit manchen Mysterienkulten bestimmte Motive teilt, wie etwa die Vorstel-
lung von einem Sterben und Wiederauferstehen Gottes. Ihren Ermöglichungs-
grund hat Augustins christliche Sicht in orientalischen Quellen, aber auch in 
Platons Transzendenz-Spekulationen und insbesondere im jüdischen Mono-
theismus. In letzterer Hinsicht hat jüngst der Religionshistoriker Guy Stroumsa 
das durch Judentum und Christentum bewirkte „Ende des Opferkults“, das 
heißt das Ende der ja auch in den Mysterienkulten noch praktizierten Tierop-
fer (und der Verstümmelung von Menschen), zum entscheidenden Ereignis 
der „religiösen Mutationen der Spätantike“ erklärt1494. 

Die Überzeugung, dass nichts Weltlich-Empirisches, denn darum handelt 
es sich, göttlicher Natur ist (natürlich mit Ausnahme des Gottmenschen Jesus 
Christus, dessen Gottheit jedoch nur dem Gläubigen ‚erfahrbar‘ ist), ist natür-
lich keine exklusive Erkenntnis Augustins, sondern der christlichen Theologie 
gemeinsam. Wir begegnen ihr in den Confessiones nur in besonders plastischer 
und für den vorliegenden Kontext instruktiver Form, insofern Augustinus sie 
autobiographisch in ihrer Genese aus der vorhergehenden heidnischen Religi-
osität und dem spirituell-empirischen Mischgebilde des Manichäismus dar-
stellt.  

Erst viele Jahrhunderte später wird die Entgöttlichung und Entzauberung 
jeglichen naturhaften Seins ihre volle Anerkennung und Wirklichkeitsbedeu-
tung erfahren. In der Realisierung der durch die Renaissance wiederbelebten 
und im 17. Jahrhundert ihre zum Erfolg führende Methode findenden antiken 
Idee einer Wissenschaft der Natur, die nun dadurch so erfolgreich wird, dass 
die alles Numinosen entkleidete Natur ohne jede religiös-ideologische Be-
schränkung zum Objekt rationaler Durchdringung gemacht wird. Die Metho-
de erweist ihre Rationalität eben dadurch, dass sie zu praktischer Naturbeherr-
schung in Form technischer Verwertung der wissenschaftlichen Erkenntnisse führt. 

Die strikte Trennung von Göttlichem und Weltlichem ist eine Grundtat-
sache unserer Kultur, die bis heute das, was wir Aufklärung nennen, voran-
treibt, soweit sich diese nicht explizit atheistisch gibt. Es ist ein auch die Wis-
                                                            
1494 G. Stroumsa: Das Ende des Opferkults. Die religiösen Mutationen der Spätantike (12011; 
vgl. Lit.-Verz.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


353 
 

senschaften bewegender Impuls, alles empirisch sich Manifestierende aus sich 
selbst und ohne Rückgriff auf transzendente Mächte zu erklären. Und dies be-
trifft nicht nur die Gegenstände der äußeren Sinne, sondern auch die des inne-
ren Sinns, der Eigenwahrnehmung. Deshalb gibt es die Psychologie, die Wis-
senschaft vom Empfindungsleben, von dem, was zur Zeit von deren Entste-
hung noch unbefangen als Seele (psyché) bezeichnet wurde und dieser Wissen-
schaft so zu ihrer, wie üblich, gräzisierten Bezeichnung verhalf. 

Während diese Säkularisierung der Natur durch das Christentum objektiv 
den Raum einer künftigen Naturwissenschaft öffnet, geht die von Augustin 
bewusst betriebene Orientierung der christlichen Existenz in die entgegenge-
setzte Richtung, nämlich zur Verwerfung allen weltlichen Wissensdrangs zu-
gunsten des religiösen Eifers und des Primats bzw. der Absolutsetzung des 
Gottesbezugs. 

Diese Tendenz gelangt zum Ausdruck in Augustins Bewertung der „so-
genannten <freien Künste>“1495, also des Trivium aus Grammatik, Rhetorik, 
Dialektik und des Quadrivium von Arithmetik, Geometrie, Astronomie, Musik-
theorie. Diese Künste mit Leichtigkeit sich angeeignet zu haben und sie zu be-
herrschen, macht ihm zwar Freude, lässt ihn aber zugleich als einen Mangel 
fühlen, nicht zu wissen, „wo das Wahre und Gewisse in ihnen herkam“1496; auf 
Quelle und Ursprung von Wahrheit und Gewissheit aber richtet sich sein tie-
feres Verlangen, an dem gemessen die Sachen selbst unwesentlich werden: 
Ausdruck eines im Letzten religiös-transzendent gestimmten Charakters. 

Und dennoch bietet gerade Augustins Weg zum Christentum ein Beispiel 
für die aufklärende und kathartische, verworrene Vorstellungen korrigierende 
Funktion an Sachlichkeit und Exaktheit orientierter Wissenschaft. In diesem 
Sinne werden die freien Künste relevant für Augustins Lösung von der Religi-
on der Manichäer, der er neun Jahre lang, „von meinem neunzehnten bis zum 
achtundzwanzigsten Lebensjahr“1497, also von etwa 373 bis 382, nahestand. 
Um die hier sichtbar werdende komplexe Funktion der Wissenschaft aufzu-
zeigen, ist es unumgänglich, wenigstens ein knappes Porträt des Manichäis-
mus zu entwerfen, dieser merkwürdigen synkretistischen Religion, von der 
Augustin über so lange Zeit hin die Antwort auf seine alle anderen geistigen 
Interessen in den Schatten stellende religiöse Frage erhoffte, und die, so abs-
trus sich viele ihrer Vorstellungen darbieten, zu Augustins Zeit eine Art Welt-
religion war, die im persischen Sassaniden-Reich sogar eine Zeitlang Staatsre-

                                                            
1495 Confessiones IV 16, 30 
1496 Ebd. 
1497 Ebd., IV 1, 1 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


354 
 

ligion war und deren Verbreitung östlich bis nach China, westlich bis nach 
Spanien und nördlich bis Germanien und England reichte.  

Begründet wurde der Manichäismus um die Mitte des 3. Jh. n.Chr. durch 
den Perser Mani (216-276/277), dem er auch den Namen verdankt. Mani 
stammt aus judenchristlichem Umfeld, ist also getaufter Jude, kein ‚Heiden-
christ‘ wie etwa die zum Christentum konvertierten Griechen und Römer. Er 
gehört zunächst, wie sein Vater, der christlichen Täufergemeinschaft der 
Elksaiten an. Den Quellen zufolge will Mani schon in seiner Jugend Offenba-
rungserlebnisse gehabt haben, was ihn zur Lösung von seiner religiösen Her-
kunftsgemeinschaft führt und womit er den Anspruch verbindet, selbst zum 
Stifter einer Religion zu werden. In seiner Lehre mischt er Elemente von Chris-
tentum, Zoroastrismus, der traditionellen Religion Persiens, sowie des Ma-
hayana-Buddhismus, mit dem er ebenfalls in seiner Jugend in Berührung ge-
kommen war.  

Wir haben es beim Manichäismus also mit einem der für die hellenisti-
sche Epoche typischen Synkretismen, einer Mischreligion, zu tun, an der sich 
erneut die religiöse Erregtheit der Epoche zeigt. Die Tatsache, dass diese religiö-
sen Sehnsüchte vor dem Hintergrund einer mehrhundertjährigen Tradition 
philosophischer Aufklärung in Griechenland aufbrechen, kann in verschiede-
ner Hinsicht Anlass zu Reflexion sein. Sie bestätigt jedenfalls, dass die griechi-
sche Überformung der fremden Kulturen auch den Charakter der Verschmel-
zung heterogener Traditionsstränge miteinander und mit griechischen Lebens-
formen hatte. In Parenthese: Da wir in bestimmter Hinsicht wohl von der 
Konstanz der menschlichen Natur ausgehen dürfen, schließt diese Erfahrung 
religiösen Überschwangs auch für unsere eigene Zukunft keine Entwicklung 
aus1498. 

Inhaltlich ist für den Manichäismus kennzeichnend der schroff-unver-
mittelte Dualismus der metaphysischen Prinzipien; dies verbindet ihn mit 
dem Phänomen der sowohl in heidnischer wie in christlicher Variante entwi-
ckelten Gnosis, als deren „extremste Form“ man ihn bezeichnet hat1499. Dualis-
tisch sieht er die Wirklichkeit bestimmt durch den Konflikt zweier Ursprungs-
mächte oder Reiche, des göttlichen Reichs des Lichts und des gleichurspüng-
lichen, Ersterem feindlich gegenüberstehenden Reiches der Finsternis. Das Licht-
reich ist die Sphäre des Geistigen und Guten, es umfasst „Vernunft, Denken, 

                                                            
1498 Ein Ausdruck des Rechnens mit solcher Möglichkeit ist etwa eine vor kurzem publizierte 
Reflexion mit dem Titel Kehren die Götter zurück oder verschwinden sie gerade? (D. Pollack, 
FAZ v. 29.04.2015, S. N3) 
1499 Vgl. von Balthasar, Anm. 8 zu Conf. III 6, a.O., S. 73 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


355 
 

Einsicht, Sinne und Überlegung“1500, das Reich der Finsternis ist das Reich der 
Materie, und das heißt (wie im Neuplatonismus) des Bösen; es besteht aus 
„Rauch, Feuer, Wind Wasser und Finsternis“1501: Allein diese Gegenüberstel-
lung weist diese Religion als ein Gemengsel heterogener Vorstellungen auf der 
Basis der klassischen Unterscheidung von Geist und Materie aus.  

Durch die Vorstellung zweier feindlicher, sich bekämpfender Prinzipien 
erhält auch das Phänomen der Zeit, wie in Judentum und – speziell vermittelt 
durch Augustinus – Christentum, eine besondere Akzentuierung. Die Gegen-
wart stellt hier nicht, wie in der klassisch-griechischen Vorstellung, ein bloßes 
Durchgangsmoment eines ewigen Zeitflusses dar, in der die Menschenherde, 
wie die Menschheit zuvor, ihre kurze Lebensspanne unter den Augen der Göt-
ter weidet und dann vergeht, um den noch kommenden Geschlechtern Raum 
zu schaffen, und so für alle Zeiten fort. Vielmehr hat der Manichäismus  kein 
zyklisches, von ewiger Wiederkehr des (im Prinzip) Gleichen geprägtes Bild 
von der Zeit, sondern betrachtet sie als qualitativ progredierend, als teleolo-
gisch auf ein Endziel gerichtet, also als auf spezifische Weise geschichtlich. Die 
(jeweilige) Gegenwart erscheint als Krisis, als die Zeit der Entscheidung im 
Kampf der feindlichen Mächte, aus der das Lichtreich siegreich hervorgehen 
muss. Die teleologische Vorstellung der Zeit und des eschatologischen Cha-
rakters der Geschichte in Form des Antagonismus zweier Reiche wird Augus-
tin in der Geschichtstheologie seines Hauptwerks Vom Gottesstaat (De civitate 
Dei) in modifizierter Form wiederaufnehmen1502. Ausdrücklich wendet er sich 
dort gegen die Lehre von der ewigen Wiederkehr (des Gleichen), gegen diese 
„eitele und törichte Kreisbewegung der Gottlosen“1503, die die nach ewiger Se-
ligkeit und Ruhe in Gott sich sehnende Seele stets von neuem in das irdische 
Elend zurückwerfen würde. „Kann das Ohr eines Frommen dies ertra-
gen?“1504, fragt Augustinus rhetorisch und sugggestiv, um gleich selbst die 
Antwort zu geben: „Für jene immerfort dasselbe heraufführenden Umläufe 
bleibt keinesfalls Platz“1505. Vielmehr „wenn sie [die menschliche Seele] aus 

                                                            
1500 Das vorstehende Zitat wie einige der weiteren angeführten Kennzeichnungen des Ma-
nichäismus sind der ausführlichen, informativen und gründlich mit Quellenverweisen verse-
henen Darstellung auf Wikipedia, Stand 04/2015 entnommen. Die dort angeführten Details 
der Lehre lassen die Argumente, mit denen Augustinus den Manichäismus verwirft, beson-
ders gut hervortreten. 
1501 Ebd. 
1502 Zum Gottesstaat vgl. auch das folgende Kap. IV 2.3. 
1503 Civ. Dei XII 21 
1504 Ebd. 
1505 Ebd., XII 20 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


356 
 

diesem [irdischen] Elend, ohne jemals zurückkehren zu müssen, zur Seligkeit 
eingeht, geschieht ja in der Zeit etwas Neues, das kein Ende hat“1506. – Ohne 
auf das schon ab früherer Stelle aufgewiesene Problem einzugehen, dass eine 
solche Vorstellung auf der pythagoreisch-platonischen Annahme einer sub-
stantiellen Seele beruht, sei hier nur darauf hingewiesen, dass dieser nicht 
mehr antike Gedanke eines in der Zeit geschehenden qualitativ Neuen es sein 
dürfte, auf dem die einzigartige Dynamik und Intensität der okzidentalen, eben 
durchs Christentum geprägten Lebensweise mit ihrer in der Neuzeit in Erschei-
nung tretenden Kultur des wissenschaftlichen Fortschritts beruht, die aller-
dings heutzutage derart an Akzeptanz verloren hat, dass katastrophisch ge-
stimmte Denker wie Heidegger („Das Sein verschwindet im Geschick“) oder 
überzeugte Geschichtsstatiker wie Emanuele Severino hervortreten, die sie 
heftig bekämpfen. 

Doch zurück zum Manichäismus. Dessen nähere Vorstellungen des 
Weltprozesses sind höchst seltsam und konfus. Ich zitiere in größerem Zu-
sammenhang: 
„Während seiner inneren Kämpfe attackiert die Finsternis das Licht. Gott der 
Vater ist Friede und will daher keinen Kampf. Aus diesem Grund sendet er 
seinen Sohn in den Kampf, damit dieser von der Finsternis gefangengenom-
men wird. Durch das Opfer seines Sohnes bleibt zum einen das Lichtreich un-
versehrt, zum anderen wird der endgültige Sieg über die Finsternis damit 
vorbereitet. Um die Lichtelemente zu retten, wird die Welt erschaffen; dabei 
bildet der <lebendige Geist> die übrig gebliebenen Lichtelemente zu Sonne, 
Monde, Gestirne, Himmel und Erde, die somit eine Vermischung von Licht 
und Finsternis darstellen. Erst der <Dritte Gesandte>, nach Urmensch (Gayo-
marth) und lebendigem Geist, setzt die Räder (Feuer, Wasser und Wind) in 
Bewegung, welche das Licht nach oben zur Milchstraße ableiten und letztend-
lich an die Sonne weitergeben. Danach enthüllt sich der <Dritte Gesandte> 
zum Menschenpaar (Adam und Eva), das fortan für das Weltschicksal ver-
antwortlich ist. Um ihrer Rolle gerecht werden zu können, sendet der <Dritte 
Gesandte> <Jesus den Glanz>, der den Menschen über die <göttliche Ver-
nunft> aufklärt [] Die Endzeit tritt dann ein, wenn die Lichtbefreiung fast voll-
endet ist und die materielle Welt zu einem Klumpen zusammengeschmolzen 
wird“1507. 

Es lohnt sich nicht, diese wüste kosmotheologische Spekulation mit ih-
rem Durcheinander von geistigen und materiellen Ingredienzien im Einzelnen 
                                                            
1506 Ebd., XII 14 
1507 Wikipedia, Art. Manichäismus 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


357 
 

zu analysieren. Für das ethisch-religiöse Konzept ist wichtig, dass der Mensch, 
insofern er an beiden Naturen teilhat, an der lichten, geistigen wie an der fins-
ter-materiellen, quasi den Schauplatz dieses Kampfs zwischen Gut und Böse 
darstellt und es seine Bestimmung ist, dem Lichte zum Sieg zu verhelfen. Dies 
wird vorgestellt als Befreiung der lichten Elemente aus ihrer Mischung mit der 
Materie. 

Dieses Wissen bringt der Manichäismus in die Welt. Seine Realisierung 
fordert konkret, wie wir aus  unserer Kenntnis der asketischen Traditionen 
schon vermuten können, die Verneinung, die Abtötung der menschlichen 
‚Fleischlichkeit‘. Nicht jeder aber ist dazu gleichermaßen befähigt. Nach dem 
Grad der Umsetzung dieser Zumutung teilen sich die Anhänger der Lehre in 
zwei Gruppen, in die untere der (bloßen) Hörer der Botschaft, der auditores, 
einerseits und in die höhere der Auserwählten, der electi, andererseits, eine 
Hierarchisierung, wie sie uns bereits im Pythagoreismus mit seiner Differenzie-
rung in Akusmatiker und Mathematiker bzw. Exoteriker und Esoteriker be-
gegnete1508 und die dann die Mysterienkulte mit den unterschiedlichen Gra-
den der Einweihung aufgriffen. Im Katholizismus reproduziert sich diese Hie-
rarchie in der Definition eines den übrigen Gläubigen, den Laien, übergeord-
neten Standes von (männlichen) Priestern als Verwaltern der Sakramente, der 
Heilsmittel also, wogegen später der Protestantismus mit seiner (heute kaum 
noch identifizierbaren) Idee des Priestertums aller Gläubigen opponieren wird. 

Im Manichäismus jedenfalls haben „bei der Befreiung der Lichtelemente 
[] die <Auserwählten> eine Schlüsselrolle zu spielen. Sie vermeiden jegliche 
Verletzung des [in die Materie] eingeschlossenen Lichts und alles, was dessen 
Gefangenschaft verlängern kann, indem sie sich des Geschlechtsverkehrs ent-
halten und weder Pflanzen noch Tiere verletzen“1509. Aus Letzterem ergibt 
sich eine streng vegetarische [?!] Ernährung, ferner ist den Electi auch jede 
körperliche Arbeit verboten. 

Neben solchen im Rahmen des asketischen Ideals nachvollziehbaren Vor-
stellungen, stehen andere, die in ihrer kruden Mischung von Geistigkeit mit 
gröbster Empirie geradezu abstrus wirken, wie etwa folgende: „Die Nahrung 
wird [den <Electi>] von den <Hörern> besorgt. In der Verdauung [!] der Aus-
erwählten wird das Licht von der Finsternis geschieden, und durch Gesang 

                                                            
1508 Vgl. oben, insbesondere Kap. II 6.1 – Mitunter wird eine dreifache Gliederung angesetzt 
und den beiden genannten Kategorien noch eine unterste Stufe, die der noch ganz im Stoff-
lichen verhafteten Hyliker (von gr. hylé: Stoff, Materie) vorgeordnet. 
1509 Wikipedia, a.O. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


358 
 

und Gebet kann es wieder zu Gott zurückkehren“1510. Augustinus bestätigt die 
Existenz derartiger Vorstellungen, wenn er in den Confessiones rückblickend 
klagt, seine Aufgabe als manichäischer ‚Hörer‘ habe darin bestanden, dass 
„[ich] denen Speise [brachte], die [wir] die <Heiligen> nannten, damit sie in 
der Küche ihres Bauches Engel und Götter verfertigten, die uns befreien soll-
ten“1511. 

Über das Motiv des jungen Augustinus, sich den Manichäern anzuschlie-
ßen, kann nur gemutmaßt werden. Ich referiere einige biographische Daten, 
die in ihrer Zusammenschau einen Fingerzeig geben mögen. 

Augustinus wird 354 n.Chr. in der nordafrikanischen Stadt Thagaste in 
zum römischen Reich gehörenden Numidien geboren (heute Souk Ahras in Al-
gerien). Sein Vater Patricius, Besitzer eines kleinen Landguts, aber nicht eigent-
lich wohlhabend, ist Heide; er lässt sich erst kurz vor seinem Tod (372) auf 
Drängen seiner Frau christlich taufen. Augustins Mutter Monica ist gläubige 
Christin, die ihre drei Kinder (Augustinus hatte einen Bruder und eine 
Schwester) christlich zu erziehen sucht, wie der Verfasser selbst mitteilt1512. 
Augustinus bleibt ungetauft, denn die Kindertaufe, die die eigene Entschei-
dung des jungen Menschen für den Glauben durch Elternmacht vorweg-
nimmt, ist damals noch nicht eingeführt; ihr Sinn und ihre Notwendigkeit er-
geben sich theologisch erst durch die von Augustinus selbst erdachte Lehre 
von der Erbsünde, von der das Kind durch die Taufe gereinigt werden soll. 

Das Verhältnis der Eltern zueinander ist nach Augustins Bericht nicht 
ungetrübt. Der Vater sei zwar „im ganzen gutmütig [gewesen], konnte jedoch 
im Zorn hitzig werden“1513. Außerdem sei er Monica nicht treu gewesen, was 
diese aber in christlicher Demut hingenommen habe1514. Für den die Mutter 
über alles liebenden Sohn – „Augustinus ist eines der großen Muttersöhnchen 
der Weltgeschichte“1515 – dürfte sich aus dieser häuslichen Situation manch 
unangenehme Empfindung ergeben haben.  

Nach Absolvierung des schulischen Elementarunterrichts und der ersten 
Unterweisung in lateinischer Sprache und Literatur nimmt Augustinus im 
Jahr 368, also vierzehnjährig, im nahen Madauros (heute M’Daourouch, die 
Namen ähneln sich noch!) die höheren Studien von Grammatik und Rhetorik 
auf, die er ab 370/371 in der Hauptstadt Karthago fortsetzt. In diese Zeit wird 
                                                            
1510 Ebd. 
1511 A.O., IV 1, 1 
1512 Vgl. Conf. IX 9, 22 
1513 Ebd., IX 9, 19 
1514 Vgl. ebd. 
1515 Gedächtniszitat; Quelle war trotz intensiver Bemühung nicht mehr nachweisbar. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


359 
 

auch das generelle Studium der Artes liberales gefallen sein, deren Beherr-
schung er, wie zitiert, für sich beansprucht1516, ja als deren Lehrer er sich be-
zeichnet1517. Nach Abschluss seines Studiums, um 374/375, kehrt er als Lehrer 
der Rhetorik in seinen Geburtsort Thagaste zurück, erhält aber schon bald eine 
staatliche Anstellung als Rhetorik-Lehrer in Karthago, so dass er erneut dahin 
übersiedelt. Dort bleibt er tätig bis zu seiner Übersiedlung nach Rom im Jahr 
382, der 384 noch der Wechsel in die damalige kaiserliche Residenzstadt Mai-
land folgt, wo die für seine Wendung zum Christentum mitentscheidende Be-
gegnung mit dem dortigen, für die Kirchengeschichte ebenfalls hoch bedeu-
tenden Bischof Ambrosius stattfindet. 

In den ersten Aufenthalt in Karthago, der für Augustinus offenbar die Er-
fahrung ungebundener Freiheit mit sich bringt, fallen einschneidende Ent-
scheidungen, die sich u.U. als Protestreaktionen auf die im Elternhaus erlebten 
Missstimmungen erklären lassen. Schon kurz nach der Übersiedlung muss 
Augustinus sich mit einer Frau zusammengetan haben, denn bereits 372, er ist 
gerade 18 Jahre alt, wird sein Sohn Adeodatus geboren; wir dürfen in der wohl 
erst bei dessen Taufe (im Jahr 387, zusammen mit dem Vater) erfolgten Na-
menswahl (‚a Deo datus‘: ‚von Gott gegeben‘) einen Versuch sehen, die viel-
leicht ungewollte Frucht der Liebe nachträglich willkommen zu heißen. Das 
‚eheähnliche‘ Verhältnis mit der Mutter seines Sohnes, das in der Literatur 
gern als „Konkubinat“ bezeichnet wird1518, erhält Augustinus übrigens auf-
recht bis zum Jahr 385, in dem seine Mutter in Mailand eintrifft und die ihr 
nicht standesgemäß erscheinende Beziehung erfolgreich hintertreibt, „indem 
man [n.b.: ‚man‘!] mich unablässig drängte, eine Gattin zu nehmen“1519. Inso-
fern muss man, entgegen Augustins mannigfachen Selbstbezichtigungen hin-
sichtlich seines sündigen Wandels, feststellen, dass er seiner ersten Lebensge-
fährtin, deren Namen er nirgends nennt, ein treuer Partner war und eigentlich 
erst durch die Aufkündigung des Verhältnisses an ihr schuldig wurde, eine 
Handlung, die ihn nach eigenem Bekunden selbst sehr schmerzte: „Und als 
man[!] mir die Gefährtin meines Lagers von der Seite riß, ward mein Herz, das 
ihr anhing, zerrissen und blutete verwundet“1520. Augustinus verzichtet gegen 
seinen Willen auf seine Geliebte, die in Wirklichkeit seine Frau ist und vermag 
diesen Vorgang nur in unpersönlicher Form auszusagen – welch ein Ausdruck 
                                                            
1516 Vgl.: „Und was half es mir, alle Bücher, deren ich habhaft werden konnte, über die soge-
nannten <freien Künste> für mich allein gelesen und verstanden zu haben?“ (Conf. IV 16, 30) 
1517 Vgl. ebd., IV 1, 1 
1518 Vgl. etwa von Balthasar in seiner Ausgabe der Confessiones. 
1519 Conf. VI 13, 23 
1520 Ebd., VI 15, 25 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


360 
 

der Schwäche für einen dreißigjährigen Mann und welch seelische Verschro-
benheit! Der Plan der Mutter, den Sohn anderweitig zu verheiraten, scheitert 
übrigens daran, dass Augustinus, im Zuge seiner Bekehrung vom Drang zum 
mönchischen Leben ergriffen, auch die von der Mutter gestiftete Verlobung 
mit einem sehr viel jüngeren Mädchen aus gehobener Familie wieder löst, um 
definitiv ‚keusch‘ zu leben1521. 

Ich werfe nochmals einen Blick zurück in Augustinus‘ frühe Zeit. Ein Akt 
der (zeitweiligen) Distanzierung von einem Elternhaus, in dem die Mutter 
christlichen Geist vertritt, aber vom Vater betrogen wird, mag auch hinter der 
demonstrativen, ebenfalls in die erste Zeit in Karthago fallende Annäherung 
an den Manichäismus stehen: Vielleicht vollzog er damit einen intimen Protest 
gegen eine Heilslehre, die ihre Gläubigen nicht vor höchst irdischen Demüti-
gungen zu schützen vermochte.  Dieser Hypothese widerspricht nicht August-
ins explizite Begründung, dass sein „Dünkel [] sich angesichts ihrer Einfach-
heit“ gegen die Bibel gesträubt, er sich also dem Manichäismus um dessen in-
tellektueller Bizzarerien willen angeschlossen habe, entspricht es doch vielfa-
cher Erfahrung, dass in ihrer Weltorientierung verunsicherte und ungefestigte 
junge Menschen sich durch mit dem Gestus überlegenen Arkanwissens auftre-
tende und gegen das Überkommene polemisierende Doktrinen faszinieren 
lassen – es genügt, an die den Älteren unter uns noch erinnerliche, von einigen 
geteilte kurze ‚Blüte‘ des Marxismus (besonders in Gestalt des ‚Neomarxis-
mus‘) vor einigen Jahrzehnten zu denken. Allerdings nimmt der Manichäis-
mus Augustinus offenbar nicht so gefangen, dass er während der langen Peri-
ode seiner Zugehörigkeit den Status eines ‚Auserwählten‘ angestrebt hätte. 
Vielmehr scheinen schon bald erste Zweifel an der intellektuellen Substanz 
dieser Religion in ihm aufzukommen, Zweifel, die induziert werden durch 
seine Kenntnis der Artes liberales. 

Das entscheidende Ereignis, das zur endgültigen Abwendung Augustins 
vom Manichäismus führt, ist die ins Jahr 382, also noch in die Zeit in Karthago 
fallende Begegnung mit Faustus von Mileve.  

                                                            
1521 Ich habe das Wort keusch in Anführungszeichen gesetzt, weil es, insbesondere auf einen 
Mann bezogen, eine ziemlich absurde Vorstellung enthält. Die ‚Keuschheit‘ eines Mannes 
kann sinnvollerweise nur darin bestehen, der einmal gewählten Frau treu zu bleiben und den 
sexuellen Verkehr mit ihr nicht egoistisch am Ziel der eigenen Befriedigung auszurichten, 
sondern liebevoll auch der Partnerin zu diesem Erlebnis zu verhelfen. Die auch schon von 
älteren griechischen Philosophen vertretene, vom frühen Christentum verbreitete und bis 
heute nicht überwundene Vorstellung, der völlige Verzicht auf Ehe und Sexualität sei „etwas 
Besseres“ (Conf. VIII 1, 2) erscheint dagegen lebensfremd und in sich widersprüchlich. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


361 
 

Dieser Faustus ist ein manichäischer ‚Bischof‘, der als besonders befähig-
ter Ausleger der Lehre gilt und auf den die Glaubensgenossen stets verweisen, 
wenn Augustinus Zweifel an der Lehre artikuliert, so dass dieser sagen kann, 
er habe „fast die ganzen neun Jahre hindurch, in denen ich irrenden Geistes 
die Manichäer hörte, [] mit ungeduldiger Sehnsucht die Ankunft des Faustus 
[erwartet]“1522.  

Insbesondere erhofft er sich von Faustus die Auflösung des schmerzlich 
empfundenen Widerspruchs zwischen den manichäischen Schriften, die „in 
der Tat voll von endlosen Fabeln [sind] über die Gestirne, die Sonne und den 
Mond“1523 und den „von mir anderswo gelesenen, auf Berechnung gründen-
den Darlegungen [], um herauszufinden, ob die manichäischen Schriften vor-
zuziehen wären oder wenigstens auf ebenso befriedigende Art davon Rechen-
schaft geben könnten“1524. 

Mit den „auf Berechnung gründenden Darlegungen“ ist die griechische 
Astronomie (als eines der vier Fächer des Quadriviums) gemeint, die bereits in 
der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts durch Claudius Ptolemäus (ca. 100-160 
n.Chr.) mathematisiert worden war, der mit seinem Almagest „das erste sys-
tematische Handbuch der mathematischen Astronomie“1525 vorgelegt hatte, 
dessen Geltung bis zu Kopernikus unbestritten und das in Teilen auch für 
Letzteren noch maßgebend blieb. Augustinus erkennt die Rationalität der 
Wissenschaft voll an, trifft er hier doch nach eigenem Bekunden „auf eine 
Vernunftmethode [ratio], die sich auf Berechnungen, auf die Zeitordnung und 
auf die sichtbaren Zeugnisse der Gestirne gründete“1526. 

Augustinus‘ Begegnung mit Faustus verläuft enttäuschend, die erhoffte 
Klärung kommt nicht in der gewünschten Weise zustande. Zwar findet er in 
Faustus „einen angenehmen und freundlich beredten Menschen, der über die 
Dinge, welche die anderen [Manichäer] auch vorzubringen pflegten, viel an-
ziehender zu plaudern verstand“1527, doch  er muss zur Kenntnis nehmen, 
„daß der Mann in den freien Künsten unerfahren war, außer in der Redekunst, 
und auch hier wußte er nur das Gewohnte“1528. Auch wenn Faustus nicht mit 

                                                            
1522 Ebd., V 6, 10 
1523 Ebd., V 7, 12 
1524 Ebd. 
1525 Krafft 2007, S. 41 
1526 Conf. V 3, 6 (Übs. Flasch/Mojsich) – Augustinus benutzt zur Kennzeichnung der wissen-
schaftlichen Erkenntnismethode ausdrücklich den Terminus ratio („[] et occurebat mihi ratio 
per numeros et ordinem temporum et visibiles attestationes siderum []“, V 3, 6) 
1527 Ebd., V 6, 10 
1528 Ebd., V 6, 11 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


362 
 

der gnostischen Überheblichkeit des über Arkanwissen Verfügenden auftritt, 
sondern bescheiden „sein Unwissen kannte und sich nicht [schämte], es ein-
zugestehen“1529, ist doch durch die Begegnung Augustinus‘ „Eifer für die ma-
nichäische Lehre [gebrochen]“1530.  

Augustinus ist nicht gesonnen, die rationalen, auf Beobachtung und Be-
rechnung basierenden Erkenntnisse der Wissenschaft den ihm im Vergleich 
dazu haltlos erscheinenden kosmotheologischen Spekulationen der Manichäer 
zu opfern. Der Widerspruch zu den wissenschaftlichen Aussagen diskreditiert 
diese Religion als ganze: „Wenn also Mani [] weitschweifig sich über Dinge 
verbreitete, deren Unkenntnis ihm die wahrhaft Gelehrten nachweisen konnten, 
dann war klar, mit wie wenig Kompetenz er in weniger zugänglichen Mate-
rien reden konnte“1531. 

Dabei ist Augustin sich durchaus dessen bewusst, dass auch die Wahr-
heit des Christentums sich nicht in irgendeinem wissenschaftlich zu nennenden 
Sinne beweisen lässt. Aber er sieht einen qualitativen Unterschied zum Ma-
nichäismus darin,  „daß diese katholische Lehre mich mit mehr Maßhaltung 
und ohne Täuschungsabsicht dazu bewog zu glauben, was nicht bewiesen wurde 
– ob es nun einen solchen Beweis gab, der aber nicht jedermann zugänglich 
war, oder ob es keinen gab –, während bei den Manichäern die Glaubenssucht 
durch eine vermessene Verheißung von Wissenschaftlichkeit lächerlich wird, 
und nachträglich soviel Fabelhaftes und Absurdes, das unbeweisbar bleibt, zu 
glauben gezwungen wird“1532. 

Angesichts dieser geradezu philosophisch nüchternen Einschätzung er-
staunt die Unbefangenheit, mit der Augustin selbst dem Wunderglauben an-
hängt, so etwa, wenn er detailliert und ohne die Spur einer Infragestellung im 
Gottesstaat die bekräftigenden Wunder des Alten Testaments umständlich vor 
dem Leser ausbreitet, von Abrahams später Vaterschaft über die Teilung des 
Roten Meers bis zur wundersamen Heilung von Schlangenbissen1533, oder sich 
das ganze zehnte Buch hindurch über durchaus personal verstandene Engel 
und Dämonen auslässt. Nun, dies ist wohl ebenfalls als Ausdruck des unge-
hemmt ins Phantastische und Übersinnliche schweifenden hellenistischen 
Zeitgeistes zu verstehen, dem sich ja, historisch betrachtet, auch die Entste-
hung des Christentums verdankt.  

                                                            
1529 Ebd., V 7, 12 
1530 Ebd., V 7, 13 
1531 Ebd., V 5, 8 (Hervorh. Sk.) 
1532 Conf. VI 5, 7 (Hervorh. Sk.) 
1533 A.O., X 8 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


363 
 

Was mir an Augustinus‘ Kritik des manichäischen Synkretismus histo-
risch relevant erscheint, ist dies, dass hier tradierte wissenschaftliche Erkennt-
nis zum Maßstab, zum Kriterium für die Wahrheitsansprüche der manichäi-
schen Religion gemacht wird, ein Verfahren, das in der Tradition der vor- und 
nachsokratischen Kritik am Mythos steht.  

Und analog verfährt Augustinus im späten Hauptwerk De civitate Dei1534 
in seiner moralische und logische Argumente verbindenden Kritik der groß 
angelegten, das pagane Pantheon in einen mythischen, einen physischen und 
einen staatlichen Bereich gliedernde Theologie des Polyhistors Marcus Terenti-
us Varro (116-27 v.Chr.), in welcher dieser versucht, den römischen Polytheis-
mus mit seiner überbordenden Götterfülle und den mannigfachen inhaltlichen 
Absurditäten und kultischen Entartungen, deren die Gebildeteren sich wohl 
auch bewusst waren, rationalisierend zu rechtfertigen. Augustinus verwendet 
viel Aufmerksamkeit auf den Nachweis der logischen und lebenspraktischen 
Unhaltbarkeit von Varros Einteilung, was jedoch im vorliegenden Kontext 
nicht ausgeführt werden kann1535. 

Ferner entwickelt Augustin in extenso die innere Widersprüchlichkeit und 
moralische Verwerflichkeit der römischen Göttervorstellungen und liefert Bei-
spiele der in ihnen enthaltenen Absurditäten, die einen heutigen, durch die 
jahrhundertelange Präsenz des christlichen Monotheismus sittlich-religiös 
sensibilisierten und durch die Aufklärung gegen Aberglauben jeder Art emp-
findlich gemachten Betrachter nur erheitern können1536. Im Übrigen stützt Au-

                                                            
1534 Vgl. die knappe Charakterisierung dieser Schrift unten, Kap. IV 2.3. 
1535 Vgl. dazu Civ. Dei VI 5 
1536 So gab es neben den ‚großen‘ Göttern aus griechischer Tradition zahllose weitere. Da ist 
zum Beispiel ein Gott Terminus, zuständig für den Schutz der römischen Grenzen, der je-
doch, wie Augustinus ironisch anmerkt, deren gewaltsame Verschiebung durch fremde Ein-
dringlinge nicht zu verhindern vermochte (vgl. a.O., IV 29). Und, anderes Beispiel, man er-
richtete „zu Rom der Fiebergöttin so gut wie der Göttin der Gesundheit einen Tempel“ (ebd., 
III 25) und eine der Varianten des Hauptgottes Jupiter ist, horribile dictu, der Jupiter Pecunia, 
so genannt, weil „<ihm alles gehört>“ (ebd. VII 12)! Der religiöse Wahn vervielfältigt die Göt-
ter. So steht für die seit den Tagen Hesiods (und früher) göttlich verehrte Erde (vgl. oben, 
Kap. I 8.3.1) nicht nur eine Göttin, Tellus, sondern als weitere noch die männlichen Götter 
Telluno, Altor und Rusor (vgl. ebd., VII 28). Man hat Götter für die banalsten Dinge, etwa 
„Forculus, der die Türen, und Limentinus, der die Schwelle schützt“ (ebd., VI 7), und als rei-
che dies noch nicht aus, auch „Cardea, die die Türangeln bewacht“ (ebd.). In besonderem 
Maße erregt den Spott, aber auch die Indignation Augustins der „Schwarm von Gottheiten“ 
(VI 9), mit denen das Brautgemach angefüllt wird. Da sind in der Brautnacht präsent „die 
Göttin Virginiensis, [um] der Jungfrau den Gürtel zu lösen, der Gott Subigus [von lat. subige-
re: unterwerfen, bändigen], daß sie sich der Umarmung des Mannes unterwerfe, die Göttin 
Prema [von lat. premere: ‚pressen‘], daß sie ihr stillehalte“ (ebd.; Zusätze Sk.), und obendrein 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


364 
 

gustinus seine Beurteilung des heidnischen Polytheismus auf den an früherer 
Stelle von mir erwähnten „Euhemerus [], der nicht mit fabulierender Ge-
schwätzigkeit, sondern historischer Gründlichkeit sich dafür einsetzte, alle 
diese Götter [göttliche Schmausbrüder und Schmarotzer an Jupiters Tisch] sei-
en sterbliche Menschen gewesen“1537. 

So richtet Augustinus eine Art rationalistischer Kritik gegen das ‚Heiden-
tum‘, die Jahrhunderte später die Aufklärung mittels der neuzeitlichen Wis-
senschaft auf die christliche Religion ihrerseits anwenden wird. Dabei ist al-
lerdings zu berücksichtigen, dass die Bibel zwar, wie erwähnt, allerhand 
Wundergeschichten enthält, etwa wenn Gott die Sonne stillstehen lässt über 
Gibeon1538, aber es sind Dinge, die allegorische oder symbolische Interpretati-
on ohne Mühe in ihrer Funktion als Gotteslob zurechtrückt und die nicht, wie 
im Manichäismus und Polytheismus, Mythen mit Erklärungsanspruch darstel-
len.  

Zum Verhältnis Augustins zu den Wissenschaften sei abschließend fest-
gestellt, dass er im Zusammenhang der Schilderung seines Treffens mit dem 
Manichäer Faustus in den Confessiones wohl seine positivste Reflexion auf den 
Wert der Artes entwickelt. Sie ist eingefügt ins Gebet, das die Größe Gottes als 
des Urhebers von Allem und also auch der Leistungen der menschlichen Intel-
ligenz preist: „Mit ihrem Verstand und dem Scharfsinn, den Du ihnen [d.h. 
den Wissenschaftlern] gabst, forschen sie und machen vielerlei Entdeckungen, 
viele Jahre voraus sagen sie Sonnen- und Mondfinsternis voraus, auf Tag und 
Stunde und Grad, ihre Berechnungen haben sich nicht getäuscht, das Ange-
sagte hat sich verwirklicht. Die gefundenen Gesetze [regulas indagatas] haben 
sie schriftlich niedergelegt, man liest sie noch immer, und sie dienen dazu zu be-
stimmen, in welchem Jahr und Jahresmonat, an welchem Monatstag und zu 
welcher Tagesstunde an welchem Teil ihrer Scheibe Mond und Sonne sich 
verdunkeln werden, und das Angesagte trifft ein“1539. 
                                                                                                                                                                                          
die Göttin Pertunda (von lat. pertusus: durchlöchert). Angesichts ihrer bricht Augustinus in 
den Ruf aus: „Schäme sie sich und hebe sie sich von dannen. Mag der Ehemann etwas tun!“ 
(ebd.). Und als sei das alles noch nicht genug an göttlichem Beistand für den erfolgreichen 
Vollzug der ersten Kopulation, ist „doch auch [der Fruchtbarkeitsgott] Priapus zugegen, der 
nur allzu männliche, auf dessen ungeheuerliches und abscheuliches Glied sich die Neuver-
mählte setzen mußte, wie es die ehrbare, fromme Sitte der Matronen vorschreibt“ (ebd.; 
Zusatz Sk.). Dem ‚Kirchenvater‘ bleibt nur noch der Sarkasmus! Damit genug der Aufzählung 
römischer Gottheiten, die jedoch anhand von De civitate Dei beliebig fortgesetzt werden 
könnte – mit wahrhaft komischen Effekten! 
1537 Civ. Dei VI 7  
1538 Vgl. AT, Josua 10, 12 
1539 Ebd., V 3, 4 (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


365 
 

2.2.2 ‚Wissensdurst ist Sünde‘ 

Die am Schluss des vorhergehenden Kapitels wiedergegebene positive Stel-
lungnahme zum Wahrheitswert der Wissenschaft ist aber nicht Augustins 
letztes Wort. Wie die zitierte Formulierung „man liest sie noch immer“ aus-
drückt, ist die Wissenschaft für Augustinus eine erledigte Angelegenheit, sie 
ist vollendet, ein Zukunftsaspekt weiteren Forschens fehlt völlig. Und darüber 
hinaus bleibt dieser unbestreitbare objektive Wert der Wissenschaften, der u.a. 
eben in der Formulierung zutreffender, der menschlichen Weltbewältigung 
dienender Prognosen besteht, für Augustin als religiösen Genius ein äußerst 
relativer, ja er verkehrt sich in sein Gegenteil durch die in seinen Augen gott-
lose Freude der Menschen am Erfolg der Erkenntnis: „Die Leute wundern sich 
darüber [über die wissenschaftlichen Erkenntnisse], die Unwissenden staunen 
es an, die Gelehrten jubeln und brüsten sich, und ihr gottloser Stolz fällt ab 
von Deinem ungeheuren Licht; die Sonnenfinsternis sehen sie voraus, aber die 
eigenen Verfinsterungen merken sie nicht“1540. 

Dies wird (leider) der vorherrschende Tenor in Augustinus‘ Beurteilung 
der Wissenschaften, und die an späterer Stelle der Confessiones geführten, auf 
den unbefangenen Betrachter geradezu exaltiert wirkenden Angriffe auf die 
concupiscentiae, die drei „Begierlichkeiten“1541, nämlich auf die „des Fleisches, 
[] der Augen und [die] Hoffart des Lebens“1542, schließen umstandslos das 
wissenschaftliche Tun mit ein und markieren den weitestmöglichen Abstand 
zu der von Aristoteles geleisteten Begründung der Rationalität von Forschung. 

Denn Aristoteles hatte einst seine Metaphysik mit der Analyse und Recht-
fertigung des menschlichen Wissensdrangs eröffnet und festgestellt: „Alle 
Menschen streben von Natur nach Wissen; dies beweist die Freude an den 
Sinneswahrnehmungen, denn diese erfreuen an sich, auch abgesehen von dem 
Nutzen, und vor allem die Wahrnehmungen mittels der Augen. Denn nicht 
nur zu praktischen Zwecken, sondern auch wenn wir keine Handlung beab-
sichtigen, ziehen wir das Sehen so gut wie allem anderen vor, und dies des-
halb, weil dieser Sinn uns am meisten Erkenntnis gibt und viele Unterschiede 
offenbart“1543. 

                                                            
1540 Ebd. 
1541 Ebd., X 30, 41 passim 
1542 Ebd. 
1543 A.O., 980 a 20ff. – Bereits Platon hatte die Schaulust als ein neben der Besinnung ste-
hendes bzw. ihr vorgeschaltetes Moment gerechtfertigt. Der philosophische Diskurs der Poli-
teia hebt an nach der Rückkehr des Sokrates aus dem Piräus, wo er gemeinsam mit Glaukon 
den Vorbereitungen für eine Prozession beigewohnt hatte. Erst „nachdem wir unser Gebet 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


366 
 

Klingt es da nicht wie eine programmatische Revision von Aristoteles‘ Be-
kenntnis zum Wissen, wenn Augustinus unter dem Stichwort der Begierlichkeit 
der Augen („concupiscentia oculorum“1544) warnt: „Nun komme ich auf eine an-
dere Art von Versuchung zu sprechen []. Neben der Begierlichkeit des Flei-
sches [] wohnt in der Seele noch eine andere Art von Begier. Durch die glei-
chen Leibessinne [also die Sinnesorgane] sucht sie zwar nicht Genuß aus dem 
Fleisch, sondern eine durch dieses gemachte Erfahrung: eitle und vorwitzige 
Gier, die sich mit dem Namen Erkenntnis und Wissenschaft bemäntelt. Weil sie im 
Wissensdrang ihren Sitz hat und die Augen unter allen Sinnen am wissensbe-
gierigsten sind, hat das göttliche Wort sie mit <Begierlichkeit der Augen> be-
zeichnet“1545. 

Und etwas weiter heißt es in gleichem Sinne: „Diese Sucht der Neugier [] 
verleitet uns auch, die Verborgenheiten der außermenschlichen Natur zu 
durchforschen, die zu kennen nichts nützt, wobei die Leute nichts weiter als 
Kenntnis erstreben“1546. 

Mit dieser Auffassung Augustins, die bedeutet, dass für ihn „die Welt 
unserer Erfahrung und das Leben der Menschen in ihr keinen Eigenwert [ha-
ben]“1547, sondern „das [sind], was nicht sein sollte und auch überwunden 
werden muß“1548, ist der wissenschaftlichen curiositas, dem Verlangen zu wis-
sen, wie sich die Dinge wirklich verhalten, die Männer wie Thales, Anaximan-
der und Anaximenes, Empedokles, Anaxagoras und Demokrit und noch viele 
weitere beflügelt hatte und die Denker wie Xenophanes, Heraklit und Aristo-
teles philosophisch zu rechtfertigen suchten, von maßgebender christlicher 
Seite aus die Legitimationsbasis entzogen. Systematisch sucht Augustinus das 
Interesse des Menschen für Welt zu unterminieren, obwohl er an sich selbst 
die darin liegende Vergewaltigung der menschlichen Natur erfährt: „Ja, schon 

                                                                                                                                                                                          
verrichtet und unsere Schaulust befriedigt hatten, machten wir uns wieder auf den Weg zur 
Stadt”, erzählt Sokrates selbst (Politeia I 1, 327a). Im Anschauen, Umsichschauen ist die Teil-
nahme am Leben der Polis fundiert, weit entfernt, dass Neugier bloß nichtig wäre. Erst in der 
im Hellenismus einsetzenden Privatisierung und Verinnerlichung, etwa bei Plutarch, be-
kommt das Interesse am Anschauen dessen, was um den Menschen herum geschieht, die 
negative Konnotation bloßer Neu-Gier. Allerdings neigt die menschliche Freude am An-
schauen, wenn sie nicht durch Bewusstsein reguliert und zivilisiert wird, durchaus zum Ex-
zess, wie die römische Gier nach circenses belegt; heutige Parallelen dazu ließen sich nach 
Belieben aufzählen. 
1544 Conf. X 34, 54 
1545 Ebd. (Zusatz und Hervorh. Sk.) 
1546 Ebd., X 35, 55 (Hervorh. Sk.) 
1547 Gombocz 1997, S. 292 
1548 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


367 
 

wenn ich zu Hause sitze und eine Eidechse schnappt nach Fliegen oder eine 
Spinne umwickelt sie, wenn sie hineingeraten, in ihrem Netz: schau ich nicht 
gespannt zu? Die Tierchen sind klein, gewiß, aber es ist doch das gleiche. Ich 
gehe von da zu Deinem Lob über, als dem wundersamen Schöpfer und Ord-
ner aller Dinge, aber nicht damit hatte die Sache begonnen. Ein anderes ist es, 
sich rasch wieder aufzuraffen, ein anderes, gar nicht zu fallen“1549.  Tierbeobach-
tung als ‚Sündenfall‘: So weit vermag die Verrückung des Sinns zu gehen. Die 
realen Schönheiten der Welt über der inneren Schau ihres Schöpfers als des 
platonischen schlechthin Schönen, als der imaginierten „überschwenglichen 
Herrlichkeit“1550 des „unfaßlich schönen“1551 Gottes vergessen zu machen, ist 
das Ideal Augustins. 

Die Analogie derartiger Weltverneinung zu Platons notorischem Aufruf 
zur Umwendung der Seele1552 springt ins Auge; Augustin radikalisiert sie. 
Und die Tendenz zur Verwerfung der weltbezogenen curiositas findet sich 
ebenso bei anderen frühen Theologen. So dient etwa die mitgeteilte Anekdote 
über den Brunnensturz des Thales1553 bereits dem Tertullian (160-220 n.Chr.) 
zur Kritik an den „Philosophen [,] die ihre stupide Neugier auf die Dinge der 
Natur richten statt auf deren Schöpfer“1554. 

Angesichts solch totaler Abwertung des weltlich-empirisch Seienden 
nimmt es nicht wunder, dass Augustinus die Naturphilosophie, also die in 
vorliegender Darstellung zentralen Bemühungen um die denkende Erfassung 
der Ordnung der Natur, in Bausch und Bogen verwirft: Jene „anderen Philo-
sophen, die irdisch gesinnt, körperliche Urgründe der Natur mutmaßten, wie 
Thales die Feuchtigkeit, Anaximenes die Luft, die Stoiker das Feuer, Epikur 
die Atome, [] desgleichen alle anderen, mit deren Aufzählung ich mich nicht 

                                                            
1549 Civ. Dei X 35, 57 
1550 Civ. Dei XXII 28 
1551 Ebd., XI 4 
1552 Vgl. zu Platons Seelenlehre auch oben, Kap. II 2.1, 6.1; III 1.7.2. Wie auch die Bilder vom 
Körper als Grab der Seele, von der Trennung der Seele vom Leib sowie der Anamnesis als der 
Wiedererinnerung der Seele an das vorgeburtlich geschaute Göttliche stellt auch die Vors-
stellung von der Umwendung (‚periagôgê‘) der Seele eine zentrale metaphysische Metapher 
Platons dar. Auf ihr basiert sein wohl berühmtester Text, das sog. Höhlengleichnis, dessen 
zentralen Vollzug die Umwendung des Blicks vom Dunkel der (irdischen) Höhle hin zum sei-
nerseits als Metapher für die göttliche ‚Idee des Guten‘ dienenden Licht des Tages darstellt 
(vgl. Politeia VII 1-2, 515 c-e). 
1553 Vgl. oben, Kap. I 3.5 
1554 Vgl. „philosophos [] qui stupidem exerceant curiositatem, in res naturae quam prius in 
artificem eius“ (Tertullian: Ad nationes II 4,18f.; zit. Blumenberg 1987, S. 49; Übs. Sk.). 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


368 
 

aufzuhalten brauche“1555, haben zur Erkenntnis der Wahrheit nicht nur nichts 
beigetragen, sondern sie glatt verfehlt, insofern sie „den großen Gott [nicht] 
erkannten“1556. Partiell ist Augustinus hier Recht zu geben: Der Urgrund der 
Natur findet sich nicht in der bzw. als Natur. In seiner religiösen Fixierung auf 
Gotteserkenntnis vermag jedoch Augustin das in den naturphilosophischen Spekula-
tionen erschlossene Potential echter Naturerkenntnis nicht wahrzunehmen. – Einen 
Beitrag zur Erkenntnis Gottes findet er unter den vorchristlichen Denkern al-
lein bei Platon, der „allen übrigen heidnischen Philosophen mit Recht bei wei-
tem vorgezogen wird [auf Grund seiner] Ansicht, daß bei Gott die Ursache des 
Seins, der Grund des Erkennens und die Ordnung des Lebens zu finden 
ist“1557. 

Augustinus bestätigt mit diesen Ausführungen expressis verbis die ‚welt-
anschauliche‘ Nähe des Christentums zum Platonismus, die Nietzsche (1844-
1900) später polemisch, aber – wie man sieht – nicht so originell, wie er selbst 
beansprucht, in die Sentenz kleiden wird, das Christentum sei „Platonismus 
fürs <Volk>“1558. 

Innerhalb der Geschichte der Rationalität können wir Augustinus bzw. der 
(frühen) christlichen Theologie eine Zwischenstellung zuweisen: Das Konzept 
des welttranszendenten einen und universellen Schöpfergottes stellt gegenüber 
den theologischen, rituellen und menschlichen Befangenheiten und Absurditä-
ten des griechisch-römischen Polytheismus und der Mysterienkulte einen Zu-
gewinn an logischer Klarheit und Vernünftigkeit dar, der das Denken viele Jahr-
hunderte später dazu befähigen wird, an die von der griechischen Naturphilo-
sophie begründete vorurteils- und voraussetzungslose Untersuchung der na-
türlichen und menschlichen Realität anzuknüpfen. Den Impuls, den die früh-
griechische Philosophie selbst für diese Entwicklung darstellt, indem sie die 
im Polytheismus sich reflektierende grenzenlose Vielfalt der Erscheinungswelt 
auf Begriffe zu bringen sucht und zum Einheitsbegriff der Physis, der Natur, 
gelangt, vermag allerdings Augustinus auf Grund seiner extrem theologisch 
eingeengten Perspektive nicht wahrzunehmen. Er geht, aus historischer Sicht 
verständlich, ganz auf im Kampf für die Wahrheit seiner Religion und deren 
Gottesbegriff und verwirft jede Theorie, die nicht in evidenter Affinität dazu 

                                                            
1555 Ebd., VIII 5 
1556 Ebd. 
1557 Ebd., VIII 4 
1558 Jenseits von Gut und Böse, Vorrede (Werke II, S. 566); die Wendung erinnert im übrigen 
anKarl Marx‘ (1818-1883) älteres Diktum von der Religion als ‚Opium des Volkes‘. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


369 
 

steht. In letzterem Sinne aber vermag er, wie gesagt, nur den Platonismus zu 
akzeptieren. 

 
2.3 Tragödie der Wissenschaft: der Tod der Hypatia 

Die beiden im Vorhergehenden gegebenen Beispiele für die Aversion oder 
zumindest Indifferenz des (frühen) Christentums gegenüber Wissenschaft und 
vernünftigem, erfahrungsgeleiteten Denken, das heißt die kleine Schrift über 
den Physiologus und die Aussagen Augustins über die Verwerflichkeit be-
obachtender Weltzuwendung, sind im weitesten Sinn theoretischer Natur. 
Nicht so der dritte und letzte Beleg: Dieser konfrontiert uns mit einem Akt 
krudester, ja brutaler Praxis, der aber vor dem Hintergrund der Ausführungen 
des vorliegenden Kapitels eine gewisse Erklärbarkeit erhält, insofern es sich 
dabei um den Effekt einer bis zur Besinnungslosigkeit getriebenen Religiosität, 
um einen Akt blinden Fanatismus‘ handelt. Schauplatz des Ereignisses ist 
wiederum das nördliche Afrika, dem überhaupt in den ersten Jahrhunderten 
nach der ‚Zeitenwende‘ eine für die Entwicklung des Christentums bedeuten-
de Rolle zukommt, nun aber nicht mehr Augustins Heimatgebiet um Kartha-
go, sondern das zweieinhalbtausend Kilometer entfernte Alexandreia in 
Ägypten, die Stadt, an deren Museion die Wissenschaften ihre nachathenische 
und letzte antike Blütezeit erlebten. Um das Ereignis geistesgeschichtlich ein-
ordnen zu können, bedarf es zunächst nochmals eines Blicks auf Leben und 
Denken des Augustinus. 

Wir schreiben inzwischen das Jahr 415 n.Chr., Augustinus ist bereits seit 
388 wieder aus Italien in seine Heimatstadt Thagaste zurückgekehrt, um auf 
dem von den Eltern ererbten Landgut als frommer Laie in Gemeinschaft eini-
ger ebenfalls christlicher Freunde seinen nach langen inneren Kämpfen er-
worbenen Glauben kontemplativ und asketisch zu leben und sich der schriftli-
chen Ausformung seiner theologischen Gedanken zu widmen. Aber man ist 
bereits am Sitz des Bischofs im nahen Hippo Regius (dem heutigen Bône) auf 
den ebenso glaubenstiefen wie denkerisch und rhetorisch begabten jungen 
Mann aufmerksam geworden und zieht ihn in kirchlichen Dienst. Im Jahr 391, 
also mit 37 Jahren, wird er zum Priester geweiht, bereits 394 wird er Auxiliar-
bischof und 396 übernimmt er das Bischofsamt in Hippo, das er bis zu seinem 
Tod im Jahr 430 innehat. 

Doch neben der Ausübung seiner Amtspflichten gelingt Augustinus die 
Abfassung seiner theologisch-philosophischen Werke. Um 400 werden die 
Confessiones fertiggestellt, von 399 bis 419 arbeitet er am theologischen Haupt-

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


370 
 

werk De trinitate (‚Über die Dreieinigkeit‘) und von 413 bis 426, also bis wenige 
Jahre vor seinem Tod, an dem bereits angesprochenen De civitate Dei (‚Über den 
Gottesstaat‘), dem „Lieblingsbuch des Mittelalters“1559. In diesem anderen 
Hauptwerk deutet Augustinus die Geschichte, allerdings anhand der alttes-
tamentarischen Chronologie, also beginnend mit der Erschaffung der Welt, 
dem Sündenfall des ersten Menschenpaars Adam und Eva und dem Mord 
Kains an Abel, als Kampf zwischen zwei gegensätzlichen Lebenshaltungen 
der Menschen, die er als civitates, also Bürgerschaften bzw. Staaten, bezeichnet. 
Die eine und vom Allmächtigen zum endlichen Sieg bestimmte civitas ist die 
Gemeinschaft der aus dem amor Dei Lebenden, der Gottesfürchtigen, die civi-
tas Dei oder der Gottesstaat (der nicht ohne weiteres mit der Kirche gleichzu-
setzen ist), die andere ist die der dem amor sui, der Selbstliebe Verhafteten, al-
so der weltlich und ichhaft Gesinnten, die civitas terrena oder civitas diaboli, die 
sich in den realen Staaten, insbesondere im Imperium Romanum, als Machtgebil-
den, das heißt als Manifestationen des amor sui, reflektiert.  

Unmittelbarer Anlass der umfangreichen Schrift sind die nach der Erobe-
rung Roms durch die Westgoten im Jahr 410 von heidnischer Seite erhobenen 
Vorwürfe, Rom sei gefallen, weil die Christen sich geweigert hätten, die römi-
schen Götter zu verehren. Augustin setzt sich im ersten Teil seines Werks mit 
dem Vorwurf auseinander und kontert ihn mit dem Argument, „der Götter-
kult selbst sei sittenlos geworden [und] die Götter [seien] nicht imstande ge-
wesen, das Unheil zu verhindern“1560. Seinen weltgeschichtlich-eschatolo-
gischen Entwurf von den beiden civitates präsentiert Augustin im zweiten Teil 
des Werks. Die beiden Reiche sind „von Anfang bis Ende miteinander ver-
mischt“1561, das Leben der Frommen vollzieht sich innerhalb des Weltstaats. 
Erst bei der von Gott selbst verfügten Aufhebung der Geschichte am Ende der 
Zeiten, im Endgericht, erfolgt die endgültige Scheidung in den von Gott er-
wirkten Vollendungszustand: Dieses „Ende ohne Ende“1562 bringt den From-
men das ewige Heil und den Gottlosen die ewige Verdammnis. 

In den Horizont der erbitterten Auseinandersetzung um religiöse Wahr-
heit und Unwahrheit, die von allen Seiten gleichermaßen heftig und mit dog-
matisch fixiertem Intellekt (also eigentlich verstandlos) geführt wird (die heu-
tigen Auseinandersetzungen innerhalb des Islam und die Feindschaft islamis-
                                                            
1559 Moeller 1965, S. 125 
1560 A. Schöpf: Art. De civitate Dei, KLW, S. 95 
1561 Civ. Dei XVIII 54 – Vgl. auch; „Denn ineinandergeschoben sind die beiden Staaten in die-
ser Weltzeit und miteinander verwirrt, bis sie beim letzten Gericht getrennt werden“ (Civ. 
Dei I 35) 
1562 Civ. Dei XXII 30 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


371 
 

tischer Radikaler gegenüber nicht-islamischen Lebensformen bieten aktuelles 
Anschauungsmaterial) gehören auch Augustins Auseinandersetzungen mit 
den von der Katholizität abweichenden Strömungen der Donatisten und 
Pelagianer, Konflikte, bei denen Augustin nicht davor zurückschreckt, zur ‚Be-
kehrung‘ der Abweichler auch staatliche Gewalt zu akzeptieren: Als „nach 411 
der römische Staat begann, die Donatisten mit Gewalt in die Kirche zurückzu-
führen, [hat] Augustin diese Maßnahmen, wenn auch zögernd, gebilligt“1563 
und sogar eine theologische Rechtfertigung formuliert1564. 

Augustins späte Lebensjahre sind geprägt vom Konflikt mit dem britan-
nischen Mönch Pelagius (gest. nach 418) und dem nach diesem benannten 
Pelagianismus. Diese Auseinandersetzung ist insofern erhellend, als sie ein 
Licht wirft auf Augustinus‘ zutiefst negative Anthropologie, auf sein „tiefes 
Mißtrauen gegenüber der Materie, dem menschlichen Körper und damit auch 
der menschlichen Geschlechtlichkeit“1565, eingeschlossen seinen Hass auf alles 
Weltliche, Haltungen, die in der sich doch auf die Barmherzigkeit Christi be-
rufenden Kirche Raum schufen für Menschenverachtung und Grausamkeit. 
Interpreten Augustins haben hierin eine „Rückkehr zu seinen manichäischen 
Anfängen“1566 gesehen, durch die er „der Kirche ein schweres Erbe hinterlas-
sen [habe]“1567. 

Kern von Pelagius‘ Lehre ist die Überzeugung, die menschliche Natur sei 
in letzter Instanz nicht korrumpiert, sondern gut, und der Mensch könne, so er 
dies Gute in sich realisiert, seine Sündhaftigkeit bewältigen und selbst zur Er-
langung seines Seelenheils beitragen. Gegen diese Auffassung setzt Augusti-
nus in einer radikalen Interpretation der biblischen Erzählung vom Sündenfall 
seine leidenschaftlich vertretene Überzeugung von der elementaren Verdor-
benheit der menschlichen Natur, ihm erscheint der Mensch „von seinen ersten 
Lebensregungen an [] wie gefesselt durch Ichhaftigkeit und Gottesferne“1568, in 
seiner Gottebenbildlichkeit wurzelhaft korrumpiert durch die Erbsünde – eine 
Kategorie, die Augustin selbst in die Theologie einführt. Augustinus ist über-
zeugt, dass die Menschen „nicht aus eigener Kraft recht leben“1569, also frei 
von Sünde bleiben können. Ein berühmtes Beispiel für seine Überzeugung von 
der wurzelhaften Verdorbenheit der menschlichen Natur ist die im ersten 
                                                            
1563 Moeller 1965, S. 123f. 
1564 Vgl. ebd. 
1565 Geerlings (o.J.), S. 24 
1566 Ebd. 
1567 Ebd. 
1568 Moeller, a.O., S. 127 
1569 Civ. Dei XIX 4 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


372 
 

Buch der Confessiones gegebene Beschreibung der Bösartigkeit bereits des 
Säuglings: „Demnach ist die Schwäche der kindlichen Glieder und nicht die 
Gesinnung der Kinder das Unschuldige an ihnen. Ich selbst habe einen eifer-
süchtigen Kleinen gesehen und beobachtet. Noch konnte er nicht reden, aber 
bleich und bitterböse schaute er auf seinen Milchbruder hin. Wer kennt sol-
ches nicht?“1570 

Diese menschliche Verfassung scheinbar elementarer Verdorbenheit, die 
Augustinus in problematischer Weise als ‚böse Gesinnung‘ interpretiert, ist in 
Wahrheit zunächst nichts anderes als der jedem lebendigen Organismus, also 
Pflanzen so gut wie Tieren und Menschen elementar innewohnende und 
durch sich selbst unaufhebbare Drang der Selbsterhaltung (der zugleich das 
elementarste Recht darstellt), also die selbstaffirmative Lebendigkeit des Le-
bens selbst. Augustinus verschiebt dieses biologische Faktum auf die morali-
sche Ebene und stilisiert es zur Urschuld, die impliziert, dass der Mensch in 
Bezug auf sein künftiges Seelenheil aus sich heraus gar nichts Posititves ver-
mag und ihm nur die rückhaltlose Hingabe an Gottes Gnade und Erbarmen 
mittels totaler Selbstverneinung, ja Auslöschung der Selbstheit und damit zu-
gleich jedes positiven Weltbezugs bleibt, etwa so, wie es das oben zitierte Bei-
spiel der Tierbeobachtung aus den Confessiones vorführte. 

Es ist leicht vorstellbar, dass ein derartiges Programm der Selbstnegation, 
des Erstickens des vitalen Impulses durch sich selbst nach der Logik: Ich bin 
nichts, Gott ist alles, eine Dialektik freisetzt, in der die Selbstentwertung, weil 
sie selbstwidersprechend ist, umschlägt ins Ressentiment (um diesen von 
Nietzsche in die Philosophie eingeführten und gerade an diesem christlichen 
Phänomen gewonnenen Begriff zu verwenden), in die Aggression gegenüber 
dem nicht nach gleicher Logik verfahrenden Mitmenschen, dass also das aus-
gesperrte Ego auf Grund der ihm durch sich selbst zugefügten Repression 
durch die Hintertür des Unterbewussten zurückkehrt und sich in Akten des 
Fanatismus gegenüber Andersdenkenden zur Geltung bringt. 

Bei Augustinus bekundet sich dieser aggressive Reflex etwa in der Ver-
bissenheit und Gnadenlosigkeit, mit der er auf der Verhängung von Höllen-
strafen durch das göttliche Endgericht, und vor allem auf deren ewiger Dauer 
insistiert: Das 21. Buch der Civitas Dei steht geradezu unter dem Titel Die 
Ewigkeit der Höllenstrafen und führt unter anderem die Auseinandersetzung 
mit jenen Mitchristen, jenen „mitleidigen Seelen [], die [wie z.B. Origines] 
nicht glauben wollen, daß allen, welche nach dem Urteil des gerechten Rich-

                                                            
1570 Conf. I 7, 11 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


373 
 

ters Höllenstrafen verdient haben [], ewige Pein bestimmt sei []“1571, sondern 
die zeitlich nach der Schwere der jeweiligen Sünden abgestufte und begrenzte 
Strafen für angemessener und ausreichend halten. 

Es sind wohl derartige mentale Dispositionen, die hinter dem im März 
des Jahres 415 erfolgten grausamen Mord an der „schönen und geistvollen, 
wissenschaftlich bedeutenden und auch politisch einflußreichen [Philosophin, 
Mathematikerin und Astronomin] Hypatia“1572 vom Museion in Alexandria 
durch fanatisierte Christen steht. Auch dieser Vorgang ist symptomatisch und 
muss in einen größeren Kontext gestellt werden. 

Die Stadt Alexandreia/Alexandria war von Alexander d.Gr. um 332/331 
v.Chr. im westlichen Teil des Nildeltas unmittelbar am Meer gegründet wor-
den, sie war dank ihrer beiden großen Häfen schnell wirtschaftlich erstarkt 
und hatte bald die alte Königsstadt Memphis als Hauptstadt Ägyptens abge-
löst. Gebaut nach dem bekannten hippodamischen Schema mit einem Netz 
rechtwinklig sich kreuzender Straßen1573, verfügte Alexandria über bedeuten-
de Bauwerke, darunter große Tempelanlagen sowie den auf der vorgelagerten 
Insel Pharos errichteten gewaltigen Leuchtturm, eines der sieben antiken 
Weltwunder1574. Unter der Herrschaft von Alexanders Nachfolgern, den Pto-
lemäern, wurde die Stadt zum Zentrum von Wissenschaft und Kunst ausge-
baut. Sie beherbergte in ihrer Blütezeit die mit 900.000 Bänden größte Biblio-
thek der antiken Welt und dazu die Museion genannte zentral wichtige For-
schungsstätte, ebenfalls die bedeutendste der Welt im Hellenismus. 

Von letztgenannter Institution war schon mehrfach die Rede. Im ur-
sprünglichen Sinne bezeichnet der Begriff, der auch dem lat. Wort museum 
und damit den entsprechenden neusprachlichen Wörtern zugrunde liegt, den 
Ort, an dem die Musen (die Mousai) verehrt werden, jene neun Töchter des 
Zeus, die als Schützerinnen von Künsten und Wissenschaften galten, war also 
ein Musenheiligtum; im erweiterten Sinne bezeichnet der Ausdruck die seit Pla-
tons Zeit im Bereich solcher Heiligtümer eingerichteten Stätten des Forschens 
und der Lehre. Sowohl Platons Akademie als auch der aristotelische Peripatos 
hatten ihren Sitz bei solchen Musenheiligtümern. 

Gegründet wurde das Museion von Alexandria ebenso wie die Bibliothek 
von Alexanders Nachfolger in der Herrschaft über Ägypten, seinem ehemali-
                                                            
1571 A.O., XXI 17 – Den Namen des Origines nennt Augustinus selbst in diesem Sinne. 
1572 Praechter 1961, S. 640 
1573 Vgl. dazu oben, Kap. II 2.6.3 
1574 In den romanischen Sprachen ist Pharos, der Standort des Turms, zur Gattungsbezeich-
nung geworden: Franz. ist der Leuchtturm le phare, ital. ist es il faro (span. el faro), und die 
Scheinwerfer am Auto sind die  fari. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


374 
 

gen Leibwächter und General, der unter dem Namen Ptolemaios I. Soter die 
Königsmacht ausübte und der auch den Serapiskult stiftete1575. 

Das Museion von Alexandria war in Hellenismus und Spätantike das 
Zentrum der griechischen Einzelwissenschaften, der schon angesprochenen 
Artes liberales, es war insbesondere die „mathematisch-naturwissenschaftliche 
Forschungsstätte von im Altertum nicht übertroffener Leistungshöhe“1576. Be-
leg dafür ist die Tatsache, dass am Museion „wenigstens zeitweise alle be-
kannten Mathematiker der Zeit [wirkten]: Euklid, Archimedes, Apollonios, 
Diophant, Pappos, Eratosthenes, Ptolemaios“1577. Über Euklid, Archimedes 
und Ptolemaios (Ptolemäus) ist auf Grund ihrer allgemeinen Bekanntheit kein 
Wort zu verlieren; Eratosthenes von Kyrene (um 290-205 v.Chr.) war der „letzte 
(griechische) Universalgelehrte der Antike, Dichter, Philologe, (stoisch beein-
flußter) Philosoph, Historiker und Naturforscher“1578, dem neben anderen be-
deutenden Leistungen erstmals mittels eines raffinierten Verfahrens eine nä-
herungsweise Berechnung des Erdumfangs gelang, und zwar während der 
Zeit seiner Tätigkeit in Alexandria; Apollonios von Perge (um 240-170 v.Chr.) 
wurde mit seiner Schrift Konika (lat. Conica) zum Begründer der bis weit in die 
Neuzeit grundlegend gebliebenen Theorie der Kegelschnitte, Diophant von 
Alexandria (er wirkte um 250 n.Chr.) verfasste eine umfangreiche Arithmetik 
und „gilt als der erste Mathematiker, der sich um einen algebraischen Symbo-
lismus bemüht[e]“1579, und der um 300 n.Chr., also bereits in der Phase des 
Niedergangs der Wissenschaften wirkende Pappos war ein bedeutender Geo-
metriker; er verfasste Kommentare zu den Elementen Euklids und hat mit dem 
nach ihm benannten Pappos-Problem der Geometrie eine Aufgabe hinterlas-
sen, deren Lösung erst Descartes mit seiner Koordinatengeometrie gelang1580. 

Das Museion bot als Forschungsstätte den dahin berufenen Wissenschaft-
lern eine privilegierte Stellung mit optimalen Arbeitsmöglichkeiten. Nicht nur 
war es vorzüglich ausgestattet mit Wohn- und Arbeitsmöglichkeiten, großem 
Speiseraum, Peripatos, Sternwarte und großzügigen Räumen für Bibliothek 
und Apparaturen, die Gelehrten empfingen auch ein festes Gehalt, die sýnta-
xis, genossen Steuerbefreiung und konnten in aller Freiheit forschen. Neben 
Mathematik und Naturwissenschaften (insbesondere Astronomie) wurden 

                                                            
1575 Vgl. zu Ptolemaios (lat. Ptolemäus) I. sowie zu dem gen. Kult oben, Kap. IV 1.  
1576 W.H. Groß: Art. Museion, KP 3, Sp. 1484 
1577 Hein 2012, S. 97 
1578 F. Krafft: Art. Eratosthenes, in: Krafft 2003, S. 139 
1579 Hein, a.O., S. 177 
1580 Zu Pappos vgl. ebenfalls Hein, a.O., S. 180f. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


375 
 

auch philologische Studien betrieben. So wurde die erste Übersetzung des 
hebräischen Alten Testaments in die Koinè, die sog. Septuaginta, hier erarbeitet. 

Die Zeitläufte mit ihren politischen, kriegerischen und ideologischen 
Konflikten ließen aber auch alexandrinische Bibliothek und Museion nicht un-
berührt. Schon im Jahr 48 v.Chr., als Cäsar Alexandria für Rom zu erobern 
suchte und im Zuge der Kriegshandlungen die Hafenanlagen in Brand setzte, 
„brannten Museion und Bibliothek mit ab“1581. Cäsars Günstling Marc Anton 
allerdings „stattete die Bibliothek neu aus, z.T. mit Büchern aus Perga-
mon[!]“1582, wie es wohl seinem überschäumenden „[spät]hellenistischen Le-
bensgefühl“1583 und seiner Passion für Kleopatra entsprach.  

Erneut und diesmal endgültig wurden „die Gebäude des Museion 269/70 
oder 273 [n.Chr.] unter Aurelian zerstört“1584, im Zuge von dessen Kämpfen 
zur Wiederherstellung der Einheit des damals in drei Teile zerfallenen Rei-
ches. Doch wurden die Forschungen und Vorlesungen wahrscheinlich im na-
hen Serapis-Heiligtum, dem Serapeion, fortgesetzt, bis auch dieses im Jahr 389 
n.Chr. zerstört wurde, und zwar durch die inzwischen in die Übermacht ge-
langten Christen, deren Religion seit der Konstantinischen Wende im Jahr 313 
staatlich anerkannt und begünstigt wurde und im Jahr 380 durch Theodosius 
d.Gr. zur offiziellen Religion des Reiches erklärt worden war. Den christlichen 
Führern war die prononciert ‚heidnisch‘ gebliebene Forschungsstätte des Mu-
seion ein Dorn im Auge, wie sich nach meinen Ausführungen über Augustinus 
leicht nachvollziehen lässt; das Serapisheiligtum wurde in der Folge in eine 
Kirche umgewandelt. 

Neben der im Vorhergehenden am Beispiel des Augustinus aufgezeigten 
allgemeinen Gegnerschaft der Christen gegen die forschende Weltzuwen-
dung, die ja auch stets eine Weltbejahung impliziert, soll noch ein spezielles 
Motiv wirksam gewesen sein. Bereits in vorchristlicher Zeit um 290 bis 250 
v.Chr., hatte der bedeutende Arzt Herophilos von Chalkedon am Museion die 
medizinische Forschung begründet. Er soll auch anatomische Sektionen, ja Vi-
visektion, vorgenommen haben, zu welchem Zweck die ptolemäischen Herr-
scher zum Tode verurteilte Gefangene zur Verfügung stellten. Über die Er-
gebnisse seiner Versuche hatten Herophilos und seine Schüler umfangreiche 
Dokumentationen erstellt. Die Christen lehnten nicht nur die grausame Vivi-
sektion, sondern ebenfalls das Sezieren von Leichen ab und suchten die darauf 

                                                            
1581 W. Helck: Art. Alexandreia (1), KP 1, Sp. 244 
1582 Ebd. 
1583 H.G. Gundel: Art. Antonius (9), KP 1, Sp. 412 
1584 W.H. Groß: Art. Museion, KP 3, Sp. 1484 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


376 
 

bezüglichen Aufzeichnungen durch Brandschatzung der Bibliothek zu ver-
nichten1585. 

War somit auch das Ende des Museion als Institution besiegelt, scheinen 
doch die letzten beiden Forscher, deren Namen uns überliefert sind, in eher 
offiziöser Form weiterhin tätig gewesen zu sein. Es sind der Mathematiker 
und Astronom Theon und dessen Tochter Hypatia, deren tragisches Schicksal 
uns hier beschäftigen soll. 

Theon ist als Mathematiker und Astronom weniger durch eigene schöp-
ferische Leistung als durch seine Bearbeitungen und Kommentare zu den 
Werken Euklids und des Ptolemäus bedeutend. Die von ihm mit didaktischer 
Intention erarbeitete Ausgabe von Euklids Elementen hat alle anderen antiken 
Bearbeitungen bis auf eine verdrängt und ist historisch maßgebend geworden. 
Zu Ptolemäus‘ Syntaxis mathematike (Mathematische Zusammenstellung), dem 
sogenannten Almagest, hat Theon einen zum Teil von seiner Tochter Hypatia 
fertig gestellten Kommentar verfasst, der zusammen mit dem älteren Kom-
mentar des Pappos das Corpus der aus der Antike erhaltenen Almagest-Kom-
mentare bildet. 

Wissenschaftlich breiter interessiert als Theon ist aber Hypatia (geb. ca. 
370 n.Chr.). Durch den Vater in die Wissenschaft eingeführt, beginnt sie schon 
jung selbstständig zu forschen und zu lehren, und zwar außer Mathematik 
und Astronomie auch (platonisch inspirierte) Philosophie. Da Gebäude und 
Institution des Museion zerstört sind, führt sie ihre Arbeit wohl mit privater 
Hilfe fort. Man nimmt an, dass „ein christlicher Arbeitgeber [sie] weiter [be-
schäftigte], ohne sie zum Christentum zu zwingen“1586. Jedenfalls zählen auch 
Christen bzw. dem Christentum nahestehende Gebildete zu ihren Hörern, da-
runter Synesios von Kyrene (etwa 370-413 n.Chr.), der (spätere) Bischof von Pto-
lemais, der sich in seinen erhaltenen Briefen voller Verehrung für seine Men-
torin zeigt und sie, rhetorisch überhöht, als „[meine] Mutter, Schwester, Leh-
rerin und vor allem Wohltäterin“1587 bezeichnet. 
                                                            
1585 Vgl. dazu Hausmann 2009, S. 24 – Das kirchliche Verbot der Sezierung von Leichen zu 
Forschungszwecken, das im Mittelalter mangels wissenschaftlichem Interesse ohnehin ge-
genstandslos war, wurde in der Neuzeit reaktiviert. Wer je die alte Universität von Padua mit 
ihrem medizinischen Hörsaal, dem Teatro anatomico, besichtigt hat, wird sich der diesbezüg-
lichen Anekdote erinnern: Der Gebäudeteil mit dem Teatro ist über einem Flüsschen erbaut 
worden, im Hörsaal selbst befindet sich unter dem Seziertisch eine Bodenklappe, die auf den 
Fluss geht. Erfolgte während der Vorlesung eine Kontrolle durch die Inquisition, entsorgte 
man die Leiche auf dem Seziertisch eilig in den Fluss und ersetzte sie durch einen Tierkada-
ver! 
1586 Gombocz 1997, S. 223 
1587 Ebd., S. 224 – Zu Synesios vgl. auch die Bemerkungen unten, Kap. IV 3. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


377 
 

Als Frau und hochintelligente, dazu selbstbewusste akademische Lehre-
rin, als in guten Beziehungen zum römischen Präfekten Orestes stehend und 
als vielleicht auch extravagant auftretende Person von bemerkenswertem Äu-
ßeren kann sie öffentlicher Aufmerksamkeit nicht entgehen, eine Beachtung, 
die unter den ganz andere Werte favorisierenden Religiösen gewiss negativ 
konnotiert war und Antipathien, Ressentiments auslöste. Hinzu kommt, dass 
ihr Wirken in eine Phase fällt, in der das ‚Heidentum‘ zwar ‚besiegt‘ ist, aber 
die Christen Alexandrias unter ihrem Bischof Cyrillus (Amtsinhaber von 412-
444) mit den dortigen Juden um die religiöse Vorherrschaft ringen, ein Macht-
kampf, in dem der Präfekt Orestes zu vermitteln sucht. Es ist überliefert, dass 
Cyrill, der Amtsbruder Augustins, „bei derlei Auseinandersetzungen äußerst 
blindwütig und unter Einsatz ungebildeter, aber kämpferischer Mönchshor-
den vorzugehen pflegte“1588. 

Sei es, dass Hypatia als freie, unabhängige und die Welt mit wachem In-
teresse statt nach der Logik der Macht (bzw. des Himmelreichs) betrachtende 
Frau und akademische Lehrerin, die sich nicht in das von Theologen wie Au-
gustinus konzipierte mentale Schema der Selbstverneinung und eines habitu-
ell gemachten schlechten Gewissens einfügte, die Abneigung ihrer Gegner er-
regte, sei es, dass man ihr unterstellte, bei Orestes den christlichen Interessen 
entgegengearbeitet zu haben, jedenfalls zog sie den Hass der genannten Kreise 
auf sich. Über ihre Ermordung liegt ein erschütternder Bericht des um die Mit-
te des 5. Jahrhunderts tätigen christlichen Rechtsanwalts und frühen Kirchen-
historikers Socrates vor, quasi eines Zeitgenossen des Ereignisses von 415, der 
hier im Zusammenhang zitiert werden soll: 
„In Alexandrien lebte eine Frau namens Hypatia, Tochter des ... Theon. Sie 
hatte einen so hohen Grad an Bildung erreicht, daß sie die Philosophen ihrer 
Zeit weit überragte, die Leitung der ... platonischen Schule innehatte und den 
Studierenden alle philosophischen Lehren darlegte ...[...] Da sie häufig Kontak-
te zu [dem römischen Präfekten] Orestes pflegte, wurde vom Kirchenvolk die 
Verleumdung in Umlauf gebracht, sie verhindere eine Verständigung zwi-
schen dem Bischof und Orestes. Einige Männer von fanatischer Gesinnung 
unter Führung eines Lektors namens Peter lauerten ihr auf, als sie auf dem 
Heimweg war. Sie warfen sie aus dem Wagen und zerrten sie zu einer ... Kir-

                                                            
1588 Ebd. – Die Juden waren übrigens zur Zeit der Entstehung des Christentums „die stärkste 
religiöse Minderheit im Römischen Reich“ (Moeller 1965, S. 39), und sie missionierten eifrig. 
Große Gemeinden, etwa die von Alexandria, „hatten möglicherweise Hunderttausende von 
Mitgliedern“ (ebd.). Das entstehende Christentum, und dies macht die Konflikte verständ-
lich, verdrängte zugleich mit den heidnischen Kulten eben auch das Judentum. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


378 
 

che. Dort entkleideten sie sie vollständig und töteten sie mit Ziegelsteinen. 
Nachdem sie ihren Körper in Stücke gerissen hatten, häuften sie die einzelnen 
Glieder ... auf und verbrannten sie. Dieses Ereignis brachte beträchtliche 
Schande über Cyrill und die Kirche Alexandriens. Denn jenen, die aus dem 
Geiste Christi leben, liegen Morde und Kämpfe und dergleichen völlig 
fern“1589. 

Über die wohl nur tiefen- und massenpsychologisch fassbaren Motive 
solch abscheulicher Grausamkeit soll nicht spekuliert werden; im ersten Teil 
des vorliegenden Kapitels habe ich auf den hier möglicherweise wirksamen 
seelischen Mechanismus hingewiesen. Es mag genügen, das abstoßende Vor-
gehen als extreme Form „irrationaler Gewalt“1590 zu brandmarken und auf die 
noch heute bestehende rechtliche Zulässigkeit der Lapidation in islamischen 
Staaten wie Nigeria, Saudi-Arabien, Sudan u.a. sowie die Bejahung dieser Pra-
xis durch bestimmte islamistische Extremistengruppen hinzuweisen. 

Die wenigen, aber emblematischen Beispiele dürften hinreichend sein, 
um die mit dem Sieg des Christentums sich durchsetzende antiwissenschaftli-
che und partiell antirationale Tendenz zu beglaubigen. In die Zeit der Vernich-
tung der alexandrinischen Forschungseinrichtung, des Museion, fällt auch die 
endgültige Beseitigung eines anderen Symbols griechischer Welt- und Le-
bensbejahung: Im Jahr 392 werden zum letzten Mal in der Antike olympische 
Spiele veranstaltet; lediglich im oströmisch-syrischen Antiocheia „hielten sich 
athletische Wettkämpfe bis ins 6. Jh.“1591. Damit hatten „die christlichen Auto-
ren, [die] immer wieder gegen die Veranstaltung von Spielen [polemisier-
ten]“1592, ein weiteres Ziel erreicht. Fast überflüssig zu sagen, dass im Zuge 
dieser Bemühungen auch die Theater geschlossen werden. Augustinus hatte 
im Rahmen seiner Polytheismus-Kritik auch „die Schauspiele mit ihren Obs-
zönitäten [] zu Ehren der Götter“1593, die „das Heilige in ein Possenspiel ver-
wandeln“1594, sowie „die Komödianten mit ihren schlüpfrigen Künsten“1595 
attackiert. Mit der ohnehin im römischen Reich kaum (noch) existenten Tra-
gödie und der im Theaterbetrieb dominierenden, in der Tat oft zotig-vulgären 
und vom Gehalt her banalen Komödie wird im Namen des gekreuzigten Je-

                                                            
1589 Ebd., S. 225 
1590 Ebd. 
1591 Gehrke/Schneider 2010, S. 441 
1592 Ebd. 
1593 Civ. Dei II 8 
1594 Ebd., VI 7 
1595 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


379 
 

sus, wie ein neuerer Autor feststellt, „auch das Lachen [abgeschafft]“1596. Er-
laubt ist nur noch die Freude der Frommen, profaner Humor wird stigmati-
siert. 

Anfang des 6. Jahrhunderts trifft es dann die, wenn man so sagen will, äl-
teste wissenschaftliche Institution der Antike überhaupt: Im Jahr 529, nach 
über 900jährigem Bestehen, verfügt Kaiser Justinian die Schließung der plato-
nischen Akademie in Athen und nötigt deren letzte Mitglieder ins Exil. Die 
erstmals durch Thales zu Bewusstsein gekommene Idee von Wissenschaft als 
säkularem, umfassendem Ursachenwissens scheint damit definitiv beseitigt, 
das Paradigma scheint liquidiert. 
  

                                                            
1596 A. Hügli: Art. Lächerliche (das). HWPh 5, Sp. 2 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

 
 

 

 

 

 

 

 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


381 
 

3  Ausblick: Umbesetzung – Assimilation – Neuansatz 

Es wäre allerdings ein Verfehlen der Komplexität und der neben den Brüchen 
doch auch zu beobachtenden Momente von Kontinuität des geistesgeschichtli-
chen Prozesses, wollte man die christliche Haltung zur antiken Geistigkeit auf 
das negative Moment der Kritik reduzieren. Perhorresziert die neue Lehre 
auch das Interesse an Naturerkenntnis und profanem Wissen generell und li-
quidiert sie die Institutionen der antiken Kultur und Wissenschaft, so verhält 
sie sich doch in differenzierterer Weise zu der großen, durch den Platonismus 
initiierten idealistischen Richtung antiker Weisheit, der Logosphilosophie. Diese 
wird nicht einfach als ‚heidnische‘ Verirrung abgetan, sondern als eine Art 
Vorbereitung auf das betrachtet, was man mit dem Auftreten von Jesus dem 
Christus in die Welt gekommen sieht. Wie Augustinus die Artes, das griechi-
sche Quadrivium, als Instrument zur Kritik des Manichäismus nutzt, so assimi-
liert die frühe Theologie insgesamt die Logosphilosophie in doktrinaler Absicht. 
Im Zentrum dieses Vorgangs steht dabei eben der erstmals von Heraklit the-
matisierte und dann von Platon breit exponierte Begriff des Logos als der Reali-
tät nicht nur der vernünftigen Rede, sondern im weiteren Sinne der (menschli-
chen) Geistigkeit überhaupt1597. Wie ansatzweise schon bei Heraklit, wird in 
der Folge im stoischen Denken1598 der Begriff des Logos, in ebenfalls metaphy-
sischer Überhöhung zur weltkonstituierenden Macht hypostasiert, zum „akti-
ven Prinzip, das dem Kosmos und den in ihm enthaltenen Seienden ihre Be-
schaffenheit schenkt“1599. Hier knüpft die christliche Theologie an.  
 Durch den jüdisch-griechischen Philosophen Philon von Alexandria, der 
etwa 25 vor bis 50 nach Christus, also zeitgleich mit Jesus von Nazarath selbst 
lebt, wird in einer Verschmelzung von jüdischer Theologie und griechischer 
Philosophie der Logos „bald als oberste Idee [im Sinne Platons], bald als 
oberster Erzengel (Knechte Gottes) dargestellt“1600, also partiell zum transzen-
denten Wesen personalisiert. Mitte des 3. Jahrunderts n.Chr. schließlich deutet 
der Neuplatoniker Plotin (203-269 n.Chr.), der „den stoischen Logos-Begriff in 
eine platonische Metaphysik integriert“1601, die pluralisch aufgefassten logoi als 

                                                            
1597 Vgl. zum Logos bei Platon oben, Kap. III 1.5 
1598 Zu Letzterem vgl. oben, Kap. III 4 
1599 J. Opsomer: Art. Logos, WaPh, S. 259 R 
1600 Art. Philon, PhWb, S. 557 (Zusatz in eckigen Klammern Sk.) 
1601 Opsomer, a.O., S. 260 R 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


382 
 

„seelische Entitäten“1602, ihm sind es „die [platonischen] Ideen auf der Ebene 
der Seele“1603, und zwar als Individualseelen wie als „Weltseele“1604. 
 In der Aneignung und Fortführung derartiger ‚heidnisch‘- bzw. jüdisch-
philosophischer Logos-Spekulation erarbeitet die früheste, noch „primiti-
ve“1605 christliche Theologie der sogenannten Apologeten, deren bedeutendster 
der sich selbst in vollem Sinne als Philosoph verstehende Justin(us) der Märty-
rer (um 110-165 n.Chr.) ist, ab Mitte des 2. Jahrhunderts eine eigene christliche 
Logos-Lehre. Die allgemeinen, von den Apologeten verfolgten Ziele sind ein-
mal die „Polemik gegen den heidnischen Polytheismus“1606, sodann die „Wi-
derlegung der [von römischer Seite] gegen das Christentum erhobenen Vor-
würfe [wie] Atheismus, Staatsverrat [und] widernatürliche Laster“1607, was mit 
dem „Hinweis auf Frömmigkeit und Leben der Christen [sowie] ihre loyale 
Haltung gegen die Obrigkeit“1608 abgewehrt wird, und schließlich ein philoso-
phisch argumentierender „Wahrheitserweis des Christentums“1609. Für diesen fällt 
dem Logos eine prominente Rolle zu, insofern dieser von den Philosophen 
zum Kern und Zentrum des Seins erhobene Begriff als in Jesus Christus ver-
wirklicht und in die Welt getreten interpretiert wird: „Christus allein ist die 
volle Offenbarung des Logos“1610. Von diesem Interpretament aus enthüllt sich 
der Patristik die antike Logos-Lehre als Vorgeschichte ihrer christlichen Ver-
wirklichung. Es bildet sich so die Auffassung, dass „neben der Geschichte Is-
raels gleichsam [in Form platonisierender Logos-Philosophie] ein zweiter 
heilsgeschichtlicher Weg auf das Christentum zu[führt]“1611, so dass dieses 
sozusagen die „<offenbarte Philosophie>“1612 ist und dass Philosophen wie 
Sokrates „insgeheim schon Christen [waren]“1613.  
 Ganz konkret drückt die präsumtive Vorbereitungsfunktion der Philoso-
phie für das Christentum Clemens von Alexandria (ca. 150–210/16 n. Chr.) 
aus, wenn er in den Stromateis feststellt: „Vielleicht wurde die [] Philosophie 

                                                            
1602 Ebd. 
1603 Ebd. 
1604 Ebd. 
1605 Heussi 1960, S. 47 
1606 Ebd., S. 46 
1607 Ebd. 
1608 Ebd. 
1609 Ebd. (Hervorh. Sk.) 
1610 Ebd. 
1611 Moeller 1965, S. 51 (Zusatz Sk.) 
1612 Ebd. 
1613 Ebd. (Hervorh. Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


383 
 

um ihrer selbst willen den Griechen gegeben [gemeint ist: durch Gott]; denn 
auch sie erzog das Griechenvolk für Christus wie das Gesetz die Hebräer“1614. 
Und die Theologie rezipiert weitere Begriffe und Vorstellungen der antiken 
Philosophie. So bestimmen die Vertreter der negativen Theologie, für die die Re-
alität Gottes jede mögliche, stets endliche Bestimmung übersteigt, dessen Na-
tur nur mit negativen Prädikaten, unter anderem mittels des historisch ehr-
würdigen, uns von Anaximander bekannten Merkmals der Grenzenlosigkeit, 
des apeiron1615. Und auf dem Konzil von Nikaia im Jahr 325, das mit der These 
der Göttlichkeit von Jesus Christus das erste große kirchliche Dogma fixiert, 
erfolgt dessen sprachliche Formulierung mit Rückgriff auf den platonisch-
aristotelischen Terminus der ousía, also der Wesenheit (bzw. der Substanz): 
Christi Göttlichkeit wird „mit dem Begriff <gleichwesenhaft> (homooúosis) 
[bezeichnet] – womit ausgedrückt werden sollte, daß Jesus Christus die glei-
che Wesenheit wie Gott besitzt“1616. 
 Wie sich im Einzelfall ‚heidnische‘ Philosophie und christliche Theologie 
personell verschränken können, zeigt das Beispiel des im vorigen Kapitel be-
reits als Schüler der Hypatia erwähnten Synesios von Kyrene (einer griechischen 
Stadt im östlichen Libyen). Der Darstellung Schupps zufolge war Synesios 
„kein Christ, aber mit einer Christin verheiratet“1617. Er „verstand sich [selbst] 
als platonischer Philosoph [und] sah [] seine Philosophie [] nicht als im Gegen-
satz zum Christentum stehend“1618. Trotz dieser Differenz seiner Position zum 
Christentum wurde Synesios, der auch ein Mann der Politik war und einige 
Jahre am Kaiserhof in Konstantinopel tätig gewesen war, im Jahre 410 zum 
Bischof von Ptolemais (Libyen) ernannt. In der solcherart ihm zufallenden Zu-
ständigkeit für die Seelsorge der Gläubigen findet er die für das Verhältnis 
von Philosophie und Christentum, Theologie und Verkündigung exemplari-
sche und geschichtsmächtig gewordene Bestimmung, der zufolge „<ich zu 
Hause freilich philosophiere (philosophôn), außerhalb aber Mythen [das heißt 
wohl: biblische Geschichte bzw. sonstige Vorstellungen überweltlicher Reali-
tät] erzähle (philomythôn)“1619. Denn, so Synesios‘ Begründung, „was kann das 
Volk mit der Philosophie gemeinsam haben? Es ist passend, daß die Wahrheit 
der göttlichen Dinge verborgen ist, das Volk muß auf andere Weise angeregt 

                                                            
1614 A.O., 28, 1; zit. Vorländer 1967, S. 160 (Zusatz Sk.) 
1615 Vgl. Schupp, a.O., S. 46 
1616 Ebd., S. 40 
1617 Ebd., S. 43 
1618 Ebd. 
1619 Epistula 105; PG 66, Sp. 1488A; zit. Schupp, a.O., S. 43 (Zusatz Sk.) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


384 
 

werden“1620. Das ist die Ansicht Platons1621 – und ist kirchliche Praxis, wenn 
nicht bis heute, so doch für Jahrhunderte. 
 Für den hier im Vordergrund stehenden wissenschaftsgeschichtlichen 
Zusammenhang ist entscheidend, dass das frühe Christentum selbst die Kon-
tinuität mit einer speziellen Richtung, nämlich dem idealistischen Strang der 
antiken Wissenschaft (sprich: der Philosophie) sucht und dass sich die christli-
che Rede über das Göttliche, von Anfang an als Theologie, als vernünftige, weil 
dem Logos verpflichtete Rede von Gott, konstituiert, das heißt, dass sie ihr un-
ter einer selbst nicht mehr rationalisierbaren Voraussetzung (vulgo: einem 
Vorurteil) stehendes Sprechen dennoch unter die Forderung des Logos, also 
der Wahrhaftigkeit des Denkens und der gedanklichen Kohärenz stellt, was 
der weiteren Entwicklung den Erhalt der von den antiken Denkern entwickel-
ten intellektuellen Schärfe und Argumentationskultur als den für Wissenschaft 
entscheidenden Dispositionen gesichert haben dürfte. Allerdings werden zu-
gleich Philosophie und Wissenschaft als unabhängiges Denken und freie Suche 
nach der Wahrheit suspendiert und unter die Botmäßigkeit des Glaubens und 
der Theologie gebracht: Für lange Jahrhunderte wird die Theologie, institutio-
nalisiert in der autoritativen Form der Kirche, die Entscheidung über Wahrheit 
und Falschheit von Gedanken monopolisieren. Mit den kirchlichen Dogmen 
nicht konforme Anschauungen werden verfolgt. Die mitunter als diskrimina-
torisch gebrandmarkte Sentenz Philosophia ancilla theologiae hat bis ins hohe 
Mittelalter hinein durchaus ihre Berechtigung: Die Philosophie, insbesondere 
die Logik, wird für die Theologie, für die, wie wir doch sagen müssen, virtuelle 
Wissenschaft von Gott1622, funktionalisiert, und die Theologie ihrerseits wird 
als die religiöse Zusammenhänge in Begriffen explizierende Theorie, als lo-
gosphilosophische Gotteslehre – dergleichen gab es weder im griechisch-
römischen Polytheismus noch im Manichäismus noch in den Mysterienkulten 
– zu einer philosophischen Theologie bzw. christlichen Philosophie und damit 
zur Platzhalterin der Wissenschaftsidee.  
                                                            
1620 Ebd. 
1621 Vgl. Politeia 494 a sowie oben, Kap. III 1.7.3. 
1622 Die Bezeichnung ‚virtuell‘ ist keineswegs abwertend zu verstehen, sie verweist lediglich 
auf die im Glauben implizierte, rational nicht ausweisbare Glaubenswahrheit, die logisch den 
Charakter einer Hypothese hat. Und es ist wohl doch ein Unterschied, ob man, wie Aristote-
les, durch bloßes logisches Folgern, von der Tatsache der Bewegung zur Hypothese eines 
ursprünglichen unbewegt Bewegenden geführt wird oder ob ein geschichtliches Individuum 
wie Jesus als göttlicher Mittler hypothetisiert wird. – Was wir eigentlich sagen, wenn wir 
unbefangen Begriffe wie ‚Theologie‘ und ‚Theologe‘ benutzen, wird deutlich, wenn wir sie 
uns durch Übersetzung verfremden: Dann haben wir die ‚Gotteswissenschaft‘ bzw. den ‚Got-
teserforscher‘ (oder so ähnlich) – in der Tat ein treffender V-Effekt! 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


385 
 

Mit dem kulturellen Sieg des Christentums über die antike Geistigkeit 
wird die Wissenschaft als Erfassen der profanen, das heißt vor allem der Wirk-
lichkeit der Natur in die Latenz geschoben. In der die folgenden Jahrhunderte 
kennzeichnenden Ausbreitung des Christenums über Europa wird im Zeichen des 
Narrativs vom für die sündige Menschheit gestorbenen und ‚von den Toten 
auferstandenen‘ Gottessohn Jesus Christus eine in ihren Dimensionen wahr-
scheinlich einzigartige Revolution der Gesinnung, ein von den Männern der 
Kirche durchaus in diesem Sinn aufgefasster Prozess der ‚Erziehung des Men-
schengeschlechts‘ (Lessing) zum Gottesvolk, zur Civitas Dei, in Gang gesetzt, 
dessen Sprösslinge wir Menschen des Abendlandes samt und sonders sind 
und der wohl erst heute an gewisse, sowohl qualitativ wie quantitativ schwer 
definierbare Grenzen gelangt1623.  
 Als allgemeine anthropologische Voraussetzung des Unternehmens lässt sich 
vielleicht, ohne aufs theologische Glatteis zu geraten, die wesentlich durch 
Augustinus geprägte Überzeugung vom konstitutionellen Unvermögen des 
Menschen zum Guten benennen, die diesen niemals in den Stand der Gerech-
tigkeit gelangen lässt, sondern ihm eine grundsätzliche Bringschuld auferlegt, 
der er nur im demütigen und bedingungslosen Gehorsam einigermaßen ge-
recht werden kann, allerdings, und auch dies ist ein in seiner Bedeutung nicht 
zu überschätzendes Spezifikum der christlichen Religion, ohne jegliche Garan-
tie, dass seine Handlungen den von Gott gesetzten moralischen Forderungen 
eines heiligmäßigen Lebens und bedingungslosen Glaubens genügen. Der 
ethische, die antiken Ansätze überbietende Sinn dieser Erziehung ist, wiede-
rum in aktueller Sprache ausgedrückt, die Sensibilisierung des Menschen für 
die eigene Fehlbarkeit, für seine, wie an früherer Stelle formuliert, Verstri-
ckung in die Subjektivität und die Bildung einer Instanz der Selbstkritik und 
Selbstkontrolle, eines ‚Gewissens‘, aus dem sich in der Folge die mentale Gestalt 
eines autonomen Selbstbewustseins herausringt, in dem die mehrfach zitierte 
Forderung Platons nach einer möglichsten Trennung der Seele vom Leibe ihre 
subtilste Verwirklichung erfährt1624.  
 Das allgemeine Resultat dieser Sensibilisierung ist die unsere Zivilisation 
kennzeichnende schöpferische Unruhe mit ihrem in keiner anderen terrestri-
schen Kultur vorfindlichen Grad an Individualisierung und Formdifferenzen 

                                                            
1623 Zum Thema der Zugehörigkeit der heutigen ‚europäisch geprägten‘ Menschheit zur 
christlichen Kultur verweise ich nochmals auf meine Croce-Interpretation (in: Schönknecht 
2006, S. 182ff.) – Vgl. auch oben, Kap. III 5.3.3. 
1624 Vgl. zur gen. Forderung Platons oben, Kap. II 2.1; zur platonischen Seelenlehre allgemein 
vgl. auch die Kapitel II 6.1; III 1.7.2; IV 2.2.2. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


386 
 

in jedem Sinne, sowohl ökonomisch-soziologisch wie ästhetisch-künstlerisch, 
wissenschaftlich im weitesten Sinne wie auch wissenschaftlich-technisch und 
eben auch philosophisch (Ob es auch extraterrestrische Kulturen, ja überhaupt 
außerirdische Formen von Leben gibt, was durchaus möglich scheint, ist bis 
dato unbekannt und wird sich finden – oder auch nicht). 
 Doch darf nicht versäumt werden, einen kurzen Blick auf kollaterale As-
pekte des genannten Erziehungsprozesses zu werfen. Als im Zusammenhang 
der Darstellung zu Augustinus bereits aufgewiesene pädagogische Mittel wer-
den von der Kirche als zentraler Instanz eingesetzt die Drohung mit dem göttli-
chen Endgericht und den Höllenstrafen für die Verdammten, so wie sie hochmit-
telalterlich Dante (1265-1321) in der Divina Commedia in unüberbietbarer Dras-
tik und Schrecklichkeit vor dem Leser ausbreitet. Es ist eine Aussicht, die die 
Menschen bis zur Aufklärung, also über mehr als ein Jahrtausend, in ihrem 
Bann hält. Angst vor dem Strafgericht ist demnach ein Moment, eine Mitursa-
che der erwähnten christlichen Unruhe, welche lediglich gemildert wird durch 
die Zusage der Gnadenmittel, über die die Kirche als heilsgeschichtliche Ver-
mittlungsinstanz zu verfügen beansprucht. Zur Erbauung und Ermutigung des 
derart vom amor sui, ‚von sich selbst befreiten‘ Gläubigen – und wer nicht 
glaubte, galt von vornherein als verloren, hatte gar keine Chance, aus der 
„massa perditionis, [dem] <Haufen von Verderben>“1625, als den Augustinus 
die Menschheit betrachtet, befreit zu werden – wird die transzendente himm-
lische Sphäre aufs Anmutigste ausgemalt mit den um Gottes Thron herum 
gruppierten Heerscharen der Engel, Märtyrer und Heiligen – wie wir es aus 
den künstlerischen Vergegenwärtigungen vergangener Jahrhunderte kennen.  
 Werden auch durch das Christentum die widervernünftigen und zum 
Teil barbarischen Naturkulte zuerst im Süden und dann im Norden des Kon-
tinents ausgerottet und durch das Evangelium der agápe, der reziproken Liebe 
von Gott und Mensch und Mensch zu Mensch ersetzt, so senkt sich, pronon-
ciert gesprochen, durch die kirchliche Etablierung eines weltlich-
überweltlichen Imperiums eine Art mehrhundertjähriger Umnachtung auf die 
europäische Menschheit, in der das Licht, wie in Platons Höhle, von oben 
kommt, das heißt nur das Jenseits hell erstrahlt. 
 Und doch bilden sich im Verlauf dieser von der neueren Zeit selbstbe-
wusst als Mittelalter apostrophierten Jahrhunderte, im ständigen Spannungs-
verhältnis zwischen dem autoritativen Anspruch der Kirche, Verwalterin der 
Wahrheit und damit Herrin über die Gedanken zu sein, und dem, wie am 
griechischen Ursprung aufgezeigt, seiner Natur nach auf Autonomie und vo-
                                                            
1625 Zit. Moeller 1965, S. 127 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


387 
 

raussetzungsloser Erkenntnis insistierenden Denken, die Bedingungen eines 
erneuten tiefgreifenden historischen Paradigmenwandels heraus. 
 Die von der christlichen Religion dem Menschen beigelegte Vorzugsstel-
lung in der Hierarchie der Geschöpfe – sie ist logisch allein schon durch die 
Exklusivität des menschlichen Gottesbezugs gegeben –, seine Stellung als 
Mandatar Gottes in der geschaffenen Natur und als Gegenstand besonderer 
göttlicher Fürsorge (der Gottessohn ist ja für die Sünden der Menschen ge-
storben), schlägt unter dem Antrieb des Denkens am Ende um in das der 
heidnischen Antike fremde Bewusstsein einer besonderen Würde des Men-
schen als solchen, auf der Ebene der Gattung, und in dessen Selbstermächti-
gung zum souveränen Herrn nicht nur der Welt, sondern auch seiner selbst: 
als „Former und Bildner [s]einer selbst“ hatte, wie zitiert, der Renaissance-
Philosoph Pico della Mirandola den Menschen in seiner Rede über die Würde des 
Menschen definiert1626. Der Mensch wird nun erst ‚selbstbewusst‘ – nicht in 
dem formalen ontologischen Sinne eines Seienden, das um sein eigenes Sein 
weiß, dies liegt in seiner menschlichen Natur –, sondern in dem ethischen Sin-
ne einer historisch neuen, hochschätzenden Selbstbewertung der eigenen Gat-
tung. 
 In solchem Bewusstsein erfolgt im 15./16. Jahrhundert die Zuwendung 
zur und die freie Aneignung der antiken Kultur, ein Unternehmen, das den 
Doppelnamen von Humanismus und Renaissance erhält und das den der Antike 
wie dem Mittelalter fremden Impuls freisetzt zur umfassenden Erschließung 
und praktischen Eroberung der Welt, zunächst noch beschränkt auf den Plane-
ten Erde und die irdische ‚Natur‘. Erst jetzt, da mit der Verwerfung des durch 
die Kirche verteidigten aristotelisch geschlossenen Sphärenkosmos mit der 
zentralen Position einer ruhenden Erde durch Denker wie Nikolaus von Kues, 
Giordano Bruno und, als wirkungsmächtigstem, Nikolaus Kopernikus die Er-
de als in Relation bedeutungsloser kosmischer Körper irgendwo im unermess-
lich weiten Universum erkannt wird, erfährt sich der Mensch als das, was er 
von Anbeginn war, als der opake, sich selbst nicht durchweg transparente, 
aber Helligkeit schaffende Durchleuchter des Seienden. 
 Was geistig eine Ankunft ist, bedeutet praktisch und materiell den Auf-
bruch in jene sich selbst als Neuzeit und Moderne bezeichnende Epoche, in 
der sich auf der Grundlage der sich in der Renaissance vorbereitenden und im 
17. Jahrhundert sich verwirklichenden Naturwissenschaft sowie der durch diese 
hervorgebrachten und sich kontinuierlich im Sinne der aristotelischen Uto-

                                                            
1626 Vgl. oben, Kap. III 5.3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


388 
 

pie1627 vervollkommnenden Technik die vor unseren Augen stattfindende 
Transformation der Erde in eine gemeinsame, die Gattung integrierende und 
in diesem Sinne ‚globale‘ Stätte menschlich-freien Wohnens ereignet. Es ist 
dies ein höchst interessantes, aber mit immer deutlicher hervortretenden Risi-
ken behaftetes Unternehmen experimentellen Charakters, dessen Erfolg kei-
neswegs als garantiert erscheint.  

Doch dies ist Thema eines anderen Diskurses und nicht mehr Gegenstand der 
vorliegenden Schrift. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                            
1627 Vgl. dazu oben, Kap. I 2.3.3.3 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


389 
 

Siglen häufig zitierter Werke 
(Für die vollständigen bibliographischen Angaben vgl. Literaturverzeichnis)   

AA  Kant: Akademieausgabe (folgt Band-Nr.) 
AH  Rapp/Corcilius (Hg.): Aristoteles-Handbuch 
AL  O. Höffe (Hg.): Aristoteles-Lexikon 
An. post. Aristoteles: Analytica posteriora (Zweite Analytik) 
An. pr. Aristoteles: Analytica priora (Erste Analytik) 
AT/NT Altes Testament/Neues Testament 
DK A/B Diels-Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, A- bzw.  

B-Fragmente 
D. L.  Diogenes Laertius: Leben und Meinungen berühmter Philosophen 

(mit Buch und Abschnitt) 
ECW  Ernst Cassirer: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe  

(folgt Band-Nr.) 
EM I/II Melville/Staub: Enzyklopädie des Mittelalters, Bände I/II 
FGrHist F. Jacoby: Die Fragmente griechischer Historiker 
FWG  Fischer Weltgeschichte (folgt Band-Nr.) 
Gen. corr. Aristoteles: Über Werden und Vergehen/ 

De generatione et corruptione 
GdPh IV W.L. Gombocz: Die Philosophie der ausgehenden Antike  

und des frühen Mittelalters (Geschichte der Philosophie IV) 
GdPh VII W. Röd: Die Philosophie der Neuzeit 1 (Geschichte der Philosophie VII) 
GdPh VIII W. Röd: Die Philosophie der Neuzeit 2 (Geschichte der Philosophie VIII) 
GdPh XII Holzhey/Röd: Die Philosophie des ausgehenden 19.  

und des 20. Jahrhunderts 2 (Geschichte der Philosophie XII) 
GM I/II/III Gemelli-Marciano: Die Vorsokratiker, Bände I – III  

(folgen Seite und Nr. des Fragments) 
GMS  Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten   
Grundriss H. Flashar u.a. (Hg.): Grundriss der Geschichte der Philosophie (Der 

Neue Ueberweg). Die Philosophie der Antike (folgt Band-Nr.) 
HLM  Herder Lexikon griechische und römische Mythologie 
HphG Krings (u.a.): Handbuch philosophischer Grundbegriffe 
HWPh J. Ritter (u.a., Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 
Inf. Phil. Zeitschrift Information Philosophie (folgen Heft-Nr. u. Jahrg.) 
KLW Volpi/Nida-Rümelin (Hg.): Lexikon der philosophischen Werke  
KP  Der Kleine Pauly (folgen Band-Nr. und Spalte) 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


390 
 

KrV Kant: Kritik der reinen Vernunft (Der Zusatz A bzw. B vor der Sei-
tenangabe bezieht sich auf die erste bzw. zweite Auflage) 

KU  Kant: Kritik der Urteilskraft 
Mansfeld I/II   
  J. Mansfeld: Die Vorsokratiker, Bände I – II  

(auf die Band-Nr. folgen Seite und Nummer des Fragments) 
MM  Mannsperger/Mannsperger: Homer verstehen 
MS Kant: Die Metaphysik der Sitten. (Der Zusatz A bzw. B vor der Sei-

tenangabe bezieht sich auf die erste bzw. zweite Auflage) 
MTL  Meyers Taschen-Lexikon 
NH Plinius: Naturkunde [Naturalis Historia], mit Angabe der Nummern 

von Buch und Abschnitt 
NO  Bacon: Neues Organon [Novum Organum bzw. Instauratio Magna] 
PhdG  Hegel: Phänomenologie des Geistes 
PhWb Schischkoff: Philosophisches Wörterbuch (Kröner) 
PL  Chr. Schäfer (Hg.): Platon-Lexikon 
PN  Aristoteles: Kleine naturwissenschaftliche Schriften  

[Parva Naturalia] 
PP  Thukydides: Der Peloponnesische Krieg  

[Pólemos ton Peloponnesión] 
Principia Descartes: Die Prinzipien der Philosophie  

(folgen Nr. des Teils und §) 
PSF I/II/III Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen I – III 
Prolegomena Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik 
PWG  Propyläen Weltgeschichte (folgen Band-Nr. und Seite) 
Regulae Descartes: Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft (folgen 

Nr. der Regel und §) 
Rel.Phil. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion  

(folgen Teil [I-III] und Seite) 
S. E.  Sextus Empiricus: Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis  

(folgen Buch und Abschnitt) 
TWA  Hegel: Werke (Theorie Werkausgabe), Bände 1 – 20  
WaPh  Horn/Rapp (Hg.): Wörterbuch der antiken Philosophie 
WdL I/II Hegel: Wissenschaft der Logik 1./2. Teil (folgt Seitenzahl) 
WphB Regenbogen/Meyer (Hg.): Wörterbuch der philosophischen Begriffe 
WphM R. Konersmann (Hg.): Wörterbuch der philosophischen Metaphern 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


391 
 

Technische Hinweise: 

1.  Zur Zitierweise: 
Die antiken Autoren werden nach der in der Forschung eingebürgerten Pagi-
nierung zitiert (für Platon beispielsweise ist dies die Stephanus-
Nummerierung, Abk. ‚St‘). Für die Fragmente der Vorsokratiker bei Diels-
Kranz wird die übliche Zitierweise benutzt: Angabe der Sigle DK, gefolgt von 
der dem jeweiligen Autor zugewiesenen Kapitel-Nummer (z.B. DK 22 für 
Heraklit), es folgt der Kennbuchstabe für griechische (A) bzw. ins Deutsche 
übersetzte (B) Fragmente sowie deren lfd. Nummer (Beispiel: Heraklits kos-
mologisches Hauptfragment wird in der Übersetzung zitiert als DK 22 B 30). 
Bei einer Häufung von Zitaten des gleichen Autors im lfd. Text lasse ich mit-
unter die Sigle DK und die Kap.-Nr. fort. Die bibliographischen Daten für 
Diels-Kranz werden auch angegeben, wenn die Übersetzung eines Fragments 
einer anderen Textausgabe, etwa der von Gemelli-Marciano oder der von 
Mansfeld, entnommen wurde. In der Regel werden auch Name und Werk des 
überliefernden Doxographen genannt. 

Die sonstigen Autoren werden durchweg mit Namen und Erscheinungs-
jahr der benutzten Textausgabe zitiert (was mitunter etwas anachronistisch 
wirken mag); mitunter wird statt des Autornamens der Kurztitel des Werks 
angegeben. Handbücher und Werke der maßgebenden philosophischen Auto-
ren werden meist mit Sigle wiedergegeben.Bei unterschiedlichen Titeln eines 
Autors mit gleichem Erscheinungsjahr wird zwecks Unterscheidbarkeit eine 
Ziffer hinter den Nachweis gesetzt. 

Auf von mir vorgenommene und in eckige Klammern gesetzte Zusätze 
und kursiv gesetzte Hervorhebungen in den Zitaten weise ich in den Nachwei-
sen durch die Angaben Zusatz bzw. Hervorh. sowie mein Kürzel Sk. hin. Bei 
Layout der Zitiervorlage in Spalten bezeichnen ‚Sp.‘ + Ziffer die Spalten-Nr., 
‚L‘ und ‚R‘ ggf. die linke bzw. rechte Spalte. – Die bei biblischen Zitaten übli-
chen Kürzel werden als bekannt vorausgesetzt. 

Da die Arbeit im Ausland verfasst wurde und kein Zugang zu einer 
deutschen Universitätsbibliothek gegeben war, konnten für die Zitate und Zi-
tatnachweise nicht durchweg die Standardwerke zugrunde gelegt werden. 

Bei Querverweisen verzichte ich auf die Angabe des Bandes und der Sei-
te, sondern nenne jeweils Teil und Kapitel meiner Schrift. 

2.  Hinweis zur Schreibung griechischer Wörter und Begriffe: 
Die griech. Wörter werden lateinisch umgeschrieben. Bei Zitaten aus der Se-
kundärliteratur wird die dort verwendete Akzentsetzung übernommen. An-
sonsten verwende ich nur den Akut zur Kennzeichnung des tontragenden 
Vokals (z.B. arché, lógos), verzichte jedoch auf Länge-Zeichen und die Unter-
scheidung von geschlossener oder offener Artikulation. Bei einsilbigen oder 
auf der Stammsilbe betonten zweisilbigen Wörtern (z.B. phýsis) verzichte ich in 
der Regel auf Setzung des Akut.  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


393 
 

Verzeichnis der benutzten Literatur 

Ackeren, M. van (Hg.): Platon verstehen. Darmstadt 2004 
Adorno, Th.W.: Ästhetische Theorie. Frankfurt/M. 1970  
Adorno, Th.W.: Negative Dialektik. Frankfurt/M. 1966 
Adorno, Th.W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben.  

Frankfurt/M. 1964 
Agamben, G.: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt/M. 2003  
Aristophanes: Die Wolken. Stuttgart 1963 
Aristophanes: Die Vögel. Stuttgart 1971 
Aristoteles: Philosophische Schriften, Bd. 1-6. Darmstadt o.J. (1995) 
Aristoteles: Metaphysik (Hg. U. Wolf). Hamburg 52007 
Aristoteles: Lehre vom Schluß oder Erste Analytik (Organon III,  

Hg. H.-G. Zekl). Hamburg 1992 
Aristoteles: Zweite Analytik/Analytica posteriora (Hg. W. Detel).  

Hamburg 2011 
Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. München 1972 
Aristoteles: Politik. Hamburg 1965 
Aristoteles: Physik (gr.-dt.), 2 Bde. Hamburg 1987 
Aristoteles: Über Werden und Vergehen/De generatione et corruptione  

(Hg. Th. Buchheim). Hamburg 2011 
Aristoteles: Vier Bücher über das Himmelsgebäude/ 

Zwei Bücher über Entstehen und Vergehen. Leipzig 1935 
Aristoteles: Vom Himmel. Von der Seele. Von der Dichtkunst (Hg. O. Gigon) 

Zürich 21983 
Aristoteles: Meteorologie/Über die Welt (Übs. u. Hg. H. Strohm).  

Berlin 1984 
Aristoteles: Vier Bücher über die Teile der Tiere/Naturgeschichte der Tiere. 

Berlin o.J. (Langenscheidt) 
Aristoteles: Über die Bewegung der Lebewesen/Über die Fortbewegung  

der Lebewesen (Zoologische Schriften II) Übs. u. Hg. von J. Kollesch. 
Berlin 1985 

Aristoteles: Kleine naturwissenschaftliche Schriften [Parva naturalia]  
Stuttgart 1997 

Augustinus: Die Bekenntnisse (Hg. H.-U. v. Balthasar) Einsiedeln 42002 
Augustinus: Confessiones/Bekenntnisse (Hg. K. Flach/B. Mojsich).  

Stuttgart 2009 
Augustinus: Vom Gottesstaat (De civitate Dei) 2 Bde. München 21985 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


394 
 

Bacon, F.: Neues Organon (lat.-dt., 2 Teilbände, Hg. W. Krohn)  
Hamburg 1999/2009 

Bayertz, K./Gerhard, M./Jaeschke, W. (Hg.): Weltanschauung, Philosophie, 
Naturwissenschaft im 19. Jh. (Bd. 1-3) Hamburg 2007 

Beckett, S.: Auswahl in einem Band. Frankfurt/M. 1967 
Benjamin, W.: Illuminationen. Ausgewählte Schriften. Frankfurt/M. 1977 
Benjamin, W.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen  

Reproduzierbarkeit. Frankfurt/M. 111979 
Berti, E.: In principio era la meraviglia – Le grandi questioni della filosofia  

antica. Roma-Bari 2007 
Biti, V.: Literatur- und Kulturtheorie. Ein Handbuch gegenwärtiger Begriffe.  

Reinbek 2001 
Bloch, E.: Das Prinzip Hoffnung (3 Bde.) Frankfurt/M. 1967 
Blumenberg, H.: Säkularisierung und Selbstbehauptung. Frankfurt/M. 1974 
Blumenberg, H.: Beschreibung des Menschen. Frankfurt/M. 2006 (1) 
Blumenberg, H.: Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie. 
 Frankfurt/M. 2006 (2) 
Bock, W. (Hg.): Gesetz und Gesetzlichkeit in den Wissenschaften.  

Darmstadt 2006 
Böhme, G.: Platons theoretische Philosophie. Darmstadt o.J. (2000) 
Bordt, M.: Platon. Freiburg o.J. 
Bormann, K.: Platon. Freiburg/München 1973 
Boulanger, R.: Die Blauen Führer: Griechenland. Paris 1963 
Brandt, P.: Sehen und Erkennen. Stuttgart 111952 
Brecht, B.: Gesammelte Werke in 20 Bänden. Frankfurt/M. 1967 
Brecht, B.: Leben des Galilei. Frankfurt/M. 1975 
Brentano, F.: Aristoteles‘ Lehre vom Ursprung des menschlichen Geistes.  

Hamburg 1980 
Brentano, F.: Aristoteles und seine Weltanschauung. Darmstadt 1967  
Britting, G. (u.a., Hg.): Lyrik des Abendlands. München 1978 
Bubner, R.: Dialektik und Wissenschaft. Frankfurt/M. 1973 
Büchmann, G.: Geflügelte Worte. Berlin 321972 
Burkert, W.: Die Griechen und der Orient. München 32009 

Cahill, N.: Household and City Organization at Olynthus. Yale University Press 
2002 (Zit. nach: www.stoa.org., 2003) 

Capelle, W. (Hg.): Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenberichte. 
Stuttgart 1968 

Carnabuci, B.: Sizilien.  Köln 32003 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


395 
 

Caesar: Der Gallische Krieg (Übs. V. Stegmann). Stuttgart o.J. 
Caspart, W.: Politische Philosophie eines modernen Idealismus: Ideologiekritik, 

Politikwissenschaft,  Staatsdenken. Frankfurt/M. 2012 
Cassirer, E.: Versuch über den Menschen. Einführung in eine Philosophie der 

Kultur. Frankfurt/M 1990 
Cassirer, E.: Descartes. Lehre – Persönlichkeit – Wirkung. Hamburg 1995 
Cassirer, E.: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft  

der neueren Zeit, 4 Bde. Ges. Werke Hamburger Ausgabe (ECW), Bd. 2-5. 
Hamburg 1999/2000 

Cassirer, E.: Aufsätze und kleine Schriften 1902-1946. Ges. Werke,  
Hamburger Ausgabe (ECW), Bde. 9, 16, 17, 18, 22, 24)  
Hamburg 2001ff. 

Cassirer, E.: Philosophie der symbolischen Formen (3 Bde.) Hamburg 2010 
Cech, B.: Technik in der Antike. Darmstadt, 2010 
Chase, M. (Hg.): Simplicios: On Aristotle Categories 1-4 (Transl. M. Chase) Lon-

don 2003  
Cohen, F.: Die zweite Erschaffung der Welt. Wie die moderne  

Naturwissenschaft entstand. Darmstadt 2010 
Copernicus [Kopernikus], N.: Das neue Weltbild (Übs. u. Hg. H.G. Zekl) 

Hamburg 2006 
Croce, B.: La mia filosofia. Milano 1993 

D’Anna, Giovanni (Hg.): Storia della letteratura greca. Roma 1995 
Dawkins, R.: Der Gotteswahn. Berlin 2007 
Demandt, A.: Philosophie der Geschichte. Köln (u.a.) 2011 
Der Brockhaus multimedial 2009. Mannheim 2009 (CD-Rom,  

Bibliogr. Institut) 
Descartes, R.: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie  

(Hg. L. Gäbe) Hamburg 1960 
Descartes, R.: Von der Methode (Hg. L. Gäbe)  Hamburg 1971 
Descartes, R.: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie, mit den 

sämtlichen Erwiderungen und Einwänden (Hg. A. Buchenau)  
Hamburg 1994 

Descartes, R.: Die Prinzipien der Philosophie (lat.-dt., Übs. u. Hg.  
Chr. Wolters). Hamburg 2005 

Descartes, R.: Regulae ad directionem ingenii/Regeln zur Ausrichtung  
der Erkenntniskraft (lat.-dt., Hg. Springmeyer/Gäbe/Zekl).  
Hamburg 1973  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


396 
 

Diels, H.: Fragmente der Vorsokratiker (Ausg. 1901, Hg. F.-P. Hansen)  
Berlin 2004 (CD-ROM Direktmedia)  

Diels, H./Kranz, W. (Hg.): Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1-3. O.O. 
171974 (Weidmann) 

Diogenes Laertius: Leben und Meinungen berühmter Philosophen.  
Hamburg 21967 

Duden Bd. 12: Zitate und Aussprüche. Mannheim 1993 
Dueck, D.: Geographie in der antiken Welt. Darmstadt 2013  
Duhem, P.: Ziel und Struktur der physikalischen Theorien. Hamburg 1998 

Elsas, Chr.: Religionsgeschichte Europas. Religiöses Leben von der  
Vorgeschichte bis zur Gegenwart. Darmstadt 2002 

Epikur: Briefe, Sprüche, Werkfragmente (gr.-dt., Übs. u. Hg. H.W. Krautz) 
Stuttgart 2007 

Erler, M.: Platon. München 2006 

Faber, K.-G.: Theorie der Geschichtswissenschaft. München 1972 
Ferraris, M.: Manifest des neuen Realismus. Frankfurt/M. 2014 
Feuerbach, L.: Das Wesen der Religion. Köln 1967 
Feyerabend, P.: Naturphilosophie. Frankfurt/M. 2009 
Fischer-Weltgeschichte. Berlin 2004 (CD-ROM Directmedia) 
Förster, E.: Die 25 Jahre der Philosophie. Frankfurt/M. 2012 
Fohrer, E.: Kreta. Erlangen 172007 
von Fritz, K.: Mathematiker und Akusmatiker bei den alten Pythagoreern. 

München 1960 
von Fritz, K.: Grundprobleme der Geschichte der antiken Wissenschaft.  

Berlin/New York 1971 
Fukuyama, F.: Das Ende des Menschen. Darmstadt 2002 

Gabriel, M. (Hg.): Der Neue Realismus. Berlin 22015 
Gadamer, H.-G.: Die Idee des Guten zwischen Platon und Aristoteles.  

Heidelberg 1978 
Gadamer, H.-G.: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik. Tübingen 1990 
Gadamer, H.-G.: Die Philosophie und ihre Geschichte (Beilage zum ‚Neuen 

Ueberweg‘) Basel 1998 
[Galilei, G.]: Le opere di Galileo Galilei. Ristampa della Edizione Nazionale 

(ed. A. Favoro). Firenze 1929-1939 
Galilei, G.: Dialog über die beiden hauptsächlichsten Weltsysteme:  

das ptolemäische und das kopernikanische [Dialogo sopra i due massimi 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


397 
 

sistemi del mondo, tolemaico e copernicano] (Übs. E. Strauss)  
Paderborn o.J. (Voltmedia) 

Galilei, G.: Schriften/Briefe/Dokumente (2 Bde., Hg. A. Mudry)  
Berlin o.J. (1985) 

Gebelein, H.: Alchemie. Kreuzlingen; München 2000 
Geerlings, W.: Augustinus. Freiburg o.J. (Herder) 
Gehlen, A.: Anthropologische Forschung. Reinbek 1961 
Gehrke, H.-J./Schneider, H. (Hg.): Geschichte der Antike.  

Ein Studienbuch. Stuttgart/Weimar 2010 
Gemelli Marciano, M.L.: Die Vorsokratiker. Auswahl der Fragmente und 

Zeugnisse (gr.-lat.-dt., Übersetzung und Erläuterungen von  
M. Laura Gemelli Marciano) Bd. I-III. Düsseldorf 2007 

Gerstner, A.: Neuer Adel. Aristokratische Elitekonzeptionen zwischen  
Jahrhundertwende und Nationalsozialismus. Darmstadt 2008 

Geyer, Chr. (Hg.): Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deutung  
der neuesten Experimente. Frankfurt/M. 2004 

Gigon, O.: Das hellenische Erbe (Propyläen Weltgeschichte, Bd. 3) Berlin 
1999 (CD-ROM, Directmedia) 

Gloy, K.: Die Geschichte des wissenschaftlichen Denkens. München 1995 
Gloy, K.: Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens. München 1996 
Goethe, J.W.: Faust (Hg. E. Trunz). München 1987 
Goethe, J.W.: Gedichte (Hg. E. Trunz) München 1982 
Goethe, J.W.: Wilhelm Meisters Lehrjahre. Berlin/Weimar 1981 
Gombocz, W.L.: Die Philosophie der ausgehenden Antike und des frühen  

Mittelalters (Geschichte der Philosophie, Bd. 4). München 1997 
Grabner-Haider, A./Prenner, K. (Hg.): Religionen und Kulturen der Erde. 

Darmstadt 2004 
Griechische Sozialgeschichte. Quellen zur Vorlesung.  
 www.gnomon.ku-eichstaett.de 
Grondin, J.: Einführung in die Hermeneutik. Darmstadt 2008 
Grundriss der Geschichte der Philosophie (‚Neuer Ueberweg‘). Die Philosophie der 
Antike. 
 Bd. 1: Frühgriechische Philosophie (Hg. H. Flashar/D. Bremer/ 

G. Rechenauer) 2 Halbbände, Basel 2013 
 Bd. 2/1: Sophistik – Sokrates/Sokratik – Mathematik – Medizin  

(Hg. H. Flashar) Basel 1998 
 Bd.3: Ältere Akademie – Aristoteles – Peripatos (Hg. H. Flashar)  

Basel 2004 
Günther, R.: Olympia. Kult und Spiele in der Antike. Darmstadt 2004 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


398 
 

Hadot, P.: Philosophie als Lebensform. Frankfurt/M. 2002 
Haeckel, E.: Die Welträtsel. Stuttgart o.J. (1908) 
Hartmann, N.: Die Erkenntnis im Lichte der Ontologie. Hamburg 1982 
Hauskeller, M.: Alfred North Whitehead zur Einführung. Hamburg 1994 
Hausmann, R.: Die Entdeckung des Lebens. Wege und Irrwege großer  

Forscher. Darmstadt 2009 
Hawking, St.: Giganten des Wissens. Augsburg 2005 
Hegel, G.W.F.: Ästhetik (2 Bde., Hg. Fr. Bassenge). Frankfurt/M. o. J. 

(21955 [1]) 
Hegel, G.W.F.: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften  

im Grundrisse (1830). Frankfurt/M. 1970 (TWA Bd. 8-10) 
Hegel, G.W.F.: Glauben und Wissen (Hg. G. Lasson) Hamburg 1962 
Hegel, G.W.F.: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Hamburg 41955[3] 
Hegel, G.W.F.: Phänomenologie des Geistes. Hamburg 61952 
Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Bd. 1-3 

(TWA Bd. 18-20) Frankfurt 1971 
Hegel, G.W.F.: Vorlesungen über die Philosophie der Religion (2 Bde.,  

Hg. G. Lasson). Hamburg 1966 
Hegel, G.W.F.: Die Vernunft in der Geschichte (Hg. Joh. Hoffmeister). 

Hamburg 51955[2] 
Hegel, G.W.F.: Wissenschaft der Logik (2 Bde., Hg. G. Lasson). Hamburg 

1967/1966 
[Hegel]: Briefe von und an Hegel, Bd. I (Hg. Joh. Hoffmeister)  

Hamburg 31969  
Heidegger, M.: Holzwege. Frankfurt/M. 61980 
Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen 1972 
Heidegger, M.: Die Technik und die Kehre. Pfullingen 41978 
Heidegger, M.: Vorträge und Aufsätze. Stuttgart 92000 
Heidegger, M.: Wegmarken. Frankfurt/M. 1978 
Heilpädagogik – Geschichte: Altertum. www. sonderpaedagogik.de 
Hein, W.: Die Mathematik im Altertum. Von Algebra bis Zinseszins.  

Darmstadt 2012 
Hein, W.: Die Mathematik im Mittelalter. Von Abakus bis Zahlenspiel.  

Darmstadt 2010 
Heisenberg, W: Quantentheorie und Philosophie. Stuttgart 2008 
Heimsoeth, H.: Die sechs großen Themen der abendländischen Metaphysik 

und der Ausgang des Mittelalters. O.O. 41958 (Verlag Kohlhammer) 
Hemleben, J.: Galileo Galilei. Reinbek 1987 
Herder Lexikon:  Griechische und römische Mythologie. Freiburg 41981 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


399 
 

Hermann, Chr./Pauen, M./Schicktanz, S. (Hg.): Bewusstsein. Philosophie, Neu-
rowissenschaften, Ethik. Paderborn 2005 
Herodot: Neun Bücher zur Geschichte. Wiesbaden 2007 
Hesiod: Theogonie (gr.-dt., Übs. u. Hg. O. Schönberger) Stuttgart 2005 
Hesiod: Werke und Tage (gr.-dt., Übs. u. Hg. O. Schönberger)  

Stuttgart 2007 
Heuß, A.: Hellas (Propyläen Weltgeschichte, Bd. 3) 
Heussi, K.: Kompendium der Kirchengeschichte. Tübingen 1960 
Hippolytus von Rom: Widerlegung aller Häresien (Refutatio omnium haeresium). 
Bibliothek der Kirchenväter (http://www.unifr.ch/bkv) 
Hoepfner, W.: Ionien – Brücke zum Orient. Darmstadt 2011  
Höffe, O. (Hg.): Aristoteles-Lexikon. Stuttgart 2005 
Höffe, O.: Aristoteles. München 2006 
Holzhey, H./Röd, W.: Die Philosophie des ausgehenden 19. und des 20. Jahrhun-
derts (Geschichte der Philosophie Bd. XII). München 2004 
Homer: Ilias/Odyssee (Übs. J.H. Voss, Nachwort W.H. Friedrich)  

Stuttgart/Hamburg o.J.  
Homer: Ilias (Übs. u. Nachwort: R. Hampe) Stuttgart 2007 
Homer: Odyssee (Übs. u. Nachwort: R. Hampe) Stuttgart 2007 
Homer: Ilias (Übs. R. Schrott) München 2008 
Horkheimer, M./Adorno, Th. W.: Dialektik der Aufklärung.  

Frankfurt/M. 1978 
Horn, Chr./Rapp, Chr. (Hg.): Wörterbuch der antiken Philosophie.  

München 2002 
Hübner, K.: Die Wahrheit des Mythos. Freiburg 2011 
Husserl, E.: Cartesianische Meditationen. Hamburg 21987 
Husserl, E.: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 

Philosophie (‚Ideen I‘, 1913) Hamburg 2009 
Husserl, E.: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die  

transzendentale Phänomenologie. Hamburg 31996 
Husserl, E.: Logische Untersuchungen. Hamburg 2009 

Information Philosophie (Zeitschrift). Lörrach (C. Moser), lfd. Jahrgänge 

Jacoby, F. (Hg.): Die Fragmente griechischer Historiker. Berlin 1923ff. 
Jahn, B. (Bearb.): Biographische Enzyklopädie deutschsprachiger Philosophen. 

Darmstadt 2001 
Janka, M./Schäfer, Chr.: Platon als Mythologe. Darmstadt 2002 
Jaspers, K.: Chiffren der Transzendenz. München 1970 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


400 
 

Jaspers, K.: Drei Gründer des Philosophierens: Plato – Augustin – Kant. 
München 1967 

Jaspers, K.: Einführung in die Philosophie. München 252003 
Jaspers, K.: Die geistige Situation der Zeit (1931). Berlin 1953 (Slg. Göschen, 

Bd. 1000) 
Jaspers, K.: Nietzsche und das Christentum. München 1952 
Jung, K.M.: Weltgeschichte in einem Griff. Berlin 1979 
Junker, K./Strohwald, S.: Götter als Erfinder – Die Entstehung der Kultur  

in der griechischen Kunst. Darmstadt 2012 

Kanitscheider, B.: Kosmologie – Geschichte und Systematik in philosophischer 
Perspektive. Stuttgart 32002 

Kant, I.: Werke in zwölf Bänden. Frankfurt/M. 1964 – Daraus: 
 Bd. VII/2: Die Metaphysik der Sitten   

Bd. XI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und 
Pädagogik (2 Teilbände) 

Kant, I.: Frühschriften (2 Bde.) Berlin (Ost) 1961 
Kant, I.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1784/85, Hg. Valentiner). 

Stuttgart 1974 
Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft. Hamburg 1976 
Kant, I.: Kritik der Urteilskraft (1799). Hamburg 1990 
Kant, I.: Prolegomena []. Hamburg 2001 
Kather, R.:  Was ist Leben? Philosophische Positionen und Perspektiven.  

Darmstadt 2003  
Kaufmann, W.: Nietzsche. Philosoph – Psychologe – Antichrist.  

Darmstadt 1988 
Kierkegaard, S.: Philosophische Brocken. O.O. 1964 (Rowohlt) 
Kinder, H./Hillgemann, W. (Hg.): dtv-Atlas zur Weltgeschichte (2 Bde.)  

München 111975 
Kirchhoff, J.: Giordano Bruno. Reinbek 1985 
Kobusch, Th. (Hg.): Philosophen des Mittelalters. Darmstadt 2000 
Koyré, A.: Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum.  

Frankfurt/M. 22008 
Krafft, F.: Die bedeutendsten Astronomen. Wiesbaden 2007 
Krafft, F.: Keplers Beitrag zur Himmelsphysik (Physica 10). Weil  

der Stadt 1971 
Krafft, F.: Der Mathematikos und der Physikos. Bemerkungen zu der  

angeblichen Aufgabe, die Phänomene zu retten. In: Krafft, F./ 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


401 
 

Goldammer, K./Wettley, A.: Alte Probleme – Neue Ansätze.  
Wiesbaden 1965 

Krings, H./Baumgartner, H.M./Wild, Chr. (Hg.): Handbuch philosophischer 
Grundbegriffe. München 1973 
Krafft, F.: Mathematik: Struktur- und Erkenntnismittel in Natur und Kunst 

Altgriechenlands. (CD-ROM, Bibliograph. Institut & F.A. Brockhaus 
AG) 2009 

Krafft, F.: Das Selbstverständnis der Physik im Wandel der Zeit.  
Weinheim 1982 

Krafft, F.: Wissenschaft – Mathematik – Technik: Ihre Wechselwirkung in der 
Antike (Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 2/1993, S. 129-149)  
Weinheim 1993 

Krywalski, D.: Knaurs Lexikon der Weltliteratur. München/Zürich 1979 
Kuhn, Th.S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen  

Frankfurt/M. 21976 

Lawrence, M.: Hellenistic Astrology. Internet Encyclopedia of Philosophy, 
2005 (htp://www.iep.utm.edu/astr-hel) 

Leibniz, G.W.: Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie (2 Bde.,  
Hg. E. Cassirer) Hamburg 1966 

Leibniz, G.W.: Monadologie (fr.-dt., Hg. H. Hecht). Stuttgart 2005 
Lelgemann, D.: Die Erfindung der Messkunst. Angewandte Mathematik  

im antiken Griechenland. Darmstadt 2010 
Lévi-Strauss, C.: Das wilde Denken. Frankfurt/M. 1973 
Long, A.A. (Hg.): Handbuch Frühe griechische Philosophie. Stuttgart 2001 
Lübbe, H.: Die Aufdringlichkeit der Geschichte. Graz/Wien/Köln 1989 
Luhmann, N.: Zweckbegriff und Systemrationalität. Frankfurt/M. 1973 
Lukrez: De rerum natura/Welt aus Atomen (Übs./Nachwort K. Büchner) 

Stuttgart 2008 
Lutz, B. (Hg.): Philosophen-Lexikon. Stuttgart 1989 

Mann, G./Heuß, A./Nitzschke, A. (Hg.): Propyläen Weltgeschichte. Eine 
Universalgeschichte, Bd. 3 Berlin 1999 (CD-ROM, Direktmedia) 

Mann, O.: Deutsche Literaturgeschichte. Gütersloh 1964 
Mannsperger, B. u. D.: Homer verstehen. Darmstadt 2006 
Mansfeld, J.: Die Vorsokratiker. Auswahl der Fragmente, Übersetzung und 

Erläuterungen (2 Bde.) Stuttgart 1983/1986 
March, A.: Das neue Denken der modernen Physik. Hamburg 1957 
Marquardt, O.: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt 1973 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


402 
 

Marx, K.: Differenz der Demokritischen und Epikureischen Naturphilosophie 
(Dissertation, 1841) MEW, Erg.-Bd. 1, S. 261ff. 

Matthäus, H.: Der Schatz des Priamos. Mannheim 2009 (CD-ROM,  
Bibliograph. Institut & F.A. Brockhaus AG)  

Melville, G./Staub, M.: Enzyklopädie des Mittelalters. Darmstadt 2008 
Meyer, H.: Systematische Philosophie (3 Bde.) Paderborn 1955ff. 
Meyers Großes Taschenlexikon. Mannheim/Wien/Zürich 31990  
Mittelstraß, J.: Die Rettung der Phänomene. Ursprung und Geschichte eines 

antiken Forschungsprinzips. Berlin 1962 
Mittelstraß, J.: Der philosophische Blick. Berlin 2015 
Moeller, B.: Geschichte des Christentums. Göttingen 1965 
Monod, J.: Zufall und Notwendigkeit. München 81988 
Mueller-Goldingen, Chr.: Dichtung und Philosophie bei den  Griechen.  

Darmstadt 2008 
Musil, R.: Der Mann ohne Eigenschaften. Hamburg 1965 

Nestle, W.: Die Vorsokratiker. Stuttgart, Hamburg o.J. (1956) 
Neugebauer, O.: Zur vorgriechischen Mathematik. 

www.psiquadrat.de/.../neugebauer1931 
Nicolai, R.: Christa Wolf. Kassandra (Interpretation). München 1995 
Nida-Rümelin, J./Özmen, E. (Hg.): Philosophie der Gegenwart  

in Einzeldarstellungen. Stuttgart 32007  
Nietzsche, Fr.: Werke in drei Bänden (Hg. K. Schlechta) Darmstadt 1997 
Nietzsche, Fr.: Sämtliche Briefe. Kritische Studienausgabe. München 1986 
North, J.: Viewegs Geschichte der Astronomie und Kosmologie.  

Wiesbaden 1994 
Noth, M.: Geschichte Israels. Göttingen 61966 

Otto, W.F.: Die Götter Griechenlands. Frankfurt/M. 2013 

Papadogeorgos, G.: Berühmte Männer des antiken Griechenland. Athen 2010 
Parramón, J.M.: Handbuch der Zeichenkunst. Bindlach 1989 
Pascal, B.: Gedanken [Pensées] (Hg. J.-R. Armogathe). Stuttgart 2010 
Paulsen, Th.: Geschichte der griechischen Literatur. Stuttgart 2004 
Perler, D.: René Descartes. München 22006 
Pesce, D.: Introduzione a Epicuro. Roma/Bari 1997 
Petrarca, F.: Dichtungen – Briefe – Schriften (Hg. H.W. Eppelsheimer). 

Frankfurt/M. 1980 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


403 
 

Petrarca, F.: Die Besteigung des Mont Ventoux (lat.-dt., Übs. u. Hg.  
K. Steinmann). Stuttgart 2007 

Pevsner/Fleming/Honour: Lexikon der Weltarchitektur. München 1971 
Physiologus (gr./dt., Übs. u. Hg. O. Schönberger) Stuttgart 2009 
Pico della Mirandola, G.: De hominis dignitate/Über die Würde des  

Menschen (lat.-dt., Übs. u. Hg. G. v.d. Gönna). Stuttgart 2005 
Pieper, A. (Hg.): Philosophische Disziplinen. Leipzig 1998 
Pindar: Oden (Übs. u. Erl. L. Wolde). München 1958 
Pindar: Oden (gr.-dt., Übs. u. Hg. E. Dönt). Stuttgart 2007 
Platon: Sämtliche Dialoge, Bd. 1-6 (Hg. O. Apelt). Hamburg 2004 
Platon: Sämtliche Werke, Bd. 1-6. Hamburg 1966 
Platon: Der Staat (Übs. u. Erl. Apelt/Wilpert/Bormann) Hamburg 1989 
Plinius d. Ä.: Naturkunde, 5 Bde. Darmstadt 2008 
Popper, K. R.: Alles Leben ist Problemlösen. Über Erkenntnis, Geschichte  

und Politik. Darmstadt 1994 
Popper, K.: Logik der Forschung. Tübingen 112005 
Popper, K.: Die Welt des Parmenides. Der Ursprung des europäischen  

Denkens. München 32012  
Praechter Karl (Hg.): Die Philosophie des Altertums (F. Ueberwegs  

Grundriss der Geschichte der Philosophie, Erster Teil)  
Darmstadt 1961 

Pschyrembel Klinisches Wörterbuch 2012. Berlin/Boston 2011 
Pust, H. u. Chr.: Griechenland. Die Hellenistische Welt (Propyläen  

Weltgeschichte, Bd. 3) Berlin 1999  (CD-ROM, Directmedia) 
Putzger, F.W.: Historischer Weltatlas. Berlin 1974 
Putzger Atlas und Chronik zur Weltgeschichte. Berlin 2009 

Rapp, Chr.: Vorsokratiker. München 22007 
Rapp, Chr./Corcilius, K. (Hg.): Aristoteles-Handbuch. Stuttgart 2011 
Regenbogen, A./Meyer, U. (Hg.): Wörterbuch der philosophischen Begriffe. 

Hamburg 2005 
Rescher, N.: Studien zur naturwissenschaftlichen Erkenntnislehre.  

Würzburg 1996 
Richert, F.: Platon und Christus. Darmstadt 2011 
Ricœur, P.: Geschichte und Wahrheit. München 1974 
Ries, W.: Nietzsche. Hannover 1982 
Ritter, J. u.a. (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bde. 1-13.  

Basel 1971ff. 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


404 
 

Rohbeck, J./Nagl-Docekal, H. (Hg.): Geschichtsphilosophie und Kulturkritik. 
Darmstadt 2003   

Rohrmoser, G.: Subjektivität und Verdinglichung. Gütersloh 1961 
Rohrmoser, G.: Stillstand der Dialektik. Grundpositionen expliziter  

und impliziter Marxismuskritik, in: Fetscher (Hg.): Marxismusstudien, 
5. Folge. Tübingen 1968 

Rohrmoser, G.: Das Elend der kritischen Theorie. Freiburg 1970 
Rohrmoser, G.: Emanzipation und Freiheit. München 1970 
Rohrmoser, G.: Nietzsche und das Ende der Emanzipation. Freiburg 1971 
Rohrmoser, G.: Herrschaft und Versöhnung. Freiburg 1972 
Rohrmoser, G.: Die metaphysische Situation der Zeit. Stuttgart 1975 
Rolland, R.: Empedokles von Agrigent. Erlangen 1947 
Ross, W.D. (Hg.): Aristoteles Fragmenta selecta. Oxford 1955 

Sakellarakis, J.u.E.: Kreta/Archanes. Athen 1991 
Sartre, J.P.: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen  

Ontologie. Reinbek 1987 
Sartre, J. P.: Ist der Existentialismus ein Humanismus? (in: 3 Essays)  

Frankfurt/M. 1960 
Schäfer, Ch. (Hg.): Platon-Lexikon. Darmstadt 2007 
Schelling, F.W.J.: Philosophie der Mythologie I/II (Reprint der Ausgabe von 

1856). Darmstadt 1966 
Schiller, Fr.: Dramen. München 1993 
Schiller, Fr.: Gedichte/Erzählungen/Übersetzungen. München 1993 
Schischkoff, G. (Hg.): Philosophisches Wörterbuch. Stuttgart 221991 
Schlatter, Th. et al. (Hg.): Calwer Bibellexikon. Stuttgart 51985 
Schmidt, E.A.: Clinamen. Eine Studie zum dynamischen Atomismus der  

Antike (Schriften der philosophisch-historischen Klasse der  
Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Bd. 42).  
Heidelberg 2007  

Schönknecht, H.-J.: Die Verweigerung der Vernunft. Untersuchungen  
zum Denken von F. Nietzsche, G. Agamben, B. Croce. Norderstedt 2006 

Schönknecht, H.-J.: Benedetto Croce – Annäherung an einen vergessenen  
Philosophen. Genius-Lesestücke 2005, Hefte 2 u. 3 

Schönknecht, H.-J.: Eugenio Garin: Renaissance-Forscher,  
Philosophiehistoriker, undogmatischer Linker.  Genius-Lesestücke 2006,  
Heft 1 

Schönknecht, H.-J.: Auf dem Weg vom Mittelalter zur Neuzeit: Besteigung 
des Mont Ventoux durch den Dichter Francesco Petrarca. Genius- 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


405 
 

Lesestücke 2008, Heft 2 
Schönknecht, H.-J.: Die Wiege der abendländischen Philosophie. Zur  

Entstehung des klassischen Griechentums vor 2500 Jahren. Genius- 
Lesestücke 2009, Heft 2 

Schönknecht, H.-J.: Am Beginn der europäischen Literatur: Der Dichter  
Hesiod – Gestalt des Übergangs. Genius-Lesestücke 2009, Heft 3 

Schönknecht, H.-J.: Alte Weisheit und neues Wissen (Anmerkungen zu  
K. Sumereders Essay Materie=Energie – Energie=Materie) Genius- 
Lesestücke 2011, Heft 2 

Schönknecht, H.-J.: Subversiver Idealismus (Rezension). Genius-Lesestücke 
2012, Heft 2 

Schönknecht, H.-J.: Aufbruch in Ionien – Große Mathematiker, Städteplaner 
und Strategen. Genius-Lesestücke 2013, Heft 3 

Schönknecht, H.-J.: Martin Heidegger und der Nationalsozialismus. Über die kurze 
 politische Verirrung eines großen Denkers. Genius-Lesestücke 2016, Heft 3 
Schröder, Th.: Samos. Erlangen 52010  
Schrott, R.: Homers Heimat. Der Kampf um Troia und seine realen  

Hintergründe. Frankfurt/M. 2010 
Schüler-Duden: Die Mathematik I. Mannheim 1990 
Schüler-Duden: Die Physik. Mannheim 1995 
Schuller, W.: Griechische Geschichte beginnt mit Homer. In: Der Brockhaus 

multimedial 2009. Mannheim 2009 
Schulz, R.: Kleine Geschichte des antiken Griechenland. Stuttgart 2010 
Schulz, W.: Philosophie in der veränderten Welt. Pfullingen 1976 
Schupp, F.: Geschichte der Philosophie im Überblick, Bd. 1-3. Hamburg 2003 
Schurz, G.: Evolution in Natur und Kultur. Eine Einführung in die  

verallgemeinerte Evolutionstheorie. Heidelberg 2011 
Schwab, G.: Sagen des klassischen Altertums (3 Bde.). Frankfurt/M. 1975 
Seeck, G.A. (Hg.): Die Naturphilosophie des Aristoteles. Darmstadt 1975 
Seeck, G.A.: Homer. Stuttgart 2004 
Seidl, H.: Beiträge zu Aristoteles‘ Naturphilosophie. Amsterdam 1995 
Seneca: Vom glückseligen Leben. Auswahl aus seinen Schriften (Hg.  

H. Schmidt) Stuttgart 141978 
Sennett, R.: Fleisch und Stein. Der Körper und die Stadt in der westlichen Zivilisati-
on. Frankfurt/M. 2007 
Severino, E.: La filosofia antica. Milano 1997 
Severino, E.: La filosofia moderna. Milano 2002 
Severino, E.: La filosofia contemporanea. Milano 2001 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


406 
 

Sextus Empiricus: Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis (Hg.  
M. Hossenfelder). Frankfurt/M. 1968 

Siebzehner-Vivanti: Dizionario della Divina Commedia. Milano 1965 
Singh, S.: Big Bang. Der Ursprung des Kosmos und die Erfindung der modernen  

Naturwissenschaften. Darmstadt o.J. (2005) 
Sloterdijk, P./Macho, Th.H. (Hg.): Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und 

Arbeitsbuch der Gnosis von der Spätantike bis zur Gegenwart. O.O.  
[München] 1991 

Sonnabend, H.: Die Grenzen der Welt. Geographische Vorstellungen  
der Antike. Darmstadt 2007 

Sophokles: Tragödien (Antigone/König Ödipus/Ödipus auf Kolonos).  
München 1959 

Spaemann, R.: Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik. Stuttgart 1990 
Sternberger, D.: Panorama oder Ansichten vom 19. Jahrhundert.  

Frankfurt/M. 1974 
Stichmann/Kretzschmar/Stichmann-Marny: Der große Kosmos- 
 Naturführer. Tiere und Pflanzen. Stuttgart 1996ff. 
Stöhr, W.: Lexikon der Völker und Kulturen (3 Bde.) Reinbek 1976 
Störig, H.J.: Kleine Weltgeschichte der Philosophie (2 Bde.)  

Frankfürt/M. 1979 
Stroumsa, G.G.: Das Ende des Opferkults. Die religiösen Mutationen  

der Spätantike. Berlin 2011 
Stuttgarter Erklärungsbibel. Stuttgart 21992 
Sumereder, K: Erweiterter Horizont – Im Labyrinth der Lebensrätsel.  

Norderstedt 2007 

Taschner, M. (Hg.): Das hippodamische System. TU Berlin, Institut für  
Architektur []. 2011 (Internetpublikation) 

Taylor, C.C.W.: Sokrates. Freiburg o.J. (Herder) 
Thukydides: Der Peloponnesische Krieg. Stuttgart 2009 

Vietta, S.: Rationalität. Eine Weltgeschichte. München 2012 
Vollmer, G.: Evolutionäre Erkenntnistheorie. Stuttgart 71998 
Volpi, F./Nida-Rümelin, J. (Hg.): Lexikon der philosophischen Werke.  

Stuttgart 1988 
Vorländer, K.: Philosophie des Mittelalters (Geschichte der Philosophie II. 

Mit Quellentexten) O.O. [Reinbek] 1967 
Vranitzki, P.: Geschichte des Marxismus (2 Bde.) Frankfurt/M. 1972 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


407 
 

Watzlawick, P.: Wie wirklich ist die Wirklichkeit? München/Zürich 1978 
Weischedel, W.: Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer  

philosophischen Theologie im Zeitalter des Nihilismus. Darmstadt 1998 
Weizsäcker, C.F. von: Zeit und Wissen. München 1992 
Weizsäcker, C.F. von: Der Aufbau der Physik. München 42002 
Welsch, W.: Zur geistigen Situation der Zeit – ein Weckruf. Information  

Philosophie 2/2011 
Wetzel, Chr. (Hg.): Belser Stilgeschichte. Studienausgabe in drei Bänden. Stuttgart 

o. J. (1998) 
Wilken, R.L.: Der Geist des frühen Christentums. Darmstadt 2004 
Wilhelm, F. (Hg.): Der Gang der Evolution. Die Geschichte des Kosmos, der 

Erde und des Menschen. München 1987 
Windelband, W./Heimsoeth, H.: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie. 

Tübingen 151957 
Winter, E.: Ketzerschicksale. Berlin 21983 
Wittgenstein, L.: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt/M. 1971 
Wittgenstein, L.: Tractatus logico-philosophicus. Frankfurt/M. 1964 
Wolf, Chr.: Kassandra. Frankfurt/M. 2008 
Wüstehube, A.: Rationalität und Hermeneutik. Würzburg 1998 

Zemb, J.-M.: Aristoteles. Reinbek 1986 
Ziegler, K./Sontheimer, W. (Hg.): Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike  

(5 Bde.). München 1979 
Zoglauer, Th.: Geist und Gehirn. Das Leib-Seele-Problem in der aktuellen  

Diskussion. Göttingen 1998 
Zwack, U.: Bei den Erfindern des Alphabets – Alltag im alten Phönizien 

(Rundfunk-Mskr.) Bayrischer Rundfunk (o.J.) 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


 
 

 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


409 
 

DETAILLIERTES INHALTSVERZEICHNIS 

Band 1 
Vorwort 9 

Teil I:        Zwischen Mythos und Logos: 
Entstehung einer neuen Wissensform 

1 Ein Paradigmawechsel kündigt sich an 13 

2 Historischer Kontext:  
 Ethnogenese – Entstehung der griechischen Identität  23 
2.1 Vorgeschichte und mykenische Epoche 23 
2.2 Dark Ages und Homer 27 
2.3 Genese und innere Problematik der Aristokratie  40 
2.3.1 Dialektik von Herr und Knecht und ihr Reflex in den Epen Homers 41 
2.3.2 Epische Heroisierung und soziale Realität 46 
2.3.3 Kontroverse um die Aristokratie 51 
2.3.3.1 Aristokratische Selbstapotheose 51 
2.3.3.2 Kritik des aristokratischen Prinzips 54 
2.3.3.3 Exkurs: Dissens über die Sklaverei 62 
2.3.3.4 Geschichtlicher Austrag der Adelsproblematik 65 
2.3.4 Freisetzung des Individuums als Voraussetzung der Wissenschaft 71 
2.4 Notiz zur Herausbildung der Polis 79 
2.5 Entwicklung von Fernhandel und Kolonisation 84 
2.5.1 Soziale Not als Motor der Kolonisation 84 
2.5.2 Exkurs: Die Phönizier als Vorläufer und Konkurrenten der Griechen 87 
2.5.3 ‚Wie die Frösche um den Teich‘ 90 

3 Thales von Milet und der Ursprung der Wissenschaft 95 
3.1 Ex oriente lux 95 
3.2 Thales als Mathematiker 97 
3.3 Der Naturforscher 102 
3.3.1 Astronomie 103 
3.3.2 Das Paradigma der ‚natürlichen Ursache‘ 107 
3.4 Thales‘ radikaler Gedanke – Dialektik von Mythos und Logos 118 
3.5 Zwei Anekdoten 126 
3.6 Exkurs: Das Problem der Textquellen 132 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


410 
 

4 Entdecker des ‚Unendlichen‘: Anaximandros von Milet 139 
4.1 Von Thales zu Anaximander 139 
4.2 Anaximanders Lehre – das Problem der Textgrundlage 142 
4.3 Interpretation des apeiron 148 
4.3.1 Ein ‚sperriger‘ Begriff 148 
4.3.2 Diskussion des apeiron durch Aristoteles 158 
4.3.3 Unbestimmtes oder Unendliches? 165 
4.3.4 Zwei Aspekte der Rezeption der Theorie des apeiron 169 
4.4 Der Spruch des Anaximander 171 
4.4.1 Entwurf der Natur 171 
4.4.2 Gesetz der Vergeltung 179 
4.5 Anaximanders Kosmologie 184 
4.5.1 Kosmogonie 184 
4.5.2 Ort und Gestalt der Erde 192 
4.6 Anaximander als wissenschaftlicher Praktiker,  
 Erfinder und Geograph 203 

5 Anaximenes: arché ist die Luft 207 
5.1 Anaximenes‘ Ansatz: Die arché als Element 207 
5.2 Kosmologie und Meteorologie des Anaximenes 212 
5.3 Theologie und Psychologie 220 
5.4 Synthese: Die theoretische Bedeutung der Milesier 227 

6  Mythos – Dichtung – Theorie 235 
6.1 Vorbemerkung 235 
6.2 Anmerkungen zur Entstehung der griechischen Mythologie 236 
6.3 Diskussion um Homer und Hesiod 240 
6.4 Zur Deutung der mythisierenden Erzählungen Homers 245 
6.5 Phantastisches und Alogisches in Ilias und Odyssee 250 
6.6 Xenophanes‘ systematische Kritik des Mythos und Erarbeitung  
 eines wissenschaftskompatiblen Gottesbegriffs 257 
6.6.1 Kritik des religiösen Anthropomorphismus 257 
6.6.2 Vom Vater der Menschen und Götter zum Gott der Philosophen 268 
6.7 Entfaltung der Kritik am Mythos auf breiter Front 276 
6.8 Mythische Religion als Thema der Komödie 288 
6.9 Vorgriff auf Platon:  
 Kritik und theologische Überbietung des Mythos 291 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


411 
 

7 Homers Selbstbehauptung:  
 Realistische und rationale Züge seiner Epen 305 
7.1 Vorüberlegung zum Verhältnis von Praxis und Theorie 305 
7.2 Weltgehalt der homerischen Epen: 310 
7.2.1 Präzise Geographie 310 
7.2.2 Fülle der Realia  315 
7.2.3 Physiologischer Hyperrealismus 319 
7.3 Intelligenz versus Inspiration 324 
7.3.1 Intelligenz und Wissen im mythischen Kontext 324 
7.3.2 Beobachtung, Konzentration auf die Sache, Zweck-Mittel-Relation 332 
7.4 Das vernünftig-humane Element der Epen 338 
7.5 Homers Kult sinnlicher Schönheit und erotischer Liebe 349 
7.6 Exkurs: Platons Entsinnlichung des Schönen 357 
7.7 physis – natura – Natur 360 

8 Eine Gestalt des Übergangs: der Mythopoet Hesiod 365 
8.1 Hesiods Leben und Werk 365 
8.2 Inhalt und Aufbau der Theogonie 369 
8.3 Hesiod als Anreger theoretischer Weltbetrachtung 374 
8.3.1 Die Ursprungskonstellation der Theogonie: Chaos – Gaia – Eros 374 
8.3.2 Chaos: Abgrund des Raums –  
 ein zukunftsträchtiges Konzept Hesiods 379 
8.3.3 Von den Urmächten und Ur-Sachen zu den Ursachen 385 
8.3.4 Hesiod zielt aufs Ganze – Katalogpoesie 388 
8.3.5 Hesiod und Platon 396 
8.3.6 Schluss und Ausblick 403 
 
Anhang:  
Siglen; zitiertechnische Hinweise 405 
Verzeichnis der benutzten Literatur 409 
Detailliertes Inhaltsverzeichnis der drei Bände 425 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


412 
 

Band 2 
Teil II: Entfaltung des theoretischen Weltbezugs 

1 Xenophanes: Naturforschung und Erkenntniskritik 11 
1.1 Vorbemerkung 11 
1.2 Xenophanes‘ Denken im Spiegel der Kritik 12 
1.3 Xenophanes als Naturforscher 19 
1.4 Kontroverse Interpretationen 1: Xenophanes‘ Theorie der Erde 26 
1.4.1 Die ‚Wurzeln‘ der Erde 26 
1.4.2 Wissenschaft als fiction: Karl Poppers Rekonstruktion von  
 Xenophanes‘ Theorie der Erde 32 
1.5 Kontroverse Interpretationen 2: Xenophanes – der erste  
 Erkenntnistheoretiker? 38 
1.5.1 Vorüberlegungen und Textgrundlage 38 
1.5.2 Geschichtlichkeit der Erkenntnis 46 
1.5.3 Xenophanes: Skeptiker oder Dogmatiker? 51 

2 Das Wesen der Welt ist Zahl und Harmonie:  
 Pythagoras und die pythagoreische Schule  63 
2.1 Ein geheimnisumwitterter Meister 63 
2.2 Praktische Rationalität: Entwurf einer Lebensordnung 75 
2.3 Harmonie und Zahl –  
 Grundbegriffe des pythagoreischen Theorieansatzes 81 
2.3.1 Der Begriff der Harmonie– Entlehnung aus dem Mythos 81 
2.3.2 Heiligung der Zahl 87 
2.3.3 Zwischen Zahlenmystik und Mathematik:  
 die musikalischen Harmonien 93 
2.4 Pythagoreer als Begründer der wissenschaftlichen Mathematik 98 
2.4.1 Von der ‚Feldmessung‘ zur mathematischen ‚Geometrie‘ 98 
2.4.2 Exkurs: Pioniere der antiken Mathematik 103 
2.4.3 Mathematik im Spannungsfeld von Arithmetik und Geometrie 105 
2.5 Pythagoreische Astronomie und Kosmologie 108 
2.6 Exkurs: Drei Beispiele angewandter Geometrie  
 im pythagoreischen Umfeld 119 
2.6.1 Der Tunnel des Eupalinos auf Samos 119 
2.6.2 Der Kanon des Polyklet 125 
2.6.2.1 Polyklets Einführung des Kanon-Gedankens in die bildende Kunst 125 
2.6.2.2 Der Kanon als Grundlage bildnerischer Gestaltung 130 
2.6.2.3 Reales und Ideales 136 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


413 
 

2.6.3 Politischer Denker und Urbanist: Hippodamos von Milet 139 
2.6.3.1 Hippodamos als Vordenker politischer Theorie 141 
2.6.3.2 Hippodamos als Begründer der Stadtplanung 150 
2.6.3.3 Die Planung des Piräus 158 

3 Die Entdeckung des <logos>: Heraklit von Ephesos 165 
3.1 Heraklits Aristokratismus 165 
3.2 Panta rheî – Alles fließt 172 
3.3 Pulsschlag des Kosmos 183 
3.4 Der Logos 187 
3.5 Isomorphie 191 
3.6 Scheinwissen und wahre Erkenntnis 196 
3.7 Ein epochales Konzept: physis – Natur 200 
3.7.1 Begriff der physis 200 
3.7.2 Mythendestruktion 206 
3.7.3 Systematisierung von Heraklits Ansatz durch Aristoteles 212 

4 Protowissenschaftlicher Sündenfall? –  
 Die Seins-Spekulation des Parmenides von Elea 217 
4.1 Parmenides im Kontext 217 
4.2 Eine ‚himmlische‘ Fahrt 221 
4.3 Sein – das absolute Ding 227 
4.4 Identität von Denken und Sein? 231 
4.5 Nähere Bestimmungen des parmenideischen Seins 235 
4.6 Seinsmonismus und dualistische Theorie der Natur 238 
4.7 Wirkungsgeschichte 244 
4.8 Nachschrift zu Parmenides 251 

5 Rettung der Phänomene: Die jüngeren Naturphilosophen  253 

6 Mystischer Schwärmer – Naturforscher – Arzt:  
 Empedokles von Agrigent 259 
6.1 Eine charismatische Persönlichkeit 259 
6.2 Zwischen Mythos und Wissenschaft: 
 Die Theorie der Elemente und Grundkräfte 267 
6.3 Orientierung an Parmenides 275 
6.4 Empedokles‘ Theorie des Lebendigen 280 
6.4.1 Eine rudimentäre Biologie 280 
6.4.2 Physiologie 287 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


414 
 

6.4.3 Exkurs: Konstruktion einer biologischen Systematik  
 bei Philolaos von Kroton 294 
6.5 Empedokles‘ bedeutende Wirkungsgeschichte 295 
6.5.1 Methodische Vorüberlegung 295 
6.5.2 Die Lehre von der Körperwärme – Versuch einer Embryologie  
 und ideologisches Lehrstück 296 
6.5.3 Empedokles als Anreger wissenschaftlicher Medizin? 299 
6.5.4 Kosmologische Rezeption der Elementelehre  
 in Antike und Neuzeit 303 
6.5.5 Empedokles als Anreger naturmystischer Theorien 314 
6.5.6 Elementelehre und Chemie 316 

7 Ansätze einer mechanistischen Welterklärung:  
 Anaxagoras von Klazomenai 319 
7.1 Riskante Existenz eines Aufklärers 319 
7.2 Homoiomere – Anaxagoras‘ Physik der Stoffe 325 
7.2.1 Anknüpfung an die Vorgänger 325 
7.2.2 Ein ‚Nest‘ von Widersprüchen? 329 
7.2.3 Gleichteilige – Die Interpretation des Aristoteles 336 
7.3 NOUS – Rationales Prinzip und ‚Gott der Philosophen‘ 339 
7.4 ‚Geist‘ als Motor der Weltmaschine:  
 Die mechanistische Kosmologie des Anaxagoras  
 als weiterer Schritt zum Physikalismus 344 
7.5 Wirkungsgeschichte 350 
7.6 Exkurs: Die Kugelgestalt der Erde –  
 Bedeutendste kosmologische Entdeckung der Antike 355 
7.6.1 Unübersichtlichkeit der Forschungslage 355 
7.6.2 Theoretische Entscheidung durch Platon und Aristoteles 362 

8 Der Atomismus: Höhepunkt und Vollendung  
 des antiken Naturalismus (Leukipp und Demokrit) 373 
8.1 Einleitung 373 
8.2 Atomismus – synthetisch betrachtet 377 
8.3 Exkurs: Reduktionismus als Methode der Wissenschaft 383 
8.4 Eleatischer Entstehungskontext des Atomismus 384 
8.5 Melissos als Stichwortgeber und negative Folie der Atomisten 386 
8.6 Weitere Theoriestücke des atomistischen Prinzips 391 
8.6.1 Primäre und sekundäre Qualitäten 391 
8.6.2 Kontroverse um Gewicht und Bewegungsimpuls 395 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


415 
 

8.6.3 Welt aus Atomen? 402 
8.7 Atomistische Kosmogonie und Kosmologie 408 
8.7.1 Vorbereitende Bemerkungen 408 
8.7.2 Der kosmogonische Prozess 412 
8.7.3 Die weiteren Bestimmungen der atomistischen Kosmologie 416 
8.7.4 Rationaler Gehalt der atomistischen Kosmologie 420 
8.8 Zwischen Dogmatismus und Skeptizismus: 
 Atomistische Erkenntnistheorie 421 
8.8.1 Demokrits erkenntnistheoretische Ambivalenz 421 
8.8.2 Analyse von Wahrnehmungsprozessen 433 

9 Resümee und Ausblick auf Band 3  441 
 
Anhang: 
Siglen; zitiertechnische Hinweise 447 
Verzeichnis der benutzten Literatur 451 
Detailliertes Inhaltsverzeichnis der drei Bände 467 
  

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


416 
 

Band 3 
Teil III: Vollendung und Selbstzersetzung der Theorie 

1 Platon: Entwurf von Transzendenz 11 
1.1 Abschluss ohne Vollendung 11 
1.2 Ein Porträt 13 
1.3 Beredtes Schweigen 19 
1.4 Affinitäten 25 
1.5 Wendung des Denkens zu sich selbst: 
 Platons Begründung der Logik 29 
1.5.1 <lógon dídonai> – Rechenschaft geben 29 
1.5.2 Exkurs: Logisch Elementares (I) 37 
1.5.3 Erschließung der logischen Perspektive in zwei frühen Dialogen 44 
1.5.4 ousía und mégista géne 52 
1.6 Mathematikorientierung und Empirieaversion Platons 64 
1.7 Mythos Idee? 78 
1.7.1 Narratio 78 
1.7.2 Anamnesis 89 
1.7.3 Platonischer Mythos und Wahrheit 95 
1.7.4 Vertrauen in Dialektik 105 

2 Aristoteles: Vollendung der wissenschaftlichen Hexis 
 und Rechtfertigung der Empirie 111 
2.1 Aristoteles‘ Gründlichkeit 111 
2.2 Ein bewegtes Leben und ein immenses Werk 122 
2.3 Exkurs: Logisch Elementares (II) und Logos-Bezug der Wissenschaft 130 
2.4 Elemente aristotelischer Logik 137 
2.4.1 Logik des Konkreten: die Kategorien 137 
2.4.2 Logische Axiome, wissenschaftliche Prinzipien  
 und fehlerhafte Schlüsse 150 
2.5 Exkurs: „... wie ein junges Füllen gegen die Mutter ...“ 159 
2.6 Universelle Vermittlung 167 
2.6.1 Die Idee begrifflicher Vermittlung 167 
2.6.2 Beispiel für Vermittlung: Aristoteles‘ Theorie der Bewegung 173 
2.6.3 Weitere fundamentale Vermittlungsschritte und die Schranke  
 des aristotelischen Wissenschaftsbegriffs 187 

3 Epikur und der Kepos – Krise der wissenschaftlichen Hexis 201 
3.1 Denken an der Epochenschwelle 201 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


417 
 

3.2 Epikurs theoretische Philosophie 209 
3.3 Philosophie der Privatheit 225 
3.4 Philosophie als Selbsttherapie 236 

4 Primat der Ethik über die Physik: Stoizismus 251 

5 Selbstzersetzung der Theorie: Skeptizismus 261 
5.1 Abgesang auf ein Paradigma:  
 Theorie, die nicht mehr Theorie sein will 261 
5.2 Die skeptische Lehre von den Tropen 274 
5.3 Bekämpfung der Philosophie mit ihren eigenen Mitteln  
 und Verwerfung von Naturforschung und Ethik 288 
5.3.1 Unausdrückliche Anknüpfung an Aristoteles 288 
5.3.2 Bestreitung der Möglichkeit eines Wahrheitskriteriums  
 und weiterer wahrheitstheoretischer Bestimmungen 295 
5.3.3 Skeptische Kritik der Naturforschung 309 
5.3.4 Skeptischer Abbau der Philosophie als Lebensform 321 
 

Teil IV: Spätantike Unterdrückung der Idee sachhaltigen Wissens 

1 Flucht ins Irrationale: die Mysterienkulte 333 

2 Verwerfung der wissenschaftlichen curiositas  
 durch das Christentum 345 
2.1 Ein Symptom: der Physiologus 345 
2.2 Ambivalentes Verhältnis zur Wissenschaft: der ‚Kirchenvater‘  
 Augustinus 348 
2.2.1 Die Artes als Wahrheitskriterium 348 
2.2.2 ‚Wissensdurst ist Sünde‘ 365 
2.3 Tragödie der Wissenschaft: der Tod der Hypatia 369 

3 Ausblick: Umbesetzung – Assimilation – Neuansatz 381 
 
Anhang: 
Siglen; zitiertechnische Hinweise 389 
Verzeichnis der benutzten Literatur 393 
Detailliertes Inhaltsverzeichnis der drei Bände 409 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393


https://doi.org/10.5771/9783828866393 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 17:41:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866393

	Cover
	Teil III. Vollendung und Selbstzersetzung der Theorie
	1 Platon: Entwurf von Transzendenz
	1.1 Abschluss ohne Vollendung
	1.2 Ein Porträt
	1.3 Beredtes Schweigen
	1.4 Affinitäten
	1.5 Wendung des Denkens zu sich selbst: Platons Begründung der Logik
	1.5.1 <lógon dídonai> – Rechenschaft geben
	1.5.2 Exkurs: Logisch Elementares (I)
	1.5.3 Erschließung der logischen Perspektive in zwei frühen Dialogen
	1.5.4 ousía und mégista géne

	1.6 Mathematikorientierung und Empirieaversion Platons
	1.7 Mythos Idee ?
	1.7.1 Narratio
	1.7.2 Anamnesis
	1.7.3 Platonischer Mythos und Wahrheit
	1.7.4 Vertrauen in Dialektik


	2 Aristoteles: Vollendung der wissenschaftlichen Hexis und Rechtfertigung der Empirie
	2.1 Aristoteles‘ Gründlichkeit
	2.2 Ein bewegtes Leben und ein immenses Werk
	2.3 Exkurs: Logisch Elementares (II) und Logos-Bezug der Wissenschaft
	2.4 Elemente aristotelischer Logik
	2.4.1 Logik des Konkreten: die Kategorien
	2.4.2 Logische Axiome, wissenschaftliche Prinzipien und fehlerhafte Schlüsse

	2.5 Exkurs: „... wie ein junges Füllen gegen die Mutter ...“
	2.6 Universelle Vermittlung
	2.6.1 Die Idee begrifflicher Vermittlung
	2.6.2 Ein Beispiel für Vermittlung: Aristoteles‘ Theorie der Bewegung
	2.6.3 Weitere fundamentale Vermittlungsschritte und die Schranke des aristotelischen Wissenschaftsbegriffs


	3 Epikur und der Kepos – Krise der wissenschaftlichen Hexis
	3.1 Denken an der Epochenschwelle
	3.2 Epikurs theoretische Philosophie
	3.3 Philosophie der Privatheit
	3.4 Philosophie als Selbsttherapie

	4 Primat der Ethik über die Physik: Stoizismus
	5 Skeptizismus – Selbstzersetzung der Theorie
	5.1 Abgesang auf ein Paradigma: Theorie, die nicht mehr Theorie sein will
	5.2 Die skeptische Lehre von den Tropen
	5.3 Bekämpfung der Philosophie mit ihren eigenen Mitteln und Verwerfung von Naturforschung und Ethik
	5.3.1 Unausdrückliche Anknüpfung an Aristoteles
	5.3.2 Bestreitung der Möglichkeit eines Wahrheitskriteriums und weiterer wahrheitstheoretischer Bestimmungen
	5.3.3 Skeptische Kritik der Naturforschung
	5.3.4 Skeptischer Abbau der Philosophie als Lebensform



	Teil IV. Spätantike Unterdrückung der Idee sachhaltigen Wissens
	1 Flucht ins Irrationale: die Mysterienkulte
	2 Verwerfung der antiken curiositas durch das Christentum
	2.1 Ein Symptom: der Physiologus
	2.2 Ambivalentes Verhältnis zur Wissenschaft: der ‚Kirchenvater‘ Augustinus
	2.2.1 Die Artes als Wahrheitskriterium
	2.2.2 ‚Wissensdurst ist Sünde‘

	2.3 Tragödie der Wissenschaft: der Tod der Hypatia

	3 Ausblick: Umbesetzung – Assimilation – Neuansatz
	Siglen häufig zitierter Werke, zitiertechnische Hinweise
	Verzeichnis der benutzten Literatur
	Detailliertes Inhaltsverzeichnis


