3. Intersexin theologischer
Perspektive

Intersex erweitert das Spektrum biologisch denkbarer, weil lebbarer Ge-
schlechter und stellt damit die Annahme einer starr dichotomen Ge-
schlechterkonfiguration infrage: Gott schuf Menschen nicht nur als
Mann und Frau, die geschlechtliche Morphologie ist weitaus vielge-
staltiger. Eine Theologie — verstanden als Wissenschaft unter Wissen-
schaften — kann nicht an den Erkenntnissen der nicht-theologischen
Wissenschaften vorbei betrieben werden. Sie muss sich den Anfragen,
die das allgemeine Wirklichkeitsverstindnis betreffen, kritisch zuwen-
den,'? und sie muss sich in den Aussagen irritieren lassen, fiir die sie

12 Die Frage, inwieweit sich die Theologie von nicht-theologischen Erkenntnissen
korrigieren lassen muss, erfordert eine wissenschaftstheoretische Verhaltnisbe-
stimmung, die an dieser Stelle unterbleiben soll. Fur das hier vorausgesetzte
Verhdltnis von Theologie und nicht-theologischer Wissenschaft nur so viel: Als
konstitutiv relationales und soziales Wesen findet sich der Mensch immer schon
als zum Handeln befdhigt und gendtigt vor. Das im christlichen Glauben gege-
bene umfassende Wirklichkeitsverstandnis fordert die heilsame Gestaltung aller
dem Menschen immer schon vorgegebenen Grundverhdiltnisse, d.h. des Selbst-,
Welt- und Gottesverhaltnisses. Das mit der Gestaltung dieser Relationen befass-
te verninftige Selbstbewusstsein ist nach christlichem Verstandnis nicht Grund
seiner eigenen Erschlossenheit. Es kann nur die ihm gewahrten Maglichkeiten in
Anspruch nehmen. Im Gottesbezug, d.h. in der Anerkenntnis Gottes als des alles
konstituierenden Schopfungsgrundes finden alle geschopflichen Bezogenheiten
zu ihrer moglichen Hochstgestalt: Die Vernunft erkennt sich als geschopfliche,
nicht durch sich selbst geschaffene, und damit endliche, in ihrer Leistungsfa-
higkeit begrenzte Vernunft. Im Schépfungsrahmen als dem ihr zugestandenen
Gestaltungsraum besitzt die geschopfliche Vernunft in christlicher Perspektive

31

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.

Intersex in theologischer Perspektive

allgemeine, glaubensunabhingige Evidenz beansprucht. Die Theologie

ist deshalb also zunichst zu einer selbstkritischen Priifung ihrer an-

thropologischen Grundannahmen und damit auch der als natiirlich

vorausgesetzten Geschlechterkonfiguration aufgefordert.

Das durch Intersex motivierte Nachdenken iiber Geschlecht zerfillt

in unterschiedliche einzelwissenschaftliche Perspektiven. Es handelt

sich in gewisser Weise um ein essentially contested concept!3. Der Bei-

trag der Theologie im Ringen um ein angemessenes Verstindnis von

Geschlecht kann — wie gerade festgestellt — nicht in einer alternativen

empirischen Fiillung des biologisch-medizinischen Begriffs von Ge-

13

32

andererseits auch Deutungs- und Gestaltungsfreiheit. Die Explikation und Ge-
staltung der immanenten, geschopflichen Bezogenheiten, die ihren Ausdruck in
einer differenzierten sozialen und kulturellen Welt finden, versehen unterschied-
liche wissenschaftliche Disziplinen. Die Frage nach dem Maoglichkeitsgrund des
Relationengefiiges, auf den hin alle Relationen immer transparent sind, ist ein Er-
kenntnisinteresse der Theologie. Ihre Erkenntnisse wirken sich damit freilich auch
auf den Deutungs- und Gestaltungsanspruch aller Relationen aus, nicht jedoch
im Sinne einer theologischen Zensur empirischer Arbeit. Christlich-theologisch
kommt das z.B. in der Frage nach der Bestimmung des Menschen zur Sprache.
Theologie, die nicht exklusiv mit bestimmten (theologischen) Einzelgegenstdn-
den befasst ist, sondern mit der sich aus der Transzendierung des Dass, Warum
und Wohin ergebenden Tiefe oder Qualitét aller Gegenstande, ist in diesem Sin-
ne auch diejenige Wissenschaft, die sich mit dem unser Denken, Wahrnehmen
und Handeln leitenden Orientierungswissen auseinandersetzt. Mit der Geschopf-
lichkeit geht in theologischer Perspektive also nicht nur die Beschrankung der
Vernunft einher, sondern auch die Ermdichtigung der rechtgeleiteten geschdpflichen
Vernunft, den fur sie einsehbaren Strukturen der Wirklichkeit auch auf den Grund
zu gehen. Die RegelmaRigkeiten und Strukturen der geschaffenen Wirklichkeit zu
beschreiben, ist das Erkenntnisinteresse u.a. der Naturwissenschaften. Dass die
z.B.in Form von Naturgesetzen oder anderen Kausalitdten beschreibbaren Pha-
nomene nicht die Bedingung der Maglichkeit ihrer eigenen Verwirklichung sind
— eine Frage, die sich die Naturwissenschaft nicht stellt und mit ihrem metho-
dischen Instrumentarium gar nicht bearbeiten kénnte —, verweist auch auf die
prinzipielle Unabschliebarkeit des naturwissenschaftlichen Forschungsprojekts.
Gallie (1956) benennt damit abstrakte Begriffe, deren Intensionalitat umstrit-
ten ist und um deren Deutungshoheit gerungen wird. Hier wird der Begriff
im Sinne Schwobels verstanden (2012, S. 149): »Essentially contested concepts
confront us with the challenge to reveal the framework within which these
concepts function and to describe their function in different frameworks in or-
der to have a meaningful conversation about disagreements, agreements and
possible convergences in the process of understanding. They open up the pos-
sibility of different understandings to complement or correct one another.«

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

schlecht bestehen — in diesen Aussagen bleibt die Theologie angewiesen
auf die empirisch-naturwissenschaftliche Arbeit zu Geschlecht. Ausge-
hend von der Méglichkeit einer Welt, in der es Biologie gibt!4, kann
theologisch jedoch gefragt werden, wie die in anderer wissenschaft-
licher Perspektive feststellbare und nicht aufzulosende Geschlechter-
Vieldeutigkeit zu interpretieren ist. Gerade die Nichtfeststellbarkeit des
Menschen, die das Individuum vor allen geschlechtlichen Kategori-
sierungsversuchen (Mann und Frau) in den Vordergrund treten lisst,
macht das nicht-theologische Nachdenken iiber Geschlecht transpa-
rent fiir ein weiterfithrendes Fragen: Als theologische Herausforderung
riicke die faktische geschlechtliche Vieldeutigkeit in den Blickpunke.
Geschlechtliche Devianz beruht auf der Setzung eines Bereichs des
Eindeutigen. Nur in Bezug auf einen solchen Bereich des Eindeuti-
gen kann tiberhaupt von Intersex gesprochen werden. Dieses Verhiltnis
zwischen Eindeutigkeit und Vieldeutigkeit, in dem Intersex changiert —
entweder als mogliches individuelles Geschlecht anerkannt und keiner
besonderen Thematisierung bediirftig oder als das aus einer bestimm-
ten Ordnung geschlechtlicher Eindeutigkeit Ausgeschlossene —, soll
theologisch bedacht werden. Ich nihere mich dem Problem anhand
von drei Aspekten von Geschlechtlichkeit. Die Betrachtungsebenen
kénnen voneinander unterschieden werden, bedingen sich jedoch zu-
gleich und kénnen demzufolge nicht voneinander getrennt werden.
Auch wenn der Fokus in den theologischen Unterkapiteln jeweils ein
anderer ist, ist es deshalb nicht moglich, das in den jeweils anderen Teil-
kapiteln Gesagte ganz zuriickzustellen und auszublenden.

In einem ersten Schritt soll mithilfe des Leibbegriffs dargestellt
werden, wie die am Beispiel von Intersex und der biologisch-medizi-
nischen Forschung zutage tretende geschlechtliche Vieldeutigkeit und
Nichteindeutigkeit theologisch zu beurteilen ist. An die faktische letzt-
liche Nichterschlossenheit des Menschen in seiner Leiblichkeit schlief3t
sich die Frage nach der Zwangslaufigkeit einer auf der vermeintlichen
geschlechtlichen Eindeutigkeit errichteten Geschlechterordnung an. Ge-
schlecht tritt in diesem Sinne theologisch in den Fokus als menschlicher

14 Freinach Link (2003, S. 117). Link spricht Uber die »Moglichkeit einer Welt, in der
es Physik gibt, steuert aber eine dhnliche Verhéltnisbestimmung von Theolo-
gie und Naturwissenschaft an.

33

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

Versuch, die Schopfung zu ordnen und zu gestalten, der theologisch
gerade in seiner Ambivalenz bedacht werden muss. In einem zweiten
Schritt soll dieser Zusammenhang im Anschluss an Eilert Herms’ Ver-
stindnis der Schipfungsordnung (2004) bearbeitet werden.

Deutlich wird, dass sich eine heteronormative Engfiihrung bei der
Rede von Geschlecht aus theologischer Perspektive nicht rechtfertigen
lsst, sondern dass diese mehr Flexibilitit zulisst als die Annahme einer
vermeintlich schopfungsgemifien zweigeschlechtlichen Ordnung. Die
christlich-theologische Perspektive legt vielmehr ein nicht-exkludierendes
Verstindnis von Intersex-Phinomenen im Rahmen einer konstitutiv viel-
deutigen, immer nur relativ eindeutigen geschaffenen Wirklichkeit nahe.

Die bedingungslose Forderung nach Eindeutigkeit bedarf der Abgren-
zung eines Bereichs des konstitutiven Auflen. Diese Vereindeutigungslo-
gik, die zum Eindentigkeitszwang werden kann, erscheint in theologischer
Perspektive als hochproblematisch, fordert der christliche Glaube doch
vielmehr anzuerkennen, dass auch Geschlechterordnungen unter einem
letzten Vorbehalt stehen. Der fehlgeleitete, ausschlieflende Umgang mit In-
tersexen nahert sich gleichermafien sowohl aus einem falschen Leibbegrift
als auch aus einem falschen Verstindnis menschlich-sozialer Ordnungsge-
stalten: Der Kampf gegen die eigene Unergriindlichkeit im nicht-lesbaren
Geschlecht des Anderen und die Vergotzung menschlicher Ordnungen
wirken ineinander in dem leid- und todbringenden Zwang zur Eindeu-
tigkeit. In einem dritten Schritt sollen die Ergebnisse des theologischen
Nachdenkens tiber Geschlecht als Selbsterfahrungs- und Ordnungskate-
gorie in diesem Sinne zusammengefiihrt und im Hinblick auf die Folgen,
die sich aus ihrem Missverstindnis ergeben, zugespitzt werden.

3.1 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und das
leibliche Selbsterleben

Der Mensch als leibhaftig relationales Wesen

Der Leibbegriff erscheint als angemessener Ausgangspunkt, um die

Selbsterfahrungsdimension der geschlechtlichen Vieldeutigkeit bzw.

letztlichen Nichteindeutigkeit zu kliren. Im Gegensatz zu substanzia-
listischen Denkfiguren bringt der Leibbegriff die konstitutive und viel-

34

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und das leibliche Selbsterleben

gestaltige » multirelational strukturierte« (Miihling-Schlapkohl, 2004,
S. 260) Lebenswelt bzw. Erfahrungswirklichkeit des Menschen zum
Ausdruck. In der phinomenologischen Tradition und der philoso-
phischen Anthropologie benennt der Leibbegriff eine »Dimension
korperlichen Daseins [...], die nicht in einem objektivistischen oder ma-
terialistischen Korperverstindnis aufgeht, sondern aufs engste mit der
Kategorie der Erfahrung verbunden ist« (Alloa et al., 2012, S. 1).15 In
diesem Verstindnis ist der Leib nicht gegenstindlich zuhanden, son-
dern »immer nur mitgegeben; als Bedingung von Erfahrung [...] nur
miterfahren« (Alloa & Depraz, 2012, S. 12; Husserl, 2008, S. 615). Aus-
gehend von der exzentrischen Positionalitit des Menschen hebt Plessner
die Differenz zwischen Leib und Korper in das Begriffspaar Korper-sein
und Korper-haben (Schiirmann, 2012, S. 217 iiber Plessner, 1975). In
der Unterscheidung driicke sich die doppelte Vermitteltheit leiblicher
Existenz aus, auf jedes Widerfahrnis aktiv und reflexiv reagieren zu kén-
nen. Die konstitutive Exzentrizitit des Menschen unterstreicht zudem,

15 Im Gegensatz zum nicht feststellbaren Leib bezeichnet Kérper fiir Husserl (2008)
die objektiven Aspekte der Leiblichkeit. Die Konstitution des Leibes sowie die
Syntheseleistung, Kérper und Leib »zusammenzuhalten, schreibt er dem in-
tentionalen, reflexiven Bewusstsein zu. Mit der Unterscheidung von Kérper und
Leib gibt Husserl den leibphilosophischen Begriffs-Rahmen fur mehrere Schi-
lergenerationen vor. Das Verstandnis von Leib als letztlich entzogener, aber
jeden Weltbezug stiftenden und als solcher erfahrenen »Handlungs- und Be-
ziehungsmitte« (Kristensen, 2012, S. 25) prazisiert Merleau-Ponty in seiner Rede
vom Korperschema (Merleau-Ponty, 1966, S. 121-127). Das implizite Korpersche-
ma kann verstanden werden als sedimentierte Erfahrung der Persistenz, der
»Standigkeit des Eigenleibes« (S. 114-118), die jedoch begrifflich unter Abse-
hung der konkreten Leiberfahrung nicht feststellbar ist, sondern mehrdeutig
bleibt. Im Kérperbild nimmt das Korperschema eine explizite Form an. »Das
Schemaals Bild ist[...] mein Leib als sichtbarer Leib fiir die Anderen« (Kristensen,
2012, S. 33). Wie ist nun der zwischenleibliche Bereich zu deuten? Im Gegen-
satz zu Merleau-Ponty (1966), der die Zwischenleiblichkeit als Begegnungsraum
begreift, fokussiert Levinas (2008, 1986) die in der Zwischenleiblichkeit erfah-
rene Passivitat, Alteritat (im Selbst) (vgl. auch Bedorf, 2012, S. 68-80) und das
Getrenntsein vom Anderen. Die Entzogenheit des Leibes steigert Henry ins
Transzendentale, wenn bei ihm die Leiblichkeit »Bedingung der Moglichkeit
des empfundenen mundanen Korpers< (Henry, 2000, S. 176), d.h. aller materiel-
len Korper in der Welt ist« (Scheidegger, 2012, S. 104). Die entriickte Leiblichkeit
wird fUr Henry als Konstituens nicht nur meines Leibes, sondern meiner Welt
vor allem in ihrer begrenzenden und begrenzten Widerstandigkeit erfahren
(Scheidegger, 2012, S. 104; Henry, 1965, S. 184).

35

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

dass es ihm unméglich ist, kein Verhilenis zu seinem Kérper und Leib
zu haben, denn dieses ist konstitutiv relational in all seine Lebensvollzii-
ge eingebunden (Schiirmann, 2012, S. 220). Dieses Verstindnis erweist
sich auch fiir eine theologische Entfaltung der im christlichen Glauben
erfahrenen grundlegenden menschlichen Relationalititen als geeignet.

Leiblichkeit beschreibt in theologischer Perspektive die spezifische
Seins- und Selbsterfahrungsweise des Menschen in dem als Schopfung
verstandenen Weltzusammenhang: Leiblich ist der Mensch er selbst als
Geschopf Gottes im Miteinander mit anderen Geschépfen. Der Be-
griff des Leibes fokussiert das natiirliche Substrat dieser konstitutiven
Relationen: der Bezichung des Menschen zu sich selbst, zu seinen Mit-
geschopfen und zum Schépfergott als seinem Moglichkeitsgrund. Der
Leib als Ganzheitsbegriff bezeichnet dabei aber nicht nur den materiel-
len Korper, sondern alle physisch-psychisch-seelischen Prozesse.

Als Mensch bin ich immer mein Leib. Leibhaft erfahre!é ich mein
individuelles Da-Sein in der Welt, meine Individualitit und die Kon-
tinuitit meines Ichs, schliefflich die Freiheit, die Relationen in denen
ich stehe, zu gestalten: Leiblich erfahre ich mich als tiberhaupt erst be-
fihigt zum Handeln im Rahmen des Weltzusammenhangs, in den ich
mich immer schon eingebunden weif3.!”

Der Leib als das Andere meiner selbst

Ich habe einen Korper und biz doch mein Leib,'® d. h. ich erfahre »das
Natiirliche [als] das Andere [m]einer selbst« (Koch, 1978, S. 298).

16 Der hier undim Folgenden vorausgesetzte Begriff »Erfahrung«impliziert gegen-
Uber dem »Erlebnis«, sowohl erfahren zu mdissen als auch Erfahrungen zu machen
(Lange, 2002, S. 305f). »Erfahrung ist eigenstandiger Umgang mit widerfahren-
der Wirklichkeit« (ebd.), setzt also Intentionalitat und Selbstbezlglichkeit voraus.

17 Zum Leib als »Medium menschlicher Freiheit und Abhdngigkeit« vgl. Herms
(1991, S.33-39).

18 Die hier entfaltete Unterscheidung Leib-Sein und Kérper-Haben wurde von
Koch (1978, S. 298-305) Ubernommen, der diesen Gedanken vor allem aus der
Auseinandersetzung mit Husserl, Plessner und Merleau-Ponty gewinnt. Zudem
wird Leib als Ganzheitsbegriff und Korper verwendet, im Gegensatz zu dem,
was vom Leib phanomenal bzw. gegenstandlich wird. Der Leib geht nicht im
Korper — im Sinne menschlicher Korperbegriffe — auf.

36

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und das leibliche Selbsterleben

Besonders in der Differenzerfahrung, » [i]n der Hemmung oder Beein-
trichtigung, in der sich der Korper als etwas widerstindig Storendes
bemerkbar macht« (S.299) oder in der »kontingenten Differenz von
Selbst- und Fremdwahrnehmung« (Ringleben, 2002, S. 219), wird die
eigene Leibhaftigkeit als Korperlichkeit gegenstindlich, z. B. als Bein-
oder Kopfschmerz.

Die Erfahrung des Leibes als des » natiirlich Andere[n], mit dem
ich selbst zugleich identisch bin« (ebd., S.218) und die Notwendigkeit,
ein Verhiltnis dazuzugewinnen, begriindet auch meine spezifische Be-
zichung zu meinen Mitgeschopfen. Erst die Erfahrung der Andersheit
am eigenen Leib ist es, die ein Verstindnis der Andersheit des Anderen
als Anderem ermégliche.!?

» [D]as fiir alle Interaktion beanspruchte Anderssein der Anderen haftet
am je leibgebundenen Eigenerleben und der je leiblich vermittelten Indi-
vidualperspektive auf die gemeinsame Welt. [...] Von der Leiblichkeit des
Jje eigenen, mithin immer selbsttitig-freien Erlebens und Handelns her
bestimmt sich die Verschiedenheit der Individuen bei Gleichheit der Frei-
heit« (Dierken, 2005, S. 492).

Das cigene Andere prifiguriert die Erfahrung des Anderen im und als
Anderen. Das Anderssein des Anderen reflektiert zugleich das am eige-
nen Leib erfahrene Anderssein meiner selbst. Der Andere erinnert in
seiner Andersheit gewissermafien an das Unverstandene, Nichteindeu-
tige meiner selbst.

Die leibhafte Erfahrung von Abhangigkeit, Endlichkeit und
Sterblichkeit

Die Differenzerfahrung in meiner eigenen Leiblichkeit und in dem,
mit dem und durch das leiblich-soziale Gegeniiber ldsst sich in ihrem

19 Diese Aussage will nicht mit entwicklungspsychologischen Modellen zur Her-
ausbildung von Selbst- und Fremdwahrnehmung konkurrieren, sondern darauf
verweisen, dass der Referenzrahmen flr das inhaltliche Verstandnis zwischen-
menschlicher Differenz einen materialen Ankerpunkt in der eigenen, leiblichen
Differenzerfahrung hat.

37

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

Erfahrungscharakter genauer bestimmen als Abhingigkeit, Endlichkeit
und Sterblichkeit (Ringleben, 2002, S. 219): Ich erfahre mich als a6-
hingig, insofern als ich mich in meiner Leiblichkeit nicht hervorbringe,
sondern mich als vorgingig konstituiert und in einem immer schon
auf mich Einfluss nehmenden (sozialen) relationalen Zusammenhang
stehend vorfinde (Herms, 1991, S. 33-39). Ich erlebe mich endlich, in-
sofern als meine Moglichkeiten und meine Fahigkeit, die geschopfliche
Wirklichkeit zu gestalten, begrenzt sind. Darin inbegriffen ist nicht nur
die in Bezug auf unser Thema relevante Einschbarkeit meiner sozialen
Mitwelt in ihrer leiblichen Verfasstheit, sondern auch meiner selbst.
Als Leib bleibe ich mir zeitlebens ein Ritsel. Zu dieser Einsicht fiihrt
auch das Selbsterleben als zeitliches, vergingliches Wesen. Leiblichkeit
verweist in diesem Sinne darauf, dass mein Anfang und mein Ende
aufgehoben sind in einer mir unverfiigbaren, den immanenten Welt-
Zusammenhang tibersteigenden Wirklichkeit.

Ein gelungenes Leibverhiltnis

Die Kérpererfahrung, besonders die Begegnung mit dem unverstande-
nen leibhaften Anderssein meiner selbst in den unterschiedlichen Diffe-
renzerfahrungen, erméglicht es mir und macht es nétig, mich zu meiner
Leiblichkeit zu verhalten. Die medizinisch-technische Unterwerfung
des leiblich Unverstandenen und Anderen sowie ein rein instrumentelles
Verhiltnis, in dem der Kérper als handhabbares Ding betrachtet wird,
konnen als Fehlverhiltnisse zur eigenen Leiblichkeit verstanden werden.
In einem sinnvollen Leibverhiltnis weiche ich dem anders-seienden Leib
nicht aus, sondern erkenne ihn an: Das ist der Fall bei der Bejabung mei-
ner leiblich vermittelten letztlichen Andersheit und Unverfigbarkeit, die
aber »vor dem Abweg der Naturvergdtterung nicht geschiitze« (Koch,
1978, S. 303) ist. Das ist auch der Fall fiir alle Versuche der Gestaltung
des Leibes bis hin zur Kérperbeherrschung. In dieser Perspektive lauft
der Leib jedoch Gefahr, auf ein Medium zur Durchsetzung von Perfeketi-
bilititsfantasien reduziert zu werden (ebd., S. 303). Als christliche Form
des gelungenen Leibverhiltnisses kommt schliefSlich die Aussohnung mit
dem mir leiblich begegnenden Anderssein meiner selbst in den Blick

(ebd., S. 301-305) - das Auf-sich-Nehmen der eigenen Leibhaftigkeit

38

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und das leibliche Selbsterleben

(ebd., S. 305). Damit werden Gestaltungs- und Beherrschungsversuche
nicht obsolet. Die Ausséhnung mit meiner Leiblichkeit, die Anerken-
nung meiner als leibhaft endliches, abhingiges und sterbliches Wesen
bedeutet zunichst, einen realistischen Blick auf meine leibhafte Ver-
fasstheit zu gewinnen. Alle Gestaltungsversuche werden so als in ihrer
Wirkmichtigkeit begrenzte Versuche gewiirdigt. Sie ermoglichen einen
Umgang mit der Fragilitit, Endlichkeit und Unverstindlichkeit des Lei-
bes, vermégen diese jedoch letztlich nicht zu tiberwinden.

Es besteht ein enger Zusammenhang zwischen dem Anerkennen
der cigenen, leiblich erfahrenen Andersheit und der Anerkennung der
Andersheit des Anderen. Diese Einsicht wird noch ausfiihrlicher zur
Sprache kommen.

Exkurs: Das Geschlecht des Auferstehungsleibes

Die leibhafte Erfahrung von Abhingigkeit, Endlichkeit und Sterblichkeir
fuhre tiber die Frage nach dem Moglichkeitsgrund leiblicher Existenz
auch zu der Hoffnung auf deren Uberwindung und Ganzheit. Die in
dieser Fragerichtung gewonnen Einsichten haben wiederum Einfluss
auf die Beurteilung des irdischen Leibesverhiltnisses und -umgangs.

In intensiver Auseinandersetzung mit der neutestamentlichen Ex-
egese und deren Ergebnissen prapariert Ruth Hef8 das Geschlechterbild
des Apostels Paulus aus dessen Gedanken zum Auferstehungsleib.?
Nach paulinischem Verstindnis ist auch der geschlechtliche Kérper
Gegenstand des Vollendungsgeschehens. So gibt sich der Galaterbrief

3,282! schon in seiner Form als » >eschatologische Antithese< zur pro-

20 Vgl. dazu auch Janssen (2001, 2005). Sehr aufschlussreich ist Hel?" (2005,
S.294-302) Zusammenstellung der z.T. sehr unterschiedlichen, sich verandern-
den Versuche, die Frage der Geschlechtlichkeit des Auferstehungsleibes zu
kldren. Besprochen wird der Ansatz des Thomas-Evangeliums von Hieronymus,
Aquinus, Schleiermacher und Barth. Besonders Schleiermacher zeichnet sich
durch eine »programmatisch unbestimmte Schwebe« (S. 298) in dieser Frage
aus, die ihm einen Umgang mit den Geschlechterkategorien jenseits von Be-
liebigkeit und Festgestelltheit ermdglicht.

21 »Hierist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist nicht
Mann noch Frau; denn ihr seid allesamt einer in Christus Jesus« (Galaterbrief
3,28; diese und die folgenden Ubersetzungen nach Luther [1984]).

39

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

tologischen Fundierung der Geschlechterdifferenz innerhalb der ersten
Schépfungserzihlung« (Hef, 2005, S. 310) zu erkennen. Von der es-
chatologischen, transformativen Vollendung der Schopfung als Ganzer
ist der Mensch in seiner Geschlechtlichkeit nicht ausgenommen. »Die
Identitit der neuen Kreatur weiff sich [...] in einen geistlichen Frei-
heitsraum hineingestellt, in dem das (geschlechtlich) Andere im Lichte
des Kreuzes [...] fortan anders zur Geltung kommen kann - als entdua-
lisiertes und antihierarchisches >Mit-ein-ander< der Kinder Gottes«
(ebd., S.312). Diesen negativen Bezug zur Geschlechtlichkeit (und der
Ehe als sexuierter, d.h. vergeschlechtlichter Sozialform) unterstreicht
auch das Markusevangelium 12,25 mit der Fokussierung eines Endes
geschlechtlicher Fortpflanzung (ebd., S.312).

Und auch dort, wo sie nicht explizit auf die Geschlechtlichkeit
abheben, geben die paulinischen Aussagen doch Auskunft iiber das
»Wie der eschatischen Transformation des Geschlechts(leibes), ihre[r]
Richtung und Gestalt« (ebd., S. 313). So zeigt sich im 1. Korinther-
brief'13,9—122 die eschatologische Vollendung als » Aufdeckungs- und
Klarungsereignis «, mit dem die diesseitige menschliche Selbsterkennt-
nis — zu der man wohl das Gewahrsein der eigenen Geschlechtlichkeit
als Aspeke der Leiblichkeit wird dazurechnen miissen — zugleich unter
den Vorbehalt der zukiinftigen Vollendung gestellt wird (ebd., S. 314).
Der 1. Johannesbrief 3,2?% klirt die Spannung zwischen eschatologi-
scher Transformation und Kontinuitit in gleicher Weise, wenn gesagt
wird, dass »die endzeitliche Verwandlung von Menschen [...] nicht

22 »Wenn sie von den Toten auferstehen werden, so werden sie weder heiraten
noch sich heiraten lassen, sondern sie sind wie die Engel im Himmel« (Markus-
evangelium 12,25).

23 »Denn unser Wissen ist Stlckwerk, und unser prophetisches Reden ist Stiick-
werk. Wenn aber kommen wird das Vollkommene, so wird das Stickwerk
aufhoren. Als ich ein Kind war, da redete ich wie ein Kind und dachte wie ein
Kind und war klug wie ein Kind; als ich aber ein Mann wurde, tat ich ab, was
kindlich war. Wir sehen jetzt durch einen Spiegel ein dunkles Bild; dann aber
von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenn ich stlickweise, dann aber werde ich
erkennen, wie ich erkannt bin« (1. Korintherbrief 13,9-12).

24 »Meine Lieben, wir sind schon Gottes Kinder; es ist aber noch nicht offenbar ge-
worden, was wir sein werden. Wir wissen aber: wenn es offenbar wird, werden
wir ihm gleich sein; denn wir werden ihn sehen, wie er ist« (1. Johannesbrief
32).

40

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und das leibliche Selbsterleben

deren Identitit [korrumpiert], sondern [...] vielmehr ihre vormals frag-
mentarische Gestalt allererst authentisch zur Geltung [bringt] « (ebd.,
S. 315). Der 1. Korintherbrief 15,35-49% schliefllich antwortet auf
die Frage, mit welchem Leib wir auferstehen werden. Die Passage
hebt auf die leiblich vermittelte Kontinuitit ab, betont aber mit der
Unterscheidung von soma psychikon und soma pneumatikon zugleich
die transformative Radikalitit der neuschépferischen (ebd., S. 317)
Totenauferweckung (1. Korintherbrief 15,42-45): Die irdische Vielge-
staltigkeit der (Geschlechts-)Leiber (1. Korintherbrief 15,38-41) geht
iiber in die »eschatische Pluralitit der Geschlechtsleiber und -identiti-

ten« (ebd., S. 316) (1. Korintherbrief 15,46-49).

Zwischenfazit

Gezeigt wurde: Die biologisch-medizinisch zu konstatierende fakti-
sche geschlechtliche Vielgestaltigkeit und Vieldeutigkeit kann theolo-

25 »Es kénnte aber jemand fragen: Wie werden die Toten auferstehen, und mit
was flr einem Leib werden sie kommen? Du Narr: Was du sast, wird nicht le-
bendig, wenn es nicht stirbt. Und was du sdst, ist ja nicht der Leib, der werden
soll, sondern ein bloRes Korn, sei es von Weizen oder etwas anderem. Gott aber
gibt ihm einen Leib, wie er will, einem jeden Samen seinen eigenen Leib. Nicht
alles Fleisch ist das gleiche Fleisch, sondern ein anderes Fleisch haben die Men-
schen, ein anderes das Vieh, ein anderes die Vogel, ein anderes die Fische. Und
es gibt himmlische Korper und irdische Korper; aber eine andere Herrlichkeit
haben die himmlischen und eine andere die irdischen. Einen andern Glanz hat
die Sonne, einen andern Glanz hat der Mond, einen andern Glanz haben die
Sterne; denn ein Stern unterscheidet sich vom andern durch seinen Glanz. So
auch die Auferstehung der Toten. Es wird gesat verweslich. Es wird gesat in
Niedrigkeit und wird auferstehen in Herrlichkeit. Es wird gesat in Armseligkeit
und wird auferstehen in Kraft. Es wird gesat ein naturlicher Leib und wird aufer-
stehen ein geistlicher Leib. Gibt es einen naturlichen Leib, so gibt es auch einen
geistlichen Leib. Wie geschrieben steht: Der erste Mensch, Adam, swurde zu ei-
nem lebendigen Wesen, und der letzte Adam zum Geist, der lebendig macht.
Aber der geistliche Leib ist nicht der erste sondern der naturliche; danach der
geistliche. Der erste Mensch ist von der Erde und irdisch; der zweite Mensch
ist vom Himmel. Wie der irdische ist, so sind auch die irdischen; und wie der
himmlische ist, so sind auch die himmlischen. Und wie wir getragen haben das
Bild des irdischen, so werden wir auch tragen das Bild des himmlischen« (1. Ko-
rintherbrief 15,35-49).

41

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

gisch gewtirdigt werden. Der Vorbehaltscharakter von Korperbildern
und die letztliche Nichteindeutigkeit des Menschen erfahren in der
christlich-theologischen Entfaltung der menschlich-leibhaften Exis-
tenzweise durchaus eine Begriindung. Die letztliche Nichteindeutig-
keit ist jedem Menschen in seiner leibhaften Grundverfassung eigen
und kann nicht auf den Bereich des Geschlechtlichen beschrinkt
werden. Sie kann auch nicht auf den Bereich von Phinomenen ge-
schlechtlicher Nichteindeutigkeit beschrinkt werden, da das Unver-
standene eben nicht an der Geschlechtlichkeit (als Kérperbild oder
einem Aspekt der Leiblichkeit) haftet, sondern an der Leiblichkeit
als Ganzer bzw. als Grundstruktur der menschlichen Existenz. Diese
Einsicht hat Folgen fiir grundlegende anthropologische Bestimmun-
gen: Mehr als das jeweilige Geschlecht treten aus christlicher Sicht die
konstitutive Relationalitit und die individuelle, nicht binir-kategori-
sierbare Leiblichkeit in den Blickpunkt. Anders gesagt: Mit der aus
dem christlichen Leibverstindnis gewonnenen Flexibilitdt im Umgang
mit menschlicher Geschlechtlichkeit fiir die Bestimmung von Identi-
tit kann Intersex als mogliches, individuelles Geschlecht anerkannt
werden.

Der Leib ist das Medium, das den relationalen Weltbezug herstelle
und in diesem Zusammenhang iiberhaupt erst menschliche Handlungs-
fihigkeit gewihrleistet. Leiblich erfihre sich der Mensch als unverfiig-
bar. Leiblich begegnet er sich selbst in seiner Widerstindigkeit und
Differenz. Leiblich ist der Mensch immer anders, als er sich sehen
und annehmen kann - auch in seiner individuellen Geschlechtlich-
keit. Das angemessene Verhilenis eines Menschen zu seiner Leiblichkeit
kann als Aussohnung bezeichnet werden. Aussdhnung beschreibt dabei
ein Verhaltnis jenseits blofer Bejahung und Unterwerfung der eige-
nen und fremden leiblichen Andersheit; es verweist auf die leibliche
und leiblich vermittelte Gestaltbarkeit und Beherrschbarkeit innerhalb
des vorgegebenen (geschopflichen) Méglichkeitsrahmens und wider-
spricht damit sowohl den Perfektibilititsprogrammen als auch aske-
tischer Leibverachtung. Christlich-theologisch kann die Leiblichkeit
eingezeichnet werden in einen umfassenderen (heils-)geschichtlichen
Horizont, durch den immer auch die Bedingung seiner Moglichkeit
und die eschatologische Uberwindung der leiblich vermittelten Be-
schrinktheiten mit bedacht werden.

42

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Eindeutigkeit zwischen geordneter und zu ordnender Schopfung

Die Vehemenz, mit der die frithen Christ_innen die leibliche Auf-
erstehung verteidigt haben, ist » die entschiedene Betonung des ewigen
Wertes, den die individuelle Person in ihrer Einmaligkeit darstellt. Die
Individualitit einer Person spricht sich in jeder Zelle ihres Leibes aus,
vor allem in ihrem Antlitz« (Tillich, 1984, S. 466). Personsein, In-
dividualitit sowie deren Kontinuitit durch den Tod hindurch haften
jedoch nicht an einer bestimmten Korperzelle, an einem Leibausschnitt
oder Kérperbild. Sie stiitzen sich auf die leiblich erfahrene Gortesbezie-
hung. Der Begriff des Leibes umfasst als Totalbegriff die Gesamtheit
meiner mir nicht verfiigbaren, sondern gewihrten konstitutiv relatio-
nalen Existenz. Nicht das Geschlecht, sondern der leiblich erfahrene
Gottesbezug sichert das menschliche Personsein.?

3.2 Eindeutigkeit zwischen geordneter
und zu ordnender Schopfung

Die Deutung der grundlegenden menschlichen Existenzerfahrung mit-
hilfe des Leibbegriffs erméglichte die Diskussion der biologisch-me-
dizinisch zu konstatierenden faktischen geschlechtlichen Nichteindeu-
tigkeit bzw. Vieldeutigkeit.

Im vorangegangenen Kapitel ist bereits die theologische Diskussi-
on der sozial kategorisierenden Rede von Mann und Frau, von Intersex,
ferner von krank und gesund vorbereitet worden. Die kategorisieren-
den Bezugnahmen sind ein Versuch, meinen irdischen Leib und den des
Anderen »zuginglich zu machen«. Die unterschiedlichen Betrachtun-
gen von Leibesaspekten mittels Korperbegriffe dienen der ordnenden
Gestaltung der menschlichen Grundrelationen (Selbst- und Welever-

26 »Das Personsein [Ubersteigt] alle Besonderheiten und Veranderungen der Le-
bensumstande, weil es sich letztlich aus der Beziehung zu Gott als der Quelle
seiner Integritat ndhrt. Darum kann es auch in aller individuellen Konkretion mit
dem Menschsein schlechthin zusammenfallen, so daf3 die Begegnung mit an-
deren zum Anruf werden kann, in der Annahme der Besonderheit des eigenen
Daseins selber Person zu sein: Die besonderen Lebensumstande und Verhalt-
nisse zu anderen sind dann nicht mehr du8erliche und beliebig vertauschbare
Rollen, sondern in ihnen pragt sich nun die Endgultigkeit des von Gott her
begriindeten Selbstseins in seinen Besonderheiten aus« (Pannenberg, 1991,
S. 230).

43

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

hiltnis). Sie vermogen den Leib als Inbegriff aller Dimensionen meiner
Existenz und auch aller Tiefengrade seiner Aspekte, jedoch nie voll-
stindig, reflexiv einzuholen. Allein im Gottesverhiltnis weif der_die
Glaubende sich so erkannt und erschlossen, wie er_sie ist (wie jedoch
auch er_sie sich selbst nie ganz versteht). Das christliche Verstindnis der
korperlich-materialen Geschlechtlichkeit als Aspekt der menschlichen
Leiblichkeit stellt dabei ein Korrektiv fiir den Umgang mit Geschlecht
als sozialer Zuschreibung dar: Geschlechterkategorien miissen transpa-
rent im Hinblick darauf bleiben, was mit ihnen alles nicht erfasst ist.

Wie ist nun das Verhiltnis von Eindeutigkeit und Nichteindeutig-
keit zu bestimmen, das besonders in konstruktivistischen Uberlegun—
gen zur Geschlechtlichkeit zur Sprache kommt? Geschlecht riicke iiber
die leibliche Selbsterfahrung hinaus auch als gesellschaftliche Ordnungs-
kategorie in den Blickpunke. Was leiblich eindeutig und nichteindeu-
tig (Intersex) ist, hingt in entscheidender Weise davon ab, innerhalb
welcher Ordnung die Leibesaspekte und damit auch Geschlecht er-
fahren und thematisch werden. Dieser Gedanke bedarf einer lingeren
Entfaltung.

Soziale Wirklichkeit und Schépfungsordnung

Das Verhiltnis von der ordnenden Gestaltung der Schipfung durch den
Menschen und der Beschaffenheit der Wirklichkeit als gestaltbarer und
zu ordnender, ist das Thema des klassischen lutherischen Lehrstiicks
von der Schopfungsordnung. In der Rede von der Schopfungsord-
nung verbindet sich die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium?”
mit der Schépfungsvorstellung?$: Nach christlichem Verstindnis endet

27 Die hermeneutische Fundamentalunterscheidung von Gesetz und Evangelium
differenziert das Wort Gottes in seine unbedingte Forderung an den Menschen
(Gesetz) und seinen gnéadigen, befreienden Zuspruch der Stindenvergebung
(Evangelium).

28 Die Welt als Schopfung zu sehen sagt nichts Uber die konkreten an der Entste-
hung von Welt und Wirklichkeit beteiligten Prozesse aus und bedeutet insofern
nicht, Gott als alternative Erkldrung zu naturwissenschaftlichen Kosmologien
einzusetzen, sondern hebt vielmehr auf die Kontingenz der geschaffenen Wirk-
lichkeit ab, ihre Nicht-Notwendigkeit — die Tatsache, »dass sie ihr Dasein nicht

44

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Eindeutigkeit zwischen geordneter und zu ordnender Schopfung

Gottes Schopferwirken nicht im Akt der Hervorbringung der Welt
ex nihilo; Gott wirkt auch in seiner Schépfung als ihr Bewabrer, Be-
einflusser und Lenker, weshalb Gottes erhaltendes Wirken auch als
creatio continua(ta) bezeichnet wird. Im Zusammenhang dieses die ge-
schaffene Welt durchwirkenden Schopferhandelns wird der sogenannte
usus politicus/civilis des Gesetzes plausibel: Das Gesetz, das sich auf
den Schopferwillen stiitze, erfille seinen Zweck im Rahmen der Er-
haltung der Schopfungswerke, zu denen auch das Miteinander gehért.
Neben seiner theologischen Aufgabe, den Siinder seiner Stindhaftigkeit
zu iiberfithren und fiir das Evangelium empfinglich zu machen (usus
elenchticus), sichert das Gesetz in seiner Ordnungsfunktion das fried-
volle menschliche Zusammenleben. Es verlangt in diesem Sinne vom
Menschen nicht nur juridisch-politische Gesetzesbefolgung, sondern —
so miisste man konsequent weiterdenken — es sichert in Form von allge-
mein verbindlichen Konventionen, Regelmifigkeiten der Interaktion
usw. verlissliche Strukturen des Miteinanders. Insofern bewirkt das Ge-
setzlebensfordernde Eindeutigkeit in Gestalt von Regeln und Ablaufen,
die menschliches Miteinander zuallererst erméglichen.? Gleichwohl
vermag dieses mit Gesetz bezeichnete Ordnungsbemiihen nicht, den
Menschen zu befreien; das geschicht erst in der gnidigen Zuwendung
Gottes, diec im Glauben erfahren wird. Das mit dem Gesetz legitimierte
menschliche Ordnungsbemiihen kann eine »Begrenzung und Einddm-
mung, [jedoch keine ...] wirksame Uberwindung des Bésen durch das
Gute« (Hirle, 2007, S. 164) vollbringen. In diesem Verstindnis ist das

sich selbst, sondern Gott verdankt« (Evers, 2010, S. 93f). Das christliche Verstand-
nis der geschaffenen Wirklichkeit als Schépfung Gottes rechnet dartiber hinaus
mit einer noch ausstehenden, kiinftigen Erlésung des Gesamtzusammenhangs
der endlichen Schépfung durch ihren Schopfer. Der dadurch aufgespannte
(heils-)geschichtliche Horizont hat Konsequenzen fir das Verstandnis der Ge-
genwart: Die geschaffene Wirklichkeit »hat ihr Sein im Werden, sie ist offen fur
Neues, und es steht in ihr immer auch etwas auf dem Spiel« (ebd.,, S. 95).

29 Als Wirklichkeitsgestalt des Gesetzes versteht schon Luther u.a. die Obrigkeit.
Wobei Luther weil3, dass die Obrigkeit nicht qua Existenz, unabhéngig von ih-
rer konkreten Ausgestaltung als Gottes gute Schopfungsordnung gelten kann.
Obrigkeit hat nach Luther ihr Recht als christliche Obrigkeit. Vgl. dazu z.B. Lu-
thers AuBerungen im Bauernkrieg, insbesondere die sogenannte Ermahnung
zum Frieden auf die Zwolf Artikel der Bauernschaft. Diese AuBerungen kénnen
als Prazisierung der in der Obrigkeitsschrift dargelegten Zwei-Reiche-Lehre ge-
lesen werden.

45

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

Gesetz als Instrument zur heilsamen Wirklichkeitsgestaltung gewiir-
digt, jedoch unter den Vorbehalt des Evangeliums gestellt.

Die Einsehbarkeit und Gestaltbarkeit der geschaffenen
Wirklichkeit

»Dafi[...] ein nach Regeln und Ordnungen differenziertes Mannigfal-
tiges wirklich ist und nicht Nichts oder nur Chaotisches, daf dieses so
wirklich ist, wie es ist, und daf es sich innerhalb dieser verlifilichen Re-
geln und Ordnungen so vollzicht, dafl es immer neue und vielfiltige
Gestalten hervorbringt, ist in der Souverinitit und Treue des Schépfers
begriindet« (Evers, 2000, S. 857).

Alles Seiende partizipiert an Gott als dem Seinsgrund, der tiber Sein und
Nicht-Sein entscheidet (Tillich, 1956, S. 276). Und als Grund des Seins
ist Gott auch »Grund der Struktur des Seins. Er ist dieser Struktur nicht
unterworfen, die Struktur ist in ihm gegriindet« (ebd.). In ihrer Verwirk-
lichung (Aktualisierung) gewinnt die geschaffene Wirklichkeit in jedem
konkreten Seienden Form und als Geflige der Gesamtheit alles konkret
Seienden Regelmifligkeit — eine strukturierte Ordnung. Erst diese Ord-
nung der geschaffenen Welt in ihrer Bedingtheit, in der Formgebung
ihrer Elemente und in der Regelmifiigkeit ihrer Interaktionen ermég-
licht die Ausbildung und Entfaltung von Leben, auch von sozialem
Leben. Das Geflige dieser Bedingungen, denen die menschliche Exis-
tenz unterliegt, die ihrerseits zugleich die Bedingung der Maéglichkeit
menschlicher Handlungsfihigkeit im Rahmen der in allen Dimensionen
relational verfassten geschaffenen Wirklichkeit gewihrleistet, versteht
Herms als Schopfungsordnung (Herms, 1992, S. 444-448).

Die Struketur der geschaffenen Wirklichkeit ist auch die Bedingung
der Moglichkeit ihrer Intelligibilitir° Die Einsehbarkeit der struktu-

30 Die in der Auseinandersetzung mit dem Platonismus gewonnene theologi-
sche Denkfigur der Inkarnation des géttlichen Logos in Jesus Christus verweist
darauf, »dal3 die rationale und kommunikative Struktur, die der Grund der Er-
kennbarkeit der Welt ist, in der raum-zeitlich verfaliten geschichtlichen Welt zur
Erscheinung kommt und erfahrbar wird« (Schwobel, 2002, S. 154).

46

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Eindeutigkeit zwischen geordneter und zu ordnender Schopfung

rierten, aus Glaubensperspektive als Schopfung erfahrenen Wirklich-
keit besagt jedoch nicht, dass unsere ordnenden Bezugnahmen den
Wirklichkeitszusammenhang im Sinne eines Abbildungsverhilenisses
adiquat erfassen.’! Die gottliche Schopfungsordnung geht in keinem
menschlichen Entwurf der Beschaffenheit der Wirklichkeit auf.

Gestaltung sozialer Ordnung als »Praxissituation endlicher
Freiheit«

Die Lehre von der Schépfungsordnung erschliefSt in diesem Sinne
»die Wahrheit iiber die Existenz der Menschen: iiber ihren Cha-
rakter als einer Zumutung und Verheiffung; dadurch ermaglicht sie
dem Glauben, den Zumutungscharakter seiner im Werden befindli-
chen Handlungsgegenwart im Lichte ihres Verheiffungscharaketers zu
verstehen« (Herms, 2004, S. 990). Der Mensch kann die geschaffe-
ne Welt nicht nur gestalten, er ist immer schon als ein sie Gestal-
tender in sie eingebunden. Herms spricht deshalb davon, dass die
Schépfungsordnung als Bedingungsgefiige endlicher Freiheit zugleich
den »Inbegriff von gleichurspriinglichen Grundanforderungen oder
Grundproblemen [...] fiir die interaktionelle Praxis endlicher Frei-
heit« (Herms, 1992, S. 448) darstellt. Herms identifiziert mehrere
unterscheidbare, aber eng miteinander verwobene und aufeinander
bezogene Gestaltungsbereiche?, die aus den Grundbedingungen der
geschaffenen Wirklichkeit (Schépfungsordnung) erwachsen. Die Zu-
schreibungen von Geschlecht, wie sie uns traditionell z.B. in bipolaren
Geschlechtermodellen als Geschlechterkategorien begegnen, erschei-

31 Die Frage nach der Erkenntnisbeziehung zwischen der Wirklichkeit und unse-
rer Bezugnahme auf Wirklichkeit soll an dieser Stelle nicht vertieft werden. Es
sei nochmals darauf verwiesen, dass — in dem hier vorausgesetzten Verstand-
nis — unsere Entwdrfe von Wirklichkeit zuallererst durch deren Widerstandigkeit
ihren Realismus erhalten, es also keine direkte menschliche Bezugnahme auf
das Ganze von Wirklichkeit gibt, der LetzterschlieSungskraft innewohnen wir-
de (Evers, 2014).

32 Sicherung des »Stoffwechsels« (Wirtschaft), Sicherung der Einhaltung von Inter-
aktionsregeln (Herrschaft), Gewinnung von technisch orientierendem Wissen
(Wissenschaft), Gewinnung von ethisch orientierendem Wissen (Religion/Welt-
anschauung). Vgl. z.B. Herms (1992, S. 448ff)).

47

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

nen vor diesem Hintergrund als begriffliche Versuche, das Miteinander
in seinen verschiedenen, ineinandergreifenden Gestaltungsbereichen
zu ordnen und zu gestalten.’*> Als grundlegende Gestaltungskatego-
rien, die in allen gesellschaftlichen Bereichen zum Tragen kommen,
werden sie stabilisiert und unsichtbar gemacht.3* Das kann jedoch
bei genauer Betrachtung nicht dariiber hinwegtiuschen, dass es sich
auch bei dem entwickelten kategorialen Zugriff auf die gestaltbare
und zu gestaltende, geschaffene Wirklichkeit um menschliche Her-
vorbringungen handelt. Ein solches Verstindnis impliziert, dass diese
Hervorbringungen nicht in einem Addquanzverhilenis zur Wirklich-
keit an sich stehen. Sie konnen es nicht, weil sie — obwohl von Gott in
ihrem ordnungs- und klarheitsstiftenden Anliegen gewollt — das Pro-
duke von geschopflichem Ordnungsbemiihen bleiben, das immer nur
anniherungsweise in Kongruenz mit der im Schopferwillen griinden-
den geordneten Wirklichkeit als Ganzer zu bringen ist. Abzulehnen
sind deshalb

»alle Gestalten der Lehre [von der Schépfungsordnung], die [...] statt
der Aufgabe ciner der Selbsterhaltung und dem Erhaltungswillen des
Schopfers entsprechenden Ordnung[...] des Zusammenlebens bestimm-
te gesch[ichtlich] gewordene Losungen dieser Aufgabe als zur von Gott
stammenden Ordnung der Schépfung zihlen, sei es als positive Ordnun-
gen [...] oder als Not- und Erhaltungsordnungen [...]« (Herms, 2004,
$.991).

33 So weit geht Herms nicht. Im Gegenteil: Die Interpretationsrdume, die sein Ver-
standnis der Schopfungsordnung eréffnet, lasst Herms in Bezug auf Geschlecht
und die vergeschlechtlichten Sozialgestalten des Zusammenlebens (z.B. die
heterosexuelle Ehe) ungenutzt bzw. fallt dahinter zurlick, so etwa in seinem
Aufsatz »Liebe, Sexualitdt, Ene« (2007): »D[er] grundlegende und uniberholbare
Charakter der Geschlechterdifferenz wird keineswegs durch das Auftreten von
Hermaphroditen infrage gestellt [...]J« (Herms, 2007, S. 410). In diesem Sinne ist
auch das auf Reproduktionszwecke enggefiihrte Eheverstandnis zu begreifen:
»Die Ehe ist ein in allen Gesellschaften anzutreffendes Rechtsinstitut zum Schut-
ze der Elternschaft und der Erziehungsgemeinschaft« (ebd.,, S. 415). Ganzlich
unverstandlich erscheint die biologistisch anmutende Erkldrung des »Wohlge-
fallens am anderen«im Rahmen der Reproduktion der Gattung (ebd., S. 413f.).

34 Zur sozialen Herstellung von Geschlecht vgl. u.a. Karle (2006, S. 35-80), Goff-
man (1994) oder Lorber (1999, insbes. S. 55-190).

48

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Eindeutigkeit zwischen geordneter und zu ordnender Schopfung

Geschlechterkategorien als aller Verhandelbarkeit entzogene anthropo-
logische Transzendentalien zu verstehen hiefle, sie mit der Schépfungs-
ordnung zu identifizieren.

Menschliche Ordnungsentwiirfe kénnen in ihrem konstruktiven
Charakeer als Lesbarmachen der geordneten Schopfung verstanden
werden. Geschlechterkategorien stellen einen solchen Intelligibilisie-
rungsversuch dar, indem sie eine Auswahl von biologisch zuginglichen
Merkmalen einfangen und kategorial zusammenbinden.?> Problema-
tisch ist nicht die Herstellung von Intelligibilitit, sondern die damit
verbundene »Politik der Wahrheit« (Foucault, 2012; zit. n. But-
ler, 2009, S. 97), die unterschligt, dass die Kategoriengestalt nur
einen méglichen Ordnungsversuch darstellt, der sich an der Wirklich-
keit bewihren muss, d.h., dass er auch an ihr scheitern kann (Evers,
2014). Nichts anderes besagt die Rede von der Entsprechung der ei-
genen Lebens- und Umweltgestaltung und dem Schépferwillen. Eine
Beurteilung der Geschlechterkategorien als konkreter Ordnungsge-
stalt muss dementsprechend aus der Frage erwachsen: »Was kann
ich in Anbetracht der gegenwirtigen Seinsordnung sein?« (Butler,
2009, S. 98). Oder anders: Ist die Ordnung lebensdienlich oder be-
schrinkt sie, allein um des Festhaltens an der Ordnungsgeszals willen,
Entfaltungsmoglichkeiten?

Geschlecht und Schopfungsordnung

Die Notwendigkeit, mein leiblich vermitteltes Welt- und Selbstver-
hilenis zu gestalten, bringt Geschlecht als kategorisierende Zuschreibung
hervor. Der Umgang mit Geschlechterkategorien unterliegt dabei der

»Aufgabe der Ausbildung einer Ordnung des Zusammenlebens, die alle
fur die Erhaltung der Gattung im Naturprozef§ erforderlichen Leistun-
gen [...] erbringt und gleichzeitig dem Ziel des gottlichen Erhaltungs-

handelns — eben der Erkenntnis der vom Schépfer selbst gestellten

35 Benennung ist nicht Beschreibung: »Der Name ordnet eine Auswabhl frei flottie-
render Signifikanten zu einer >ldentitat, stiftet mit ihnen >ldentitat; der Name
sverndhte auf wirkungsvolle Weise das Objekt« (Zizek, zit. n. Butler, 1995, S. 286).

49

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

Grundaufgabe und der Befreiung zu ihrer Wahrnehmung — entspricht
und dienlich (also: bildungskriftig) ist« (Herms, 2004, S. 991).

Die sich aus diesem Gedanken ergebende ethische Arbeit muss im De-
tail an anderer Stelle fortgesetzt werden. Fest steht: Die Ordnung hat
nicht um der Ordnung willen ihr Recht, sondern um der Freiheitsraume
willen, die als Gestaltungsmaéglichkeiten durch sie erschlossen werden.
Allein die Lebensdienlichkeit entscheidet tiber die Angemessenheit
der kategorisierenden und die geschaffene Wirklichkeit gestaltbar ma-
chenden Benennungen, als die auch Geschlechterkategorien verstanden
werden konnen.

Exkurs: Die Schopfung des Menschen

Als biblischer Schlisseltext fir das Verstandnis von Geschlecht gilt ge-
meinhin der erste sogenannte Schipfungsbericht, besonders die Verse
Genesis 1,26-29:

»Und Gott schuf den Menschen zu seinem Bilde, zum Bilde Gottes
schuf er ihn; und schuf sie als Mann und Frau. Und Gott segnete sie und
sprach zu ihnen: Seid fruchtbar und mehret euch und fiillet die Erde

und machet sie euch untertan [...].«

Menschliche Geschlechtlichkeit erscheint hier als Ausfaltung des Eben-
bildes Gottes in den Raum des Geschaffenen hinein in Form zweier
komplementir-geschlechtlicher Hilften. Aus diesem Verstindnis eine
Idealkonfiguration fir die menschliche Geschlechtlichkeit und die Ge-
staltung menschlicher Bezichungen abzuleiten, scheint aus Perspektive
der heutigen Exegese jedoch wenig plausibel. Zunichst ist darauf zu
verweisen, dass es sich bei den Schépfungsberichten ihrer Gattung nach
um Atiologien handelt: Narrativ wird eine Erfahrungswahrheit aus ei-
nem Ereignis der Vergangenheit begriindet. Der Anspruch der Texte
ist es, die vorzufindende Wirklichkeit aus ihrem Gewordensein her-
aus zu erkliren, nicht jedoch, eine normative Geschlechtertheorie zu
entwerfen. Allein diese Absicht zu unterstellen scheint angesichts des
Entstehungskontextes geradezu anachronistisch.

50

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Eindeutigkeit zwischen geordneter und zu ordnender Schopfung

Die Gottebenbildlichkeitsvorstellung hat ihren Ursprung in der altori-
entalischen Konigsideologie. Der Herrscher ist als Bild Gottes dessen
Vergegenwirtigung in der Welt. Das Bild Gottes, wie auch das Bild des
Herrschers, ist zudem nicht nur Reprisentation; es ermoglicht Kommu-
nikation. »Bild Gottes zu sein, meint keine Entsprechung in Ausschen
und Gestalt, sondern in der Funktion. Der Mensch wird dementspre-
chend auch nicht #ach dem Bilde Gottes, sondern zum Bild Gorttes
geschaffen« (Karle, 2006, S. 219; Schiile, 2005). Die lebensnotwendige
Aufgabe, die Schépfung zu gestalten und zu beherrschen, wird hier mit
einem Anspruch verschen, der aber cher auf den Umgang des Menschen
mit der geschaffenen und zu gestaltenden Umwelt abzielt, als auf das Ver-
hilenis der Geschlechter. Dementsprechend sind fmago Dei und Domi-
nium Terrae die eigentlich aufeinander bezogenen und zu beziehenden
Glieder des Textabschnitts. Die Ubertragung der Gottebenbildlichkeit
auf jeden Menschen ist eine geistesgeschichtliche Revolution: Der_die
Einzelne wird in ein unmittelbares Gottesverhiltnis gechoben. Die Gott-
ebenbildlichkeit konkretisiert sich in einem bestimmten Umgang mit
der Schopfung. Weder eine Geschlechterhierarchie noch eine exklusive
zweigeschlechtliche Matrix lassen sich jedoch daraus begriinden.

Interessanter noch in Bezug auf unsere Fragestellung ist die soge-
nannte Paradiesgeschichte, der zweite Schipfungsbericht, an den sich
die Geschichte des sogenannten Siindenfalls anschlieft. Gott will den
geschlechtlich noch undifferenzierten adam aus seiner Einsamkeit be-
freien. In seiner Suche nach einem dem Menschen angemessenen Ge-
geniiber erschafft er das gesamte Tierreich, bis er schlieflich ischah
aus Erde (adamab) und der Rippe des adam gewinnt. Einzelne Exege-
ten sehen in Anschluss an eine jiidische Auslegungstradition in adam
cin androgynes Wesen (Gross, 1999); erst mit der Erschaffung der
Frau sei vom Menschen in seiner Differenziertheit (als ischah und isch)
die Rede.’¢ Auffallend ist die zentrale Stellung des Menschen in dem
Schaffensakt: Auch wenn der Schopfungsbericht wohl nicht mit einem

36 Gegen eine solche Interpretation spricht, dass die Paradieserzahlung die Ter-
minologie adam (nicht isch) und ischah konsequent durchhdlt: Adam ist also
sowohl der erste Mensch als auch der erste Mann. Ein androgynes Vorwesen
gibt es wohl nicht. Auch hier gilt, dass die Unterstellung von Geschlechter-
sensibilitdt an dieser Stelle — nach christlich-westlich-universitar-theologischen
MaRstaben — eher anachronistische Exegese ist.

51

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

»non-gendered « Kérperkonzept arbeitet,” wird die Frau erst zur Frau
durch die Benennung durch adam (Karle, 2006, S. 212-217): »Das ist
doch Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch; man wird
sie Minnin nennen, weil sic vom Manne genommen ist« (Gen 2,23).
Nach den Versuchen, dem Menschen ein angemessenes Gegentiber zu
erschaffen, beendet der Mensch den gottlichen Schopfungsake mit der
Benennung. In der Namensgebung stellt er zugleich fest, dass ihm kein
Tier ein gleichwertiges Gegeniiber sein kann. Benennung und Entspre-
chung gelingt ihm schliefSlich bei der Frau. Erst die Benennung jedoch
macht das Gegeniiber zu einem erkennbaren, lesbaren — gleichwertigen
Gegeniiber.

Es bleibt die Frage, was der cigentliche Skopus der Atiologie ist,
wenn es die normative Begriindungeiner bestimmten Geschlechterkon-
figuration nicht sein kann. Ein zweiter Blick auf den Text offenbart, dass
die Einsamkeit des ersten Menschen als eigentliches Defizit identifiziert
wird. Der Mensch bedarf eines ihm entsprechenden, gleichwertigen
Gegeniibers. Kein Tier kann dieser Aufgabe gerecht werden, weshalb
das Schopfungswerk mit der Erschaffung der Tierwelt noch nicht voll-
endet ist. Es geht also um die dtiologische Begriindung, warum und dass
der Mensch konstitutiv ein Bezichungswesen ist.3®

Auch dassdie reproduktive Sexualitit nur ein Aspekt der Geschlecht-
lichkeit ist, wird schon im biblischen Schépfungsbericht erkannt. Ge-
nesis 2,24 bezieht die Geschlechtlichkeit nicht unmittelbar auf die
menschliche Vermehrung (Karle, 2006, S. 212), diese taucht erst als
Ergebnis des Falls auf. Damitist die Fortpflanzungsfihigkeit als mensch-
liche Moglichkeit nicht diskreditiert. Sie als Bestimmung des Menschen
tiberhaupt aus den Schopfungsberichten zu entwickeln, ist jedoch an-
gesichts dieser Quellengrundlage nicht ohne Weiteres méglich.

37 SoKarle (2006, S. 213).

38 Otto (1996) u.a. lesen den zweiten Schopfungsbericht in diesem Zusammen-
hang gar als Korrektur des ersten Berichts und betrachten ihn nicht nur in
Ausschnitten als Text der altisraelitischen Weisheitstradition. Was das Konzept
von der Gottebenbildlichkeit und der damit formulierten Ubertragung der ké-
niglichen Wirde auf einen jeden Menschen nicht zum Ausdruck bringt, ist
die grundlegende menschliche Sozialitat und Beziehungshaftigkeit. Gen 2-3
hebt darauf ab und korrigiert die auch innerbiblisch umstrittene Vorstellung
der Gottebenbildlichkeit (Karle, 2006, S. 217-223, die sich vor allem auf Schule
[2005] bezieht).

52

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.3 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und Zwang zur Eindeutigkeit

Zwischenfazit

Geschlechterkategorien stellen sich in theologischer Perspektive flexibel
dar. Dem konstruktivistischen Verstindnis von der sozialen Herstellungvon
Geschlecht ist aus theologischer Perspektive nicht per se zu widersprechen.

Geschlechtliche Eindeutigkeit und Nichteindeutigkeit tauchen im
Rahmen bestimmter sozialer Ordnungsgestalten auf, die immer das
Ergebnis menschlicher Intelligibilisierungs- und Sinngebungsversuche
sind, in ihrer konkreten Ausgestaltung jedoch nie die Materialisierung
des Schépferwillens. Menschliche Ordnungen, die in der Gestaltbarkeit
der geschaffenen Wirklichkeit begriindet sind, erschlielen Lebensmég-
lichkeiten. Von der Méglichkeit zu irren nicht frei, kdnnen sie in der Ver-
wechslung menschlicher Ordnungsgestalten mit der géttlichen Schop-
fungsordnung auch Lebensméglichkeiten einschrianken. Fir menschli-
che Ordnungen, in denen von geschlechtlicher (Nicht-) Eindeutigkeit die
Rede ist, gilt: Sie erfassen nicht die geschlechtliche Wirklichkeit an sich.
Die anthropologischen Totalisierungen von bestimmten Geschlechter-
konfigurationen, mit deren Hilfe das geschlechtlich Nichteindeutige aus
dem intelligiblen Bereich verbannt wird, sind deshalb nicht haltbar.

Im pathologisierenden Umgang mit Intersexen verbinden sich ein fal-
sches Leibverhiltnis und ein Missverstindnis der Schopfungsordnung.
Anstatt Lebensmoglichkeiten zu erschliefen, werden Lebensméglich-
keiten genommen. Dahinter stecht ein Mechanismus, der nicht nur
auf der Vergotzung einer totalisierten menschlichen Ordnung berubht,
sondern auch auf der Konstituierung eines Auflen-Bereichs. Was dazu-
gehore, muss in dieser Logik ausgeschlossen werden. Das Kérperliche
bietet sich als Bereich an, in dem iiber das konstitutive Auflen, d.h.
das Nicht-Typische und damit Nicht-Menschliche, entschieden wird.
Dieser Gedanke soll unter Aufnahme der bisherigen Ergebnisse im Fol-
genden weiterentwickelt werden.

3.3 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit
und Zwang zur Eindeutigkeit

Ein Verstindnis von Geschlecht als kategorialer Hervorbringung im
Rahmen menschlicher Intelligibilisierungsversuche 6ffnet den Blick

53

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

fiir das »konstitutive Auflen« (Butler, 1995, S. 267) der entwickelten
Geschlechtermatrix als strukturierender Seinsordnung. Jeder Benen-
nungs- und Definitionsakt impliziert einen Akt ausschliefender Fest-
stellung. Die Unterscheidung von »innen«, also als menschlich nor-
mal-geschlechtlich identifizierbar, und »aufien«, im Sinne aller nicht-
lesbaren Geschlechter, verliert in dieser Perspektive den in der Natu-
ralisierung gewonnenen Absolutheitscharakter und wird verhandelbar.
Die Alternative zu solch einer falschen essenzialistischen, identitiren
Feststellung von Geschlecht ist nicht Willkiir und Beliebigkeit. Es stellt
sich vielmehr die Frage, mit welcher Notwendigkeit und in welcher
Zwangsliufigkeit jemand als Auszuschliefende_r erscheint.

Der im Rahmen einer bestimmten Geschlechtergrammatik nicht-
eindeutige Mensch ist aufgrund seines So-seins immer wieder schlimms-
ten Demiitigungen und Todesgefahren ausgesetzt gewesen. Das Andere,
Nicht-Lesbare, Abnorme wurde auch als Infragestellung und Gefihrdung
des sozialen Gefliges erlebt und verstofen. Der Grat zwischen dem Ein-
deutigkeit suchenden Entwurf, der Leben und Gestaltung ermoglicht,
und dem Zwang, vermeintliche Eindeutigkeit gegen das Nichteindeu-
tige durchzusetzen, ist schmal. Diese Spannungund ein Umgang damit,
der sich aus theologischer Perspektive nahelegt, sollen abschliefend vor
dem Hintergrund geschlechtlicher Nichteindeutigkeit zur Sprache ge-
bracht werden.

In Anlehnung an René Girards Theorie des mimetischen Begehrens
lasst sich der Ausschluss, die Abgrenzungdes Aufien einer jeden Ordnung,
auch als Siindenbockmechanismus®® verstehen. Der Nichste ist immer auch

»Triger cines Begehrens [...], das die >Dimension der unendlichen Din-

ge< hat, aber wir nechmen nicht wahr, was dieses Unendliche verbirgt:

39 Girard erkennt hinter den Ausgrenzungsphanomenen einen immer gleichen
archaischen, sozial-hygienischen Mechanismus: »Weil unsere Begehren mime-
tisch [d.h. nachahmend] sind, gleichen sie sich und treten zu hartnédckigen,
sterilen und ansteckenden Oppositionssystemen zusammen. Das sind Arger-
nisse. Sie vervielfachen und bundeln sich und stlrzen die Gemeinschaften in
eskalierende Krisen, die ihren Hohepunkt erreichen, wenn die einmdtige Po-
larisierung gegen ein einziges und alleiniges Opfer das allgemeine Argernis
hervorbringt, den sFixationsabszeR¢, der die Gewalt besénftigt und das zerfalle-
ne Ganze wiederherstellt« (2008, S. 124).

54

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.3 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und Zwang zur Eindeutigkeit

die Vergotzung des Nichsten, zwangsliufig gepaart mit der eigenen Ver-
gdtzung und dennoch mit dieser schlecht vereinbar. Die Hauptquelle
der menschlichen Gewalt sind die aus unserer doppelten Vergotzung re-

sultierenden unlésbaren Verstrickungen « (Girard, 2008, S. 26),

die immer in einer exzessiv-gewaltsamen Entladung kulminieren. Ge-
schlechtlich nichteindeutige Menschen sind danach lediglich ein sozial-
hygienisch geeignetes Ventil - das erstbeste Opfer neben méglichen an-
deren AufSenseiter_innen — fir eine gewaltsame und nach Befriedung
lechzende Mehrheitsgesellschaft. Der kollektive Exzess von Gewalt an
einem willkiirlichen Opfer ermoglicht die »Verwandlung des Alle-ge-
gen-Alle, das die Gemeinschaft fragmentiert, in ein Alle-gegen-Einen,
das sie versammelt und eint« (Girard, 2008, S. 38). Warum aber richtet
sich die Gewalt ausgerechnet gegen das geschlechtlich »Abnorme«,
das durch seine reine Existenz doch leicht als gottgewollt verstanden
werden konnte? Wie wird das korperlich Nichteindeutige zum erstbes-
ten Opfer?

Exkurs: Hermaphroditismus zwischen Verehrung und
Damonisierung

In Ankniipfung an die jiidisch-rabbinische Exegese des zweiten Schop-
fungsberichts versteht die Alchemie Adam als geschlechtlich undifferen-
ziertes, vollkommenes Vorwesen. Fiir die Herstellung von Gold bedarf
der Alchemist nun des sogenannten Steins der Weisen, eines Symbols
tiir die aristotelische materia prima bzw. fir die Erde, aus der Adam
gemacht ist — » Stein und doch kein Stein, gleichzeitig mannlich und
weiblich, daher Hermaphrodit genannt« (Grasshoft, 1617, Der kleine
Bauer; zit. n. Neuer Berliner Kunstverein, 1986, S. 62)4.

Die Vorstellung vom Hermaphroditen als Verkorperung von Voll-
kommenbheit liegt auch verschiedenen Heiligendarstellungen zugrunde.
Nicht nur eine androgyne, vorpubertir-kindhafte Weichzeichnungvon
Gesichtsziigen und Habitus soll dabei die Heiligkeit unterstreichen. Die

40 Zum Hermaphroditen als Symbol in der Alchemie vgl. Neuer Berliner Kunstver-
ein, 1986, S.57-74.

55

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

Darstellungen der Heiligen Kiimmernis (Sancta Wilgefortis) in Wort
und Bild spielen mit den physischen Geschlechtermerkmalen: Gegen
ihre Verheiratung mit einem Heiden wehrte sich eine junge Christin
mit der Gebets-Bitte um kérperliche Verunstaltung. Sie wurde erfiille,
und der jungen Frau wuchs ein Bart. Zur Strafe lief} der Vater seine
Tochter ans Kreuz schlagen. In seiner gekreuzigten, birtigen Tochter
erkannte er den leibhaftigen Christus und bekehrte schlieflich sich und
sein ganzes Haus. Die Physiognomie der Gekreuzigten unterscheidet
sich in kiinstlerischen Darstellungen der Heiligen Kiimmernis nicht
von derjenigen der Christusdarstellungen.

Der Teufel ist in der christlichen Ikonografie nicht nur mit tie-
rischen und menschlichen Kérperteilen ausgestattet; er besitzt auch
unterschiedliche Geschlechtsmerkmale. Meines Erachtens stiitzt sich
die Darstellung nicht nur auf den Glauben, »daf eine Mifigestalt
Gottesstrafe sei« (Neuer Berliner Kunstverein, 1986, S. 43). Die ge-
mischt-geschlechtliche bzw. geschlechtlich uneindeutige Darstellung
des Teufels beruht ebenso auf der gerade skizzierten Vorstellung von
Vollkommenheit, die sich nach einem bestimmten Verstindnis der bib-
lischen Darstellung der Erschaffung von Mann und Frau aus Adam
auch korperlich niederschlagen muss. Der Satan als Verwirrer, der Voll-
kommenheit, Ganzheit, Allmacht vorgaukelt, tarnt sich als kérperlich
vollkommenes, d. h. nicht » geschlechtlich differenziertes und fragmen-
tiertes« Wesen.

Bedroht durch das Andere (in mir)

Derikonografische Exkurslegt die Vermutungnahe: Die Wahrnehmung
von Intersexen wurzelt immer auch in einem Zerrbild von ersehnter,
aber unerreichbarer Vollkommenbheit. Was nicht eindeutigméannlich oder
weiblich ist, was sogar Merkmale beider Geschlechter trigt, verweist in
seiner Vieldeutigkeit auch auf ein Mehr an (sexuellen) Méglichkeiten,
das der Mchrzahl der nach konventionellen Kriterien geschlechtlich
eindeutigen Menschen versagt bleibt. Die Projektion einer Vorstellung
von Vollkommenbheit fithrt zur Verdammung derjenigen Menschen, die
als leibhaftige Materialisierungen dieser Vollkommenheitsvorstellun-
gen angesehen werden.

56

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.3 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und Zwang zur Eindeutigkeit

Der Gedanke einer Begegnung mit einem vermeintlichen Mehr an
Lebensmaglichkeiten in dem Anderen ldsst sich unter Beriicksichti-
gung des zum leibhaften Selbsterleben bereits Gesagten auch in eine
weitere Richtung ausdehnen. In der Begegnung mit dem geschlechtlich
Nichteindeutigen und doch Lebensfihigen offenbart sich die Will-
kiir der geltenden geschlechtlich-korperlichen Intelligibilititsordnung.
Fraglich wird damit zugleich der Rahmen, in dem sich das eigene kor-
perlich-geschlechtliche Selbstverstehen bewegt. Die Uberschreitung
von Eindeutigkeitsgrenzen und die Offenbarung der Begrenztheit der
selbstverstindlichen Identititskategorien werden immer auch als exis-
tenzielle Bedrohung empfunden.

Elizabeth Grosz spricht von »freak« und fokussiert damit die
grundstiirzende, alles Selbstverstindliche infrage stellende Erfahrungs-
qualitit, die die Begegnung mit dem unverstindlichen Anderen anneh-
men kann:

»The freak is an object of simultancous horror and fascination becau-
se, in addition to whatever infirmities or abilities he or she exhibits,
the freak is an ambiguous being whose existence imperils categories and
oppositions dominant in social life. [...] Freaks cross the borders that di-
vide the subject from all ambiguities, interconnections, and reciprocal
classifications, outside of or beyond the human. They imperil the very
definitions we rely on to classify humans, identities, and sexes — our most
fundamental categories of self-definition and boundaries dividing self

from otherness « (Grosz, 1996, S. 57).

Die Grenziiberschreitung lsst ein sich in den sozial-kategorialen Gren-
zen vollzichendes Leben nicht als Zwangslaufigkeit, sondern als Mog-
lichkeit erscheinen. Deshalb verweist die Angst, die die Begegnung mit
dem Nichteindeutigen prigt, auch auf die Angst, dem Unverstande-
nen, Mchrdeutigen in uns zu begegnen. Das nichteindeutige Andere
zu unterdriicken ist immer auch ein Versuch, all das Nichteindeutige,
Unverstandene, Noch-Mégliche und damit zum Handeln und zur Ver-
inderung Notigende in uns, zu unterdriicken.

»The perverse pleasure of voyeurism and identification is counterbalan-

ced by horror at the blurring of identities (sexual, corporeal, personal)

57

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

that witness our chaotic and insecure identities. Freaks traverse the very
boundaries that secure the >normal< subject in its given identity and

sexuality«,

stellt Grosz fest und erginzt den religios-ikonografischen Abriss mit
ihrem Verweis auf die Profanliteratur:

»Monsters involve all kinds of doubling of the human form, a dupli-
cation of the body or some of its parts. The major terata recognized
throughout history are largely monsters of excess, with two or more

heads, bodies, or limbs, or with duplicated sexual organs« (ebd., S. 64).

Die Moglichkeit zur Verinderung bedeutet Infragestellung, und sich
ihr auszusetzen, erfordert Anstrengung. Sich dagegen zu wehren bzw.
»die Grenzen dessen zu verstirken, was als real angesehen wird, verlangt
das Abwiirgen von allem, was kontingent ist, offen ist fir eine grund-
legende Verinderung in der geschlechtlich festgeschriebenen Ordnung
der Dinge« (Butler, 2009, S. 62).

Menschliche Eindeutigkeiten und ihr Scheitern am Kreuz

»Die Person, die Gewalt androht, geht von der angstvollen und starren
Uberzeugung aus, dass ein Weltverstindnis und ein Selbstverstindnis
radikal untergraben wird, wenn cinem [...] nicht kategorisierbaren We-
sen erlaubt wird, in der sozialen Welt zu leben. Die Negierung dieses
Korpers durch Gewalt ist ein vergeblicher und gewaltsamer Versuch, die
Ordnung wiederherzustellen, die soziale Welt auf der Grundlage cines
intelligiblen Geschlechts zu erneuern und die Herausforderung abzu-
wehren, sich diese Welt als etwas zu denken, was anders als nattirlich und
notwendig ist« (Butler, 2009, S. 61).

Eindeutigkeit ist relative Eindeutigkeit, die sich erst aus einer bestimm-
ten Ordnungherausergibt. Keine menschliche Ordnung vermagjedoch,

die geschaffene Welt abbildhaft darzustellen. Ein auf letzte Eindeutig-
keit und Dauerhaftigkeit festgelegtes (Miss-)Verstindnis der ecigenen

58

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.3 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und Zwang zur Eindeutigkeit

Leiblichkeit und der Schopfungsordnung wird am stirksten in dem Er-
eigniszusammenhang infrage gestellt, den das Christentum in Kreuz
und Auferstehung symbolisiert. Angezweifelt wird damit in uniibertrof-
fener Deutlichkeit auch der pathologisierende Umgang mit Intersex.
Kreuz und Auferstchung entlarven das zwanghafte Begehren des
Menschen nach vollkommener Ordnung und Eindeutigkeit als tod-
bringend. Der verurteilte Gotteslasterer und Sozialrevolutionar Jesus
kann nach menschlicher Logik nicht der Messias sein. Am Kreuz schei-
tern selbst Jesu engste Vertraute.*! Indem sich Gott in Jesus zu erkennen
gibt und in ihm den Tod iiberwindet, zerschellt am Kreuzestod jede
Eindeutigkeits-Logik und lisst den Menschen sich seiner konstituti-
ven Nichteindeutigkeit und letztlichen Nichterschlossenheit gewahr
werden. Damit wird das Nichteindeutige von dem ontologischen Miss-
verstindnis befreit und der Ball gewissermaflen an die menschliche
Erkenntnisfihigkeit zuriickgespielt. Eindeutigkeiten bleiben geschopf-
liche, also vorliufige Eindeutigkeiten;*? ihre Verabsolutierung fithrt ans
Kreuz. Man kéonnte sagen: In dem Geschehen von Kreuz und Auferste-
hung werden alle Identifizierungen, Eindeutigkeitsbestimmungen und
Verurteilungen von Nichteindeutigkeit ihrer Ambivalenz tiberfiihre:
Lebensmoglichkeiten sichern zu wollen, jedoch in diesem Bemiihen
irren zu konnen. Als nichteindeutig und unverstindlich kann danach
nicht mehr jemand identifiziert werden. Der Glaube, Eindeutiges und
Nichteindeutiges nach ciner ewigen Ordnung bestimmen zu kdnnen,
erweist sich vielmehr als Illusion und Ausdruck von Siinde. Siizde kann
in diesem Zusammenhang als die aus der Gottvergessenheit herriih-
rende, verdrehte Selbsteinschitzung bestimmt werden, in der sich der
Mensch als Herr tiber Eindeutigkeit und Ganzheit, als Bezwinger seines
Woher#? und Wohin, als Sieger tiber die Sinnlosigkeit und Vieldeutig-

41 Alle Evangelien thematisieren die Uberforderung der Jinger mit Jesu erwarte-
tem und faktischem Ende am Kreuz.

42 Die konstitutive Nichteindeutigkeit beschreibt Tillich als Zweideutigkeit der
Existenz, der die Moglichkeit der Entfremdung innewohnt. Der Grund fur die
Zweideutigkeit der menschlichen Existenz und Lebensvollziige ist nach Tillich
eine notwendige Folge des Ubergangs von potenziellem (essenziellem) in ak-
tuales Sein (Tillich, 1955).

43 Jungel: »Indem der Mensch das Nichts als das von ihm selbst bezwungene
Woher seiner selbst ausgibt, liefert er sich dem Nichts als dem unbezwingba-
ren Ziel seiner selbst aus; Gott ist ja aus dem Streit mit dem Nichts in dem

59

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Intersex in theologischer Perspektive

keit versteht. Stinde ist das »Aus-Sein auf vollstindige und dauerhafte
Ich-Identitit, das die Bedingungen von Fragmentaritit nicht zu ak-
zeptieren bereit ist« (Jiingel, 1986)* und damit die oben bestimmte
konstitutive Nichteindeutigkeit der eigenen Leiblichkeit ausblendet.

Das vereindeutigende Lesbarmachen der geschaffenen Wirklichkeir
fordert immer nur relative Eindeutigkeit und beruht auf der Setzung
des Nicht-Eindeutigen - sie ist eine Eindeutigkeit in Grenzen, die sich
als lebensdienliche Ordnung bewihren muss. Die allen Ordnungsent-
wiirfen inhirente Setzung von Eindeutigkeit und Nichteindeutigkeit
ist als Verwirklichung des Anliegens, Lebensméglichkeiten zu schaffen,
gottgewollt. Die konkrete Setzung von Eindeutigkeit und Nichteindeu-
tigkeit, die Grenzziehung zwischen dem Lesbaren und Anerkannten
und dem Nichtlesbaren und Verstoflenen, kann sich nicht auf ein nicht
verhandelbares, absolutes Gesetz berufen, sondern entspringt allein
menschlichem Ordnungsbemiihen.

Kreuz und Auferstechung fithren das menschliche Ordnungsbe-
mithen an die Schwelle zwischen Leben und Tod. Sie konfrontieren
den Menschen darin mit seiner Abgriindigkeit, seinem Scheitern, ei-
ne letzegtiltige Ordnung schaffen zu konnen: Das Kreuz offenbart
(im Licht der Auferstechung) die Wahrheit des menschlichen Strebens
nach Eindeutigkeit. Fiir das Fremde im Anderen, das Nichtverstande-
ne, Nichteindeutige kann nicht irgendjemand, irgendetwas irgendwo
zur Rechenschaft gezogen werden. Das Nichteindeutige haftet an mei-
ner geschopflichen, leibhaften, sozialen Existenz.

Zugleich begriinden Kreuz und Auferstchung die Hoffnung auf
endzeitliche Vollendung und auf das unmissverstindliche Offenbar-
werden des Wesens alles Geschaffenen. Sie erméglichen damit ein

MaRe herausgehalten, in dem der Mensch selber aus dem Nichts zu kommen
(statt: daraus hervorgerufen zu sein) beansprucht. Dadurch wiederum wird das
Nichts mdchtig. So wird die Sinde zur creatrix divinitatis, einer Gegen-Gottheit
namlich, deren vernichtende Macht darin besteht, den wahren Gott von sich
fernzuhalten« (1986, S. 305f,, Fn. 73).

44 »Der Glaubende unterscheidet sich vom Sunder nicht dadurch, daf3 er der
endlich mit sich selbst identisch gewordene Mensch ist. Sondern vom Stinder
unterscheidet sich der Glaubende dadurch, dal’ er nicht mehr mit sich iden-
tisch zu werden braucht. Als Glaubender ertrage ich die Unterscheidung des
Menschen von sich selbst, indem ich Gott zwischen mir und mir wohnen las-
se [...J« (Jungel, 1996, zit. n. Luther, 1992, S. 172).

60

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.3 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und Zwang zur Eindeutigkeit

Leben — hier und jetzt — trotz aller Nichteindeutigkeit: Wer der konsti-
tutiven und prinzipiellen Nichteindeutigkeit gewahr wird, muss nicht
an den Vieldeutigkeiten des Lebens verzweifeln, sondern kann mit
dem gewonnen realistischen Blick auf die begrenzte Leistungsfihig-
keit menschlich gewonnener Eindeutigkeiten angstfrei die geschaffene
Wirklichkeit gestalten.

Fiir die Frage nach dem Umgang mit Intersex, d. h. mit geschlecht-
licher Nichteindeutigkeit und Vieldeutigkeit, bedeutet das Folgendes:
In befriedeten, sozial stabilisierten Gesellschaften wird niemand ge-
kreuzigt und die Stindenbockmechanismen sind nicht leicht zu ent-
larven. Der Umgang mit Intersex kann als solch ein Ausschluss- oder
Siindenbockmechanismus verstanden werden. In den wenigsten Fillen
erweisen sich die Eingriffe zur Korrektur des korperlich-geschlecht-
lich Nichteindeutigen als lebensforderlich. Es handelt sich vielmehr um
den Ausschluss, die Verdammung des unverstandenen beingstigenden
Anderen. Die hochtechnisierte Medizin schneidet das Vieldeutige aus
dem Leib. Der vermeintlichen medizinischen Hilfestellung fur Intersex-
Siuglinge geht die Sanktionierung des Schwer-Lesbaren, des Nichtein-
deutigen, Anders-Gestalteten voraus, das zum Schutz der erhaltenden
Ordnung vernichtet wird. Die medizinisch-technische »Sorge« um
Menschen nicht typischer Geschlechtlichkeit verdringt das nicht aus-
zuléschende Unverstandene menschlicher Existenz. Das Bediirfnis, ei-
ne — theologisch betrachtet kontingente und deshalb grundsitzlich
verhandelbare — menschliche Ordnung zu sichern, gipfelt in einem
totalitiren medizinischen Imperativ, in dessen Namen Gewalt gerecht-
fertigt wird.®

45 Frei nach Girard (2008, S. 202-212) und Grosz (1996, S. 64).

61

hitps://dol,org/10.30820/9783837968002-31 - am 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.30820/6783837968002-31

ym 20,01.2026, 05:16:52,



https://doi.org/10.30820/9783837968002-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	3.1 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und das leibliche Selbsterleben
	3.2 Eindeutigkeit zwischen geordneter und zu ordnender Schöpfung
	3.3 Geschlechtliche Nichteindeutigkeit und Zwang zur Eindeutigkeit

