
KRITIK DES ÄSTHETIZISMUS

Die Rezeption des Verhältnisses von Emmanuel Levinas zu den Künsten 
stand stets im Schatten seiner Ontologiekritik. Levinas gilt als Philosoph 
der Alterität, des Sozialen, der, gegen die Rede vom Sein oder der Erschei-
nung die Ethik als prima philosophia instantiierte, um entsprechend die 
Kunst zu marginalisieren und der Ästhetik bestenfalls eine untergeord-
nete, mitunter sogar missratene Rolle zuzuschreiben. Tatsächlich gibt es, 
vielleicht mit Ausnahme des Textes Die Wirklichkeit und ihr Schatten 

von 1948 1 sowie einiger Gespräche, 2 kaum nennenswerte Äußerungen 
von Levinas zur Kunst, schon gar nicht die Ausarbeitung einer eigen-
ständigen ästhetischen Theorie. Ausgehend vom frühen Text von 1948 
ist denn auch Levinas’ feindlicher, ja sogar polemischer Ton gegenüber 
den Künsten betont worden – eine Abwertung, die auf theologische Vor-
urteile, insbesondere auf das jüdische Verbot der Idolatrie zurückgeführt 
wurde. 3 So konstatiert Robert Eaglestone bei Levinas eine „deep-seated 
antipathy  […]  to art“, 4 während Jill Robbins durchgängig eine „severe […] 
denunciation of the work of art and the work of criticism as well“ beob-
achtet. 5 Klarerweise zielt die Philosophie von Levinas vor allem auf die 
fundamentale Rolle des Ethischen, nicht nur für Sozialität und Politik, 
sondern für den Menschen überhaupt, sofern er sich allein zu sich selbst 
zu verhalten vermag in Bezug auf Andere und für Andere. Dennoch bil-
det das Ästhetische in allen Schriften von Levinas eine ausgezeichnete 
Quelle phänomenologischer Erfahrung, sodass den Künsten, wie es in der 
Geschichte der Philosophie zuerst von Georg Friedrich Wilhelm Hegel ex-
poniert worden ist, einen besonderen Platz in der „Enthüllung des Wahren“ 
zukommt, der jedoch von Anfang an „der fordernde Anspruch des Guten“ 6 

1	 Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel Alloa (Hg.): 
Bildtheorien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 65–85.
2	 Emmanuel Levinas: Die Obliteration. Gespräch mit Françoise Armengaud über das 
Werk von Sacha Sosno, übers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 2019.
3	 Vgl. Robert Eaglestone: Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh 1997; 
Jill Robbins: Altered Reading: Levinas and Literature, Chicago 1999.
4	 Eaglestone: Ethical Criticism, a.a.O., S. 7.
5	 Robbins: Altered Reading, a.a.O., S. 83.
6	 Vgl. Emmanuel Levinas: »Jean Atlan und die Spannung der Kunst«, in diesem 
Band, S. 57; franz.: »Jean Atlan et la tension de l’art«, in: Catherine Chalier, Michel 
Abensour (Hg.): Cahiers de l’Herne, Paris 2016, S. 509.

Dieter Mersch

Emmanuel Levinas’  
Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zur Seite steht. Wo darum Levinas die Kunst einer expliziten Kritik unter-
zieht, handelt es sich weniger um deren Verwerfung, als vielmehr um die 
Weigerung, den Ästhetizismus als eine auf sich selbst bezogene Praxis an-
zuerkennen. Die Fragestellung ist mithin immer schon ethisch terminiert. 
Levinas untersucht die Kunst nicht um ihrer selbst willen, sondern mit 
Blick auf ihre innere Tendenz zur Verabsolutierung oder Schließung, wie 
sie, der Zeit nach 1945 entsprechend, vor allem im l’art pour l’art zum Aus-
druck kam. Hier trifft sich Levinas übrigens mit Theodor W. Adorno, dem 
der Ästhetizismus auf gleiche Weise anfechtbar erschien, um gleichzeitig 
seine politische „Unverantwortlichkeit“, seinen Rückzug angesichts der 
Katastrophe Europas zu geißeln – ein Topos, der das Wiederaufleben der 
Künste in der Nachkriegszeit wie ein Mantra begleitete. Es ist diese „Irre-
sponsivität“, wie auch Richard Cohen mit Blick auf den frühen Aufsatz von 
Levinas betont, 7 das, was er das „disengagement“ des l’art pour l’art nennt, 
dem Levinas, weniger aus politischen als aus philosophischen Gründen, 
eine genuine Ethizität entgegenhält, durch die die Künste in ihrem ästheti-
schen Anspruch begrenzt werden sollen. Levinas unterstellt also seine Phi-
losophie der Kunst keinem theologischen Dogma, keiner Norm, vielmehr 
erinnert er die Künste daran, was sie dem Sozialen und ihrer konstitutiven 
Kraft schuldig bleiben. Levinas ist nicht „gegen Kunst überhaupt“, heißt es 
folgerecht in Cohens Rehabilitation des missverstandenen Aufsatzes, er ist 
„gegen den Ästhetizismus“; 8 er kritisiere daher nicht die Kunst als solche, 
sondern die Totalisierung des Ästhetischen, soweit sie sich zum Grund der 
Welt, zum Ort einer „dunklen Wahrheit“ stilisiere, wie es der Formalismus 
wie ebenso die Abstraktion und der Serialismus postulierte. „Die Kunst ist 
also nicht aus sich selbst schon eine engagierte“, schreibt Levinas in Die 
Wirklichkeit und ihr Schatten: „Und dies ist auch der Grund, warum sie 
nicht den höchsten Wert einer Zivilisation darstellen kann“ 9 – oder, wie 
Cohen kommentiert: „Kunst [ist] nicht vorrangig, nicht letztgültig, nicht 
absolut“, 10 um sich jenseits aller Erfahrung des Anderen wie auch einer an-
deren Erfahrung in pure Kontemplation zu versenken, vielmehr bleibt sie, 
wie jede Äußerung, jede wissenschaftliche Aussage oder auch jede mysti-
sche oder religiöse Evidenz an den Primat des Alteritären, als einer „Geisel 
für den Anderen“ 11 gebunden. 
	 Im Gegensatz zur angeblichen Herabstufung von Kunst und Ästhetik 
bleibt dagegen die Referenz auf konkrete künstlerische Werke, besonders von  

7	 Richard A. Cohen: Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas, 
Cambridge, New York 2001; dt.: »Levinas über Kunst und Ästhetizismus. ,Die Wirklichkeit 
und ihr Schatten‘ richtig auslegen«, in diesem Band, S. 95–139. 
8	 Ebd., S. 114.
9	 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 83.
10	 Cohen: »Levinas über Kunst und Ästhetizismus«, a.a.O., S. 115.
11	 Bernhard Casper (Hg.): »Geisel für den Anderen – vielleicht nur ein harter Name für 
Liebe«. Ein Gespräch mit Emmanuel Levinas und Beiträge zu seinem Denken, Freiburg, 
München 2020.

142 Dieter Mersch

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur und Poetik, aber auch immer wieder auf die Musik, die einen be-
sonderen Platz einnimmt, ein selbstverständlicher Bezugspunkt sämtlicher 
Levinas’schen Schriften. Das gilt auf zweifache Weise. Einmal stützt sich 
Levinas in seiner Argumentation auf die direkte Lektüre oder Anschau-
ung von Werken der Kunst, übrigens ohne sie der Idolatrie zu bezichtigen, 
zum anderen steht für Levinas das philosophische Schreiben selbst nicht 
außerhalb der Poetik. Notwendig bewegt sich ein Denken des Alteritären 
am Rande des Sagbaren, sodass seine Rede nicht anders kann als poetolo-
gisch zu verfahren oder sich zumindest an Poetik und ihre Mittel anzuleh-
nen; doch bedarf eine solche Sprache im gleichen Maße auch des Paradig-
mas der Dichtung, um aus ihrem außerordentlichen Wissen, ihrem durch 
nichts zu ersetzenden Schatz von Einsichten zu schöpfen. Das schließt 
nicht aus, diese unter die Ägide einer Unausweichlichkeit von Verantwor-
tung zu diskutieren, sodass die doppelte Notwendigkeit des Ästhetischen 
überall wieder gebrochen und zurückgenommen werden muss. Levinas ist 
sich des Zwiespalts bewusst, vor allem in seiner Auseinandersetzung mit 
Martin Heidegger, dem er eine allzu große Hingabe und stilistische Nähe zu 
Friedrich Hölderlin bescheinigt. Dennoch fallen der affirmative Gebrauch 
und die vielfältigen Allusionen mit Bezug auf Ausstellungen und künst-
lerische Arbeiten im Werk von Levinas auf – bereits der Aufsatz Die Wirk-
lichkeit und ihr Schatten, der das „Wesen der Kunst“ entlang aller drei kar-
dinalen Künste, der musikalischen Komposition ebenso wie der Dichtung 
und dem Bild zu entschlüsseln versucht, ruft dazu ebenso die klassische 
Kunst wie die Moderne auf, die behauptet, die „reine Musik, reine Malerei 
oder reine Poesie zu sein“. 12 Maß nimmt Levinas dabei besonders entlang 
der russischen, französischen und englischen Literatur, bei den Dichtern 
der Menschlichkeit wie Fjodor Dostojewski, Nikolai Wassiljewitsch Gogol 
oder Jean Baptiste Molière und Miguel de Cervantes sowie bei William 
Shakespeare, Charles Dickens und Edgar Allan Poe, um nur einige zu nen-
nen. Vereinzelt finden sich darüber hinaus Auseinandersetzungen mit 
zeitgenössischen Künstlern wie Jean Atlan und die Spannung der Kunst 
und das Gespräch Die Obliteration über die Skulpturen Sacha Sosnos be-
zeugen. 13 Zu denken ist vor allem aber an den Essay-Band Eigennamen, der 
sich mit Marcel Proust und Maurice Blanchot, mit dem Levinas über Jahre 
eine enge Freundschaft verband, sowie ferner mit Stéphane Mallarmé und, 
am Schluss des Bandes, mit Paul Celan beschäftigt. 14 Danach erlaubt es die 
Literatur, auf einzigartige Weise Verbindungen zwischen dem Gesagten 
und dem Sagbaren zu stiften und sich im Akt des Schreibens beständig 
von sich selbst zu trennen, um in der Differenz, der Abspaltung dem Un-
aussprechlichen allererst einen Raum zu verleihen. Kunst und Ästhetik, so 

12	 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 71.
13	 Siehe oben Anm. 2 und 6.
14	 Emmanuel Lévinas: Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. 
Felix Philipp Ingold, München 1988.

143Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Levinas, halten sich an den Grenzen auf, suchen Umwege, Passagen oder 
Öffnungen, die in der Materialität der Werke das aufzubewahren trach-
ten, was sich sowohl als Erfahrung von Exteriorität als auch als Evokation 
einer Abwesenheit in der Anwesenheit exponieren lässt. Beides ist damit 
in Ansehung des Ästhetischen relevant: Einmal die doppelte Bezugnahme 
auf die Sprache der Künste wie ebenfalls auf ihre enigmatische ,Wahrheit‘, 
zum anderen die Überschreitung, die das Ungenügen der Ontologie um der 
ursprünglichen Ethizität des Philosophierens willen verlässt.

VOM SEIN ZUM ANDEREN: DIE DICHTUNG PAUL CELANS

Exemplarisch kann dafür der allein im Medium der Schrift geführte Dialog 
mit Paul Celan gelten. Er betrifft sowohl Celans Rede Der Meridian, die 
in nuce dessen Dichtungstheorie skizziert, als auch den kurzen Prosatext 
Gespräch im Gebirg von 1959, 15 das direkt auf Martin Buber anspielt, 16 so-
wie einige Gedichte. Der „Jud“, heißt es bei Celan im Gespräch, ging eines 
Abends, als die Sonne „und nicht nur sie untergegangen“ war, „und mit ihm 
ging sein Name, der unaussprechliche“. „Ich bins“, setzt Celan fort, „ich und 
der andre“, und er ging unterm „Gewölk“ im „Schatten“, dem „eigenen und 
dem fremden“. 17 Immer geht es um diese Dopplung, um das Ich und den An-
deren sowie das Eigene und Fremde, die untrennbar zusammengehören, 
wie auch um einen Stock, mit dem eine vergebliche Berührung versucht 
wird – jener Stock, der auch zu den Kernelementen von Bubers eigenem 
Gespräch in den Bergen aus seinem 1913 verfassten Dialog Daniel gehört. 18 
Er exemplifiziert jene Taktilität der Beziehung, die vom Es der Dinge zum 
Du übergeht, vom Fühllosen zum Gefühl: „Es gab sich Dir in die Hand ein 
Du […], lautet eine entsprechende Zeile bei Celan, „An dem alles Ich zu sich 

15	 Emmanuel Lévinas: »Vom Sein zum Anderen – Paul Celan«, in: ders.: Eigennamen, 
a.a.O., S. 56–66. In der Tat sind es drei Texte von Paul Celan, nämlich »Der Meridian«, 
in: ders.: Ausgewählte Gedichte, Zwei Reden, Frankfurt a.M. 1996, S. 131–148, Gespräch 
im Gebirg. Erinnerung an eine ,versäumte Begegnung‘, Aachen 2002, und das Gedicht 
»Engführung« aus Paul Celan: Die Niemandsrose, Sprachgitter, Frankfurt a.M. 1980, 
S. 131–138, die Levinas besonders interessiert haben. Der Essay »Vom Sein zum Anderen« 
wurde zum ersten Mal im Jahre 1972 veröffentlicht und später in den Band Eigennamen 
aufgenommen. Eine selbständige Edition dieses Textes (Paul Celan. De l’être à l’autre) von 
2003 enthält den Hinweis darauf, dass den Überlegungen ein besonderer Platz im Werk 
Levinas’ gebühre.
16	 Martin Buber: »Von der Richtung. Gespräch in den Bergen«, in: Daniel (1913), in: 
ders.: Werkausgabe, Frühe kulturkritische und philosophische Schriften 1891–1924, Bd. 1, 
Gütersloh 2001, S. 183–245, hier: S. 183–190.
17	 Paul Celan: Gespräch im Gebirg, a.a.O., S. 7.
18	 In Bubers Gespräch in den Bergen heißt es dazu: Wenn der Wanderer seinen Stock 
gegen eine Esche presst, entsteht Kontakt. „Scheinbar nur bei mir, fand ich dennoch dort, 
wo ich den Baum fand, mich selber. Damals erschien mir das Gespräch. Denn wie jener 
Stab ist die Rede des Menschen.“ Ebd., S. 183.

Dieter Mersch144

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kam.“ 19 Die Andersheit, auf die auch Levinas referiert, bedeutet ebenfalls 
nicht die Andersheit der Dinge – ihr Neutrum – sondern die Andersheit des 
Menschen – Du oder, noch bestimmender, Er. Bei Celan knüpft sich daran 
eine komplexe, nur in Andeutungen ausgesprochene Reflexion an, die ihre 
Erschütterung gerade aus dem Gegensatz der Traditionen, der verlorenen 
antiken und der untergegangenen oder verschatteten und nur noch als Er-
innerung vorhandenen jüdischen Überlieferung bezieht, denn

[n]icht lang wars still, denn wenn der Jud daherkommt und begegnet 
einem zweiten, dann ists bald vorbei mit dem Schweigen auch im Ge-
birg. Denn der Jud und die Natur, das ist zweierlei, immer noch […], 
auch hier. 20

Nicht der ontologische Bezug ist primär, sondern der ethische; das gilt 
auch für die Kunst, die sich weniger auf die Welt bezieht als auf den An-
deren und die Anderen: die Kunst ist eine soziale Tat. Entsprechend hatte 
Celan im Meridian den poetischen Akt der Dichtung aus einer Bewegung 
hin zur Alterität erklärt. „[E]in Gedicht ist nicht zeitlos“, heißt es dort: „Ge-
wiß, […] es sucht durch die Zeit hindurchzugreifen – durch sie hindurch, 
nicht über sie hinweg“, 21 wobei es, so Celan weiter, „unentwegt auf jenes 
,Andere‘ zu[hält], das es als erreichbar [...] und dabei ihm [...] zugewandt 
denkt“. 22 Dichtung – wie im Übrigen auch jede andere Kunstform – geht 
deshalb immer schon den Weg des Fremden, des Anderen, wozu eine der 
„Ferne oder Fremde zugeordnete Dunkelheit“, wie Celan sich ausdrückt, 
ein „selbstvergessener Gang“ 23 ohne Anleitung oder Methodologie gehört, 
wie sie den Wissenschaften zukommt, aber gleichfalls auch ohne zu irren. 
Die Dunkelheit sei Teil der Faszination, wie Celan hinzusetzt, jenes Spiels 
von Zug und Entzug, wie es für die Dichtung und ihren Willen zur Stif-
tung einer Gemeinsamkeit charakteristisch erscheint, sodass der nächste 
Satz ergänzen kann: „Das Gedicht will zu einem Anderen, es braucht die-
ses Andere, es braucht ein Gegenüber. Es sucht es auf, es spricht sich ihm 
zu. Jedes Ding, jeder Mensch ist dem Gedicht, das auf das Andere zuhält, 
eine Gestalt dieses Anderen“ 24, dessen innigste „Hoffnung“ darin bestehe, 
„in eines Anderen Sache zu sprechen [...], vielleicht in eines ganz Anderen 
Sache“. 25

19	 Paul Celan: »Die Silbe Schmerz«, in: ders.: Ausgewählte Gedichte, Berlin 1980, 
vgl. auch https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160 (letzter Zugriff 
28.10.2023).
20	 Celan: Gespräch im Gebirg, a.a.O., S. 8.
21	 Celan: »Der Meridian«, a.a.O., S. 143.
22	 Ebd., S. 148.
23	 Ebd., S. 141
24	 Ebd.
25	 Ebd., S. 142.

145Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160


Es sind diese und ähnlich Passagen, worin sich in einer ganz anderen Spra-
che, aber kongenial das Anliegen von Levinas spiegelt. Man kann hier nicht, 
wie Heidegger, vom „Zwiefalt des Denkens und Dichtens“ sprechen, wie 
zwei Parallelen, die sich im Unendlichen kreuzen, 26 sondern bestenfalls  
von einer Reflexion des einen im anderen, einer Resonanz oder – abermals –  
Berührung, zu der der „Stock“ aus dem Gespräch im Gebirg, das „Sagen“ 
oder Zeichengeben gehört, das im Spätwerk von Levinas, im Kapitel »Sub-
jektivität und Unendlichkeit« von Jenseits des Seins oder anders als Sein 
geschieht als die „Bezeugung“ einer Person beschrieben wird:

Bevor es sich in den Dienst des Lebens stellt als Austausch von In-
formationen durch ein linguistisches System, ist das Sagen Zeugnis, 
Sagen ohne Gesagtes, Zeichen an den Anderen. Zeichen wovon? Der 
Komplizenschaft? Einer Komplizenschaft ohne Absicht, einer Brüder-
lichkeit, einer Nähe, die nur möglich ist als ein Sich-Öffnen, als unvor-
sichtige Ausgesetztheit für den Anderen, rückhaltlose Passivität bis 
hin zur Stellvertretung und folglich als Aussetzung der Ausgesetztheit, 
eben als Sagen, Sagen, das nicht etwas sagt, das bedeutet, Sagen, das 
als Verantwortung die Bedeutung selbst ist, der Eine-für-den-Ande-
ren, Subjektivität des Subjekts, das sich zum Zeichen macht, aber das 
man missverstände, hielte man es für den stammelnden Ausdruck 
eines Wortes, denn es bezeugt die Herrlichkeit des Unendlichen. 27

Mit anderen Worten: Die Dichtung entspringt dem „Sagen“, der Zeugen-
schaft; das Gedicht ist Nähe, ist der Augenblick eines Bezeugens, das sich 
zuwendet, dem die ,Um-Wendung‘ schon immanent ist, das zugleich, als 
,Hin-Wendung‘, eine ,Ver-Antwortung‘ in sich trägt, welche im Wortsinne 
antwortet. „Die Verantwortung für den Anderen – ist genau ein solches Sa-
gen vor allem Gesagten“, 28 lautet ein entsprechender Bescheid in Jenseits 
des Seins oder anders als Sein geschieht. Verantwortung als Antwort ist 
wiederum Zeugnis der Nähe zum Nächsten, wie sie Levinas der Dichtung 
von Celan überhaupt zuspricht, soweit diese unentwegt eine „der Frage 
vorausgehende, zuvorkommende Antwort“ zu vollziehen sucht. 29 Das Per-
sönliche soll die Poetik des Gedichtes gemäß moderner Dichtungstheorien 
ausmachen, das sich ganz und gar auf die Idiosynkrasien des Subjekts, sei-
nes erratischen Ausdrucks, fast das Private stützt, dem Levinas aber ent-
gegenhält: „Das Persönliche: von mir zum Anderen.“ 30 Und ergänzend:

26	 Zum Motiv der Verbindung und Differenz zwischen Dichtung und Denken sowie zur 
Dichtungstheorie Heideggers vgl. Friedrich-Wilhelm von Herrmann: Die zarte, aber helle 
Differenz. Heidegger und Stefan George, Frankfurt a.M. 1999, bes. S. 9ff., 21ff.
27	 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, 
München 1998, S. 330, 331.
28	 Ebd., S. 107.
29	 Levinas: »Vom Sein zum Anderen – Paul Celan«, a.a.O., S. 57.
30	 Ebd., S. 58

Dieter Mersch146

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gedicht hält auf das ,Andere‘ zu. Es hofft, es befreit […]. Das einsa-
me Werk des Dichters, der das wertvolle Wortmaterial meißelt, ist der 
Akt des ,Aufsuchens‘ eines ,Gegenüber‘. Das Gedicht ,wird Gespräch 
– oft ist es verzweifeltes Gespräch‘, […] ,Begegnungen, Wege einer 
Stimme zu einem wahrnehmenden Du‘ – die Buberschen Kategorien! 
Sollten sie etwa all den genialen, vom geheimnisvollen Schwarzwald 
[dt. im Original] sich auf Hölderlin, Trakl und Rilke herabsenkenden 
Exegesen vorgezogen werden, um die Dichtung als Öffnerin der Welt 
und des Orts zwischen Himmel und Erde aufzuzeigen? 31

Die Polemik gegen Heidegger macht insbesondere deutlich, dass die  
Dichtung nicht die Öffnerin schlechthin ist – Gabe des Wortes als Gabe des 
Seins –, 32 sondern umgekehrt „Öffnung des Seins zum Seienden hin“, dem 
Fremden und Fremdartigen, die es einschließt, um es zu wahren. Denn

[ü]ber das Fremdartige der Kunst […] geht das Gedicht einen Schritt 
weiter: das Fremdartige ist der Fremde oder der Nächste. Nichts ist 
fremdartiger und fremder als der Andere, und im Lichte der Utopie 
zeigt sich der Mensch. Außerhalb jeder Verwurzelung und Seßhaft-
werdung: Heimatlosigkeit als Authentizität! 33

Will man diese Gedanken für Levinas’ Verhältnis zur Ästhetik also frucht-
bar machen, kommt es allein auf das „Sagen“ und den Zug vom „Sein zum 
Anderen“ an, d.h. auf die im Ästhetischen und den Ökonomien der Künste 
immer schon eingelassene erste Ethizität. „Sagen“ als „Zeugen“ verweist 
auf eine soziale Epistemologie, 34 die zugleich nur als eine ethische aus-
buchstabiert werden kann. Das Kriterium bleibt folglich die Ethik der 
Ästhetik, das, was jenseits des Jean-Paul Sartreschen Gebrauchs der 
Kategorie „Engagement“ für die Literatur als elementare Engagiertheit der 
Kunst adressiert werden kann. Sie besteht nicht für die Welt, umwillen der 
Welt und ihre „Situation“, sondern für den Anderen, umwillen des Sozialen, 
das dem Gedicht und mit ihr die Kunst allererst einen Sinn erteilt. 

INTERDEPENDENZEN ZWISCHEN ETHIK UND ÄSTHETIK

Die negative Seite der Ästhetik ist für Levinas der Ästhetizismus, die positive 
dagegen dort zu suchen, wo beide – das Ethische und Ästhetische – sich 
miteinander verschränken, so jedoch, dass die Kunst vom ersten 

31	 Ebd.
32	 Vgl. von Herrmann: Die zarte, aber helle Differenz, a.a.O., bes. S. 67–91.
33	 Levinas: »Vom Sein zum Anderen – Paul Celan«, a.a.O., S. 61.
34	 Vgl. Sibylle Schmidt, Sybille Krämer, Ramon Voges (Hg.): Politik der Zeugenschaft. 
Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011.

147Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Augenblick an unter der Maßgabe ihrer Ethizität steht, gleichsam von ihr 
durchtränkt wird. Und dennoch vermag die Beziehung zum Anderen, ihre 
primordiale Responsivität 35 nicht ohne ein ebenso primordiales ästheti-
sches Moment auszukommen. Es erweist sich als ebenso mitgängig, wie 
umgekehrt dem Ästhetischen, wo es nicht um seiner selbst geht, ein immer 
schon Ethisches mitgegeben und eingeschrieben sein muss. Dies enthüllt 
sich am besten anhand der kardinalen phänomenologischen Metapher, die 
im Zentrum der gesamten Levinas’schen Philosophie steht und mit der alle 
Beschreibung irreduzibler Alterität beginnt: die „Nacktheit des Antlitzes“. 36 
Für Levinas bildet das Gesicht das einzige Körperteil, das wir gewöhnlich 
nackt zeigen. Doch muss man Nacktheit von Blöße wie ebenso Antlitz von 
Gesicht unterscheiden, auch wenn diese Differenz im Französischen Ori-
ginal, das durchgängig das Wort visage benutzt, nicht zum Tragen kommt. 
Dank der außerordentlich geglückten Übertragung von Wolfgang Krewani 
setzt die deutsche Ausgabe für das von Levinas Gemeinte den alten Aus-
druck „Antlitz“ ein, das die Konnotation mit einem Numinosen enthält. 37 
Das „Antlitz“ ist heilig, wie seine Heiligkeit gleichzeitig erst aufgehen kann, 
wo es – mit der ganzen Scheu der Zurückhaltung – angeschaut wird. Wie 
darum das „Antlitz“ etymologisch auf ein „Entgegenblickendes“ referiert, 
dem eine genuine Passivität anhaftet, gehört seine Erfahrung dennoch 
umgekehrt dem Bereich der Sinnlichkeit und damit dem Ästhetischen 
an. Gleichwohl weist seine „Nacktheit überhaupt“ über es hinaus auf eine 
existenzielle Ärmlichkeit, eine Hinfälligkeit oder Ausgesetztheit, deren 
Gefährdung oder Fragilität einen unmittelbar ethischen Anspruch erhebt. 
Das Antlitz ist kein „Bild“, 38 vielmehr bezeichnet es denjenigen Ort, an 
dem nicht nur die Andersheit des Anderen als Unendlichkeit aufscheint, 
sondern, wie immer wieder betont worden ist, in gleicher Weise auch das 
transzendente Moment der Kunst. Können Kunstwerke ein Antlitz haben? 
hatte Katharina Bahlmann gefragt 39 und damit auf die Spur einer direkten 
Verbindung zwischen den ethischen und den ästhetischen Überlegungen 
von Levinas gebracht, die auf vielfältige Weise an jenen Topos rühren, der, 
wiederum auf verschiedene Weise, genauso für Paul Valéry wie für Walter 
Benjamin oder Jacques Lacan und Georges Didi-Huberman bedeutsam 
geworden ist: Was wir sehen, blickt uns an. 40 Es gibt eine Überscheidung 
zwischen diesen Motiven: der ,Aura‘ Benjamins, wie der ,Blick-Gabe‘ des 
Bildes und dem ,Antlitz‘ als Andersheit schlechthin, doch müsste man in 

35	 Vgl. bes. Bernhard Waldenfels: Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung, 
Frankfurt a.M. 2015; ders., Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M. 1990; Jörg Sterngel: 
Pathos des Leibes, Zürich 2016 sowie Kathrin Busch, Iris Därman, Antje Kapust (Hg.): 
Phänomenologie der Responsivität, München 2007.
36	 Emmanuel Levinas: Die Spur des Anderen, Freiburg, München 21987, S. 222 und 222f.
37	 Vgl. bes. Emmanuel Levinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exterio-
rität, Freiburg, München 21993, S. 63–65, 257–259, 267–294, 328–339.
38	 Ebd., S. 430.
39	 Katharina Bahlmann: Können Kunstwerke ein Antlitz haben, Wien 2008.
40	 Georges Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns an, München 1999.

Dieter Mersch148

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gleicher Weise den Topos umkehren: Denn was uns anblickt, zieht uns auch 
in Bann, ersucht unsere Zuwendung und erfordert eine ,Rücksicht‘ (le re-
garde sowie gleichzeitig les égards), sodass sich in seinem ,Augen-Blick‘ 
eine Erfahrung manifestiert, der sich nicht zu entziehen ist. Die Bilder, 
wie die Architekturen, die Plastiken oder Installationen scheinen, der so-
zialen Beziehung analog, ihre je eigene ,Antlitzhaftigkeit‘ zu besitzen und 
auf diese Weise jenen Akt des ,Zu-Sehen-gebens‘ zu offerieren, die Lacan 
der Kunst überhaupt zugeschrieben hat. Gilles Deleuze und Félix Guattari 
werden ihn in Milles Plateaux je spezifische als ,Gesichthaftigkeit‘ expo-
nieren. Das Gesicht der Kunst wendet sich uns zu, fordert uns heraus und 
verlangt, gesehen zu werden.

Wie das uns zuneigende Antlitz eines anderen Menschen scheinen die 
Werke daher ebenfalls einen Appell zu verkörpern, der in Analogie zum 
elementaren ethischen Imperativ: „Du wirst keinen Mord begehen“ 41 auf 
ähnliche Weise sagen will: „Du wirst mich nicht zerstören“. Die Bilder hal-
ten vor sich einen Wall, der sie vor den aggressiven Übergriffen des Iko-
noklasmus schützt. Gleiches kann von den musikalischen Kompositionen 
oder der ,Stimme‘ der Dichterin gesagt werden, die das Wort in Klang und 
Rhythmus verwandelt, 42 und der damit, wie der Singularität des Gesichts, 
etwas Unverkennbares und Unersetzbares zukommt, das sich der Zurück-
weisung widersetzt. 43 Allen menschlichen Schöpfungen ist dies zu eigen: 
Sie verweisen in ihrer Tiefe auf die Unerschöpflichkeit einer Alterität, 
die sich in ihnen zeigt, um der Forderung Ausdruck zu verleihen, an ih-
nen nicht achtlos vorüberzugehen. Man muss diese Dialektik in Rechnung 
stellen, will man den Ikonoklasmus der Religionen wie auch die angebliche 
Wiederholung des jüdischen Bilderverbots bei Levinas angemessen be-
urteilen. Denn in allen Bildern steckt die Ambiguität, durch ihre Faszina-
tion vorzutäuschen, aber gleichzeitig ein „Zeugnis“ abzulegen, das von der 
Kreativität und dem Willen zur Expression kündet. Die Faszination löst 
Angst aus, deren Zauber sich das Verbot zu entreißen sucht, doch bleibt die 
Angst ganz im Augenblick des Scheins befangen, während die andere Seite 
des Bildes auf den „Bildner“ (demiurgos), wie Platon es ausdrückt, deutet, 
der sich in seinem Werk mit derselben Angreifbarkeit zur Schau stellt wie 
ein Gesicht im Gespräch. Levinas’ Kritik der Kunst gilt der Vereinseitigung 
dieser Dialektik; seine „Rettung“ der Kunst umgekehrt dieser elementaren 
Bezogenheit, die im Augenblick der Berührung unausweichlich wird.
	 Tatsächlich besitzen Bilder, wie auch alle anderen Arten ästhetischer  
Artikulation gleichsam eine Vorder- und eine Rückseite, deren erstere 
Schein ist und an der Unwahrheit rührt, während letztere sich, was vielleicht 

41	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 285, vgl. auch S. 339ff. 
42	 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 69f.
43	 Vgl. Sabine Till: Die Stimme zwischen Immanenz und Transzendenz. Zu einer Denk-
figur bei Emmanuel Levinas, Jacques Lacan, Jacques Derrida und Gilles Deleuze, Bielefeld 
2013.

149Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wichtiger ist, der Arbeit oder Anstrengung eines Künstlers oder einer Künst-
lerin, wie sublimiert auch immer, verdankt und deren Begehrungen sich uns 
schutzlos und unverhüllt darbieten. Die scheinbare Demütigung der Kunst 
aus der Ungleichung in Die Wirklichkeit und ihr Schatten erweist sich dann  
als vordergründig und unterhalb jener Fülle von Motiven, die die Levinas’schen 
Ausführungen zur Ästhetik anleiten, denn es kann in der Kunst nicht allein 
darum gehen, „den Dingen ein Gesicht zu geben“, 44 vielmehr bildet bei Levinas 
das ,Antlitz‘ und sein Blick, wenn er uns provoziert oder verfolgt, keine ein-
fache Funktion einer Preisgabe, sondern in erster Linie eines Prinzips, das 
weder zu negieren ist noch dessen Phänomenalität sich einer sinnlichen Er-
fahrung erschließt. Die darin eingewobene doppelte Verneinung impliziert 
dabei eine Affirmation. Sie betrifft auch die Kunst und ihr ,Antlitz‘. Entspre-
chend schließt das ,Gesichtige‘ seine ethische Dimension nicht unmittelbar 
dem es anschauenden Blick auf, sondern erweist sie sich dort am Eindring-
lichsten, wo es nicht auf das Sehen und seine Perzeption ankommt, sondern 
auf jenen Entzug, der im gleichen Maße anzieht. Er kann nicht anders be-
schrieben werden als eine durch die Immanenz angeregte Transzendenz, die 
im Endlichen ein Unendliches gewahren lässt.
	 In der Duplizität von Zug und Entzug enthüllt sich wiederum die 
Unausweichlichkeit dieser Erfahrung. Visage, ,Antlitz‘ offenbaren sich 
aus diesem Grunde nicht der Anschauung; sie bilden kein primär Sinn-
liches, auch wenn sie ohne Aisthesis nicht in Erscheinung treten, vielmehr  
sichern sie ihre Einzigartigkeit im Erscheinen eines Nichterscheinen-
den, als die vorübergegangene paradoxe Spur, die sich im Vorbeigang zu-
gleich verwischt. Das Antlitz ist Spur, die dem Abdruck einer Verlöschung 
gleicht, welche in seinen Sich-Zeigen gleichzeitig auf etwas verweist, was 
sich nicht zeigt, was sich nur im Rückzug aufschließt. Der Gedanke scheint 
kontraintuitiv, weil doch die Wahrnehmung eines Gesichts die erste Aus-
kunft über eine Person zu erteilen scheint, und doch geht es Levinas nie-
mals um eine konkrete Person, um ein bestimmtes Gesicht, um das ,Du‘, 
wie Buber an den Anfang seiner dialogischen Philosophie gestellt hat, 45 
sondern um ein ,Er‘, eine Unbestimmtheit oder Anonymität – eine „Illetität“, 
wie es spätestens seit Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht 
heißt. 46 Sie konzipiert die Andersheit des Anderen nicht schon im christ-
lichen Sinne als ,Gleichen‘ oder zumindest als Verwandtschaft, sondern 
als ein ,ab-solut‘ Fremdes, d.h. auch ein Unbekanntes, ,Losgelöstes‘, In-in-
telligibles. Deswegen beschreibt Levinas das alteritäre Moment seinen 
,Eintritts‘ als ,Unterbrechung‘ – äußerste Differenz, die differenter noch 
ist als alle Unterscheidung zwischen Seiendem oder die ,ontologische‘ 

44	 Emmanuel Levinas: »Ethik und Geist«, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch über 
das Judentum, Frankfurt a.M. 21996, S. 18.
45	 Vgl. Martin Buber: Das dialogische Prinzip, Gütersloh 1999.
46	 Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, a.a.O., S. 45ff.; Levinas: Die 
Spur des Anderen, a.a.O., S. 229–235.

Dieter Mersch150

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zwischen Sein und Seiendem, und die den Sinn zerteilt. 47 Die Rigorosität 
der Levinas’schen Philosophie kommt darin zum Ausdruck: Ihr ethisches 
Gebot folgt nirgends aus der Gleichsetzung, wie sie uns die ,Goldene Regel‘ 
vorschreibt, das ,Was Du einem anderen antust, tust Du Dir selbst an‘, oder 
wie sie uns die Maxime der Brüderlichkeit, das ,Liebe deinen Nächsten 
wie dich selbst‘ oder ihre kommunistische Variante ,Alle Menschen wer-
den Brüder‘ vorgaukelt, sondern aus dem, was Levinas wiederum in einer 
doppelten Verneinung die ,Nicht-In-Differenz‘ nennt, die uns auf keine 
Weise gleichgültig sogar gegenüber dem Allerfremdesten treten lässt. 48 Sie 
unterstreicht die Trennung oder Differenzialität, die kein Naturrecht oder 
Menschenrecht zu überspringen vermag, die aber angesichts der Unmög-
lichkeit von Gleichheit dennoch die Notwendigkeit einer Annahme oder 
Zuvorkommenheit einfordert. Die „Nicht-In-Differenz“ benennt daher 
die Gleichzeitigkeit von Nicht-Gleichgültigkeit und Unterscheidung, von 
Interesse und „Des-inter-essiert-sein“, die in den Diktionen von Levinas 
in der wörtlichen Bedeutung die „Selbstlosigkeit“ meint. 49 Es handelt sich 
um jene Radikalität, die die Menschlichkeit im Moment ihrer extremsten 
Fragwürdigkeit und möglichen Tilgung noch einmal emphatisch heraufbe-
schwört und, mit Blick auf die Shoah, zu einer sozialen Sensibilität aufruft, 
an die in Zeiten des wieder zunehmenden Ressentiments zu erinnern zur 
dringlichsten Aufgabe geworden ist. Denn in der Tat bietet das wahrnehm-
bare Gesicht, seine phänomenale Gegenwart, zunächst nicht mehr als eine 
Oberfläche, deren öffentliche Manifestation, wie es Hans Belting treffend 
pointiert hat, 50 die ,Maske‘ ist, die wir zur Schau tragen und die die Ver-
bergung und Enthüllung in einem darstellt; und doch weist ihre Verhüllung 
auf eine Höhlung oder einen sich verweigernden Grund, dem sie ,aufge-
setzt‘ ist und der sie als spezifisch ,menschlich‘ auszeichnet, um ihr Spiel 
an einer zuletzt von allen geteilten Sozialität teilhaben zu lassen.

KONVERSIONEN DES ÄSTHETISCHEN IM ETHISCHEN

Für Levinas ist somit der Andere nicht ein tendenziell Zugehörender, der schon 
in eine Gemeinschaft eingetreten ist und dem in einer politischen Ordnung 
der Egalität dieselben Rechte zuerkannt werden, auch keine reziproke Figur, 
die in den wechselnden Relationen der Kommunikation Anerkennung findet 
– jenes ,Gespräch, das wir sind‘, das nach Hans-Georg Gadamer die koinonia 
durch eine gemeinsame Verständigung stiftet, sondern die Nicht-Präsenz des 
Anderen ergeht durch die Präsenz des ,Antlitzes‘, das jede Achtlosigkeit durch-
kreuzt und unduldsam bleibt gegenüber einer Ignoranz, die seine prinzipielle 

47	 Vgl. Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 430ff.
48	 Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, a.a.O., S. 304f.
49	 Vgl. Levinas: Die Obliteration, S. 34f.
50	 Vgl. Hans Belting: Faces. Eine Geschichte des Gesichtes, München 22014.

151Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unzerstörbarkeit leugnet. Denn die Infinität oder Nicht-Gegenwart des Al-
teritären lässt über jede Konkretion hinaus überhaupt erst die Möglichkeit 
eines Bezugs zu. So erweist sich das Von-Angesicht-zu-Angesicht auch für 
Levinas als der Ursprung und unaufhebbare Kern aller Beziehung, und zwar 
noch vor jeder Intentionalität, jedem Willen zur Begegnung oder auch nur 
jedes Verstehens, doch ist diese nicht primär sinnlich gegeben, sondern, wie 
Levinas in seinem Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit nicht müde wird 
herauszustreichen, als „unerschöpfliche unendliche Exteriorität.“ 51 Ihr We-
sen ist nicht Sehen, Erkennen, sondern „Empfang“. 52 Das Subjekt wird durch 
diesen terminiert – nicht umgekehrt. Wir sind dann mit einem überaus kom-
plexen philosophischen Topos konfrontiert, dem eine Konversion, ein Um-
bruch oder eine Umkehrung inhärent ist, die zwar ein Ästhetisches durchaus 
voraussetzt, aber weit über es hinausreicht und in derselben Weise für die 
Kunst zu gelten hat. Denn das Antlitz wird „niemals Bild oder Intuition“, wie 
es in Totalität und Unendlichkeit heißt, denn es entspringt erst der „Gegen-
wart der Exteriorität“, 53 die gleichwohl nur gegenwärtig sein kann, wo es 
ein Erscheinen gibt. Das bedeutet aber, dass die Prämisse des Ästhetischen 
stets mehr enthält, als der Augenschein gewährt, soweit die ,Be-Gegnung‘, 
das ,Von-Angesicht-zu-Angesicht‘, und sei es lediglich die Konfrontation 
mit einer Bildlichkeit, einem Gesang oder einer Klage ,ur-sprünglich‘ immer 
schon dreistellig ist, denn jeder Bezug schließt die dominante ,Gesichtlich-
keit‘ mitsamt ihrer Wahrnehmung und dem Ausdruck eines Alteritären als 
ihrer immanenten Überschreitung auf ein ebenso Unbestimmtes wie nicht 
zu Entschlüsselndes ein. Ihr wohnt ein genuiner Überschuss inne, der nicht 
anders als eine – im Wortsinne – Unermesslichkeit oder Ruptur im subjekti-
ven Feld aufzufassen ist, die von vornherein den Verführungen einer Lektü-
re oder Interpretation und daher eines durchgreifenden ,Be-Deutens‘ wider-
stehen. Überschreitung, Überschuss, Unermesslichkeit und Bruch meinen 
dabei nicht nur eine Negativität, einen ,Ent-Zug‘, sondern auch eine Fülle, 
eine Maßlosigkeit, die alle Bestimmungen oder Vorstellungen sprengen. 
In diesem Sinne kann Levinas „Transzendenz“ und „Andersheit“ synonym 
setzen 54 – oder, wie es in Jenseits des Seins geschieht, von einer „Jenseitig-
keit“ oder „Heteronomie“ sprechen, die über jede Relation erhaben ist und 
sich weder auf ein Sein noch ein Attribut zurückführen lassen, sondern den 
„Sinn des Sinns“ selbst neutralisieren. 55

	 Das bedeutet für Kunst und Ästhetik, dass sie nicht schon in der Wahrneh-
mung, dem Gesehenen oder Gehörten aufgehen, sondern einer „Asymmetrie“ 
oder „Nicht-Gegenseitigkeit“ 56 entspringen, die ,Mehr‘ ist als sie zu erkennen 

51	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 429.
52	 Ebd., S. 294.
53	 Ebd., S. 431.
54	 Ebd., S. 419.
55	 Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, a.a.O., S. 25, 33f., 52ff.
56	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 432.

Dieter Mersch152

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


oder zu gewahren glaubt, ja die sogar einer Unkenntlichkeit oder Auslöschung 
gleichkommt, die Levinas in seinem Gespräch mit Françoise Armengaud über 
die Skulpturen Sosnos als „Obliteration“ bezeichnet. 57 Die Obliteration, die 
hier zu einer ästhetischen Schlüsselkategorie avanciert, meint dabei in erster 
Linie eine Leere, die gleichzeitig das Offene schlechthin offeriert. Der Begriff 
verdichtet, was zuvor als notwendige Ethizität des Ästhetischen aufgewie-
sen wurde. Denn keine Kunst erfüllt sich in ihrem Gezeigten, sowenig wie die  
Literatur im ,Gesagten‘ aufgeht, vielmehr können sie nur als solche gelten, wenn 
sie nicht Zeichen oder Symbolisches sind, sondern gleichsam in ihrer Askese 
,überquellen‘, d.h. ein ,Zu-viel‘ enthalten als sie zu präsentieren oder re-präsen-
tieren vorgeben. Das lässt sich auch so ausdrücken: Kunst verdient nur ihren  
Namen, wenn sie sich nicht abschließt, wenn sie unvollendbar bleibt, wenn sie  
ihre Ankunft oder Erfüllung verweigert, wenn sie, mit anderen Worten, sich  
unablässig in einer Diaspora hält und gegen jede ,Rückkehr‘ oder ,Totalisierung‘ 
sträubt. Deswegen heißt es auch in Totalität und Unendlichkeit, dass sich 

[…] die Transzendenz gerade gegen die Totalität [wehrt], sie widersetzt 
sich einem Blick, der sie von außen umfassen würde. Alles ,Verstehen‘ der 
Transzendenz läßt in der Tat das Transzendente draußen und spielt sich 
selbst im Angesicht des Transzendenten ab. […] Das Transzendente ist 
das, was nicht umgriffen werden kann. 58

Und Die Spur des Anderen deutet in ähnlicher Weise an:

[D]ie Idee des Unendlichen hat das Auszeichnende, daß ihr Ideatum über 
die Idee hinausgeht […]. Sie intendiert, was sie nicht umfassen kann, und 
in diesem genauen Sinne intendiert sie das Unendliche. […] Die Idee des 
Unendlichen ist also die einzige, die uns etwas lehrt, was wir nicht schon 
wissen. […] Sie ist keine Erinnerung. Hier haben wir eine Erfahrung im 
einzig radikalen Sinne des Wortes: eine Beziehung mit einem Äußeren 
[…], ohne daß dieses Außerhalb dem Selben integriert werden könnte. 59

Kunst kann aus diesem Grunde, um es noch anders zu sagen, nur dann Kunst 
sein, wenn sie die Unendlichkeit in sich aufnimmt, wenn sie am ,In-Finiten‘ 
der Transzendenz partizipiert, wenn sie also gleichzeitig sinnlich und nicht-
sinnlich wird, wenn sie in jedem Wort, in jedem Klang oder Pinselstrich, 
in jeder ,Ablichtung‘ und jeder noch so subtil geformten Materie über sich 
hinausgelangt, sich auf ein Anderes hin übertreibt. Deshalb seit je ihr inti-
mes Verhältnis zum Undarstellbaren, zur Unaussprechlichkeit, zu dem, was 
Adorno treffend den „Rätselcharakter der Kunst“ nannte. 60 Denn nicht seien 

57	 Vgl. Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 36ff.
58	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 423.
59	 Levinas: Die Spur des Anderen, a.a.O., S. 196, 197 passim. 
60	 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970, bes. S. 188ff.

153Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Kunstwerke durch Interpretation dechiffrierbar noch in dem lokalisiert, 
„was an ihnen erfahren wird, im ästhetischen Verständnis“. 61 „Durch ihre 
Form werden [die Kunstwerke, Hinzufügung von mir] sprachähnlich,“, setzt 
Adorno im berühmten Fragment über Musik und Sprache hinzu, „scheinen 
in jedem ihrer Momente nur eines und dieses zu bekunden, und es entwischt. 
[...] Dass Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atemzug es verber-
gen, nennt den Rätselcharakter unterm Aspekt der Sprache.“ 62 Eine weitere 
Parallele zwischen Levinas und Adorno zeigt sich dann darin, dass beide von 
einer Differenz zwischen ,Sagen‘ und ,Gesagtem‘ bzw. zwischen ,Zeigen‘ und 
,Aussagen‘ ausgehen, die der Dialektik von ,Zeugnis‘ und ,Verstellung‘ homo-
log ist – denn auch Adorno schreibt mit Blick auf die Musik, dass ihr zwar ein 
,Sagen‘ zukomme, nicht aber ein ,Besagen‘, denn Musik ist „sprachähnlich. 
[...] Aber Musik ist nicht Sprache. [...] Wer Musik wörtlich als Sprache nimmt, 
den führt sie in die Irre“. Was derart zu Beginn des Fragments herausgestellt 
wird, führt der Schluss des Essays seiner dialektischen conclusio zu: „Ihre 
Sprachähnlichkeit erfüllt sich, indem sie von der Sprache sich entfernt“. 63 
Man kann dies mit Blick auf die Levinas’sche Ästhetik dadurch paraphrasie-
ren, dass Kunst sich als Kunst nur dort einlöst, wo sie von Kunst sich distan-
ziert. Sie muss zu ihrem eigenen Anderen, dem ,Augen-Blick‘ des Eintritts in 
ihre wahrhafte Ethizität ,voranschreiten‘ (avant-garde).

DIE OBLITERATION DES ÄSTHETISCHEN 
	 UND DIE ÄSTHETIK DER OBLITERATION

Mithin bildet die Ästhetik für Levinas im Rahmen seiner phänomenolo-
gischen Untersuchungen zur Alterität einen durchaus unverzichtbaren 
methodischen Teil, und doch ist sie gefordert, in diesen Untersuchungen 
unablässig über sich hinaus zu gelangen. Ihre Möglichkeit bleibt jedoch 
paradox. Der Ausdruck ,Obliteration‘ brennt dieses Paradox wie in einen 
Kern ein. 64 Er avanciert damit zu einem Grundbegriff der Levinas’schen 
Ästhetik, und doch bedarf es noch einer genaueren Auslotung, um seine 
Tragweite zu entschälen. Denn Obliteration bedeutet für Levinas nicht 
in erster Linie, etwas auszublenden oder auszustreichen, um es aufzude-
cken, auch nicht, etwas zu verhüllen, um es umso offenbarer zu machen. 
Die Obliterierung entspringt keiner negativen Theologie, sowenig wie ihr 
Ziel darin bestehen kann, wie es etwa die monochrome Malerei eines Mark 

61	 Ebd., S. 189.
62	 Ebd., S. 182; auch Theodor W. Adorno: »Vers une musique informelle«, in: ders.: Musi-
kalische Schriften I–III (Gesammelte Schriften Bd. 16), Frankfurt a.M. 22003, S. 493–540, 
hier: S. 537ff.
63	 Theodor W. Adorno: »Fragment über Musik und Sprache«, in: ebd., S. 251–256, hier:  
S. 251 und S. 256.
64	 Vgl. hierzu Johannes Bennke: Obliteration. Für eine partikulare Medienphilosophie 
nach Emmanuel Levinas, Bielefeld 2023.

Dieter Mersch154

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rothko oder Barnett Newman nahelegte, zu entleeren, um die Imagination 
freizusetzen. Im oben angeführten Gespräch mit Françoise Armengaud, 
das dem Begriff einführt, weist Levinas vielmehr ausdrücklich solche Les-
arten zurück, die darin bestehen, „das Gesicht durch eine rein geometri-
sche Oberfläche zu verdecken. Das bleibt abstrakt und verbindet sich nicht 
mit dem, was überlagert wird.“ 65 Stattdessen handelt es sich darum, durch 
die Kunst das Entzugsmoment selbst und damit auch die darin verborgene 
Gabe der Andersheit, wie sie durch das Antlitz gegengegentritt, zur Geltung 
zu bringen. Zur gleichen Zeit disruptiert und spaltet sie die Verdeckung, um 
es mit der ,Ab-Gründigkeit‘ seiner Singularität in Verbindung zu bringen, 
der inmitten der Erscheinungen klafft. Kein Antlitz gleicht dem anderen; 
kein Anderer ist Gesicht im Sinne einer Intelligibilität, vielmehr ist jedes 
Gesicht anders, unergründlich, verborgen. Dafür bilden die ausgehöhlten 
oder durchlöcherten Portraits Sosnos nahezu perfekte Paradigmata. Denn 
die Skulpturen zeigen Gesichter, deren Gesichtigkeit gleichsam weggebro-
chen sind. Wird außerdem die Obliteration – als weitere Quelle eines Miss-
verständnisses –  als Anlass oder Sehnsucht nach Erkenntnis oder einer 
Wahrheit genommen, statt ein Nichterscheinen durch ein Erscheinen, ein 
Nichtsein durch ein Sein transparent werden zu lassen, wird sie im selben 
Maße ebenso wieder verraten wie umgestülpt. Was Levinas hingegen ver-
sucht, ist nichts weniger als anzudeuten, dass sich das Ästhetische weder 
im Erscheinenlassen noch im Nichterscheinen als Modus eines anderen 
Erscheinens erschöpft, solange sich beide in der Betrachtung, der contem-
platio oder mediatio als Formen eines interesselosen Wohlgefallens genü-
gen, vielmehr besteht dessen eigentliche Lektion darin, in Beziehung zu 
setzen, genauer: sich in Bezug auf ein Anderes zu halten, auf es zuzuhalten, 
um ihre Möglichkeiten ,un-endlich‘ weiterzuentwickeln – dorthin, wo die 
Ästhetik selbst sich erschöpft, sich ,obliteriert‘.
	 Das bedeutet umgekehrt, dass dem Ästhetischen von Anfang an eine 
Ethik des Einstehens-für-den-Anderen immanent ist, eine – im beson-
deren Verständnis von Levinas – ,Stellvertretung‘, die überall und jener 
elementaren Bedeutung, wie sie am Beginn unserer Überlegungen stand, 
sich engagiert zeigt – ein Engagement für das Soziale als unveräußerbare 
Grundlage der Menschlichkeit. Anders als Jean-François Lyotard, dessen 
Theorie der Avantgarden von einem Diskurs des ,Sublimen‘ als einem chro-
nischen Ungenügen der Ästhetik ausgeht, um dennoch beim Ästhetischen zu 
bleiben, 66 geht Levinas noch einen Schritt darüber hinaus und diskreditiert 
jene ,obliterierende Negation‘, die, um mit Hegel zu sprechen, ausschließ-
lich im Abstrakten verharrt, ohne sie an die lebendige Beziehung, das Sozia-
le als conditio humana und das Mitleid als Siegel geteilter Menschlichkeit 
zurückzubinden. In ihnen gewinnen im Gegenzug die Künste allererst ihre 

65	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 40.
66	 Jean-François Lyotard: »Das Erhabene und die Avantgarde«, in: Merkur 38 (424), 1984, 
S. 161.

155Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Stellung und ihren Wert. Man darf dies nicht mit einer Norm verwechseln, 
die die Ästhetik fesselt und ihre Autonomie raubt. Auch kann es nirgends 
um ,Schönheit an sich‘ oder um den ,Glanz der Vollkommenheit‘ gehen, wie 
sie von alters her der Wahrheit als ihrem ästhetischen Pendant an die Sei-
te gestellt worden sind. Vielmehr ließe sich, wie Levinas an anderer Stelle 
provokant formuliert, das ,Unmoralische‘ der Mona  Lisa vielleicht darin 
sehen, dass sie dem ,Leid‘ der Welt und mit ihm dem ,Bösen‘ schlechthin 
bestenfalls ein versöhnliches Ideal gegenüberstellt, statt uns tatsächlich 
ihrer verletzbaren Nähe auszusetzen 67 – ganz so, wie Adorno nach der  
Katastrophe des Zweiten Weltkrieges und dem Holocaust die Möglich-
keit von Dichtung grundsätzlich in Frage gestellt hatte, weil sie im Ange-
sicht des Verbrechens das Schweigen einschliesse und damit „barbarisch“ 
würde. 68 Und trotzdem liegt im Weiterschreiben, den immer neuen Versu-
chen einer Näherung ein Aufstand oder eine Resistenz, die sie rechtfertige. 
Deshalb lässt Levinas nur solche Obliterationen gelten, die nicht nur eine 
ästhetische Figur darstellen, welche mit der Dialektik von Öffnung und 
Schließung spielt, sondern die im Akt des Ausstreichens die „Anprange-
rung des Skandalösen“ miteinschließen, um die Gewalt, die Sterblichkeit 
und das Unrecht wie die von ihnen geschlagenen ,Wunden‘ der Existenz 
auf immer neue Weise zur Kenntlichkeit zu bringen. Daher heißt es auch, 
dass die Kunst nicht mit der Obliteration und ihrem Prinzip des Risses 
beginnen kann, um von dort aus ihr Werk aufzurichten, vielmehr nimmt 
sie ,im Menschen‘, d.h. ,im Anderen‘ ihren Ausgang, sofern von dort her die 
Forderung nach ihrer ,Ver-Antwortung‘ bereits aufgeworfen ist. Die Kunst 
kann demnach einzig nur Kunst sein, wenn sie nicht verzaubert oder das, 
was ist, verdoppelt und dabei mystifiziert, sondern wenn sie Abstand ge-
bietet und ein Erschrecken, eine Reflexion darüber einübt, was nicht das 
Produkt einer Askese oder Zurückhaltung sein kann, sondern einer Bezeu-
gung gehorcht – wie ein Gedicht, das in der Formulierung Celans, sich uns 
zuspricht oder eine Plastik, wie es Françoise Armengaud im Gespräch mit 
Levinas formuliert, „[…] sich dar[bietet] wie ein Modell, wie eine Anrede, 
eine Anweisung. Sie bietet etwas an, sie fordert eine Antwort“. 69 Worauf 
Levinas seinerseits antwortet: „Die Obliteration, damit bin ich einverstan-
den, bringt zum Sprechen. Sie lädt zum Sprechen ein […]. [E]s gibt einen 
Appell des Wortes an die Sozialität, das Sein für den Anderen.“ 70

67	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 42
68	 Theodor W. Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft (=Gesammelte Schriften, Band 
10.1, Frankfurt a.M. 1977, S. 30. Siehe auch schon Brecht 1939: „Was sind das für Zeiten, wo / 
Ein Gespräch über Bäume fast ein Verbrechen ist / Weil es ein Schweigen über so viele 
Untaten einschließt“; Berthold Brecht: »An die Nachgeborenen«, in: ders.: Große kommen-
tierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, Frankfurt a.M. 1988ff, Bd. 12, S. 85–87.
69	 Françoise Armengaud im Gespräch mit Levinas, siehe: Levinas: Die Obliteration, 
a.a.O., S. 45.
70	 Ebd.

Dieter Mersch156

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


QUELLENVERZEICHNIS

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970.
—	 Kulturkritik und Gesellschaft (=Gesammelte Schriften, Band 10.1), 
	 Frankfurt a.M. 1977. 
—	 »Fragment über Musik und Sprache«, in: ders.: Musikalische Schriften 
	 I–III (Gesammelte Schriften Bd. 16), Frankfurt a.M. 22003, S. 251–256.
—	 »Vers une musique informelle«, in: ders.: Musikalische Schriften I–III 
	 (Gesammelte Schriften Bd. 16), Frankfurt a.M. 22003, S. 493–540.

Bahlmann, Katharina: Können Kunstwerke ein Antlitz haben, Wien 2008.

Belting, Hans: Faces. Eine Geschichte des Gesichtes, München 22014.

Bennke, Johannes: Obliteration. Für eine partikulare Medienphilosophie 
nach Emmanuel Levinas, Bielefeld 2023.

Brecht, Berthold: »An die Nachgeborenen«, in: ders.: Große kommentierte 
Berliner und Frankfurter Ausgabe, Frankfurt a.M. 1988ff, Bd. 12, 
S. 85–87.

Buber, Martin: Das dialogische Prinzip, Gütersloh 1999.
—	 »Von der Richtung. Gespräch in den Bergen«, in: Daniel (1913), in: 
	 ders., Werkausgabe, Frühe kulturkritische und philosophische Schriften 	

1891–1924, Bd. 1, Gütersloh 2001, S. 183–245.

Busch, Kathrin, Iris Därman, Antje Kapust (Hg.): Phänomenologie der 
Responsivität, München 2007.

Casper, Bernhard (Hg.): »Geisel für den Anderen – vielleicht nur ein harter 
Name für Liebe«. Ein Gespräch mit Emmanuel Levinas und Beiträge 
zu seinem Denken, Freiburg, München 2020.

Celan, Paul: »Die Silbe Schmerz«, in: ders.: Ausgewählte Gedichte, Berlin 
1980, vgl. auch https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-
schmerz-160 (letzter Zugriff 28.10.2023).

— »Engführung«, in: ders.: Die Niemandsrose, Sprachgitter, Frankfurt a.M. 
1980, S. 131–138.

—	 »Der Meridian«, in: ders.: Ausgewählte Gedichte, Zwei Reden, 
	 Frankfurt a.M. 1996, S. 131–148.
—	 Gespräch im Gebirg. Erinnerung an eine ,versäumte Begegnung‘, 		

Aachen 2002.

157Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160


Cohen, Richard A.: Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after 
Levinas, Cambridge, New York 2001. 

—	 »Levinas über Kunst und Ästhetizismus. Die ,Wirklichkeit und ihr 
	 Schatten‘ richtig auslegen«, in diesem Band, S. 95–139.

Didi-Huberman, Georges: Was wir sehen blickt uns an, München 1999.

Eaglestone, Robert: Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh 
1997.

Levinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen, Freiburg, München 21987.
—	 Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix 

Philipp Ingold, München 1988.
—	 »Vom Sein zum Anderen – Paul Celan«, in: ders.: Eigennamen. Medita-
	 tionen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, 

München 1988, S. 56–66.
—	 Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg, 
	 München 21993.
—	 »Ethik und Geist«, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch über das 
	 Judentum, Frankfurt a.M. 21996, S. 11–20.
—	 Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München 
	 1998.
—	 Paul Celan. De l’être à l’autre, Saint-Clément-de-Rivière 2003.
—	 »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bild-
	 theorien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 65–85.
—	 »Jean Atlan et la tension de l’art«, in: Catherine Chalier, Michel 

Abensour (Hg.): Cahiers de l’Herne, Paris 2016, S. 509.
—	 Die Obliteration. Gespräch mit Françoise Armengaud über das Werk 
	 von Sacha Sosno, übers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 

2019.
—	 »Jean Atlan und die Spannung der Kunst«, in diesem Band, S. 57–58.

Lyotard, Jean-François: »Das Erhabene und die Avantgarde«, in: Merkur 38 
(424), 1984, S. 151–164.

Schmidt, Sibylle, Sybille Krämer, Ramon Voges (Hg.): Politik der Zeugen-
schaft. Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011.

Sternagel, Jörg: Pathos des Leibes, Zürich 2016.

Till, Sabine: Die Stimme zwischen Immanenz und Transzendenz. Zu einer 
Denkfigur bei Emmanuel Levinas, Jacques Lacan, Jacques Derrida und 
Gilles Deleuze, Bielefeld 2013.

158 Dieter Mersch

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Robbins, Jill: Altered Reading: Levinas and Literature, Chicago 1999.

von Herrmann, Friedrich-Wilhelm: Die zarte, aber helle Differenz. 
Heidegger und Stefan George, Frankfurt a.M. 1999.

Waldenfels, Bernhard: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M. 1990.
—	 Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung, Frankfurt a.M. 
	 2015.

159Emmanuel Levinas’ Ethik der Ästhetik

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abb. 1: Klone, Tel Aviv, 2008. Foto: Hagi Kenaan.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007 - am 14.02.2026, 11:45:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

