Dieter Mersch

Emmanuel Levinas’
Ethik der Asthetik

KRITIK DES ASTHETIZISMUS

Die Rezeption des Verhéltnisses von Emmanuel Levinas zu den Kiinsten
stand stets im Schatten seiner Ontologiekritik. Levinas gilt als Philosoph
der Alteritit, des Sozialen, der, gegen die Rede vom Sein oder der Erschei-
nung die Ethik als prima philosophia instantiierte, um entsprechend die
Kunst zu marginalisieren und der Asthetik bestenfalls eine untergeord-
nete, mitunter sogar missratene Rolle zuzuschreiben. Tatséchlich gibt es,
vielleicht mit Ausnahme des Textes Die Wirklichkeit und ihr Schatten
von 1948! sowie einiger Gespriiche,? kaum nennenswerte AuBerungen
von Levinas zur Kunst, schon gar nicht die Ausarbeitung einer eigen-
stindigen #sthetischen Theorie. Ausgehend vom friihen Text von 1948
ist denn auch Levinas’ feindlicher, ja sogar polemischer Ton gegeniiber
den Kiinsten betont worden - eine Abwertung, die auf theologische Vor-
urteile, insbesondere auf das jiidische Verbot der Idolatrie zuriickgefiihrt
wurde.® So konstatiert Robert Eaglestone bei Levinas eine ,deep-seated
antipathy [...] to art",* wahrend Jill Robbins durchgingig eine ,severe [...]
denunciation of the work of art and the work of criticism as well“ beob-
achtet.> Klarerweise zielt die Philosophie von Levinas vor allem auf die
fundamentale Rolle des Ethischen, nicht nur fiir Sozialitiat und Politik,
sondern fiir den Menschen iiberhaupt, sofern er sich allein zu sich selbst
zu verhalten vermag in Bezug auf Andere und fiir Andere. Dennoch bil-
det das Asthetische in allen Schriften von Levinas eine ausgezeichnete
Quelle phénomenologischer Erfahrung, sodass den Kiinsten, wie es in der
Geschichte der Philosophie zuerst von Georg Friedrich Wilhelm Hegel ex-
poniert worden ist, einen besonderen Platz in der ,Enthiillung des Wahren®
zukommt, der jedoch von Anfang an ,der fordernde Anspruch des Guten“®

1 Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: Emmanuel Alloa (Hg.):
Bildtheorien aus Frankveich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 65-85.

2 Emmanuel Levinas: Die Obliteration. Gesprdch mit Francoise Avmengaud iiber das
Werk von Sacha Sosno, iibers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Ziirich 2019.

3  Vgl. Robert Eaglestone: Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh 1997;
Jill Robbins: Altered Reading: Levinas and Literature, Chicago 1999.

4 Eaglestone: Ethical Criticism, a.a.0.,S.7.

5 Robbins: Altered Reading, a.a.0., S. 83.

6  Vgl. Emmanuel Levinas: »Jean Atlan und die Spannung der Kunsts, in diesem
Band, S. 57; franz.: »Jean Atlan et la tension de I'artc, in: Catherine Chalier, Michel
Abensour (Hg.): Cahiers de I'Herne, Paris 2016, S. 509.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Dieter Mersch

zur Seite steht. Wo darum Levinas die Kunst einer expliziten Kritik unter-
zieht, handelt es sich weniger um deren Verwerfung, als vielmehr um die
Weigerung, den Asthetizismus als eine auf sich selbst bezogene Praxis an-
zuerkennen. Die Fragestellung ist mithin immer schon ethisch terminiert.
Levinas untersucht die Kunst nicht um ihrer selbst willen, sondern mit
Blick auf ihre innere Tendenz zur Verabsolutierung oder SchlieBung, wie
sie, der Zeit nach 1945 entsprechend, vor allem im [a7t pour lart zum Aus-
druck kam. Hier trifft sich Levinas iibrigens mit Theodor W. Adorno, dem
der Asthetizismus auf gleiche Weise anfechtbar erschien, um gleichzeitig
seine politische ,Unverantwortlichkeit®, seinen Riickzug angesichts der
Katastrophe Europas zu gei3eln - ein Topos, der das Wiederaufleben der
Kiinste in der Nachkriegszeit wie ein Mantra begleitete. Es ist diese ,Irre-
sponsivitét’, wie auch Richard Cohen mit Blick auf den frithen Aufsatz von
Levinas betont,” das, was er das ,disengagement” des /art pour lart nennt,
dem Levinas, weniger aus politischen als aus philosophischen Griinden,
eine genuine Ethizitdt entgegenhilt, durch die die Kiinste in ihrem dstheti-
schen Anspruch begrenzt werden sollen. Levinas unterstellt also seine Phi-
losophie der Kunst keinem theologischen Dogma, keiner Norm, vielmehr
erinnert er die Kiinste daran, was sie dem Sozialen und ihrer konstitutiven
Kraft schuldig bleiben. Levinas ist nicht ,gegen Kunst iiberhaupt®, hei3t es
folgerecht in Cohens Rehabilitation des missverstandenen Aufsatzes, er ist
,gegen den Asthetizismus“?® er kritisiere daher nicht die Kunst als solche,
sondern die Totalisierung des Asthetischen, soweit sie sich zum Grund der
Welt, zum Ort einer ,dunklen Wahrheit® stilisiere, wie es der Formalismus
wie ebenso die Abstraktion und der Serialismus postulierte. ,Die Kunst ist
also nicht aus sich selbst schon eine engagierte®, schreibt Levinas in Die
Wirklichkeit und ihr Schatten: ,Und dies ist auch der Grund, warum sie
nicht den hochsten Wert einer Zivilisation darstellen kann“® - oder, wie
Cohen kommentiert: ,Kunst [ist] nicht vorrangig, nicht letztgiiltig, nicht
absolut®,® um sich jenseits aller Erfahrung des Anderen wie auch einer an-
deren Erfahrung in pure Kontemplation zu versenken, vielmehr bleibt sie,
wie jede AuBerung, jede wissenschaftliche Aussage oder auch jede mysti-
sche oder religiose Evidenz an den Primat des Alteritédren, als einer ,Geisel
fiir den Anderen“" gebunden.

Im Gegensatz zur angeblichen Herabstufung von Kunst und Asthetik
bleibt dagegen die Referenz aufkonkretekiinstlerische Werke, besondersvon

7  Richard A. Cohen: Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas,
Cambridge, New York 2001; dt.: sLevinas iiber Kunst und Asthetizismus. ,Die Wirklichkeit
und ihr Schatten’ richtig auslegenc, in diesem Band, S. 95-139.

8 Ebd,S.114.

9 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 83.

10 Cohen: »Levinas iiber Kunst und Asthetizismus, a.a.0., S. 115.

11 Bernhard Casper (Hg.): »Geisel fiir den Andeven - vielleicht nur ein harter Name fiir
Liebe«. Ein Gesprdch mit Emmanuel Levinas und Beitrige zu seinem Denken, Freiburg,
Miinchen 2020.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik

Literatur und Poetik, aber auch immer wieder auf die Musik, die einen be-
sonderen Platz einnimmt, ein selbstverstindlicher Bezugspunkt simtlicher
Levinas’schen Schriften. Das gilt auf zweifache Weise. Einmal stiitzt sich
Levinas in seiner Argumentation auf die direkte Lektiire oder Anschau-
ung von Werken der Kunst, iibrigens ohne sie der Idolatrie zu bezichtigen,
zum anderen steht fiir Levinas das philosophische Schreiben selbst nicht
auBlerhalb der Poetik. Notwendig bewegt sich ein Denken des Alteritiren
am Rande des Sagbaren, sodass seine Rede nicht anders kann als poetolo-
gisch zu verfahren oder sich zumindest an Poetik und ihre Mittel anzuleh-
nen; doch bedarf eine solche Sprache im gleichen Maf3e auch des Paradig-
mas der Dichtung, um aus ihrem auBBerordentlichen Wissen, ihrem durch
nichts zu ersetzenden Schatz von Einsichten zu schopfen. Das schlief3t
nicht aus, diese unter die Agide einer Unausweichlichkeit von Verantwor-
tung zu diskutieren, sodass die doppelte Notwendigkeit des Asthetischen
iiberall wieder gebrochen und zuriickgenommen werden muss. Levinas ist
sich des Zwiespalts bewusst, vor allem in seiner Auseinandersetzung mit
Martin Heidegger, dem er eine allzu gro3e Hingabe und stilistische Nidhe zu
Friedrich Holderlin bescheinigt. Dennoch fallen der affirmative Gebrauch
und die vielféltigen Allusionen mit Bezug auf Ausstellungen und kiinst-
lerische Arbeiten im Werk von Levinas auf - bereits der Aufsatz Die Wirk-
lichkeit und ihr Schatten, der das ,Wesen der Kunst® entlang aller drei kar-
dinalen Kiinste, der musikalischen Komposition ebenso wie der Dichtung
und dem Bild zu entschliisseln versucht, ruft dazu ebenso die klassische
Kunst wie die Moderne auf, die behauptet, die ,reine Musik, reine Malerei
oder reine Poesie zu sein“ > Maf3 nimmt Levinas dabei besonders entlang
der russischen, franzésischen und englischen Literatur, bei den Dichtern
der Menschlichkeit wie Fjodor Dostojewski, Nikolai Wassiljewitsch Gogol
oder Jean Baptiste Moliére und Miguel de Cervantes sowie bei William
Shakespeare, Charles Dickens und Edgar Allan Poe, um nur einige zu nen-
nen. Vereinzelt finden sich dariiber hinaus Auseinandersetzungen mit
zeitgenossischen Kiinstlern wie Jean Atlan und die Spannung der Kunst
und das Gespréch Die Obliteration iiber die Skulpturen Sacha Sosnosbe-
zeugen. Zu denken ist vor allem aber an den Essay-Band Eigennamen, der
sich mit Marcel Proust und Maurice Blanchot, mit dem Levinas iiber Jahre
eine enge Freundschaft verband, sowie ferner mit Stéphane Mallarmé und,
am Schluss des Bandes, mit Paul Celan beschiftigt.** Danach erlaubt es die
Literatur, auf einzigartige Weise Verbindungen zwischen dem Gesagten
und dem Sagbaren zu stiften und sich im Akt des Schreibens bestindig
von sich selbst zu trennen, um in der Differenz, der Abspaltung dem Un-
aussprechlichen allererst einen Raum zu verleihen. Kunst und Asthetik, so

12 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten¢, a.a.0., S. 71.

13 Siehe oben Anm. 2 und 6.

14 Emmanuel Lévinas: Eigennamen. Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg. v.
Felix Philipp Ingold, Miinchen 1988.

- am 14.02.2026, 11:45:45

143


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Dieter Mersch

Levinas, halten sich an den Grenzen auf, suchen Umwege, Passagen oder
Offnungen, die in der Materialitit der Werke das aufzubewahren trach-
ten, was sich sowohl als Erfahrung von Exterioritét als auch als Evokation
einer Abwesenheit in der Anwesenheit exponieren ldsst. Beides ist damit
in Ansehung des Asthetischen relevant: Einmal die doppelte Bezugnahme
auf die Sprache der Kiinste wie ebenfalls auf ihre enigmatische ,Wahrheit',
zum anderen die Uberschreitung, die das Ungeniigen der Ontologie um der
urspriinglichen Ethizitét des Philosophierens willen verlésst.

VOM SEIN ZUM ANDEREN: DIE DICHTUNG PAUL CELANS

Exemplarisch kann dafiir der allein im Medium der Schrift gefiihrte Dialog
mit Paul Celan gelten. Er betrifft sowohl Celans Rede Der Meridian, die
in nuce dessen Dichtungstheorie skizziert, als auch den kurzen Prosatext
Gesprdch im Gebirg von 1959,% das direkt auf Martin Buber anspielt,* so-
wie einige Gedichte. Der ,Jud®, heiB3t es bei Celan im Gesprdich, ging eines
Abends, als die Sonne ,und nicht nur sie untergegangen®war, ,und mit ihm
ging sein Name, der unaussprechliche® ,Ich bins®, setzt Celan fort, ,ich und
der andre®, und er ging unterm ,Gewolk" im ,Schatten’, dem ,eigenen und
dem fremden® " Immer geht es um diese Dopplung, um das Ich und den An-
deren sowie das Eigene und Fremde, die untrennbar zusammengehoren,
wie auch um einen Stock, mit dem eine vergebliche Beriihrung versucht
wird - jener Stock, der auch zu den Kernelementen von Bubers eigenem
Gesprach in den Bergen aus seinem 1913 verfassten Dialog Daniel gehort.®
Er exemplifiziert jene Taktilitit der Beziehung, die vom Es der Dinge zum
Du iibergeht, vom Fiihllosen zum Gefiihl: ,Es gab sich Dir in die Hand ein
Du [...], lautet eine entsprechende Zeile bei Celan, ,An dem alles Ich zu sich

15 Emmanuel Lévinas: sVom Sein zum Anderen - Paul Celans, in: ders.: Eigennamen,
a.a.0., S. 56-66. In der Tat sind es drei Texte von Paul Celan, ndmlich sDer Meridiang,

in: ders.: Ausgewdhlite Gedichte, Zwei Reden, Frankfurt a.M. 1996, S. 131-148, Gesprdch

im Gebirg. Evinnerung an eine versdumte Begegnung', Aachen 2002, und das Gedicht
»Engfithrung« aus Paul Celan: Die Niemandsrose, Sprachgitter, Frankfurt a.M. 1980,
S.131-138, die Levinas besonders interessiert haben. Der Essay sVom Sein zum Anderenc
wurde zum ersten Mal im Jahre 1972 veroffentlicht und spéter in den Band Eigennamen
aufgenommen. Eine selbstéindige Edition dieses Textes (Paul Celan. De I'étre & lautre) von
2003 enthilt den Hinweis darauf, dass den Uberlegungen ein besonderer Platz im Werk
Levinas’ gebiihre.

16  Martin Buber: »Von der Richtung. Gesprich in den Bergenc, in: Daniel (1913), in:
ders.: Werkausgabe, Friihe kulturkritische und philosophische Schriften 1891-1924,Bd. 1,
Giitersloh 2001, S. 183-245, hier: S. 183-190.

17 Paul Celan: Gesprdch im Gebirg, a.a.0.,S. 7.

18 In Bubers Gesprdch in den Bergen hei3t es dazu: Wenn der Wanderer seinen Stock
gegen eine Esche presst, entsteht Kontakt. ,Scheinbar nur bei mir, fand ich dennoch dort,
wo ich den Baum fand, mich selber. Damals erschien mir das Gespréch. Denn wie jener
Stab ist die Rede des Menschen.“ Ebd., S. 183.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik

kam.*® Die Andersheit, auf die auch Levinas referiert, bedeutet ebenfalls
nicht die Andersheit der Dinge - ihr Neutrum - sondern die Andersheit des
Menschen - Du oder, noch bestimmender, E7. Bei Celan kniipft sich daran
eine komplexe, nur in Andeutungen ausgesprochene Reflexion an, die ihre
Erschiitterung gerade aus dem Gegensatz der Traditionen, der verlorenen
antiken und der untergegangenen oder verschatteten und nur noch als Er-
innerung vorhandenen jiidischen Uberlieferung bezieht, denn

[n)icht lang wars still, denn wenn der Jud daherkommt und begegnet
einem zweiten, dann ists bald vorbei mit dem Schweigen auch im Ge-
birg. Denn der Jud und die Natur, das ist zweierlei, immer noch [...],
auch hier.?°

Nicht der ontologische Bezug ist priméir, sondern der ethische; das gilt
auch fiir die Kunst, die sich weniger auf die Welt bezieht als auf den An-
deren und die Anderen: die Kunst ist eine soziale Tat. Entsprechend hatte
Celan im Meridian den poetischen Akt der Dichtung aus einer Bewegung
hin zur Alteritit erklirt. ,[E]in Gedicht ist nicht zeitlos heiBt es dort: ,Ge-
wiB, [..] es sucht durch die Zeit hindurchzugreifen - durch sie hindurch,
nicht iiber sie hinweg",?' wobei es, so Celan weiter, ,unentwegt auf jenes
,Andere’ zu[hilt], das es als erreichbar [...] und dabei ihm [..] zugewandt
denkt“?? Dichtung - wie im Ubrigen auch jede andere Kunstform - geht
deshalb immer schon den Weg des Fremden, des Anderen, wozu eine der
,Ferne oder Fremde zugeordnete Dunkelheit®, wie Celan sich ausdriickt,
ein ,selbstvergessener Gang“* ohne Anleitung oder Methodologie gehort,
wie sie den Wissenschaften zukommt, aber gleichfalls auch ohne zu irren.
Die Dunkelheit sei Teil der Faszination, wie Celan hinzusetzt, jenes Spiels
von Zug und Entzug, wie es fiir die Dichtung und ihren Willen zur Stif-
tung einer Gemeinsamkeit charakteristisch erscheint, sodass der néchste
Satz erginzen kann: ,Das Gedicht will zu einem Anderen, es braucht die-
ses Andere, es braucht ein Gegeniiber. Es sucht es auf, es spricht sich ihm
zu. Jedes Ding, jeder Mensch ist dem Gedicht, das auf das Andere zuhilt,
eine Gestalt dieses Anderen“%, dessen innigste ,Hoffnung“ darin bestehe,
»in eines Anderen Sache zu sprechen [...], vielleicht in eines ganz Anderen
Sache”. %

19  Paul Celan: »Die Silbe Schmerz¢, in: ders.: Ausgewdhlite Gedichte, Berlin 1980,
vgl. auch https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160 (letzter Zugriff
28.10.2023).

20 Celan: Gesprdch im Gebirg, a.a.0., S. 8.

21  Celan: sDer Meridiang, a.a.0., S. 143.

22 Ebd, S.148.

23 Ebd, S.141

24 Ebd.

25 Ebd, S.142.

- am 14.02.2026, 11:45:45

145


https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160

146

Dieter Mersch

Es sind diese und dhnlich Passagen, worin sich in einer ganz anderen Spra-
che, aber kongenial das Anliegen von Levinas spiegelt. Man kann hier nicht,
wie Heidegger, vom ,Zwiefalt des Denkens und Dichtens® sprechen, wie
zwei Parallelen, die sich im Unendlichen kreuzen,?® sondern bestenfalls
von einer Reflexion des einen im anderen, einer Resonanz oder - abermals -
Beriihrung, zu der der ,Stock” aus dem Gespréch im Gebirg, das ,Sagen®
oder Zeichengeben gehort, das im Spitwerk von Levinas, im Kapitel »Sub-
jektivitdt und Unendlichkeit« von Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht als die ,Bezeugung” einer Person beschrieben wird:

Bevor es sich in den Dienst des Lebens stellt als Austausch von In-
formationen durch ein linguistisches System, ist das Sagen Zeugnis,
Sagen ohne Gesagtes, Zeichen an den Anderen. Zeichen wovon? Der
Komplizenschaft? Einer Komplizenschaft ohne Absicht, einer Briider-
lichkeit, einer Nédhe, die nur méglich ist als ein Sich-Offnen, als unvor-
sichtige Ausgesetztheit fiir den Anderen, riickhaltlose Passivitit bis
hin zur Stellvertretung und folglich als Aussetzung der Ausgesetztheit,
eben als Sagen, Sagen, das nicht etwas sagt, das bedeutet, Sagen, das
als Verantwortung die Bedeutung selbst ist, der Eine-fiir-den-Ande-
ren, Subjektivitdt des Subjekts, das sich zum Zeichen macht, aber das
man missverstiande, hielte man es fiir den stammelnden Ausdruck
eines Wortes, denn es bezeugt die Herrlichkeit des Unendlichen.?

Mit anderen Worten: Die Dichtung entspringt dem ,Sagen®, der Zeugen-
schaft; das Gedicht ist Nihe, ist der Augenblick eines Bezeugens, das sich
zuwendet, dem die ,Um-Wendung’ schon immanent ist, das zugleich, als
,Hin-Wendung, eine ,Ver-Antwortung’ in sich trigt, welche im Wortsinne
antwortet. ,Die Verantwortung fiir den Anderen - ist genau ein solches Sa-
gen vor allem Gesagten®,?® lautet ein entsprechender Bescheid in Jenseits
des Seins oder anders als Sein geschieht. Verantwortung als Antwort ist
wiederum Zeugnis der Nidhe zum Nichsten, wie sie Levinas der Dichtung
von Celan iiberhaupt zuspricht, soweit diese unentwegt eine ,der Frage
vorausgehende, zuvorkommende Antwort“ zu vollziehen sucht.? Das Per-
sonliche soll die Poetik des Gedichtes gemal3 moderner Dichtungstheorien
ausmachen, das sich ganz und gar auf die Idiosynkrasien des Subjekts, sei-
nes erratischen Ausdrucks, fast das Private stiitzt, dem Levinas aber ent-
gegenhilt: ,Das Personliche: von mir zum Anderen.** Und ergénzend:

26 Zum Motiv der Verbindung und Differenz zwischen Dichtung und Denken sowie zur
Dichtungstheorie Heideggers vgl. Friedrich-Wilhelm von Herrmann: Die zarte, aber helle
Differenz. Heidegger und Stefan George, Frankfurt a. M. 1999, bes. S. 9ff., 21fF.

27 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg,
Miinchen 1998, S. 330, 331.

28 Ebd,, S.107.

29 Levinas: s"Vom Sein zum Anderen - Paul Celang, a.a.0., S. 57.

30 Ebd,S.58

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik

Das Gedicht hilt auf das ,Andere’ zu. Es hofft, es befreit [...]. Das einsa-
me Werk des Dichters, der das wertvolle Wortmaterial meif3elt, ist der
Akt des ,Aufsuchens’ eines ,Gegeniiber’. Das Gedicht ,wird Gesprich
- oft ist es verzweifeltes Gesprich,, [..] ,Begegnungen, Wege einer
Stimme zu einem wahrnehmenden Du‘ - die Buberschen Kategorien!
Sollten sie etwa all den genialen, vom geheimnisvollen Schwarzwald
[dt. im Original] sich auf Holderlin, Trakl und Rilke herabsenkenden
Exegesen vorgezogen werden, um die Dichtung als Offnerin der Welt
und des Orts zwischen Himmel und Erde aufzuzeigen?*

Die Polemik gegen Heidegger macht insbesondere deutlich, dass die
Dichtung nicht die Offnerin schlechthin ist - Gabe des Wortes als Gabe des
Seins -,*? sondern umgekehrt ,,(")ffnung des Seins zum Seienden hin‘, dem
Fremden und Fremdartigen, die es einschlie3t, um es zu wahren. Denn

[ii]ber das Fremdartige der Kunst [...] geht das Gedicht einen Schritt
weiter: das Fremdartige ist der Fremde oder der Néchste. Nichts ist
fremdartiger und fremder als der Andere, und im Lichte der Utopie
zeigt sich der Mensch. Auflerhalb jeder Verwurzelung und SefBhaft-
werdung: Heimatlosigkeit als Authentizitét! *

Will man diese Gedanken fiir Levinas’ Verhéltnis zur Asthetik also frucht-
bar machen, kommt es allein auf das ,Sagen” und den Zug vom ,Sein zum
Anderen® an, d.h. auf die im Asthetischen und den Okonomien der Kiinste
immer schon eingelassene erste Ethizitéat. ,Sagen” als ,Zeugen“ verweist
auf eine soziale Epistemologie,* die zugleich nur als eine ethische aus-
buchstabiert werden kann. Das Kriterium bleibt folglich die Etiik der
Asthetik, das, was jenseits des Jean-Paul Sartreschen Gebrauchs der
Kategorie ,Engagement” fiir die Literatur als elementare Engagiertheit der
Kunst adressiert werden kann. Sie besteht nicht fiir die Welt, umwillen der
Welt und ihre ,Situation®, sondern fiir den Anderen, umwillen des Sozialen,
das dem Gedicht und mit ihr die Kunst allererst einen Sinn erteilt.

INTERDEPENDENZEN ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

Dienegative Seite der Asthetikist fiir Levinas der Asthetizismus, die positive
dagegen dort zu suchen, wo beide - das Ethische und Asthetische - sich
miteinander verschrénken, so jedoch, dass die Kunst vom ersten

31 Ebd.

32 Vgl.von Herrmann: Die zarte, aber helle Differenz, a.a.0., bes. S. 67-91.

33 Levinas: sVom Sein zum Anderen - Paul Celang, a.a.0., S. 61.

34  Vgl. Sibylle Schmidt, Sybille Krimer, Ramon Voges (Hg.): Politik der Zeugenschaft.
Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011.

- am 14.02.2026, 11:45:45

147


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Dieter Mersch

Augenblick an unter der MaB3gabe ihrer Ethizitét steht, gleichsam von ihr
durchtriankt wird. Und dennoch vermag die Beziehung zum Anderen, ihre
primordiale Responsivitdt® nicht ohne ein ebenso primordiales dstheti-
sches Moment auszukommen. Es erweist sich als ebenso mitgingig, wie
umgekehrt dem Asthetischen, wo es nicht um seiner selbst geht, ein immer
schon Ethisches mitgegeben und eingeschrieben sein muss. Dies enthiillt
sich am besten anhand der kardinalen phinomenologischen Metapher, die
im Zentrum der gesamten Levinas’schen Philosophie steht und mit der alle
Beschreibung irreduzibler Alteritét beginnt: die ,Nacktheit des Antlitzes" *
Fiir Levinas bildet das Gesicht das einzige Korperteil, das wir gew6hnlich
nackt zeigen. Doch muss man Nacktheit von Bl68e wie ebenso Antlitz von
Gesicht unterscheiden, auch wenn diese Differenz im Franzosischen Ori-
ginal, das durchgéngig das Wort visage benutzt, nicht zum Tragen kommt.
Dank der auBerordentlich gegliickten Ubertragung von Wolfgang Krewani
setzt die deutsche Ausgabe fiir das von Levinas Gemeinte den alten Aus-
druck ,Antlitz“ ein, das die Konnotation mit einem Numinosen enthélt.?
Das ,Antlitz* ist heilig, wie seine Heiligkeit gleichzeitig erst aufgehen kann,
wo es - mit der ganzen Scheu der Zuriickhaltung - angeschaut wird. Wie
darum das ,Antlitz“ etymologisch auf ein ,Entgegenblickendes” referiert,
dem eine genuine Passivitit anhaftet, gehort seine Erfahrung dennoch
umgekehrt dem Bereich der Sinnlichkeit und damit dem Asthetischen
an. Gleichwohl weist seine ,Nacktheit iiberhaupt” iiber es hinaus auf eine
existenzielle Armlichkeit, eine Hinfélligkeit oder Ausgesetztheit, deren
Gefahrdung oder Fragilitit einen unmittelbar ethischen Anspruch erhebt.
Das Antlitz ist kein ,Bild“®* vielmehr bezeichnet es denjenigen Ort, an
dem nicht nur die Andersheit des Anderen als Unrendlichkeit aufscheint,
sondern, wie immer wieder betont worden ist, in gleicher Weise auch das
transzendente Moment der Kunst. Konnen Kunstwerke ein Antlitz haben?
hatte Katharina Bahlmann gefragt* und damit auf die Spur einer direkten
Verbindung zwischen den ethischen und den #sthetischen Uberlegungen
von Levinas gebracht, die auf vielféltige Weise an jenen Topos riihren, der,
wiederum auf verschiedene Weise, genauso fiir Paul Valéry wie fiir Walter
Benjamin oder Jacques Lacan und Georges Didi-Huberman bedeutsam
geworden ist: Was wir sehen, blickt uns an.* Es gibt eine Uberscheidung
zwischen diesen Motiven: der ,Aura’ Benjamins, wie der ,Blick-Gabe' des
Bildes und dem ,Antlitz’ als Andersheit schlechthin, doch miisste man in

35 Vgl. bes. Bernhard Waldenfels: Sozialitit und Alteritit. Modi sozialer Evfahrung,
Frankfurt a.M. 2015; ders., Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M. 1990; Jorg Sterngel:
Pathos des Leibes, Ziirich 2016 sowie Kathrin Busch, Iris Ddrman, Antje Kapust (Hg.):
Phdanomenologie der Responsivitdt, Miinchen 2007.

36 Emmanuel Levinas: Die Spur des Andeven, Freiburg, Miinchen 21987, S. 222 und 222f.
37 Vgl.bes. Emmanuel Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterio-
7vitdt, Freiburg, Miinchen 21993, S. 63-65, 257-259, 267-294, 328-339.

38 Ebd, S.430.

39 Katharina Bahlmann: Konnen Kunstwerke ein Antlitz haben, Wien 2008.

40 Georges Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns an, Miinchen 1999.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik

gleicher Weise den Topos umkehren: Denn was uns anblickt, zieht uns auch
in Bann, ersucht unsere Zuwendung und erfordert eine ,Riicksicht’ (le 7e-
garde sowie gleichzeitig les égards), sodass sich in seinem ,Augen-Blick’
eine Erfahrung manifestiert, der sich nicht zu entziehen ist. Die Bilder,
wie die Architekturen, die Plastiken oder Installationen scheinen, der so-
zialen Beziehung analog, ihre je eigene ,Antlitzhaftigkeit’ zu besitzen und
auf diese Weise jenen Akt des ,Zu-Sehen-gebens’ zu offerieren, die Lacan
der Kunst iiberhaupt zugeschrieben hat. Gilles Deleuze und Félix Guattari
werden ihn in Milles Plateaux je spezifische als ,Gesichthaftigkeit’ expo-
nieren. Das Gesicht der Kunst wendet sich uns zu, fordert uns heraus und
verlangt, gesehen zu werden.

Wie das uns zuneigende Antlitz eines anderen Menschen scheinen die
Werke daher ebenfalls einen Appell zu verkérpern, der in Analogie zum
elementaren ethischen Imperativ: ,Du wirst keinen Mord begehen“* auf
dhnliche Weise sagen will: ,Du wirst mich nicht zerstéren® Die Bilder hal-
ten vor sich einen Wall, der sie vor den aggressiven Ubergriffen des Iko-
noklasmus schiitzt. Gleiches kann von den musikalischen Kompositionen
oder der ,Stimme’ der Dichterin gesagt werden, die das Wort in Klang und
Rhythmus verwandelt,*? und der damit, wie der Singularitdt des Gesichts,
etwas Unverkennbares und Unersetzbares zukommt, das sich der Zuriick-
weisung widersetzt.*® Allen menschlichen Schopfungen ist dies zu eigen:
Sie verweisen in ihrer Tiefe auf die Unerschopflichkeit einer Alteritét,
die sich in ihnen zeigt, um der Forderung Ausdruck zu verleihen, an ih-
nen nicht achtlos voriiberzugehen. Man muss diese Dialektik in Rechnung
stellen, will man den Ikonoklasmus der Religionen wie auch die angebliche
Wiederholung des jiidischen Bilderverbots bei Levinas angemessen be-
urteilen. Denn in allen Bildern steckt die Ambiguitét, durch ihre Faszina-
tion vorzutduschen, aber gleichzeitig ein ,Zeugnis” abzulegen, das von der
Kreativitit und dem Willen zur Expression kiindet. Die Faszination 16st
Angst aus, deren Zauber sich das Verbot zu entrei3en sucht, doch bleibt die
Angst ganz im Augenblick des Scheins befangen, wihrend die andere Seite
des Bildes auf den ,Bildner” (demiurgos), wie Platon es ausdriickt, deutet,
der sich in seinem Werk mit derselben Angreifharkeit zur Schau stellt wie
ein Gesicht im Gespréch. Levinas’ Kritik der Kunst gilt der Vereinseitigung
dieser Dialektik; seine ,Rettung” der Kunst umgekehrt dieser elementaren
Bezogenheit, die im Augenblick der Beriihrung unausweichlich wird.

Tatsédchlich besitzen Bilder, wie auch alle anderen Arten adsthetischer
Artikulation gleichsam eine Vorder- und eine Riickseite, deren erstere
Schein ist und an der Unwahrheit riihrt, wihrend letztere sich, was vielleicht

41 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 285, vgl. auch S. 3391f.

42 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, a.a.0., S. 69f.

43 Vgl. Sabine Till: Die Stimme zwischen Immanenz und Transzendenz. Zu einer Denk-
figur bei Emmanuel Levinas, Jacques Lacan, Jacques Derrida und Gilles Deleuze, Bielefeld
2013.

- am 14.02.2026, 11:45:45

149


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Dieter Mersch

wichtiger ist, der Arbeit oder Anstrengung eines Kiinstlers oder einer Kiinst-
lerin, wie sublimiert auch immer, verdankt und deren Begehrungen sich uns
schutzlos und unverhiillt darbieten. Die scheinbare Demiitigung der Kunst
aus der Ungleichung in Die Wirklichkeit und ihr Schatten erweist sich dann
als vordergriindig und unterhalb jener Fiille von Motiven, die die Levinas’schen
Ausfiihrungen zur Asthetik anleiten, denn es kann in der Kunst nicht allein
darum gehen, ,den Dingen ein Gesicht zu geben",* vielmehr bildet bei Levinas
das ,Antlitz’ und sein Blick, wenn er uns provoziert oder verfolgt, keine ein-
fache Funktion einer Preisgabe, sondern in erster Linie eines Prinzips, das
weder zu negieren ist noch dessen Phanomenalitét sich einer sinnlichen Er-
fahrung erschlief3t. Die darin eingewobene doppelte Verneinung impliziert
dabei eine Affirmation. Sie betrifft auch die Kunst und ihr ,Antlitz’ Entspre-
chend schlief3t das ,Gesichtige’ seine ethische Dimension nicht unmittelbar
dem es anschauenden Blick auf, sondern erweist sie sich dort am Eindring-
lichsten, wo es nicht auf das Sehen und seine Perzeption ankommt, sondern
auf jenen Entzug, der im gleichen MaBle anzieht. Er kann nicht anders be-
schrieben werden als eine durch die Immanenz angeregte Transzendenz, die
im Endlichen ein Unendliches gewahren lisst.

In der Duplizitit von Zug und Entzug enthiillt sich wiederum die
Unausweichlichkeit dieser Erfahrung. Visage, ,Antlitz‘ offenbaren sich
aus diesem Grunde nicht der Anschauung; sie bilden kein primir Sinn-
liches, auch wenn sie ohne Aisthesis nicht in Erscheinung treten, vielmehr
sichern sie ihre Einzigartigkeit im Erscheinen eines Nichterscheinen-
den, als die voriibergegangene paradoxe Spur, die sich im Vorbeigang zu-
gleich verwischt. Das Antlitz is¢ Spur, die dem Abdruck einer Verléschung
gleicht, welche in seinen Sich-Zeigen gleichzeitig auf etwas verweist, was
sich nicht zeigt, was sich nur im Riickzug aufschlie3t. Der Gedanke scheint
kontraintuitiv, weil doch die Wahrnehmung eines Gesichts die erste Aus-
kunft iiber eine Person zu erteilen scheint, und doch geht es Levinas nie-
mals um eine konkrete Person, um ein bestimmtes Gesicht, um das ,Du,
wie Buber an den Anfang seiner dialogischen Philosophie gestellt hat,*
sondern um ein ,Er’, eine Unbestimmtheit oder Anonymitét - eine ,Illetit4t",
wie es spitestens seit Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht
heif3t.* Sie konzipiert die Andersheit des Anderen nicht schon im christ-
lichen Sinne als ,Gleichen’ oder zumindest als Verwandtschaft, sondern
als ein ,ab-solut’ Fremdes, d.h. auch ein Unbekanntes, ,Losgelostes’, In-in-
telligibles. Deswegen beschreibt Levinas das alteritire Moment seinen
,Eintritts® als ,Unterbrechung’ - duBerste Differenz, die differenter noch
ist als alle Unterscheidung zwischen Seiendem oder die ,ontologische’

44 Emmanuel Levinas: »Ethik und Geists, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch tiber
das Judentum, Frankfurt a.M. 21996, S. 18.

45  Vgl. Martin Buber: Das dialogische Prinzip, Giitersloh 1999.

46 Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, a.a.O., S. 45f%.; Levinas: Die
Spur des Anderen, a.a.0., S. 229-235.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik

zwischen Sein und Seiendem, und die den Sinn zerteilt.*” Die Rigorositét
der Levinas’schen Philosophie kommt darin zum Ausdruck: Ihr ethisches
Gebot folgt nirgends aus der Gleichsetzung, wie sie uns die ,Goldene Regel’
vorschreibt, das ,Was Du einem anderen antust, tust Du Dir selbst an’, oder
wie sie uns die Maxime der Briiderlichkeit, das ,Liebe deinen Nichsten
wie dich selbst’ oder ihre kommunistische Variante ,Alle Menschen wer-
den Briider’ vorgaukelt, sondern aus dem, was Levinas wiederum in einer
doppelten Verneinung die ,Nicht-In-Differenz’ nennt, die uns auf keine
Weise gleichgiiltig sogar gegeniiber dem Allerfremdesten treten ldsst.*® Sie
unterstreicht die Trennung oder Differenzialitit, die kein Naturrecht oder
Menschenrecht zu iiberspringen vermag, die aber angesichts der Unmog-
lichkeit von Gleichheit dennoch die Notwendigkeit einer Annahme oder
Zuvorkommenheit einfordert. Die ,Nicht-In-Differenz“ benennt daher
die Gleichzeitigkeit von Nicht-Gleichgiiltigkeit und Unterscheidung, von
Interesse und ,Des-inter-essiert-sein®, die in den Diktionen von Levinas
in der wortlichen Bedeutung die ,Selbstlosigkeit” meint.*® Es handelt sich
um jene Radikalitét, die die Menschlichkeit im Moment ihrer extremsten
Fragwiirdigkeit und méglichen Tilgung noch einmal emphatisch heraufbe-
schwort und, mit Blick auf die Shoah, zu einer sozialen Sensibilitit aufruft,
an die in Zeiten des wieder zunehmenden Ressentiments zu erinnern zur
dringlichsten Aufgabe geworden ist. Denn in der Tat bietet das wahrnehm-
bare Gesicht, seine phdnomenale Gegenwart, zunichst nicht mehr als eine
Oberflache, deren 6ffentliche Manifestation, wie es Hans Belting treffend
pointiert hat,* die ,Maske’ ist, die wir zur Schau tragen und die die Ver-
bergung und Enthiillung in einem darstellt; und doch weist ihre Verhiillung
auf eine H6hlung oder einen sich verweigernden Grund, dem sie ,aufge-
setzt' ist und der sie als spezifisch ,menschlich’ auszeichnet, um ihr Spiel
an einer zuletzt von allen geteilten Sozialitét teilhaben zu lassen.

KONVERSIONEN DES ASTHETISCHEN IM ETHISCHEN

Fiir Levinas ist somit der Andere nicht ein tendenziell Zugehorender, der schon
in eine Gemeinschaft eingetreten ist und dem in einer politischen Ordnung
der Egalitét dieselben Rechte zuerkannt werden, auch keine reziproke Figur,
die in den wechselnden Relationen der Kommunikation Anerkennung findet
- jenes ,Gespréch, das wir sind;, das nach Hans-Georg Gadamer die koinonia
durch eine gemeinsame Verstindigung stiftet, sondern die Nicht-Préisenz des
Anderen ergeht durch die Priasenz des ,Antlitzes; das jede Achtlosigkeit durch-
kreuzt und unduldsam bleibt gegeniiber einer Ignoranz, die seine prinzipielle

47 Vgl. Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 430ff.

48 Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, a.a.0., S. 304f.
49 Vgl Levinas: Die Obliteration, S. 34f.

50 Vgl. Hans Belting: Faces. Eine Geschichte des Gesichtes, Miinchen ?2014.

- am 14.02.2026, 11:45:45

151


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Dieter Mersch

Unzerstorbarkeit leugnet. Denn die Infinitét oder Nicht-Gegenwart des Al-
teritdren lésst iiber jede Konkretion hinaus iiberhaupt erst die Moglichkeit
eines Bezugs zu. So erweist sich das Von-Angesicht-zu-Angesicht auch fiir
Levinas als der Ursprung und unaufhebbare Kern aller Beziehung, und zwar
noch vor jeder Intentionalitiit, jedem Willen zur Begegnung oder auch nur
jedes Verstehens, doch ist diese nicht primér sinnlich gegeben, sondern, wie
Levinas in seinem Hauptwerk Tozalitdt und Unendlichkeit nicht miide wird
herauszustreichen, als ,unerschopfliche unendliche Exterioritdt.s! Ihr We-
sen ist nicht Sehen, Erkennen, sondern ,Empfang® 5 Das Subjekt wird durch
diesen terminiert - nicht umgekehrt. Wir sind dann mit einem iiberaus kom-
plexen philosophischen Topos konfrontiert, dem eine Konversion, ein Um-
bruch oder eine Umkehrung inhirent ist, die zwar ein Asthetisches durchaus
voraussetzt, aber weit iiber es hinausreicht und in derselben Weise fiir die
Kunst zu gelten hat. Denn das Antlitz wird ,niemals Bild oder Intuition‘, wie
es in Totalitat und Unendlichkeit hei3t, denn es entspringt erst der ,,Gegen-
wart der Exterioritit® % die gleichwohl nur gegenwirtig sein kann, wo es
ein Erscheinen gibt. Das bedeutet aber, dass die Primisse des Asthetischen
stets mehr enthilt, als der Augenschein gewihrt, soweit die ,Be-Gegnung,,
das ,Von-Angesicht-zu-Angesicht, und sei es lediglich die Konfrontation
mit einer Bildlichkeit, einem Gesang oder einer Klage ,ur-spriinglich’ immer
schon dreistellig ist, denn jeder Bezug schlie3t die dominante ,Gesichtlich-
keit’ mitsamt ihrer Wahrnehmung und dem Ausdruck eines Alteritéren als
ihrer immanenten Uberschreitung auf ein ebenso Unbestimmtes wie nicht
zu Entschliisselndes ein. Ihr wohnt ein genuiner Uberschuss inne, der nicht
anders als eine - im Wortsinne - Unermesslichkeit oder Ruptur im subjekti-
ven Feld aufzufassen ist, die von vornherein den Verfiithrungen einer Lektii-
re oder Interpretation und daher eines durchgreifenden ,Be-Deutens’ wider-
stehen. Uberschreitung, Uberschuss, Unermesslichkeit und Bruch meinen
dabei nicht nur eine Negativitét, einen ,Ent-Zug, sondern auch eine Fiille,
eine MaBlosigkeit, die alle Bestimmungen oder Vorstellungen sprengen.
In diesem Sinne kann Levinas ,Transzendenz® und ,Andersheit‘ synonym
setzen® - oder, wie es in Jenseits des Seins geschieht, von einer ,Jenseitig-
keit“ oder ,Heteronomie” sprechen, die iiber jede Relation erhaben ist und
sich weder auf ein Sein noch ein Attribut zuriickfiithren lassen, sondern den
»9inn des Sinns® selbst neutralisieren.*

Das bedeutet fiir Kunst und Asthetik, dass sie nicht schon in der Wahrneh-
mung, dem Gesehenen oder Gehorten aufgehen, sondern einer ,,Asymmetrie*
oder ,Nicht-Gegenseitigkeit“*® entspringen, die ,Mehr* ist als sie zu erkennen

51 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 429.

52 Ebd, S.294.

53 Ebd,, S.431.

54 Ebd,, S. 419.

55 Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, a.a.0., S. 25, 33f., 521F.
56 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 432.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik

oder zu gewahren glaubt, ja die sogar einer Unkenntlichkeit oder Ausléschung
gleichkommt, die Levinas in seinem Gespréch mit Francoise Armengaud iiber
die Skulpturen Sosnos als ,Obliteration” bezeichnet.’” Die Obliteration, die
hier zu einer asthetischen Schliisselkategorie avanciert, meint dabei in erster
Linie eine Leere, die gleichzeitig das Offene schlechthin offeriert. Der Begriff
verdichtet, was zuvor als notwendige Ethizitit des Asthetischen aufgewie-
sen wurde. Denn keine Kunst erfiillt sich in ihrem Gezeigten, sowenig wie die
Literaturim Gesagten' aufgeht, vielmehr kbnnen sie nur als solche gelten, wenn
sie nicht Zeichen oder Symbolisches sind, sondern gleichsam in ihrer Askese
Jjiberquellen; d.h. ein,Zu-viel‘ enthalten als sie zu prasentieren oder re-priasen-
tieren vorgeben. Das ldsst sich auch so ausdriicken: Kunst verdient nur ihren
Namen, wenn sie sich nicht abschlie3t, wenn sie unvollendbar bleibt, wenn sie
ihre Ankunft oder Erfiillung verweigert, wenn sie, mit anderen Worten, sick
unablissig in einer Diaspora hilt und gegen jede Riickkehroder,Totalisierung’
straubt. Deswegen hei3t es auch in Tozalitat und Unendlichkeit, dass sich

[..] die Transzendenz gerade gegen die Totalitit [wehrt], sie widersetzt
sich einem Blick, der sie von auBen umfassen wiirde. Alles ,Verstehen' der
Transzendenz 186t in der Tat das Transzendente drau3en und spielt sich
selbst im Angesicht des Transzendenten ab. [...] Das Transzendente ist
das, was nicht umgriffen werden kann.*

Und Die Spur des Anderen deutet in dhnlicher Weise an:

[Dlie Idee des Unendlichen hat das Auszeichnende, da ihr Ideatum iiber
die Idee hinausgeht [...]. Sie intendiert, was sie nicht umfassen kann, und
in diesem genauen Sinne intendiert sie das Unendliche. [...] Die Idee des
Unendlichen ist also die einzige, die uns etwas lehrt, was wir nicht schon
wissen. [...] Sie ist keine Erinnerung, Hier haben wir eine Erfahrung im
einzig radikalen Sinne des Wortes: eine Beziehung mit einem AuBeren
[...], ohne daB dieses AuBerhalb dem Selben integriert werden konnte.®

Kunst kann aus diesem Grunde, um es noch anders zu sagen, nur dann Kunst
sein, wenn sie die Unendlichkeit in sich aufnimmt, wenn sie am ,In-Finiten’
der Transzendenz partizipiert, wenn sie also gleichzeitig sinnlich und nicht-
sinnlich wird, wenn sie in jedem Wort, in jedem Klang oder Pinselstrich,
in jeder ,Ablichtung’ und jeder noch so subtil geformten Materie iiber sich
hinausgelangt, sich auf ein Anderes hin iibertreibt. Deshalb seit je ihr inti-
mes Verhéltnis zum Undarstellbaren, zur Unaussprechlichkeit, zu dem, was
Adorno treffend den ,Rétselcharakter der Kunst“ nannte.®® Denn nicht seien

57 Vgl. Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 36ft.

58 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 423.

59 Levinas: Die Spur des Anderen, a.a.0., S. 196, 197 passim.

60 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970, bes. S. 188fE.

- am 14.02.2026, 11:45:45

153


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Dieter Mersch

die Kunstwerke durch Interpretation dechiffrierbar noch in dem lokalisiert,
,was an ihnen erfahren wird, im dsthetischen Verstindnis®® ,Durch ihre
Form werden [die Kunstwerke, Hinzufiigung von mir] sprachihnlich,’, setzt
Adorno im beriihmten Fragment tiber Musik und Sprache hinzu, ,scheinen
in jedem ihrer Momente nur eines und dieses zu bekunden, und es entwischt.
[...] Dass Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atemzug es verber-
gen, nennt den Rétselcharakter unterm Aspekt der Sprache.“®? Eine weitere
Parallele zwischen Levinas und Adorno zeigt sich dann darin, dass beide von
einer Differenz zwischen ,Sagen’ und ,Gesagtem' bzw. zwischen ,Zeigen’' und
JAussagen’ ausgehen, die der Dialektik von ,Zeugnis’ und ,Verstellung' homo-
log ist - denn auch Adorno schreibt mit Blick auf die Musik, dass ihr zwar ein
,Sagen‘ zukomme, nicht aber ein ,Besagen’, denn Musik ist ,sprachéhnlich.
[...] Aber Musik ist nicht Sprache. [...] Wer Musik wortlich als Sprache nimmt,
den fiihrt sie in die Irre”, Was derart zu Beginn des Fragments herausgestellt
wird, fithrt der Schluss des Essays seiner dialektischen conclusio zu: ,Ihre
Sprachéhnlichkeit erfiillt sich, indem sie von der Sprache sich entfernt*
Man kann dies mit Blick auf die Levinas'sche Asthetik dadurch paraphrasie-
ren, dass Kunst sich als Kunst nur dort einlost, wo sie von Kunst sich distan-
ziert. Sie muss zu ihrem eigenen Anderen, dem ,Augen-Blick’ des Eintritts in
ihre wahrhafte Ethizitiit voranschreiten’ (avant-garde).

DIE OBLITERATION DES ASTHETISCHEN
UND DIE ASTHETIK DER OBLITERATION

Mithin bildet die Asthetik fiir Levinas im Rahmen seiner phinomenolo-
gischen Untersuchungen zur Alteritdt einen durchaus unverzichtbaren
methodischen Teil, und doch ist sie gefordert, in diesen Untersuchungen
unabléssig iiber sich hinaus zu gelangen. Ihre Moglichkeit bleibt jedoch
paradox. Der Ausdruck ,Obliteration’ brennt dieses Paradox wie in einen
Kern ein.® Er avanciert damit zu einem Grundbegriff der Levinas'schen
Asthetik, und doch bedarf es noch einer genaueren Auslotung, um seine
Tragweite zu entschilen. Denn Obliteration bedeutet fiir Levinas nicht
in erster Linie, etwas auszublenden oder auszustreichen, um es aufzude-
cken, auch nicht, etwas zu verhiillen, um es umso offenbarer zu machen.
Die Obliterierung entspringt keiner negativen Theologie, sowenig wie ihr
Ziel darin bestehen kann, wie es etwa die monochrome Malerei eines Mark

61 Ebd, S.189.

62 Ebd, S.182; auch Theodor W. Adorno: sVers une musique informelles, in: ders.: Musi-
kalische Schriften I-1II (Gesammelte Schriften Bd. 16), Frankfurt a.M. 22003, S. 493-540,
hier: S. 537fT.

63 Theodor W. Adorno: sFragment iiber Musik und Sprache, in: ebd., S. 251-256, hier:
S.251und S. 256.

64 Vgl hierzu Johannes Bennke: Obliteration. Fiir eine partikulare Medienphilosophie
nach Emmanuel Levinas, Bielefeld 2023.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik

Rothko oder Barnett Newman nahelegte, zu entleeren, um die Imagination
freizusetzen. Im oben angefiihrten Gespriach mit Francoise Armengaud,
das dem Begriff einfiihrt, weist Levinas vielmehr ausdriicklich solche Les-
arten zuriick, die darin bestehen, ,das Gesicht durch eine rein geometri-
sche Oberfliche zu verdecken. Das bleibt abstrakt und verbindet sich nicht
mit dem, was iiberlagert wird.“®® Stattdessen handelt es sich darum, durch
die Kunst das Entzugsmoment selbst und damit auch die darin verborgene
Gabe der Andersheit, wie sie durch das Antlitz gegengegentritt, zur Geltung
zubringen. Zur gleichen Zeit disruptiert und spaltet sie die Verdeckung, um
es mit der ,Ab-Griindigkeit' seiner Singularitit in Verbindung zu bringen,
der inmitten der Erscheinungen klafft. Kein Antlitz gleicht dem anderen;
kein Anderer ist Gesicht im Sinne einer Intelligibilitit, vielmehr ist jedes
Gesicht anders, unergriindlich, verborgen. Dafiir bilden die ausgeh6hlten
oder durchlocherten Portraits Sosnos nahezu perfekte Paradigmata. Denn
die Skulpturen zeigen Gesichter, deren Gesichtigkeit gleichsam weggebro-
chen sind. Wird auBBerdem die Obliteration - als weitere Quelle eines Miss-
verstdndnisses - als Anlass oder Sehnsucht nach Erkenntnis oder einer
Wahrheit genommen, statt ein Nichterscheinen durch ein Erscheinen, ein
Nichtsein durch ein Sein transparent werden zu lassen, wird sie im selben
Mafle ebenso wieder verraten wie umgestiilpt. Was Levinas hingegen ver-
sucht, ist nichts weniger als anzudeuten, dass sich das Asthetische weder
im Erscheinenlassen noch im Nichterscheinen als Modus eines anderen
Erscheinens erschopft, solange sich beide in der Betrachtung, der contem-
platio oder mediatio als Formen eines interesselosen Wohlgefallens genii-
gen, vielmehr besteht dessen eigentliche Lektion darin, in Beziehung zu
setzen, genauer: sich in Bezug auf ein Anderes zu halten, auf es zuzuhalten,
um ihre Moglichkeiten ,un-endlich’ weiterzuentwickeln - dorthin, wo die
Asthetik selbst sich erschépft, sich ,obliteriert’

Das bedeutet umgekehrt, dass dem Asthetischen von Anfang an eine
Ethik des Einstehens-fiir-den-Anderen immanent ist, eine - im beson-
deren Verstindnis von Levinas - ,Stellvertretung, die iiberall und jener
elementaren Bedeutung, wie sie am Beginn unserer Uberlegungen stand,
sich engagiert zeigt - ein Engagement fiir das Soziale als unverdauBerbare
Grundlage der Menschlichkeit. Anders als Jean-Francois Lyotard, dessen
Theorie der Avantgarden von einem Diskurs des ,Sublimen’ als einem chro-
nischen Ungeniigen der Asthetik ausgeht, um dennoch beim Asthetischen zu
bleiben, % geht Levinas noch einen Schritt dariiber hinaus und diskreditiert
jene ,obliterierende Negation| die, um mit Hegel zu sprechen, ausschlie3-
lich im Abstrakten verharrt, ohne sie an die lebendige Beziehung, das Sozia-
le als conditio humana und das Mitleid als Siegel geteilter Menschlichkeit
zuriickzubinden. In thnen gewinnen im Gegenzug die Kiinste allererst ihre

65 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 40.
66 Jean-Francois Lyotard: »Das Erhabene und die Avantgardec, in: Merkur 38 (424), 1984,
S.161.

- am 14.02.2026, 11:45:45

155


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Dieter Mersch

Stellung und ihren Wert. Man darf dies nicht mit einer Norm verwechseln,
die die Asthetik fesselt und ihre Autonomie raubt. Auch kann es nirgends
um ,Schonheit an sich’ oder um den ,Glanz der Vollkommenbheit’ gehen, wie
sie von alters her der Wahrheit als ihrem &sthetischen Pendant an die Sei-
te gestellt worden sind. Vielmehr lie3e sich, wie Levinas an anderer Stelle
provokant formuliert, das ,Unmoralische’ der Mona Lisa vielleicht darin
sehen, dass sie dem ,Leid‘ der Welt und mit ihm dem ,Bosen‘ schlechthin
bestenfalls ein versohnliches Ideal gegeniiberstellt, statt uns tatséchlich
ihrer verletzbaren Nihe auszusetzen® - ganz so, wie Adorno nach der
Katastrophe des Zweiten Weltkrieges und dem Holocaust die Mdoglich-
keit von Dichtung grundsitzlich in Frage gestellt hatte, weil sie im Ange-
sicht des Verbrechens das Schweigen einschliesse und damit ,barbarisch®
wiirde.® Und trotzdem liegt im Weiterschreiben, den immer neuen Versu-
chen einer Naherung ein Aufstand oder eine Resistenz, die sie rechtfertige.
Deshalb ldsst Levinas nur solche Obliterationen gelten, die nicht nur eine
dsthetische Figur darstellen, welche mit der Dialektik von Offnung und
SchlieBung spielt, sondern die im Akt des Ausstreichens die ,Anprange-
rung des Skandalésen“ miteinschlieBen, um die Gewalt, die Sterblichkeit
und das Unrecht wie die von ihnen geschlagenen ,Wunden‘ der Existenz
auf immer neue Weise zur Kenntlichkeit zu bringen. Daher heif3t es auch,
dass die Kunst nicht mit der Obliteration und ihrem Prinzip des Risses
beginnen kann, um von dort aus ihr Werk aufzurichten, vielmehr nimmt
sie ,im Menschen’, d.h. ,im Anderen’ ihren Ausgang, sofern von dort her die
Forderung nach ihrer ,Ver-Antwortung’ bereits aufgeworfen ist. Die Kunst
kann demnach einzig nur Kunst sein, wenn sie nicht verzaubert oder das,
was ist, verdoppelt und dabei mystifiziert, sondern wenn sie Abstand ge-
bietet und ein Erschrecken, eine Reflexion dariiber einiibt, was nicht das
Produkt einer Askese oder Zuriickhaltung sein kann, sondern einer Bezeu-
gung gehorcht - wie ein Gedicht, das in der Formulierung Celans, sick uns
zuspricht oder eine Plastik, wie es Francoise Armengaud im Gespréch mit
Levinas formuliert, ,[...] sich dar[bietet] wie ein Modell, wie eine Anrede,
eine Anweisung. Sie bietet etwas an, sie fordert eine Antwort"“ % Worauf
Levinas seinerseits antwortet: ,Die Obliteration, damit bin ich einverstan-
den, bringt zum Sprechen. Sie 14dt zum Sprechen ein [...]. [E]s gibt einen
Appell des Wortes an die Sozialitét, das Sein fiir den Anderen.“™

67 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 42

68 Theodor W. Adorno: Kulturkritik und Gesellschaft (=Gesammelte Schriften, Band
10.1, Frankfurt a.M. 1977, S. 30. Siehe auch schon Brecht 1939: ,Was sind das fiir Zeiten, wo /
Ein Gesprich iiber Biume fast ein Verbrechen ist / Weil es ein Schweigen iiber so viele
Untaten einschliet*; Berthold Brecht: »An die Nachgeborenen, in: ders.: GroBBe kommen-
tierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, Frankfurt a.M. 1988ff, Bd. 12, S. 85-87.

69 Francoise Armengaud im Gespréch mit Levinas, siehe: Levinas: Die Obliteration,
a.a.0., S. 45.

70 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik
QUELLENVERZEICHNIS

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970.

— Kulturkritik und Gesellschaft (=Gesammelte Schriften, Band 10.1),
Frankfurt a.M. 1977.

— »Fragment iiber Musik und Spraches, in: ders.: Musikalische Schriften
I-III (Gesammelte Schriften Bd. 16), Frankfurt a.M. 22003, S. 251-256.

— »Vers une musique informellex, in: ders.: Musikalische Schriften I-111
(Gesammelte Schriften Bd. 16), Frankfurt a.M. 22003, S. 493-540.

Bahlmann, Katharina: Konnen Kunstwerke ein Antlitz haben, Wien 2008.
Belting, Hans: Faces. Eine Geschichte des Gesichtes, Miinchen 22014.

Bennke, Johannes: Obliteration. Fiir eine partikularve Medienphilosophie
nach Emmanuel Levinas, Bielefeld 2023.

Brecht, Berthold: »An die Nachgeborenen, in: ders.: GroBe kommentierte
Berliner und Frankfurter Ausgabe, Frankfurt a.M. 1988ff, Bd. 12,
S. 85-87.

Buber, Martin: Das dialogische Prinzip, Giitersloh 1999.

— sVon der Richtung. Gesprich in den Bergene, in: Daniel (1913), in:
ders., Werkausgabe, Friihe kulturkritische und philosophische Schriften
1891-1924, Bd. 1, Giitersloh 2001, S. 183-245.

Busch, Kathrin, Iris Ddrman, Antje Kapust (Hg.): Phdnomenologie der
Responsivitdt, Miinchen 2007.

Casper, Bernhard (Hg.): »Geisel fiir den Anderen - vielleicht nur ein harter
Name fiir Liebec. Ein Gesprach mit Emmanuel Levinas und Beitrige
zu seinem Denken, Freiburg, Miinchen 2020.

Celan, Paul: »Die Silbe Schmerz¢, in: ders.: Ausgewdhlite Gedichte, Berlin
1980, vgl. auch https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-
schmerz-160 (letzter Zugriff 28.10.2023).

— »Engfiihrungs, in: ders.: Die Niemandsrose, Sprachgitter, Frankfurt a.M.
1980, S.131-138.

— sDer Meridian, in: ders.: Ausgewdhite Gedichte, Zwei Reden,
Frankfurt a.M. 1996, S. 131-148.

— Gesprich im Gebirg. Evinnerung an eine versdumte Begegnung,
Aachen 2002.

- am 14.02.2026, 11:45:45

157


https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160
https://www.lyrikline.org/de/gedichte/die-silbe-schmerz-160

158

Dieter Mersch

Cohen, Richard A.: Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after
Levinas, Cambridge, New York 2001.

— sLevinas iiber Kunst und Asthetizismus. Die ,Wirklichkeit und ihr
Schatten’ richtig auslegen, in diesem Band, S. 95-139.

Didi-Huberman, Georges: Was wir sehen blickt uns an, Miinchen 1999.

Eaglestone, Robert: Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh
1997.

Levinas, Emmanuel: Die Spur des Anderen, Freiburg, Miinchen 21987.

— Eigennamen. Meditationen tiber Sprache und Litevatur, hrsg. v. Felix
Philipp Ingold, Miinchen 1988.

— sVom Sein zum Anderen - Paul Celang, in: ders.: Eigennamen. Medita-
tionen tiber Sprache und Litevatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold,
Miinchen 1988, S. 56-66.

— Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit, Freiburg,
Miinchen 21993.

— »Ethik und Geist, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch iiber das
Judentum, Frankfurt a.M. 21996, S. 11-20.

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, Miinchen
1998.

— Paul Celan. De l'étre a lautre, Saint-Clément-de-Riviére 2003.

— »Die Wirklichkeit und ihr Schatten¢, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bild-
theorien aus Frankveich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 65-85.

— sJean Atlan et la tension de l'art¢, in: Catherine Chalier, Michel
Abensour (Hg.): Cahiers de I’Herne, Paris 2016, S. 509.

— Die Obliteration. Gesprdich mit Francoise Armengaud iiber das Werk
von Sacha Sosno, iibers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Ziirich
2019.

— sJean Atlan und die Spannung der Kunst, in diesem Band, S. 57-58.

Lyotard, Jean-Francois: »Das Erhabene und die Avantgardes, in: Merkur 38
(424),1984, S. 151-164.

Schmidt, Sibylle, Sybille Krdmer, Ramon Voges (Hg.): Politik der Zeugen-
schaft. Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011.

Sternagel, Jorg: Pathos des Leibes, Ziirich 2016.
Till, Sabine: Die Stimme zwischen Immanenz und Transzendenz. Zu einer

Denkfigur bei Emmanuel Levinas, Jacques Lacan, Jacques Derrida und
Gilles Deleuze, Bielefeld 2013.

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuel Levinas’ Ethik der Asthetik
Robbins, Jill: Altered Reading: Levinas and Litervature, Chicago 1999.

von Herrmann, Friedrich-Wilhelm: Die zarte, aber helle Diffevenz.
Heidegger und Stefan George, Frankfurt a.M. 1999.

Waldenfels, Bernhard: Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M. 1990.
— Sozialitit und Alteritat. Modi sozialer Evfahrung, Frankfurt a.M.
2015.

- am 14.02.2026, 11:45:45

159


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 11:45:45


https://doi.org/10.14361/9783839457665-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

