
2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

Der Mensch ist dazu verurteilt, frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst 
erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, einmal in die Welt geworfen, für all das 

verantwortlich ist, was er tut.
Jean-Paul Sartre2

Ein Gedankenexperiment (frei nach Robert Nozick3) 
Stell dir vor, es gäbe eine Maschine, die dich vollkommen glücklich 
machen könnte. Eine Technologie, so weit fortgeschritten, dass sie 
jede Erfahrung, jeden Moment, jedes Gefühl exakt so erzeugt, wie du 
es dir wünschst. Kein Unterschied zur Realität – außer, dass du nie 
versagst, nie leidest, nie enttäuscht wirst.

Du schließt die Augen, legst dich auf eine bequeme Liege. Elektro­
den werden an dein Gehirn angeschlossen, kaum spürbar. Einmal 
angeschlossen wird es für dich nur noch diese Realität geben, ohne 
dass du diesen Fakt merkst. Du kannst nun frei auswählen, was du 
erleben möchtest. Ein Leben voller Abenteuer? Unendliche Liebe? 
Rauschhaftes Glück? Der Erfolg, nach dem du dich immer gesehnt 
hast? Die Maschine sorgt dafür, dass alles genau so passiert – nicht 
in einer fernen Zukunft, sondern sofort. Und wenn du erst einmal 
eingetaucht bist, wirst du nicht mehr wissen, dass es eine Maschine 
ist.

Alles fühlt sich echt an. Jeder Moment ist perfekt. Kein Schmerz, 
keine Langeweile, keine Unsicherheit.

Du hast nur eine einzige Entscheidung zu treffen, bevor der Prozess 
beginnt:

Möchtest du dich anschließen?

2.1. Freiheit als Thema der Philosophie

Freiheit ist ein großer Begriff – nicht nur in philosophischer, sondern auch in 
politischer Hinsicht. Er ist so groß, dass Theodor Fontane wahrscheinlich von 
einem „weiten Feld“ sprechen würde. Freiheit ist ein Ideal auf individueller 
wie auf kollektiver Ebene. Auf individueller Ebene könnte man argumentie­

2 Sartre, J.-P. (1994) Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Sartre, J.-P., Philosophische Schriften I. 
Übersetzt von Traugott König. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 125.

3 Vgl. Nozick 1974

39

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren, dass Freiheit die Vorstufe oder Grundbedingung jeglicher Bestrebung 
nach Autonomie und Selbstbestimmung ist. Auf gesellschaftlicher Ebene ist 
sie beispielsweise die Vorstufe zur Unabhängigkeit von anderen Staaten oder 
internationalen Institutionen.

Als philosophisches Thema begleitet Freiheit das Denken seit der Antike und 
wurde in den unterschiedlichsten Epochen auf vielfältige Weise durchdacht.

So verstand Aristoteles (384–322 v. Chr.) Freiheit nicht nur als Abwesenheit 
von Zwang, sondern auch als die Fähigkeit, vernunftgeleitet und im Einklang 
mit dem Guten zu handeln. Für ihn war Freiheit untrennbar mit der Tugen­
dethik verbunden. Sie ist kein spontaner Akt, sondern das Ergebnis einer 
gefestigten Charakterhaltung (hexis), die sich durch Übung und Erziehung 
entwickelt. Ein wahrhaft freier Mensch, so Aristoteles, handelt aus innerer 
Überzeugung tugendhaft – nicht aus Zwang, sondern aus Einsicht in das 
Gute. Diese innere Ausrichtung ist Ausdruck moralischer Reife und steht nicht 
im Widerspruch zur Freiheit, sondern stellt ihre Verwirklichung dar. In der 
Nikomachischen Ethik beschreibt Aristoteles, dass Freiheit durch charakterli­
che Bildung und besonnenes Handeln wächst: Wer tugendhaft lebt, erfährt 
Freiheit als Ausdruck sittlicher Reife.

Einen grundlegend anderen Freiheitsbegriff entwickelte Immanuel Kant
(1724–1804). Für ihn ist Freiheit nicht das Ergebnis einer tugendhaften Le­
bensführung, sondern die Voraussetzung der Sittlichkeit selbst. Freiheit be­
deutet für Kant die Fähigkeit, sich selbst Gesetze zu geben – unabhängig von 
äußeren Zwängen oder inneren Neigungen. Ein Mensch ist frei, wenn er sich 
aus eigener Überzeugung dafür entscheidet, nach sittlichen Grundsätzen zu 
handeln, die für alle vernünftigen Wesen gelten könnten, wie es der katego­
rische Imperativ fordert. Hier zeigt sich der zentrale Unterschied: Während 
Aristoteles Freiheit als Ergebnis einer durch Übung und Bildung entwickelten 
Tugendhaftigkeit versteht, liegt bei Kant der Fokus auf der Autonomie des 
Willens. Freiheit ist bei ihm kein Zustand, der erst durch Tugend erarbeitet 
wird, sondern der Ausgangspunkt moralischen Handelns.

Beide Ansätze werfen bedeutende Fragen für die Soziale Arbeit auf: Soll der 
Fokus darauf liegen, Menschen durch Bildung und Praxis zu Tugenden zu 
führen, wie es Aristoteles fordern würde, oder darauf, ihre Autonomie und 
Selbstverantwortung zu stärken, wie Kant es betont? Beide Perspektiven bieten 
wichtige Impulse, um den Prozess der Befähigung zur Freiheit – sei es durch 
charakterliche Reifung oder durch die Förderung unabhängigen Denkens – zu 
gestalten.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

40

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isaiah Berlin (1909–1997) bietet mit seiner Unterscheidung zwischen negativer 
und positiver Freiheit (vgl. Berlin 1969) einen weiteren differenzierten Zugang. 
Negative Freiheit beschreibt das Frei-Sein von äußeren Zwängen und Ein­
schränkungen, während positive Freiheit das Frei-Sein zu einer selbstbestimm­
ten Lebensführung meint. Die Bedeutung dieser Dualität ist in der Sozialen 
Arbeit augenfällig: Einerseits geht es darum, Menschen von sozialen und 
strukturellen Zwängen zu befreien (negative Freiheit), andererseits darum, sie 
zu befähigen, ihre eigenen Potenziale zu entfalten und selbstbestimmt zu leben 
(positive Freiheit). Berlin macht deutlich, dass beide Aspekte zusammenge­
dacht werden müssen, um Freiheit umfassend zu verstehen.

Friedrich Nietzsche (1844–1900) radikalisiert den Freiheitsbegriff hingegen, 
indem er ihn als fortwährenden Prozess der Selbsterschaffung interpretiert 
(vgl. z. B. Nietzsche 1883). Für ihn bedeutet Freiheit, bestehende Werte, Nor­
men und Gewissheiten radikal zu hinterfragen und sich immer wieder neu zu 
erfinden. Es geht um den mutigen Akt der Selbstüberwindung, um konventio­
nelle Sicherheiten loszulassen und einen individuellen Weg einzuschlagen.

Jean-Paul Sartre (1905–1980) schließlich steht wie kein anderer für die Reflexi­
on der Freiheit; er wird daher auch gerne als Philosoph der Freiheit bezeichnet. 
Die Kurzfassung seines Freiheitsverständnisses, dem wir uns gleich noch sehr 
viel ausführlicher widmen, lautet: Der Mensch ist zur Freiheit verurteilt – 
das heißt, wir sind immer gezwungen, Entscheidungen zu treffen, auch wenn 
wir nicht wählen wollen. Diese radikale Freiheit bringt eine ebenso radikale 
Verantwortung mit sich: Wir sind für unser Leben und unsere Handlungen 
voll verantwortlich, ob wir wollen oder nicht.

Warum Sartre?

Gerade dieser existenzialistische Blick auf die Freiheit, der einem bestimm­
ten anthropologischen Verständnis entspricht, bietet aus meiner Sicht sehr 
konkrete Anknüpfungspunkte für die Soziale Arbeit. Sartres Betonung der 
Eigenverantwortung und Freiheit des Individuums zeigt, dass auch in widri­
gen Lebenssituationen die Möglichkeit zur Veränderung besteht. Gleichzeitig 
konfrontiert uns Sartre aber auch mit der Tatsache, dass Freiheit untrennbar 
mit Verantwortung verbunden ist – eine Herausforderung, die in professions­
theoretischen Überlegungen der Sozialen Arbeit immer wieder neu reflektiert 
werden muss.

Wenn wir Menschen ermutigen, ihre Freiheit zu leben, müssen wir auch bereit 
sein, ihnen Verantwortung für ihr Handeln zuzutrauen und abzuverlangen. 

2.1. Freiheit als Thema der Philosophie

41

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit wird deutlich, dass der Begriff der Freiheit nicht nur ein philosophi­
scher Begriff ist, sondern ein konkreter ethischer Auftrag für die tägliche 
Praxis der Sozialen Arbeit.

Kommen wir nun nochmals auf das Gedankenexperiment der Erlebnisma­
schine zurück. Nozick wollte damit primär eine Kritik am Hedonismus (jener 
Weltanschauung, die im Genuss und der Freude die höchsten Ziele menschli­
chen Lebens sieht) formulieren. Für unsere Überlegungen zur Freiheit ist es je­
doch aus einem anderen Grund aufschlussreich: Die meisten Menschen wür­
den sich wohl nicht anschließen lassen, da sie spüren, dass dabei etwas Ent­
scheidendes verloren ginge – ihre Freiheit. Selbst wenn sie den Unterschied 
nach dem Anschließen an die Maschine nicht bemerken würden, wäre ihr 
Dasein dann nicht mehr das Ergebnis eigener Entscheidungen, sondern voll­
ständig von einer äußeren Instanz, der Maschine, bestimmt. Dies widerspricht 
tief verwurzelten Freiheitsvorstellungen, die – wie bereits aufgezeigt – von 
Aristoteles über Kant bis hin zu Berlin und Nietzsche unterschiedlich interpre­
tiert wurden. Doch in jeder dieser Interpretationen bleibt die Möglichkeit, sich 
selbst zu bestimmen, ein zentrales gemeinsames Element – jeweils bleibt die 
Vorstellung eines Subjekts als Urheber von Entscheidungen und Handlungen 
bestehen. Im Gedankenexperiment der Erlebnismaschine gibt der Mensch 
beim Anschluss an die Maschine jedoch dauerhaft seine Subjekthaftigkeit auf. 
Diese Vorstellung schreckt ab, weil sie etwas zutiefst Unmenschliches hat.

Gerade im Übergang zu Sartres Freiheitsbegriff wird die Tragweite dieser 
Überlegung besonders deutlich. Sartre beschreibt den Menschen als zur Frei­
heit verurteilt – eine Freiheit, die nicht nur Wahlmöglichkeiten eröffnet, 
sondern auch eine radikale Verantwortung für das eigene Leben mit sich 
bringt. Das Gedankenexperiment von Nozick zeigt dabei auf eindringliche 
Weise, dass sich viele Menschen nicht nur nach angenehmen Erfahrungen 
sehnen, sondern danach, ihr Leben selbst zu gestalten. Sie wollen die Freiheit, 
zu der sie verurteilt sind, also auch leben – mit allen Konsequenzen und 
Wechselfällen, die das Leben auf diesem Wege mit sich bringt. Die Maschine 
würde die Verurteilung zur Freiheit zwar aufheben, aber dem Menschen damit 
Entscheidendes nehmen: seine Würde als entscheidungsfähiges Subjekt.

2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext

Jean-Paul Sartre zählte zu den einflussreichsten intellektuellen Persönlichkei­
ten des 20. Jahrhunderts. Er prägte seine Epoche als Philosoph, Schriftsteller, 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

42

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischer Aktivist und charismatische, oft polarisierende Figur im öffentli­
chen Leben.

Sartre wurde am 21. Juni 1905 in Paris geboren. Nach dem frühen Tod seines 
Vaters wuchs er bei seiner Mutter und seinem Großvater Charles Schweitzer 
(1844-1935), einem Onkel von Albert Schweitzer (1875-1965, siehe Kapitel 8), 
auf. Das intellektuelle Umfeld seiner Kindheit formte seinen kritischen Geist 
und seinen starken Drang nach Unabhängigkeit. Schon früh zeigte Sartre eine 
Neigung zur Provokation und eine tiefe Skepsis gegenüber Autoritäten – eine 
Haltung, die sein gesamtes späteres Werk und öffentliches Auftreten durchzog.

An der École Normale Supérieure in Paris studierte er Philosophie und begeg­
nete dort einigen bedeutenden Denkern seiner Zeit. Dort lernte er auch Simo­
ne de Beauvoir kennen, mit der er eine jahrzehntelange Beziehung führte, die 
gleichermaßen intim, offen und öffentlich war. Ihr intensiver intellektueller 
Austausch beeinflusste nicht nur ihre eigenen Werke maßgeblich, sondern 
prägte auch den Existenzialismus als philosophische Strömung entscheidend 
mit.

Vor dem Zweiten Weltkrieg veröffentlichte Sartre 1938 den Roman Der Ekel, 
in dem zentrale Motive seiner späteren Philosophie bereits angelegt sind: das 
Empfinden von Sinnlosigkeit, die radikale Freiheit des Menschen und das 
Fehlen einer vorgegebenen menschlichen Natur oder Essenz. Diese Themen 
vertiefte Sartre während seiner Kriegsgefangenschaft in Deutschland ab 1940, 
ohne in Resignation zu verfallen. Nach seiner Freilassung im Jahr 1941 enga­
gierte er sich im französischen Widerstand und intensivierte seine philosophi­
sche Arbeit.

1943 veröffentlichte er sein zentrales philosophisches Werk Das Sein und das 
Nichts, das zum grundlegenden Text des Existenzialismus wurde. Darin ent­
wickelte Sartre die Vorstellung radikaler Freiheit: Der Mensch besitzt keine 
festgelegte Essenz, sondern erschafft sich durch sein Handeln selbst.

Nach Kriegsende gründete Sartre 1945 gemeinsam mit Simone de Beauvoir
die Zeitschrift Les Temps Modernes, die sich zu einer wichtigen Plattform 
philosophischer, literarischer und politischer Debatten entwickelte. Die Zeit­
schrift diente Sartre nicht nur als Sprachrohr für seine eigenen Ideen, sondern 
auch als kritisches Forum zu Themen wie Kolonialismus, Marxismus und der 
gesellschaftlichen Verantwortung von Intellektuellen.

In den 1950er- und 1960er-Jahren wandte sich Sartre verstärkt politischen 
Themen zu. Er engagierte sich aktiv gegen den französischen Kolonialismus, 

2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext

43

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


insbesondere im Algerienkrieg (1954–1962), und später gegen den Vietnam­
krieg (1955–1975). Gleichzeitig beschäftigte er sich intensiv mit dem Marxis­
mus und versuchte, diesen mit seiner existenzialistischen Freiheitsphilosophie 
zu verbinden. In seiner Kritik der dialektischen Vernunft (1960) argumentier­
te er, dass Freiheit nicht allein eine persönliche, sondern immer auch eine 
gesellschaftlich und historisch bedingte Angelegenheit ist. Damit erweiterte er 
sein ursprüngliches Verständnis individueller Freiheit um eine gesellschaftspo­
litische Dimension.

Auch Sartres Ablehnung des Nobelpreises für Literatur im Jahr 1964 sorgte 
für großes öffentliches Aufsehen. Während viele diese Entscheidung als exzen­
trisch oder gar provokativ empfanden, verfolgte Sartre damit eine klare und 
konsequente Haltung: Er wollte unabhängig bleiben und sich nicht durch 
institutionelle Anerkennung vereinnahmen lassen. Tatsächlich hatte Sartre be­
reits zuvor ähnliche Ehrungen wie akademische Titel und Ehrenmitgliedschaf­
ten abgelehnt.

Seine politische Konsequenz zeigte sich zudem deutlich in seiner Unterstüt­
zung der Studentenproteste von 1968 in Frankreich. Sartre interpretierte die­
se Bewegung als logische Weiterführung seines existenzialistischen Denkens: 
Freiheit bedeutete für ihn nicht nur die Möglichkeit, individuell zu handeln, 
sondern auch die Kraft, gesellschaftliche Verhältnisse kritisch zu hinterfragen 
und aktiv zu verändern.

Jean-Paul Sartre starb am 15. April 1980 in Paris. Über 20.000 Menschen be­
gleiteten seinen Trauerzug durch die Stadt – ein eindrucksvolles Zeichen der 
enormen Wirkung, die er nicht nur in der intellektuellen Landschaft, sondern 
auch in der Gesellschaft insgesamt hinterlassen hatte. Sartres Vermächtnis 
wirkt bis heute nach: Seine Forderungen nach radikaler Freiheit und Verant­
wortung, sein Engagement für soziale Gerechtigkeit sowie seine kompromiss­
lose Suche nach einem authentischen Leben sichern ihm einen bleibenden 
Platz als einer der bedeutendsten Denker der Philosophiegeschichte.

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Existenzialismus

Bevor wir uns den zentralen Begriffen der Philosophie Sartres zuwenden, 
erscheint es sinnvoll, zunächst die Denkrichtung des Existenzialismus zu skiz­
zieren, die Sartre entscheidend mitgeprägt hat.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

44

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Existenzialismus ist eine philosophische Strömung, die sich mit der indi­
viduellen Existenz des Menschen, seiner Freiheit, Verantwortung und Sinnsu­
che auseinandersetzt. Er wird häufig mit der Existenzphilosophie gleichgesetzt 
oder als deren französische Variante bezeichnet, doch diese Begriffe sollten 
nicht synonym verwendet werden. Während sich die Existenzphilosophie, wie 
sie etwa bei Martin Heidegger und Karl Jaspers zu finden ist, stärker mit der 
ontologischen Struktur des menschlichen Daseins befasst und die grundlegen­
den Bedingungen und Seinsweisen des Menschen – unabhängig von individu­
ellen Erfahrungen oder Entscheidungen – analysiert, konzentriert sich der 
Existenzialismus auf die subjektive Erfahrung von Freiheit und Entscheidung. 
Zwar übernahm Sartre zentrale Begriffe von Heidegger, etwa das Konzept der 
Geworfenheit, also die Vorstellung, dass der Mensch ohne eigenes Zutun in 
eine bestimmte Welt und Lebensumstände hineingeworfen wird, die er sich 
nicht ausgesucht hat, doch radikalisierte er sie, indem er den Menschen als 
vollständig frei betrachtete, ohne dass es eine tiefere, vorgegebene Struktur 
gäbe, die sein Handeln begrenzt.

In gewisser Weise kann man den Existenzialismus als eine lose philosophische 
Bewegung bezeichnen, deren Vertreter nicht immer selbst dieser Strömung zu­
gerechnet werden wollten. So distanzierte sich etwa Albert Camus ausdrück­
lich vom Existenzialismus, wird heute jedoch als einer seiner Hauptvertreter 
betrachtet.

Den Existenzialisten ist eine gemeinsame Perspektive auf den Menschen eigen: 
Er ist kein Wesen mit einer vorgegebenen Essenz, sondern definiert sich 
durch seine Existenz und sein Handeln. Das bedeutet, dass metaphysische, 
biologische oder soziale Kategorien nicht festlegen, was ein Mensch ist. Weder 
eine göttliche Ordnung noch eine universelle Vernunftvorstellung schreibt vor, 
was Menschsein bedeutet. Der Sinn des Lebens ist nicht vorgegeben, sondern 
muss von jedem Individuum selbst geschaffen werden. Damit lehnen die 
Existenzialisten deterministische und teleologische Weltbilder ab und richten 
den Blick auf die Ungewissheiten, Spannungen und Herausforderungen, die 
das Menschsein prägen.

Søren Kierkegaard (1813–1855) gilt als Begründer der Existenzphilosophie, 
obwohl er den Begriff „Existenzialismus” selbst nie verwendet hat. In seinen 
Werken, insbesondere in Entweder – Oder (Enten – Eller, 1843) und Die 
Krankheit zum Tode (Sygdommen til Døden, 1849), thematisierte er schon 
knapp 100 Jahre vor Sartre zentrale Fragen der menschlichen Existenz. Im Mit­
telpunkt stand für ihn das Individuum und seine Beziehung zu sich selbst und 

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

45

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Gott. Kierkegaard beschäftigte sich mit Verzweiflung, Angst und der Not­
wendigkeit, in einer unsicheren Welt Entscheidungen zu treffen. Er betonte die 
Bedeutung der individuellen Verantwortung und des Glaubens als Ausdruck 
der Existenz in einer widersprüchlichen und oft unerklärlichen Welt. Diese 
Betonung der subjektiven Erfahrung, der Freiheit und der existentiellen Angst 
wurde später zu einem zentralen Bestandteil der Existenzphilosophie.

Friedrich Nietzsche (1844–1900) wird oft als Vorläufer des Existenzialismus
bzw. der Existenzphilosophie bezeichnet. In Also sprach Zarathustra (1883–
1885) formulierte er die Idee des Übermenschen, der konventionelle Denk­
muster infrage stellt und das Individuum auffordert, seine eigenen Werte zu 
schaffen. Seine radikale Kritik an traditionellen Moralvorstellungen, die Pro­
klamation des Todes Gottes und die Betonung der Notwendigkeit der Selbst­
überwindung zielen darauf ab, ein authentisches Leben jenseits vorgegebener 
Normen zu ermöglichen.

Im 20. Jahrhundert führten diese Gedanken rasch zu einer breiteren philoso­
phischen Rezeption. Martin Heidegger (1889–1976), einer der einflussreichsten 
– und wegen seiner Nähe zum Nationalsozialismus auch umstrittensten – 
deutschen Philosophen des 20. Jahrhunderts, führte den Begriff des Daseins 
ein, um den besonderen Zustand der menschlichen Existenz zu beschreiben. 
Heidegger ging es darum, das Menschsein als einen Prozess zu begreifen, der 
sich ständig mit der eigenen Endlichkeit auseinandersetzt. Der Mensch ist 
in die Welt geworfen und muss sich fragen, was es bedeutet, zu sein (vgl. 
Heidegger 1927).

Karl Jaspers (1883–1969) prägte den Begriff der Grenzsituationen, um funda­
mentale, unausweichliche Erfahrungen des Menschseins zu beschreiben. Dazu 
zählen Leid, Kampf, Schuld und Tod – Ereignisse, die jeden betreffen und sich 
nicht durch aktives Handeln verhindern lassen. In seinem Werk Philosophie 
(1932), insbesondere im zweiten Band Existenzerhellung, entwickelt Jaspers 
diese Gedanken ausführlich.

Grenzsituationen konfrontieren den Menschen mit der Unabänderlichkeit sei­
nes Daseins. Während er im Alltag durch Entscheidungen und Handlungen 
Einfluss nehmen kann, stößt er hier an die Grenzen seines Wirkens. Jaspers
beschreibt den existenziellen Kampf um Sinn und ein gelingendes Leben 
als ein unvermeidliches Ringen, das zwangsläufig zu Konflikten mit anderen 
führt, da auch sie nach Sinn streben. Dadurch werden wir einander schuldig, 
sei es durch bewusste oder unbeabsichtigte Verletzungen. Das daraus resul­
tierende Leid ist ebenso unausweichlich wie das schicksalhafte Leid durch 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

46

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlust oder Krankheit. Am Ende steht der Tod als endgültige Grenze, an der 
all unser Kämpfen, Leiden und Schuldigwerden endet.

Die Erfahrung von Grenzsituationen zwingt uns immer wieder, uns mit den 
tiefen Fragen auseinanderzusetzen, die sie aufwerfen: Was ist der Sinn meines 
Lebens? Was bedeutet es für mich, sterblich zu sein? Wie gehe ich mit Leid 
und Schuld um? Grenzsituationen können zu existenzieller Selbsterkenntnis 
führen und eine Transformation des Selbst bewirken – sie sind sozusagen 
potenzielle Game-Changer. Sie können uns in existenzielle Krisen stürzen, 
aber auch zu einer erfolgreichen Transzendenz auf eine andere Ebene des 
Bewusstseins führen. Wir alle haben schon von Menschen gehört, die an 
einem Schicksalsschlag zerbrochen sind, aber viele von uns kennen auch 
Menschen, die aus einem solchen Schicksalsschlag gestärkt hervorgegangen 
sind, beispielsweise Menschen, die eine schwere Krankheit oder einen Unfall 
nur knapp überlebt haben und ihr Leben danach viel bewusster gelebt haben.

Jaspers betont, dass Grenzsituationen nicht nur als negative Hindernisse be­
trachtet werden sollten. Zwar konfrontieren sie uns mit unserer Endlichkeit 
und Ohnmacht, doch zugleich eröffnen sie die Möglichkeit, einen tieferen 
Sinn zu finden. Indem wir uns bewusst mit diesen Situationen auseinanderset­
zen, können wir zu unserem authentischen Selbst gelangen und einen Zugang 
zur Transzendenz gewinnen, einem Bereich jenseits des rein Rationalen und 
Fassbaren.

Dieser Sinn offenbart sich nicht in der Überwindung der Grenzsituation, 
sondern in der Art und Weise, wie wir ihr begegnen. Wer in ihr nicht verzwei­
felt oder sich in Ablenkung verliert, sondern sich ihr stellt, kann eine tiefere 
Erkenntnis über sich selbst und das Menschsein erlangen. In der Erfahrung 
von Leid, Schuld oder dem Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit liegt die 
Chance, sich nicht nur als begrenztes Individuum, sondern als Teil eines tran­
szendenten Zusammenhangs zu begreifen. Transzendenz bedeutet in diesem 
Sinne, über das bloße Funktionieren hinauszugehen und das eigene Dasein in 
einem weiteren, vielleicht sogar metaphysischen Horizont zu verorten. Gerade 
in der Konfrontation mit dem Unabänderlichen kann sich eine existenzielle 
Tiefe und Verbundenheit mit etwas Größerem erschließen – sei es durch phi­
losophische Reflexion, spirituelle Erfahrung oder ein ethisch verantwortliches 
Leben.

Eine weitere bedeutende Vertreterin des Existenzialismus war schließlich die 
bereits mehrfach genannte Simone de Beauvoir (1908–1986). In ihrem Werk 
Das andere Geschlecht (Le Deuxième Sexe, 1949) wandte sie existentialistische 

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

47

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzepte auf Fragen der Geschlechterrollen und des Feminismus an. Sie ana­
lysierte, wie gesellschaftliche Strukturen Frauen in ihrer Freiheit einschränken, 
und forderte die Befreiung durch bewusste Selbstbestimmung. Mehr dazu in 
Kapitel 7.

Obwohl Albert Camus (1913–1960) sich gegen die Bezeichnung „Existenzialist” 
stets gewehrt hat, hat er viele existentialistische Themen aufgegriffen, insbe­
sondere in seinem berühmten Essay Der Mythos des Sisyphos (Le Mythe de 
Sisyphe, 1942) und in Romanen wie Die Pest (La Peste, 1947) oder Der Fremde 
(L’Étranger, 1942a). In seinen Werken setzt er sich stets mit der Absurdität 
des Lebens und der Erkenntnis, dass es keinen höheren Sinn und keine 
übergeordnete Bedeutung gibt, auseinander. Doch anstatt in Verzweiflung zu 
verfallen, fordert er die Menschen auf, trotz dieser Absurdität weiterzumachen 
– ähnlich wie Sisyphos, der seinen Felsbrocken immer wieder den Berg hin­
aufrollt und durch seine innere Haltung zu seinem Schicksal als glücklich 
vorzustellen ist. Camus’ Begriff des absurden Helden steht für den Menschen, 
der die Absurdität des Daseins erkennt und dennoch Sinn und Erfüllung in 
seinem Handeln findet – und dadurch innerlich frei wird.

Während Heidegger und Jaspers dem klassischen Ideal des zurückgezogenen, 
leicht arroganten Hochschullehrers entsprachen und außerhalb ihrer akade­
mischen Kreise ein zurückgezogenes Leben führten, wurden Sartre, de Beau­
voir und Camus zu regelrechten philosophischen Ikonen, ja, zu literarischen 
Popstars ihrer Zeit. Sartre und de Beauvoir nutzten Pariser Cafés wie das Café 
de Flore oder Les Deux Magots am linken Ufer der Seine als intellektuelle 
Treffpunkte. Dort lasen und schrieben sie, diskutierten mit anderen und präg­
ten die Kulturszene der französischen Hauptstadt entscheidend mit. Heidegger 
hingegen zog die Abgeschiedenheit des Schwarzwaldes vor, wo er Inspiration 
fand und den geistigen Austausch, beispielsweise mit Sartre, vor allem brieflich 
pflegte.

Einer der Gründe, warum der Existenzialismus so viele Menschen aus allen 
Schichten der Bevölkerung ansprach, war seine direkte Auseinandersetzung 
mit der menschlichen Erfahrung und den Herausforderungen des modernen 
Lebens. In existenzialistischen Schriften konnte man sich wiederfinden: keine 
abstrakten Konzepte, sondern sehr konkrete Gefühle, Phänomene und zutiefst 
menschliche Abgründe, die sich in einem philosophischen Mantel präsentier­
ten – in der Regel in unterschiedlichsten literarischen Gattungsformen. Als 
Essays, Romane oder auch als Theaterstücke. In einer von Desillusionierung, 
sozialen Umbrüchen und der Infragestellung traditioneller Werte geprägten 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

48

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt nach den beiden Weltkriegen bot der Existenzialismus eine Antwort auf 
das Gefühl der Verlorenheit und Sinnlosigkeit. Die Betonung der individuellen 
Freiheit und der Notwendigkeit, Verantwortung für das eigene Leben zu über­
nehmen, traf in dieser Zeit einen entscheidenden Nerv.

Freiheit ist der zentrale Dreh- und Angelpunkt von Sartres Philosophie

Mit seinem berühmten Satz „Die Existenz geht der Essenz voraus” (vgl. Sartre
1946) brachte Jean-Paul Sartre eine kompromisslose Idee auf den Punkt: Wir 
Menschen treten ohne festen Wesenskern, ohne vorgegebene Natur, in die 
Welt. Am Anfang steht schlicht unser Da-Sein, und erst durch Entscheidungen 
und Taten erschaffen wir nach und nach, wer wir sind. Mit anderen Worten: 
Wir werden nicht geboren, um jemand Bestimmtes zu sein – wir werden erst 
zu dem, was wir sind, indem wir handeln und unser Leben gestalten.

Diese Freiheit mag zunächst verlockend erscheinen, ist in Wahrheit aber alles 
andere als bequem. Denn wenn weder Gott noch Gesellschaft, weder Natur
noch Gene, nicht einmal unser Unterbewusstsein verantwortlich gemacht 
werden können, entfällt jede Entschuldigung dafür, das eigene Leben so oder 
anders zu führen. Die Kehrseite dieser radikalen Freiheit ist daher eine ebenso 
radikale Verantwortung: Was wir tun – oder unterlassen –, liegt vollständig in 
unserer Verantwortung.

Die Flucht vor der Freiheit: Selbsttäuschung und „Mauvaise foi“

Viele Menschen versuchen, sich dieser radikalen Freiheit zu entziehen. Sartre
betrachtet Sätze wie „Ich kann nicht anders“, „So bin ich eben“ oder „Ich habe 
keine Wahl“ als Ausreden. Sie beruhen auf der Vorstellung, dass unser Charak­
ter, unsere Vergangenheit oder unsere persönlichen Umstände uns festlegen 
würden. Doch genau das ist eine Täuschung – und Sartre nennt diese Haltung
Mauvaise foi (Selbsttäuschung oder Unaufrichtigkeit, vgl. Sartre 1943).

Ein einfaches Beispiel: Jemand sagt, er sei von Natur aus schüchtern und kön­
ne deshalb nicht auf Fremde zugehen. In Wahrheit entscheidet er sich jedoch, 
in dieser Rolle zu bleiben, und tut so, als wäre sie ihm von außen auferlegt. 
Der Trick der Mauvaise foi besteht also darin, sich selbst wie ein Ding zu 
betrachten, als etwas Festgelegtes und Unveränderliches, um der unbequemen 
Wahrheit der eigenen Freiheit zu entkommen.

Doch sobald jemand erkennt, dass er sich selbst reflektieren kann, also be­
merkt, wie er sich verhält, zeigt das bereits, dass er auch anders handeln 

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

49

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte. Der Mensch ist eben zur Freiheit verurteilt. Das bedeutet, dass wir uns 
der Verantwortung für unser eigenes Leben nicht entziehen können – selbst 
wenn wir es versuchen.

Zwei Seinsweisen

Um sein Freiheitskonzept weiterzuentwickeln, unterscheidet Sartre nun zwi­
schen zwei grundlegend verschiedenen Arten des Seins:

1. Das „An-sich-Sein“ (l’être-en-soi):
Dies ist die Art des Seins, die Dinge besitzen – also unbelebte Objekte wie 
Steine oder Stühle, aber auch belebte Dinge wie Pflanzen oder Tiere. Sie 
existieren einfach so, wie sie sind, ohne Bewusstsein von sich selbst, ohne 
Fragen zu stellen, ohne etwas ändern zu können.

2. Das „Für-sich-Sein“ (l’être-pour-soi):
Dies ist die Art des Seins, die Menschen besitzen. Sie sind sich ihrer selbst 
bewusst, stellen Fragen und können ihr Leben aktiv gestalten. Wir sind uns 
unserer eigenen Existenz gewahr und können uns von unserer Umgebung 
abgrenzen. Das Entscheidende dabei ist: Wir sind nicht festgelegt. Wir sind 
nie einfach nur wir selbst, sondern immer auf dem Weg, etwas zu werden. 
Ein Mensch ist nie vollständig und abschließend er selbst, weil er sich 
ständig verändert, neue Entscheidungen trifft und sich weiterentwickelt.

Sartre beschreibt das menschliche Bewusstsein daher als ein offenes Projekt. 
Während ein Stein einfach nur ein Stein ist, kann ein Mensch nie einfach nur 
er selbst sein. Diese unaufhörliche Bewegung, dieses permanente Werden, ist 
laut Sartre der Kern unserer Existenz.

Die Herausforderung der Freiheit

Freiheit kann auch Angst auslösen. Denn wenn es keine vorgegebene Bestim­
mung gibt, bedeutet das auch, dass wir unser Leben selbst gestalten müssen – 
ohne Garantien, oft ohne Sicherheiten. Aber darin liegt auch die Kraft seiner 
Philosophie: Sie ermutigt uns, Verantwortung zu übernehmen, unser Leben 
bewusst zu gestalten und uns nicht hinter Ausreden zu verstecken. Freiheit im 
existenzialistischen Sinne ist also keine Bürde, sondern eine Möglichkeit: die 
Chance, aktiv zu bestimmen, wer wir sein wollen.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

50

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Andere – die Hölle?

Ein zentraler Aspekt von Sartres Philosophie ist die Begegnung mit dem Ande­
ren. Sartre beschreibt damit eine fundamentale Erfahrung: Wenn uns jemand 
anschaut, erkennen wir plötzlich, dass wir nicht nur für uns selbst existieren, 
sondern auch für den Blick eines anderen Menschen – wir werden zum Objekt 
seiner Wahrnehmung.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du bist allein in einem Raum und tust, was du willst. 
Doch plötzlich betritt jemand den Raum und sieht dich. In diesem 
Moment verändert sich dein Selbstgefühl. Du beginnst, dich aus der 
Perspektive des anderen zu sehen – vielleicht empfindest du Scham, 
Stolz oder Unbehagen. Dein eigenes Bild von dir selbst gerät jeden­
falls ins Wanken, weil es jetzt nicht mehr nur von dir, sondern auch 
von der Gegenwart eines anderen beeinflusst wird. Das führt oft 
dazu, dass du anders handelst, als wenn niemand da wäre.

Die Erfahrung zeigt also: Unsere Identität ist nicht nur eine individuelle Kon­
struktion, sondern wird immer auch von den Perspektiven anderer Menschen 
mitgeformt. Wir können nicht bestimmen, was andere in uns sehen – und 
das kann beunruhigend sein. Doch genau hier liegt eine zentrale Erkenntnis: 
Unsere Freiheit existiert nie im luftleeren Raum, sondern immer in Relation zu 
anderen.

Sartre beschreibt diese Dynamik als eine grundlegende Spannung des 
menschlichen Daseins. Denn während wir selbst frei sind, sind es die anderen 
auch – und sie schauen uns mit ihren eigenen Erwartungen, Urteilen und 
Projektionen an. Daraus entsteht nicht selten ein Konflikt: Wir wollen unsere 
Freiheit behaupten, können den Blicken und Bewertungen der anderen aber 
nicht entkommen.

Diese Idee mündet in Sartres berühmtem Satz: „Die Hölle, das sind die Ande­
ren” – er stammt aus seinem Theaterstück Geschlossene Gesellschaft (franz. 
Huis Clos, 1945) – und wird oft missverstanden. Sartre meint damit nicht, 
dass zwischenmenschliche Beziehungen zwangsläufig schlecht sind, sondern 
dass die Existenz anderer Menschen eine Herausforderung für unsere Freiheit
darstellt. Die Blicke der anderen schränken uns ein, formen unser Selbstbild 
und machen uns verletzlich. Doch sie geben uns auch die Möglichkeit, uns 
selbst neu zu definieren, indem wir uns mit ihnen auseinandersetzen.

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

51

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Während meiner Tätigkeit in einer ambulanten Suchthilfeeinrichtung für Ju­
gendliche und junge Erwachsene in München (2008–2012) habe ich mit Dut­
zenden Klienten Gespräche geführt, die sich im Kern um die existenziellen 
Themen Sinn und Freiheit drehten. Insbesondere wenn es um Fragen der 
Entscheidungsfreiheit ging, bewegte man sich sehr schnell im Fahrwasser des 
sartreschen Freiheitsverständnisses.

Ein junger Klient Anfang 20 erzählte mir eines Tages von seinem Gefühl der 
Ausweglosigkeit. Er glaubte, dass ihn seine Herkunft aus einem zerrütteten, 
gewalttätigen Elternhaus und seine Vorstrafen unwiderruflich definierten und 
seine Zukunftschancen stark einschränkten. Daraus entwickelte sich bei ihm 
ein Gefühl des Fatalismus, frei nach dem Motto: „Ist der Ruf erst ruiniert, 
lebt es sich ganz ungeniert.” Die Folge waren Rückfälle in den Heroinkonsum, 
neue Straftaten und noch mehr Ärger. Noch mehr Frustration, noch mehr 
Fatalismus – ein Teufelskreis.

In solchen Situationen helfen weder ein philosophisches Gespräch noch Kü­
chenpsychologie unmittelbar. Aber als Bezugsbetreuer dieses jungen Mannes 
habe ich nicht aufgegeben, ihm im sartr’schen Sinne die Freiheit vor Augen 
zu führen, zu der er verurteilt ist. Ich habe, bei allem Fatalismus, darauf be­
standen, dass sein Drogenkonsum, seine Straftaten usw. immer auch Ausdruck 
seiner Freiheit sind. Dies schien ihn im Laufe eines längeren Rückfallgesprächs 
sichtlich zu beschäftigen – schon allein deshalb, weil ich von diesem Gedan­
ken nicht abrücken wollte. Man merkte ihm die Irritation förmlich an, die 
ich in ihm auslöste, als ich keinerlei Begründungen aus seiner Vergangenheit, 
seiner Herkunft, seiner schwierigen Kindheit, seinen Gewalterfahrungen etc. 
für seinen erneuten Rückfall gelten ließ.

Irgendwann im Laufe des Gesprächs mischte sich in die Irritation auch 
Sprachlosigkeit. Im Gegensatz zu anderen Fällen war diese Sprachlosigkeit 
jedoch äußerst produktiv. Sie war der Beginn eines Erkenntnisprozesses, der 
schließlich dazu führte, dass der Klient sein bisheriges Leben anders reflektier­
te. Das galt auch für die schwierigen Verhältnisse, in denen er aufgewachsen 
war – sie waren nun einmal so, wie sie waren (und als solche habe ich sie 
als sein Betreuer auch sehr ernst genommen). Sehr wohl aber in Bezug auf 
die Macht, die er diesen Umständen bei seinen heutigen und zukünftigen 
Entscheidungen einräumt. Momente wie diese haben mich als jungen Sozial­
pädagogen tief beeindruckt. Sie zeigten mir, dass Sartres Freiheitsbegriff nicht 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

52

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur ein philosophischer Begriff unter vielen ist, sondern im pädagogischen 
Alltag unmittelbare Wirkung entfalten kann.

Es war für mich sehr inspirierend zu sehen, wie die scheinbar abstrakten Ap­
pelle Sartres in der praktischen Arbeit mit Menschen Früchte tragen können, 
wenn man sie konsequent vertritt. Es bestätigte sich für mich, wie wichtig es 
ist, Klientinnen nicht als Empfängerinnen oder Objekte von Hilfe, sondern 
als aktive Akteurinnen ihres eigenen Lebens zu sehen. Indem wir ihnen Raum 
geben, ihre Freiheit zu erkennen und zu nutzen, können wir nachhaltige 
Veränderungen ermöglichen. Und diese Veränderungen begannen immer ir­
gendwie mit der Einsicht, in einem unbedingten Sinne frei zu sein – eben zur 
Freiheit verurteilt.

Authentizität und Überwindung der Selbsttäuschung

Ein weiteres zentrales Anliegen Sartres ist das Streben nach Authentizität – 
das Bemühen, ein Leben zu führen, das den eigenen Werten und Überzeugun­
gen entspricht, anstatt sich von äußeren Erwartungen und gesellschaftlichen 
Normen leiten zu lassen. Demgegenüber steht die Selbsttäuschung (mauvai­
se foi), bei der Menschen ihre Freiheit verleugnen und sich hinter sozialen 
Rollen oder Umständen verstecken, um der Verantwortung für das eigene 
Leben zu entgehen. Ein ähnliches Beispiel ist der oben beschriebene Klient, 
der sein Fehlverhalten mit äußeren Einflüssen rechtfertigte und seine eigene 
Handlungsfreiheit nicht wahrhaben wollte.

In gewisser Weise stellt das Streben nach Authentizität im Sinne Sartres den 
nächsten Schritt dar. Nach der Anerkennung der eigenen Freiheit – und der 
damit verbundenen Verantwortung – folgt das aktive Bemühen, ein Leben 
zu führen, das den eigenen Überzeugungen und Werten entspricht. In der 
Sozialen Arbeit können Fachkräfte ihre Klienten dabei unterstützen, diese 
Selbsttäuschungen zu durchbrechen und ein authentisches Leben anzustreben.

Ein anschauliches Beispiel ist die Erfahrung meiner Kollegin in derselben 
Einrichtung. Sie arbeitete mit einer jungen, alleinerziehenden Frau Anfang 30, 
die sich in ihrer Rolle als Mutter sozial isoliert fühlte. Sie war fest davon über­
zeugt, dass ihre beruflichen Ambitionen mit der Geburt ihres Kindes ein für 
alle Mal begraben waren, obwohl sie über ein funktionierendes Netz sozialer 
und familiärer Kontakte verfügte und auch materiell nicht schlecht dastand. 
Dennoch glaubte sie, sich zwischen dem Muttersein und der Verwirklichung 
anderer lang gehegter Träume entscheiden zu müssen – und hatte sich selbst 
das Etikett der aufopfernden Mutter angeheftet.

2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

53

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch meine Kollegin ließ sich von dieser selbst auferlegten Fassade nicht 
täuschen. In vielen, zum Teil sehr intensiven Gesprächen versuchte sie, die 
mögliche Selbsttäuschung der Klientin zu thematisieren. Sie stellte Fragen, die 
in die Tiefe gingen, die unbequem waren und die Klientin zwangen, ehrlicher 
zu sich selbst zu sein – aber ihr auch die Freiheit gaben, anders über ihr 
Leben nachzudenken. Wollte sie ihre eigenen Bedürfnisse wirklich dauerhaft 
zurückstellen? Oder war diese Selbstaufgabe ein Schutzmechanismus, um sich 
nicht mit der Angst vor dem Scheitern auseinandersetzen zu müssen?

Es waren keine einfachen Sitzungen. Es flossen Tränen, es gab Momente der 
Stille, in denen die Klientin mit ihren eigenen widersprüchlichen Gefühlen 
kämpfte. Doch allmählich wurde ihr klar, dass sie sich in eine Rolle gedrängt 
hatte, die nicht zu ihr passte. Sie erkannte, dass sie sich hinter gesellschaftli­
chen Erwartungen versteckt hatte, um sich der Verantwortung für ihr eigenes 
Glück zu entziehen.

Dieser Erkenntnisprozess war der Wendepunkt. Die Klientin begann, kleine 
Schritte in Richtung eines authentischeren Lebens zu gehen. Sie besuchte 
Fortbildungen, die sie schon lange interessierten, knüpfte neue soziale Kontak­
te und entdeckte ihre Leidenschaft für das Zeichnen wieder. Vielleicht klingt 
es etwas pathetisch, aber bei ihren Besuchen in unserem Büro hatte ich den 
Eindruck, als sei sie aus einem langen Schlaf erwacht und könne zum ersten 
Mal seit Jahren wieder tief durchatmen.

Die Bedeutung der Beziehung zum Anderen

Wie wir im letzten Kapitel gesehen haben, ist der andere für Sartre nicht 
nur ein weiteres Individuum in der Welt, sondern eine Macht, die unsere 
Selbstwahrnehmung zutiefst beeinflusst. Durch den Blick des anderen werden 
wir uns unserer selbst bewusst, nicht selten auf eine Weise, die unsere eigene 
Freiheit infrage stellt. Der Andere kann uns objektivieren, uns auf bestimmte 
Rollen reduzieren und damit unsere Selbstbestimmung einschränken.

In meiner Arbeit als Sozialpädagoge in einer betreuten Wohnform habe ich 
diese Dynamik mit einem jungen Mann, Tarek (Name geändert), eindrücklich 
erlebt. Er war damals 19 Jahre alt und Sohn marokkanischer Einwanderer. 
Auch er war in einem schwierigen sozialen Umfeld aufgewachsen. Ständig 
wurde er mit Vorurteilen konfrontiert. In der Schule galt er als Integrations­
verweigerer, auf der Straße wurde er von Passanten misstrauisch beäugt und 
selbst potenzielle Arbeitgeber schienen in ihm vor allem ein unternehmeri­
sches Risiko zu sehen. Diese ständigen Fremdzuschreibungen prägten Tareks 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

54

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbild massiv. Er begann, sich durch die abwertenden Augen der anderen 
zu sehen, und zog sich immer mehr zurück.

In unseren Gesprächen wurde deutlich, wie sehr der Blick der anderen sei­
ne Selbstwahrnehmung beeinflusste. Tarek fühlte sich wie ein ohnmächtiges 
Objekt, das durch die Vorurteile und Erwartungen der Gesellschaft definiert 
wird. Er sagte einmal zu mir: „Egal, was ich tue, ich gehöre sowieso nicht 
dazu.“ Durch diese verinnerlichte Fremdwahrnehmung nahm er seine eigenen 
Wünsche und Ziele nicht mehr ernst und begab sich in eine passive Rolle.

Hier zeigt sich der Unterschied zur Selbsttäuschung: Tareks Problem war 
nicht, dass er seine eigene Freiheit leugnete, um Verantwortung zu vermeiden. 
Vielmehr war es der objektivierende Blick der anderen, der ihn daran hinder­
te, seine Freiheit zu erkennen und zu leben. Er war sich der Verantwortung für 
sein Leben bewusst, fühlte sich aber durch die gesellschaftlichen Zuschreibun­
gen in seiner Freiheit eingeschränkt und letztlich entmutigt.

Meine Aufgabe war es, ihm zu helfen, sich von diesem objektivierenden Blick 
zu befreien. Ich ermutigte ihn, seine eigenen Werte und Ziele zu erforschen 
– unabhängig von den Erwartungen und Vorurteilen anderer. Wir arbeiteten 
daran, seine Selbstwahrnehmung zu stärken und die internalisierten Fremdbil­
der in Frage zu stellen.

Ein Schlüsselmoment war erreicht, als ich ihm die Frage stellte: „Wenn es 
keine Vorurteile gäbe und du ganz für dich selbst entscheiden könntest, was 
würdest du mit deinem Leben anfangen?” Diese Frage irritierte ihn zunächst, 
da sie zumindest theoretisch die bisherige Macht der anderen über sein Selbst­
bild infrage stellte. Doch nach längerem Nachdenken begann er zu erzählen: 
von seiner Leidenschaft für Musik, seinem Wunsch, Tontechniker zu werden, 
und seiner Idee, ein eigenes Tonstudio zu eröffnen. Zu diesem Zeitpunkt war 
die Erfüllung dieser Wünsche völlig unrealistisch, aber das war auch nicht 
wichtig. Es ging um eine Perspektive, zu der er Ja sagen konnte – und nicht um 
andere, die ihm ihr Nein entgegenhalten könnten.

Diese neu gewonnene Perspektive, die wir in vielen Gesprächen kultiviert, 
gepflegt und mit immer mehr Details ausgeschmückt haben, wurde in ihm in 
einem befreienden Sinne immer wirksamer. Er erkannte, dass die Meinungen 
anderer ihn zwar beeinflussen konnten, aber nicht seine Selbstdefinition be­
stimmen durften. Indem er sich von den objektivierenden Blicken distanzierte, 
konnte er seine Freiheit zurückgewinnen. Viktor Frankl, dem wir später in die­
sem Buch noch begegnen werden, sprach in diesem Zusammenhang von der 

2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

55

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Methode der Dereflexion, also der Verschiebung der Aufmerksamkeit: weg von 
der Fokussierung auf das Problem – in diesem Fall die Fremdzuschreibungen 
– und hin zu einem sinnvollen Wert, in diesem Fall das zukünftige Tonstudio 
in München-Schwabing.

Für die Soziale Arbeit im Allgemeinen bedeutet dies, Klienten dabei zu unter­
stützen, die Macht von Fremdzuschreibungen zu erkennen und zu relativieren. 
Es geht darum, ihnen zu helfen, ihr Selbstbild nicht mehr ausschließlich durch 
die Augen anderer zu sehen, sondern ihre eigene Subjektivität und Freiheit zu 
entdecken. Diese Arbeit unterscheidet sich von der Bekämpfung der Selbsttäu­
schung, bei der es darum geht, Klienten aus der Verleugnung ihrer eigenen 
Freiheit herauszuführen.

Die Philosophie des Anderen von Sartre zeigt uns in der Sozialen Arbeit, wie 
wichtig es ist, die intersubjektiven Beziehungen unserer Klienten zu verstehen 
und ihnen Wege aufzuzeigen, sich von einengenden Fremdbildern zu befreien. 
Es geht darum, den Einfluss des anderen auf das Selbst zu erkennen und 
Strategien zu entwickeln, um die eigene Freiheit – und damit letztlich die 
eigene Identität – zu behaupten.

Fazit

Die Auseinandersetzung mit Jean-Paul Sartres Philosophie der Freiheit in 
der Praxis der Sozialen Arbeit zeigt, wie theoretische Konzepte unmittelbare 
Relevanz für den pädagogischen Alltag haben können. Durch die Reflexion
über Freiheit, Authentizität und die Beziehung zum Anderen wird deutlich, 
dass Klientinnen nicht nur als Empfängerinnen von Hilfe betrachtet werden 
sollten, sondern als aktive Gestalterinnen ihres eigenen Lebens.

Die Beispiele aus meiner beruflichen Erfahrung haben hoffentlich verdeut­
licht, wie Sartres unbedingter Freiheitsbegriff Menschen aus Gefühlen der 
Ausweglosigkeit und des Fatalismus herausführen kann.

Ich sehe in Sartres existenzialistischem Denken eine konstruktive Orientie­
rung für die Soziale Arbeit. Sartre erinnert uns daran, dass jeder Mensch, 
unabhängig von seinen Lebensumständen, die Fähigkeit besitzt, über sich 
selbst hinauszuwachsen (also de facto seine bisherige Existenz zu transzendie­
ren) und ein authentischeres Leben zu führen. Für Fachkräfte bedeutet dies, 
Klientinnen nicht nur zu unterstützen, sondern sie auch herauszufordern, ihre 
eigene Freiheit zu erkennen und zu nutzen. Die existenzialistische Philosophie 
wird so zu einer lebendigen Art, über die eigenen Freiräume nachzudenken. 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

56

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist wohl auch der Grund, warum Sartre schon zu Lebzeiten eine so große 
Resonanz hatte und bis heute von Jugendlichen als „coole Socke“4 angesehen 
wird.

2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Freiheit versus gesellschaftliche Bedingungen
Wie lässt sich Sartres Konzept der radikalen Freiheit mit den realen Ein­
schränkungen durch soziale, wirtschaftliche und politische Strukturen ver­
einbaren? Inwiefern kann die Soziale Arbeit dazu beitragen, diesen Wider­
spruch zu adressieren und Klienten dabei unterstützen, ihre Freiheit trotz 
äußerer Begrenzungen zu erkennen und zu nutzen?

2. Die Rolle der Sozialarbeiterin im Spannungsfeld von Autonomie und 
Einflussnahme
Welche ethischen Herausforderungen entstehen für Sozialarbeiter, wenn sie 
Klienten zur Selbstbestimmung ermutigen, dabei aber gleichzeitig ihre eige­
nen Werte und Überzeugungen einbringen? Wie kann verhindert werden, 
dass die Unterstützung unbeabsichtigt zu Bevormundung oder Manipulati­
on führt?

3. Kulturelle Vielfalt und individuelle Freiheitskonzepte
Ein Vorwurf an Sartre könnte lauten, dass sein Freiheitskonzept eigentlich 
nur in einer individualistischen Gesellschaft wie wir sie in westlichen Indus­
trieländern antreffen, umsetzbar ist. In welchem Maße ist Sartres Verständ­
nis von Freiheit universell anwendbar, und wo stößt es auf kulturelle oder 
individuelle Grenzen? Wie kann Soziale Arbeit sensibel mit unterschiedli­
chen Vorstellungen von Freiheit und Verantwortung umgehen, um eine 
respektvolle und effektive Unterstützung zu gewährleisten?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Berlin, I. (1969): Four Essays on Liberty. Oxford: Oxford University Press.
Camus, A. (1942): Le Mythe de Sisyphe. Paris: Gallimard.
Camus, A. (1942a): L’Étranger. Paris: Gallimard.
Camus, A. (1947): La Peste. Paris: Gallimard.
de Beauvoir, S. (1949): Le Deuxième Sexe. Paris: Gallimard.

4 O-Ton des Sohnes einer Kollegin

2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

57

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidegger, M. (1927): Sein und Zeit. Halle (Saale): Max Niemeyer Verlag.
Jaspers, K. (1932): Philosophie. Band 2: Existenzerhellung. Berlin: Springer.
Kierkegaard, S. (1843): Enten – Eller. Kopenhagen: C. A. Reitzel.
Kierkegaard, S. (1849): Sygdommen til Døden. Kopenhagen: C. A. Reitzel.
Nietzsche, F. (1883): Also sprach Zarathustra: Ein Buch für Alle und Keinen. 

Chemnitz: Ernst Schmeitzner.
Nozick, R. (1974): Anarchy, State, and Utopia. New York: Basic Books.
Sartre, J.-P. (1938): La Nausée. Paris: Gallimard.
Sartre, J.-P. (1943): L’Être et le Néant. Paris: Gallimard.
Sartre, J.-P. (1945): Huis Clos. Paris: Gallimard.
Sartre, J.-P. (1946): L’Existentialisme est un Humanisme. Paris: Les Éditions 

Nagel.
Sartre, J.-P. (1994): Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Sartre, 

J.-P.: *Philosophische Schriften I*. Übers. von T. König. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt, S. 125.

Sartre, J.-P. (1960): Critique de la raison dialectique. Paris: Gallimard.

Weiterführende Literatur:

Schönherr-Mann, H. (2005): Sartre. Philosophie als Lebensform. München: 
C. H. Beck Verlag.

Suhr, M. (2022): Jean-Paul Sartre. Zur Einführung. Hamburg: Junius-Ver­
lag.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

58

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39 - am 17.01.2026, 19:28:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2. Freiheit: Jean-Paul Sartre
	2.1. Freiheit als Thema der Philosophie
	Warum Sartre?

	2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext
	2.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Existenzialismus
	Freiheit ist der zentrale Dreh- und Angelpunkt von Sartres Philosophie
	Die Flucht vor der Freiheit: Selbsttäuschung und „Mauvaise foi“
	Zwei Seinsweisen
	Die Herausforderung der Freiheit
	Der Andere – die Hölle?

	2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Authentizität und Überwindung der Selbsttäuschung
	Die Bedeutung der Beziehung zum Anderen
	Fazit

	2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken


