
3. Umwelt: Konzept und Theorien

3.1. Natur und Umwelt: Erste Begriffsklärungen

Die Begriffe Natur und Umwelt wurden und werden in der Kultur- und Sozialanthro-

pologie in den unterschiedlichsten Kontexten und Verbindungen verwendet. Natur

und Umwelt werden oft synonym verwendet, auch wenn ihr etymologischer Ursprung

grundsätzlich verschiedene Bedeutungszusammenhänge andeutet. Während sich

Natur vom lateinischen Wort »natura« (Geburt, geboren werden) ableitet, wurde der

Begriff Umwelt erstmals im 19. Jahrhundert vom dänischen Dichter J. Baggesen im

Sinne von Umgebung verwendet. Bis heute bleibt der Begriff Umwelt durch Jakob

Johann von Uexküll, der ihn 1909 als die Gesamtheit der Umweltbedingungen eines

Lebewesens definierte, geprägt: »das, was ein Lebewesen aus seiner Umgebung auf-

nimmt, und das, was es in seiner Umgebung beeinflusst; Wechselwirkung zwischen

Lebewesen und Umgebung« (zitiert in Kluge und Seebold 2011). Der Begriff Natur

bezieht sich auf die Lebewesen selbst, während Umwelt vielmehr die unmittelbaren

und lebensnotwendigen natürlichen Elemente meint.

In der europäischen Kulturgeschichte wurde seit der Aufklärung die Natur als Ge-

gensatz zu Kultur aufgefasst (siehe Descola 2011)1. Die menschliche Zivilisation wurde

als höherwertig als die Natur eingestuft und auch unter den Völkern wurde eine – an

der Gegenüberstellung von Natur und Kultur orientierte – Hierarchie erstellt. Die so

genannten »Naturvölker« oder »Naturmenschen«, die von Jean-Jacques Rousseau noch

als »edle Wilde« klassifiziert worden waren, wurden von Vertretern des Evolutionis-

mus wie Henry Maine oder James Frazer zu primitiven Völkern erklärt (Kokott 2001;

Kuper 1988). Der Evolutionismus knüpfte an den Gedanken des »Naturzustandes« an

1 In der Kultur- und Sozialanthropologie wurde die Vorstellung, die Dichotomie von Natur und Kul-

tur sei universell gültig, vielfach kritisiert. U.a. hat Tim Ingold (2002) am Beispiel der Lebenswei-

se von Sammlern und Jägern aufgezeigt, dass in diesen Gesellschaften keine Trennung zwischen

mentalen Zuständen und physischen Objekten vorgenommenwird. Diese Gesellschaften würden

ihre Umwelt vielmehr als einen Raum, der sich aus verschiedenen handlungsfähigen Kräften zu-

sammensetzt, wahrnehmen. Die Beziehungen der Menschen zueinander sind in dieser Betrach-

tung nur ein Teil des gesamten Beziehungsfeldes.

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Armut und Umweltschutz

und entwarf Theorien, die von einer steten Weiterentwicklung menschlicher Gesell-

schaften ausging. Das Ausmaß der Naturbeherrschung spielte für Wissenschaftler wie

Lewis Henry Morgan eine große Rolle, denn während Sammler und Jäger nur vom Er-

werb wild wachsender Pflanzen und Wildtiere leben, haben Bauern und Viehzüchter

bereits Techniken entwickelt, die ihnen eine umfassendere Aneignung der natürlichen

Ressourcen erlauben. Die höchste Stufe der Entwicklung wurde mit den Schriftkultu-

ren gleichgesetzt, weil diese ein hohes Ausmaß an technischer und gesellschaftlicher

Komplexität erreicht hatten, um sich die Natur untertan zu machen. Es erstaunt nicht,

dass mit dem Einsetzen der Industrialisierung die Natur nur noch in der Funktion der

Bereitstellung von natürlichen Ressourcen gesehen wurde. Die Nationen, die imstande

waren, die Natur zugunsten des wirtschaftlichen Wachstums auszubeuten – und dies

sowohl im eigenen Staatsgebiet als auch in den Kolonien – erlangten eine internationale

Vormachtstellung (vgl. Polanyi 2001 [1944]). Die Auswirkungen, welche die industrielle

Produktionsweise und die Verstädterung auf die Natur hatten, wurden gleichsam zum

Ausgangspunkt einer neuen Vorstellung von Natur als schützenswertem Lebensraum

von Tieren und Pflanzen. In Europa und den USA wurden bereits ab Mitte des 19. Jahr-

hunderts Gesetze erlassen, welche bestimmte Gebiete als Naturschutzgebiete auswie-

sen. Die ersten Naturschutzbewegungen zum Erhalt gefährdeter Tier- und Pflanzen-

arten können auf beiden Kontinenten ebenfalls bis in diese Zeit zurückdatiert werden

(Fleming 1988; Weisz und Payer 2005). Eine höhere Wertschätzung der »unberührten«

Natur erfolgte demnach erst mit der zunehmenden Gefährdung durch den Menschen.

Der Begriff Umwelt im Sinne von Umgebung ist anders als Natur ein relationaler

Begriff, denn es bedarf eines Bezugspunktes wie den Menschen oder ein anderes Le-

bewesen, um die Umwelt spezifizieren zu können. Der Mensch nimmt als Lebewesen

eine Sonderstellung ein, weil er – wie dies Arnold Gehlen (1997 [1940]) ausführt - be-

sonders anpassungsfähig ist und unter unterschiedlichen klimatischen Bedingungen

überleben kann. Zwar ist der Mensch ebenso wie ein Tier für die Erfüllung seiner Be-

dürfnisse auf die Aneignung von natürlichen Ressourcen angewiesen, allerdings haben

technische und organisatorische Fähigkeiten dazu beigetragen, dass der Mensch im

Gegensatz zu Tieren seine Umwelt zu seinem Zweck formen kann. Diese Eigenschaft

findet auch im Begriff Weltoffenheit, womit die Lernfähigkeit und Erfindungsgabe des

Menschen gemeint ist, ihren Ausdruck (ebd.). Die Umwelt als soziales Umfeld ist für

den Menschen daher von außerordentlicher Bedeutung. Die Besonderheit der Sozial-

wissenschaften lag zumZeitpunkt ihrer Gründung darin, dass ausschließlich die gesell-

schaftlich relevanten Aspekte der Umwelt Eingang in die Theoriebildung fanden. Seit

Émile Durkheim, der Umwelt oder »Circumfusa« als »Einflüsse aus dem ›äußeren so-

zialen Milieu‹« definierte (siehe Chevron 2001a: 35), wurden biologische, physikalische

oder chemische Prozesse explizit aus dem Gegenstandsbereich der Sozialwissenschaf-

ten ausgeschlossen. Dies zeigte sich bei Durkheim beispielsweise darin, dass er nur die

Wechselwirkungen zwischen gesellschaftlichen Kollektiven und ihrem »Boden«, ver-

standen als räumlich abgegrenztes geographisches Terrain, in Anlehnung an Friedrich

Ratzel als relevant erachtete. Die natürliche Umwelt an sich, der in einer politischen Be-

trachtung keine Bedeutung für eine mögliche Staatsbildung und -entwicklung zukam,

ließ Durkheim außer Acht (siehe ebd.). Diese Haltung wurde von den NachfolgerInnen

Durkheims geteilt, die gesellschaftliche Phänomene mit sozialen Ursachen zu erklären

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 75

versuchten. In Strömungen der gegenwärtigen Soziologie wie beispielsweise der Sys-

temtheorie wird die Umwelt nach wie vor als äußerer Faktor definiert, der weder in

gesellschaftliche Systeme noch in Kommunikationszusammenhänge eingebunden sei

(Luhmann 1986).

Mit dieser Betrachtungsweise standen die Sozialwissenschaften lange Zeit in einem

Gegensatz zu den Natur- und Lebenswissenschaften, welche die Umwelt als Ökosys-

tem, also einen Raum, der Lebewesen umgibt und sich aus Organismen und unbelebten

Elementen zusammensetzt, definieren (vgl. Haeckel 1866; siehe auch Haber 1992). Um-

welt in diesem Sinne meint also die ganz spezifische Zusammensetzung der Tier- und

Pflanzenwelt sowie der Böden und Landschaften, die auf ein bestimmtes Lebewesen

einwirken.

Seit derMitte des 20. Jahrhunderts hat die fortschreitende Spezialisierung und Aus-

differenzierung der Sozialwissenschaften in Subdisziplinen wie die Kulturökologie, die

Politische Ökologie oder die Umweltsoziologie dazu beigetragen, dass auch der natür-

lichen Umwelt des Menschen stärkere Aufmerksamkeit gewidmet wurde (Brondizio et

al. 2016; Catton und Dunlap 1978). Auch die selbst geschaffene Umwelt, also der bebau-

te Lebensraum rückte in den Blickpunkt der Sozialwissenschaften. Die urbane Umwelt

wurde von Henri Lefebvre (1970) als eine »seconde nature«, also eine »zweite Natur«

des Menschen definiert, die aufgrund der Verwendung von Materialien wie Stein oder

Metall einen gewissen künstlichen Charakter annehme. Die ursprüngliche Natur sei in

der Stadt nicht mehr vorzufinden, diese werdemithilfe von Parks und Gärten nur mehr

vorgetäuscht. In den letzten Jahrzehnten konnte schließlich auch eine Annäherung von

Seiten der Natur- und Lebenswissenschaften beobachtet werden. Mehrere Disziplinen

haben ihrenUmweltbegriff ausgeweitet und berücksichtigen nun neben der Gesamtheit

der Natur und der natürlichen Ressourcen auch das Kulturerbe und die menschliche

Infrastruktur (IUCN Environmental Law Programme 1995).

Für die Forschungsfrage werden alle drei Aspekte der Umwelt, also die soziale Um-

gebung, die natürliche Umwelt und der städtische Raum berücksichtigt werden. Dies

kann damit begründet werden, dass der Mensch nicht nur als Individuum, sondern v.a.

in kollektiven Zusammenschlüssen wie der Familie, Nachbarschaften, Vereinigungen

oder als Teil der Stadtbevölkerung auf die Umwelt einwirkt. Fragen der familiären und

gesellschaftlichen Organisation sind deshalb besonders von Relevanz. Die anthropoge-

nen Einflüsse auf die natürliche Umwelt stehen jedoch im Mittelpunkt des Interesses.

Es sollen hier die Fragen analysiert werden, wie die natürliche Umwelt wahrgenommen

wird und inwiefern kulturelle Vorstellungen für umweltgerechtes Handeln von Bedeu-

tung sind. Als letzter Aspekt soll die urbane Umwelt beleuchtet werden, denn die Stadt

schafft aufgrund ihrer baulichen Strukturen bestimmte neue Voraussetzungen für um-

weltgerechtes Handeln.

Zunächst möchte ich auf theoretische Zugänge zurWahrnehmung der Umwelt ein-

gehen, bevor ich das Thema Umweltbewusstsein und Umweltethik behandle. Umwelt-

bewusstsein als Überzeugung, die Umwelt schützen zu müssen, baut auf den grundle-

genden Vorstellungen über die Umwelt auf. Umweltgerechtes Handeln kann schließlich

als Folge einer umweltbewussten Einstellung gesehen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Armut und Umweltschutz

3.2. Die Wahrnehmung der Umwelt

Die Umweltwahrnehmung von Menschen zu verstehen ist unerlässlich, um die Umwelt

selbst zu verstehen. Umweltwahrnehmung kann in einem ersten Sinn als die Erfas-

sung der Natur mithilfe der Sinnesorgane wie Augen, Ohren und Nase definiert wer-

den. In diesem Verständnis ist die Umweltwahrnehmung überlebensnotwendig, denn

die sinnlichen Umwelteindrücke helfen dem Menschen dabei, sich zu orientieren, Ge-

fahren zu meiden oder nutzbringende natürliche Ressourcen identifizieren zu können.

In einem zweiten Sinn meint Umweltwahrnehmung auch die gedankliche Wahrneh-

mung, d.h. die Erschließung aufgrund von Erfahrungen undVorstellungen der Umwelt.

Ein Gedankenspiel, das von der Wahrnehmung einer Landschaft ausgeht (siehe Meinig

1979), macht dies offensichtlich. Landschaft könne sowohl als Natur, als Lebensraum,

als menschliches Produkt, als Ökosystem oder auch als räumlicher Ort gesehen werden.

Die Umwelt ist somit auch ein kulturelles Konstrukt, das aus bestimmten Denkmus-

tern, Kategorisierungen und Bewertungen resultiert.

Die Kultur- und Sozialanthropologie hat sich seit jeher dafür interessiert,wie unter-

schiedliche Gesellschaften ihre Umwelt erleben, d.h. welches Wissen über die Umwelt

vorhanden ist. Roy Rappaport (1979) unterschied zwischen einer materiellen und einer

symbolischen Dimension von Umwelt. Die materielle Dimension oder das »operatio-

nal model« bezeichnet die tatsächliche Beschaffenheit der Umwelt. Die wissenschaftli-

che Erforschung der natürlichen Erscheinungen steht als Beispiel für eine »objektive«

Sichtweise. Im Gegensatz dazu bezieht sich die symbolische Dimension auf die kultu-

rell geprägte Wahrnehmung der Umwelt, d.h. auf emische Konzepte, Prinzipien und

Werte im Hinblick auf die Umwelt. Die Aufgabe der Kultur- und Sozialanthropologie

wird nicht darin gesehen, festzustellen, inwiefern kulturelle Vorstellungen der Umwelt

den tatsächlichen Gegebenheiten entsprechen, sondern zu erörtern, inwiefern diese

Vorstellungen zu umweltgerechtem Verhalten führen:

»The important question concerning cognized models in this view is not the extent

to which they are identical with what the analyst takes to be reality but the extent to

which they direct behavior in ways that are appropriate to the biological well-being of

the actors and of the ecosystems in which they participate« (ebd. 98).

So würden bei den TsembagaMaring in Neuguinea traditionelle Glaubensvorstellungen

und die damit verbundenen Rituale dazu führen, dass das ökologische Gleichgewicht

zwischen Menschen und Schweinen aufrechterhalten bliebe (ebd.). Die Frage, welche

Nützlichkeit kulturelle Vorstellungen von der Umwelt für den Schutz eines ökologi-

schen Systems haben, steht hier im Mittelpunkt. Die handlungsanleitende Relevanz

von kulturellen Modellen und lokalem Wissen wurde von Rappaport exemplarisch her-

ausgearbeitet. Die Relevanz dieser Ansätze für meine Forschung zu umweltgerechtem

Verhalten in westafrikanischen Städten bleibt jedoch begrenzt, denn die zunehmende

Mobilität von Menschen, Ideen und Technologien hat dazu geführt, dass traditionelle

umweltrelevante Vorstellungen und Verhaltensweisen nur mehr eingeschränkte Gül-

tigkeit besitzen. Neue bzw. stärker divergierende Lebensweisen können traditionelle

kulturelle Verhaltensregelungen möglicherweise obsolet machen (vgl. Kottak 1999).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 77

Bevor ich mich den gegenwärtigen Herausforderungen einer Umweltforschung im

urbanen Raum Westafrikas im Detail widme, möchte ich zuerst auf die reichhaltigen

konzeptionellen Beiträge der Kultur- und Sozialanthropologie zur Frage der Wahrneh-

mung der Umwelt eingehen. Von Philippe Descola (1996) stammt hier die brauchbare

Unterscheidung zwischen Kategorisierungs-, Identifikations- und Beziehungsweisen.

Im Hinblick auf die Kategorisierungsweisen läge das Interesse darin, auf welche

Art und Weise die symbolische Zuschreibung von Eigenschaften vor sich ginge und

wie ein Ordnungssystem hergestellt werde. Die Ethnobiologie und ihre Subdisziplinen

wie die Ethnobotanik, die Ethnozoologie oder die Ethnoökologie können als heraus-

ragende Beispiele genannt werden, denn hier wurden umfassende Sammlungen von

indigenen bzw. traditionellen ökologischen Wissensbeständen angelegt (siehe Berlin

1992; Ellen 1982; Sillitoe 1996). Analysiert wurden u.a. die Klassifikationen von Pflanzen

und Tieren oder Böden und Gewässern. Manche VertreterInnen dieser Denkrichtung

hätten aufzeigen wollen, dass traditionelle Gesellschaften komplexe und differenzierte

Kategoriensysteme hervorgebracht hätten, welche an ihre jeweilige Umwelt angepasst

seien. Die Bewahrung und Weitergabe von traditionellem Wissen umfasse demnach

nicht nur konkrete Praktiken des Ressourcenmanagements, sondern auch umweltbezo-

gene Werte, welche eine nachhaltige Lebensweise ermöglichen. Andere VertreterInnen

hingegen hätten den Versuch unternommen, in den indigenen Klassifikationen dahin-

terliegende Muster zu entdecken. Der Vergleich mit einem System logisch kohärenter

wissenschaftlicher Taxonomien, wie es Carl von Linné geprägt hatte, sei hier implizit

angestrebt worden (siehe Nazarea 2003).

Zweitens beziehen sich die Identifikationsweisen auf die Art und Weise, wie Gren-

zen zwischen dem Selbst und dem Anderen gesetzt werden (siehe Descola 1996). Insbe-

sondere indigene Gesellschaften und ihre Produktionssysteme wurden erforscht, um

aus den Taxonomien Rückschlüsse auf die kulturellen Strukturen innerhalb dieser Ge-

sellschaften ziehen zu können. Es wurde angenommen, dass sich in derWahrnehmung

der Natur die jeweilige gesellschaftliche Realität spiegeln würde. Klassifikationssyste-

me, die sich auf die Tier- und Pflanzenwelt beziehen, würden in einer analogen Sicht-

weise auch auf die Beziehungen der Menschen zueinander zutreffen. Lévi-Strauss hat-

te festgestellt, dass die Natur im menschlichen Geist als Denkmodell für die sozialen

Beziehungen gut geeignet sei und versuchte dies amBeispiel des Totemismus aufzuzei-

gen. Die Anordnung von Tieren und Pflanzen würde demnach ein sinnlich erfahrbares

System von Unterschieden bereitstellen, mit deren Hilfe soziale Gruppen voneinander

differenziert werden könnten (siehe Lévi-Strauss 1997 [1962]).

Ein dritter Zugang, der für die Wahrnehmung der Umwelt relevant ist, behandelt

Fragen der Beziehungsweisen, also der Interaktionsformen zwischen Menschen und

anderen Elementen der Natur (siehe Descola 1996). Philippe Descola nennt als Beispiel

zwei indigene Gruppen im Amazonas-Gebiet, die trotz ähnlicher Lebensweisen unter-

schiedliche Beziehungen zu ihrer Umwelt pflegen. Während die Tukano von der Eben-

bürtigkeit zwischen den Menschen und nichtmenschlichen Lebewesen ausgingen und

um Reziprozität bemüht seien, seien die Shuar davon überzeugt, dass die Beziehung

zwischen Menschen und anderen Lebewesen einer Räuber-Beute-Beziehung entspre-

che. Diese unterschiedlichen Wahrnehmungsformen gehen nach Descola auch mit je-

weils andersartigen Handlungsweisen und Lösungsansätzen für Probleme einher. Bei

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Armut und Umweltschutz

den Tukano würde darauf geachtet, dass das Gleichgewicht im imaginären Energie-

kreislauf gewahrt bleibe und nicht mehr Energie entnommen als gegeben wird. Bei

den Shuar sei es nicht erforderlich, die Entnahme von Tieren oder Pflanzen wettzuma-

chen, allerdings seien die Menschen ständig gefordert, sich vor Vergeltungsschlägen

der nichtmenschlichen Lebewesen zu schützen. Eine weitere Form der Interaktion mit

der Umwelt bestünde im Schutz nichtmenschlicher Lebewesen. Diese Beziehung re-

sultiere aus der Abhängigkeit bestimmter Tiere und Pflanzen vom Menschen, wie es

beispielsweise bei Rindern und Viehzüchtern der Fall sei. Unter menschlichem Schutz

stünden hier ebenfalls die in Form von Tieren oder Pflanzen verkörperten Gottheiten,

die für den Schutz und Erhalt der Nutztiere und -pflanzen verantwortlich gemacht wer-

den. Descola fügt hinzu, dass die schützende Haltung in bestimmten Gesellschaften

sowohl reziproke als auch ausbeuterische Elemente enthalten könne. Die Menschen in

diesen Gesellschaften könnten sich Wildtiere und -pflanzen in unbegrenztem Ausmaß

aneignen und gleichzeitig domestizierte Tiere und Kulturpflanzen unter ihren Schutz

stellen (ebd.).

Die Ausführungen von Descola eignen sich für den Einstieg in die traditionelle Um-

weltwahrnehmung in Westafrika gut, da hier grundlegende Fragen zur Art der Bezie-

hungen zwischen Menschen und ihrer natürlichen Umwelt aufgeworfen werden. Die

Bevölkerungsgruppen in Mali und Burkina Faso setzten sich bis zu Beginn der Kolo-

nisation großteils aus Ackerbauern und -bäuerinnen, halb(nomadischen) Viehzüchte-

rInnen und FischerInnen zusammen. In der Region der heutigen Republik Mali hatten

seit dem 8. Jahrhundert nach- und nebeneinander Königreiche der Soninke, Malinke,

Songhai, Bambara und Fulbe bestanden. Auf dem Territorium des heutigen Staates

Burkina Faso hatten Dynastien der Mossi seit dem 12. Jahrhundert ein zentralisiertes

Reich beherrscht. Mit dem Transsaharahandel war auch der Islam in den subsahari-

schen Raum gekommen und Städte entstanden. Diese politischen, ökonomischen und

religiösen Entwicklungen waren jedoch für den überwiegenden Großteil der Bevölke-

rung wenig relevant. DieWirtschaftsbereiche Ackerbau, Viehzucht und Fischerei waren

weiterhin subsistenzorientiert und die traditionellen Glaubensvorstellungen behielten

ihren Stellenwert innerhalb der Bevölkerung.

ImHinblick auf dieHaltung gegenüber der natürlichenUmwelt verweist John Kesby

(2003) auf die semantischen Besonderheiten der afrikanischen Sprachen. In den Spra-

chen des subsaharischen Afrikas gebe es kein Wort für Natur bzw. Umwelt. In der tra-

ditionellen Wahrnehmung würde es allerdings die Vorstellung eines Gegensatzes zwi-

schen dem vomMenschen angeeigneten Raum und demwilden Gelände geben. Außer-

dem würde zwischen dem Raum, der menschlichen Gesetzesbestimmungen unterläge,

und dem Raum, der von übernatürlichen Kräften wie Gottheiten und Geistern regiert

werde, unterschieden.2 Aus linguistischen Analysen könne auch auf die Kategorisie-

rung von Elementen der Natur geschlossen werden: Neben Tieren und Pflanzen würde

auch der Boden, Flüsse, Seen und Hügel sowie Sonne, Mond und Sterne eigene Ka-

tegorien darstellen. Domestizierte Tiere würden oft mit menschlichen Eigenschaften

identifiziert werden, während wild lebenden Tieren übernatürliche Kräfte zugespro-

chen werden würden (ebd.). Den Clans der unterschiedlichen ethnischen Gruppen sei-

2 Für die Ausprägung dieser Differenzierung bei den Bambara siehe Kapitel 3.6.

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 79

en bestimmteWildtiere zugeordnet gewesen, die als Totemtiere galten. Die Einhaltung

des Verbots, diese Tiere zu töten, sei für das Wohlergehen des Clans als unumgänglich

betrachtet worden (Tauxier 1927). Diese Schutzbestimmungen für gewisse Lebewesen

werden in der wissenschaftlichen Diskussion dem Schutz der Umwelt insgesamt ge-

genübergestellt. Dadurch, dass es in traditionellen Gesellschaften keine vollständige

Trennung zwischen Natur und Kultur bzw. demMateriellen und dem Ideellen gegeben

hätte, sei es erklärlich, dass es keine Vorschriften gegeben hätte, die Natur als Ganzes

zu schützen (Bargatzky 2008). Die natürliche Umwelt würde in den nicht industria-

lisierten Gesellschaften nicht nur als Reservoir von Ressourcen und Rohstoffen, son-

dern als Mitwelt betrachtet. In der traditionellen Vorstellung werde diese Mitwelt nicht

vom Menschen, sondern von verschiedenen Gottheiten beherrscht und der Mensch sei

deshalb gezwungen, sich den religiös-magischen Regeln zu unterwerfen. Einer unbe-

rührten Natur sei in traditionellen Gesellschaften kein Wert zugeschrieben worden, da

diese Form der »Wildnis« nicht mit den mythisch begründeten Normen der Ordnung

und Beständigkeit übereingestimmt hätte. Eine Umweltethik sei erst in der Moderne

möglich, da hier der Natur ein hoher ethischer und ästhetischerWert beigemessen und

derMensch in die Verantwortung gezogen werde, die Natur zu schützen: »Es gibt daher

keine Vorstellung von Natur als der Gesamtheit des Belebten und Unbelebten, die aus

dem Handlungs- und Sinnzusammenhang des Lebens in der menschlichen Mitwelt je-

weils herauslösbar wäre, aus denNaturgesetzen heraus von selbst erwächst und von der

Kultur deutlich geschieden ist. Ein Naturgefühl im Sinne eines für die Moderne cha-

rakteristischen distanzierten Genießens menschenfreier Landschaft suchen wir unter

mythisch-ontologischem Vorzeichen vergeblich, denn Naturgefühl setzt Distanzierung

von der Natur voraus, die es aber im Rahmen einer mythischen Weltanschauung nicht

geben kann.Daher sind ›Naturvölker‹ auch keine ›Naturschützer‹«(Bargatzky 2008: 99).

Die Distanzierung von der Natur wird also als Bedingung für die »moderne« Wahr-

nehmung der Natur genannt. Damit ist v.a. die Entstehung neuer Lebensweisen ge-

meint, die nicht mehr mittels einer subsistenzorientierten Wirtschaft vom Ackerbau,

der Viehzucht oder der Fischerei leben, sondern vom Kauf und Verkauf auf Märkten

abhängen. Karl Polanyi (2001 [1944]) hat dies eindrücklich am Beispiel der industriel-

len Entwicklung im England des 19. Jahrhunderts beschrieben, wo die kapitalistische

Logik die früher geltenden Verhaltensprinzipien der Reziprozität und Umverteilung

ersetzt hätte. In Westafrika kann die Veränderung der Lebensweisen zuerst auf die

Sklaverei und dann auf die Kolonisation, die mit der Entmachtung dörflicher Organi-

sationsstrukturen und der Abhängigkeit von externen Kräften und Institutionen ein-

herging, zurückgeführt werden.Maßnahmen der französischen Kolonialmacht wie der

Anbau von für den Export bestimmtenmarktfähigen Agrarproduktenwie Erdnüsse und

Baumwolle oder die Zwangsarbeit auf den Kaffee- und Kakaoplantagen in der Nachbar-

kolonie Elfenbeinküste hatten schwerwiegende gesellschaftliche Folgen. Der Abzug von

männlichen Arbeitskräften hätte dazu geführt, dass die traditionell familiär organisier-

te Landwirtschaft zerstört worden sei und es wiederholt Ernährungskrisen aufgrund

der unzureichenden lokalen Nahrungsmittelproduktion gegeben hätte (Austin 2010).

Eine Studie in Gambia (Carney und Watts 1991) wies darauf hin, dass die Einführung

von neuen Agrarprodukten und Anbaumethoden durch die Kolonialherrschaft auch die

Geschlechterverhältnisse verändert hatte. So seien in Gambia die Männer durch steuer-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Armut und Umweltschutz

liche Maßnahmen dazu gezwungen worden, Erdnüsse für den Export anzubauen. Die

Frauen, die vorher ihre eigenen Reisfelder bewirtschaftet und damit eine gewisse wirt-

schaftliche Unabhängigkeit erlangt hatten, wären immer mehr zu Hilfskräften auf den

Erdnussfeldern ihrer Männer geworden, ohne am Gewinn durch den Erdnussverkauf

beteiligt zu werden. Die kolonialen Bestimmungen hätten sich demnach zugunsten der

Männer ausgewirkt und die ökonomischen Freiheiten der Frauen indirekt beschnitten

(ebd.).

Die Ausbreitung des kapitalistischen Systems in Westafrika ging insgesamt mit ei-

ner Veränderung der Besitzstrukturen und der Arbeitsbedingungen einher. So sei das

Marktprinzip, das vor der Kolonialzeit nur für den Verkauf einer begrenzten Auswahl

an Gütern auf lokalen Märkten gegolten hätte, auf die Vermarktung von Grund und

Boden sowie die Arbeitskraft ausgeweitet worden (Dalton 1971). In Anlehnung an Karl

Marx Begriff der »Entfremdung« könnte argumentiert werden, dass die Fremdherr-

schaft durch die Kolonialmächte das Verhältnis derMenschen zumBoden und der land-

wirtschaftlichen Produktion – und damit im weiteren Sinne zur Natur – zerstört wor-

den sei. Entfremdung als Verdinglichung der Natur könnte zu einer neuen Form der

Beherrschung der Natur führen. Wie Reiner Grundmann (1991) ausführt, enthält das

Konzept der Entfremdung bei Karl Marx nicht nur eine ökonomische, sondern auch

eine technische Komponente. Die Umsetzung eines der größten Bewässerungsprojekte

im afrikanischen Kontinent, das »Office du Niger« in Mali, das ab den 1920er Jahren

den Baumwollanbau für die Textilproduktion in Frankreich sicherstellen sollte, könnte

so als Beispiel für die Entfaltung einer instrumentellen Wahrnehmung der Natur gese-

hen werden. Zwar war dieses koloniale Vorzeigeprojekt nurmäßig erfolgreich, dennoch

wurde die Bewässerung zum Zweck des Reisanbaus nach der Unabhängigkeit weiterge-

führt. Die Maßnahmen aller nachfolgenden Präsidenten der Republik Mali zielten auf

Produktivitätssteigerungen ab und stellten das »Office du Niger« als wichtigen Beitrag

zur Entwicklung des Landes dar (siehe Filipovich 1985).

Als Spitze des »Fortschritts« gelten heutzutage in Westafrika die Hauptstädte, die

nicht nur politische, sondern auch wirtschaftliche und kulturelle Zentren sind. ImHin-

blick auf die Forschungsfrage kann nun die Frage gestellt werden, inwieweit die Bewoh-

nerInnen dieser Städte den Prozess der Entfremdung durchlaufen haben. Aufgrund der

neuen Lebensweisen, die zwar nicht vollständig denGesetzen derMarktwirtschaft, aber

dennoch maßgeblich durch das Prinzip des Angebots und der Nachfrage geprägt sind,

kann die Distanz zur Natur größer geworden sein. Wenn StädterInnen in ihrer all-

täglichen Arbeit nicht mit der Bebauung des Bodens oder der Haltung von Nutztieren

befasst sind, schwindet vermutlich das Wissen über die natürliche Umwelt. Ob die Ver-

sorgung mit Nahrungsmitteln durch Angehörige, die im Dorf Ackerbau betreiben, oder

der Kauf von Nahrungsmitteln auf demMarkt auch zu einer emotionalen Entfremdung

von der natürlichen Umwelt führt, bleibt offen.

Unter der Annahme, dass es in der Stadt zu einer stärkeren Instrumentalisierung

der Natur kommt, werden im Folgenden die natürlichen Funktionen, welche die Um-

welt für den Menschen erfüllen kann, präsentiert werden. Unter Funktionen wird hier

die Erbringung einer »Leistung« für die Reproduktion der physischen Grundlagen einer

Gesellschaft verstanden. Ein sozialwissenschaftlicher Zugang kann bei dieser Betrach-

tung hilfreich sein. Es wird hier demnach konzeptionell zwischen der Nutzung der Um-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 81

welt als Quelle, als Senke und als Fläche unterschieden (siehe Kraemer 2008). Als Quelle

diene die Umwelt der Produktion von Gütern und dem Konsum. Es würden also natür-

liche Ressourcen entnommen, um diese zu Konsumgütern zu verarbeiten und damit

die Versorgung von Menschen sicherzustellen. Die Aneignung von pflanzlichen, tieri-

schen oder anderen unbelebten Elementen der Natur habe zwangsläufig Auswirkungen

auf die jeweiligen Ökosysteme, die je nach Ausmaß der Nutzung auch unwiederbringli-

che Verluste an biologischer Vielfalt zur Folge haben könnten. Der Konsum von Gütern

führe in Folge auch zur Entstehung von Abfällen und Abwässern. Mit der Funktion der

Umwelt als Senke wird hier die Kapazität der Umwelt beschrieben, ebendiese Abfälle

und Abwässer aufzunehmen. Die Nutzung der Umwelt als Deponie für Abfallprodukte

und Überreste des menschlichen Konsums sei besonders in der Stadt von Bedeutung,

wo Menschen auf dichtem Raum leben und eine Vielzahl an Herstellungsprozessen un-

terschiedlichster Art stattfinden.Die dritte Art undWeise der instrumentellen Nutzung

der Umwelt bestehe in der Aneignung von Grund und Boden. Als Fläche könne die

Umwelt für die Errichtung von Siedlungen, Straßen und Infrastruktur genutzt werden

(ebd.).

Von Interesse ist diese Darstellung, weil sie einerseits aufzeigt, dass die unter-

schiedlichen Nutzungsformen der Umwelt in Konkurrenz zueinander stehen können.

Auf derselben Fläche Land können nicht ohne Einschränkungen gleichzeitig natürli-

che Ressourcen entnommen, Abfälle und Abwässer entsorgt und Infrastruktur gebaut

werden. Insbesondere im städtischen Raum führt die relativ begrenzte Fläche dazu,

dass manche Nutzungsarten zugunsten anderer aufgegeben werden müssen. Außer-

dem kann diese Konkurrenz zu Konflikten zwischen unterschiedlichen Nutzergruppen

führen. Die Wahrnehmung der städtischen Umwelt und ihrer unterschiedlichen Funk-

tionen für (ärmere) Menschen könnte daher sehr aufschlussreich sein.

In einem zweiten Sinne ist die Idee der natürlichen Funktionen insofern von In-

teresse, als die Natur- und Lebenswissenschaften davon ausgehen, dass die Nutzung

der Umwelt natürlichen Beschränkungen unterliegt. Natürliche Ressourcen stünden

also nicht unbegrenzt zur Verfügung, sondern könnten erschöpft oder sogar vernichtet

werden. In der Wissenschaft wird dieses Problem mit dem Konzept des ökologischen

Gleichgewichts von Systemen diskutiert (siehe Fischer-Kowalski 1997). Dieser Ansatz

geht von natürlichen Systemen, die durch den Eingriff des Menschen aus dem Gleich-

gewicht gebracht werden können, aus. Eine mögliche Folge davon sei der Biodiversi-

tätsverlust, also die Abnahme von Tier- und Pflanzenarten. Im Mittelpunkt ist hier die

Beschäftigungmit den Kapazitäten natürlicher Systeme, ihre Funktionen trotz Störfak-

toren weiter zu erfüllen. In der Sozialökologie wird dies mit dem Begriff der Resilienz,

als der Fähigkeit eines Systems, sich an veränderte Bedingungen anzupassen, bezeich-

net. Auch der Mensch wird als Teil des Systems verstanden und sei gezwungen, sich an

veränderte Umweltbedingungen, Umweltgefahren und -risiken anzupassen. Der Zu-

stand der Vulnerabilität liege vor, wenn die physische Umwelt bzw. eine Gesellschaft

Umweltbelastungen ausgesetzt sei und diese nicht abwehren könne. Wenn also keine

Lösungskapazitäten für diese Umweltprobleme bzw. alternative Handlungsstrategien

vorliegen, könne von Vulnerabilität gesprochen werden (Adger 2006; Hogan und Ma-

randola 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Armut und Umweltschutz

Die Nutzung der Umwelt als Senke unterliegt dieser Annahme zufolge ebenfalls be-

stimmten natürlichen Grenzen, die sich an der Kapazität der Natur, die Abfälle und Ab-

wässer abzubauen, orientiert. Die Zugänge aus der Medizin und der Chemie befassen

sich in dieser Hinsicht mit der Problematik der Schadstoffe und Gifte (siehe Fischer-

Kowalski 1997). Wenn eine zu große Menge an Chemikalien, Schwermetallen, pathoge-

nenMikroorganismen oder organischen Schadstoffen freigesetzt werde, könne dies die

chemische Zusammensetzung des Bodens verändern und somit die Bodenfruchtbarkeit

vermindern. In Flüssen und Gewässern können sich Schadstoffe am Grund absetzen,

sich imWasser auflösen odermit demWasserweitertransportiert werden.Auch können

die Schadstoffe durch die Aufnahme von imWasser lebenden Pflanzen und Tieren wie-

der in die Nahrungskette gelangen. Schließlich könnten Schadstoffe durch Tiere oder

durch den Wind verbreitet werden (Groom et al. 2006; Hinga und Batchelor 2005). Die

Definition von Grenzwerten ist in diesem Zusammenhang zentral, denn sie soll eine

Beschränkung der Freisetzung von umweltschädlichen Substanzen bewirken. Umwelt-

verschmutzung wird in diesem Ansatz im Hinblick auch auf die gesundheitlichen Aus-

wirkungen auf den Menschen untersucht. Die Belastung durch Schadstoffe und Gifte

sei in den Städten industrialisierter Länder und in den Städten in Entwicklungsländern

unterschiedlich (siehe McGranahan et al. 2001). In den Entwicklungsländern betreffe

die Umweltverschmutzung vorwiegend das unmittelbare Wohnumfeld der städtischen

Bevölkerung. Insbesondere die mangelhafte Abfall- und Abwasserentsorgung habe di-

rekte und sofortige Auswirkungen auf die Gesundheit der Menschen. In so genannten

Schwellenländern wird der Hauptanteil an der urbanen Umweltverschmutzung hinge-

gen auf die Industrie und den Verkehr zurückgeführt.Durch die Verbrennungsprozesse

komme es dort zur Entstehung von giftigenGasenwie Schwefeldioxid, Stickoxiden oder

Kohlenstoffoxiden. Die Auswirkungen von Luft- und Wasserverschmutzung betreffen

sowohl die Stadt als auch die umgebenden Regionen. Die Umweltverschmutzung in

Städten industrialisierter Länder zeige sich v.a. in den Treibhausgasemissionen, die

zwar zeitverzögert, aber dafür globale Auswirkungen haben (ebd.).

Auf der Grundlage des derzeitigen wissenschaftlichen Wissensstandes ist es inter-

essant, danach zu fragen, ob es in westafrikanischen Städten eine ähnliche Wahrneh-

mung von Umweltproblemen gibt. Das spezifischeWissen, das durch technische Mess-

instrumente und wissenschaftliche Auswertungsverfahren gewonnen wurde, kann na-

türlich von den BewohnerInnen dieser Städte nicht erwartet werden. Ich nehme also

beispielsweise nicht an, dass Langzeit- und Kombinationseffekte von Schadstoffen im

Detail bekannt wären, denn selbst die Naturwissenschaften können hier aufgrund der

Vielzahl an Faktoren keine eindeutigen Erkenntnisse liefern. Allerdings ist die Frage,

inwiefern die Menschen ein Bewusstsein über die Probleme der Übernutzung oder Ver-

schmutzung haben, von großer Relevanz. Das Wissen über natürliche Kreisläufe und

anthropogene Gefahren, denen die Umwelt ausgesetzt ist, wird für umweltgerechtes

Verhalten jedoch noch nicht als hinreichend erachtet. Denn auch wenn Menschen ein

Bewusstsein über Umweltprobleme haben, bleibt umweltgerechtes Handeln oft aus.

Diese Divergenz zwischen Problembewusstsein und entsprechendem Handeln kann

laut Grove-White (1993) damit erklärt werden, dass Umweltprobleme meistens anhand

von biologischen, physischen oder chemischen Beschreibungen dargestellt werden. Die

Reduktion von Umweltproblemen auf wissenschaftliche Erklärungsmodelle sei dem-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 83

nach kaum imstande, die emotionale Ebene des Menschen anzusprechen und damit

ein Engagement für den Umweltschutz auszulösen. Die Kluft zwischen Wissen und

Überzeugung, Gleichgültigkeit und Achtsamkeit oder Passivität und Handlungsbereit-

schaft könne nur durch die Verbindlichkeit von umweltethischen Prinzipien überbrückt

werden. Die wissenschaftliche Erklärung von Umweltproblemen greife hier jedenfalls

zu kurz:

»A fourth respect in which the present orthodoxy on environmental questions is inad-

equate is in its superficial treatment of themysteriousness and open-endedness of ex-

istence itself. There is little sign in the official descriptions of environmental problems

or methodologies of the radically unknown character of the future, or of humankind’s

place in creation« (Grove-White 1993: 23 f.).

Im Folgenden sollen nun Überlegungen zum Umweltbewusstsein bzw. der Frage der

Umweltethik, die umweltgerechtes Verhalten fördern können, angestellt werden. Erst

das Zusammenspiel von Umweltwahrnehmung und bestimmtenWertungen führt m.E.

zu handlungsrelevanten Einstellungen.

3.3. Umweltbewusstsein und Umweltethik

Die Konzepte des Umweltbewusstseins und der Umweltethik werde ich nun in ihrem

modernen Verständnis, das auf moralischen Prinzipien und der Übernahme von Ver-

antwortung gegenüber der natürlichen Umwelt beruht, behandeln.Thema ist also nicht

die nachhaltige Ressourcennutzung von indigenen bzw. traditionellen Gesellschaften,

die in ihrem physischen und mentalen Selbstverständnis Teil der Umwelt sind, son-

dern vielmehr das vor dem Hintergrund gegenwärtiger Umweltprobleme bestehende

Bekenntnis zum Umweltschutz. Dieser Zugang wird, wie w.o. ausgeführt, dadurch be-

gründet, dass in den westafrikanischen Städten neue Lebensweisen entstanden, die

sich sowohl im Hinblick auf die Mensch-Natur-Beziehung als auch die gesellschaft-

liche Strukturierung neu konstituieren. Entgegen der traditionell bäuerlichen Gesell-

schaften, wo die dörfliche Gemeinschaft und religiös-magische Vorstellungen für die

Ressourcennutzung und das Umweltverhalten ausschlaggebend gewesen sind (Knopf

2008), gehe ich davon aus, dass die StadtbewohnerInnen Erfahrungen mit einem grö-

ßeren technischen Ausmaß der Naturbeherrschung gemacht haben und dass dies mit

einer stärkeren instrumentellen Nutzung der Umwelt einhergeht. Die traditionellen

kulturellen umweltbezogenen Werte, die für landwirtschaftlich geprägte Lebensweisen

ihre Gültigkeit hatten, können im urbanen Kontext möglicherweise nicht mehr greifen.

Es könnte nun argumentiert werden, dass diese Entfremdung von der Natur zu ei-

ner rein ökonomischenBetrachtung vonNatur, die sich durch Selbstbezogenheit, Ratio-

nalität und Nutzenmaximierung auszeichnet (Becker 2008), geführt hätte. Die Folgen

einer solchen individuellen Kosten-Nutzen-Abwägung gegenüber der Umwelt wurden

von Garrett Hardin (1968) am Beispiel der »Tragik der Allmende« beschrieben. Hardin

geht davon aus, dass Menschen rational handeln, indem sie mit dem geringsten Auf-

wand den eigenen Vorteil zu maximieren versuchten. Unter der Annahme, dass alle

Menschen nach diesem Prinzip handeln, kommt es im Hinblick auf Gemeingüter, die

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Armut und Umweltschutz

für alle zugänglich sind und deren Nutzung nicht mit finanziellen Kosten verbunden

ist, jedoch unweigerlich zu Konflikten. Die Menschen wären als rationale und eigen-

nützige Akteure bestrebt, von der Nutzung dieser öffentlichen Güter zu profitieren,

ohne sich an der Erhaltung dieser Güter zu beteiligen. Gemeinsam genutzte Ressour-

cen würden zerstört, weil das Trittbrettfahrerproblem auftreten würde. Garrett Hardin

führt das Beispiel eines Viehzüchters an, der seinen Gewinn maximieren will, indem er

seine Viehherde ständig vergrößert. In einer Kosten-Nutzen-Abwägung kommt er zu

dem Schluss, dass er durch den Zuwachs seiner Viehherde mehr profitiert als er Ein-

bußen durch Überweidung hinnehmen muss.Wenn alle Viehzüchter nach dieser Logik

handeln, kommt es früher oder später zu einer Katastrophe:

»Eachman is locked into a system that compels him to increase his herdwithout limit –

in a world that is limited. Ruin is the destination toward which all men rush, each pur-

suing his own best interest in a society that believes in the freedom of the commons.

Freedom in a commons brings ruin to all« (Hardin 1968: 1244).

Übertragen auf die Problematik des umweltgerechtenHandelns in der Stadt würde dies

bedeuten, dass die TrittbrettfahrerInnen die Möglichkeit nutzen würden, ihre Haus-

haltsabfälle und Abwässer im öffentlichen Raum zu entsorgen. Wenn die städtische

Umwelt in dieser instrumentellen Betrachtungsweise nur mehr als Senke für die Auf-

nahme von Abfällen gesehen wird, dann gibt es folgerichtig keine moralischen Ein-

schränkungen für ein solches Handeln. Die zunehmende Verschmutzung des öffentli-

chen Raums und mögliche gesundheitliche Beeinträchtigungen würden in der Abwä-

gung mit den finanziellen Ersparnissen dieses Verhalten durchaus nahe legen. Gegen

dieses Argument kann einerseits eingewendet werden, dass unter bestimmten Voraus-

setzungen der internen gemeinschaftlichen Organisation und Kommunikation auch

rationales und eigennütziges Handeln eine vorteilhafte Lösung für alle zur Folge haben

kann (siehe Ostrom 1990). Als Beispiele für einen nachhaltigen Umgangmit der Umwelt

führt die Politikwissenschaftlerin Elinor Ostrom u.a. die Bewirtschaftung von Almen in

der Schweiz und Bewässerungssysteme auf den Philippinen an.

Ein anderes Argument, dass gegen diese ökonomische Betrachtung von Natur an-

geführt werden kann, kommt aus der Psychologie. Eine egoistische Werthaltung sei

demnach nur eine von mehreren möglichen Werthaltungen und könne an und für sich

auch umweltrelevantes Verhalten anregen (De Groot und Steg 2008). Eine egozentri-

sche Umweltethik gehe zwar von Kosten- und Nutzenüberlegungen aus und beinhalte

die Überzeugung, dass jeder einzelne das Recht habe, sich natürlicher Ressourcen zu

bedienen und damit seinWohlbefinden zu verbessern, aber gerade diese Überlegungen

könnten auch zumSchutz derUmwelt beitragen,wenn die Anreizsysteme entsprechend

gestaltet sind. In der Umweltpsychologie werden neben der egoistischen Werthaltung

die umweltrelevanten Implikationen der altruistischen und ökozentrischen Werthal-

tungen untersucht. Eine altruistische Werthaltung könne insofern zu umweltgerech-

tem Verhalten führen, als sie das gemeinschaftliche Wohlergehen in den Vordergrund

stellt (ebd.). Auch wenn die altruistische Werthaltung als anthropozentrische Werthal-

tung bezeichnet werden kann, führe sie u.U. nicht nur zu kollektivem Wohlbefinden,

sondern auch zum Schutz der Umwelt. Diese Annahme wird durch das Konzept des

»actively carings« (Geller 1995) weiter untermauert. Demnach würden sich soziale Für-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 85

sorge und Altruismus positiv auf umweltschützende Verhaltensweisen auswirken. So-

zialer Zusammenhalt in einer Gruppe und das Zugehörigkeitsgefühl zu dieser Gruppe

würden umweltgerechtes Verhalten fördern, weil Umweltbelastungen negative Folgen

für die anderen Gruppenmitglieder haben könnten. Als weitere Werthaltung wird die

ökozentrische Werthaltung angeführt, die allen Lebewesen einen intrinsischen Wert

zuschreiben und deren Schutz befürworten würde. Der Zusammenhang zwischen der

Wertschätzung der Umwelt und umweltgerechtem Verhalten sei hier offensichtlich (De

Groot und Steg 2008).

Im Hinblick auf das umweltgerechte Verhalten in westafrikanischen Städten sind

hier alle drei Werthaltungen denkbar. Eine egoistischeWerthaltung könnte am Beispiel

des Kompostierens und Recyclings festgestellt werden, das nicht nur den Menschen

zumVorteil gereicht, sondern auchWertstoffe wiederverwertet und die Abfallbelastung

reduziert. Die regelmäßig stattfindenden freiwilligen Saubermachaktionen könnten als

Manifestation einer altruistischen Werthaltung gesehen werden, denn sie dienen nicht

nur der Reinigung der Straßen und öffentlicher Plätze, sondern sie sind auch ein Bei-

trag zur Gesundheit aller BewohnerInnen im Stadtviertel. Inwiefern die Menschen in

westafrikanischen Städten ökozentrischeWerthaltungen vertreten, ist hier auf den ers-

ten Blick schwieriger zu beantworten. Handlungsweisen, die sich alleine an der Wert-

schätzung der in der Natur innewohnenden Eigenschaften orientieren, können aus den

mir bekannten wissenschaftlichen Studien nicht abgeleitet werden. Dadurch, dass ei-

nige Denkrichtungen in der Philosophie Umweltethik als ökozentrische Werthaltung

definieren, könnte der Eindruck entstehen, die städtische Bevölkerung in Afrika besäße

keine Umweltethik. Solche philosophischen Ansätze wie z.B. der egalitäre Biozentris-

mus postulieren, dassMenschen und alle anderen Elemente der natürlichen Umwelt als

gleichwertig zu betrachten seien und der Mensch daher Respekt vor der Natur haben

sollte (Taylor 2010). Abseits von utilitaristischen Überlegungen müssten anderen Lebe-

wesen Rechte zugestanden werden. Der Rechtsphilosoph Christopher Stone zeigt am

Beispiel eines verschmutzten Flusses auf, worin der Unterschied zwischen einer zweck-

orientierten und einer ökozentrischen Betrachtung dieser Umweltverschmutzung liegt.

So würden aus einer zweckorientierten anthropozentrischen Perspektive die gegen-

wärtig am Fluss lebenden Menschen oder zukünftige Generationen dafür entschädigt

werden, dass sie durch die Verschmutzung in Mitleidenschaft gezogen werden. Eine

Kompensation erfolge hier in ökonomischer Hinsicht. Wenn jedoch aus einer ökozen-

trischen Perspektive heraus dem intrinsischen Wert des Flusses Beachtung geschenkt

werde, dann müssten viel umfassendere Maßnahmen erfolgen und als Ausgleich der

ursprüngliche Zustand des Ökosystems wieder hergestellt werden (Stone 2010).

Eine ökozentrische Haltung kann meiner Ansicht nach unter den BewohnerInnen

aber auch unter den EntscheidungsträgerInnen in afrikanischen Städten nicht beob-

achtet werden. Die Umwelt um ihrer selbst willen zu schützen, erscheint hier vielmehr

als Luxus, der in Konkurrenz mit der Befriedigung menschlicher Bedürfnisse steht. In

Erinnerung gerufen werden kann hier auch die Auseinandersetzung zwischen Indus-

trieländern und Entwicklungsländern im Hinblick auf internationale Umweltschutz-

programme anlässlich der UN-Konferenz zum Thema Umwelt 1972 in Stockholm. Die

Entwicklungsländer erhoben hier den Vorwurf des Ökoimperialismus gegen die In-

dustrieländer. Damit meinten sie, dass ihnen Umweltschutzmaßnahmen aufgezwun-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Armut und Umweltschutz

gen würden, die ihnen die Lösung drängenderer Probleme wie die Ernährungssicher-

heit, die fehlende Energieversorgung oder das ausbleibende ökonomische Wachstum

erschweren würden. Afrikanische Länder befürchteten damals eine Verringerung der

Ressourcen für die Entwicklungshilfe zugunsten von Umweltschutzprogrammen so-

wie der Überwachung durch eine internationale Umweltpolizei, die gegen ökologisch

abweichendes Verhalten vorgehen würde. Die Umweltschutzmaßnahmen wurden in

keinster Weise als nützlich für die Bevölkerungen in diesen Ländern erachtet, da man

davon ausging, dass dadurch sowohl die Produktions- als auch die Exportkosten an-

steigen würden (siehe Kamto 1996).

Das Konzept der nachhaltigen Entwicklung, das in seinemheutigen Verständnis auf

den Brundtland Bericht aus dem Jahr 1987 zurückgeht, kann ebenso wie das Verursa-

cherprinzip3 als Produkt des Paradigmas der »Ökologischen Modernisierung« gesehen

werden (Hajer 1997). Damit ist ein seit den 1990er Jahren aufkommendes Leitbild glo-

baler Reichweite gemeint, das sowohl eine Abwägung von den Kosten und Nutzen der

Umweltzerstörung als auch das Setzen von Präventionsmaßnahmen impliziere.Obwohl

die aktuellen Umweltprobleme in den kapitalistischen Wirtschaftsstrukturen verortet

werden,würden in dieser ökonomistischen Sichtweise auf die Umwelt die Lösungen für

diese Probleme in denselben Strukturen gesucht werden. Zusätzlich zu den Maßnah-

men der Marktliberalisierung würde eine Demokratisierung, also die Kooperation aller

relevanten gesellschaftlichen Akteure gefordert werden, um die Umweltprobleme zu lö-

sen (ebd.). Auch im Hinblick auf das Konzept der nachhaltigen Entwicklung wurde von

afrikanischen Intellektuellen kritisiert, dass damit hegemoniale Macht ausgeübt und

nationalstaatliche Ansätze der Umweltpolitik obsolet gemacht würden. Das Aufzwin-

gen eines neoliberalen Paradigmas des Umweltschutzes würde keinerlei Rücksicht auf

die jeweiligen gesellschaftlichen Zielsetzungen nehmen und könnte auf längere Sicht

nur scheitern (vgl. Logan 2004).

Die Millenniums-Entwicklungsziele, die im Jahr 2000 von den Vereinten Nationen

formuliert wurden, erhielten hingegen größeren Zuspruch und wurden von allen afri-

kanischen Staaten verabschiedet. Dies kann darauf zurückgeführt werden, dass die

acht Ziele in ihrer Ausrichtung als anthropozentrisch beurteilt werden können. Selbst

das Ziel der nachhaltigen Entwicklung, das neben dem Schutz von Biodiversität und

natürlichen Ressourcen auch den Zugang zu sauberem Trinkwasser und verbesserten

Lebensbedingungen in Slums umfasst, kann zum Teil aus utilitaristischenMotiven her-

geleitet werden.

Wie anhand des Leitprinzips der nachhaltigen Entwicklung dargestellt wurde, wir-

ken sich globale Umweltdiskurse und Umweltschutzprogramme erheblich auf die Aus-

gestaltung der nationalen Umweltpolitik aus. Inwiefern das Umweltbewusstsein der lo-

kalen Bevölkerung von globalen oder nationalen Entwicklungen im Umweltschutzsek-

tor geprägt wird, kann daraus jedoch noch nicht geschlussfolgert werden. Das Konzept

der »Environmentality«, das sich aus dem englischen Wort für Umwelt »environment«

3 Das Verursacherprinzip besagt, dass diejenigen, welche die Umwelt verschmutzen, auch die Kos-

ten für die Wiederherstellung der Umwelt tragen sollten. Außerdem sollten sie sich an Vorbeu-

gungsmaßnahmen zum Umweltschutz beteiligen (Kamto 1996).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 87

und dem vonMichel Foucault geprägten Begriff »governmentality« zusammensetzt (Lu-

ke 1995), kann hier als Erklärungsansatz hilfreich sein. Am Beispiel der Einstellung der

ländlichen Bevölkerung zur Entwaldung im Norden Indiens zeigt der Politikwissen-

schaftler Arun Agrawal (2005) auf, wie die Menschen dort in den letzten Jahrzehnten

ein neues Bewusstsein für eine bedrohte und schützenswerte Umwelt entwickelt und

sich entsprechende Verhaltensweisen angeeignet haben. ImZentrumderÜberlegungen

steht der Begriff des Subjekts, der im Sinne von Foucault denMenschen bezeichnet, der

der Herrschaft eines anderen unterworfen ist und in seiner Abhängigkeit steht. Nach

Foucault wird die Identität desMenschen durch das Bewusstsein des Eingebundenseins

in institutionelle Strukturen geprägt. Übertragen auf die staatlichen Umweltschutzpro-

gramme und das Selbstverständnis der ländlichen Bevölkerung in Indien bedeutet dies,

dass nicht nur so genannte »Forest Councils« undWaldaufseherInnen physisch präsent

sind, sondern dass die Menschen ihr umweltbezogenes Handeln auch einer Selbstregu-

lation unterwerfen. Agrawal beschreibt außerdem die Dezentralisierungsprozesse, die

seit den 1990er Jahren immer mehr Befugnisse, umweltpolitische Entscheidungen zu

treffen undMaßnahmen imUmweltbereich durchzuführen, an die Gebietskörperschaf-

ten übertragen haben. Aus der Einbeziehung in die lokalen politischen Prozesse hätte

sich auch dieWahrnehmung derUmweltproblematik verändert und dieMenschen seien

zu »environmental subjects«, also BürgerInnen, die ihre Denk- und Handlungsweisen

am Prinzip des Umweltschutzes orientieren, geworden (Agrawal 2005).

Die Überlegungen zu globalen und nationalen Umweltdiskursen und Umwelt-

schutzmaßnahmen gilt es im Kontext westafrikanischer Städte zu beachten, denn

gewisse umweltorientierte Werte gelangen erst über die internationale Entwick-

lungszusammenarbeit zu den lokalen Behörden. Die städtische Bevölkerung könnte

demnach erst durch persönliche Interaktionen mit den Behörden in Kontakt mit neuen

Umweltkonzepten gelangen. Inhaltlich richten sich die Umweltdiskurse in afrikani-

schen Städten jedoch nur in geringem Ausmaß an den Prinzipien der Nachhaltigkeit

oder am schonenden Umgang mit natürlichen Ressourcen aus. Vielmehr kommt hier

das Problem der Umweltverschmutzung zum Tragen, das nun im Folgenden diskutiert

werden soll.

3.4. Umweltverschmutzung und Umweltrisiken

Umweltverschmutzung wurde w.o. als die Belastung der Umwelt mit Schadstoffen und

Giften definiert. Es wurde darauf hingewiesen, dass diese Form der Umweltverschmut-

zung in den Städten von Entwicklungsländern insbesondere mit der unzureichenden

Entsorgung von Abfällen und Abwässern zusammenhängt. Es werden nun in Folge kon-

krete Entstehungsursachen von Verschmutzung für die Stadt Bamako behandelt. An-

schließend soll dasThema Verschmutzung nicht nur aus einer naturwissenschaftlichen

Perspektive, sondern auch aus einer kultur- und sozialwissenschaftlichen Perspektive

betrachtet werden. Diese unterschiedlichen Dimensionen haben – wie abschließend

gezeigt werden wird – weitreichende Folgen für die Risikowahrnehmung in der Bevöl-

kerung.

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Armut und Umweltschutz

Die VerursacherInnen von Umweltverschmutzung im urbanen Raum Westafrikas

können einerseits in der Bevölkerung und andererseits in der gewerblichen Wirtschaft

verortet werden. Die unangemessene Entsorgung von Haushaltsabfällen, Grauwässern

oder Klärschlamm durch die StadtbewohnerInnen und die mangelhafte Beseitigung

von Industrieabfällen und -abwässern werden also gleichermaßen als Ursachen für die

Verunreinigung des urbanen Raums gesehen. Aktuelle Schätzungen gehen davon aus,

dass jede/r EinwohnerIn Bamakos täglich durchschnittlich 0,65 kg anHaushaltsabfällen

produziert (Samake et al. 2009). Eine Müllanalyse, die Ende der 1990er Jahre in Bama-

ko durchgeführt wurde, hat aufgezeigt, dass sich die Abfälle zu rund achtzig Prozent

aus Küchen- und Grünabfällen sowie Sand, Erde und Asche zusammensetzten. Weite-

re zehn Prozent entfielen auf Plastikabfälle und die restlichen zehn Prozent bestanden

aus Altpapier, Metall, Glas und Textilien (Rogalski 2002). Zehn Jahre später hat sich in

Bamako der Anteil von Plastikabfällen zulasten der biologisch abbaubaren Abfälle ver-

doppelt (Équipe VICA Mali 2009). Dies stellt die Abfallwirtschaft in Bamako, aber auch

in anderen StädtenWestafrikas vor neue Herausforderungen. Dadurch, dass es in afri-

kanischen Städten fast ausnahmslos keine Müllverbrennungsanlagen gibt, werden die

Haushaltsabfälle – oft vermischt mit Problemstoffen – auf offenen Mülldeponien abge-

lagert. Die Mülldeponien seien in vielen Fällen nicht gut abgedichtet, sodass die Gefahr

der Verschmutzung des Grundwassers bestehe (Brunner und Fellner 2007). Außerdem

gibt es eine Vielzahl an wilden Deponien im Stadtgebiet, bei welchen zwar das Ausmaß

der biologischen, chemischen und organischen Verschmutzung von Boden undWasser

nicht bekannt ist, aber eine visuell sichtbare Form der Umweltverschmutzung vorliegt.

Durch das Bevölkerungswachstum in den Städten haben die Abwässer auch zuge-

nommen. Für den Zeitraum von 1993 bis 2003 wurde für Bamako von einer Verdopplung

der anfallenden Menge an Klärschlamm ausgegangen. Die Entsorgung würde jedoch

weiterhin auf den Feldern der Bauern, auf brachliegenden Flächen, in Felsschluchten

oder in toten Flussarmen erfolgen (BNETD 2001). Messungen, wie sich dies auf den

Boden und das Grundwasser auswirkt, wurden bisher nur sporadisch durchgeführt.

Im Viertel Banconi in Bamako wurden die Abwässer, die von einem dezentralen Ab-

wassersystem in einen toten Flussarm und anschließend in den Niger geleitet werden,

im Labor untersucht. Die Laborwerte würden überdurchschnittlich hoheWerte an Am-

moniumstickstoff, das auf den Urin in den Abwässern zurückzuführen sei, aufweisen.

Auch gebe es einen hohen Anteil an nicht biologisch abbaubaren Tensiden, der auf die

Verwendung von Waschmittel und Seife zurückgeführt werden könne (Steiner 2002).

Die schwerwiegendsten Formen von Umweltverschmutzung werden jedoch in Ba-

mako durch die Industrie verursacht. Die Menge der unbehandelten Abwässer von In-

dustriebetrieben, die jedes Jahr in Bamako in den Niger gelangen, wurden im Jahr 2008

auf 31.000 m³ geschätzt (UN-Habitat 2008). Welche Auswirkungen die Entsorgung von

Abfällen und Abwässern von Industriebetrieben, Krankenhäusern, Schlachthöfen, Ger-

bereien oder Färbereien im urbanen Raum in Westafrika hat, und welche Umweltbe-

lastungen daraus entstehen, wurde bisher noch nicht erforscht. Aus einer Analyse von

Schadstoffen, welche weltweit die schwerwiegendsten Formen von Umweltverschmut-

zung hervorgerufen haben, gehen jedoch einige Substanzen hervor, die auch in west-

afrikanischen Städten anzufinden sind. Die Umweltverschmutzung durch Chrom, das

in Gerbereibetrieben Verwendung findet, wird in der Liste der weltweit größten Um-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 89

weltprobleme auf Platz vier geführt. An fünfter Stelle folgt die Verschmutzung durch

Mülldeponien, auf denen Industrie- und Krankenhausabfälle entsorgt werden. Schwer-

metalle und organische Schadstoffe können in das Grundwasser gelangen und patho-

gene Mikroorganismen können durch den Wind übertragen werden. Auf den unkon-

trolliertenMülldeponien sind v.a. Blei, Chrom, Kadmium, Pestizide und Kohlenwasser-

stoffe als Schadstoffe zu nennen. An zehnter Stelle wird schließlich die Verschmutzung

durch Färbereibetriebe, welche eine Reihe an Schwermetallen in Oberflächenwasser ab-

führen, genannt (Blacksmith Institute 2012).

Der Grad und die Verbreitung der Umweltverschmutzung im urbanen Raum sind

durch eine Vielzahl an unbekannten Faktoren im naturwissenschaftlichen Sinne nicht

eindeutig feststellbar. Manche Formen der Verschmutzung wie die Belastung durch

Chemikalien, Schwermetalle oder pathogene Mikroorganismen sind mit den Sinnes-

organen nicht wahrnehmbar. Auch wenn sozusagen keine sichtbare Verschmutzung

durch Abfälle oder Abwässer vorliegt, kann der Boden oder das Grundwasser konta-

miniert sein (Rogalski 2002). Andere Verunreinigungen – beispielsweise Küchenabfälle

oder Altpapier – können zwar als störend empfunden werden, enthalten jedoch nicht

das Potential, sich negativ auf die menschliche Gesundheit auszuwirken. Manche For-

men der Verschmutzung wie z.B. ein Abfallhaufen am Straßenrand sind auf einen be-

stimmten Ort begrenzt, während andere Formen der Verschmutzung wie z.B. das Ab-

wasser, das in eine Entwässerungsrinne geleitet wird, sich verbreiten können.

Für meine Forschung zu umweltgerechtem Verhalten in westafrikanischen Städten

ist das vielschichtige Verständnis von Verschmutzung relevant. Das bedeutet, dass ei-

nerseits das Problem der Umweltverschmutzung, wie es in einem naturwissenschaft-

lichen Sinne verstanden wird, berücksichtigt werden muss. Andererseits gilt es aber

auch, die sozial und kulturell geprägte Wahrnehmung zu erforschen. Der Vergleich

dieser beiden Perspektiven kann aufschlussreich sein, denn er zeigt auf, inwiefern es

Übereinstimmungen oder Abweichungen zwischen einer wissenschaftlichen und einer

populär verbreiteten Wahrnehmung von Umweltverschmutzung gibt.

Ein wesentlicher sozialwissenschaftlicher Beitrag zur Bedeutung von Schmutz und

Verschmutzung in traditionellen Gesellschaften stammt von Mary Douglas. In ihrem

Werk »Purity and Danger: An Analysis of the Concepts of Pollution and Taboo« aus dem

Jahr 1966 versuchte sie, über die Analyse alltäglicher Praktiken wie der praktischen und

symbolischen Reinigung in so unterschiedlichen Gesellschaften wie der jüdischen, der

hinduistischen oder der Azande zu einer Erklärung des kulturellen Systems traditio-

neller Gesellschaften zu gelangen. Die Klassifizierung von gewissen Elementen oder

Handlungsweisen als schmutzig erfolgt laut Douglas aufgrund einer kulturabhängi-

gen Klassifizierung. Schmutz sei demnach kein absoluter, sondern ein relativer Be-

griff. Schmutz werde nur dort als solcher wahrgenommen, wo er fehl am Platz sei. In

anderen Worten sei Verschmutzung das Resultat einer Grenzüberschreitung zwischen

dem Akzeptierten und dem Nichtakzeptablen, wobei die körperlichen oder räumlichen

Grenzen als »natürliche« Grenzen verstanden würden (Douglas [1966] 2003). Ob Abfall

Aufmerksamkeit geschenkt werde, hänge davon ab, wo sich der Abfall befinde. Abfall

an dem ihm zugeordneten Platz löse keine Emotionen aus, doch Abfall, der außerhalb

dieses Platzes angetroffen wird, könne Angst oder Scham bewirken:

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Armut und Umweltschutz

»Wir bemerken Müll nur dann, wenn er sich am falschen Ort befindet. Etwas, das aus-

geschiedenworden ist, aber nicht zu stören droht, beunruhigt uns nicht imGeringsten.

Zum Beispiel sind wir uns der Küchenabfälle in unseren Mülleimern […] bewusst, aber

wirmachen nicht viel Aufhebens davon. Diese negativ bewertetenDinge befinden sich

am richtigen Ort, und wir können sie im Großen und Ganzen ignorieren. Nicht so […]

die Exkremente des Hundes auf dem Wohnzimmerteppich. Das ist Müll am falschen

Ort: deutlich sichtbar und höchst bestürzend« (Thompson [1979] 2003: 111).

Dem theoretischen Zugang von Mary Douglas wurde angelastet, für die Erforschung

von Umweltverschmutzung in modernen Gesellschaften kein passendes Werkzeug zur

Verfügung zu stellen. Rituale der Reinigung könnten nur Einblick in zwischenmensch-

liche Interaktionen gewähren, jedoch keinerlei Aussage über die strukturellen gesell-

schaftlichen Zusammenhänge liefern:

»Whilst it is possible to read or interpret the totality of primitive culture through its

mundane rituals of dirt-avoidance and cleansing the same does not hold for mod-

ern culture. It may be ethnographically interesting, even taxonomically fascinating,

to chart such rituals in the modern world but in the end the disconnectedness and

disjointedness of modernity means that dirt management says nothing about mod-

ern culture as such – only about the diverse arenas in which uncoordinated cleansing

practices are made micro-culturally meaningful« (O’Brien 2011: 130).

Dieser Kritik kann entgegengehalten werden, dass die symbolische Bedeutung von

Schmutz auch in einem nicht-traditionellen Kontext in Zusammenhangmit Ordnungs-

vorstellungen steht. Unter der Annahme, dass Schmutz eine Gefahr für die Ordnung

darstellt, kann Verschmutzung mit dem Nichtfunktionieren der sozialen Ordnung

gleichzusetzt werden. Einige sozialwissenschaftliche Forschungen in afrikanischen

Städten stützen sich auf die Theorie von Douglas und weisen auf die Wechselwir-

kung von verschiedenen Arten physischer und symbolischer Verschmutzung hin. Der

Zusammenhang zwischen der Verschmutzung der städtischen Umwelt, asozialem

Verhalten und dem Gefühl der Unsicherheit wurde beispielsweise für Algier festgestellt

(Lesbet 1999). Auch für die Städte Ouagadougou und Bobo Dioulasso in Burkina Faso

wurde die Verschmutzung der städtischen Umwelt mit der Abschwächung des gesell-

schaftlichen Zusammenhalts und der nachbarschaftlichen Solidarität in Beziehung

gebracht (Bouju 2002). Auch wenn Umweltverschmutzung primär im physischen Sinne

thematisiert wird, darf die symbolische Bedeutungsebene nicht vernachlässigt wer-

den. Wie in späteren Abschnitten noch gezeigt werden wird, betrifft das Problem der

Verschmutzung des urbanen Raums auch die Stadtverwaltung, die bestrebt ist, durch

die Abfallwirtschaft und durch Sanktionen die Sauberkeit und Ordnung in der Stadt

aufrechtzuerhalten. Das Ausmaß, wie der urbane Raum vor sichtbarer Verschmutzung

geschützt oder befreit wird, veranschaulicht möglicherweise auch das Ausmaß der

Kontrolle und Legitimation der Stadtverwaltung. Verschmutzung kann also als Frage

der Hygiene, als Umweltproblem oder aber als soziale und kulturelle Herausforderung

gesehen werden.

Die Komplexität dieses Themas zeigt sich ebenfalls in der Wahrnehmung der Risi-

ken, die von Umweltverschmutzung ausgehen. In einem naturwissenschaftlichen Sin-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 91

ne ist die Verschmutzung der urbanen Umwelt mit Schadstoffen oder Krankheitser-

regern verbunden. So hat eine Studie in der Stadt Rufisque im Senegal untersucht,

ob es einen Zusammenhang zwischen der Verschmutzung im urbanen Raum und den

Gesundheitsbeeinträchtigungen der StadtbewohnerInnen gibt (Sy et al. 2011). Besonde-

res Augenmerk wurde auf die Auswirkungen von Umweltverschmutzung in Form von

offener Kanalisation, wilden Mülldeponien und stagnierendem Abwasser auf die Ge-

sundheit der Menschen gelegt. Als Indikator für die Beeinträchtigung der Gesundheit

wurde die Anzahl von Durchfallerkrankungen verwendet. Neun Monate lang wurden

212 Haushalte in vier Stadtvierteln zweiwöchentlich besucht und die Krankheitsfälle

der Kinder unter fünf Jahren aufgezeichnet. Zugleich wurden alle Haushalte auf ih-

re Wasserversorgung, Abfall- und Abwasserentsorgung und die häusliche Hygiene be-

fragt. Die Ergebnisse der Studie konnten einen direkten Zusammenhang zwischen der

Verschmutzung des öffentlichen Raums und demAuftreten vonDurchfallerkrankungen

aufzeigen. So waren in den zwei Vierteln, die weder über ein Kanalisationssystem noch

eine flächendeckende Abfallbeseitigung durch die Müllabfuhr verfügen, die Durchfall-

erkrankungen von Kindern am häufigsten zu finden. Besonders die fehlende Abfall-

sammlung und das Entstehen von wilden Deponien scheinen den größten Einfluss auf

das Infektionsrisiko zu haben. Die Infektionsraten blieben unabhängig von der Jahres-

zeit – heiße Trockenzeit, Regenzeit, kühle Trockenzeit – dieselben, und können daher

mit großerWahrscheinlichkeit tatsächlich auf die Verschmutzung in der unmittelbaren

Wohnumgebung zurückgeführt werden (ebd.).

Die Risikowahrnehmung in der Bevölkerung scheint demgegenüber in keinem Ver-

hältnis zu den tatsächlichen Risiken, die von Umweltverschmutzung ausgehen, zu ste-

hen. Wie in Abschnitt 3.6 gezeigt werden wird, hat diese Divergenz möglicherweise

auch mit den in Mali und Burkina Faso vorhandenen traditionellen Überzeugungen zu

tun. Vorerst sollen jedoch Überlegungen aus der Umweltpsychologie, die das Problem

der Risikowahrnehmung zu erklären versuchen, vorgestellt werden.

Das Konzept des »Optimismus-Bias« (Hatfield und Job 2001) beschreibt den Um-

stand, dass die möglichen negativen Auswirkungen von Umweltverschmutzung unter-

schätzt werden, wenn das Risiko, selbst davon betroffen zu sein, als gering eingestuft

wird. Wenn die Gefährdung der eigenen Gesundheit durch eine verschmutzte Umwelt

als geringfügig beurteilt würde, dann sei auch die Bereitschaft, die Umwelt zu schützen

von geringem Ausmaß. Dieser psychologische Erklärungsansatz geht demnach davon

aus, dass sich die Risikobewertung nach der eigenen Betroffenheit richtet. Inwiefern

die Bevölkerung im Allgemeinen durch Umweltverschmutzung gefährdet ist, sei für die

persönliche Handlungsbereitschaft nicht relevant (ebd.). Zu ähnlichen Ergebnissen ka-

men psychologische Studien zum Thema der geschlechterspezifischen Wahrnehmung

von Umweltgefährdungen. Eine Studie in zwei indischen Großstädten (Siddiqui und

Pandey 2003) ergab im Hinblick auf die Beurteilung von umweltbedingten Stressfakto-

ren signifikante Unterschiede zwischen Männern und Frauen. In den Slumvierteln von

Neu-Delhi und Allahabad wurden 280 Männer und Frauen gefragt, welcher unter den

Umweltstressoren Luft- und Wasserverschmutzung, Lärm, Müll, Verkehr und engen

Wohnverhältnissen für sie am belastendsten sei. Während Männer den Straßenverkehr

als größten Stressfaktor nannten, identifizierten Frauen die Verschmutzung des Was-

sers als größte Belastung. Dies könne dadurch erklärt werden, dass Frauen sich vor-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Armut und Umweltschutz

wiegend im häuslichen Bereich aufhalten und durch die Wasserverschmutzung stärker

betroffen seien als Männer, die sich im öffentlichen Bereich bewegen und damit den

Gefahren des Straßenverkehrs ausgesetzt seien:

»In India, women are generally confined to their house and neighborhood with in-

frequent opportunities to commute. Therefore, they do not have much experience

with stressful traffic conditions leading to lesser perceptions of stress on its account.

However, regarding the poor quality of water, females reported greater perceptions of

stress, as they are the ones who are frequently exposed to it while handling their daily

household chores« (Siddiqui und Pandey 2003: 602).

Im Hinblick auf die Stressfaktoren Müll und enge Wohnverhältnisse gebe es keine ge-

schlechtsspezifischen Unterschiede in der Wahrnehmung. Allerdings seien die Frauen

häufiger bestrebt, Lösungen für diese Probleme zu finden. Die Männer würden die-

sen Stressfaktoren stärker mit Hilflosigkeit und Akzeptanz begegnen (ebd.). Aus einer

psychologischen Perspektive ist diese Analyse der Risikowahrnehmung durchaus nach-

vollziehbar. Es kann davon ausgegangen werden, dass ein Mensch Risiken stärker zur

Kenntnis nimmt, wenn er/sie häufiger und direkt damit konfrontiert wird. Wenn also

Männer in Indien von frühmorgens bis spätabends in der Stadt sind und dort sauberes

Trinkwasser konsumieren können, könnten sie das Risiko, aufgrund von verschmutz-

tem Wasser zu erkranken, unterschätzen. Frauen könnten dadurch, dass sie den Ge-

fahren des Straßenverkehrs nicht alltäglich ausgesetzt sind, diese ebenfalls unterbe-

werten. Der Fokus auf die individuelle Risikoeinschätzung greift aber möglicherweise

zu kurz, denn ein Familienvater wird durch die Erkrankung seiner Frau oder seiner

Kinder zumindest finanziell in Mitleidenschaft gezogen. Gleichfalls wird durch einen

Verkehrsunfall, bei dem der Mann verletzt wird oder sogar ums Leben kommt, auch die

Frau betroffen sein. Es erscheint daher notwendig, die Perspektive auf den gesamten

Haushalt auszuweiten und die Interdependenzen der Haushaltsmitglieder zu berück-

sichtigen.

Einen Schritt weiter geht die vonThompson, Ellis undWildavsky (1990) aufgestellte

Kulturtheorie, die die unterschiedlicheWahrnehmung von Umweltrisiken nicht nur auf

Geschlechterdifferenzen oder das unmittelbare Lebensumfeld, sondern auf die zugrun-

deliegenden sozialen Strukturen in der jeweiligen Gesellschaft zurückführt. Ausgangs-

punkt für diese Theorie ist die »Grid-Group Typologie«, welche die Dimension der Rol-

lenzuschreibungen und der Eingliederung in eine Gesellschaft umspannt. Bezeichnend

für eine bestimmte Gesellschaftsordnung seien einerseits die Position eines Individu-

ums in einem sozialen Netzwerk und das damit verknüpfte Ausmaß an Rechten und

Verbindlichkeiten. Andererseits sei der Grad der Gruppenzugehörigkeit, also wie stark

ein Individuum in eine soziale Gruppe integriert ist, für die jeweilige Gesellschaftsord-

nung ausschlaggebend. Aus dem Zusammenspiel dieser beiden Faktoren entstünden

vier Gesellschaftstypen: Eine egalitäre Gesellschaft sei durch einen expliziten Ein- oder

Ausschluss in eine Gruppe sowie durch geringe Rollenzuschreibungen gekennzeichnet.

Eine hierarchische Gesellschaft würde die Zugehörigkeit ihrer Mitglieder ebenfalls ein-

deutig festlegen, allerdings wären hier auch die mit einer sozialen Position verknüpften

Verpflichtungen verbindlich. In einer individualistischen Gesellschaft würden dem In-

dividuum relativ große Freiheiten im Hinblick auf die Zugehörigkeit zu einer Gruppe

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 93

und die Erwartungen an eine bestimmte soziale Rolle gewährt. In einer fatalistischen

Gesellschaft würden Individuen mit verbindlichen Rollenzuschreibungen konfrontiert

während sie gleichzeitig nicht über den Ein- oder Ausschluss in einer Gruppe entschei-

den könnten. Diese vier Gesellschaftstypen würden unterschiedliche Weltbilder, wel-

che als Spiegel der sozialen Organisationsformen fungieren würden, nahelegen. Die

Wahrnehmung der Natur und natürlicher Risiken würde ebenfalls durch diese gesell-

schaftlichen Ideologien beeinflusst. Individualistische Gesellschaften nennen die Au-

toren Gesellschaften, die durch das Marktprinzip, also die Selbststeuerung durch An-

gebot und Nachfrage charakterisiert sind, und die nur ein gering ausgeprägtes Be-

wusstsein für Umweltrisiken haben. Die Natur würde in diesen Gesellschaften von den

Menschen als »strapazierfähig« gesehen, denn würde nach jedem Eingriff selbst wieder

zu einem stabilen Gleichgewicht finden. So wie sich Angebot und Nachfrage am Markt

nach den Theorien des Neoliberalismus selbst regulieren, würden sich demnach auch

die Bereitstellung und die Entnahme von natürlichen Ressourcen regulieren. Hierar-

chische Gesellschaften würden die Verantwortung für das ökologische Gleichgewicht

der Wissenschaft und Technologie übertragen und seien im Hinblick auf die Kontrolle

von Umweltrisiken grundsätzlich optimistisch. In hierarchischen Gesellschaften werde

von einer weitgehend toleranten Natur ausgegangen, die bis zu einem gewissen Grad

belastungsfähig sei und die manchen Gesellschaftsmitgliedern mehr und manchen Ge-

sellschaftsmitgliedern weniger natürliche Ressourcen zur Verfügung stellen würden. In

egalitären Gesellschaften würde das natürliche Gleichgewicht als bedroht und die Na-

tur als empfindlich wahrgenommen.Weil jeder Eingriff schwerwiegende Folgen haben

könne, würde in diesen Gesellschaften die Einschränkung der Ausbeutung von natür-

lichen Ressourcen gefordert. Alle Gesellschaftsmitglieder seien in gleichem Maße zum

Schutz der Umwelt verpflichtet. In einer fatalistischen Gesellschaft hingegen dominie-

re die Einstellung, das natürliche System nicht beeinflussen zu können und es gebe

dementsprechend auch keine Versuche, die Natur zu regulieren. Die Natur würde als

unberechenbar wahrgenommen und davon ausgegangen, jeder Eingriff könne unvor-

hersehbare negative wie auch positive Folgen haben. Der eigenen Handlungsfähigkeit

würde in einer solchen Gesellschaft wenig Effektivität zugesprochen (Thompson et al.

1990)4.

Inwiefern die »Grid-Group Typologie« geeignet ist, dieWahrnehmung von Umwelt-

risiken in westafrikanischen Städten zu untersuchen, bleibt fraglich. Es ist zwar davon

auszugehen, dass die Umweltwahrnehmung und der als richtig erachtete Umgang mit

der Umwelt nicht nur auf psychologische Faktoren zurückgeführt werden kann, aber

dass dies ausschließlich durch die soziale Einbindung eines Individuums in die Gesell-

schaft und das Ausmaß der Verhaltenskontrolle begründet wird, ist m.E. auch nicht

wahrscheinlich. In methodologischer Hinsicht steht die Kulturtheorie von Thompson,

4 Eine ähnliche Systematisierung der Umweltwahrnehmung bezieht sich auf die Bewertung von

Fortschritt. EinWeltbild, dasNatur beherrschenunddenZweckenderMenschenunterordnenwill,

wird einerseits einer Naturauffassung, welche den Schutz der Umwelt und die Aufrechterhaltung

eines natürlichen Gleichgewichtes anstrebt, und andererseits einer traditionalen Umweltwahr-

nehmung, die sich auf historisch überlieferte Verhaltensweisen stützt, gegenübergestellt (Huber

2001).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Armut und Umweltschutz

Ellis undWildavsky vor einigen Schwierigkeiten: Die Operationalisierung der vier Ideo-

logien Individualismus, Hierarchie, Egalitarismus und Fatalismus sowie die eindeutige

Zuordnung von Gesellschaften bzw. Individuen hat sich in empirischen Forschungen

als problematisch herausgestellt (vgl. Marris et al. 1998). Außerdem wird kritisch ange-

merkt, dass die symbolischen Bedeutungsebenen von Umwelt in diesem theoretischen

Ansatz zu wenig herausgearbeitet worden seien. Die relativ allgemeine Formulierung

von Umweltrisiken trage der Diversität von Risiken nicht genüge (Boholm 1996). Für

die Forschung in den Städten Westafrikas, wo sich die gesellschaftlichen Strukturen

im Umbruch befinden, sollte man deshalb bei der Übertragung dieses Schemas Vor-

sicht walten lassen. Es mögen vielleicht manche Tendenzen erkennbar sein, doch eine

eindeutige Festlegung kann aufgrund des vielfältigen Zusammenspiels von neuartigen

sozialen Phänomenen und Umweltproblemen nicht erfolgen.

3.5. Das Konzept der Umweltgerechtigkeit

Mit der Wahrnehmung von Umweltrisiken ist auch die Frage nach der Umweltgerech-

tigkeit verknüpft. Unabhängig davon, wie Menschen die sie unmittelbar betreffenden

Umweltrisiken einschätzen, wird dann von fehlender Umweltgerechtigkeit gesprochen,

wenn bestimmte Bevölkerungsschichten überdurchschnittlich hohen umweltbedingten

Risiken ausgesetzt sind. Aus dieser Sicht gilt es Umweltverschmutzung nicht nur in

Hinsicht auf die VerursacherInnen zu untersuchen, sondern vor allem auch im Zu-

sammenhang mit den Menschen, welche mit Umweltbelastungen leben müssen. Men-

schen können sowohl die Lasttragenden von selbst verursachter Umweltverschmutzung

als auch die Betroffenen von fremdverschuldeter Umweltverschmutzung sein. Dies gilt

besonders auch für arme Bevölkerungsschichten, denn sie haben im Gegensatz zu den

Reichen geringere Aussichten, die Umweltverschmutzung aus ihrem Wohnumfeld zu

entfernen oder selbst der Umweltverschmutzung zu entfliehen (Segura und Boyce 1994).

Fakt ist, dass lokale Umweltgefahren sich häufig in Stadtvierteln mit einem hohen

Anteil an ärmeren Bevölkerungsschichten oder ethnischen Minderheiten finden. Die

Gruppen, die ärmer, weniger einflussreich, schlecht organisiert oder gebildet sind, sind

von Umweltverschmutzung in besonderem Ausmaß betroffen. So werden Mülldeponi-

en oft dort errichtet, wo wenigerWiderstand von der Bevölkerung erwartet wird (Taylor

2000).

Das Konzept der Umweltgerechtigkeit, auf Englisch »Environmental Justice«, ent-

stand in den USA in den 1980er Jahren, als offensichtlich wurde, dass in den Wohnge-

genden der afroamerikanischen Bevölkerung Mülldeponien und Industriezonen über-

durchschnittlich häufig angesiedelt worden waren (siehe Bullard 1990). Unter der Per-

spektive der Umweltgerechtigkeit werden die Auswirkungen von Umweltverschmut-

zung auf die lokalen Lebensbedingungen von Menschen untersucht. Es geht hier also

weniger darum, festzustellen, inwiefern arme Menschen die Umwelt verschmutzen,

sondern darum, inwieweit Umweltverschmutzung zur Armut von bestimmten Bevöl-

kerungsschichten beiträgt. Darüber hinaus wird unter diesem Ansatz das politische

Problem, wie mit demWissen um die Gefährdung von Mensch und Umwelt umgegan-

gen wird, thematisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 95

Eine allgemeine Definition von Umweltgerechtigkeit innerhalb einer Gesellschaft

wurde von Anton Leist (2007: 5) folgendermaßen formuliert:

»Umweltgerechtigkeit herrscht in einer Gesellschaft aktuell und längerfristig dann,

wenn alle ökologisch relevanten Güter und Lasten, Freiheiten und Pflichten aktuell

und längerfristig gerecht unter den Beteiligten verteilt sind«.

Diese Definition von Umweltgerechtigkeit erinnert an das Konzept der »nachhaltigen

Entwicklung«, wie es im Brundtland Bericht 1987 formuliert wurde, und das auf die ge-

genwärtigen und die zukünftigen Generationen verweist. Umweltgerechtigkeit könnte

also mit anderenWorten als Prinzip gesehen werden, das die aktuelle Nutzung von na-

türlichen Ressourcen sowie das derzeitige Ausmaß an Umweltbelastungen zugunsten

der nachfolgenden Generationen beschränkt.

Eine gerechte Verteilung von Umweltgütern wie sauberem Wasser oder Grünflä-

chen und Umweltbelastungen wie Luftverschmutzung oder Mülldeponien könne laut

Leist (2007) sichergestellt werden, wenn folgende drei Aspekte berücksichtigt würden:

die Garantie ökologischer Menschenrechte, ökologischer Chancengleichheit sowie öko-

logischer Gestaltungsrechte. Unter ökologischen Menschenrechten versteht Leist das

Recht, in einer intakten und für die menschliche Gesundheit ungefährlichen Umwelt

zu leben. Es gehe hier darum, dass allen Gesellschaftsmitgliedern ein menschenwür-

diges Mindestmaß an Umweltgütern und Umweltrechten zur Verfügung gestellt wird.

Ökologische Chancengleichheit meint, dass die Zugangsrechte zu Naturgütern gerecht

verteilt werden. Allen Menschen sollte die Möglichkeit eingeräumt werden, den glei-

chen Anteil an natürlichen Ressourcen wie beispielsweise Grund und Boden zu erhal-

ten. Ökologische Gestaltungsrechte beziehen sich schließlich auf die Partizipation der

Bevölkerung an der Erhaltung von Naturdenkmälern und Entscheidungen über die Er-

richtung von Industriezonen oder Mülldeponien. Ökologische Gestaltungsrechte um-

fassen sowohl den Aspekt der Verteilungsgerechtigkeit als auch den Aspekt der Verfah-

rensgerechtigkeit (Leist 2007; Sachs 2003).

Theoretische Ansätze zur Frage der Umweltgerechtigkeit sind m.E. für die For-

schung zur Abfallproblematik in afrikanischen Städten bedeutsam, weil davon ausge-

gangen werden kann, dass das Recht auf eine intakte Umwelt für alle dabei themati-

siert wird. In Mali und in Burkina Faso ist das Recht aller BürgerInnen auf eine saubere

Umwelt gesetzlich verankert. So lauten § 5 und § 6 des Umweltgesetzbuches in Burkina

Faso :

»Toute personne a le droit à un environnement sain. […] La promotion d’un environne-

ment sain est d’intérêt général et une obligation pour toutes les personnes physiques

et morales« (Assemblée Nationale 2013).

In Mali wird dieses Recht sogar in der Verfassung angeführt. Im § 15 heißt es :

»Toute personne a droit à un environnement sain. La protection, la défense de l’en-

vironnement et la promotion de la qualité de la vie sont un devoir pour tous et pour

l’Etat« (DNACPN 2007a : 9).

Der Schutz der Umwelt und die Förderung einer hohen Lebensqualität sind demnach

sowohl die Pflicht des Staates als auch der BürgerInnen.

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Armut und Umweltschutz

Während also zumindest ökologischeMenschenrechte laut den verabschiedeten Ge-

setzen allen Menschen in Mali und Burkina Faso eingeräumt werden, scheint das Pro-

blem der ökologischen Chancengleichheit nicht gelöst zu sein. So deutet die Verteilung

der Mülldeponien in den beiden Hauptstädten darauf hin, dass die BewohnerInnen

mancher Stadtviertel von der dadurch verursachtenUmweltverschmutzung überdurch-

schnittlich betroffen sind. Für Ouagadougouwurdemittels kartographischerMethoden

bereits nachgewiesen, dass es in den Villenvierteln und Sozialwohnbauvierteln weder

Mülldeponien noch wilde Deponien gibt (Sory 2013). Dasselbe Problem zeigt sich im

Hinblick auf die ökologischen Gestaltungsrechte. Trotz den Dezentralisierungsbestre-

bungen der Stadtgemeinden und den Forderungen der internationalen GeldgeberIn-

nen nach stärkerer Teilhabe der lokalen Bevölkerung bleiben die Mitbestimmungs- und

Entscheidungskompetenzen der BürgerInnen weiterhin beschränkt.

3.6. Traditionelle und kulturelle Wahrnehmung der Umwelt in Westafrika

Wie bereits im Kapitel 3.2 kurz erwähnt wurde, gibt es in den afrikanischen Sprachen

keine Begriffe, die den Begriffen »Umwelt« oder »Natur« entsprechen. Es wurde jedoch

darauf hingewiesen, dass es bestimmte Eigenschaften gibt, die mit der natürlichen

Umwelt assoziiert werden. Im Folgenden soll nun die Differenzierung zwischen Natur-

und Kulturraum für die ethnischen Gruppen der Bambara und der Mossi im Detail

dargestellt werden.

In den traditionellen agrarischen Gesellschaften, wie sie in Westafrika verbreitet

waren, wurde jener Raum als Umwelt betrachtet, der das Dorf umgibt. Die Umwelt

als Umgebung war keine einheitliche Kategorie, sondern umfasste mehrere Orte, die

unterschiedlich genutzt wurden. Die traditionelle Auffassung der Bambara geht von

einer Kosmologie aus, in welcher sich das Dorf im Zentrum befindet (siehe Abbildung

2). Das Dorf, »dugu«, setzt sich aus den Wohngebäuden, »sow«, mehrerer Familien zu-

sammen. Das Dorfzentrum repräsentiert den vom Menschen domestizierten und kul-

tivierten Raum. Weil dem Dorfzentrum der symbolisch höchste Wert zugeschrieben

wird, wird es geschützt und gepflegt. Die täglich mehrmals erfolgende Reinigung des

Zentrums zeigt, dass dieser Raum von den BewohnerInnen am stärksten angeeignet ist

(Bouju 2009). An das Dorf angrenzend befinden sich die Gemüsegärten, die regelmä-

ßige Aufsicht und Pflege verlangen und die daher als kultivierte Flächen gelten. Rund

um das Dorf befinden sich nun in unterschiedlicher Entfernung die Räume, die zur Ka-

tegorie »Umwelt« gehören. Umwelt wird im traditionellen kulturellen Verständnis vie-

ler ethnischer Gruppen in Westafrika als Gegenwelt zum Dorf und zu den kultivierten

Flächen gesehen. Angrenzend an das Dorf befinden sich ebenfalls die Orte, die tradi-

tionellerweise der Entsorgung von Abfällen und Abwässern dienen. Die menschlichen

Bedürfnisse werden ebenfalls an diesen Plätzen verrichtet. In weiterer Entfernung des

Dorfes befinden sich die Felder, die für den Ackerbau genutzt werden.Die Ackerflächen,

»forow« genannt, werden zwar vom Menschen genutzt und kultiviert, sie werden aber

dennoch als ein Teil der Natur betrachtet. Der Acker stellt demnach die Umwelt dar,

die vom Menschen kontrolliert wird, die aber nicht vollends dem menschlichen Willen

unterworfen ist. Schließlich gibt es den Busch, der Dorf und Felder umgibt. Der Busch

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 97

»kungo« bezeichnet die wilde Natur, in der die Jäger der Jagd nachgehen. Das traditio-

nelle Raumverständnis unterscheidet demnach zwischen dem bewohnten Raum und

der Umwelt und im Hinblick auf die Umwelt zwischen den kultivierten Ackerflächen

und dem wilden Busch:

»Il y a du monde sauvage, présenté comme le monde de la non-culture où l’organisa-

tion de l’univers de référence (l’espace villageois) n’a plus cours. Il peut lui-même se

décomposer en deux sous-ensembles : l’espace de la semi-sauvagerie (kóngo) repré-

senté par la zone de brousse où se situent les champs cultivés, à proximité du village,

lieu où le contrôle socioculturel est déjà incertain et où des êtres et des forces non

maîtrisées sont susceptibles d’intervenir ; l’espace de la nature totalement incontrôlée

représenté dans les contes par la ‹brousse profonde› wúla ou par la ‹forêt› tú« (Derive

2010 : 212).

Abbildung 2: Räumliches Konzept des Dorfes und seiner Umwelt bei den Bambara

(Quelle: Bagayogo 1989: 447)

Die Kosmologie der Mossi gleicht jener der Bambara in fast jeglicher Hinsicht. Im

Zentrum steht ebenfalls das Dorf »saka«, das mehrere Gehöfte mit den dazugehöri-

gen Hausgärten umfasst und das einem Dorfältesten untersteht. Das Dorf wird von

einer Landschaft, die sich aus den Ackerflächen und dem wilden Busch zusammen-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Armut und Umweltschutz

setzt, umgeben. Genauso wie bei den Bambara unterliegen die kultivierten Flächen der

menschlichen Kontrolle während der Busch den Aufenthaltsort der Geister darstellt:

»Le village habité, construit par les hommes, forme un paysage classique de conces-

sions, paillotes et champs de cases parsemés de karités. […] À cet espace humanisé

s’oppose (en le complétant) la brousse (weogo) qui est avant tout un espace de réser-

ve dans lequel on ouvre les champs. Cette brousse est elle-même constituée de deux

sous-ensembles. Puogo est l’espace des champs cultivés ou en jachère. C’est la brousse,

mais bien connue des hommes, utilisée par eux et où il n’y a guère de place pour les gé-

nies. C’est le monde de la ‹culture› dans les deux sens du terme. Au contraire, weraogo

(textuellement, ‹la brousse mâle›) est la grande brousse, la brousse éloignée, monde

des génies, dumonstre ‹buninda›mangeur d’hommes et de viande crue. C’est le refuge

des kinkirse (sing. kinkirga, sorte de lutins traditionnellement désignés par ‹génies› en

français) depuis que, selon la légende, les hommes les ont chassés des villages. C’est

le lieu de tous les dangers, le lieu du non-civilisé par excellence. C’est un espace de

réserve qui permet aux hommes d’étendre leur influence (et leur civilisation). C’est le

monde de la ‹nature›« (Dévérin 1998: 150).

Im Hinblick auf die Umwelt und das auf die Umwelt gerichtete Verhalten existierten

in präkolonialen afrikanischen Gesellschaften bestimmte Tabus. Bei vielen ethnischen

Gruppen war es beispielsweise verboten, seine Bedürfnisse in Flüssen oder Seen zu ver-

richten sowie Abfälle in Gewässern zu entsorgen (Njoh 2012). Dies wird damit erklärt,

dass alle Arten von Gewässern als heilig galten und dies nicht nur, weil sie von Gott er-

schaffen worden seien, sondern auch, weil sie in der traditionellen Wahrnehmung als

Wohnstätte von Geistern betrachtet wurden (ebd.). Traditionelle Kontrollinstanzen in

den Mande-sprachigen Gebieten sorgten dafür, dass diese Regeln eingehalten wurden.

Es handelte sich dabei um die Berater der lokalen Oberhäupter, die darüber wachten,

dass Wasserquellen und Flüsse, aber auch öffentliche Plätze, Märkte und der Hof des

Herrschers nicht verschmutzt werden. Sie schritten ein, wenn es in einem Dorf Pro-

bleme mit der Hygiene, Epidemien, Umweltzerstörung oder Dürren gab. Die örtlichen

Herrscher organisierten ebenso Versammlungen, an denen die oben genannten Plät-

ze gereinigt und aufrechterhalten wurden. Vereinigungen bestimmter Altersgruppen,

dies waren unverheiratete Jugendliche und junge Männer, wurden für die Erhaltung

der Wege und die Reinigung der öffentlichen Plätze eingesetzt. Neben Tätigkeiten für

das Allgemeinwohl hatten diese in vorkolonialer Zeit, aber auch noch zum Zeitpunkt

der Unabhängigkeit auch die Rolle als Dorfpolizei und Dorffeuerwehr inne (Leynaud

1966). Im Gegensatz zum Dorf und den Ackerflächen, die beaufsichtigt wurden, gab

es im Hinblick auf den Busch keinerlei Regulierungsmaßnahmen. Vorstellungen über

die Erhaltung und den Schutz dieser als wild kategorisierten Umwelt existierten bei

den Mossi und bei vielen anderen ethnischen Gruppen in Westafrika nicht. Dies liegt

an einer traditionellen Auffassung, die darin besteht, dass die Umwelt, also die nicht

kultivierte Natur, als unerschöpflich betrachtet wird (Dévérin 2002). Überdies wird der

Busch im traditionellen Verständnis von bestimmten Geistern bewacht und bedarf da-

her keiner gesellschaftlichen Schutzbestimmungen (Bouju 2002).

In der traditionellen Wahrnehmung in Mali und Burkina Faso galten allerdings

nicht nur der Busch, sondern auch die Orte, die als Abfallhaufen oder zur Verrich-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 99

tung der Bedürfnisse genutzt wurden, als von Geistern bewohnt (siehe hierzu Bouju

2002)5. Menschliche Exkremente undMenstruationsblut wurden im traditionellen Ver-

ständnis als besonders gefährlich wahrgenommen und deshalb nicht im Dorf, sondern

abseits der menschlichen Siedlungen entsorgt. Bei der Bewertung von menschlichen

Ausscheidungen spielten magisch-religiöse Elemente eine große Rolle. In der Vorstel-

lung der Menschen stammen diese Ausscheidungen aus dem Inneren einer Person und

enthalten daher seine Energien. Dies erfordert, dass niemand mit böswilligen Absich-

ten Zugang zu diesen Ausscheidungen haben darf, da man durch sie auf die Person

einwirken kann (siehe hierzu Bonnet 1988). Die Menschen mussten daher bestimmte

Vorsichtsmaßnahmen ergreifen, um sich vor ihnen zu schützen. Diese Orte durften zu

bestimmten Zeiten wie Mitternacht oder in der Dämmerung nicht betreten werden,

denn sonst mussten die Personen mit negativen Folgen wie beispielsweise Lähmungen

oder Geisteskrankheiten rechnen (Bouju 2002)6.

Während menschliche Exkremente, Menstruationsblut und einige andere Körper-

flüssigkeiten verbreitet als gefährlich gelten, gibt es bei vielen ethnischen Gruppen in

Westafrika auch eine Differenzierung zwischen nützlichen und nutzlosen Abfällen (Do-

uny 2007). Die Bedeutung der unterschiedlichen Lebensweisen von Ackerbauern und

-bäuerinnen, FischerInnen und ViehzüchterInnen für die Kategorisierung von Abfäl-

len und die Definition von Sauberkeit wurde bereits von Marie-France Chevron (2002)

hervorgehoben. Abfallarten, die zwar negativ konnotiert sind, die aber keine Gefahren-

quelle darstellen, umfassen den Kehricht, Speisereste, Batterien, Plastik- und Papier-

abfälle sowie kaputte Schuhe und Textilreste. Auch verschmutztes Waschwasser zählt

zu dieser Kategorie. All diese Abfälle und Abwässer werden außerhalb des Hofes ge-

bracht und dort entsorgt (Douny 2007). Schließlich gibt es Abfälle, die im traditionellen

Verständnis nicht als Müll in einem westlichen Verständnis gelten. Das gilt z.B. bei den

Dogon (siehe Douny 2007), aber auch bei anderen Ethnien (siehe hierzu auch Chevron

2002). Abfälle wie Glas- und Plastikbehälter können wieder verwendet, Abfälle wie Me-

tall und Plastik können wieder verwertet und biologische Abfälle können kompostiert

werden. Überreste, die als materielle Objekte in der einen oder anderen Form nützlich

sein können, werden deshalb nicht einfach willkürlich weggeworfen. Abfallsorten, die

als brauchbar eingestuft werden, können folgendermaßen definiert werden:

»Any kind of rubbish that can potentially contribute to the renewal of people and

places is seen as positive, that is, as a source of life. Although rubbish and residue are

considered as disorder, they possess the capacity to introduce order in theway they en-

able the negotiation of scarcity, aswell as by introducing new forms of economy. In fact,

5 Diesen Umstand machten sich Frauen zunutze, die bereits mehrere Kinder nach der Geburt ver-

loren hatten. Sie legten ihr neugeborenes Baby auf den Abfallhaufen und kehrten danach in das

Dorf zurück. Damit versuchten sie den Geistern zu signalisieren, dass sie das Kind dem Tod preis-

gegeben hätten. Die Geister seien auf das Täuschungsmanöver hereingefallen, hätten vom Kind

abgelassen und das Kind sei am Leben geblieben (Traoré 2011).

6 In der Stadt scheinen heutzutage am Abort bestimmte, vom Islam inspirierte, Vorsichtsmaßnah-

men praktiziert zu werden. Es wird berichtet, dass manche Menschen zum Schutz vor bösen Geis-

tern die Toilette mit dem linken Fuß betreten undmit dem rechten Fuß verlassen und gleichzeitig

Verse aus dem Koran zitieren würden (Bouju 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Armut und Umweltschutz

the detritus that remains after the consumption or use of imported or local products

constitutes a form of wealth and prosperity« (Douny 2007: 329).

Abfälle sind aus dieser Perspektive ein Hinweis auf Reichtum, eine Form von Ver-

schwendung und ein Symbol von Überfluss (Scanlan 2005; Strasser 2000)7.

Bei den Mossi war der Komposthaufen im traditionellen Verständnis ein Zeichen

fürWohlstand.DieHöfe der Naaba, also der traditionellen Autoritäten,waren aufgrund

ihres Abfallhaufens zu erkennen. Der Abfallhaufen, der sich im Laufe eines Jahres ver-

größert hatte, wurde zu Beginn der Regenzeit abgetragen und der Kompost auf den

Feldern ausgebreitet. Von den Mossi wird sogar berichtet, dass die einfachen Bürge-

rInnen dazu verpflichtet waren, einen Teil ihrer Abfälle zum Abfallhaufen des Naaba zu

bringen. Steuerliche Abgaben, die in Form von Abfällen zu entrichten waren, garantier-

ten dem traditionellen Oberhaupt eine gute Ernte im darauffolgenden Jahr:

»Dans le royaume de Ouagadougou, la tradition obligeait à déverser une partie des

ordures sur le Tampuure du chef, ce qui était gage de bonnes récoltes pour lui. Jeter les

déchets chez le chef est la meilleure façon d’assurer à celui-ci la prospérité« (Dévérin-

Kouanda 1993: 125).

Der Abfallhaufen des Naaba war bei den Mossi in vorkolonialer Zeit so bedeutsam, dass

sogar ein Stadtteil in Ouagadougou nach ihm benannt wurde. Der Stadtteil Tampui (die

Mehrzahl von »Tampuure« = auf Deutsch Abfallhaufen) wurde nach dem Abfallhaufen

desMogho Naaba, des höchsten traditionellen Oberhaupts der Mossi benannt. Laut der

Überlieferung hatte ein Nachfahre der königlichen Linie die Erlaubnis erhalten, sich

auf dem Gelände des großen Abfallhaufens anzusiedeln, woraus in Folge die Siedlung

Tampui entstanden ist (Traoré 2011).

Abfälle und Schmutz waren unter diesem Gesichtspunkt auch positiv konnotiert.

Bei den Dogon wurde ein neu gebautes Haus mit dem Segensspruch »Ama ginu ne-

megere!« (Solle Gott das Haus schmutzig werden lassen!) bezogen. Schmutz wurde

hier im Kontext der Ernährung und der Bedürfnisbefriedigung von Menschen verstan-

den. Solange im Hof Schmutz hinterlassen wird, bedeutet das, dass es Leben in dem

Gehöft gibt. Auch ist es ein Symbol dafür, dass ausreichend Nahrung zur Verfügung

steht. Gewisse Arten von Abfällen und Schmutz werden daher traditionellerweise im

Hof akzeptiert. Dies betrifft einerseits die während der Trockenzeit im Hof ausgebrei-

tete Streu. Das Stroh vermischt sich dort mit dem Kot der Haustiere und wird daher

immer schmutziger. Da es als Dünger auf den Feldern dient, wird es im Hof belas-

sen, solange bis die Regenzeit beginnt und der Acker bepflanzt wird. Eine andere Art

von Schmutz bezieht sich auf schmutziges Kochgeschirr, das bis zur nächsten Mahlzeit

nicht abgewaschen wird, denn anderenfalls würde dies in der Überzeugung der Do-

gon zu Unglück und Knappheit führen. Sogar schmutzige Kleidung sei im ländlichen

Raum inMali positiv konnotiert, denn sie würdemit Arbeit und Fleiß assoziiert (Douny

2007). Diese unterschiedlichen Dimensionen von Schmutz scheinen in Westafrika weit

7 In kapitalistisch geprägten Gesellschaften scheint ein hoher Verbrauch an Konsumgütern v.a. für

die unteren sozialen Schichten bezeichnend zu sein. Alternative Gruppierungen wie beispielswei-

se die Freeganer, die im ökonomischen Sinne nicht unbedingt arm sind, streben hingegen Abfall-

vermeidung an (siehe Chevron 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 101

verbreitet zu sein, denn auch in den Akan-Sprachen in Ghanawird Schmutz nach seiner

Herkunft und nach seiner Lokalisierung an Körper, Kleidung, Objekten oder amWohn-

raum unterschiedlich bezeichnet (Van der Geest 1998). Es spiele hier also eine Rolle, ob

Verunreinigung ein vorübergehender oder ein permanenter Zustand sei. Kleidung, die

schmutzig geworden, oder einHof, der nicht gekehrt worden sei, seien zwar nicht wün-

schenswert, aber weil der Schmutz leicht wieder entfernt werden könnte, würde dies

wenig Abscheu erregen. Anders hingegen verhält es sichmit Personen, derenHaus oder

deren körperliches Erscheinungsbild ständig durch Unsauberkeit gekennzeichnet sei.

Schmutz wird hier in einem ästhetischen,moralischen und sozialen Sinne als durchaus

verwerflich gesehen. Solcherart würden Assoziationsketten, die schmutzig mit häss-

lich, widerlich, unzivilisiert und verachtenswert gleichsetzen, gebildet (ebd.).

Die Beurteilung von Schmutz in der Stadt unterscheidet sich in mancherlei Hin-

sicht von der traditionellen ländlichen Betrachtungsweise. Neuwertige, saubere und

modische Kleidung hat unter den jüngeren Menschen in Bamako einen großen Wert

(Douny 2007). Auch auf die körperliche Hygiene wird sehr geachtet und die Angehö-

rigen mancher ethnischer Gruppen aus dem Norden Malis, die aufgrund der dortigen

Wasserknappheit sparsam mit Wasser umgehen, werden von den StädterInnen als un-

gepflegt betrachtet (siehe Chevron 2002). Dieser Wandel im Hinblick auf die Kleidung

und die Körperpflege kann nicht zuletzt das Resultat eines strenger gelebten Islams

in der Stadt sein, der ein sauberes Gewand und Gebetswaschungen für MuslimInnen

als unabdingbar erachtet. Die neuen urbanen Lebensweisen führen ebenso dazu, dass

bestimmte Objekte und Praktiken, die im traditionellen dörflichen Kontext weit ver-

breitet sind, in der Stadt nicht mehr akzeptiert werden. So würden die Menschen, die

von der Viehzucht leben, selbst die Exkremente von Nutztieren wie Rindern oder Scha-

fen als positiv empfinden, während diese für die BewohnerInnen Bamakos hingegen

schmutzig seien (siehe ebd.). Auch ein Abfallhaufen, der vor einem Gehöft in einem

malischen Dorf nicht als schmutzig gilt, weil der Kompost als Dünger auf den Feldern

verwendet wird, wird in der Stadt als Zeichen mangelnder Hygiene gesehen (Traoré

2002). Allerdings würden in Ouagadougou manche Praktiken wie die Entsorgung von

verschmutztemWaschwasser auf der Straße genauso wie im Dorf als wenig abstoßend

empfunden. Die in der Stadt lebenden Mossi würden auch weiterhin ihr Kochgeschirr

nur innen, aber nicht außen reinigen, was ihnen von den anderen ethnischen Gruppen

den Ruf, besonders schmutzig zu sein, zugetragen habe (Traoré 2011).

Abschließend soll nun erörtert werden, inwiefern traditionellen Auffassungen zu-

folge Verschmutzung mit Krankheiten assoziiert wird. Kultur- und sozialanthropo-

logische Forschungen zur Wahrnehmung von Krankheiten und deren Ursachen kön-

nen hierbei wertvolle Erkenntnisse liefern. Ethnomedizinische Forschungen in Afrika

(Green 1999) haben beispielsweise gezeigt, dass Infektionskrankheiten von den Men-

schen nicht – wie lange Zeit behauptet – auf Magie und Zauberei, sondern auf natür-

liche Ursachen zurückgeführt werden. Demnach werden nicht andere Menschen oder

übernatürliche Kräfte für Infektionskrankheiten verantwortlich gemacht, sondern der

Kontakt mit bestimmten Krankheitsverursachern. Die Beobachtung der natürlichen

Umwelt und die Analyse von Ursachen und Folgen seien in Afrika wie anderswo auch

Ausgangspunkt für die Theoriebildung über ansteckende Krankheiten (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Armut und Umweltschutz

Eine Studie über die Ursachen vonDiarrhoe in BoboDioulasso (Burkina Faso) ergab,

dass von den Menschen verschiedene Arten von Durchfallerkrankungen unterschie-

den werden. Manche Krankheitsbilder würden von den befragten Frauen auf das kalte

Wetter in den Wintermonaten, andere auf das Sitzen auf nassem Untergrund zurück-

geführt werden. Eine Art von Diarrhoe wird »toubaboukonoboli«, also »Durchfall der

Weißen«, genannt, weil sie durch fehlende Nahrungsmittel- und Trinkwasserhygiene

verursacht wird. Schließlich gebe es eine Erscheinungsform von Durchfall, die durch

einen Tabubruch der stillenden Mutter ausgelöst werde. Wenn eine junge Mutter sich

nicht an die Vorschrift der sexuellen Enthaltsamkeit halte, hätte dies nicht nur Diar-

rhoe, sondern auch Magerkeit und Unzufriedenheit beim Säugling zur Folge (Kanki et

al. 1994). Forschungen in Abidjan (Elfenbeinküste) zeigten, dass Malaria nicht nur auf

die Abfallproblematik im urbanen Raum und insbesondere auf verstopfte Entwässe-

rungsgräben zurückgeführt wird, sondern auch auf eine Reihe anderer Faktoren. Man-

cheMenschen vertreten demnach die Überzeugung,Malaria würde durch üble Gerüche

oder Staub übertragen (Granado et al. 2006). Auch bei der Songhai-sprachigen Bevölke-

rung im Niger, die derjenigen im Norden Malis sehr ähnlich ist, gibt es die Vorstellung,

dass Krankheiten durch Gerüche und Staub übertragen werden können. Das Verwen-

den von Räucherwerk wird deshalb häufig eingesetzt, um die Luft zu reinigen (Ha-

hounou 2003). Von den Bambara ist überliefert, dass man sich durch das Einatmen von

Staub mit Pocken oder Masern infizieren könne (Imperato 1975).

Die Ursachen und die Übertragungswege von Krankheiten sind der traditionellen

Wahrnehmung zufolge also sehr vielschichtig. Dasselbe gilt auch für die Mittel und

Wege, mit Gefahrenquellen umzugehen. In einer Forschung in Bamako aus den 1980er

Jahren wird berichtet, dass es in der Bevölkerung die Vorstellung, die Umwelt würde

sich selbst regulieren, gebe.Der Sonne und demWasser würde die Kraft zugeschrieben,

Krankheitskeime unschädlich zu machen: »Pour les populations les germes pathogènes

sont supprimées [sic] par le soleil et l’eau« (Sidibe 1985: 134). Die malische Forsche-

rin, Aminata Sidibe, die zwar eine universitäre Ausbildung, jedoch keine tiefergehen-

den naturwissenschaftlichen Kenntnisse hat, stellt hier die Frage, inwieweit Sonne und

Wasser Schadstoffe eliminieren können, und wo die Grenzwerte im Hinblick auf die

Tragfähigkeit eines ökologischen Systems liegen:

»Par le soleil est-il possible d’obtenir une hygiène complète des systèmes? L’eau peut-

elle être une purificatrice universelle, n’y a-t-il pas un seuil au-delà duquel il y a conta-

mination possible?« (ebd.).

Aus heutiger Sicht scheint es für höher gebildete Menschen also manche Ungewisshei-

ten im Hinblick auf die Gefährlichkeit von Krankheitserregern zu geben. Eine Studie in

einem informellen Viertel in Nouakchott, der Hauptstadt von Mauretanien (Ould Taleb

et al. 2006), zeigt auf, dass die mangelnde Hygiene insbesondere von den höher gebil-

deten und etwas besser gestellten Befragten als größtes Problem eingestuft wird. Diese

Bevölkerungsschicht sei sich auch des Risikos von Epidemien bewusst und lege daher

Wert auf die Schutzimpfungen für die Kinder. Die ärmeren und weniger gebildeten

Menschen hingegen würden die Arbeitslosigkeit und die prekären Arbeitsbedingun-

gen als größtes Gesundheitsrisiko sehen, denn sie gehen davon aus, dass sie durch die

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 103

Kürzung der Ausgaben für Ernährung in höherem Ausmaß von Krankheiten gefährdet

seien.

Schließlich gibt es auch neue Krankheitsbilder, die weder mit traditionellen, noch

mit schulmedizinischen Konzepten erklärt werden können. In einer zweiten Studie,

die ebenfalls in Nouakchott durchgeführt wurde (Sy et al. 2011), wurde die Bevölke-

rung nach den Ursachen von häufig auftretenden Krankheiten befragt. Atemwegser-

krankungen wären von drei Viertel der Befragten auf den Klimawandel zurückgeführt

worden. Die veränderten klimatischen Bedingungen im Sahel ließen die Zunahme an

Atemwegserkrankungen als durchaus wahrscheinlich erscheinen, jedoch würde es kei-

ne konkreten Luftmesswerte und Klimadaten für Nouakchott geben, um diesen Zu-

sammenhang mit Sicherheit feststellen zu können (ebd.).

Zusammenfassend kann also festgehaltenwerden, dassweder traditionelle noch ge-

genwärtige Interpretationen von Krankheitsursachen leichtfertig abgetan werden soll-

ten.Das lokaleWissen, das aus den alltäglichen Erfahrungen gewonnenwird,mag zwar

in manchen Fällen auf Zusammenhänge rein zufälliger Natur fußen, allerdings haben

auch viele wissenschaftliche Querschnittsstudien, die sich oft nur auf eine begrenzte

Zahl an Einflussfaktoren beziehen, nur vorläufige Gültigkeit.

3.7. Dimensionen von Umwelt in westafrikanischen Städten

Im folgenden Abschnitt wird der Versuch angestellt, die bebaute Umwelt im urbanen

Raum näher zu charakterisieren. Umwelt als Lebensumfeld kann in der Stadt mit neu-

en räumlichen Vorstellungen, neuartigen Definitionen von privat und öffentlich und

weiter gefassten Begriffen von Verantwortung in Verbindung stehen. Dem wird durch

die Analyse der unterschiedlichen Sphären Rechnung getragen.

Zahlreiche Forschungen in der Kultur- und Sozialanthropologie haben sichmit dem

Wohnen auseinandergesetzt. Pierre Bourdieu, der sich mit dem Konzept des Wohnens

bei den Kabylen in Algerien auseinandersetzte, sah eine Analogie zwischen dem Ge-

gensatz Wohnhaus – öffentlicher Raum und dem Gegensatz Kultur – Natur. Das Haus

repräsentiere demnach die Kultur,weil es sich als vomMenschen geschaffenes architek-

tonisches Artefakt im öffentlichen Raum abhebe. Zugleich gebe es aber auch innerhalb

des Hauses einen Gegensatz zwischen kultur- und naturbehafteten Stellen. Aktivitä-

ten, die als kultiviert gälten – wie kochen, weben oder Gäste empfangen – würden

Aktivitäten, die als natürlich gälten – wie schlafen, sich fortpflanzen oder gebären –

gegenübergestellt (Bourdieu [1970] 2012). Die physischen und symbolischen Grenzen

zwischen dem Haus und dem öffentlichen Raum sind einerseits durch Fenster und an-

dererseits durch Türen gegeben. Joëlle Bahloul (1996) erläutert die Grenzziehung zwi-

schen privatem und öffentlichem Raum am Beispiel der Stadt Sétif in Algerien wäh-

rend der Kolonialzeit. Ihre Beschreibung trifft auch für die »concession« genannten

Wohnhäuser in Bamako und Ouagadougou zu. Die Räume eines solchen Gehöfts sind

rund um einen Hof angelegt und auch alle Fenster und Türen weisen zum Hof hin.

Der Blick auf die Straße ist also von den Räumlichkeiten aus nicht möglich und die

Straße kann auch nur über den großen Hofeingang betreten werden. Die BewohnerIn-

nen des Hofes sind dadurch in einem gewissen Sinne eingeschlossen und geschützt.

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Armut und Umweltschutz

Dadurch, dass das große Eingangstor untertags jedoch ständig geöffnet ist, können

Familienangehörige, NachbarInnen oder Bekannte den Hof jederzeit betreten. Obwohl

die bauliche Struktur der Räumlichkeiten hofseitig orientiert und nach innen gerich-

tet ist, lässt das offene Eingangstor das Eindringen von außenstehenden Menschen zu.

Die Abgrenzung zwischen innen und außen bzw. Privatsphäre und öffentlichem Raum

ist also nicht absolut, sondern ist durch eine gewisse Durchlässigkeit gekennzeichnet.

Der Übergangsraum zwischen diesen beiden Sphären zeigt sich in Bamako und Ouag-

adougou u.a. am Phänomen des »grins«, eine Art von regelmäßigem Zusammentreffen

mehrerer Personen zumTeetrinken und Plaudern.Diese Treffen findenmeist direkt ne-

ben demHofeingang, also an der Schwelle zwischen demprivaten und dem öffentlichen

Raum statt (siehe Bondaz 2013). Auch wenn diese Teezeremonien im Grunde Männern,

die je nach Alter einer eigenen Gruppe angehören, vorbehalten ist, sind Frauen nicht

von vornherein ausgeschlossen. Unverheiratete Frauen können eigene Gruppen bilden

und unter den gebildeten bzw. religiös gemäßigten Bevölkerungsschichten sind auch

gemischte »grins« denkbar. Die ausschließliche Zuordnung von Frauen zur häuslichen

und Männern zur öffentlichen Sphäre, so wie es u.a. Deborah Pellow (2003) für die Ge-

meinschaft der Hausa in Accra beschreibt, kann in Bamako und Ouagadougou nicht

festgestellt werden.

Welche umweltrelevanten Implikationen im privaten, im halböffentlichen und im

öffentlichen Raum in Westafrika gegeben sind, wird im Folgenden ausgeführt werden.

Es wird dargelegt, wie diese unterschiedlichen Sphären konnotiert sind und inwieweit

sie kontrolliert werden. Dies ist insbesondere im Hinblick auf die Frage, wo Abfälle

und Abwässer anfallen und wo diese (zwischenzeitlich) entsorgt werden, von Interesse.

Es wird gezeigt, dass es zwischen dem privaten Wohnraum, der direkten Wohnum-

gebung und dem öffentlichen Raum nicht nur Unterschiede räumlicher und sozialer

Natur, sondern auch Unterschiede im Hinblick auf den Umgang mit Schmutz gibt. Ei-

ne Studie in fünf afrikanischen Städten ergab, dass die EinwohnerInnen zwischen der

Belastung durch Abfälle und Abwässer unterscheiden. Abfälle seien den Menschen zu-

folge kein größeres Ärgernis, da sie nicht im privaten Wohnbereich, sondern nur im

öffentlichen Raum lokalisiert werden. Im Gegensatz dazu seien Abwässer auch im pri-

vaten Wohnraum sowie in der direkten Wohnumgebung präsent und werden deshalb

als Belastung empfunden (Morel à l’Huissier 2003). Die Aufschlüsselung nach familiä-

rem Intimbereich, vertrautem Nahbereich und anonymem Raum im urbanen Umfeld

kann also durchaus Erkenntnisse im Hinblick auf Unterschiede in der Problemwahr-

nehmung und im Handlungsspielraum liefern.

3.7.1. Umwelt im privaten Raum

In Zusammenhangmit dieser Vorstellung vonUmwelt wird in Burkina Faso die Reinheit

des häuslichen Bereiches mit dem Waschen, Kehren, Zusammenräumen und Entsor-

gen von Haushaltsabfällen und -abwässern in Verbindung gebracht (siehe Bouju 2002).

Die Sauberkeit des Wohnbereiches wird in Westafrika auch mit Lebensqualität, mit

Selbstachtung undmit demWohlergehen der Familie assoziiert und nimmt einen eben-

so hohen Wert wie Schönheit, Reichtum, Sicherheit oder Gesundheit ein. Kultur- und

sozialanthropologische Forschungen in den Großstädten in Burkina Faso haben aber

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 105

auch ergeben, dass der private Wohnraum, also die bewohnten Gebäude und der Hof,

die einzigen Orte sind, die für die StadtbewohnerInnen von Bedeutung sind. Der kol-

lektiv genutzte Raum im privaten Bereich zeichnet sich durch seine Polyfunktionalität

aus: Essen, das Verrichten diverser Arbeiten oder das Empfangen von Gästen sind alles

Aktivitäten, die im Hof stattfinden. Manche Aktivitäten, die als schmutzig empfunden

werden, werden zwar ebenfalls im Hof ausgeübt, aber von den Orten des Essens, der

Erholung und des Gebets räumlich entfernt. Zu diesen Tätigkeiten zählen das Baden

von Kindern, das Waschen von Wäsche und Geschirr und das Halten von Tieren. In

Gehöften mit vielen BewohnerInnen und einer hohen Wohnraumdichte können man-

che Aktivitäten außerhalb des Hofes auf der Straße verrichtet werden, wie z.B. der

Abwasch, das Wäschewaschen oder das Holzhacken (ebd.).

Das Reinigen des häuslichen Bereichs ist eine sich wiederholende tägliche Aufgabe,

die als Aneignung des Raumes gesehen werden kann. Die Vorgangsweise des Reini-

gens, des Auskehrens und des Abwaschens erfolgt in einer gewissen Art und Weise.

Der gesamte Boden wird mindestens einmal pro Tag gekehrt, wobei diejenigen Or-

te öfter gekehrt werden, an denen gegessen wird. Der Kehricht ist das Ergebnis täg-

lichen Aufräumens und wird meist in einem Behälter im oder außerhalb des Hofes

entsorgt. Dieser Abfall setzt sich u.a. aus Speiseresten, Grünabfällen, Altpapier, Holz-

kohle, Plastikabfällen, Batterien oder Tierkot zusammen. Der Rhythmus des täglichen

Saubermachens im häuslichen Bereich ist festgelegt8, das bedeutet, dass der Hof nur

zu bestimmten Tageszeiten einen sauberen und geordneten Eindruck hinterlässt, zu

anderen Tageszeiten jedoch ein Durcheinander von Kochgeschirr und anderen Arbeits-

geräten, sodass am Boden verstreute Abfälle und Wasserlacken das Erscheinungsbild

des Hofes prägen (siehe Blundo 2003).

Im privaten Raum sind bestimmte Haushaltsmitglieder dafür verantwortlich, Haus

und Hof zu reinigen. Die geschlechtliche Arbeitsteilung, die den Frauen die Verantwor-

tung für den Haushalt zuweist, ist in Westafrika weit verbreitet (siehe Chevron 2002).

Die Frauen sollten sich demzufolge imHinblick auf die Sauberkeit des Hofes vorbildlich

verhalten, und gelingt es ihnen, die Kleider der Familienmitglieder sowie Haus undHof

rein zu halten, so färbt dies positiv auf die ganze Familie ab.Während es die Aufgabe der

Frauen ist, die gesamte Hausarbeit zu verrichten und die Sauberkeit des Wohnbereichs

sicherzustellen, sind die Männer für die Finanzierung und Errichtung von Wohnge-

bäuden und sanitären Anlagen zuständig. Frauen haben also oft kein Mitspracherecht

im Hinblick auf Entscheidungen über die bauliche Infrastruktur. In den traditionellen

Mehrgenerationen-Haushaltenwaren die altenMänner darüber hinausmit der Arbeits-

einteilung und Kontrolle der von den Frauen durchgeführten Reinigung von Haus und

Hof betraut (Chevron 2002; Chevron und Reinprecht 2002). In den neueren Wohnfor-

men der Kleinfamilien mischen sich die Ehemänner nicht in die Art und Weise der

8 Aus Ouagadougou wird berichtet, dass das tägliche Kehren mit der Fruchtbarkeit der Frauen in

Verbindung gebracht wurde und dass es den Frauen untersagt war, Haus und Hof in der Nacht

oder bei Vollmond zu kehren. Die Nichtbefolgung warmit dem Verlust der Fruchtbarkeit oder der

Vertreibung guter Geister bedroht. Fand dieMenstruation während des Vollmondes statt, kehrten

die Frauen von der Schwelle des Hofes nach innen zum Haus. Der Kehricht wurde dann in einer

Ecke des Hauses gelagert, wie um die guten Geister im Inneren des Hauses zu behalten (Poloni

1990).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Armut und Umweltschutz

Verrichtung der Hausarbeit ein. Wie und wo Abfälle und Abwässer entsorgt werden,

wird von den Männern aufgrund ihrer Berufstätigkeit oft auch nicht wahrgenommen.

Werden jedoch diesbezüglich Anweisungen gegeben, so beharren die Frauen meist auf

ihren Gewohnheiten (Bouju 2002). Innerhalb der Elite und der Mittelschicht sind es oft

die vom Land stammenden Hausmädchen, die für die Haushaltsarbeiten inklusive der

Reinigung von Haus und Hof zuständig sind. Bei der überwiegenden Bevölkerungs-

mehrheit sind es jedoch die unverheirateten Töchter, die die Hausarbeit durchführen.

Bei der Songhai sprechenden Bevölkerung im Niger ist es meist die älteste Tochter,

die für die Sauberkeit und Ordnung des Hofes verantwortlich ist. Die Art und Weise,

wie sie ihre Aufgabe wahrnimmt, hat Auswirkungen auf ihre Chancen, einen Ehemann

zu finden. Die ordnungsgemäße Verrichtung der Hausarbeit garantiert also nicht nur

hygienische Wohnbedingungen, sondern auch einen positiven Ruf der jungen Frauen

(Hahounou 2003). In Gehöften, in denen die EigentümerInnen mit MieterInnen bzw.

ausschließlich MieterInnen leben, ist ein erhöhtes Konfliktpotential gegeben. Insbe-

sondere die Nutzung und Reinigung von gemeinschaftlich genutzter Infrastruktur wie

dem Kochbereich oder der Waschgelegenheit und der Toilette können zu einer Quelle

von Konflikten werden (Simard und De Koninck 2001). Bei polygamen Haushalten und

manchen ethnischen Gruppen, die in sehr großen Familienverbänden leben, konnte

diese Problematik ebenso beobachtet werden (siehe Chevron 2002).

3.7.2. Das unmittelbare Wohnumfeld: »six mètres«

Der Raum, der unmittelbar an den Hof angrenzt, wird für unterschiedliche Aktivitä-

ten genutzt. Es wird sowohl der Abwasch oder das Wäschewaschen außerhalb des Ho-

fes verlagert als auch Verkaufstätigkeiten oder informelle abendliche Versammlungen

der jungen Männer. Die Aneignung dieses Raumes, welcher zwischen privatem und

öffentlichem Raum angesiedelt ist, erfolgt durch die BewohnerInnen der angrenzen-

den Grundstücke. In den westafrikanischen Städten wird dieser Raum auch häufig für

kommerzielle Zwecke vermietet. In diesem Fall dient dieser Raum dem Verkauf von Le-

bensmitteln, Brennholz und Kohle oder zubereiteten Speisen. Er diente im traditionel-

len ländlichen Milieu als Ort, wo die Abfälle entsorgt wurden. Bei den Mossi beispiels-

weise war in diesem halböffentlichen Raum der Abfallhaufen »tampuure« angesiedelt,

der damit das Grundstück von den Grundstücken der NachbarInnen abgrenzte (Bouju

2002).

In der Stadt stoßen unterschiedliche symbolische Praktiken aufeinander: Während

für die einen das Eigentum an der Schwelle des Hofes aufhört, geht es beim anderen

bis auf den Straßenabschnitt vor dem Haus, den man in Bamako und Ouagadougou

»six mètres« nennt.Während sich manche StadtbewohnerInnen also auf die Reinigung

des Hofes beschränken, kehren andere auch den unmittelbar an den Hof angrenzenden

öffentlichen Raum. Und während manche Haushalte die Abfälle temporär im Hof auf-

bewahren, befindet sich der Abfalleimer anderer Haushalte am Straßenrand. Selbst die

sanitäre Infrastruktur und hier insbesondere die Klär- und Sickergruben können sich

sowohl im Hof als auch außerhalb der Hofmauern befinden. Die Anzahl der Bewohne-

rInnen eines Hofes wirkt sich signifikant auf die Nutzung des halböffentlichen Raums

für die Verrichtung vonHausarbeit aus. Berechnungen (Etienne 2004) zeigen, dassHöfe

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 107

mit weniger als dreißig BewohnerInnen relativ geringeMengen anHaushaltsabwässern

produzieren. Meist ist hier ausreichend Platz vorhanden, um das Grauwasser im Hof

zu verteilen wenn es keine Sickergrube gibt. Leben mehr als fünfzig Personen in einem

Hof, dann sind die Haushalte gezwungen, ihr Grauwasser auf der Straße zu entsorgen,

denn der verfügbare Platz im Hof ist dafür nicht mehr ausreichend. In diesem Falle er-

geben sich für die NachbarInnen spürbare Belastungen durch Abwässer. In Höfen mit

einer noch größeren Anzahl an BewohnerInnen kommt es sowohl im privaten wie auch

im halböffentlichen Raum zu Belastungen durch Abwässer. In den meisten Fällen wer-

den die Belästigungen durch NachbarInnen toleriert, doch kann eine große Menge an

Abfällen oder Abwässern ohne die entsprechende Infrastruktur zur Abfallentsorgung

oder Entwässerung auch zu Konflikten zwischen NachbarInnen führen. Werden Ab-

fälle und Abwässer direkt vor dem Hof auf der Straße entsorgt und fühlt sich der/die

NachbarIn dadurch belästigt, so hat er/sie die Möglichkeit, sich bei den VerursacherIn-

nen der Verschmutzung zu beschweren.Das absichtliche Hinterlassen von Schmutz vor

dem Hof eines Nachbars/einer Nachbarin gilt in afrikanischen Gesellschaften als grobe

Beleidigung. Durch die Reinigung des halböffentlichen Raumes wird von den Bewoh-

nerInnen eine soziale Kontrolle aufrechterhalten oder wieder eingeführt (Simard und

De Koninck 2001).

Auch im halböffentlichen Raum wird die Verantwortung für die Sauberkeit den

Frauen zugeschrieben. Diese Einstellung ist nicht nur in der Bevölkerung weit ver-

breitet, sondern sie findet sich sogar in politischen Maßnahmenplänen wie der mali-

schen Abfallwirtschaftsstrategie. Die Verantwortung der Frauen beschränkt sich dem-

nach nicht nur auf die häusliche Reinlichkeit und die Gesundheit der Kinder, sondern

sie umfasst auch das Engagement für die Sauberkeit im öffentlichen Raum:

»Les femmes se sont particulièrement illustrées dans la gestion des ordures au Mali

(propreté des voies publiques, collecte primaire, valorisation, journées de salubrité

…). Elles sont responsables de la salubrité domestique et de la santé des enfants«

(DNACPN 2007a : 24).

3.7.3. Umwelt im öffentlichen Raum

Die Wahrnehmung des öffentlichen Raumes durch die BewohnerInnen westafrikani-

scher Städte unterscheidet sich maßgeblich vom europäischen Verständnis. Der öf-

fentliche Raum wird nicht als Raum für die Benutzung durch die gesamte Bevölke-

rung gesehen, sondern als offener, freier und nicht angeeigneter Raum (vgl. Chevron

et al. 2002). Am Beispiel von Bobo Dioulasso in Burkina Faso wurde aufgezeigt, dass es

im Verständnis der StadtbewohnerInnen keinen Raum gibt, der als Allgemeingut allen

Menschen in der Stadt zur Verfügung steht. Es gibt lediglich Räume, die bestimm-

ten Familien gehören oder zwischen bestimmten Familien geteilt werden. Die Straßen

und Plätze hingegen bleiben aufgrund der unterschiedlichen Nutzergruppen und Akti-

vitäten umkämpftes Terrain. Wo die einen diesen Raum als Verkehrsfläche betrachten,

versuchen die anderen dort ihre Waren oder Dienstleistungen zu verkaufen, und wie-

der andere nutzen den Raum für das Abhalten familiärer oder religiöser Feste (Bouju

2002).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Armut und Umweltschutz

In Studien wird oft auf den Gegensatz zwischen der Sauberkeit im privaten

Wohnbereich und der Verschmutzung des öffentlichen Raumes hingewiesen (Dévérin-

Kouanda 1990; Simard und De Koninck 2001). Die EinwohnerInnen Bamakos und

Ouagadougous würden der Reinlichkeit im Hof viel Aufmerksamkeit schenken, der

Präsenz von Abfällen und Abwässern im öffentlichen Raum jedoch mit Gleichgültigkeit

begegnen. Wenn Sauberkeit nicht unter dem Gesichtspunkt der Hygiene, sondern

unter dem Aspekt der Ordnung verstanden wird, dann bilden die Sauberkeit in der

häuslichen Sphäre und der Schmutz im öffentlichen Raum nicht unbedingt einen

Widerspruch. In anderen Worten muss prinzipiell zwischen der Überfüllung eines

Platzes mit Müll und der Verschmutzung eines Platzes unterschieden werden. Eine zu

große Menge an Müll verlangt lediglich, den Müll richtig zu verteilen. Sauber machen

bedeutet dann, alle Gegenstände an den für sie vorgesehenen Ort zu bringen:

»›Propreté‹ et ›saleté‹ dénotent une absence ou une présence, une relation donc entre

une matière et une surface. […] Pour rendre propre une surface sale, il suffit d’enle-

ver les traces, de séparer ces matières de leur support, pour les déplacer vers un lieu

qui leur convienne, où leur présence ne heurtera plus les sens. Il suffit de les ranger«

(Knaebel 1991: 24).

Die Anordnung der Objekte erfolgt aufgrund einer vorhergehenden Klassifikation. Ka-

tegorisiert werden die Abfälle nach den Kriterien Sorte, Zustand,Menge, ökonomischer

Wert (sowohl Gebrauchswert als auch Tauschwert) und symbolische Bedeutung. Man-

che Menschen können also die Ansammlung von bestimmten Objekten an bestimm-

ten Orten als Anhäufung von Schmutz oder als Unordnung betrachten, während dies

den jeweiligen Nutzergruppen als zweckmäßig erscheint. So kann beispielsweise die

Verwendung von Abfällen als Dünger, wie es in der Peripherie Bamakos und anderen

westafrikanischen Städten seit geraumer Zeit praktiziert wird, analysiert werden. Da-

bei werden aus dem Müll wiederverwertbare oder verkäufliche Plastik- und Metallbe-

standteile aussortiert und die Haushaltsabfälle dann auf die Felder ausgebracht (Che-

vron et al. 2002; Eaton und Hilhorst 2003). Auch wenn der frische Müll auf den Feldern

für europäische BetrachterInnen eine visuelle Verschmutzung darstellt und Plastiksa-

ckerl oder andere »wertlose« nichtorganische Abfälle zu tatsächlicher Verseuchung des

Bodens und des Grundwassers führen können, wird dieser »Mülldünger« (Chevron et

al. 2002) nicht als schmutzig wahrgenommen. Richtige Verschmutzung bedarf im Ge-

gensatz zur Überfüllung eines RaumesmitMüll spezieller Reinigungsaktivitäten.Wenn

ein Stadtviertel verschmutzt ist, also beispielsweise die Entwässerungsrinnen mit Ab-

fällen verstopft sind oder die Flüsse, die das Viertel durchqueren, vermüllt sind, genügt

es nicht, die Abfälle besser zu verteilen. Die Müllabfuhr ist hier gefordert, die Ordnung

wiederherzustellen, indem sie die Abfälle aus der Stadt bringt. Die Kommunalverwal-

tung versucht, durch das Reinigen des öffentlichen Raums ihre soziale Kontrolle auf-

rechtzuerhalten oder wieder einzuführen. In der Stadt können zwischen der Bevölke-

rung und der Stadtverwaltung Konflikte durch eine übermäßige Belastung des öffentli-

chen Raumes durch Abfälle oder Abwässer sowie Konflikte durch knappwerdende nutz-

bare Flächen entstehen (Bouju 2002). Eine andere Form der Unordnung im öffentlichen

Raum besteht in der Vielzahl an informellen Verkaufsständen im Stadtzentrum vieler

westafrikanischer Städte. Straßen und Grünflächen werden von den StadtbewohnerIn-

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 109

nen nicht ausschließlich in der vorbestimmten Weise wahrgenommen und genutzt.

Die Behörden, welche die Aufgabe haben, die Verkehrswege freizuhalten, empfinden

die informelle Aneignung des öffentlichen Raumes daher als Störung der öffentlichen

Ordnung (Pourcet 1992).

Aus der Perspektive der Stadtverwaltungen in Bamako und Ouagadougou stellen

die Sauberkeit undOrdnung im öffentlichen Raumdie größtenHerausforderungen dar.

Weil die Verhaltensweisen der StadtbewohnerInnen in dieser Hinsicht von der Stadt-

verwaltung häufig als unangemessen kritisiert wurden, wurden in den letzten Jahr-

zehnten zahlreiche Umweltbildungsmaßnahmen durchgeführt.

3.8. Umweltbildungsmaßnahmen in Bamako und Ouagadougou

In der Zwischenzeit ist die Umweltverschmutzung in westafrikanischen Städten ein

tatsächliches Problem geworden, für das nicht nur die Müllabfuhr und die für die

Siedlungshygiene zuständigen Behörden, sondern auch die urbane Bevölkerung ver-

antwortlich gemacht wird. Offizielle Stellungnahmen zur Abfallproblematik in Bama-

ko und Ouagadougou weisen den StadtbewohnerInnen explizit die Verantwortung für

die mangelhaften hygienischenWohn- und Lebensbedingungen zu. In Bamako wird im

Hinblick auf die urbane Umweltverschmutzung von schlecht entwickeltem Bürgersinn

gesprochen. Mit dem sozialen Wandel der malischen Gesellschaft würde nicht nur eine

Abnahme der häuslichen Hygiene einhergehen, sondern generell die Umwelt und die

Gesundheit schädigende Verhaltensweisen vermehrt auftreten:

»Si dans un passé récent, l’assainissement dans les familles était une réalité, force est

de reconnaître qu’avec lesmutations de la sociétémalienne, nous assistons à une insa-

lubrité généralisée de notre cadre de vie liée aumauvais comportement et à l’incivisme

des populations« (DNACPN 2007 a : 25).

In Ouagadougou werden ebenfalls die Verhaltensweisen der StadtbewohnerInnen als

Ursache für die wenig zufrieden stellende Umweltqualität gesehen. Um die festgesetz-

ten Ziele der Siedlungshygiene erreichen zu können, müssten die Widerstände eines

Großteils der Bevölkerung bezwungen und Verhaltensänderungen durchgesetzt wer-

den:

»L’atteinte des objectifs de développement de l’assainissement ne peut se faire sans

vaincre les résistances au changement de comportement d’une bonne partie de la po-

pulation« (ONEA 2001 : 20).

Die Durchführung von Umweltbildungsmaßnahmen wurde in beiden Hauptstädten

als Methode zur Verbesserung des Umweltbewusstseins gewählt9. In Bamako wurde

9 Tatsächlich reichenMaßnahmen zur Umweltsensibilisierung bis in die Kolonialzeit zurück. Bereits

Anfang des 20. Jahrhunderts wurde die einheimische Bevölkerung in Bamako aufgefordert, ihren

Hof zu kehren, die Straße vor ihrem Haus sauber zu halten und den Brunnen abzudecken. Um

die Einhaltung der Anordnungen zu gewährleisten, wurden damals die »brigades sanitaires« ins

Leben gerufen, welche strenge Kontrollen durchführten (Touré 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Armut und Umweltschutz

u.a. das Komitee für das Management und die Wiederverwertung von Abfällen, CO-

GEVAD genannt, damit beauftragt. Die Schaffung eines Bewusstseins für Umweltpro-

bleme wurde als Herbeiführung einer Verhaltensänderung von Personen und Gruppen

aufgrund von Aufklärungsmaßnahmen definiert. Die Bewusstseinsbildung setze einen

Prozess der Reflexion über Ideen und Handlungen sowie eine bestimmte Kommuni-

kationstechnik voraus und führe im Idealfall zur Übernahme von Verantwortung (CO-

GEVAD 2003). In Bamako wurden beispielsweise ab 2010 regelmäßige Hausbesuche

durchgeführt und die Haushaltsvorstände angeregt, sich um die Sauberkeit im Haus,

auf den Straßen, Märkten und öffentlichen Plätzen zu kümmern und bei den monat-

lich stattfindenden Sauberkeitstagen teilzunehmen. Die Haushalte sollten mit adäqua-

ten Mülleimern ausgestattet und bei der Müllabfuhr abonniert sein. Schließlich sollten

die Klär- und Sickergruben sowie dezentrale Abwassersysteme von den Haushaltsvor-

ständen instandgehalten werden (Camara 2011). Umweltbewusstsein impliziert auch

eine gewisse Selbstdisziplin und das Einhalten von verbindlichen Regeln. Die Kommu-

nikation über die Abfall- und Abwasserproblematik wird jedoch durch kulturelle Wer-

te wie das Schamgefühl und die Diskretion oder die Tabuisierung menschlicher Ex-

kremente erschwert. Eine Form der Aufklärung stützt sich daher auf das traditionelle

Theater »koteba«. Unter der Mitwirkung von SängerInnen, MusikerInnen und Tänze-

rInnen werden Botschaften an die Bevölkerung weitergegeben. Die Verwendung des

Theaters als Aufklärungsinstrument reicht bis in die 1980er Jahre zurück, als UNICEF

eine Kampagne für die Senkung von Durchfallerkrankungen in Mali durchführte (De

Noray 1997). Zusammenfassend kann Umweltsensibilisierung als Prozess verstanden

werden, der sowohl Information und Beratung als auch Unterstützung bei Entschei-

dungsfindungen und bürgerlichem Engagement beinhaltet. Wie Amartya Sen (2002)

es meinte, sollten die Fähigkeiten der Menschen gestärkt und sie in die Lage versetzt

werden, ihre Lebensbedingungen selbst zu verbessern. Umweltbildung in Bamako und

Ouagadougou folgt in diesem Geist dem Prinzip der Partizipation, das seit den 1990er

Jahren zahlreichen Umweltsensibilisierungsmaßnahmen zugrunde liegt (Gaye und Di-

allo 1997). Allerdings wird zu Recht darauf hingewiesen, dass Eigenverantwortlichkeit

und Partizipation oft nur von den ärmeren Bevölkerungsschichten eingefordert wird.

In den Villenvierteln oder Viertelnmit überwiegend reichen BewohnerInnen gibt es die-

se Maßnahmen nicht. Dies könnte nicht nur daran liegen, dass der wohlhabenden Be-

völkerung ein höheres allgemeines Bildungsniveau und insbesondere ein stärker entwi-

ckeltes Umweltbewusstsein zugeschriebenwird, sondern es könnten auch ökonomische

Gründe dahinter stecken.Weil die Abfallwirtschaft in den Stadtvierteln mit vorwiegend

ärmerer Bevölkerung ökonomisch nicht rentabel sei, würde von ihnen verlangt, die Rei-

nigung des öffentlichen Raumes selbst in die Hand zu nehmen. Maßnahmen, welche

die Partizipation der BewohnerInnen in den Mittelpunkt rücken, seien demnach we-

niger als Trend zur Demokratisierung oder Machtteilung als vielmehr als Mittel zur

Sicherstellung einer kostendeckenden Stadtverwaltung zu betrachten (Jaglin und Du-

bresson 1993).

Im Rahmen der Bewusstsein schaffenden Umweltbildung kannmeist relativ schnell

ein sozialer Konsens über die Wichtigkeit einer sauberen Wohnumgebung hergestellt

werden. Die Umsetzung des Umweltbewusstseins in umweltorientiertes Handeln er-

folgt jedoch nicht im selben Ausmaß. In der Commune VI in Bamako sollten im Jahr

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 111

2008 an elf Tagen im Jahr die BewohnerInnen der jeweiligen Stadtviertel unter der Auf-

sicht der städtischen Müllabfuhr und der Umweltschutzbrigade das Viertel reinigen.

Das Resümee am Ende des Jahres fiel ernüchternd aus, denn durchschnittlich wurden

pro Stadtviertel nur vier Reinigungsaktionen durchgeführt. Das größte Problem wurde

immangelnden Interesse der Bevölkerung gesehen.Die Bevölkerung sei demnach nicht

bereit, die Straßen und Plätze in ihrem Viertel ohne Bezahlung zu reinigen (COGEVAD

2008). Die Einstellung der EinwohnerInnen Bamakos scheint in dieser Hinsicht in den

letzten Jahrzehnten relativ konstant geblieben zu sein, denn auch eine Forschung, die

Anfang der 2000er Jahre in Bamako durchgeführt worden war, hatte ergeben, dass die

Verantwortung für die Reinigung des öffentlichen Bereichs der Stadtverwaltung zuge-

schrieben worden war (Chevron und Reinprecht 2002). Die Wirkung der Umweltbil-

dungsmaßnahmen fällt also eher bescheiden aus. Aber auch Forschungen in anderen

westafrikanischen Städten weisen auf dieselbe Problematik hin. In Abidjan (Elfenbein-

küste) erzielten Umweltbildungsmaßnahmen Verhaltensänderungen im Hinblick auf

die Verwendung von chemischen Reinigungsmitteln und die Entsorgung der Haus-

haltsabfälle in Abfalleimern. Die weiterhin existierende Verschmutzung des öffentli-

chen Raumes wurde auf das Leben in der Gemeinschaft zurückgeführt. Das Verhalten

mancher Menschen in der Nachbarschaft würde demzufolge dazu beitragen, dass sich

der Umweltzustand nicht verbessern könnte (Traoré 2007). Auch stellt sich die Frage,

wie viele Menschen durch Umweltbildungsmaßnahmen erreicht werden können. Die

Studie in Abidjan zeigt, dass fast achtzig Prozent der Familien nicht mit der Sensi-

bilisierungskampagne in Kontakt gekommen waren und dass mehr als die Hälfte der

TeilnehmerInnen die Botschaften der Kampagne nicht verstanden hatten (ebd.). Für

Bamako und Ouagadougou konnten keine vergleichbaren wissenschaftlichen Studien

gefundenwerden, jedoch kann davon ausgegangenwerden, dass sich die Situation ähn-

lich darstellt. Genauso wie in Abidjan gibt es zwar eine Vielzahl an kommunalen Aus-

schüssen, internationalen Organisationen, NGOs und Vereinen, die Umweltbildungs-

maßnahmen durchführen, aber diese Aktivitäten sind nicht koordiniert und finden in

vielen Fällen auch nur kurzzeitig für eine relativ kleine Anzahl an TeilnehmerInnen

statt. Das relative Scheitern der Vermittlung von Aufklärungsinhalten kann möglicher-

weise auch damit erklärt werden, dass sich der Diskurs in eine Richtung entwickelt hat,

die wenig anschlussfähig an das Alltagsverständnis der mehrheitlich nicht alphabeti-

sierten Bevölkerung ist. Während früher Hygiene und ein sauberes Zuhause zentrale

Themen waren, ist es heute der Umweltschutz:

»Alors que l’hygiénisme participe à l’éducation de la population à la propreté, le déve-

loppement durable doit sensibiliser les populations à la connaissance et au respect de

leur environnement; alors que la politique hygiéniste doit permettre l’accès des plus

défavorisés à un habitat salubre, le développement durable doit assurer une qualité

de vie pour tous« (Meynet 2005 : 176).

Umweltbildung bezieht sich heutzutage also viel stärker auf das Konzept der »Nachhal-

tigen Entwicklung« und auf abstrakte Vorstellungen von Umwelt und Lebensqualität.

Die Methoden der Bewusstseinsbildung sind jedoch auch im Hinblick auf die

Umweltbildung im Bereich Hygiene häufig zu akademisch. In den öffentlichen

Informations- und Aufklärungsveranstaltungen wird eine populärwissenschaftliche

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Armut und Umweltschutz

Sichtweise von Hygiene, die sich auf die Tradition von Louis Pasteur stützt, vermittelt,

wie François Enten (2003: 375 f.) aufzeigt :

»Dans leurs discours, ces animateurs tendent à reproduire un savoir de type ‹technico-

scientifique›, où l’hygiène est à prendre dans sa définition contemporaine, comme une

‹science› qui se réfère au modèle étiologique pasteurien. Selon ce dernier, dans sa ver-

sion vulgarisée, l’explication de la maladie est simple : c’est le germe pathogène, le

microbe, qui constitue l’élément étranger au malade qui, du dehors, vient s’abattre

sur ce dernier«.

Man geht davon aus, dass sich in den Abfällen Krankheitserreger befinden und daher

die Säuberung des Wohnumfeldes notwendig sei, um sich vor diesen Krankheitserre-

gern zu schützen. Während sich der offizielle Diskurs über Hygiene auf wissenschaft-

liche Erklärungen bezieht, beruht ein gleichzeitig in der Bevölkerung verbreiteter Dis-

kurs über Reinlichkeit vielmehr auf kulturellen Vorstellungen. So würde im Senegal

traditionellerweise zwischen Kehricht und Küchenabfällen unterschieden und bei der

Entsorgung dieser Abfälle würdenmehr oder weniger strenge Sicherheitsvorkehrungen

getroffen. Fischabfälle würden aufgrund des Geruchs außerhalb des Hofes vergraben

oder in der Sonne getrocknet und mit den Küchenabfällen entsorgt. Alle diese Prak-

tiken würden bezwecken, die Familienmitglieder vor Insekten, Gerüchen und Staub,

die als Krankheitsüberträger gelten, zu schützen. Die traditionellen Erklärungsmuster

für Krankheiten und die kulturelle Wertschätzung eines gepflegten Hofes seien oft ge-

nauso effektiv für die Sauberkeit im Haushalt wie die Umweltbildungsmaßnahmen der

Sensibilisierungskampagnen:

»Les raisons empiriques (odeurs, mouches, poussières) couplées avec d’autres moti-

vations d’ordre socio-culturel (propreté visible, compétition de voisinage, etc.) sont en

elles-mêmes suffisantes pourmotiver des gestes d’organisation de la propreté domes-

tique sans devoir les fonder sur des concepts biomédicaux« (Enten 2003 : 399).

Die Sauberkeit im Haushalt, der Schutz der Nahrung vor Verunreinigung und die Ver-

wendung von Toiletten und Abfalleimern gilt demnach als allgemein verbreitetes und

geschätztes Wissen. Was hier für die Hygiene im privaten Wohnraum gilt, kann aller-

dings für die Reinhaltung des öffentlichen Raumes nicht ausreichend sein. Der Sauber-

keit von Straßen und Plätzen mag möglicherweise weniger Aufmerksamkeit beigemes-

sen werden. Für neuartige Produkte wie Chemikalien oder Abfälle und Abwässer, die

am Markt oder durch wirtschaftliche Aktivitäten wie z.B. der Färberei oder der Gerbe-

rei anfallen, gibt es keine traditionellen Verhaltensvorschriften.Darüber hinaus können

die Menschen im urbanen Raum auch mit neuen Situationen konfrontiert werden, die

unkonventionelle Lösungsstrategien erforderlich machen. Im Hinblick auf die Sauber-

keit im öffentlichen Raum können die Herausforderungen demnach auch im institu-

tionellen und politischen Bereich verortet werden.

Die Umweltbildungsmaßnahmen in westafrikanischen Städten weisen generell auf

eine veränderte Rolle des Staates hin. Staatliche Institutionen sind damit beauftragt,

für das Wohl und den Schutz der Bevölkerung zu sorgen. In modernen Staatswesen ist

die selbst auferlegte Zuständigkeit zu einem Legitimitätskriterium für den Staat ge-

worden. Ein Expertendiskurs über Risiken hat sich entwickelt und manifestiert sich

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 113

in den Sensibilisierungsmaßnahmen im Bereich von Siedlungshygiene und Nahrungs-

mittelhygiene (Plough und Krimsky 1987). Die wissenschaftliche Rationalität befände

sich jedoch im Gegensatz zu den subjektiven Besorgnissen undWünschen der Bevölke-

rung. ExpertInnen seien oft der Ansicht, dass die Menschen Risiken aufgrund von einer

begrenzten Menge an Informationen bzw. aufgrund von falschen Informationen ein-

schätzen würden. Die Sensibilisierung der Bevölkerung, damit diese die Sichtweise der

ExpertInnen übernimmt, sei nur eine Strategie, um diesen Gegensatz zu überbrücken.

Entscheidungen, die nach demokratischen Prinzipien getroffen würden, seien häufig

nicht die bestmögliche Lösung. Eine Strategie, um diesem Problem zu begegnen, lä-

ge im Ausschluss der Bevölkerung aus politischen Entscheidungsprozessen. Eine dritte

Strategie fände sich in der Beauftragung von gesellschaftlichen Institutionen – wel-

che das Vertrauen der Bevölkerung genießen – rational begründete Entscheidungen zu

treffen (ebd.). In dieser Hinsicht unterscheiden sich heutige westafrikanische Staaten

nicht von europäischen Staaten. Die Umsetzung des Aufklärungsprinzips in praktische

Maßnahmen stößt in den westafrikanischen Ländern aber auch auf eine Vielzahl an

Hürden, die organisatorisch bedingt sind. Eine Studie über die Sensibilisierungskam-

pagnen im Bereich Gesundheit in Mali (Barker 2003) zeigt beispielsweise, dass diese oft

mit Schwierigkeiten in Form von einer nur unzureichenden Koordination und schlecht

funktionierenden Kommunikations- und Informationskanälen zu kämpfen haben. Im

Informationszentrum für die öffentlicheGesundheit würden einheitliche Leitlinien und

effektive Führungskompetenzen fehlen. Aufgrund dieser Mängel sei die zuständige Be-

hörde nicht imstande, qualitativ hochwertige, standardisierte und technisch korrekte

Materialien und Botschaften zu erarbeiten (ebd.). Dies verdeutlicht, dass nicht aus-

schließlich sozio-kulturelle und religiöse Ursachen hinter mangelnder Bewusstseins-

bildung liegen müssen, sondern dass auch institutionelle Faktoren maßgeblich zum

Gelingen oder zum Fehlschlagen von Sensibilisierungsmaßnahmen beitragen.

3.9. Handlungstheoretische Aspekte: Kulturelle Schemata und Normen

Kulturelle Bedeutungssysteme sind nach Ansicht vieler Kultur- und Sozialanthropo-

logInnen Voraussetzung und Grundlage für Gesellschaften. Menschen seien Kulturwe-

sen, denn Kultur ermögliche es ihnen erst, ihrem Leben, Handlungen und Erfahrungen

Sinn zu verleihen. Kultur als Ordnungssystem von Symbolen könne als Voraussetzung

menschlicher Interaktionen verstanden werden. Kultur in Form von Sprache aber auch

in Form anderer symbolischer Ausdrucksweisen sei für das Überleben von Menschen

essentiell (siehe Geertz 1973 u.a.m.). Eine wichtige Erkenntnis ist demnach jene, dass

nicht nur künstlerische Ausdrucksformen kulturell bedingt sind, sondern ebenso das

Alltagsverständnis, denn jede Form der sozialen Interaktion benötigt kulturell geprägte

Symbole wie Wörter oder Gesten.

In der interpretativen Anthropologie vonCliffordGeertz umfasst Kultur also subjek-

tive und ideelle Aspekte wie z.B. Werte und Überzeugungen, Sprache, Wissensformen,

kulturelle Artefakte, Rituale und Lebensweisen. Geertz unterscheidet zwischen Kultur

als Denkmodell undKultur als handlungsanleitendemModell.Diese Unterscheidung ist

auch im Hinblick auf die Wahrnehmung von Umwelt und umweltorientiertes Handeln

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Armut und Umweltschutz

relevant. Es gilt hier immer zu beachten, dass es zwischen den kollektiv geteilten Um-

weltkonzepten und den konkreten Praktiken fehlende Übereinstimmungen oder sogar

Widersprüche geben kann. Handlungsanleitungen können nach Geertz als Verkörpe-

rung von kulturellen Strukturen gesehen werden:

»[…] culture is best seen not as complexes of concrete behavior patterns – customs, us-

ages, traditions, habit clusters – as has, by and large, been the case up to now, but

as a set of control mechanisms – plans, recipes, rules, instructions (what computer

engineers call ›programs‹) – for the governing of behavior. The second idea is that

man is precisely the animal most desperately dependent upon such extragenetic, out-

side-the-skin control mechanisms, such cultural programs, for ordering his behavior«

(Geertz 1973: 44).

Aufgrund der Abwesenheit eines angeborenen Verhaltens würden Menschen also eine

Vielzahl an Handlungsmöglichkeiten vorfinden und seien auf gewisse, kulturell defi-

nierte Orientierungshilfen angewiesen. Diese Erkenntnis ist für meine Forschung um-

so mehr von Relevanz, als ein so komplexes Thema wie umweltgerechtes Verhalten er-

forscht werden soll. Hier handelt es sich nicht um primär überlebensnotwendiges Ver-

halten wie Ernährung oder Schutz, sondern um Verhalten, das auf längerfristige Ziele

ausgerichtet ist und eine Reihe von Selbstbeschränkungen beinhaltet. Wenn schon bei

grundlegendenHandlungenwie essen undwohnenmannigfache kulturelle Ausprägun-

gen festgestellt werden können, dann kann davon ausgegangen werden, dass bei kom-

plexen Handlungen mindestens ebenso viele Handlungsmöglichkeiten existieren.

Viele sozialwissenschaftliche Ansätze sehen Kultur nicht ausschließlich als subjek-

tiv, sondern betonen die tiefe strukturelle Verankerung kultureller Aspekte. So würden

Menschen von Geburt an mit kulturellen Vorstellungen wie beispielsweise der Spra-

che ihrer Eltern, Denkkategorien oder einem bestimmten Glaubenssystem konfrontiert

werden. Aufgrund von Prozessen der Internalisierung, Verkörperung und Institutio-

nalisierung seien kulturelle Vorstellungen also durchaus auch materiell verortet. Eine

Definition von Kultur müsse also sehr breit angelegt sein und könnte wie folgt lauten:

»[…] a social, durable, layered pattern of cognitive and normative systems that are at

once material and ideal, objective and subjective, embodied in artifacts and embed-

ded in behavior, passed about in interaction, internalized in personalities, and exter-

nalized in institutions« (Hays 1994: 65).

Die Art und Weise, wie kulturelle Vorstellungen in der Sozialisation weitergegeben

werden, ist seit langem Gegenstand der Kultur- und Sozialanthropologie. VertreterIn-

nen der nordamerikanischen Kulturanthropologie wie Ruth Benedict oder Margaret

Mead setzten sich intensiv mit der Persönlichkeitsbildung in verschiedenen Gesell-

schaften auseinander. Die wissenschaftlichen Annahmen dieser Ansätze gelten heute

jedoch zum Großteil als überholt, da die vorherrschenden kulturellen Muster in einer

Gesellschaft zu stark vereinfacht und verallgemeinert wurden. Ein Kritikpunkt bezieht

sich auf die Annahme, dass ausschließlich die in der Kindheit erfahrene Sozialisation

das Erwachsenenleben prägen würde. Weiters wird an diesen Ansätzen kritisiert, dass

jede Gesellschaft mit einem Persönlichkeitstyp assoziiert und der kulturellen Diversität

innerhalb einer Gesellschaft kaum Rechnung getragen wurde (siehe Toren 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 115

In der heutigen Kultur- und Sozialanthropologie ist man davon abgerückt, die kul-

turellen Grundlagen, welche in der Kindheit geschaffen werden, als die einzigen prä-

genden Elemente zu betrachten. Aufgrund der Tatsache, dass Menschen beispielsweise

zur ethnischen Gruppe der Bambara oder der Mossi gehören, kann sicher noch nicht

geschlossen werden, dass sie ein homogenes Verhalten zeigen, welches allen Gesell-

schaftsmitgliedern gemeinsam ist. Denn obwohl kulturelle Besonderheiten der jeweili-

gen ethnischen Gruppe von Bedeutung sind, ist es notwendig, kulturelle Einflüsse, die

durch das Zusammenleben mit Angehörigen anderer ethnischer Gruppen und die Me-

dien ständig präsent sind, ebenfalls zu berücksichtigen. Das Leben in der Stadt scheint

die Bedeutung der ethnischen Zugehörigkeit zu verringern. Vielmehr wirken sich die

konkreten Lebensweisen der Menschen auf die Art und Weise, wie die Umwelt erlebt

und in ihr gehandelt wird, aus. So haben Angehörige der Fulbe nicht aufgrund ihrer

Zugehörigkeit zu dieser ethnischen Gruppe, die traditionellerweise von der Viehzucht

lebte, eine besondere Einstellung gegenüber Nutztieren und auch deren Exkrementen,

sondern aufgrund der auch im urbanen Raum nach wie vor ausgeübten Tätigkeit (sie-

he Chevron 2002). In der Stadt erlangen auch die materiellen Lebensbedingungen und

die Art der sozialen Eingliederung eine größere Wichtigkeit. Kulturelle Aspekte sind

hier durchaus von Relevanz, aber persönliche Entscheidungen und Interpretationen

im Hinblick auf neue Situationen und Herausforderungen dürfen nicht vernachläs-

sigt werden. Individuelle Handlungsabsichten und -strategien, die stärker durch Bil-

dung, Erziehung und religiöse Sauberkeitsvorstellungen beeinflusst werden, müssen

hier stärkere Berücksichtigung finden (siehe Bouju 2002).

Kultur wird also nicht mehr als homogenes Konstrukt verstanden, welches allen

Gesellschaftsmitgliedern ein gleichbleibendes Set an Werten, Einstellungen und Vor-

stellungen vermittelt. Das strukturierende Potential von Kultur, welches sowohl in der

Sozialisation als auch in der Bewusstseinsschaffung von Individuen aktiviert wird,wird

allerdings von vielen Kultur- und SozialanthropologInnen weiterhin anerkannt. Kon-

zepte wie jenes der »kulturellen Schemata«, also der mentalen Repräsentationen von

Objekten oder Ereignissen, wurden eingeführt, um zu erklären, warum manche Men-

schen mit höherer Wahrscheinlichkeit in einer bestimmten Art und Weise denken und

handeln werden. Die Theorie der kulturellen Schemata geht davon aus, dass menta-

le Repräsentationen gelernt, kommuniziert und mit anderen Menschen geteilt werden

(D’Andrade 1990). Kulturelle Schemata legen also bestimmte Interpretationen nahe, die

sich auch in konkrete Verhaltensformen in Interaktion mit anderen manifestieren. Der

Prozess der Schematisierung kann folgendermaßen definiert werden:

»It is manifested in actors’ abilities to recall, to select, and to appropriately apply the

more or less tacit and taken-for-granted schemas of action that they have developed

through past interactions. Schemas are corporeal and affective aswell as cognitive pat-

terns; they consist in the interpenetration of mental categories, embodied practices,

and social organization« (Emirbayer und Mische 1998: 975).

Die Handlungs- und Manövrierfähigkeit besteht in der Art und Weise, wie Menschen

aus einem Set an Schemata wählen und bestimmte Schemata in ihren Handlungen

umsetzen. Eine zentrale Eigenschaft von Schemata wurde von William Sewell (1992)

aufgegriffen: Ein Schema könne verallgemeinert und auf ähnliche Kontexte übertragen

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Armut und Umweltschutz

werden. Die Gültigkeit eines Schemas müsse insofern nicht auf den Entstehungskon-

text begrenzt bleiben, sondern sie könne ausgeweitet werden, wenn dies erforderlich

sei. So seien beispielsweise Benimmregeln oder ästhetische Normen nicht auf einen

bestimmten Ort oder einen bestimmten Zeitraum beschränkt, sondern sie könnten in

einer Vielzahl von Situationen zumEinsatz kommen. Je besser die Schemata beherrscht

und in neuen Kontexten angewendet werden könnten, umso größer sei die Handlungs-

fähigkeit von Menschen.

Überlegungen, welche in eine ähnliche Richtung gehen, finden sich bereits bei Mar-

shall Sahlins (1986), der einen bedeutsamen Beitrag zum Konzept der Kultur als struk-

turierendem Element von Gesellschaften geliefert hat. Eine besonders wichtige Vor-

stellung von Sahlins erscheint die der Instrumentalisierung von kulturellen Symbolen

durch die handelnden Menschen. Kollektive symbolische Schemata könnten also ab-

hängig von den Plänen und Absichten der handelnden Menschen eine unterschiedliche

Bedeutung erhalten. Obwohl kulturelle Schemata grundsätzlich darauf abzielen wür-

den, die gesellschaftlichen Strukturen aufrechtzuerhalten, könnten Menschen durch

eine bestimmte Verwendungsweise von kulturellen Zeichen auf das System selbst ein-

wirken und es verändern. Sahlins analysierte dies am Beispiel von Tabus auf der Insel

Hawaii, deren Auslegung sich seit dem Kontakt mit europäischen Expeditionsschiffen

verändert hatte.

In welchen Fällen die instrumentelle Verwendung von kulturellen Zeichen zu einer

tatsächlichen Veränderung des Systems führt, hängt von mehreren Faktoren ab: Hier

kann einerseits die institutionelle Verfassung genannt werden, die denMenschenmehr

oder weniger Handlungsspielraum offen lässt. Darüber hinaus spielt auch die Positio-

nierung von Menschen in einer sozialen Hierarchie eine Rolle, denn die Verhaltenswei-

sen von statushöheren Personen haben oft größeren Einfluss auf die Gesamtgesellschaft

als die Handlungsweisen statusniedrigerer Personen. Sahlins theoretischer Ansatz er-

öffnet somit eine neue Perspektive auf die Konzepte Kultur, Subjektivität und Macht.

In Kapitel 2.8 bin ich bereits auf die traditionellen Autoritäten, welche in der mali-

schen und burkinischen Bevölkerung ein hohes Ansehen genießen, eingegangen. Auch

Simon Compaoré, der im Zeitraum von 1995 bis 2006 Bürgermeister von Ouagadoguou

war, zählt zu den Persönlichkeiten, die vielen Menschen als Vorbild dienen. Als er nach

dem Volksaufstand und Sturz des Präsidenten Blaise Compaoré Anfang November 2014

die BewohnerInnen Ouagadougous aufforderte, die Straßen zur reinigen, rückten viele

Menschen mit Besen und Schaufeln aus, um dem Folge zu leisten. Die Vorrangstellung

als Altbürgermeister ermöglichte es ihm, die Werte Sauberkeit und Ordnung nicht nur

als abstrakte Kategorien aufrechtzuerhalten, sondern sie in konkrete Praktiken umset-

zen zu lassen.

Im Hinblick auf die Institutionalisierung von kulturellen Vorstellungen sind Nor-

men und Regeln besonders wichtig. Genauso wie kulturelle Schemata erleichtern sie

als Handlungsschemata die jeweiligen konkreten handlungsrelevanten Entscheidun-

gen. Sie werden durch die aktive Anwendung reproduziert und erlauben dadurch Vor-

hersagbarkeit, Vertrauen und Verlässlichkeit in menschlichen Interaktionen. Während

sich kulturelle Schemata auf mentale Repräsentationen im allgemeinen Sinn beziehen,

beschreibenNormen undRegeln bedeutungstragende Zeichenmit normativen Elemen-

ten, welche bei Nichtbefolgung sanktioniert werden (siehe Giddens 1988). Die Regeln,

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Umwelt: Konzept und Theorien 117

welche institutionalisierte Praktiken aufrechterhalten, können nach Giddens den ge-

samten Alltag betreffen wie es beispielsweise bei Sprachregeln der Fall ist, oder sie kön-

nen nur eine geringe Reichweite in ihrer Gültigkeit haben. Regeln können einerseits als

gesellschaftliche Normen stillschweigend und auf informelle Weise existieren, ande-

rerseits können sie diskursiv formuliert und in Form von Gesetzen formal kodifiziert

sein. Aus diesem Grund kann die Nichteinhaltung von Regeln in manchen Bereichen

mit schwachen Sanktionen, in anderen Bereichen mit starken Sanktionen einhergehen

(ebd.).

Im Bereich der Umwelt kann hier als Beispiel der Unterschied zwischen einem Ta-

bu und einem Gesetz angeführt werden. Bei den Bambara war es traditionellerweise

aufgrund von religiösen Vorstellungen verboten, bestimmte Tiere zu jagen und zu tö-

ten. Wurde ein solches Tabu missachtet, dann hatte die betreffende Person zuvorderst

eine göttliche Bestrafung, beispielsweise in Form vonKrankheiten, zu erwarten.Gleich-

zeitig wurde sie aber auch von ihren Angehörigen dazu gezwungen, die notwendigen

Reinigungsrituale durchzuführen, um das Unglück vom Clan abzuwenden (Dieterlen

1951). Während diese Verhaltensregeln von allen Gesellschaftsmitgliedern geteilt und

befolgt wurden, waren sie nicht Bestandteil der Rechtsnormen, welche unter der fran-

zösischen Kolonialherrschaft eingeführt wurden, denn ein Tabubruch wurde ja gesetz-

lich nicht sanktioniert. Die Nichteinhaltung von Bauvorschriften und Hygienegesetzen

wurde während der Kolonialzeit rechtlich bestraft, aber diese Vorschriften stießen in

der Bevölkerung großteils auf Unverständnis. Aus dem könnte man schließen, dass der

Stellenwert von Tabus und Gesetzen sich in der Gesellschaft heute umgekehrt zu ha-

ben scheint. Verhaltensvorschriften, welche auf Tabus zurückgehen, werden von vielen

Angehörigen der Bambara, die zum Islam oder christlichen Konfessionen konvertiert

sind, nicht mehr in dieser Form gelebt. Gleichzeitig hat das Bewusstsein über umwelt-

bezogene Gesetze zugenommen.

Wie Menschen in Bezug auf soziale Normen, welche ein bestimmtes menschliches

Verhalten fördern oder auch unterbinden können, tatsächlich handeln, wurde in der

Psychologie wiederholt anhand von Experimenten erforscht. Robert Cialdini et al. ha-

ben 1990 anhand des Wegwerfens von Abfällen im öffentlichen Raum untersucht, wie

das Vorhandensein bzw. das Fehlen einer sozial akzeptierten Norm das Verhalten von

Menschen beeinflusst. Sie definierten den Referenzpunkt für soziale Normen als das

Verhalten, das der Großteil der Menschen an einem bestimmten Ort zu einer bestimm-

ten Zeit praktiziert bzw. das Verhalten, das von diesen Menschen verurteilt wird. In

ihrer Annahme gingen sie davon aus, dass Menschen eher geneigt sind, Abfälle auf der

Straße wegzuwerfen, wenn sie dieses Verhalten bei anderen beobachtet haben. Wenn

also die Umwelt bereits durch das Verhalten anderer verschmutzt worden sei, werde

der eigene Beitrag zur Umweltverschmutzung als gering betrachtet. Ebenso führe das

Ausbleiben von Strafen für die Abfallentsorgung im öffentlichen Raum dazu, dass die-

ses Verhalten nicht eingeschränkt werde. Wie sich die Menschen tatsächlich verhalten,

könne jedoch von den sozialen Normen abweichen oder sogar in Widerspruch zu ih-

nen stehen. Dies könne damit erklären werden, dass das konkrete Verhalten durch ein

komplexes Zusammenspiel von kulturellen Vorstellungen, situativen Aspekten und Per-

sönlichkeitsmerkmalen bedingt sei (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451168-007 - am 14.02.2026, 14:23:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451168-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

