
Die Totenrede 

Rhetoriken der Vergegenwärtigung 

Jakob Kühn 

1. Einleitung 

In der praktisch-theologischen Theoriebildung zu den Kasualreden sind – wie es 
Friedrich Uhlhorn formulierte – drei »Brennpunkte«1 bestimmend. Je nach theolo
gischen bzw. homiletischen Schwerpunktsetzungen wird immer wieder einer die
ser Brennpunkte besonders hervorgehoben: das biblische Wort, der Bezug zum ri
tuellen Geschehen oder die Deutung der individuellen Lebensgeschichte.2 Namens
gebend für die laudatio funebris sind gegenwärtig die Aspekte der Trauer, der Bestat
tung resp. Beerdigung. Dies erklärt sich auch dadurch, dass insbesondere in pro
testantischer Perspektive die Hinterbliebenen als Adressaten der Rede sowie der Be
stattungskasualie gelten und somit poimenische Interessen bzw. theologische Deu
tungsanliegen in den Vordergrund rücken.3 

1 Uhlhorn, Friedrich: Die Kasualrede. Ihr Wesen, ihre Geschichte und ihre Behandlung nach 
den Grundsätzen der lutherischen Kirche. Nebst einer Sammlung von Texten zu Kasualreden 
nach dem hannoverschen Lectionar, Hannover: Verlag von Carl Mayer 1896, S. 36. 

2 Vgl. Rössler, Dietrich: Grundriß der Praktischen Theologie, Berlin/New York: de Gruyter 21994, 
S. 239. 

3 Diese genuin protestantische Perspektive begründet sich in einer theologischen Neuausrich
tung durch Martin Luther (vgl. Luther, Martin: Ein Sermon von der Bereitung zum Sterben 
[1519], in WA 2 [1884], S. 680–697). Matthias Bernstorff konstatiert dazu: »Die Kirche seiner 
Zeit handelt in der Beerdigung intentional an den Toten; Luther postuliert eine Beisetzungs
praxis, die an den Lebenden handelt. Eine zentrale Funktion bekommt die Trauerpredigt. Lu
ther orientiert sie normativ an der Kommunikation mit den Angehörigen: Mit den Angehö
rigen soll gesprochen werden, nicht mit den Toten im Sarg. Das Wirkungsziel der laudatio 
wird funktional gedoppelt: Würdigung der verstorbenen Person im Licht und zum Lob Got
tes, darin zugleich Anlass zu dankbarem Erinnern.« (Bernstorf, Matthias: »Die Trauerrede in 
öffentlichen Deutungsmachtkonflikten«, in: Rhetorik Vol. 41, 1 [2022], S. 58–73, hier S. 66). 
Vgl. zudem Albrecht, Christian: Kasualtheorie. Geschichte, Bedeutung und Gestaltung kirch
licher Amtshandlungen, Tübingen: Mohr Siebeck 2006, S. 224ff.; Gräb, Wilhelm: »›…laß die 
Toten ihre Toten begraben‹. Überlegungen zu einer zeitgenössischen Begräbnishomiletik«, 
in: PTh 83 (1994), S. 180–198; Stebler, Christoph: Die drei Dimensionen der Bestattungspre

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Wird hingegen der oder die Tote als Ausgangspunkt der Bestimmung des rheto
rischen Aktes gewählt, ist der gegebene Kasus in etwas anderer Weise akzentuiert. 
Rücken die Totenrede und ihre Vergegenwärtigungsbemühungen ins Zentrum des 
Interesses, ist zu fragen, inwiefern die Rede anlässlich des Todes eines Menschen et
was, das nicht mehr ist, aber mitunter (noch) ganz nahe erscheint, vergegenwärtigt 
und wovon sie dabei geprägt ist. 

Die folgenden Überlegungen zur Totenrede bzw. zu Rhetoriken der Vergegen
wärtigung sind dem Thema des Bandes entsprechend eingebettet in die allgemei
nere Frage nach der ›sozialen Präsenz der Toten‹. Mit dieser Frage sind Erfahrun
gen des (Beziehungs-)Abbruchs, welche für nicht wenige Menschen mit Sterben und 
Tod verbunden sind, durchaus im Blick.4 Betont werden in dieser Perspektive al
lerdings die vielfältigen Umgangsformen mit den Verstorbenen sowie die bleibende 
Bedeutsamkeit der Toten für die Lebenden. Mit dem Begriff der Vergegenwärtigung 
ist eine häufig verwendete Variation des Präsenzbegriffs aufgenommen: Die Toten 
werden als Lebende ins Hier und Jetzt ›geholt‹ – zu den Bedingungen von gespro
chener Sprache und hörendem Nachvollzug. Dies kann freilich nicht unabhängig 
vom größeren Inszenierungszusammenhang der Rede betrachtet werden. 

2. Die Lebenden und die Toten 

Fragt man nach der Bestattungsrede vor dem Hintergrund der ›sozialen Präsenz 
der Toten‹, ist festzuhalten, dass das Miteinander, die jeweils konkret ausgestaltete 
(Nicht-)Beziehung zwischen Lebenden und Toten anders gelagert ist als unter Le
benden.5 Obwohl Tote als Tote Teil kultureller Praktiken sind, sind sie den Leben
den leibhaftig entzogen. Der Körper einer verstorbenen Person ist spätestens mit 
seiner Beisetzung in seiner Vitalität und materiellen Beschaffenheit nicht direkt zu
gänglich. Das Soziale basiert hier auf einer einseitigen Bezugnahme. Die Lebenden 
praktizieren diesen Umgang; die Toten stellen kein reaktionsfähiges Gegenüber dar. 

digt: Theologie, Biographie und Trauergemeinde, Zürich: TVZ Theologischer Verlag Zürich 
2006. 

4 Michael Klessmann beschreibt die mögliche Vielfalt folgendermaßen: »Sterben stellt für 
manche den Abbruch des Lebens dar, für andere ist es Vollendung und Zielpunkt, für wieder 
andere Übergang in eine jenseitige Welt […].« (Klessmann, Michael: Seelsorge. Begleitung, 
Begegnung, Lebensdeutung im Horizont des christlichen Glaubens. Ein Lehrbuch, Neukir
chen-Vluyn: Neukirchener Verlag 52025, S. 384). 

5 Vgl. zum Begriff des Parasozialen Dürr, Carsten: »Parasozialitätsdynamik. Überlegungen 
zu unvollständigen Kommunikationen«, in: Thorsten Benkel/Matthias Meitzler (Hg.), Zwi
schen Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzgänge, Wiesbaden: Springer VS 2019, 
S. 145–160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Kühn: Die Totenrede 101 

Mit dem Begriff der ›sozialen Präsenz‹ soll im Folgenden jener Teil des Bedeu
tungsspektrums des Präsenzkonzepts aufgenommen sein, der zwar an die Mate
rialität der Toten, d.h. die physischen Relikte des toten Körpers, zurückgebunden 
bleibt, jedoch in erster Linie die – im weitesten Sinne – raumergreifende Wirkung von 
etwas betont. Beschrieben ist mit dem Begriff der Präsenz die Erfahrung, dass die 
Toten in irgendeiner Form im Hier und Jetzt anwesend, gegenwärtig, zumindest 
aber als Bezugspunkt adressierbar sind, zugleich aber in vielfältiger Hinsicht ent
zogen bleiben.6 

Im Hintergrund stehen Überlegungen zum Präsenzbegriff, die zwischen einer 
materiellen Gegebenheit von etwas (bspw. die bloße körperliche Anwesenheit ei
ner Pfarrperson in der Trauerhalle) und der mehr oder weniger stark ausgeprägten 
raumergreifenden Wirkung von etwas durch etwas (bspw. die liturgische Präsenz 
einer Pfarrperson) unterscheiden. Während in diesem Beispiel die liturgische Prä
senz einer Pfarrperson im Gottesdienst von der materiellen Gegebenheit des Kör
pers der Person nicht zu trennen ist,7 findet sich eine Reihe von Phänomenen, bei 
der eine derartige Kopplung nicht besteht: In diesen Fällen ist entweder die mate
rielle körperliche Gegebenheit nicht vorhanden, wie etwa bei einem Bild auf einer 
Trauerfeier ohne Sarg/Urne, oder sie liegt in transformierter Form, etwa in Gestalt 
der Asche in der Urne, vor. Alternativ kann die Anwesenheit auch gegeben sein ohne 
Verbindung mit einer unmittelbaren Zugänglichkeit, wie es bei einem Leichnam im 
geschlossenen Sarg der Fall ist. Folgende Überlegungen sollen diese drei Varianten 
näher in den Blick nehmen. 

Zum einen ist es für die gegenwärtige Bestattungskultur prägend, dass es 
kaum Gelegenheiten gibt, an denen die Toten (als Leichnam) materiell präsent wer
den. Dies scheint mittlerweile eine Selbstverständlichkeit, zumal die Rechtslage 
vorsieht, dass der Leichnam für den privaten Umgang nicht konserviert und zur 
Verfügung gestellt wird. Das Aufbahren des Leichnams für den letzten Abschied 

6 Vgl. dazu Stoellger, Philipp/Klie, Thomas (Hg.): Präsenz im Entzug. Ambivalenzen des Bil
des, Tübingen: Mohr Siebeck 2011. Im Kontext bildtheoretischer Überlegungen wird mit der 
Gegenüberstellung von Präsenz und Entzug dem Phänomen begegnet, dass »das Abwesende 
doch nie ganz abwesend, sondern so oder so mehr oder weniger ›reale Gegenwart‹ [wird]. […] 
Der Entzug ist gewissermaßen ein Supplement zu dem, was als Vergegenwärtigung, Erschei
nen oder Offenbarung bezeichnet wird, der Bewegung aus der Absenz in die Präsenz. Ent
zug ist die Gegenbewegung: die Spur des Prekären, des Mangels, des Anderen der Präsenz.« 
(Stoellger, Philipp: »Entzug der Präsenz – Präsenz im Entzug. Ambivalenzen ikonischer Per
formanz als Grund von Iconoclashs. Zur Einleitung«, in: Ders./Klie, Präsenz im Entzug [2011], 
S. 5f.). 

7 Vgl. Kabel, Thomas: Handbuch Liturgische Präsenz. Zur praktischen Inszenierung des Gottes
dienstes, Bd. 1, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2002; Ders.: Handbuch Liturgische Prä
senz. Zur praktischen Inszenierung der Kasualien, Bd. 2, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 
2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

bzw. der offene Sarg in der Trauerfeier ist empirisch gesehen nur noch ein Rand
phänomen. Eine Ausnahme bildet die Phase unmittelbar nach Eintritt des Todes. 
Die Stunden nach dem Tod, vor allem im häuslichen Kontext, ermöglichen einen 
direkten Kontakt mit dem Leichnam. Hier ist der Tote auch in seiner Materialität 
da. Bezeichnenderweise wird in der Regel der Leichnam schon nach kurzer Zeit 
vom Bestattungsunternehmen abgeholt und Praktiken der Totenfürsorge wie das 
Waschen oder das Einkleiden den professionellen Dienstleistern überlassen.8 

Zum anderen wird in der Bestattungskultur der Gegenwart die materielle An
wesenheit der Toten viel häufiger in transformierter Gestalt greifbar. Damit sind 
weniger die biologischen Veränderungsprozesse des menschlichen Körpers vor und 
nach dem Tod aufgerufen9 als vielmehr die Asche nach der Kremierung bzw. deren 
Weiterverarbeitung zu Erinnerungsartefakten.10 Bei Teilentnahmen von Asche und 
Erinnerungsartefakten kann von einer Zugänglichkeit ausgegangen werden, die ei
nen Umgang mit dem transformierten Körper zulässt. 

Darüber hinaus kann man von einer materiellen Anwesenheit der Toten mögli
cherweise auch dort sprechen, wo der tote Körper zwar nicht mehr direkt sinnlich 
wahrnehmbar ist, aber einen erkennbaren Ort erhält. Das Grab, Flächen, auf denen 
die Asche (teil)verstreut worden ist, bei Seebestattungen das Meer oder konkreter 
die Mole oder ein Ablegeplatz können zu Orten werden, die auf die materiellen Re
likte der Verstorbenen verweisen. 

Abgesehen von der Zeitspanne direkt nach Eintritt des Todes ist der Körper der 
Verstorbenen entweder nicht, nur indirekt oder in stark transformierter Gestalt zu
gänglich. Vorstellungen und Erinnerungen an das Leben einer verstorbenen Per
son sind nicht notwendigerweise mit der Materialität des Körpers verbunden.11 Tat
sächlich verunmöglicht der Entzug bzw. die Transformation des toten menschli
chen Körpers die Präsenz der Verstorbenen nicht automatisch. Freilich sind indi
viduelle wie kollektive Erinnerungskulturen nicht ohne das Materielle zu denken:12 

8 Vgl. Klie, Thomas/Kühn, Jakob: »Obliegenheiten. Zur Einführung«, in: Dies. (Hg.), Bestattung 
als Dienstleistung. Ökonomie des Abschieds, Stuttgart: Kohlhammer 2019, S. 7–18. 

9 Vgl. Prescher, Andreas: »Naturwissenschaftliche Bemerkungen zum Sterbeprozess und zur 
Thanatologie«, in: Michael Rosentreter/Dominik Groß/Stephanie Kaiser (Hg.), Sterbeprozes
se – Annährungen an den Tod, Kassel: kassel university press 2010, S. 33–48, hier S. 35ff. 

10 Vgl. Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias (Hg.): Der Glanz des Lebens. Asche
diamant und Erinnerungskörper, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2019. 

11 Vgl. dazu – in der hier abgeblendeten poimenischen Perspektive – exemplarisch Wagner- 
Rau, Ulrike: »Kontakt zu Toten. Seelsorglicher Umgang mit spiritualistischer Religiosität im 
Trauerprozess«, in: Materialdienst/Evangelische Zentralstelle für Weltanschauungsfragen 
Vol. 65, 11 (2005), S. 403–414, hier S. 403f. 

12 Vgl. u.a. Klie, Thomas/Kühn, Jakob (Hg.): Die Kasualdinge. Anmutung und Logik kirchlicher 
Gegenstände, Stuttgart: Kohlhammer 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Kühn: Die Totenrede 103 

Das Grab wird aufgesucht und gepflegt, Blumen am Meer niedergelegt. Orte, Gerü
che und Klänge erinnern an vergangene Zeiten und ermöglichen Trauer ebenso wie 
Erinnerungsstücke, die dem Vergessen etwas entgegenstellen und den Verlust den
noch zugleich dokumentieren. Erinnern ist eine Praxis, die nicht als rein geistiges 
Tun aufzufassen ist, sondern einen Umgang mit Dingen pflegt. Erinnerungsdinge 
können als Spuren einer vollendeten Vergangenheit gelesen werden.13 

Aufgrund dieser engen Verquickungen ist die Präsenz der Toten weder allein 
auf das Materielle noch allein auf das Geistige zu beziehen. Und dies gilt in glei
chem Maße für den rhetorischen Akt.14 Die Totenrede als eine in erster Linie verbal
sprachliche Tätigkeit ist davon geprägt, dass sich eine Trauergemeinde versammelt, 
die sich von einem Redner oder einer Rednerin die Lebensgeschichte erzählen und 
deuten lässt und das Leben bedenkt.15 Dies geschieht jedoch im Rahmen einer In
szenierung, einem mehr oder weniger rituellen Geschehen, an dem ganz wesentlich 
Artefakte, Objekte und Dinge partizipieren: der Sarg resp. die Urne, ein Portrait der 
verstorbenen Person, Blumenschmuck und Kerzen, die Kleidung der Anwesenden, 
Erde, Blüten an der Grabstelle etc. 

3. Die Rede und das Vorgespräch: 
Erinnern an einen verstorbenen Menschen 

3.1 Zum Verhältnis von Rede und Vorgespräch 

Wird im Rahmen einer Trauerfeier eine Bestattungsrede gehalten, ist es üblich, dass 
es zu mindestens einem Vorgespräch der Hinterbliebenen mit der Pfarrperson oder 
den Trauerredner:innen kommt. 

Der funktionale Zusammenhang von Bestattungsvorgespräch und Bestattungs
rede besteht in rhetorischer Perspektive insbesondere darin, dass wichtige Infor
mationen zur verstorbenen Person und ihrem Leben ausgetauscht werden.16 Von 

13 Vgl. Kühn, Jakob: »Vom ›Mitspielen‹ und ›Mitsprechen‹ der Dinge. Die Kasualrede und ihre 
Bezüge zu den Dingen«, in: Martina Kumlehn/Ralph Kunz/Thomas Schlag (Hg.), Dinge zum 
Sprechen bringen. Performanz der Materialität. Festschrift für Thomas Klie, Berlin/Boston: 
De Gruyter 2022, S. 157ff; vgl. zudem Ricoeur, Paul: Zeit und Erzählung. Band III. Die erzählte 
Zeit, aus dem Französischen von Andreas Knop, München: Wilhelm Fink Verlag 1991, S. 185ff. 

14 Kühn, Jakob: »Die Kasualrede und ihre Dinglichkeit. Artefaktorientierte Überlegungen zu ei
nem Praxisphänomen der Homiletik«, in: Ders./Klie, Die Kasualdinge (2022), S. 131–146. 

15 Vgl. dazu erweiternd die Beobachtungen von Sonja Beckmayer bezüglich der Predigten zum 
Totensonntag. So wird weniger von den Erinnerungen an die Verstorbenen, sondern mehr 
vom Leben der Hörenden gesprochen. (vgl. Beckmayer, Sonja: »Lebensmut statt Ewigkeits- 
Versprechen am Totensonntag«, in: PrTh Vol. 58, 1 [2023], S. 32–37, hier S. 35). 

16 Vgl. dazu Bühler, Maximilian/Pönninghaus, Miriam/Volke, Florian (Hg.): Kasualgespräche im 
Wandel. Eine kirchliche Praxis im Spannungsfeld von Tradition und gesellschaftlichen Um

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Bedeutung sind nicht allein die Rahmendaten wie Geburts- und Sterbedatum, Na
me und weitere Angaben zur Person, sondern Episoden aus der Lebensgeschichte 
bzw. wichtige Ereignisse und Begebenheiten, die das Leben des Verstorbenen aus
gemacht haben. Die Darstellung der Familien-, insbesondere aber der Lebensge
schichte – bzw. Auszüge derselben – kennzeichnet die gegenwärtige funerale Re
depraxis, insofern das Herausstellen des Individuellen ein typisches Merkmal ge
genwärtiger Trauerfeierpraktiken ist. 

Das rhetorische Geschehen ist für alle Beteiligten riskant. Aus dem Privaten 
werden persönliche Erinnerungen öffentlich zur Darstellung gebracht. Demnach 
ist es nicht verwunderlich, dass in Vorgesprächen sowohl Verwendungsanwei
sungen für das Erzählte als auch Selektionen des biographischen Materials durch 
die Hinterbliebenen greifbar bzw. ausformulierte Lebensläufe vorgelegt werden.17 
Pfarrpersonen und Trauerredner:inner wissen um diesen Sachverhalt. Nicht alles 
muss genannt und manches darf nicht gesagt werden. 

Zur Eigenart der Funeralrhetorik gehört zudem, dass eine für viele Anwesenden 
mehr oder weniger bekannte Lebensgeschichte stellvertretend durch Redner:innen 
nacherzählt und mitunter theologisch gedeutet wird.18 Das ist hermeneutisch in
sofern von Interesse, als das Hören bzw. ›Gesagtbekommen‹ von bereits Bekanntem 
durch eine dritte Person Distanzierungsmöglichkeiten eröffnet.19 

In diesem Sinne ist die Rede über eine verstorbene Person, über den Tod und 
das Leben eine Art Modellerzählung.20 Sie bietet eine Form der zusammenhängen
den Darstellung, die es zu rezipieren gilt und an die sich individuelle Erinnerungen 
angliedern. Gleichwohl verlangt ein solches Erinnerungsangebot stets auch Ergän
zungen und kann abgelehnt werden. 

bruch, Berlin: LIT-Verlag 2020. Zudem vgl. Kühn, Jakob: »Das Bestattungsgespräch in homile

tischer Perspektive. Beobachtungen und Anmerkungen zu ›Reden angesichts des Todes‹«, in: 
Bühler/Pönninghaus/Volke, Kasualgespräche im Wandel (2020), S. 321–334. Folgende Aus
führungen basieren auf den hier entfalteten Gedankengängen. 

17 Vgl. Bühler, Maximilian: »Reden angesichts des Todes. Empirische Einblicke in Form und 
Funktion gegenwärtiger Bestattungsgespräche«, in: Ders./M. Pönninghaus/F. Volke, Kasual
gespräche im Wandel (2020), S. 248–303. 

18 Zu den theologischen Deutungen die Predigttypen, die sich für die Bestattungspredigt in 
empirischer Perspektive feststellen lassen vgl. Weyel, Brigit: »Lebensdeutung: Die Bestat
tungspredigt in empirischer Perspektive«, in: Thomas Klie et al. (Hg.), Praktische Theologie 
der Bestattung, Berlin/München/Boston: de Gruyter 2015, S. 121–139, hier S. 124ff. 

19 Vgl. Stetter, Manuel: Die Predigt als Praxis der Veränderung. Ein Beitrag zur Grundierung der 
Homiletik, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018, S. 194–200. 

20 Anzumerken ist, dass hier nicht auf Formen des Sprechens eingegangen wird, in denen Ver
storbene direkt adressiert oder als Sprechende inszeniert werden, sondern von Formen des 
Sprechens ausgegangen wird, in denen über eine verstorbene Person gesprochen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Kühn: Die Totenrede 105 

3.2 Zum Verhältnis von Erinnerung und Präsenz in der Rede 

Für die Frage nach der ›Präsenz der Toten‹ in rhetorischer Perspektive wird an die
sen Überlegungen kenntlich, dass die Rede die Verstorbenen in erster Linie mittels 
biografischer Angaben und Erzählungen aus dem Leben vergegenwärtigt. 

Der Begriff der Erzählung eröffnet für eine rhetorische Perspektive auf die To
tenrede insbesondere dann eine vertiefende Reflexionsmöglichkeit, wenn die ge
samte Rede mit Paul Ricœur als eine Form der »Synthese des Heterogenen« verstan
den wird.21 In Anlehnung an die von Ricœur vor allem in »Zeit und Erzählung«22 
entfaltete Erzähldefinition, lässt sich die Funeralrede durch das Thematisieren ver
schiedener Aspekte wie Personen und Ereignisse und durch das Einarbeiten von 
Zeitsprüngen und -raffungen als eine »Konfiguration« verstehen, die letztendlich 
einen nachvollziehbaren Geschehenszusammenhang hervorbringt.23 Der hier an
gelegte Begriff der Erzählung beruht somit auf einer Form der Selektion, die der 
rhetorischen Praxis der Traueransprache dahingehend entspricht, als in der Rede 
nicht jedes biographische Detail aufgerufen werden muss, um eine lebendige Vor
stellung von der verstorbenen Person zu evozieren. 

Für ein Verständnis der Rede als ›Erzählung‹ ist die gängige narratologische Un
terscheidung bestimmend, wonach die Erzählung grundsätzlich vom Erzählten zu 
unterscheiden ist. Zwischen dem, was geschehen ist, und dem, wie es versprach
licht wird, liegt nicht nur ein qualitativer Unterschied, sondern ebenso eine zeitli
che Distanz.24 Die Erzählung überführt nicht nur etwas, das nicht Erzählung ist, in 
eine narrative Form. Sie zielt auch darauf ab, etwas, das in der Vergangenheit liegt, 
anschaulich zu machen bzw. zu vergegenwärtigen.25 

Mit Bezug auf Günther Müller und dessen Unterscheidung von Erzählzeit und 
erzählter Zeit thematisiert Ricœur den Vergegenwärtigungsaspekt des Erzählens.26 
Die Erzählung erfolgt aus einer Distanz zum Erzählten und löst diese zumindest in 
zeitlicher Hinsicht wieder auf, indem der hörende Mitvollzug eine Form des zeitli
chen Erlebens in der Gegenwart darstellt: 

»›Erzählen‹, heißt es, ›ist ein Vergegenwärtigen, und zwar ein Vergegenwärtigen 
von Ereignissen, die dem Hörenden nicht sinnlich wahrnehmbar sind.‹ Nun un

21 Vgl. J. Kühn: Die Kasualrede, unveröffentlichte Dissertation. 
22 Ricoeur, Paul: Zeit und Erzählung. Band I–III, München: Wilhelm Fink Verlag 1988–1991. 
23 Ebd. 
24 Vgl. Philipowski, Katharina: »Negative Präsenz. Die gespaltene Zeit der Erzählung bei Paul 

Ricœur«, in: Journal of Literary Theory Vol. 2, 1 (2008), S. 71–98, hier S. 80ff. 
25 Vgl. ebd., S. 74. Die These von Philipowski ist dabei, dass eine Form der literarischen Präsenz 

nur als negative Präsenz beschreibbar ist. 
26 Vgl. Ricoeur, Paul: Zeit und Erzählung. Band II. Zeit und literarische Erzählung, aus dem Fran

zösischen von Rainer Rochlitz, München: Wilhelm Fink Verlag 1989, S. 130ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

terscheiden sich aber das ›Erzählen‹ und das ›Erzählte‹ gerade im Akt des Verge
genwärtigens. Es handelt sich also um eine phänomenologische Unterscheidung, 
aufgrund deren alles Erzählen ein Erzählen von etwas ist, das nicht selbst Erzäh
lung ist. Auf dieser Grundunterscheidung beruht die Möglichkeit, zwei Zeiten zu 
unterscheiden: die Erzählzeit und die erzählte Zeit. Welches ist jedoch das Korre
lat der Vergegenwärtigung, wem entspricht die erzählte Zeit? Darauf gibt es zwei 
Antworten: einerseits ist das Erzählte, das nicht selbst Erzählung ist, nicht leibhaf
tig in der Erzählung gegeben, sondern nur ›wiedergegeben‹; andererseits ist das 
Erzählte zutiefst die ›Lebenszeit‹; und das Leben selbst wird nicht erzählt, sondern 
erlebt.«27 

Katharina Philipowski merkt in diesem Zusammenhang an, dass im Vollzug des Er
zählens nicht das nacherzählte Ereignis Präsenz erzeugt: »[…] die Gegenwart der Be
gebenheiten, von denen die Erzählung vorgibt, dass sie in der Vergangenheit statt
gefunden hätten, besteht allein in der Zeit des Erzählens.«28 

Wie eine Erzählung überbrückt auch die Totenrede eine zeitliche Distanz, die 
zu ihrer Voraussetzung gehört. Dies gilt insbesondere, wenn sie als eine Erzählung 
verstanden wird, die als Geschichtserzählung bezeichnet werden kann. In dem Ma
ße wie Bestattungsreden auf Geschichten und datierbare Ereignisse aus dem Leben 
einer verstorbenen Person bezogen sind, stellen sie eine Kontinuität zwischen Hö
rer:innen und Erzähltem her, wird die erzählte Zeit im Modus der Rezeption auch 
zur Zeit der Hörenden. In der Totenrede wird durch das Erzählen (discours) einer 
abgeschlossenen, mitunter geteilten Lebensgeschichte (histoire), diese als Vergange
ne erzählt; in der Rede ist sie jedoch gegenwärtig. Die Präsenz eines verstorbenen 
Menschen stellt sich in der Totenrede somit in und durch die erzählerisch entfaltete, 
erinnernde Vergegenwärtigung des gelebten Lebens ein, an der auch die durch die 
Rede evozierten, nicht artikulierten Assoziationen der Hörer:innen partizipieren. 

Für das Verständnis der Rede als Erzählung ist eine weitere narratologische Un
terscheidung von Interesse. Neben der ›Geschichtserzählung‹ ist es die ›Fiktionser
zählung‹, die einen spezifischen Umgang mit der zeitlichen Distanz von Erzähltem 
und Erzählung ermöglicht.29 Genauer gesagt ist sie deutlich ungebundener bzw. 
kann zwischen erlebter und objektiver Zeit variieren.30 Kenntlich wird dies an To
tenreden insbesondere dann, wenn sie auf Zukünftiges oder Zeitloses blicken, sei 
es in Form theologischer Deutungsfiguren wie bspw. das ›ewige Leben‹ oder wenn 
es darum geht, dass die Hinterbliebenen die Verstorbenen ›in Erinnerung behalten‹ 

27 Ebd., S. 130f. 
28 K. Philipowski: Negative Präsenz, S. 94. 
29 Die vorläufige und zwecks der Darstellbarkeit hier beibehaltene Unterscheidung von Ge

schichts- und Fiktionserzählung läuft in der Konzeption Ricoeurs auf eine Überkreuzung von 
Fiktion und Historie hinaus (vgl. P. Ricoeur: Zeit und Erzählung. Bd. III, S. 162f.294–311). 

30 Vgl. ebd., S. 201ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Kühn: Die Totenrede 107 

sollen. Für derartige zeitliche Konfigurationen der Rede ist von einer Präsenz aus
zugehen, die weniger von einem erinnernden Vergegenwärtigen erzeugt wird. Das 
freie Spiel mit der Zeit erlaubt die Vorstellung von einer zukünftigen Gegenwart, in 
der der Tote als Lebender erinnert werden kann (horizontale Auferstehung) – und 
kategorial davon unterschieden die Vorstellung einer zeitlosen Gegenwärtigkeit, ei
nem Heute (vertikale Auferstehung).31 Solche Formen des Redens weisen sie über 
den Redeakt hinaus und sind in ihrer Realisierung nicht von ihm abhängig. Die To
tenrede als Fiktionserzählung präfiguriert eine Präsenz der Toten in einer zukünfti
gen Gegenwart bzw. entwirft Vorstellungen einer zeitlosen Präsenz in der Ewigkeit 
Gottes. Diese ist jedoch nicht die Präsenz eines verstorbenen Menschen, der dem 
Leben zugehörig ist, sondern aufgrund der Bestattung die eines Verstorbenen, der 
den Toten zugehörig ist. 

3.3 Erinnerndes Vergegenwärtigen des Verstorbenen 

Folgt man der Sichtweise, dass in der Rede ein verstorbener Mensch in Form ei
nes erinnernden Vergegenwärtigens präsent werden kann, verweist die Frage nach 
der Präsenz der Toten auf eine bemerkenswerte Eigenart der gegenwärtigen Bestat
tungspraxis. Obwohl völlig unstrittig ist, dass der verstorbene Mensch nicht mehr 
lebt, ermöglicht das Bestattungsritual einen spezifischen Umgang mit dem Fak
tum des Tot-Seins. Dem Tot-Sein wird nicht widersprochen, vielmehr wird es an
erkannt. Jedoch wird die Endgültigkeit und Absolutheit dieses Faktums durch das 
rituelle Geschehen zu einem gewissen Grad noch offengehalten. 

In dem Maße, wie an das Leben eines verstorbenen Menschen erinnert wird, 
wie aus seinem Leben erzählt wird und er mittels der Rede an Präsenz unter den 
Lebenden gewinnt, ist er dem ›Reich der Toten‹ (noch) nicht gänzlich zugehörig. 
Der verstorbene Mensch ist zwar tot, jedoch noch nicht im umfassenden Sinne ein 
Toter.32 

31 Vgl. Ricoeur, Paul: Kritik und Glaube. Ein Gespräch mit François Azouvi und Marc de Launay. 
Aus dem Französischen von Hans-Jörg Ehni, Freiburg/München: Verlag Karl Alber 2009, hier 
S. 212. 

32 An dieser Stelle und nur für diesen Gedankengang wird unterschieden zwischen ›Verstorbe
nen‹ und ›Toten‹. Steht die Nähe zum Leben – wie es in der Rede und im Bestattungsritual 
der Regelfall ist – im Vordergrund, wird im Folgendem von Verstorbenen gesprochen. Ist die 
Distanz zum Leben deutlich größer und sind kulturell etablierte und individuell ausgestalte
te Praktiken vollzogen, die einen variierten Umgang mit einer verstorbenen Person zumin

dest ermöglichen, wird von Toten gesprochen. Auch wenn beide Bezeichnungen – Verstor
bener und Toter – nicht trennscharf auseinandergehalten werden können, zumal sie einen 
Prozess mit entsprechend fließenden Übergängen beschreiben, ist das Bestattungsritual von 
Praktiken gekennzeichnet, an denen sich die Veränderungen im Umgang mit einer verstorbe
nen Person hin zu einem Toten zeigen lassen. Die Grablegung bzw. das Verstreuen der Asche 
nimmt dabei eine zentrale Stellung ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

Man kann hier auf die Unterscheidung zwischen einem biologischen und einem 
sozialen Tod zurückgreifen. In der Soziologie ist der Begriff des »social death« bzw. 
»civil death« insbesondere dann in Gebrauch, wenn der Verlust bzw. die Reduktion 
bspw. von sozialen, politischen oder auch ökonomischen Funktionen einer Person 
beschrieben werden soll.33 Die zugrundeliegende Annahme ist, dass der biologische 
und der soziale Tod nicht zusammenfallen.34 Dabei ist der soziale Tod nicht unbe
dingt ein einzelnes Ereignis, sondern kann sich über einen längeren Zeitraum er
strecken und an verschiedenen Stellen zeigen: »For the purposes of my study, social 
death cannot be attributed to a single point in time, nor attributed to a strict set of 
behaviors. It is probably best described as a series of losses — loss of identity and 
loss of the ability to participate in social activities and relationships that eventually 
culminates in a perceived disconnection from social life.«35 Auch wenn im soziologi
schen Kontext nicht selten Prozesse beschrieben werden, die vor dem biologischen 
Tod eintreten, ist dieses Phänomen ebenso nach dem biologischen Tod zu beobach
ten.36 Dies zeigt sich insbesondere – aber nicht nur – an ritualisierten Geschehens
abläufen, wie es Trauerfeiern in ihren vielfältigen Ausformungen sind. 

33 Vgl. Seibel, Constanze: »Tod im Leben – Leben im Tod. Paradoxien des gesellschaftlichen Mit

einanders«, in: Benkel/Meitzler, Zwischen Leben und Tod (2019), S. 162ff. Sie regt an zwei Ar
ten des sozialen Todes zu unterscheiden: »Somit sind zwei Arten des sozialen Todes erkenn
bar: Wenn eine Person behandelt wird, als wäre sie tot, so könnte man von einem exogenen 
sozialen Tod sprechen. Wenn eine Person so zurückgezogen lebt, dass sie gerade so wenig 
wahrgenommen werden kann, wie sie wahrnehmbar wäre, wenn sie tot wäre, so könnte dies 
als endogener sozialer Tod bezeichnet werden.« (Ebd., S. 163 [Herv. i. Orig.]) 

34 Vgl. Feldmann, Klaus: Tod und Gesellschaft. Sozialwissenschaftliche Thanatologie im Über
blick, Wiesbaden: Springer VS 22010, S. 135. Feldmann hält fest: »Es ist keineswegs eine Erfin
dung moderner Industriekulturen, dass Übergangsrituale oder Statuspassagen, d.h. Formen 
des sozialen Todes, vor dem physischen Ende erfolgen.« (Ebd., S. 135). 

35 Norwood, Frances: The Maintenance of Life. Preventing Social Death through Euthanasia Talk 
and End-of-Life Care—Lessons from the Netherlands, Durham, NC: Carolina Academic Press 
2009. 

36 Vgl. Borgstrom, Erica: »Social Death«, in: QJM: An International Journal of Medicine Vol. 110, 
1 (2017), S. 5–7. Sie hält fest: »Social death can also occur after physical death. An example 
frequently provided in research involves funerary practices that ritualistically mark the tran
sition of the deceased person from the realm of the living to that of the ancestors.« (Ebd., 
S. 5). 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Kühn: Die Totenrede 109 

4. Die Rede und der Ritus 

4.1 Zur Praxis des Bestattungsrituals: 
Wie der Verstorbene zum Toten gemacht wird 

Eine immer wieder genannte Eigenschaft von Bestattungsritualen besteht darin, 
dass Menschen durch sie eine schwierige Situation (besser) bewältigen können: Sie 
bringen – wie es Ralph Kunz formuliert – »[…] die Dinge, die durch den Einbruch 
der Todesmacht durcheinander geraten sind, wieder auf die Reihe.«37 Das rituelle 
Geschehen als eine Abfolge von liturgischen Teilstücken bietet Orientierung, um ei
nen Umgang mit dem Tod zu finden. »Die Struktur der Sequenzen gibt den äußeren 
Rahmen vor und sorgt für Begehbarkeit, damit im Innern eine geistlich in Gang ge
brachte Wegfindung geschehen kann.«38 Die Wegmetaphorik verweist auf den Um
stand, dass es mitunter einer gewissen Zeit bedarf, um den Tod einer Person wirk
lich zu realisieren. Das Ritual hat insofern »die Funktion, verbal und symbolisch das 
endgültige Gestorbensein des Toten auszudrücken«39. 

Die Artikulation des ›Gestorbenseins‹ beschränkt sich nicht auf das Feststellen 
des Todes. Für eine gewisse – in diesem Fall eine besonders verdichtete – Zeit wird 
der Tod bzw. das Tot-Sein auf je unterschiedliche Weise inszeniert. Die Zeitspanne 
vom Todeszeitpunkt bis zur Grablegung bzw. dem Verstreuen der Asche wird als ein 
Interim kenntlich, das einen Übergang darstellt: vom Leben in den Tod. In der ritu
ellen Performanz wird ein ehemals Lebender zum Toten bzw. der Verstorbene wird 
erst zum Toten gemacht. Und auch für die Hinterbliebenen erfolgt ein Statuswech
sel: von einem Leben mit einer Person zu einem Leben ohne diese Person; von der 
›Ehepartnerin‹ zur ›Witwe‹. In diesem Sinne bezieht sich die Deutungsarbeit eines 
Übergangsrituals stets auf beide: die Hinterbliebenen wie die Verstorbenen.40 

37 Kunz, Ralph: »Ritus und Rede(n) am Grab«, in: Th. Klie et al. (Hg.), Praktische Theologie der 
Bestattung, S. 144. 

38 Ebd., S. 145. 
39 Ebd., S. 153. 
40 Vgl. dazu u.a. K. Feldmann: Tod und Gesellschaft, S. 128; Turner, Victor: »Betwixt and between. 

The Liminal Period in Rite de passage«, in: Ders., The Forest of Symbols. Aspects of Ndem

bu Ritual, Ithaca/London: Cornell University Press 1967, S. 93–111; Gennep, Arnold van: Über
gangsriten, aus dem Französischen von Klaus Schomburg und Sylvia M. Schomburg-Scherff. 
Mit einem Nachwort von Sylvia M. Schomburg-Scherff, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 1999; 
Turner, Victor: »Das Liminale und das Liminoide in Spiel, Fluß und Ritual. Ein Essay zur ver
gleichenden Symbologie«, in: Ders., Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen 
Spiels, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2009, S. 28–94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

4.2 Zum liturgischen Ort der Rede: Vor dem leeren Grab 

Für die Frage nach der Präsenz der Toten in der Rede darf nicht unbeachtet blei
ben, dass das Bestattungsritual einer Dramaturgie unterliegt. Auch wenn die fu
nerale Praxis von einer kaum zu überblickenden Vielfalt geprägt ist, wird hier der 
Fall vorausgesetzt, dass sich nach wie vor ein Gang zum Grab an eine Trauerfeier 
anschließt. Dies ist in liturgischer Perspektive insofern bemerkenswert, als darin 
deutlich wird, dass die wie auch immer gestalteten liturgischen Teilstücke des Be
stattungsrituals auf eine Art Höhepunkt der Inszenierung ausgerichtet sind. In ge
wisser Weise führen sie auf einen Kernritus hin. Als Klimax der Inszenierung kann 
die Grablegung gelten. 

Wird die Asche verstreut, der Sarg oder die Urne ins Grab niedergelassen, wird 
das Endgültige des Todes versinnbildlicht. Der Tote kann nicht in das Leben zurück
geholt werden. Der Erdwurf dürfte diese Symbolik noch verstärken. 

Die Totenrede wird üblicherweise vor der Grablegung gehalten. Zum Zeitpunkt 
der Rede ist der Verstorbene noch nicht bestattet. Die Rede findet gewissermaßen 
›vor dem leeren Grab‹ statt. In der Dramaturgie des Bestattungsrituals ist der Zeit
punkt der Rede von einer vorläufigen Endgültigkeit bzw. von einer nicht vollendeten 
Endgültigkeit gekennzeichnet. Der Verstorbene ist zwar schon biologisch tot, aber 
er ist noch nicht vollends zum Toten gemacht worden, weil er noch nicht bestat
tet ist. Aufgrund dieser Stellung im liturgischen Ablauf kommt dem rhetorischen 
Akt ein spezifisches Inszenierungspotential zu. Erst wenn alles gesagt ist, was ge
sagt werden konnte und wenn darüber geschwiegen worden ist, worüber sich aus
geschwiegen werden musste, wird bestattet. Das rhetorische Potential liegt in der – 
durch die rituelle Inszenierung gehaltenen – Offenheit bzw. Unabgeschlossenheit 
der Situation bzw. des liturgischen Ortes der Rede. Die Rede hat durch ihre liturgi
sche Position Anteil an dem Übergang – vom Verstorbenen zum Toten –, der durch 
das Bestattungsritual zur Aufführung kommt. 

4.3 Zur räumlichen Inszenierung der Rede: Im Angesicht des Toten 

Neben dem liturgischen Ort ist es die räumliche Inszenierung der Rede, die einen 
Beitrag für die Frage nach der Präsenz der Toten in der Rede leistet. In der Regel 
ist der Raum derart gestaltet, dass die Trauergesellschaft auf das im vorderen Teil 
der Trauerhalle stehende Redepult blicken kann. Der Sarg bzw. die Urne sind für al
le Personen gut sichtbar aufgebahrt und je nach Ausgestaltung mit Blumen, Krän

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Kühn: Die Totenrede 111 

zen und Kerzen geschmückt. Im Regelfall wird ein Porträt des Verstorbenen aufge
stellt.41 

Dabei spielt sich das rhetorische Geschehen nicht allein zwischen Redner:innen 
und Hörer:innen ab. Der Redegegenstand, das Erinnern an ein gelebtes Leben, die 
Fragen nach Leben und Tod – und manchmal auch nach dem ewigen Leben und 
der Auferstehung – entsteht nicht losgelöst vom (materiellen) Umfeld im Akt von 
Produktion und Rezeption. Materialität ist ein wesentlicher Bestandteil der Bestat
tungspraxis.42 Von Bedeutung ist, dass die Totenrede in Anwesenheit der Toten
asche bzw. des Leichnams stattfindet. Die Versinnbildlichung des Todes wie des Le
bens erfolgt (nicht nur aber in besonderer Weise) über das Hören und das Sehen. 
Alles, was passiert, alles, was gesagt und gedacht wird, erfolgt im Angesicht des Ver
storbenen. Oder wäre es nicht präziser, davon zu sprechen, dass alles, was passiert, 
im Angesicht des Toten erfolgt? 

In diesem Blickwinkel zeigt sich eine Eigenart des Bestattungsrituals im Allge
meinen und des rhetorischen Geschehens im Speziellen: Es ist die Gleichzeitigkeit 
dessen, was mit der Unterscheidung von ›Verstorbenen‹ und ›Toten‹ begrifflich dif
ferenziert wurde. 

Einerseits ist der verstorbene Mensch aufgrund der zeitlichen Nähe und der rhe
torischen Vergegenwärtigungsbemühungen als Verstorbener präsent, der dem Le
ben zugehörig erscheint. Rituell gesehen ist der Verstorbene noch nicht vollends 
zum Toten gemacht worden, solange dieser noch nicht bestattet wurde. Ein aufge
bahrter Sarg oder eine aufgestellte Urne hingegen sprechen ihre eigene Sprache. Ein 
verstorbener Mensch ist als Toter ansichtig, in dem Maße wie der Sarg den Leich
nam verbirgt und die Urne die Asche umhüllt. Die deskriptive Kraft dieser metapho
risch gebrauchten Formulierung ›im Angesicht des Toten‹ verweist somit auf eine 
Form der Präsenz des Toten – der zumindest in der Performanz des rhetorischen 
Geschehens den Lebenden zugehörig erscheint und diesem zugleich entzogen ist. 
Totenasche bzw. Leichnam sind den Blicken entzogen, jedoch sind sie ›vor Ort‹. Eine 
verstorbene Person ist als Toter insofern präsent, als Urne und Sarg räumlich insze
niert sind. 

Diese Zuordnung stellt selbstverständlich nur einen – jedoch beachtenswerten 
– Aspekt heraus. Die Vielschichtigkeit wird nicht zuletzt darin kenntlich, wie bspw. 
im Umgang mit der Urne Verstorbene als soziale Gegenüber versinnbildlicht werden 

41 Marks, Matthias: »Trost im Angesicht des Toten? Zur Bedeutung der Kasualfotografie in der 
heutigen christlichen Trauer- und Bestattungskultur«, in: Th. Klie et al. (Hg.), Praktische 
Theologie der Bestattung, S. 543–574. 

42 Zur praktisch-theologischen Materialitätsforschung vgl. u.a. Beckmayer, Sonja: »Materielle 
Kulturforschung und Praktische Theologie«, in: Ursula Roth/Anne Gilly (Hg.), Die religiöse 
Positionierung der Dinge. Zur Materialität und Performativität religiöser Praxis, Stuttgart: 
Kohlhammer 2021, S. 37–46. Zudem vgl. Klie, Thomas/Kühn, Jakob: Die Dinge, die bleiben. 
Reliquien im interdisziplinären Diskurs, Bielefeld: transcript Verlag 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Präsenz 

oder der Verstorbene im Rahmen der Rede schon den Toten zugehörig verstanden 
wird. Im Redevollzug ist die Präsenz des Toten mindestens durch zwei Bezugspunk
te gekennzeichnet: Die durch die Rede hervorgebrachte Präsenz des Verstorbenen 
als Lebenden und die, im Redeakt gegenwärtige, durch den Anblick von Urne oder 
Sarg hervorgebrachte Präsenz des Verstorbenen als Toter. 

4.4 Die Toten, die Rede und der Ritus 

Dient das rhetorische Geschehen im Bestattungsritual dem erinnernden und vor
ausblickenden Vergegenwärtigen eines verstorbenen Menschen, steht die Totenre
de modellhaft dafür ein, wie und was erinnert werden kann, wenn (zukünftig) ein 
verstorbener Mensch als Teil der Toten verstanden wird. 

Der liturgische Ort der Rede, verleiht dem rhetorischen Geschehen dabei eine 
spezifische Eigenart: Zwischen Leben und Tod kann die Totenrede als eine Praxis 
verstanden werden, die den Verstorbenen als Lebenden präsent werden lässt und 
darin zugleich den Toten als Toten vergegenwärtigt. Denn in der Praxis der Toten
rede kommt Entscheidendes zum Ausdruck: Obwohl der Verstorbene als Lebender 
präsent wird, verweist der Modus der Rede zumindest implizit daraufhin, dass ein 
Mensch verstorben ist. Im erinnernden und vorausblickenden Vergegenwärtigen 
wird die eingetretene Distanz zum gelebten Leben, die Voraussetzung für das Er
innerungsgeschehen selbst ist, kenntlich. In der rhetorischen Erinnerungspraxis 
kommt somit unabhängig davon was erinnert wird, sondern schon in dem Um
stand, dass erinnert wird, das endgültige Gestorbensein zum Ausdruck,43 obwohl 
er im rhetorischen Akt zu einem gewissen Grad als Verstorbener noch dem Leben 
zugehörig erscheint. 

43 Auch wenn an dieser Stelle der Fokus darauf lag, dass das endgültige Gestorbensein im Be
stattungsritual zum Ausdruck kommt, ist dieser Prozess nicht allein dem Ritus zuzurechnen. 
Eine Reihe von Praktiken lassen sich hier anführen, bspw. das Ausstellen von Zeugnissen 
wie Totenschein und Sterbeurkunde (Vgl. Knopke, Ekkehard: »Todesdokumente. Totenschei
ne und Sterbeurkunden als Inskriptionen der Grenzziehung zwischen Leben und Tod«, in: 
Benkel/Meitzler, Zwischen Leben und Tod [2019], S. 213–226) oder der Leichenschmaus (Vgl. 
Hänel, Dagmar: Letzte Reise. Vom Umgang mit dem Tod im Rheinland, Köln: Greven Ver
lag Köln 2009, S. 105ff.). Ganz besonders wird dies aber deutlich, wenn man als Hinterblie
bene die Wohnungstür zur Wohnung des verstorbenen Menschen aufschließt, die Gerüche 
wahrnimmt, den Abdruck im Sitzkissen sieht (Vgl. Wagner-Rau, Ulrike: »Ein Abdruck im Sitz
kissen. Die Materialisierung von Absenz und ihre Bedeutung im Trauerprozess«, in: M. Kum

lehn/R. Kunz/Th. Schlag (Hg.), Dinge zum Sprechen bringen [2022], S. 179–192), die letzten 
Habseligkeiten aus dem Pflegeheim oder Hospiz abholt. Hier wird möglicherweise der im Ri
tus zum Toten gemachte wieder zum Verstorbenen, der den Lebenden zugehörig erscheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006 - am 14.02.2026, 06:27:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

