Die Totenrede
Rhetoriken der Vergegenwartigung

Jakob Kiihn

1. Einleitung

In der praktisch-theologischen Theoriebildung zu den Kasualreden sind - wie es
Friedrich Uhlhorn formulierte — drei »Brennpunkte«' bestimmend. Je nach theolo-
gischen bzw. homiletischen Schwerpunktsetzungen wird immer wieder einer die-
ser Brennpunkte besonders hervorgehoben: das biblische Wort, der Bezug zum ri-
tuellen Geschehen oder die Deutung der individuellen Lebensgeschichte.” Namens-
gebend fur die laudatio funebris sind gegenwirtig die Aspekte der Trauer, der Bestat-
tung resp. Beerdigung. Dies erklirt sich auch dadurch, dass insbesondere in pro-
testantischer Perspektive die Hinterbliebenen als Adressaten der Rede sowie der Be-
stattungskasualie gelten und somit poimenische Interessen bzw. theologische Deu-
tungsanliegen in den Vordergrund riicken.?

1 Uhlhorn, Friedrich: Die Kasualrede. Ihr Wesen, ihre Geschichte und ihre Behandlung nach
den Grundsitzen der lutherischen Kirche. Nebst einer Sammlung von Texten zu Kasualreden
nach dem hannoverschen Lectionar, Hannover: Verlag von Carl Mayer 1896, S. 36.

2 Vgl. Réssler, Dietrich: GrundrifR der Praktischen Theologie, Berlin/New York: de Gruyter21994,
S. 239.

3 Diese genuin protestantische Perspektive begriindetsich in einer theologischen Neuausrich-
tung durch Martin Luther (vgl. Luther, Martin: Ein Sermon von der Bereitung zum Sterben
[1519], in WA 2 [1884], S. 680—697). Matthias Bernstorff konstatiert dazu: »Die Kirche seiner
Zeit handeltin der Beerdigung intentional an den Toten; Luther postuliert eine Beisetzungs-
praxis, die an den Lebenden handelt. Eine zentrale Funktion bekommt die Trauerpredigt. Lu-
ther orientiert sie normativ an der Kommunikation mit den Angehérigen: Mit den Angeho-
rigen soll gesprochen werden, nicht mit den Toten im Sarg. Das Wirkungsziel der laudatio
wird funktional gedoppelt: Wiirdigung der verstorbenen Person im Licht und zum Lob Got-
tes, darin zugleich Anlass zu dankbarem Erinnern.« (Bernstorf, Matthias: »Die Trauerrede in
offentlichen Deutungsmachtkonflikten, in: Rhetorik Vol. 41, 1 [2022], S. 58—73, hier S. 66).
Vgl. zudem Albrecht, Christian: Kasualtheorie. Geschichte, Bedeutung und Gestaltung kirch-
licher Amtshandlungen, Tibingen: Mohr Siebeck 2006, S. 224ff.; Grab, Wilhelm: »..1aR die
Toten ihre Toten begraben:. Uberlegungen zu einer zeitgendssischen Begriabnishomiletike,
in: PTh 83 (1994), S.180—198; Stebler, Christoph: Die drei Dimensionen der Bestattungspre-

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

Wird hingegen der oder die Tote als Ausgangspunkt der Bestimmung des rheto-
rischen Aktes gewdhlt, ist der gegebene Kasus in etwas anderer Weise akzentuiert.
Riicken die Totenrede und ihre Vergegenwirtigungsbemithungen ins Zentrum des
Interesses, ist zu fragen, inwiefern die Rede anlisslich des Todes eines Menschen et-
was, das nicht mehr ist, aber mitunter (noch) ganz nahe erscheint, vergegenwirtigt
und wovon sie dabei gepragt ist.

Die folgenden Uberlegungen zur Totenrede bzw. zu Rhetoriken der Vergegen-
wirtigung sind dem Thema des Bandes entsprechend eingebettet in die allgemei-
nere Frage nach der >sozialen Prisenz der Toten«. Mit dieser Frage sind Erfahrun-
gen des (Beziehungs-)Abbruchs, welche fiir nicht wenige Menschen mit Sterben und
Tod verbunden sind, durchaus im Blick.* Betont werden in dieser Perspektive al-
lerdings die vielfiltigen Umgangsformen mit den Verstorbenen sowie die bleibende
Bedeutsamkeit der Toten fiir die Lebenden. Mit dem Begriff der Vergegenwirtigung
ist eine hiufig verwendete Variation des Prisenzbegriffs aufgenommen: Die Toten
werden als Lebende ins Hier und Jetzt >geholt< — zu den Bedingungen von gespro-
chener Sprache und hérendem Nachvollzug. Dies kann freilich nicht unabhingig
vom groferen Inszenierungszusammenhang der Rede betrachtet werden.

2. Die Lebenden und die Toten

Fragt man nach der Bestattungsrede vor dem Hintergrund der >sozialen Prisenz
der Toteny, ist festzuhalten, dass das Miteinander, die jeweils konkret ausgestaltete
(Nicht-)Beziehung zwischen Lebenden und Toten anders gelagert ist als unter Le-
benden.® Obwohl Tote als Tote Teil kultureller Praktiken sind, sind sie den Leben-
den leibhaftig entzogen. Der Korper einer verstorbenen Person ist spitestens mit
seiner Beisetzung in seiner Vitalitit und materiellen Beschaffenheit nicht direkt zu-
ginglich. Das Soziale basiert hier auf einer einseitigen Bezugnahme. Die Lebenden
praktizieren diesen Umgang; die Toten stellen kein reaktionsfihiges Gegeniiber dar.

digt: Theologie, Biographie und Trauergemeinde, Ziirich: TVZ Theologischer Verlag Ziirich
2006.

4 Michael Klessmann beschreibt die mogliche Vielfalt folgendermafien: »Sterben stellt fir
manche den Abbruch des Lebens dar, fiir andere ist es Vollendung und Zielpunkt, fiir wieder
andere Ubergang in eine jenseitige Welt [..].« (Klessmann, Michael: Seelsorge. Begleitung,
Begegnung, Lebensdeutung im Horizont des christlichen Glaubens. Ein Lehrbuch, Neukir-
chen-Vluyn: Neukirchener Verlag 52025, S. 384).

5 Vgl. zum Begriff des Parasozialen Diirr, Carsten: »Parasozialititsdynamik. Uberlegungen
zu unvollstindigen Kommunikationen, in: Thorsten Benkel/Matthias Meitzler (Hg.), Zwi-
schen Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzgidnge, Wiesbaden: Springer VS 2019,
S.145-160.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Kihn: Die Totenrede

Mit dem Begriff der >sozialen Prisenz« soll im Folgenden jener Teil des Bedeu-
tungsspektrums des Prisenzkonzepts aufgenommen sein, der zwar an die Mate-
rialitdt der Toten, d.h. die physischen Relikte des toten Korpers, zuriickgebunden
bleibt, jedoch in erster Linie die — im weitesten Sinne — raumergreifende Wirkung von
etwas betont. Beschrieben ist mit dem Begriff der Prisenz die Erfahrung, dass die
Toten in irgendeiner Form im Hier und Jetzt anwesend, gegenwartig, zumindest
aber als Bezugspunkt adressierbar sind, zugleich aber in vielfiltiger Hinsicht ent-
zogen bleiben.®

Im Hintergrund stehen Uberlegungen zum Prisenzbegriff, die zwischen einer
materiellen Gegebenheit von etwas (bspw. die blofRe kdrperliche Anwesenheit ei-
ner Pfarrperson in der Trauerhalle) und der mehr oder weniger stark ausgeprigten
raumergreifenden Wirkung von etwas durch etwas (bspw. die liturgische Prisenz
einer Pfarrperson) unterscheiden. Wihrend in diesem Beispiel die liturgische Pri-
senz einer Pfarrperson im Gottesdienst von der materiellen Gegebenheit des Kor-
pers der Person nicht zu trennen ist,” findet sich eine Reihe von Phinomenen, bei
der eine derartige Kopplung nicht besteht: In diesen Fillen ist entweder die mate-
rielle korperliche Gegebenheit nicht vorhanden, wie etwa bei einem Bild auf einer
Trauerfeier ohne Sarg/Urne, oder sie liegt in transformierter Form, etwa in Gestalt
der Asche in der Urne, vor. Alternativ kann die Anwesenheit auch gegeben sein ohne
Verbindung mit einer unmittelbaren Zuginglichkeit, wie es bei einem Leichnam im
geschlossenen Sarg der Fall ist. Folgende Uberlegungen sollen diese drei Varianten
niher in den Blick nehmen.

Zum einen ist es fur die gegenwirtige Bestattungskultur prigend, dass es
kaum Gelegenheiten gibt, an denen die Toten (als Leichnam) materiell prisent wer-
den. Dies scheint mittlerweile eine Selbstverstindlichkeit, zumal die Rechtslage
vorsieht, dass der Leichnam fiir den privaten Umgang nicht konserviert und zur
Verfiigung gestellt wird. Das Aufbahren des Leichnams fiir den letzten Abschied

6 Vgl. dazu Stoellger, Philipp/Klie, Thomas (Hg.): Prasenz im Entzug. Ambivalenzen des Bil-
des, Tiibingen: Mohr Siebeck 2011. Im Kontext bildtheoretischer Uberlegungen wird mit der
Cegenlberstellung von Prasenz und Entzug dem Phanomen begegnet, dass»das Abwesende
doch nie ganz abwesend, sondern so oder so mehr oder wenigersreale Gegenwart< [wird]. [...]
Der Entzug ist gewissermafien ein Supplement zu dem, was als Vergegenwartigung, Erschei-
nen oder Offenbarung bezeichnet wird, der Bewegung aus der Absenz in die Prasenz. Ent-
zug ist die Gegenbewegung: die Spur des Prekéren, des Mangels, des Anderen der Prasenz.«
(Stoellger, Philipp: »Entzug der Prasenz — Prasenz im Entzug. Ambivalenzen ikonischer Per-
formanz als Grund von Iconoclashs. Zur Einleitungs, in: Ders./Klie, Prasenz im Entzug [2011],
S. 5f).

7 Vgl. Kabel, Thomas: Handbuch Liturgische Prasenz. Zur praktischen Inszenierung des Gottes-
dienstes, Bd. 1, Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2002; Ders.: Handbuch Liturgische Pra-
senz. Zur praktischen Inszenierung der Kasualien, Bd. 2, Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus
2007.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.

101


https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

bzw. der offene Sarg in der Trauerfeier ist empirisch gesehen nur noch ein Rand-
phinomen. Eine Ausnahme bildet die Phase unmittelbar nach Eintritt des Todes.
Die Stunden nach dem Tod, vor allem im hiuslichen Kontext, ermdglichen einen
direkten Kontakt mit dem Leichnam. Hier ist der Tote auch in seiner Materialitit
da. Bezeichnenderweise wird in der Regel der Leichnam schon nach kurzer Zeit
vom Bestattungsunternehmen abgeholt und Praktiken der Totenfirsorge wie das
Waschen oder das Einkleiden den professionellen Dienstleistern iiberlassen.®

Zum anderen wird in der Bestattungskultur der Gegenwart die materielle An-
wesenheit der Toten viel hiufiger in transformierter Gestalt greifbar. Damit sind
weniger die biologischen Verinderungsprozesse des menschlichen Kérpers vor und
nach dem Tod aufgerufen’ als vielmehr die Asche nach der Kremierung bzw. deren
Weiterverarbeitung zu Erinnerungsartefakten.' Bei Teilentnahmen von Asche und
Erinnerungsartefakten kann von einer Zuginglichkeit ausgegangen werden, die ei-
nen Umgang mit dem transformierten Korper zulisst.

Dariiber hinaus kann man von einer materiellen Anwesenheit der Toten mogli-
cherweise auch dort sprechen, wo der tote Kérper zwar nicht mehr direkt sinnlich
wahrnehmbar ist, aber einen erkennbaren Ort erhilt. Das Grab, Flichen, auf denen
die Asche (teil)verstreut worden ist, bei Seebestattungen das Meer oder konkreter
die Mole oder ein Ablegeplatz kénnen zu Orten werden, die auf die materiellen Re-
likte der Verstorbenen verweisen.

Abgesehen von der Zeitspanne direkt nach Eintritt des Todes ist der Korper der
Verstorbenen entweder nicht, nur indirekt oder in stark transformierter Gestalt zu-
ginglich. Vorstellungen und Erinnerungen an das Leben einer verstorbenen Per-
son sind nicht notwendigerweise mit der Materialitit des Kérpers verbunden.™ Tat-
sichlich verunméglicht der Entzug bzw. die Transformation des toten menschli-
chen Koérpers die Prisenz der Verstorbenen nicht automatisch. Freilich sind indi-
viduelle wie kollektive Erinnerungskulturen nicht ohne das Materielle zu denken:*

8 Vgl. Klie, Thomas/Kiihn, Jakob: »Obliegenheiten. Zur Einfithrung, in: Dies. (Hg.), Bestattung
als Dienstleistung. Okonomie des Abschieds, Stuttgart: Kohlhammer 2019, S. 7-18.

9 Vgl. Prescher, Andreas: »Naturwissenschaftliche Bemerkungen zum Sterbeprozess und zur
Thanatologie, in: Michael Rosentreter/Dominik Grof$/Stephanie Kaiser (Hg.), Sterbeprozes-
se —Anndhrungen an den Tod, Kassel: kassel university press 2010, S. 33—48, hier S. 35ff.

10 Vgl. Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias (Hg.): Der Glanz des Lebens. Asche-
diamant und Erinnerungskorper, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2019.

b8 Vgl. dazu — in der hier abgeblendeten poimenischen Perspektive — exemplarisch Wagner-
Rau, Ulrike: »Kontakt zu Toten. Seelsorglicher Umgang mit spiritualistischer Religiositat im
Trauerprozess«, in: Materialdienst/Evangelische Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen
Vol. 65,11 (2005), S. 403—414, hier S. 403f.

12 Vgl. u.a. Klie, Thomas/Kiihn, Jakob (Hg.): Die Kasualdinge. Anmutung und Logik kirchlicher
Gegenstinde, Stuttgart: Kohlhammer 2022.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Kihn: Die Totenrede

Das Grab wird aufgesucht und gepflegt, Blumen am Meer niedergelegt. Orte, Gerii-
che und Klinge erinnern an vergangene Zeiten und ermdglichen Trauer ebenso wie
Erinnerungsstiicke, die dem Vergessen etwas entgegenstellen und den Verlust den-
noch zugleich dokumentieren. Erinnern ist eine Praxis, die nicht als rein geistiges
Tun aufzufassen ist, sondern einen Umgang mit Dingen pflegt. Erinnerungsdinge
konnen als Spuren einer vollendeten Vergangenheit gelesen werden.”

Aufgrund dieser engen Verquickungen ist die Prisenz der Toten weder allein
auf das Materielle noch allein auf das Geistige zu beziehen. Und dies gilt in glei-
chem Mafe fiir den rhetorischen Akt.* Die Totenrede als eine in erster Linie verbal-
sprachliche Titigkeit ist davon geprigt, dass sich eine Trauergemeinde versammelt,
die sich von einem Redner oder einer Rednerin die Lebensgeschichte erzihlen und
deuten lisst und das Leben bedenkt.” Dies geschieht jedoch im Rahmen einer In-
szenierung, einem mehr oder weniger rituellen Geschehen, an dem ganz wesentlich
Artefakte, Objekte und Dinge partizipieren: der Sarg resp. die Urne, ein Portrait der
verstorbenen Person, Blumenschmuck und Kerzen, die Kleidung der Anwesenden,
Erde, Bliiten an der Grabstelle etc.

3. Die Rede und das Vorgesprach:
Erinnern an einen verstorbenen Menschen

3.1 Zum Verhéltnis von Rede und Vorgesprach

Wird im Rahmen einer Trauerfeier eine Bestattungsrede gehalten, ist es iiblich, dass
es zu mindestens einem Vorgesprach der Hinterbliebenen mit der Pfarrperson oder
den Trauerredner:innen kommt.

Der funktionale Zusammenhang von Bestattungsvorgesprach und Bestattungs-
rede besteht in rhetorischer Perspektive insbesondere darin, dass wichtige Infor-
mationen zur verstorbenen Person und ihrem Leben ausgetauscht werden.' Von

13 Vgl. Kithn, Jakob: »VVom sMitspielen< und >Mitsprechen< der Dinge. Die Kasualrede und ihre
Beziige zu den Dingen, in: Martina Kumlehn/Ralph Kunz/Thomas Schlag (Hg.), Dinge zum
Sprechen bringen. Performanz der Materialitat. Festschrift fiir Thomas Klie, Berlin/Boston:
De Gruyter 2022, S. 157ff; vgl. zudem Ricoeur, Paul: Zeit und Erzihlung. Band Ill. Die erzihlte
Zeit, aus dem Franzésischen von Andreas Knop, Minchen: Wilhelm Fink Verlag 1991, S. 185ff.

14 Kiihn, Jakob: »Die Kasualrede und ihre Dinglichkeit. Artefaktorientierte Uberlegungen zu ei-
nem Praxisphdnomen der Homiletik, in: Ders./Klie, Die Kasualdinge (2022), S.131-146.

15 Vgl. dazu erweiternd die Beobachtungen von Sonja Beckmayer beziiglich der Predigten zum
Totensonntag. So wird weniger von den Erinnerungen an die Verstorbenen, sondern mehr
vom Leben der Horenden gesprochen. (vgl. Beckmayer, Sonja: »Lebensmut statt Ewigkeits-
Versprechen am Totensonntag, in: PrTh Vol. 58, 1 [2023], S. 3237, hier S. 35).

16  Vgl.dazuBihler, Maximilian/Pénninghaus, Miriam/Volke, Florian (Hg.): Kasualgesprache im
Wandel. Eine kirchliche Praxis im Spannungsfeld von Tradition und gesellschaftlichen Um-

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.

103


https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

Bedeutung sind nicht allein die Rahmendaten wie Geburts- und Sterbedatum, Na-
me und weitere Angaben zur Person, sondern Episoden aus der Lebensgeschichte
bzw. wichtige Ereignisse und Begebenheiten, die das Leben des Verstorbenen aus-
gemacht haben. Die Darstellung der Familien-, insbesondere aber der Lebensge-
schichte — bzw. Ausziige derselben — kennzeichnet die gegenwirtige funerale Re-
depraxis, insofern das Herausstellen des Individuellen ein typisches Merkmal ge-
genwirtiger Trauerfeierpraktiken ist.

Das rhetorische Geschehen ist fiir alle Beteiligten riskant. Aus dem Privaten
werden personliche Erinnerungen offentlich zur Darstellung gebracht. Demnach
ist es nicht verwunderlich, dass in Vorgesprichen sowohl Verwendungsanwei-
sungen fir das Erzihlte als auch Selektionen des biographischen Materials durch
die Hinterbliebenen greifbar bzw. ausformulierte Lebensliufe vorgelegt werden."”
Pfarrpersonen und Trauerredner:inner wissen um diesen Sachverhalt. Nicht alles
muss genannt und manches darf nicht gesagt werden.

Zur Eigenart der Funeralrhetorik gehort zudem, dass eine fiir viele Anwesenden
mehr oder weniger bekannte Lebensgeschichte stellvertretend durch Redner:innen
nacherzihlt und mitunter theologisch gedeutet wird.’® Das ist hermeneutisch in-
sofern von Interesse, als das Horen bzw. »Gesagtbekommenc«von bereits Bekanntem
durch eine dritte Person Distanzierungsméglichkeiten erdffnet.”

In diesem Sinne ist die Rede iiber eine verstorbene Person, iiber den Tod und
das Leben eine Art Modellerzihlung.* Sie bietet eine Form der zusammenhingen-
den Darstellung, die es zu rezipieren gilt und an die sich individuelle Erinnerungen
angliedern. Gleichwohl verlangt ein solches Erinnerungsangebot stets auch Ergin-
zungen und kann abgelehnt werden.

bruch, Berlin: LIT-Verlag 2020. Zudem vgl. Kiithn, Jakob: »Das Bestattungsgesprich in homile-
tischer Perspektive. Beobachtungen und Anmerkungen zu>Reden angesichts des Todes«, in:
Bithler/Pénninghaus/Volke, Kasualgespriache im Wandel (2020), S. 321-334. Folgende Aus-
fithrungen basieren auf den hier entfalteten Gedankengangen.

17 Vgl. Biihler, Maximilian: »Reden angesichts des Todes. Empirische Einblicke in Form und
Funktion gegenwirtiger Bestattungsgesprache, in: Ders./M. Ponninghaus/F. Volke, Kasual-
gesprache im Wandel (2020), S. 248—303.

18 Zu den theologischen Deutungen die Predigttypen, die sich fiir die Bestattungspredigt in
empirischer Perspektive feststellen lassen vgl. Weyel, Brigit: »Lebensdeutung: Die Bestat-
tungspredigt in empirischer Perspektivec, in: Thomas Klie et al. (Hg.), Praktische Theologie
der Bestattung, Berlin/Miinchen/Boston: de Gruyter 2015, S. 121-139, hier S. 124ff.

19 Vgl. Stetter, Manuel: Die Predigt als Praxis der Verdnderung. Ein Beitrag zur Grundierung der
Homiletik, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2018, S. 194—200.

20  Anzumerken ist, dass hier nicht auf Formen des Sprechens eingegangen wird, in denen Ver-
storbene direkt adressiert oder als Sprechende inszeniert werden, sondern von Formen des
Sprechens ausgegangen wird, in denen iiber eine verstorbene Person gesprochen wird.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Kihn: Die Totenrede

3.2 Zum Verhaltnis von Erinnerung und Prasenz in der Rede

Fir die Frage nach der >Prisenz der Totenc« in rhetorischer Perspektive wird an die-
sen Uberlegungen kenntlich, dass die Rede die Verstorbenen in erster Linie mittels
biografischer Angaben und Erzihlungen aus dem Leben vergegenwirtigt.

Der Begriff der Erzihlung erdffnet fiir eine rhetorische Perspektive auf die To-
tenrede insbesondere dann eine vertiefende Reflexionsmoglichkeit, wenn die ge-
samte Rede mit Paul Ricceur als eine Form der »Synthese des Heterogenen« verstan-
den wird.* In Anlehnung an die von Ricceur vor allem in »Zeit und Erzihlung«**
entfaltete Erzihldefinition, lisst sich die Funeralrede durch das Thematisieren ver-
schiedener Aspekte wie Personen und Ereignisse und durch das Einarbeiten von
Zeitspriingen und -raffungen als eine »Konfiguration« verstehen, die letztendlich
einen nachvollziehbaren Geschehenszusammenhang hervorbringt.” Der hier an-
gelegte Begriff der Erzihlung beruht somit auf einer Form der Selektion, die der
rhetorischen Praxis der Traueransprache dahingehend entspricht, als in der Rede
nicht jedes biographische Detail aufgerufen werden muss, um eine lebendige Vor-
stellung von der verstorbenen Person zu evozieren.

Fir ein Verstandnis der Rede als >Erzihlung«ist die gingige narratologische Un-
terscheidung bestimmend, wonach die Erzihlung grundsitzlich vom Erzihlten zu
unterscheiden ist. Zwischen dem, was geschehen ist, und dem, wie es versprach-
licht wird, liegt nicht nur ein qualitativer Unterschied, sondern ebenso eine zeitli-
che Distanz.** Die Erzihlung iiberfiihrt nicht nur etwas, das nicht Erzdhlung ist, in
eine narrative Form. Sie zielt auch darauf ab, etwas, das in der Vergangenheit liegt,
anschaulich zu machen bzw. zu vergegenwirtigen.”

Mit Bezug auf Giinther Milller und dessen Unterscheidung von Erzihlzeit und
erzihlter Zeit thematisiert Ricceur den Vergegenwirtigungsaspekt des Erzihlens.?
Die Erzahlung erfolgt aus einer Distanz zum Erzihlten und 16st diese zumindest in
zeitlicher Hinsicht wieder auf, indem der hérende Mitvollzug eine Form des zeitli-
chen Erlebens in der Gegenwart darstellt:

»Erzdhlens, heifst es, >ist ein Vergegenwadrtigen, und zwar ein Vergegenwartigen
von Ereignissen, die dem Horenden nicht sinnlich wahrnehmbar sind.< Nun un-

21 Vgl.]. Kithn: Die Kasualrede, unveréffentlichte Dissertation.

22 Ricoeur, Paul: Zeit und Erzahlung. Band I-IIl, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1988—1991.

23 Ebd.

24 Vgl. Philipowski, Katharina: »Negative Prisenz. Die gespaltene Zeit der Erzahlung bei Paul
Ricceur, in: Journal of Literary Theory Vol. 2,1 (2008), S. 71-98, hier S. 80ff.

25  Vgl.ebd., S.74. Die These von Philipowski ist dabei, dass eine Form der literarischen Prasenz
nur als negative Prasenz beschreibbar ist.

26  Vgl.Ricoeur, Paul: Zeit und Erzahlung. Band Il. Zeit und literarische Erzahlung, aus dem Fran-
zbsischen von Rainer Rochlitz, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1989, S. 130ff.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.

105


https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

terscheiden sich aber das >Erzihlen<und das >Erzdhlte« gerade im Akt des Verge-
genwdrtigens. Es handelt sich also um eine phanomenologische Unterscheidung,
aufgrund deren alles Erzdhlen ein Erzahlen von etwas ist, das nicht selbst Erzih-
lung ist. Auf dieser Grundunterscheidung beruht die Moglichkeit, zwei Zeiten zu
unterscheiden: die Erzihlzeit und die erzdhlte Zeit. Welches ist jedoch das Korre-
lat der Vergegenwartigung, wem entspricht die erzahlte Zeit? Darauf gibt es zwei
Antworten: einerseits ist das Erzahlte, das nicht selbst Erzdhlung ist, nicht leibhaf-
tig in der Erzdhlung gegeben, sondern nur>wiedergegeben<; andererseits ist das
Erzdhlte zutiefst diesLebenszeit; und das Leben selbst wird nicht erzahlt, sondern
erlebt.«*’

Katharina Philipowski merkt in diesem Zusammenhang an, dass im Vollzug des Er-
zihlens nicht das nacherzihlte Ereignis Prisenz erzeugt: »[...] die Gegenwart der Be-
gebenheiten, von denen die Erzihlung vorgibt, dass sie in der Vergangenheit statt-
gefunden hitten, besteht allein in der Zeit des Erzihlens.«*®

Wie eine Erzdhlung iiberbriickt auch die Totenrede eine zeitliche Distanz, die
zu ihrer Voraussetzung gehort. Dies gilt insbesondere, wenn sie als eine Erzihlung
verstanden wird, die als Geschichtserzihlung bezeichnet werden kann. In dem Ma-
3¢ wie Bestattungsreden auf Geschichten und datierbare Ereignisse aus dem Leben
einer verstorbenen Person bezogen sind, stellen sie eine Kontinuitit zwischen Ho-
rer:innen und Erzihltem her, wird die erzihlte Zeit im Modus der Rezeption auch
zur Zeit der Horenden. In der Totenrede wird durch das Erzihlen (discours) einer
abgeschlossenen, mitunter geteilten Lebensgeschichte (histoire), diese als Vergange-
ne erzihlt; in der Rede ist sie jedoch gegenwirtig. Die Prisenz eines verstorbenen
Menschen stellt sich in der Totenrede somit in und durch die erzihlerisch entfaltete,
erinnernde Vergegenwirtigung des gelebten Lebens ein, an der auch die durch die
Rede evozierten, nicht artikulierten Assoziationen der Horer:innen partizipieren.

Fiir das Verstindnis der Rede als Erzahlung ist eine weitere narratologische Un-
terscheidung von Interesse. Neben der >Geschichtserzihlung« ist es die >Fiktionser-
zihlung, die einen spezifischen Umgang mit der zeitlichen Distanz von Erzihltem
und Erzihlung erméglicht.” Genauer gesagt ist sie deutlich ungebundener bzw.
kann zwischen erlebter und objektiver Zeit variieren.** Kenntlich wird dies an To-
tenreden insbesondere dann, wenn sie auf Zukiinftiges oder Zeitloses blicken, sei
es in Form theologischer Deutungsfiguren wie bspw. das rewige Leben< oder wenn
es darum geht, dass die Hinterbliebenen die Verstorbenen »in Erinnerung behaltenc

27  Ebd, S.130f.

28 K. Philipowski: Negative Prasenz, S. 94.

29  Die vorlaufige und zwecks der Darstellbarkeit hier beibehaltene Unterscheidung von Ce-
schichts- und Fiktionserzihlung lauft in der Konzeption Ricoeurs auf eine Uberkreuzung von
Fiktion und Historie hinaus (vgl. P. Ricoeur: Zeit und Erzahlung. Bd. lll, S. 162f.294-311).

30 Vgl.ebd, S.201ff.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Kihn: Die Totenrede

sollen. Fiir derartige zeitliche Konfigurationen der Rede ist von einer Prisenz aus-
zugehen, die weniger von einem erinnernden Vergegenwirtigen erzeugt wird. Das
freie Spiel mit der Zeit erlaubt die Vorstellung von einer zukiinftigen Gegenwart, in
der der Tote als Lebender erinnert werden kann (horizontale Auferstehung) — und
kategorial davon unterschieden die Vorstellung einer zeitlosen Gegenwirtigketit, ei-
nem Heute (vertikale Auferstehung).* Solche Formen des Redens weisen sie iiber
den Redeakt hinaus und sind in ihrer Realisierung nicht von ihm abhingig. Die To-
tenrede als Fiktionserzihlung prifiguriert eine Prisenz der Toten in einer zukiinfti-
gen Gegenwart bzw. entwirft Vorstellungen einer zeitlosen Prisenz in der Ewigkeit
Gottes. Diese ist jedoch nicht die Prisenz eines verstorbenen Menschen, der dem
Leben zugehorig ist, sondern aufgrund der Bestattung die eines Verstorbenen, der
den Toten zugehorig ist.

3.3 Erinnerndes Vergegenwartigen des Verstorbenen

Folgt man der Sichtweise, dass in der Rede ein verstorbener Mensch in Form ei-
nes erinnernden Vergegenwirtigens prisent werden kann, verweist die Frage nach
der Prisenz der Toten auf eine bemerkenswerte Eigenart der gegenwirtigen Bestat-
tungspraxis. Obwohl vollig unstrittig ist, dass der verstorbene Mensch nicht mehr
lebt, erméoglicht das Bestattungsritual einen spezifischen Umgang mit dem Fak-
tum des Tot-Seins. Dem Tot-Sein wird nicht widersprochen, vielmehr wird es an-
erkannt. Jedoch wird die Endgiltigkeit und Absolutheit dieses Faktums durch das
rituelle Geschehen zu einem gewissen Grad noch offengehalten.

In dem Mafle, wie an das Leben eines verstorbenen Menschen erinnert wird,
wie aus seinem Leben erzihlt wird und er mittels der Rede an Prisenz unter den
Lebenden gewinnt, ist er dem >Reich der Toten« (noch) nicht ginzlich zugehorig.
Der verstorbene Mensch ist zwar tot, jedoch noch nicht im umfassenden Sinne ein
Toter.>

31 Vgl. Ricoeur, Paul: Kritik und Glaube. Ein Gesprach mit Frangois Azouvi und Marc de Launay.
Aus dem Franzosischen von Hans-J6rg Ehni, Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber 2009, hier
S.212.

32 Andieser Stelle und nur fiir diesen Gedankengang wird unterschieden zwischen >Verstorbe-
nen<und >Toten«. Steht die Niahe zum Leben — wie es in der Rede und im Bestattungsritual
der Regelfall ist—im Vordergrund, wird im Folgendem von Verstorbenen gesprochen. Ist die
Distanz zum Leben deutlich grofier und sind kulturell etablierte und individuell ausgestalte-
te Praktiken vollzogen, die einen variierten Umgang mit einer verstorbenen Person zumin-
dest ermoglichen, wird von Toten gesprochen. Auch wenn beide Bezeichnungen — Verstor-
bener und Toter — nicht trennscharf auseinandergehalten werden kénnen, zumal sie einen
Prozess mit entsprechend flieRenden Ubergingen beschreiben, ist das Bestattungsritual von
Praktiken gekennzeichnet, an denensich die Veranderungen im Umgang miteiner verstorbe-
nen Person hin zu einem Toten zeigen lassen. Die Grablegung bzw. das Verstreuen der Asche
nimmt dabei eine zentrale Stellung ein.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.

107


https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

Man kann hier auf die Unterscheidung zwischen einem biologischen und einem
sozialen Tod zuriickgreifen. In der Soziologie ist der Begriff des »social death« bzw.
»civil death« insbesondere dann in Gebrauch, wenn der Verlust bzw. die Reduktion
bspw. von sozialen, politischen oder auch 6konomischen Funktionen einer Person
beschrieben werden soll.** Die zugrundeliegende Annahme ist, dass der biologische
und der soziale Tod nicht zusammenfallen.?* Dabei ist der soziale Tod nicht unbe-
dingt ein einzelnes Ereignis, sondern kann sich iiber einen lingeren Zeitraum er-
strecken und an verschiedenen Stellen zeigen: »For the purposes of my study, social
death cannot be attributed to a single point in time, nor attributed to a strict set of
behaviors. It is probably best described as a series of losses — loss of identity and
loss of the ability to participate in social activities and relationships that eventually
culminates in a perceived disconnection from social life.«** Auch wenn im soziologi-
schen Kontext nicht selten Prozesse beschrieben werden, die vor dem biologischen
Tod eintreten, ist dieses Phinomen ebenso nach dem biologischen Tod zu beobach-
ten.* Dies zeigt sich insbesondere — aber nicht nur — an ritualisierten Geschehens-
abliufen, wie es Trauerfeiern in ihren vielfiltigen Ausformungen sind.

33 Vgl.Seibel, Constanze: »Tod im Leben—Leben im Tod. Paradoxien des gesellschaftlichen Mit-
einandersc, in: Benkel/Meitzler, Zwischen Leben und Tod (2019), S. 162ff. Sie regt an zwei Ar-
ten des sozialen Todes zu unterscheiden: »Somit sind zwei Arten des sozialen Todes erkenn-
bar: Wenn eine Person behandelt wird, als wire sie tot, so kdnnte man von einem exogenen
sozialen Tod sprechen. Wenn eine Person so zuriickgezogen lebt, dass sie gerade so wenig
wahrgenommen werden kann, wie sie wahrnehmbar ware, wenn sie tot ware, so kdnnte dies
als endogener sozialer Tod bezeichnet werden.« (Ebd., S. 163 [Herv. i. Orig.])

34 Vgl Feldmann, Klaus: Tod und Gesellschaft. Sozialwissenschaftliche Thanatologie im Uber-
blick, Wiesbaden: Springer VS 22010, S. 135. Feldmann hilt fest: »Es ist keineswegs eine Erfin-
dung moderner Industriekulturen, dass Ubergangsrituale oder Statuspassagen, d.h. Formen
des sozialen Todes, vor dem physischen Ende erfolgen.« (Ebd., S.135).

35  Norwood, Frances: The Maintenance of Life. Preventing Social Death through Euthanasia Talk
and End-of-Life Care—Lessons from the Netherlands, Durham, NC: Carolina Academic Press
2009.

36  Vgl. Borgstrom, Erica: »Social Death«, in: QJM: An International Journal of Medicine Vol. 110,
1 (2017), S. 5-7. Sie halt fest: »Social death can also occur after physical death. An example
frequently provided in research involves funerary practices that ritualistically mark the tran-
sition of the deceased person from the realm of the living to that of the ancestors.« (Ebd.,
S.5).

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Kiihn: Die Totenrede 109

4, Die Rede und der Ritus

4.1 Zur Praxis des Bestattungsrituals:
Wie der Verstorbene zum Toten gemacht wird

Eine immer wieder genannte Eigenschaft von Bestattungsritualen besteht darin,
dass Menschen durch sie eine schwierige Situation (besser) bewiltigen konnen: Sie
bringen — wie es Ralph Kunz formuliert — »[...] die Dinge, die durch den Einbruch
der Todesmacht durcheinander geraten sind, wieder auf die Reihe.«*” Das rituelle
Geschehen als eine Abfolge von liturgischen Teilstiicken bietet Orientierung, um ei-
nen Umgang mit dem Tod zu finden. »Die Struktur der Sequenzen gibt den duferen
Rahmen vor und sorgt fir Begehbarkeit, damit im Innern eine geistlich in Gang ge-
brachte Wegfindung geschehen kann.«*® Die Wegmetaphorik verweist auf den Um-
stand, dass es mitunter einer gewissen Zeit bedarf, um den Tod einer Person wirk-
lich zu realisieren. Das Ritual hat insofern »die Funktion, verbal und symbolisch das
endgiiltige Gestorbensein des Toten auszudriicken«*.

Die Artikulation des >Gestorbenseins< beschrankt sich nicht auf das Feststellen
des Todes. Fiir eine gewisse — in diesem Fall eine besonders verdichtete — Zeit wird
der Tod bzw. das Tot-Sein auf je unterschiedliche Weise inszeniert. Die Zeitspanne
vom Todeszeitpunkt bis zur Grablegung bzw. dem Verstreuen der Asche wird als ein
Interim kenntlich, das einen Ubergang darstellt: vom Leben in den Tod. In der ritu-
ellen Performanz wird ein ehemals Lebender zum Toten bzw. der Verstorbene wird
erst zum Toten gemacht. Und auch fiir die Hinterbliebenen erfolgt ein Statuswech-
sel: von einem Leben mit einer Person zu einem Leben ohne diese Person; von der
>Ehepartnerin« zur »Witwe«. In diesem Sinne bezieht sich die Deutungsarbeit eines
Ubergangsrituals stets auf beide: die Hinterbliebenen wie die Verstorbenen.*

37 Kunz, Ralph: »Ritus und Rede(n) am Grab, in: Th. Klie et al. (Hg.), Praktische Theologie der
Bestattung, S.144.

38  Ebd., S.145.

39  Ebd., S 153.

40 Vgl.dazuu.a. K. Feldmann: Tod und Cesellschaft, S. 128; Turner, Victor: »Betwixt and between.
The Liminal Period in Rite de passage, in: Ders., The Forest of Symbols. Aspects of Ndem-
bu Ritual, Ithaca/London: Cornell University Press 1967, S. 93—111; Gennep, Arnold van: Uber-
gangsriten, aus dem Franzésischen von Klaus Schomburg und Sylvia M. Schomburg-Scherff.
Mit einem Nachwort von Sylvia M. Schomburg-Scherff, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 1999;
Turner, Victor: »Das Liminale und das Liminoide in Spiel, Fluf und Ritual. Ein Essay zur ver-
gleichenden Symbologie, in: Ders., Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen
Spiels, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2009, S. 28—94.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

4.2 Zum liturgischen Ort der Rede: Vor dem leeren Grab

Fir die Frage nach der Prisenz der Toten in der Rede darf nicht unbeachtet blei-
ben, dass das Bestattungsritual einer Dramaturgie unterliegt. Auch wenn die fu-
nerale Praxis von einer kaum zu tiberblickenden Vielfalt geprigt ist, wird hier der
Fall vorausgesetzt, dass sich nach wie vor ein Gang zum Grab an eine Trauerfeier
anschliefit. Dies ist in liturgischer Perspektive insofern bemerkenswert, als darin
deutlich wird, dass die wie auch immer gestalteten liturgischen Teilstiicke des Be-
stattungsrituals auf eine Art Hohepunkt der Inszenierung ausgerichtet sind. In ge-
wisser Weise fithren sie auf einen Kernritus hin. Als Klimax der Inszenierung kann
die Grablegung gelten.

Wird die Asche verstreut, der Sarg oder die Urne ins Grab niedergelassen, wird
das Endgiiltige des Todes versinnbildlicht. Der Tote kann nicht in das Leben zuriick-
geholt werden. Der Erdwurf diirfte diese Symbolik noch verstirken.

Die Totenrede wird tiblicherweise vor der Grablegung gehalten. Zum Zeitpunkt
der Rede ist der Verstorbene noch nicht bestattet. Die Rede findet gewissermafRen
svor dem leeren Grab« statt. In der Dramaturgie des Bestattungsrituals ist der Zeit-
punkt der Rede von einer vorliufigen Endgiiltigkeit bzw. von einer nicht vollendeten
Endgiiltigkeit gekennzeichnet. Der Verstorbene ist zwar schon biologisch tot, aber
er ist noch nicht vollends zum Toten gemacht worden, weil er noch nicht bestat-
tet ist. Aufgrund dieser Stellung im liturgischen Ablauf kommt dem rhetorischen
Akt ein spezifisches Inszenierungspotential zu. Erst wenn alles gesagt ist, was ge-
sagt werden konnte und wenn dariiber geschwiegen worden ist, woriiber sich aus-
geschwiegen werden musste, wird bestattet. Das rhetorische Potential liegt in der -
durch die rituelle Inszenierung gehaltenen — Offenheit bzw. Unabgeschlossenheit
der Situation bzw. des liturgischen Ortes der Rede. Die Rede hat durch ihre liturgi-
sche Position Anteil an dem Ubergang — vom Verstorbenen zum Toten —, der durch
das Bestattungsritual zur Auffithrung kommt.

4.3 Zur raumlichen Inszenierung der Rede: Im Angesicht des Toten

Neben dem liturgischen Ort ist es die riumliche Inszenierung der Rede, die einen
Beitrag fiir die Frage nach der Prisenz der Toten in der Rede leistet. In der Regel
ist der Raum derart gestaltet, dass die Trauergesellschaft auf das im vorderen Teil
der Trauerhalle stehende Redepult blicken kann. Der Sarg bzw. die Urne sind fiir al-
le Personen gut sichtbar aufgebahrt und je nach Ausgestaltung mit Blumen, Krin-

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Kihn: Die Totenrede

zen und Kerzen geschmiickt. Im Regelfall wird ein Portrit des Verstorbenen aufge-
stelle.

Dabei spielt sich das rhetorische Geschehen nicht allein zwischen Redner:innen
und Horer:innen ab. Der Redegegenstand, das Erinnern an ein gelebtes Leben, die
Fragen nach Leben und Tod — und manchmal auch nach dem ewigen Leben und
der Auferstehung — entsteht nicht losgelést vom (materiellen) Umfeld im Akt von
Produktion und Rezeption. Materialitit ist ein wesentlicher Bestandteil der Bestat-
tungspraxis.*” Von Bedeutung ist, dass die Totenrede in Anwesenheit der Toten-
asche bzw. des Leichnams stattfindet. Die Versinnbildlichung des Todes wie des Le-
bens erfolgt (nicht nur aber in besonderer Weise) itber das Horen und das Sehen.
Alles, was passiert, alles, was gesagt und gedacht wird, erfolgt im Angesicht des Ver-
storbenen. Oder wire es nicht praziser, davon zu sprechen, dass alles, was passiert,
im Angesicht des Toten erfolgt?

In diesem Blickwinkel zeigt sich eine Eigenart des Bestattungsrituals im Allge-
meinen und des rhetorischen Geschehens im Speziellen: Es ist die Gleichzeitigkeit
dessen, was mit der Unterscheidung von >Verstorbenen< und >Toten< begrifflich dif-
ferenziert wurde.

Einerseits ist der verstorbene Mensch aufgrund der zeitlichen Nihe und der rhe-
torischen Vergegenwirtigungsbemithungen als Verstorbener prisent, der dem Le-
ben zugehorig erscheint. Rituell gesehen ist der Verstorbene noch nicht vollends
zum Toten gemacht worden, solange dieser noch nicht bestattet wurde. Ein aufge-
bahrter Sarg oder eine aufgestellte Urne hingegen sprechen ihre eigene Sprache. Ein
verstorbener Mensch ist als Toter ansichtig, in dem Maf3e wie der Sarg den Leich-
nam verbirgt und die Urne die Asche umhillt. Die deskriptive Kraft dieser metapho-
risch gebrauchten Formulierung >im Angesicht des Toten« verweist somit auf eine
Form der Prisenz des Toten — der zumindest in der Performanz des rhetorischen
Geschehens den Lebenden zugehorig erscheint und diesem zugleich entzogen ist.
Totenasche bzw. Leichnam sind den Blicken entzogen, jedoch sind sie >vor Ort«. Eine
verstorbene Person ist als Toter insofern prisent, als Urne und Sarg rdumlich insze-
niert sind.

Diese Zuordnung stellt selbstverstindlich nur einen — jedoch beachtenswerten
— Aspekt heraus. Die Vielschichtigkeit wird nicht zuletzt darin kenntlich, wie bspw.
im Umgang mit der Urne Verstorbene als soziale Gegeniiber versinnbildlicht werden

41 Marks, Matthias: »Trost im Angesicht des Toten? Zur Bedeutung der Kasualfotografie in der
heutigen christlichen Trauer- und Bestattungskultur, in: Th. Klie et al. (Hg.), Praktische
Theologie der Bestattung, S. 543-574.

42 Zur praktisch-theologischen Materialitatsforschung vgl. u.a. Beckmayer, Sonja: »Materielle
Kulturforschung und Praktische Theologie«, in: Ursula Roth/Anne Gilly (Hg.), Die religidse
Positionierung der Dinge. Zur Materialitat und Performativitat religioser Praxis, Stuttgart:
Kohlhammer 2021, S.37-46. Zudem vgl. Klie, Thomas/Kiihn, Jakob: Die Dinge, die bleiben.
Reliquien im interdisziplindren Diskurs, Bielefeld: transcript Verlag 2020.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.

m


https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Praktiken der Bestattung und die Herstellung postmortaler Prasenz

oder der Verstorbene im Rahmen der Rede schon den Toten zugehérig verstanden
wird. Im Redevollzug ist die Prisenz des Toten mindestens durch zwei Bezugspunk-
te gekennzeichnet: Die durch die Rede hervorgebrachte Prisenz des Verstorbenen
als Lebenden und die, im Redeakt gegenwirtige, durch den Anblick von Urne oder
Sarg hervorgebrachte Prisenz des Verstorbenen als Toter.

4.4 Die Toten, die Rede und der Ritus

Dient das rhetorische Geschehen im Bestattungsritual dem erinnernden und vor-
ausblickenden Vergegenwirtigen eines verstorbenen Menschen, steht die Totenre-
de modellhaft dafiir ein, wie und was erinnert werden kann, wenn (zukinftig) ein
verstorbener Mensch als Teil der Toten verstanden wird.

Der liturgische Ort der Rede, verleiht dem rhetorischen Geschehen dabei eine
spezifische Eigenart: Zwischen Leben und Tod kann die Totenrede als eine Praxis
verstanden werden, die den Verstorbenen als Lebenden prisent werden lisst und
darin zugleich den Toten als Toten vergegenwirtigt. Denn in der Praxis der Toten-
rede kommt Entscheidendes zum Ausdruck: Obwohl der Verstorbene als Lebender
prisent wird, verweist der Modus der Rede zumindest implizit daraufhin, dass ein
Mensch verstorben ist. Im erinnernden und vorausblickenden Vergegenwirtigen
wird die eingetretene Distanz zum gelebten Leben, die Voraussetzung fir das Er-
innerungsgeschehen selbst ist, kenntlich. In der rhetorischen Erinnerungspraxis
kommt somit unabhingig davon was erinnert wird, sondern schon in dem Um-
stand, dass erinnert wird, das endgiiltige Gestorbensein zum Ausdruck,* obwohl
er im rhetorischen Akt zu einem gewissen Grad als Verstorbener noch dem Leben
zugehorig erscheint.

43 Auch wenn an dieser Stelle der Fokus darauf lag, dass das endgltige Gestorbensein im Be-
stattungsritual zum Ausdruck kommt, ist dieser Prozess nicht allein dem Ritus zuzurechnen.
Eine Reihe von Praktiken lassen sich hier anfiihren, bspw. das Ausstellen von Zeugnissen
wie Totenschein und Sterbeurkunde (Vgl. Knopke, Ekkehard: »Todesdokumente. Totenschei-
ne und Sterbeurkunden als Inskriptionen der Grenzziehung zwischen Leben und Tod, in:
Benkel/Meitzler, Zwischen Leben und Tod [2019], S. 213—226) oder der Leichenschmaus (Vgl.
Hénel, Dagmar: Letzte Reise. Vom Umgang mit dem Tod im Rheinland, K6In: Greven Ver-
lag Kéln 2009, S.105ff.). Ganz besonders wird dies aber deutlich, wenn man als Hinterblie-
bene die Wohnungstiir zur Wohnung des verstorbenen Menschen aufschliefit, die Geriiche
wahrnimmt, den Abdruck im Sitzkissen sieht (Vgl. Wagner-Rau, Ulrike: »Ein Abdruck im Sitz-
kissen. Die Materialisierung von Absenz und ihre Bedeutung im Trauerprozess, in: M. Kum-
lehn/R. Kunz/Th. Schlag (Hg.), Dinge zum Sprechen bringen [2022], S.179-192), die letzten
Habseligkeiten aus dem Pflegeheim oder Hospiz abholt. Hier wird moglicherweise derim Ri-
tus zum Toten gemachte wieder zum Verstorbenen, der den Lebenden zugehdrig erscheint.

https://dol.org/1014361/6783839431200-006 - am 14.02.2026, 06:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839431290-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

