10

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Ohrsitzt); erdringtin seinen Leib ein und vermag haufig, physiologische und affektive
Reaktionen auszulésen.?”®

Diese Fliichtigkeit und Prozesshaftigkeit weist schlief3lich auf eine weitere zentrale Di-
mension hin, die eng mit der Koperlichkeit, Lautlichkeit und Riumlichkeit zusammen-
hingt: die Zeit.

10. Korperwahrnehmungen in der Zeit

Wihrend wir die Dimension des Raums mit dem Kérper bzw. Kérperbewegungen asso-
ziieren, ordnen wir die Zeit Gumbrecht zufolge eher dem Bewusstsein zu.?”* Dabei gilt
das Verschrinktsein der Dimensionen »Raum« und »Zeit« »bis heute als jene Struk-
tur, in der die Beziehung zwischen >Kérper< und >Bewusstsein« zugleich als Einheit

(Raumq) und als Differenz (>Zeit) erlebt werden kann.<*”*

In Anlehnung an phinome-
nologisch ausgerichtete Argumentationen beschreibt Gumbrecht, dass jeder Punkt ge-
genwirtigen Erlebens im Bewusstseinsstrom von einem Doppelhorizont umgeben ist,
der sich aus der Retention als dem erinnernden Nachhallen unmittelbar vorausgegange-
nen Erlebens und der Protention als der Vorwegnahme der unmittelbar bevorstehenden
Gegenwart zusammensetzt.””® Retention und Protention gelten dabei als anthropolo-
gisch konstante Strukturelemente des Bewusstseins, »denen der Vergangenheits- und
Zukunfts-Horizont des Erlebens, Erfahrens und Handelns entsprechen soll, wobei ihr
Verhaltnis als in historisch spezifischer Weise ausgeprigt erscheint und zu den Grund-
strukturen gesellschaftlicher Wissensbestinde zihlt.«*”* Der Kérper ist dem unmittel-
baren Erleben jedoch nur in Gegenwirtigkeit gegeben, »vergangene und zukiinftige
Zustinde des Korpers lassen sich allein iiber die Erinnerung — also itber das Bewusst-
sein — in die Gegenwart holen.«*” Mit Blick auf >nach-moderne Zeitenriume« kon-
statiert Gumbrecht, dass die Gegenwart sich trotz einer »sich immer beschleunigen-

den Beschleunigung der Zeit«*”®

in eine »immer mehr amorphe Breite [dehnt], womit am
Ende das Gefiihl eines Verlaufs der historischen Zeit dem Eindruck eines Stillstands
weicht.«*”” Durch die technische Reproduzierbarkeit von Vergangenem lassen sich Ge-

genwarten mit vielfiltigen Vergangenheiten fiillen, wihrend die Angst vor der Zukunft

270 Ibid., 209.

271 Vgl. Gumbrecht, Prasenz, 51.

272 1bid., 52.

273 Vgl.ibid., 51. Vgl. auch in Anlehnung an Husserl und Augustinus Waldenfels, Das leibliche Selbst,
296.

274 Gumbrecht, Prasenz, 51. Vgl. auch Reinhart Koselleck, »Erfahrungsraum< und >Erwartungshori-
zont, zwei historische Kategorien, in: ders., Vergangene Zukunft, Zur Semantik historischer Zei-
ten (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979), 349-375.

275 Gumbrecht, Priasenz, 52.

276 Ibid., 59. Vgl. auch Gabriele Klein, »Bewegung und Moderne: Zur Einfithrungs, in: Bewegung,
Sozial- und kulturwissenschaftliche Konzepte, hg.v. dies. (Bielefeld: transcript, 2004), 7-22,
hier1f.

277 Gumbrecht, Prisenz, 60, Hervorhebungen im Original.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitaten«

in unserer heutigen Gesellschaft dazu fithrt, dass wir die Gegenwart immer weiter aus-
dehnen, statt sie hinter uns zu lassen. »Die Zeit scheint sich langsamer zu bewegen,
aber dieser Eindruck bringt paradoxerweise keinesfalls das Gefiihl mit sich, dass wir
iiber mehr Zeit verfiigen.«*”® Beide Bewegungen, die Verschiebung der Zukunft und
die Auffiillung der Gegenwart mit vielfiltigen Vergangenheiten, »konvergieren in dem
Eindruck, dass in der nach-modernen sozialen Zeit die Gegenwart breiter wird (so breit, dass sie
von keiner sich in Gegenwart transportierender Zukunft mehr zur Vergangenheit ge-
macht wird).«*”® Dieses unter dem Begriff der posthistoire gefasste Phinomen beschreibt
Gumbrecht an anderer Stelle als ein Zusammenspiel der folgenden drei gegenwirtigen
Verinderungstendenzen in den Strukturen unseres Alltags:

« der »Ent-Zeitlichung« von Wirklichkeit in Form einer Simultaneitit verschiedener
Zeitrichtungen und -rhythmen an Stelle der Linearitit einer Zeit, was mit dem Ende
des historischen Bewusstseins einhergeht,

« der »Ent-Totalisierung« in Form einer stindig wechselnden Vielzahl von Wirklich-
keiten und Orten statt einer Einheit des Weltbilds, sowie

« der»Entnaturalisierung« in Form der Bedienung von Maschinen via zweidimensio-
naler Bildschirme anstelle der direkten Berithrung mit der Natur bzw. mit Mate-

rialien in rdumlicher Tiefe.?®°

Diese hier beschriebenen Verinderungen der Wahrnehmung und Gestaltung von Ge-
genwart in heutigen Gesellschaften spiegelt sich in der Kunst in dem Aspekt der Pri-
senz: »Korperliche Prisenz eines Akteurs, geistige Anspannungen, korperliche Vorgin-
ge wie Atmungen und Korperaktionen und auch kérperliche und psychische Belastun-
gen dauern an, brauchen ihre Zeit, finden ihre Umgebung und strahlen in den Raum
aus.«*® Die Zeitlichkeit einer Auffithrung stellt somit die Bedingung der Méglichkeit fiir
das Erscheinen von Materialitit in Form von Koérperlichkeit und Lautlichkeit im Raum
dar.*®* Die Materialitit der Auffithrung wird immer erst im zeitlichen Verlauf einer Auf-
fithrung hervor- und wieder zum Verschwinden gebracht und ist somit ein emergentes
Phinomen, an dessen Hervorbringung einzelne Subjekte zwar beteiligt sind, jedoch nie
ganz iiber sie verfiigen konnen und welches oftmals ebenfalls einem linearen Zeitemp-
finden entgegensteht.

Die Zeit wird in traditionellen Auffithrungen duflerlich zunichst durch das Herauf-
ziehen und Herablassen des Vorhangs sowie diverse Pausen gegliedert. Diese Konven-
tionen werden jedoch gerade im Bereich des zeitgendssischen Theaters und der Mu-
sik durch andere strukturelle und zeitorganisierende Elemente ersetzt, die den dufle-
ren zeitlichen Rahmen einer Auffithrung gestalten. Innerhalb der Auffithrung wird der

278 Ibid., 59.

279 Ibid., 59, Hervorhebungen im Original.

280 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, »Flache Diskursex, in: Materialititen der Kommunikation, hg. v. Hans
Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988), 914-918.

281 Houben, gelb, Neues Hiren, 215.

282 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 227.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16.

m


https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Raum zeitlich durch im Raum sich ereignende und sich ausbreitende Aktionen struk-
turiert, bei denen es zu vielschichtigen Beziigen, Uberlagerungen, Rhythmisierungen
und Varianten kommen kann.*® Die Zeit wird anders herum durch sich im Raum aus-
breitende Aktionen verriumlicht. Eva-Maria Houben fithrt mit Blick auf Hans-Joachim
Hespos die Ebenen der Zeit und des Raums folgendermafien zu einem Kontinuum zu-
sammen:

In einem solchem Spielraum des Dazwischen stellt sich die Aufgabe an den Interpre-
ten, die raumlichen Bestimmungen des Klangs mit den zeitlichen zu koordinieren, d.h.
die diversen Begegnungen von Finger, Hand, Ellenbogen und anderen Kérperteilen mit
bestimmtem Fellort, Korpusseite, Kante und wiederum anderen Korperteilen des In-
struments in die Zeit auszufalten. Inmitten duflerster Genauigkeit der Angaben fehlt
der Halt, den ein Metrum, Wiederholungen, periodische Vorgénge, aber auch rhyth-
misches Sprechen geben kénnten. Der Interpret bewegt sich in einem raumlichen und
zeitlichen Kontinuum, das er selbst erst erschafft.2%*

Im Kontext der Betrachtung von Raum und Zeit weist Houben an anderer Stelle in An-
lehnung an Jean Gebser auf die Schwierigkeit hin, Wirklichkeit als etwas in Bewegung
Befindliches »festzuhalten« und »einzufangenc, da die Wirklichkeit im Alltag wie auch
in Hespos’ Werken als »uniibersehbare Mannigfaltigkeit, als unplausibler und chao-
tisch anmutender Zusammenhang véllig heterogener und unpassender Einzelkompo-
nenten<*® erscheint:

Die Zeit ist zu fliichtig, der Raum zu jeweilig, um ihrer je habhaft zu werden. [..] Die
Zeitlichkeit alles Wirklichen widersetzt sich der Fixierung. sIndem ich >jetztc sage, ist
jetzt schon nicht mehr jetzt.c Punkthafte Momente sind bereits vergangen, sobald sie
sind: Sobald sie sind, sind sie schon nicht mehr.>Jetzt<ist weder als Punkt noch als Zu-
stand zu erfahren, sondern nur in der einzelnen Vibration. Schwingung, Atmung, Luft-
stromung, die in ihrer Jeweiligkeit in Beziehung tritt zur jeweils anderen, so dass alles
zusammenfillt in der Unmittelbarkeit des je neuen und anderen Augenblicks. Wahr-
nehmung der einzelnen, vereinzelten, isolierten Ereignisse, der einzelnen Atmungen,
Luftstréme verhindern das Erzdhlen von Geschichten. Zeit wird zerteilt und zerschnit-
ten; Zeitsplitter, Zeitfetzen, Zeitschnipsel werden in neue und andere Zusammenhan-
ge gebracht, um immer wieder und immer neu die Erfahrung von Beziehungslosigkeit
zu ermoglichen. Diese Erfahrung ist Zeiterfahrung 2%

Im Unterschied zu Schnebel, der in Korper-Sprache die Ebene der »Geschichten« mitein-
bezieht oder Black, die sich zumindest teilweise um dramaturgische und damit zeitlich

283 Vgl. die Prinzipien der time-brackets und des Rhythmus’ bei Fischer-Lichte, Asthetik des Performati-
ven, 228-239.

284 Houben, gelb, Neues Hiren, 104.

285 Ibid., 209, vgl. auch Jean Gebser, Ursprung und Gegenwart, Fundamente der aperspektivischen Welt,
Beitrag zu einer Geschichte der Bewusstwerdung, erster Teil (Steinbergkirche: Novalis, 2. Aufl. 2009),
67. Vgl. auch Eva Maria Houben, Die Aufhebung der Zeit, Zur Utopie unbegrenzter Gegenwart in der
Musik des 20. Jahrhunderts (Stuttgart: Steiner, 1992), 31-32.

286 Houben, gelb, Neues Hiren, 209f.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitaten«

strukturierende Ausgestaltung bemiiht, treten bei Hespos an die Stelle erdachter Zu-
sammenhinge oftmals komplexe Unzusammenhinge in Form beziehungsreicher Au-
genblicke, welche »wegfithren in unvorstellbares«.**” Dieser Aspekt bildet eine Parallele
zur alltiglichen Zeiterfahrung, was Cage folgendermafien beschrieben hat:

Wenn Sie einmal beobachten, wie Sie Klange wahrnehmen, wihrend Sie die Strafie
entlanggehen — das heif’t, wihrend Sie sich sozusagen mitten im Leben befinden,
nicht in der Kunst — dann werden Sie bemerken, dass die Dinge, die Sie interessie-
ren und aufmerken lassen, genau jene beziehungslosen Dinge sind — und sie sind es
auch, die lhnen die Gegebenheit der Zeit ins Bewusstsein bringen.?®

In diesem Sinne weist Hespos’ Zeitbegriff die oben beschriebenen Aspekte der »Ent-
Zeitlichung« von Wirklichkeit (in Form einer Simultaneitit verschiedener Zeitrichtun-
gen und -rhythmen an Stelle der Linearitit einer Zeit) sowie der »Ent-Totalisierung«
(in Form einer stindig wechselnden Vielzahl von Wirklichkeiten und Orten statt einer
Einheit des Weltbilds) auf, die Gumbrecht dem gegenwirtigen Alltag zuschreibt.*® Die
Grundsitze des Musiktheaters bei Hespos im Hinblick auf Zeit — Raum — Bewegung —
Erlebnisfelder, welche Hespos zufolge komponiert werden und einem erweiterten Aus-

druck foérderlich sein kénnen,>°

fasst dieser schliefilich folgendermafien zusammen,
wobei er nochmals ausdriicklich auf den Zusammenhang zwischen einer Erfahrung des
»Jetzt« und dem musikalischen Unzusammenhang hinweist, mit der eine besondere Art
der Wahrnehmung gefordert wird, bei der die Wahrnehmenden angeregt werden, in-

dividuelle Beziige herzustellen:

die gesten des musikmachens sind szenische, sie erschaffen eigene raume — Zeiten,
werden so adaptive transparenzen voller unzusammenhang, eine andere und neue
artder wahrnehmung wird notwendig. unzusammenhang |6st sich auf in transparenz,
kippt um in allumfassenden zusammenhang, der alles mit allem in beziehung setzt.
musikalische freiheit wird erweitert im erlebnis >jederzeit, >jetzt«— in jedem augen-

blick>jederzeit, sjetzt«— wird lebendigkeit selbstbestimmend erlebt.?”’

Die idsthetisch-philosophische Betrachtung des Begriffs »Prisenz« in Zusammenhang
mit einer unmittelbaren Erfahrung von Kunst im »Jetzt« weist einige Schnittmengen
zu dem Begriff der »Prisenzzeit« in der Kognitionsforschung auf. Kognitionswissen-
schaftler und Psychologen geben die subjektive Wahrnehmung einer Prisenzzeit mit
zwischen drei und zwélf Sekunden an und definieren sie als »the time interval, a few

287 Hans-Joachim Hespos, Black Beauty, fiir kleine trommel mit schnarrsaite, fraul —eine schauspielerin mit
querphantasie — coq traumtinzerAberwitz —, arbeiter — ein mann fiir vieles: gelegenheitsklavier, kliipfel,
lichtmechaniker—, lichtassistent (1993), Partitur H 065 E (Ganderkesee: Hepos Eigenverlag, 1993), 2.
Vgl. Houben, gelb, Neues Hiren, 210. Siehe Kapitel I11/1, 111/3 und 111/6 dieser Arbeit.

288 John Cage im Gesprich mit Richard Kostelanetz, John Cage im Gesprich zu Musik, Kunst und geistigen
Fragen unserer Zeit (Ostfildern: DuMont, 1993), 227.

289 Vgl. Gumbrecht, »Flache Diskurse«, 914-918.

290 Vgl. Hans-Joachim Hespos, »Hespos im Gesprach mit Ute Schalz-Laurenze« (Feburar 1985), in:
ders., .redezeichen., Texte zur Musik 1969-1999, hg. v. Randolph Eichert und Stefan Fricke (Saarbri-
cken: Pfau, 2000), 115-123, hier 115.

291 Ibid.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16.

13


https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

seconds in length, in which we experience the flow of events as being simultaneously
available to perceptual or cognitive analysis.«*** Die Angabe zu méglichen Zeitspan-
nen einer Prisenzzeit hingt dabei auch von mnemotechnischen Méglichkeiten ab, wo-
bei hinsichtlich der Memorierung von Melodieténen einer unbekannten Tonfolge beim
ersten Horen von héochstens zehn Noten ausgegangen wird, was somit einer Form von
Prisenzerfahrung in (melodischer) Musik entspricht.*? Den Prozess einer Analyse der
Wahrnehmung von Gegenwirtigem beschreibt J.A. Michon auf eine Weise, die Hespos’
Verstindnis der kognitiven Leistung einer Kunstwahrnehmung im »Jetzt« dhnelt: »The
contents of a present are simultaneously available and are as such continuously open
for restructuring; that is, the information contained in it is open to revision under dif-
ferent cognitive (or at least higher order) interpretive hypotheses.«*** Auf diese Weise
gehen - insbesondere, aber nicht nur bei Hespos - in der Betonung des Augenblicks
und der Konzentration auf die »Jetzt-Zeit« »kompositorische Zielsetzungen, multisen-
soriale, kognitive und psychische Wahrnehmungsmechanismen in der Gegenwart und
philosophische Vorstellungen des Gegenwirtigseins ineinander iiber«.>”® Aufgrund der
Subjektivitit in Abhingigkeit der momentanen Situation kann die Erfahrung einer Pri-
senzzeit signifikant schwanken, was Hespos fiir seine Komposition nutzbar macht:

Zeit bedeutet die Chance, sich ein mehr oder weniger langes Intervall all seinen Még-
lichkeiten nach zu entwickeln. Kennenzulernen, auszuweiten, sich zu reduzieren, zu
komprimieren, Wesentliches zu erfahren, verriicktzuspielen. Alles Mégliche zu ma-
chen. Den ganzen Farbtopf, den wir, oder der wir selber sind, mit dem einfach mal in
alle Gegenden zu spritzen und vielleicht sehr interessante Zeichen zu malen.*¢

Diese besondere Art der Zeitgestaltung lisst sich insbesondere an all jenen Komposi-
tionen wahrnehmen, welche von Kunst als Ereignis im Sinne Fischer-Lichtes ausgehen
und damit das unmittelbare Erlebnis des Augenblicks in das Zentrum der Wahrneh-
mung stellen. Die Gestaltung von Kérperbewegung und Klang im und durch den Raum
konnen dabei dem subjektiven Zeitgefiihl des Rezipienten entsprechen oder auch -
wie im Fall von Hespos — widersprechen und dabei Uberraschungen und Irritationen
auslésen.”” Die Erfahrung einer absoluten Gegenwart findet sich vor allem in Erschei-
nungsformen des Entsetzens oder des Schocks,?”® was sich insbesondere Hespos zu
nutzen macht.*’

Im Gegensatz zur klassisch-modernen Asthetik, die oftmals dsthetische Wahrneh-
mung mit einem Heraustreten aus der Zeitlichkeit des Lebens verbindet, betont Mar-

292 John A. Michon, »The Making of the Present, in: Attention and Performance VI, hg. v. John Requin
(New Jersey: Erlbaum, 1978), 89-111, hier 90.

293 Vgl. William L. Berz, »Working Memory in Music, A Theoretical Model«, in: Music Perception, An
Interdisciplinary Journal 12/3 (Frithling 1995), 353-364, hier 354.

294 Vgl. Michon, »The Making of the Present, 92.

295 Vgl. Bristle, Konzert-Szenen, 163.

296 Hespos, »Hespos im Gesprach mit Ute Schalz-Laurenze«, 115.

297 Vgl. Bristle, Konzert-Szenen, 163f.

298 Vgl. Bohrer, Plétzlichkeit, 52. Vgl. auch Martin Heidegger, Sein und Zeit (Tiilbingen: Niemeyer,
2006),142.

299 Siehe Kapitel 111/6 dieser Arbeit.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16.



https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitaten«

tin Seel, dass Kunstwerke einerseits Zeit schenken, indem sie uns im Spielraum ihrer
Objekte zu einem besonderen Vollzug der Zeit einladen, uns andererseits aber auch
Zeit nehmen, die wir nicht linger zur eigenen Verfiigung haben.**® Kunstwerke fun-
gieren demnach als eine Form von Zeitspeicher, der den Rezipienten Zeit nimmt, um
ihnen wiederum einen Vorrat an Zeit fiir die Wahrnehmung ihrer selbst und der Welt
anzubieten und damit einen gesteigerten, veranderten und variierbaren Sinn fiir die
Gegenwart zu wecken.>** Durch das Verweilen bei dem Erscheinen von Dingen und Si-
tuationen, wie sie (nur) im Hier und Jetzt gegenwirtig sind, »gewinnt die dsthetische
Wahrnehmung ein spezifisches Bewusstsein von Gegenwart. Sie verschafft denen, die
sich ihr iiberlassen, Zeit fiir den Augenblick ihres Lebens.«*** Dieser Zusammenhang, der
grundsitzlich auf alle Arten dsthetischer Wahrnehmung zutrifft, lisst sich in besonders
pragnanter Form an solchen Werken ablesen, die gezielt versuchen die Jetzterfahrung
und damit zusammenhingende Beziige zur alltiglichen Lebenswelt nicht nur zu in-
tensivieren, sondern diese zum Teil radikal und gewaltvoll hervorbringen. Asthetische
Erfahrung fasst Seel — wie bereits beschrieben - als eine Form asthetischer Wahrneh-
mung mit Ereignischarakter auf, welche wiederum nicht nur auf Kunsterfahrungen
beschrinkt sind.*® »Wo ein bestimmtes Vorkommnis in einem bestimmten biogra-
phischen oder historischen Augenblick auf eine bestimmte Weise bedeutsam wirdx,
spricht Seel von Ereignissen, die in diesem Sinne Unterbrechungen des Kontinuums
der biographischen und historischen Zeit darstellen:

Siesind Vorgange, die nicht eingeordnet, aber ebenso wenigignoriert werden kdnnen;
sie erzeugen Risse in der gedeuteten Welt. Sie machen sich bemerkbar, indem sie zu-
gleich das Bemerken verdndern. Sie sind Vorgange, die in der Zeit ihres Geschehens
nicht zu fassen sind. Indem sie etwas pl6tzlich und unausweichlich in den Mittelpunkt
der Aufmerksamkeit riicken, sind sie ein Aufstand der CGegenwart gegen die (ibrige
Zeit3%4

Genau an diesem Punkt offenbaren uns dsthetische Erfahrungen Seel zufolge, »dass in
den bekannten Moglichkeiten Unmoglichkeiten und in den bekannten Unméglichkei-
ten Moglichkeiten lauern.«*® Asthetische Erfahrungen setzen somit eine gegenseiti-
ge Abhingigkeit zwischen den Bereichen der alltiglichen Lebenswelt und denjenigen
kiinstlerischer Darbietungsereignisse voraus, die die besondere Verschrinkung beider
Bereiche aufzeigt:

Wer seine dsthetischen Erfahrungen nur im Bereich der Kunst macht, bekommt eben-
falls nicht genug mit, um die Erfahrungen zu machen, die nur hier vollzogen werden
konnen. Wervon den Ereignissen der Welt—einschlielich ihrer dsthetischen Ereignis-
se—unbetroffen bleibt, wird im Erscheinen der Kunst kein Ereignis der Darbietung des

300 Vgl. Seel, Die Macht des Erscheinens, 39-51.
301 Vgl.ibid,, 54.

302 Ibid., 58.
303 Vgl ibid.
304 Ibid., 59.

305 Ibid.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16.

15


https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Inderweltseins erkennen konnen. Die Erfahrung der Kunst zehrt von der Erfahrung au-
Rerhalb der Kunst — und hier gerade von dsthetischen Erfahrungen in den Rdumen der
Stadt und der Natur, in denen die Koordinaten der Weltgewandtheit und des Weltver-

trauens durcheinandergeraten 3°¢

Prisentationen einer inszenierenden oder inszenierten Kunst bieten nicht allein verge-
hende Gegenwarten dar, sondern sie sind vergehende Gegenwarten des menschlichen
Lebens: »Ihr Verlauf ist das, was sie in und mit ihrem Verlauf zur Darbietung brin-
gen — nimlich vergehende Gegenwart. Niher kann die Kunst, bei aller notwendigen
Unterbrechung und Erschiitterung des Lebens, dem Leben nicht kommen.«**

306 Ibid., 66, Hervorhebungen im Original.
307 Ibid., 78f, Hervorhebungen im Original.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16.


https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

