
110 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Ohr sitzt); er dringt in seinen Leib ein und vermag häufig, physiologische und affektive

Reaktionen auszulösen.270

Diese Flüchtigkeit und Prozesshaftigkeit weist schließlich auf eine weitere zentrale Di-

mension hin, die eng mit der Köperlichkeit, Lautlichkeit und Räumlichkeit zusammen-

hängt: die Zeit.

10. Körperwahrnehmungen in der Zeit

Während wir die Dimension des Raumsmit dem Körper bzw. Körperbewegungen asso-

ziieren, ordnen wir die Zeit Gumbrecht zufolge eher dem Bewusstsein zu.271 Dabei gilt

das Verschränktsein der Dimensionen »Raum« und »Zeit« »bis heute als jene Struk-

tur, in der die Beziehung zwischen ›Körper‹ und ›Bewusstsein‹ zugleich als Einheit

(›Raum‹) und als Differenz (›Zeit‹) erlebt werden kann.«272 In Anlehnung an phänome-

nologisch ausgerichtete Argumentationen beschreibt Gumbrecht, dass jeder Punkt ge-

genwärtigen Erlebens im Bewusstseinsstrom von einem Doppelhorizont umgeben ist,

der sich aus der Retention als dem erinnernden Nachhallen unmittelbar vorausgegange-

nen Erlebens und der Protention als der Vorwegnahme der unmittelbar bevorstehenden

Gegenwart zusammensetzt.273 Retention und Protention gelten dabei als anthropolo-

gisch konstante Strukturelemente des Bewusstseins, »denen der Vergangenheits- und

Zukunfts-Horizont des Erlebens, Erfahrens und Handelns entsprechen soll, wobei ihr

Verhältnis als in historisch spezifischer Weise ausgeprägt erscheint und zu den Grund-

strukturen gesellschaftlicher Wissensbestände zählt.«274 Der Körper ist dem unmittel-

baren Erleben jedoch nur in Gegenwärtigkeit gegeben, »vergangene und zukünftige

Zustände des Körpers lassen sich allein über die Erinnerung – also über das Bewusst-

sein – in die Gegenwart holen.«275 Mit Blick auf ›nach-moderne Zeitenräume« kon-

statiert Gumbrecht, dass die Gegenwart sich trotz einer »sich immer beschleunigen-

den Beschleunigung der Zeit«276 in eine »immer mehr amorphe Breite [dehnt], womit am

Ende das Gefühl eines Verlaufs der historischen Zeit dem Eindruck eines Stillstands

weicht.«277 Durch die technische Reproduzierbarkeit von Vergangenem lassen sich Ge-

genwarten mit vielfältigen Vergangenheiten füllen, während die Angst vor der Zukunft

270 Ibid., 209.

271 Vgl. Gumbrecht, Präsenz, 51.

272 Ibid., 52.

273 Vgl. ibid., 51. Vgl. auch in Anlehnung an Husserl und Augustinus Waldenfels, Das leibliche Selbst,

296.

274 Gumbrecht, Präsenz, 51. Vgl. auch Reinhart Koselleck, »›Erfahrungsraum‹ und ›Erwartungshori-

zont‹, zwei historische Kategorien«, in: ders., Vergangene Zukunft, Zur Semantik historischer Zei-

ten (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979), 349-375.

275 Gumbrecht, Präsenz, 52.

276 Ibid., 59. Vgl. auch Gabriele Klein, »Bewegung und Moderne: Zur Einführung«, in: Bewegung,

Sozial- und kulturwissenschaftliche Konzepte, hg. v. dies. (Bielefeld: transcript, 2004), 7-22,

hier 11f.

277 Gumbrecht, Präsenz, 60, Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 111

in unserer heutigen Gesellschaft dazu führt, dass wir die Gegenwart immer weiter aus-

dehnen, statt sie hinter uns zu lassen. »Die Zeit scheint sich langsamer zu bewegen,

aber dieser Eindruck bringt paradoxerweise keinesfalls das Gefühl mit sich, dass wir

über mehr Zeit verfügen.«278 Beide Bewegungen, die Verschiebung der Zukunft und

die Auffüllung der Gegenwart mit vielfältigen Vergangenheiten, »konvergieren in dem

Eindruck, dass in der nach-modernen sozialen Zeit die Gegenwart breiter wird (so breit, dass sie

von keiner sich in Gegenwart transportierender Zukunft mehr zur Vergangenheit ge-

macht wird).«279 Dieses unter demBegriff der posthistoire gefasste Phänomen beschreibt

Gumbrecht an anderer Stelle als ein Zusammenspiel der folgenden drei gegenwärtigen

Veränderungstendenzen in den Strukturen unseres Alltags:

• der »Ent-Zeitlichung« von Wirklichkeit in Form einer Simultaneität verschiedener

Zeitrichtungen und -rhythmen an Stelle der Linearität einer Zeit, wasmit demEnde

des historischen Bewusstseins einhergeht,

• der »Ent-Totalisierung« in Form einer ständig wechselnden Vielzahl von Wirklich-

keiten und Orten statt einer Einheit des Weltbilds, sowie

• der »Entnaturalisierung« in Form der Bedienung vonMaschinen via zweidimensio-

naler Bildschirme anstelle der direkten Berührung mit der Natur bzw. mit Mate-

rialien in räumlicher Tiefe.280

Diese hier beschriebenen Veränderungen der Wahrnehmung und Gestaltung von Ge-

genwart in heutigen Gesellschaften spiegelt sich in der Kunst in dem Aspekt der Prä-

senz: »Körperliche Präsenz eines Akteurs, geistige Anspannungen, körperliche Vorgän-

ge wie Atmungen und Körperaktionen und auch körperliche und psychische Belastun-

gen dauern an, brauchen ihre Zeit, finden ihre Umgebung und strahlen in den Raum

aus.«281 Die Zeitlichkeit einer Aufführung stellt somit die Bedingung derMöglichkeit für

das Erscheinen von Materialität in Form von Körperlichkeit und Lautlichkeit im Raum

dar.282 DieMaterialität der Aufführungwird immer erst im zeitlichen Verlauf einer Auf-

führung hervor- und wieder zum Verschwinden gebracht und ist somit ein emergentes

Phänomen, an dessen Hervorbringung einzelne Subjekte zwar beteiligt sind, jedoch nie

ganz über sie verfügen können und welches oftmals ebenfalls einem linearen Zeitemp-

finden entgegensteht.

Die Zeit wird in traditionellen Aufführungen äußerlich zunächst durch das Herauf-

ziehen und Herablassen des Vorhangs sowie diverse Pausen gegliedert. Diese Konven-

tionen werden jedoch gerade im Bereich des zeitgenössischen Theaters und der Mu-

sik durch andere strukturelle und zeitorganisierende Elemente ersetzt, die den äuße-

ren zeitlichen Rahmen einer Aufführung gestalten. Innerhalb der Aufführung wird der

278 Ibid., 59.

279 Ibid., 59, Hervorhebungen im Original.

280 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, »Flache Diskurse«, in: Materialitäten der Kommunikation, hg. v. Hans

Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1988), 914-918.

281 Houben, gelb, Neues Hören, 215.

282 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 227.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Raum zeitlich durch im Raum sich ereignende und sich ausbreitende Aktionen struk-

turiert, bei denen es zu vielschichtigen Bezügen, Überlagerungen, Rhythmisierungen

und Varianten kommen kann.283 Die Zeit wird anders herum durch sich im Raum aus-

breitende Aktionen verräumlicht. Eva-Maria Houben führt mit Blick auf Hans-Joachim

Hespos die Ebenen der Zeit und des Raums folgendermaßen zu einem Kontinuum zu-

sammen:

In einem solchem Spielraum des Dazwischen stellt sich die Aufgabe an den Interpre-

ten, die räumlichen Bestimmungen des Klangsmit den zeitlichen zu koordinieren, d.h.

die diversenBegegnungen von Finger,Hand, EllenbogenundanderenKörperteilenmit

bestimmtem Fellort, Korpusseite, Kante und wiederum anderen Körperteilen des In-

struments in die Zeit auszufalten. Inmitten äußerster Genauigkeit der Angaben fehlt

der Halt, den ein Metrum, Wiederholungen, periodische Vorgänge, aber auch rhyth-

misches Sprechen geben könnten. Der Interpret bewegt sich in einem räumlichen und

zeitlichen Kontinuum, das er selbst erst erschafft.284

Im Kontext der Betrachtung von Raum und Zeit weist Houben an anderer Stelle in An-

lehnung an Jean Gebser auf die Schwierigkeit hin, Wirklichkeit als etwas in Bewegung

Befindliches »festzuhalten« und »einzufangen«, da die Wirklichkeit im Alltag wie auch

in Hespos’ Werken als »unübersehbare Mannigfaltigkeit, als unplausibler und chao-

tisch anmutender Zusammenhang völlig heterogener und unpassender Einzelkompo-

nenten«285 erscheint:

Die Zeit ist zu flüchtig, der Raum zu jeweilig, um ihrer je habhaft zu werden. […] Die

Zeitlichkeit alles Wirklichen widersetzt sich der Fixierung. ›Indem ich ›jetzt‹ sage, ist

jetzt schon nicht mehr jetzt.‹ Punkthafte Momente sind bereits vergangen, sobald sie

sind: Sobald sie sind, sind sie schon nicht mehr. ›Jetzt‹ ist weder als Punkt noch als Zu-

stand zu erfahren, sondern nur in der einzelnen Vibration. Schwingung, Atmung, Luft-

strömung, die in ihrer Jeweiligkeit in Beziehung tritt zur jeweils anderen, so dass alles

zusammenfällt in der Unmittelbarkeit des je neuen und anderen Augenblicks. Wahr-

nehmung der einzelnen, vereinzelten, isolierten Ereignisse, der einzelnen Atmungen,

Luftströme verhindern das Erzählen von Geschichten. Zeit wird zerteilt und zerschnit-

ten; Zeitsplitter, Zeitfetzen, Zeitschnipsel werden in neue und andere Zusammenhän-

ge gebracht, um immer wieder und immer neu die Erfahrung von Beziehungslosigkeit

zu ermöglichen. Diese Erfahrung ist Zeiterfahrung.286

Im Unterschied zu Schnebel, der in Körper-Sprache die Ebene der »Geschichten« mitein-

bezieht oder Black, die sich zumindest teilweise um dramaturgische und damit zeitlich

283 Vgl. die Prinzipien der time-brackets und des Rhythmus’ bei Fischer-Lichte, Ästhetik des Performati-

ven, 228-239.

284 Houben, gelb, Neues Hören, 104.

285 Ibid., 209, vgl. auch Jean Gebser, Ursprung und Gegenwart, Fundamente der aperspektivischen Welt,

Beitrag zu einer Geschichte der Bewusstwerdung, erster Teil (Steinbergkirche: Novalis, 2. Aufl. 2009),

67. Vgl. auch Eva Maria Houben, Die Aufhebung der Zeit, Zur Utopie unbegrenzter Gegenwart in der

Musik des 20. Jahrhunderts (Stuttgart: Steiner, 1992), 31-32.

286 Houben, gelb, Neues Hören, 209f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 113

strukturierende Ausgestaltung bemüht, treten bei Hespos an die Stelle erdachter Zu-

sammenhänge oftmals komplexe Unzusammenhänge in Form beziehungsreicher Au-

genblicke, welche »wegführen in unvorstellbares«.287 Dieser Aspekt bildet eine Parallele

zur alltäglichen Zeiterfahrung, was Cage folgendermaßen beschrieben hat:

Wenn Sie einmal beobachten, wie Sie Klänge wahrnehmen, während Sie die Straße

entlanggehen – das heißt, während Sie sich sozusagen mitten im Leben befinden,

nicht in der Kunst – dann werden Sie bemerken, dass die Dinge, die Sie interessie-

ren und aufmerken lassen, genau jene beziehungslosen Dinge sind – und sie sind es

auch, die Ihnen die Gegebenheit der Zeit ins Bewusstsein bringen.288

In diesem Sinne weist Hespos’ Zeitbegriff die oben beschriebenen Aspekte der »Ent-

Zeitlichung« von Wirklichkeit (in Form einer Simultaneität verschiedener Zeitrichtun-

gen und -rhythmen an Stelle der Linearität einer Zeit) sowie der »Ent-Totalisierung«

(in Form einer ständig wechselnden Vielzahl von Wirklichkeiten und Orten statt einer

Einheit des Weltbilds) auf, die Gumbrecht dem gegenwärtigen Alltag zuschreibt.289 Die

Grundsätze des Musiktheaters bei Hespos im Hinblick auf Zeit – Raum – Bewegung –

Erlebnisfelder, welche Hespos zufolge komponiert werden und einem erweiterten Aus-

druck förderlich sein können,290 fasst dieser schließlich folgendermaßen zusammen,

wobei er nochmals ausdrücklich auf den Zusammenhang zwischen einer Erfahrung des

»Jetzt« und demmusikalischen Unzusammenhang hinweist,mit der eine besondere Art

der Wahrnehmung gefordert wird, bei der die Wahrnehmenden angeregt werden, in-

dividuelle Bezüge herzustellen:

die gesten des musikmachens sind szenische, sie erschaffen eigene räume – Zeiten,

werden so adaptive transparenzen voller unzusammenhang, eine andere und neue

art der wahrnehmungwird notwendig. unzusammenhang löst sich auf in transparenz,

kippt um in allumfassenden zusammenhang, der alles mit allem in beziehung setzt.

musikalische freiheit wird erweitert im erlebnis ›jederzeit‹, ›jetzt‹ – in jedem augen-

blick ›jederzeit‹, ›jetzt‹ – wird lebendigkeit selbstbestimmend erlebt.291

Die ästhetisch-philosophische Betrachtung des Begriffs »Präsenz« in Zusammenhang

mit einer unmittelbaren Erfahrung von Kunst im »Jetzt« weist einige Schnittmengen

zu dem Begriff der »Präsenzzeit« in der Kognitionsforschung auf. Kognitionswissen-

schaftler und Psychologen geben die subjektive Wahrnehmung einer Präsenzzeit mit

zwischen drei und zwölf Sekunden an und definieren sie als »the time interval, a few

287 Hans-Joachim Hespos, Black Beauty, für kleine trommel mit schnarrsaite, fraul – eine schauspielerin mit

querphantasie – coq traumtänzerAberwitz –, arbeiter – ein mann für vieles: gelegenheitsklavier, klüpfel,

lichtmechaniker –, lichtassistent (1993), Partitur H 065 E (Ganderkesee: Hepos Eigenverlag, 1993), 2.

Vgl. Houben, gelb, Neues Hören, 210. Siehe Kapitel III/1, III/3 und III/6 dieser Arbeit.

288 John Cage im Gesprächmit Richard Kostelanetz, John Cage im Gespräch zuMusik, Kunst und geistigen

Fragen unserer Zeit (Ostfildern: DuMont, 1993), 227.

289 Vgl. Gumbrecht, »Flache Diskurse«, 914-918.

290 Vgl. Hans-Joachim Hespos, »Hespos im Gespräch mit Ute Schalz-Laurenze« (Feburar 1985), in:

ders., .redezeichen., Texte zur Musik 1969-1999, hg. v. Randolph Eichert und Stefan Fricke (Saarbrü-

cken: Pfau, 2000), 115-123, hier 115.

291 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

seconds in length, in which we experience the flow of events as being simultaneously

available to perceptual or cognitive analysis.«292 Die Angabe zu möglichen Zeitspan-

nen einer Präsenzzeit hängt dabei auch von mnemotechnischen Möglichkeiten ab, wo-

bei hinsichtlich der Memorierung von Melodietönen einer unbekannten Tonfolge beim

ersten Hören von höchstens zehn Noten ausgegangen wird, was somit einer Form von

Präsenzerfahrung in (melodischer) Musik entspricht.293 Den Prozess einer Analyse der

Wahrnehmung von Gegenwärtigem beschreibt J.A. Michon auf eine Weise, die Hespos’

Verständnis der kognitiven Leistung einer Kunstwahrnehmung im »Jetzt« ähnelt: »The

contents of a present are simultaneously available and are as such continuously open

for restructuring; that is, the information contained in it is open to revision under dif-

ferent cognitive (or at least higher order) interpretive hypotheses.«294 Auf diese Weise

gehen – insbesondere, aber nicht nur bei Hespos – in der Betonung des Augenblicks

und der Konzentration auf die »Jetzt-Zeit« »kompositorische Zielsetzungen, multisen-

soriale, kognitive und psychische Wahrnehmungsmechanismen in der Gegenwart und

philosophische Vorstellungen des Gegenwärtigseins ineinander über«.295 Aufgrund der

Subjektivität in Abhängigkeit dermomentanen Situation kann die Erfahrung einer Prä-

senzzeit signifikant schwanken, was Hespos für seine Komposition nutzbar macht:

Zeit bedeutet die Chance, sich ein mehr oder weniger langes Intervall all seinen Mög-

lichkeiten nach zu entwickeln. Kennenzulernen, auszuweiten, sich zu reduzieren, zu

komprimieren, Wesentliches zu erfahren, verrücktzuspielen. Alles Mögliche zu ma-

chen. Den ganzen Farbtopf, den wir, oder der wir selber sind, mit dem einfach mal in

alle Gegenden zu spritzen und vielleicht sehr interessante Zeichen zu malen.296

Diese besondere Art der Zeitgestaltung lässt sich insbesondere an all jenen Komposi-

tionen wahrnehmen, welche von Kunst als Ereignis im Sinne Fischer-Lichtes ausgehen

und damit das unmittelbare Erlebnis des Augenblicks in das Zentrum der Wahrneh-

mung stellen. Die Gestaltung von Körperbewegung und Klang im und durch den Raum

können dabei dem subjektiven Zeitgefühl des Rezipienten entsprechen oder auch –

wie im Fall von Hespos – widersprechen und dabei Überraschungen und Irritationen

auslösen.297 Die Erfahrung einer absoluten Gegenwart findet sich vor allem in Erschei-

nungsformen des Entsetzens oder des Schocks,298 was sich insbesondere Hespos zu

nutzen macht.299

Im Gegensatz zur klassisch-modernen Ästhetik, die oftmals ästhetische Wahrneh-

mung mit einem Heraustreten aus der Zeitlichkeit des Lebens verbindet, betont Mar-

292 John A. Michon, »The Making of the Present«, in: Attention and Performance VII, hg. v. John Requin

(New Jersey: Erlbaum, 1978), 89-111, hier 90.

293 Vgl. William L. Berz, »Working Memory in Music, A Theoretical Model«, in: Music Perception, An

Interdisciplinary Journal 12/3 (Frühling 1995), 353-364, hier 354.

294 Vgl. Michon, »The Making of the Present«, 92.

295 Vgl. Brüstle, Konzert-Szenen, 163.

296 Hespos, »Hespos im Gespräch mit Ute Schalz-Laurenze«, 115.

297 Vgl. Brüstle, Konzert-Szenen, 163f.

298 Vgl. Bohrer, Plötzlichkeit, 52. Vgl. auch Martin Heidegger, Sein und Zeit (Tübingen: Niemeyer,

2006), 142.

299 Siehe Kapitel III/6 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 115

tin Seel, dass Kunstwerke einerseits Zeit schenken, indem sie uns im Spielraum ihrer

Objekte zu einem besonderen Vollzug der Zeit einladen, uns andererseits aber auch

Zeit nehmen, die wir nicht länger zur eigenen Verfügung haben.300 Kunstwerke fun-

gieren demnach als eine Form von Zeitspeicher, der den Rezipienten Zeit nimmt, um

ihnen wiederum einen Vorrat an Zeit für die Wahrnehmung ihrer selbst und der Welt

anzubieten und damit einen gesteigerten, veränderten und variierbaren Sinn für die

Gegenwart zu wecken.301 Durch das Verweilen bei dem Erscheinen von Dingen und Si-

tuationen, wie sie (nur) im Hier und Jetzt gegenwärtig sind, »gewinnt die ästhetische

Wahrnehmung ein spezifisches Bewusstsein von Gegenwart. Sie verschafft denen, die

sich ihr überlassen, Zeit für den Augenblick ihres Lebens.«302 Dieser Zusammenhang, der

grundsätzlich auf alle Arten ästhetischerWahrnehmung zutrifft, lässt sich in besonders

prägnanter Form an solchen Werken ablesen, die gezielt versuchen die Jetzterfahrung

und damit zusammenhängende Bezüge zur alltäglichen Lebenswelt nicht nur zu in-

tensivieren, sondern diese zum Teil radikal und gewaltvoll hervorbringen. Ästhetische

Erfahrung fasst Seel – wie bereits beschrieben – als eine Form ästhetischer Wahrneh-

mung mit Ereignischarakter auf, welche wiederum nicht nur auf Kunsterfahrungen

beschränkt sind.303 »Wo ein bestimmtes Vorkommnis in einem bestimmten biogra-

phischen oder historischen Augenblick auf eine bestimmte Weise bedeutsam wird«,

spricht Seel von Ereignissen, die in diesem Sinne Unterbrechungen des Kontinuums

der biographischen und historischen Zeit darstellen:

Sie sind Vorgänge, die nicht eingeordnet, aber ebensowenig ignoriert werden können;

sie erzeugen Risse in der gedeuteten Welt. Sie machen sich bemerkbar, indem sie zu-

gleich das Bemerken verändern. Sie sind Vorgänge, die in der Zeit ihres Geschehens

nicht zu fassen sind. Indem sie etwas plötzlich und unausweichlich in denMittelpunkt

der Aufmerksamkeit rücken, sind sie ein Aufstand der Gegenwart gegen die übrige

Zeit.304

Genau an diesem Punkt offenbaren uns ästhetische Erfahrungen Seel zufolge, »dass in

den bekannten Möglichkeiten Unmöglichkeiten und in den bekannten Unmöglichkei-

ten Möglichkeiten lauern.«305 Ästhetische Erfahrungen setzen somit eine gegenseiti-

ge Abhängigkeit zwischen den Bereichen der alltäglichen Lebenswelt und denjenigen

künstlerischer Darbietungsereignisse voraus, die die besondere Verschränkung beider

Bereiche aufzeigt:

Wer seine ästhetischen Erfahrungen nur im Bereich der Kunst macht, bekommt eben-

falls nicht genug mit, um die Erfahrungen zu machen, die nur hier vollzogen werden

können.Wer von den Ereignissen derWelt – einschließlich ihrer ästhetischen Ereignis-

se – unbetroffen bleibt, wird im Erscheinen der Kunst kein Ereignis der Darbietung des

300 Vgl. Seel, Die Macht des Erscheinens, 39-51.

301 Vgl. ibid., 54.

302 Ibid., 58.

303 Vgl. ibid.

304 Ibid., 59.

305 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Inderweltseins erkennen können. Die Erfahrung der Kunst zehrt von der Erfahrung au-

ßerhalb der Kunst – und hier gerade von ästhetischen Erfahrungen in den Räumen der

Stadt und der Natur, in denen die Koordinaten derWeltgewandtheit und desWeltver-

trauens durcheinandergeraten.306

Präsentationen einer inszenierenden oder inszenierten Kunst bieten nicht allein verge-

hende Gegenwarten dar, sondern sie sind vergehende Gegenwarten des menschlichen

Lebens: »Ihr Verlauf ist das, was sie in und mit ihrem Verlauf zur Darbietung brin-

gen – nämlich vergehende Gegenwart. Näher kann die Kunst, bei aller notwendigen

Unterbrechung und Erschütterung des Lebens, dem Leben nicht kommen.«307

306 Ibid., 66, Hervorhebungen im Original.

307 Ibid., 78f, Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021 - am 13.02.2026, 14:28:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

