332

Wird also die Menschenwiirde als individrelle Rechtsgarantie uberfordert, wenn man
von thr die Disziplinierung der gentechnischen Gefahren erwartet, und liflt sich auch
mit der objektiven Wertordnung nicht schlissig der »Optimierung des Menschen«
entgegentreten, so ist nach anderen rechtlichen Wegen zu suchen. Statt den Klon als
Trager der Wiirde oder eine freiwillige »Mitarbeit« des Originals beim Klonieren
paternalistisch zu negieren, statt die Menschheit in die aus gutem Grund auf konkrete
Individuen oder Gruppen zugeschnittene rechtliche Wiirde-Garantie hinein zu pro-
jizieren, laflt sich das ethisch Gebotene zwangloser in einen Verfassungsauftrag
iiberserzen. Ohne individualrechtliche Fesseln kinnte ein solcher angemessen die
Entscheidung einer Gesellschaft zum Ausdruck bringen, der Versklavung der Gene
durch die Gentechnik entgegenzutreten.

Uberdies diente es der Klirung der humangenerischen Risiken und einer ebensolchen
Selbstvergewisserung tiber die Risikobewertung, wenn sich diese Gesellschaft zu
einer breiten und sicherlich kontroversen éffentlichen Debatte und an deren Ende
zu einer politischen Entscheidung durchringen kénnte, anstatt sich durch die alifil-
lige Berufung auf die Menschenwiirde in triigerischer Gewifheit zu wiegen.

Kathrin Braun
Kapitulation des Rechts vor der
Innovationsdynamik

Der Reichtum der Gesellschaften, in welchen kapitalistische Produktionsweise
herrsche, erscheinc als eine ungeheure Abfolge technologischer Innovationen ... So
mufBte man den Anfang der Marxschen Kapiralanalyse heute moglicherweise formu-
lieren. Diese Innovationsdynamik kennt keine inhirenten Grenzen — Wissenschaft
und Technologie haben keine Prinzipien, die dieser Dynamik aus sich heraus eine
Grenze setzen konnten. Im Gegenteil, thr Funktionsprinzip besteht gerade darin,
vorgefundene Grenzen stets aufs Neue zu {iberwinden und méglich zu machen, was
bisher nicht méglich war. Grenzen konnen dieser Dynamik nur von auflen, durch
Gesellschaft, Recht und Politik, gesetzt werden. Wie schwer dies jedoch ist, zeigt sich
nirgendwo krasser als dort, wo der Mensch selbst zum Gegenstand wissenschaftlich-
technischer Innovationen wird, niamlich auf dem Feld der Reprogenetik, d.i. der
Kombination aus Fortpflanzungstechnologie und Gentechnik. So hat Giinter Fran-
kenberg' in dieser Zeitschrift die Auffassung vertreten, das Klonen von Menschen
verstofle nicht gegen die Menschenwiirde, weil es keinen konkreten Grundrechts-
triger in seiner Wiirde verletzt. Frankenbergs Argumentation kénnte ebenso ange-
wendet werden auf die gentechnische Ziichtung von Menschen durch die Manipula-
tion der Keimbahn, auf die priimplantive genetische Selektion von Embryonen und
schlieRlich auch auf die Herstellung mensch-tierischer Hybride.

Ich mchte mich im folgenden mit denjenigen Techniken auseinandersetzen, die eine
reprogenetisch gestiitzte Schaffung von Menschen darstellen, und das sind z. Zt. die
Priimplantationsdiagnostik, das Klonen und die Keimbahnintervention. Die Kapi-
tulation des Rechts vor den Techniken der reprogenetischen Schaffung von Menschen
hat m. E. Konsequenzen, deren Dramatik kaum iiberschitzt werden kann.

Die folgenden Uberlegungen werden eher einen rechts- und moraiphilosophischen

1 Frankenberg, Die Wiirde des Klons und die Krise des Rechts, KJ 3/2000, S.125 [f.

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.
fr ode



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

als einen juristischen Charakter haben — was aber, wie ich denke, angesiches der
radikalen Neuheit der Phinomene gerechtfertigt ist. Als der Menschenwiirdegrund-
satz im Grundgesetz festgeschrieben wurde, gab es keine menschlichen Embryonen
in vitro und keine geklonten Schafe. Eine Interpretation entlang seiner historischen
Genese oder der Absichten, die seine Verfasserinnen und Verfasser damit verbanden,
kann daher gar nicht ausreichen. Die Phinomene, um die es geht, nimlich Techniken
der gezielten Schaffung von Menschen, lagen zum Zeitpunke seiner Entstehung in
keinster Weise im Horizont der Zeit. Wenn man einen philosophischen Zugang zu
dieser Problematik als illegitim zuriickweist, redet man einem Rechtspositivismus das
Wort, der bereits vor der Eigendynamik der Innovationsentwicklung kapituliert hat.
Alles, was neu ist, wire schon deshalb erlaubrt, weil die Schépfer der Verfassung daran
noch nicht gedacht hatten. Es mufl daher auf eine grundlegendere Ebene zuriick-
gegangen und gefragt werden, in welcher Weise der Grundsatz der Menschenwiirde
moral- und rechtsphilosophisch einen kohirenten Sinn ergibt. Dann kann versucht
werden, ob sich aus dieser philosophischen Rekonstruktion eine konsistente Begriin-
dung fiir den rechtlichen Umgang mit diesen neuen Phinomenen ergibt. Einen
solchen Versuch werde ich im folgenden unternehmen.

Generell kann es, soweit ich sehe, vier mégliche Schutzgiiter in bezug auf eine
rechtliche Beschrinkung reprogenetischer Praktiken geben: 1) Minner und Frauen,
von denen diejenigen menschlichen Substanzen stammen, die das Material dieser
Techniken bilden, wie menschliche Embryonen, Keimzellen, sog. »Vorkernex, aber
auch abgetriebene Féten oder Fehlgeburten und w.U. sogar menschliche Kérper-
zellen, 2} diese Substanzen selbst, 3) besonders verletzbare soziale Gruppen, deren
Mitglieder mittelbar aufgrund der gesellschaftlichen Akzeptanz reprogenetischer
Techniken von Diskriminierung und/oder Instrumentalisierung bedroht sind, 4)
die prospektiven Kinder, die mirtels reprogenetischer Techniken geschaffen werden.
Diese Ansatzpunkte méchte ich kurz erliutern und diskurieren.

1) Dafl Mianner und Frauen Triger von Persénlichkeitsrechten sind, die auch in
reprogenetischen Zusammenhingen zu respektieren sind, scheint noch unproblema-
tisch und selbstverstindlich. Hicr kann schlicht das Erfordernis der freien und in-
formierten Zustimmung angewendet werden wie in anderen Feldern der Medizin
auch. Auf dieser Grundlage basiert z.B. § 4 des ESchG, der die eigenmichtige
Befruchrung und Embryoneniibertragung und auch die kiinstliche Befruchtung einer
Eizelle nach dem Tod des Mannes, von dem der Samen stammt, verbietet. Gemif § 4
ESchG erstreckt sich die persdnlichkeitsrechtliche Verfigung von Minnern und
Frauen iiber thre Keimzellen auch auf Keimzellen, die sich auflerhalb ihres Kérpers
befinden. Die personlichkeitsrechtliche Argumentation kann allerdings keine
Grundlage dafiir bieten, die freiwillige Spende von Keimzellen oder anderen repro-
duktiven Substanzen zu untersagen. Wihrend ein Verbot der Kommerzialisierung
noch auf eine dem Transplantationsgesetz analoge Begriindung rekurrieren kénnte,
indem reproduktive Substanzen Organen und Gewebe gleichgestellt werden, greift
diese Begriindung in bezug auf cine freiwillige Spende jedoch nicht. Schlieflich darf
auch jede und jeder aus freien Stiicken Blut spenden. Auf der Basis einer rein
persénlichkeitsrechtlichen Argumentation gibt es also keine Begriindung dagegen,
aus gespendeten Keimzellen gentechnisch selektierte und/oder manipulierte oder
geklonte Menschen zu schaffen. Wenn demgegeniiber argumentiert wird, daf repro-
duktive Substanzen keine gewdhnlichen Kérpersubstanzen sind, sondern einen be-
sonderen Status haben?, ist dies im Grunde kein persénlichkeitsrechtliches Argument

2 Schneider, Vortrag beim Symposium Fortpflanzungsmedizin in Deutschland, Berlin 24.-26. 5. 2000.

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.
Ir oder | Jenerativen

333


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

334

mehr, denn es wird implizit davon ausgegangen, daff reproduktive Substanzen aus
sich heraus ein eigenstindiges Schutzgut bilden.

2) Die Techniken der Menschenproduktion setzen einen »Verbrauch« und/oder eine
Vernichtung von menschlichen reproduktiven Substanzen voraus: Bei einer Praim-
plantationsdiagnostik werden jene Embryonen verworfen, deren genetische oder
chromosomale Ausstattung nicht gewiinsche ist, und um die Techniken des Klonens
und der Keimbahnintervention anwendungsreif zu machen, bedarf es zumindest
einer vorangehenden Forschung, bei der auch menschlichc Embryonen »verbraucht«
werden. Auflerdem muff beim Klonen und bei der Keimbahnintervention damit
gerechnet werden, daf nicht jeder Versuch gelingt und »mifllungene« Embryonen
vernichtet werden. Die Schutzwiirdigkeit des menschlichen Embryo kann daher ein
weiterer Bezugspunke fiir eine Argumentation gegen Menschenziichrung und Men-
schenproduktion sein.

Dieser Argumentationstypus scheint z. Zt. die ethische und juristische Debatte im
Bereich der Reprogenetik zu dominieren. Er sieht sich allerdings besimmten Schwic-
rigkeiten ausgesetzt: Erstens folgt aus der Ablehnung von Embryonenforschung und
-vernichtung nicht unbedingt die Ablehnung von Menschenproduktion und Men-
schenziichtung. Die Argumentation bezieht sich auf den Schutz der Substanz und
nicht auf das Ziel der Operation; so hat bspw. der Theologe Klaus Berger vertreten, es
sel zwar unbedingt verwerflich, menschliche Embryonen zu vernichten, aber durch-
aus akzeprabel, den Menschen zu verbessern. Gegen die Manipulation der Keimbahn
wire moralisch nichts einzuwenden, wenn sie erst einmal ohne Vernichtung mensch-
licher Embryonen auskime’. Zweitens wird die Bestimmung des Schutzgutes, wenn
es eine reproduktive Substanz ist, permanent durch die wissenschaftlich-technische
Entwicklung in Frage gestellt und unterhshlt. Denn die Forschung erfindet perma-
nent neue Substanzen, wie menschliche »Vorkerne«* oder »pluripotente Zellen«’, mit
denen die rechelichen Einschrankungen umgangen werden kénnen. Daher verschiebt
sich stindig der Gegenstand der Frage: Von »Was ist der Status des menschlichen
Embryo in vitro?« zur Frage »Was ist der Status pluripotenter Zellen?« bis hin zur
absurd anmutenden Frage »Was ist der Status menschlicher Kérperzellenz«.

Man muf sich dariiber klar sein, dafl die Gegenstinde dieser Fragen rein wissen-
schaftlich-technisch erzeugte Produkte sind. Bevor die Reagenzglasbefruchtung er-
funden wurde, war jede dieser Fragen gegenstandslos. Die Schwierigkeit ist, dafl das
Reche sich hier auf ein Feld begibt, in welchem die Definitionsmacht vollstindig im
Bereich von Wissenschaft und Technik liegt. So war cs bis zur Reagenzglasbefruch-
tung nicht notig zu definieren, was ein Mensch und damit ein Trager von Grund- und
Menschenrechten 1st. Ein Mensch war einfach, wer von einer Frau geboren wurde.
Indem aber das Recht sich auf diese wisscnschaftlich-technisch geschaffenen Fakten
einlifr, schneidet es sich unvermeidlich vom gewdhnlichen Menschenverstand ab
und reifit eine Kluft auf zwischen Alltagsdiskurs und Expertendiskurs. Eine Formu-
lierung wie die in § 1 BGB »Die Rechusfihigkeit des Mcnschen beginnt mit der
Vollendung der Geburt« ist fiir den gewéhnlichen Alltagsverstand verstindlich und
einsehbar. Was eine Geburtistund wann sie vollendet ist, ist etwas, das frau oder man
aus eigener Erfahrung oder Anschauung kennt. Dagegen ist eine Diskussion darum,
welchen Status der ra-zellige Embryo hat im Unterschied zum 8-zelligen, weil
dazwischen der Wechsel von »Totipotenz« zu »Pluripotenz« stattgefunden haben

5 Berger, Brauchen wir eine Theologie der Reboter?, FAZ 20. 4. 2000 und 21.6. 2000.

4 Keimzellen nach der Befruchwung, aber vor der Verschmelzung der Zellkerne.

s Zellen des Embryo, die nicht mehr das Potentizl haben, sich zu einem ganzen [ndividuum zu entwickeln.
Wann der Wechsel van der Totipatenz zur Pluripotenz eintritt und ob er u. U. riickgingig gemacht werden
kann, ist umstriten.

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.

Ir oder | Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

konnte oder auch nicht, oder wann genau die Verschmelzung der Zellkerne stattfindet
und damit der Ubergang vom »Vorkern« zum »Embryo« vorlegt, allein Sache von
hochspezialisierten Experten. Dabei geht es dann darum, ob die Antwort bereits
experimentell gegeben ist oder nicht - eine Frage, zu der reprogenetische Laien kaum
etwas sagen konnen.

Das Recht lauft den wissenschaftlich-technischen Fakten unentwegt hinterher und
sicht sich stindig gezwungen, Kategorien, dic es gerade geschaffen hat, vor dem
Hintergrund neuer Fakten neu zu formulieren. Ein Beispiel: Das ESchG enthiltin § 6
das Verbot, einen Menschen zu klonen. Genauer gesagt, verbietet das Gesetz, »dafl ein
Embryo mit der gleichen Erbinformation wie ein anderer Embryo, ein Foetus, ein
Mensch oder ein Verstorbener entsteht«. Ein Gueachten, das im Aufrrag des Bundes-
tages erstellt worden ist’, um zu iiberpriifen, ob das Klonierungsverbor im ESchG
ausreichend ist, weist aber darauf hin, daf} das geklonte Wesen gar kein »Embryo«im
Sinne des Gesetzes ist, denn § 8 ESchG definiert als »Embryo« die »befruchtete
menschliche Eizelle vom Zeitpunk: der Kernverschmelzung an, ferner jede einem
Embryo entnommene totipotente Zelle (...)«, Ein Klon ist aber gerade nicht durch
Befruchtung entstanden, sondern durch Duplikation. Auflerdem kénnte das Klonie-
rungsverbot des ESchG leicht dadurch unterlaufen werden, dafl die befruchtete
Eizelle zusitzlich genetisch manipuliert wird, denn dann lige niche mehr die gleiche
Erbinformation vor.

Das Recht sieht sich also gezwungen, den Status von reproduktiven Substanzen zu
kliren, die ausschlieflilich das Produkt einer wissenschaftlich-technischen Interven-
tion sind’. Aber sobald es diesen Status festgesehrieben hat, mufl es feststellen, dafl
bereits neue Substanzen geschaffen wurden, welche die gefundenen Kategorien und
Festlegungen unterlaufen. Eine weitere mogliche Argumentation, die diesen Proble-
men nicht ausgesetzt ist, bezieht sich daher nicht auf die reprodukuve Substanz,
sondern auf die gesellschaftlichen Wirkungen der reprogenetischen Praktiken.

3) Priimplantationsdiagnostik und Keimbahnintervention zielen darauf ab, Men-
schen mit bestimmten Eigenschaften zu verhindern, wobei allerdings die Keimbahn-
intervention sogar dazu benutzt werden kann, den Menschen genetisch zu »verbes-
serne, also gezielt Menschen mit bestimmten erwiinschten genetischen Eigenschaften
zu schaffen. Diese Techniken sind daher inhirent eugenisch; sie bestehen darin, dafl in
der Handlung selber unterschieden wird zwischen solchen prospektiven Menschen,
die fiir wert befunden werden, zu existieren, und solchen, die nicht der Existenz fiir
wert befunden werden. Aber auch das reproduktive Klonen kann eine eugenische
Dimension erhalten, wenn es praktiziert wiirde, um Menschen zu vervielfiltigen,
deren genetische Ausstattung fiir wertvoll erachtet wird.

Die Kririker und Kritikerinnen dieser Prakuken rechnen damit, dafl sich das Wert-
urteil, das in diesen Techniken vollzogen wird, auf den gesellschaftlichen Status von
Menschen mit Behinderungen oder Krankheiten auswirken wird®. Die gesetzliche
Zulassung solcher Selektionstechniken driickt aus, dafd es ein anerkanntes Ziel ist, die
Existenz von Menschen mit Behinderungen oder bestimmten Krankheiten/Krank-

BT-Drs. 13/11263.

Damit soll niche gesagr werden, daf die Frage nach der Schutzwiirdigkeit des menschlichen Embryo
aullerhalb des Frauenleibs eine unsinnige Frage sel. Der von der Frau abgeldste Embryo ist ein wissen-
schafdlich-rechnisch hergestelltes Faktum, aber er 75t heute ein Faktum und nicht mehr ein rein diskursives
Konstruke. Man kann aus gnten Griinden der Meinung sein, dafl es besser wire, wenn dieses Faktum nic
geschaffen worden wire, aber heute, da es existiert, ist die Frage nach der Schurzwiirdigkeit des mensch-
lichen Embryo auBlerhalb des Frauenleibes eine berechrigte moralische und rechdiche Frage.
Stellvertretend fiir eine lange Liste an Literarur sei hier die Aktion einer Gruppe von Behinderten zum
Aufrake des »Symposium Fortpflanzungsmedizin in Deutschland« des BMG 24.Mai 2000 in Berlin
genannt, die erklér hatten »Wenn es nach den Vorstellungen und Wiinschen von einigen ginge, die hier
versammelt sind, wiirde es Behinderte in Zukunft nicht gebens.

AVIE-N

=

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.
Ir oder | Jenerativen

335


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

336

heitsdispositionen zu verhindern. Es ist fraglich, ob unter solchen Bedingungen
iiberhaupt verhindert werden kann, daff geneusch oder chromosomal bedingte
Krankheiten und Behinderungen als etwas verstanden werden, das vermeidbar und
damit individuell verantwortbar ist. Davon betroffen wiren einerseits Menschen mit
Behinderungen und deren Angehérige, insofern die éffentliche Unterstiitzung fir
Mafinahmen der sozialen Integration und Férderung eines moglichst selbstbestimm-
ten Lebens zuriickgenommen wird, und andererseits Frauen, die sich dem Druck
ausgesetzt sihen, alle verfigbaren Methoden der Privention durch Selektion anzu-
wenden, dic damit verbundenen kérperlichen und seelischen Belastungen zu tragen
und denen, falls sie dies nicht tun, die Unterstiitzung der Solidargemeinschaft und der
Gesellschaft mit Verweis auf ithre Verantwortlichkeit verweigert werden kdnnte’.
Das Problem fiir das Recht ist jedoch, dafl diese Zusammenhinge mittelbare Zusam-
menhinge sind. In einem komplexen System wie der heutigen Gesellschaft, das aus
kulturellen, sozialen, ékonomischen und politischen Vermittlungszusammenhingen
besteht, wird es kaum maglich sein, eine direkte Kausalbeziehung nachzuweisen
zwischen der reprogenetischen Selektion von Substanzen und der gesellschaftlichen
Natigung oder Diskriminierung von Gruppen. Die Befirworter der »Privention-
durch-Selektions-Techniken« setzen dem entgegen, dafl man diese Auswirkungen
verhindern konne, indem man die Anwendung dieser Techniken reguliert, z. B. die
Zulassung der PID auf einige wenige Indikationen beschrinkt. Zudem m#fiten sich ja
die Anwendung dieser Techniken und die gesellschaftliche Unterstiitzung von Be-
hinderten nicht ausschlieflen, man kdnne ja beides verfolgen. Die Kritikerinnen und
Kritiker sehen sich damit vor der Situation, einen Schaden beweisen zu sollen, den sie
gerade verhindern wollen, nimlich daff bestimmte gesellschaftliche Gruppen durch
die Durchsetzung reprogenetischer Techniken tatsichlich diskriminiert werden.
Das heiflt niche, dafl es nicht geboten ist, auf diese Vermittlungszusammenhinge zu
verwelsen, sie sozial- und kulturwissenschaftlich herauszuarbeiten und politisch zu
problematisieren. So ist inzwischen deutlich geworden, da auch die Prinataldia-
gnostik zur Feststellung einer Behinderung des zukiinftigen Kindes zu Anfang auf
wenige enge Indikationen beschrinke war und sich inzwischen zur Reihenunter-
suchung in der Schwangerschaft enctwickelt hat. Mit einer Wiederholung dieser
Abfolge auch bei der PID muf} gerechnet werden.

Aber es ist schwierig, die politische Konsequenz, die sich daraus ergibt, in die Form
eines gesetzlichen Verbots zu gieflen, weil ein Verbot ein angebbares Subjekt voraus-
serzt, das direkt geschidigt wird. Aus der Aufdeckung gesellschaftlicher Vermite-
lungszusammenhange, die auf Kontrolle, Normierung, Diskriminierung und Indivi-
dualisierung hinwirken, wire eher die Forderung nach einem Ausstieg aus der
Reprogenetik zu begriinden. Die Frage ist aber, ob es nicht doch Subjekte gibt, die
durch Menschenziichrung und Menschenproduktion direke geschidigt werden, und
zwar die dadurch geschaffenen Menschen.

4) Kinder, die nach einer PID, einer Keimbahnintervention oder einer Klonierung zur
Welt kommen, sind das Resultat eines zweckgerichteten, technisch gestiitzten »Her-
steflungsprozesses«. Man kann diesen Prozefl - so zynisch, wie es klingt, ist es auch —
mit den »einfachen Momenten« des Arbeitsprozesses beschreiben: Es gibt einen
Gegenstand, nimlich die Keimzellen, die Embryonen oder die Kérperzellen, es
gibt Mittel, wie Nihrlésung, Gentest, Vektoren etc., und es gibt eine zweckmiflige
Titgkeit. Und es gilt der Satz von Marx vom Unterschied zwischen dem schlech-

9 Zur Diskussion um die Implikationen der PID fiir Menschen mit Behinderungen und fic Frauen vgl.
Kollek, Priimplantationsdiagnostik. Embryonenselekrion, weibliche Autonomie und Recht, Tibingen
2000, S. 117, m.w. Nachweisen.

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.
Ir oder | Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

testen Baumeister und der besten Biene: »Am Ende des Arbeitsprozesses kommt ein
Resultat heraus, das beim Beginn desselben schon in der Vorstellung des Arbeiters,
also schon ideell vorhanden war. Nicht dafl er nur eine Formverinderung des
Natiirlichen bewirke; er verwirkliche im Natiirlichen zugleich seinen Zweck, den
er weifl, der die Art und Weise seines Tuns als Gesetz bestimmt und dem er seinen
Willen unterordnen mufl.«'® Der »zweckmaifiige Wille«, der fiir die gesamte Dauer
des Arbeitsprozesses erforderlich ist, unterscheidet den reprogenetischen Arbeits-
prozeft vom Geschlechtsakt oder von der ganz normalen Partnerwahl, die hiufig
bemiiht werden, um zu behaupten, daff Menschenziichtung und Menschenproduk-
tion sowieso stattfinden und mit den Teehniken der Reprogenetik keine Grenze
iiberschritten wird"'. Aber weder bei der Partnerwahl noch beim Geschlechtsverkehr
haben die Menschen den Plan eines Kindes mit bestimmten Merkmalen und Eigen-
schaften im Kopf, auf dessen Realisierung ihre Tatigkeit allein gerichtet ist ~ bzw.
wenn dieser Plan das einzige Motiv des Geschlechtsverkehrs oder der Partnerwahlist,
wenn z. B. »arische« Frauen von »anischen« $S-Minnemn geschwingert werden, um
»arische« Kinder zu zeugen, dann wird auch hier die Menschenwiirde des prospek-
tiven Kindes verletzt.

Man kann den Unterschied auch von der anderen Seite aus erkennen: Eine zweck-
miflige Tdtigkeit kann gelingen oder mifilingen. Es kann sich im Nachhinein her-
ausstellen, dafl sie so zweckmaflig nicht war, daff die Realisierung des Zweckes
verfehlt wurde. Entweder kommut liberhaupt kein Produke dabei heraus oder es ist
ein Fehlprodukt. So rit bspw. die Bundesirztekammer", das »Ergebnis« einer PID
mittels Prinataldiagnostik zu tberpriifen, mit anderen Worten: die Schwangerschaft
abzubrechen, wenn das »Ergebnis« nicht das geplante ist. Das Produkt war ein
»Fehlprodukt«, der vorgefaite Plan wurde nicht realisiert. Ebenso wire ein Embryo,
der trotz einer Keimbahnintervention die unerwiinschten genetischen Merkmale
aufweist bzw. die erwiinschten nicht anfweist, ein »Fehlproduke«.

Was bedeutet das fiir die Kinder, die nach solchen Eingriffen geboren werden oder
geboren werden wiirden? Es bedeutet, dafl sie entweder das Produkr einer zweck-
gerichteren menschlichen Tatigkeit sind oder deren »Fehlproduke«, In beiden Fallen
1st, so mochte ich behaupten, thre Menschenwiirde verletze. Ich beziehe mich dabei
auf den Begriff der Menschenwiirde, wie er von Kant formuliert wurde und méchte
das im folgenden erliutern.

Nach Kant besagt das Gebot der Menschenwirde:

»Handle so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines
jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloff als Mittel brauchest«."?
Diese Formulierung bildet die sog. zweite Fassung des kategorischen Imperativs.
Wahrend die sog. erste Fassung lediglich das Gebot der Verallgemeinerbarkeit enthalt
und daher dafiir kritisiert worden ist, dafl es rein prozedural und inhalesleer sei,
enthilt die zweite Fassung ¢in materiales Moment, nimlich die Idee der Menschhei.
Letztlich ist es in dieser Formulierung die Menschheit, die einen Zweck in sich selbst
darstellt. Die Begriindung dafiir ist folgende: Die menschliche Gattung, so Kant,
weist ein besonderes Vermogen auf, das als solches Achtung gebietet und einen Zweck
in sich selbst darstellt, nimlich das Vermégen der moralischen Autonomie. Das meint:

10 Marx, MEW 23, S.193.

11 So z.B. Sloterdijk, Regeln fiir den Menschenpark, Die Zeit, Nx. 38, 16. 9. 1999 oder Klaus Berger (Fn. 3).

12 Bundesirziekammer: Diskussionsencwurf zu einer Richtlinie zur Prﬁimpiamaﬁansdiagnostik, hl:lp:.t’."
www.bundesaerzieckammer.de/bak/owa/idins.show they=disentwurd, abgerufen am 25. 2. 2000.

13 Kant, Grundlegnng zur Metaphysik der Sitten, in: ders., Kritik der praktischen Vernunft. Grundlegung
zur Metaphysik der Sicren. Werkausgabe Bd. VII. Herausgegeben von Wilbelm Weischedel, Frankfurt
a. M, 5. Aufl,, 1980 (1785/86), S.61.

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.
Ir oder | Jenerativen

337


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

338

das Vermogen, das eigene Handeln nach moralischen Prinzipien ausrichten zu
kénnen. Sein Inhalt ist letztlich die menschliche Freiheit, die Freiheit, sich die
Gesetze seines Handelns selbst zu geben. Dieses Vermégen ist ein Zweck in sich
selbst und aus keinem anderen mehr ableitbar. Die Menschheit bezieht ihre Dignitit
aus diesem Vermogen. Die Menschheit ist keine abgeloste Entitdt, die auflerhalb der
Einzelmenschen subsidiert, vielmehr existiert sie nach Kanrt i» den einzelnen Men-
schen. Sie ist in der einzelnen Person zu achten, daher kann auch das Wohl der
Menschheit niche utilitaristisch gegen die Wiirde und Rechte der Einzelnen ausge-
spielt werden. Andererseits ist aber die Wiirde der Einzelnen auf die Wiirde der
Menschheit verwiesen und kann von dieser ebenso wenig losgeldst werden wie
umgekehrt die Idee der Menschheir von den einzelnen Menschen; die Einzelnen
beziehen ihre Wiirde aus der Zugehorigkeit zur Menschheit.

Diese Konzeption der Menschenwiirde bildet eine in sich stimmige Grundlage fiir die
Anerkennung von Grund- und Menschenrechten iiberhaupt. Denn in dieser Konzep-
tion basiert der moralische Status der Einzelnen nicht auf Willkir und Macht. Thr
Status hingt nicht davon ab, ob sie sich gegen andere durchsetzen kénnen oder ob
andere sich dafiir entscheiden, ihnen einen moralischen Status zu gewabren. Vielmehr
ist Menschenwiirde erwas, das jeder Mensch einfach hat. Menschenwiirde ist dem-
nach nicht eine Eigenschaft, die ein Mensch aufweisen kann oder auch nicht, und auch
nicht eine Art Ehre, die von anderen verliehen wird oder auch nichr; sie ist vielmehr
ein unbedingter Status. Warum das so ist, dafiir gibt Kant eine logische Begriindung:
Das Vermdgen der moralischen Autonomie kann sich am einzelnen Menschen nicht
vollkommen entfalten. Denn das Leben des Menschen ist endlich, das Vermégen der
sittlichen Autonomie aber unendlich. Es kann sich also nur innerhalb der Geschichre
der Menschheit entfalten. Und weil kein empirischer Mensch und keine Menschen-
gruppe die sittliche Autonomie voll entwickeln kann, kann auch kein empirischer
Mensch und keine Menschengruppe zum Mafistab der Menschenwiirde gemacht
werden. Daher ist es fir den Status der Menschenwiirde véllig unerheblich, in
welchem MaRe das eimzelne Menschenwesen das Vermégen der moralischen Auto-
nomie entwickelt har; jeder Versuch, Menschen je nach Merkmalen und Eigenschaf-
ten einen abgestuften'moralischen Status zuzuweisen, wire eine Anmaflung und ein
Akt blofler Macht und Willkiir.

Wenn aber die Wiirde des Einzelnen in einer kohirenten und gut begriindeten
Fassung der Menschenwiirde, wie Kant sie vorlegt, immer schon aus sich heraus
auf die Wiirde der Menschheit verwiesen ist, dann ist der Gedanke der Menschheits-
wiirde als Grundlage eines Klonierungsverbots nicht mehr so abwegig, wie Giinter
Frankenberg meint™. Frankenberg wendet sich gegen die Interpretation der Men-
schenwiirde durch Ernst Benda. Dieser hatte den Gedanken eingebracht, ob nicht
auch ein bestimmtes Menschenbild durch den Menschenwiirdegrundsatz des Grund-
gesetzes geschiitze werde, nimlich ein Bild, nach welchem zum Menschen wesenhaft
auch seine Unvollkommenheit gehért'!. Das Streben der Gentechnik gehe aber dahin,
den Menschen zu perfektionieren't.

14 Frankenberg (Fn. 1), S. 324 ff.

1§ Benda, Erprobung der Menschenwiirde am Beispiel der Humangenerik, in: FIohl (Hrsg.), Gentechnologie
- Fluch oder Segen?, Miinchen 1985, S. 231.

16 Auch Klaus Giinther argumentiert in cine dhnliche Richtung, wenn er darauf hinweist, dafl ein Menschen-
bild, das dureh cinen genetischen Detcrminismus bestimmt wird, wie er heute in den Diskursen um die
Gentechnik weir verbreitet ist, die Vorstellung des Menschen als freiheitsbegabres Wesen unterminiert.
Gunther, Heiliges Erschauern, Die Zeit v. 29.6. 2000,

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.
Ir oder | Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

Frankenberg wendet dagegen ein, damit verlére der Menschenwiirdegrundsatz sei-
nen Trager. Die Wiirdegarantie verlange vom Staat, konkrete Individuen in konkreten
Situationen zu schiitzen, nicht aber die Menschheit'”. Frankenberg ist aber der
Auffassung, dafl der Klon durch seine »Existenz als hergestellte« nicht in seiner
Wiirde verletzt werde. Sein Argument dafiir ist, soweit ich sehe, daf der Klon, ebenso
wie der eineiige Zwilling, sich als einzigartig begreifen und sich individuell entwik-
keln kann, obwohl er ein genetisch identisches Abbild hat'®.

Dieses Argument trifft aber nicht den springenden Punkt. Es verfehlt den entschei-
denden Unterschied zwischen dem Klon und dem eineiigen Zwilling: Die Existenz
des letzteren ist nicht das Produke eines zweckgerichteten Eingriffs; er existiert niche
deshalb, weil er genetisch mit einem anderen identisch ist. Seine Existenz als ge-
netisches Double entspringt nicht der Realisierung eines vorgefafiten Plans, ist nicht
das Ergebnis eines zweckgerichteten fremden Willens.

In eine ihnliche Richtung wie die, die hier eingeschlagen wird, ging auch die Argu-
mentation von Jiirgen Habermas, sie krankt aber daran, dafl sie die Kategorie der
Menschheit nicht systematisch einbezieht. Auch Habermas hat darauf hingewiesen,
dafl hinter den Anlagen und Eigenschaften eines Klons, anders als hinter denen eines
eineiigen Zwillings, »die Absicht einer fremden Person« stehe'. Allerdings sah
Habermas den Skandal dieses Prozesses darin, dafl der Klon dadurch in einen Status
dhnlich dem eines Sklaven versetzt werde. Er sei nicht im selben Mafle fir sein
Handeln verantwortlich wie jene, die ihre Anlagen dem Zufall verdanken, denn seine
Anlagen seien ja das Resultat eines fremden Willens. Nun ist aber in der Tat nicht
einzusehen, warum der Klon weniger selbstverantwortlich sein sollte als andere
Menschen. Er ist durch sein »genetisches Programme nicht mehr und nicht weniger
determiniert als jeder von uns und daher auch im selben Mafle zurechnungsfihig.
Habermas scheint der Ansicht zu sein, dafl das Klonen die Wiirde des Klons deshalb
verletzt, weil er weniger selbstverantwortlich und weniger zurechnungsfihig sei.
Damit wird aber implizit die Wiirde als eine Art Fahigkeit verstanden und niche
als ein moralischer Status, den den Einzelnen aufgrund ihrer Zugehdrigkeit zur
Menschheir einfach zukommt.

Demgegeniiber scheint mir der Ansatz von Hans Jonas stimmiger zu sein®. Er hatte
argumentiert, daf} die Wiirde des gentechnisch »hergestellten« Individuums bereits
dadurch verletzr ist, dafl es nur deshalb existiert, weil von thm erwartet wird, daf es
bestimmte Zwecke erfiillt. In dieser Entstehungsgeschichte liegt fiir Jonas auch dann
eine Verletzung, wenn die entsprechende Erwartung nicht erfiillt wird, wenn also der
Klon oder der Sprof} einer Keimbahnintervention sich anders entwickeltals geplant.
Unter Riickbezug auf die Rekonstruktion des Menschenwiirdekonzepts bei Kant
mochte ich schlieflen: Die reprogenetische »Herstellung« eines Menschen verletzt
dessen Selbstzweckhaftigkeit und damit seine Wiirde. Die Verletzung der Selbst-
zweckhaftigkeit liegt darin, daf} er seine Existenz als Mensch mit einer bestimmeen
Ausstattung der Realisierung eines fremden Willens verdankt. Die Herausforderung
fiir das Reche liegt in dem unerhorten »Fortschritt« der Technologie: Die Menschheit
wird nicht mehr durch einen negativen Akt verletzt, sondern durch einen produk-
tiven; nicht, dafl erwas genommen oder zerstort wird, ist der Skandal, sonderndafl der
Mensch produziert wird. Der Skandal liegt darin, dafl eitn Mensch hergestellt wird wie
ein Ding oder geziichtet wie ein Tier.

17 Frankenberg (Fn.1), S.330.

18 Ebd,, S. 330.

19 Habermas, Sklavenherrschalt der Gene. Moralische Grenzen des Forwschrits, in: Siiddeutsche Zeirung v.
17.1.1998.

20 Jonas, Technik, Medizin und Ethik. Praxis des Prinzips Verantwortung, Franklure a, M, 1987, S. 188 1.

.73.216.36, am 21.01.2026, 00:22:50. @ Inhalt.

Ir oder | Jenerativen

339


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

340

Es ist tatsichlich in gewisser Weise nicht ein bereits existentes konkretes Individuum,
das durch den reprogenetischen »Herstellungsprozef« verletzt wird, da dieses In-
dividuum zum Zeirpunkt des Eingriffs noch nicht existiert. Es ist die Menschheit, d. h.
die Idee der Selbstzweckhaftigkeit des Menschen, die in diesem Moment verletzt
wird, und zwar indem ein Mensch produziert wird wie sonst ein Ding oder ein Tier.
Aber das Prinzip der Wiirde des Menschen ist bereits in sich, wenn man der kanti-
schen Fassung folgt, was man m. E. tun sollte, weil sie Macht und Willkiir als Basis des
Rechts ausschliefft, auf die Wiirde der Menschheit verwiesen. Die Wiirde der
Menschheit 1st der Wirde des Menschen nicht fremd, sondern inhirent. Und da
die Wiirde der Menschheit in dem Prinzip der Selbstzweckhaftigkeit jedes Menschen
liegt, gegriindet auf das der Menschheit eigene Vermégen der sittlichen Autonomie,
kann ich die Wiirde der Menschheir (das Prinzip der Selbstzweckhaftigkeit) verlet-
zen, indem ich einen Menschen produziere, dessen Existenz als der, der er ist, bedingt
ist durch einen fremden Willen.

Und schliefilich stellt sieh die Frage, was die Reprogenetik fiir die menschliche
Freiheit bedeutet. Zwar untersteht der Klon nichr, wie Habermas meint, einer
direkten Sklavenherrschaft der Gene. Aber die reprogenetisch erzeugten Menschen
konnten trotzdem unter cine neue Form von Sklavenherrschaft gelangen. Es muf}
damit gerechnet werden, daft Menschen zu bestimmten Zwecken mit einer bestimm-
ten genetischen Ausstattung hergestellt werden und dafl diejenigen, deren Plan damit
realisiert wurde, einen Verfigungsanspruch auf diese Menschen erheben. Sie kénnten
anfithren, dafl sie die Urheber der hergestellten Menschen sind und diese deshalb
thnen gehéren. In unserer Rechtsordnung »gehéren« Kinder niemandem, auch nicht
den Eltern. Kant hatte diesen Saehverhalt mit der Formulierung beschrieben, daf
»das Erzeugte eine Person ist und es unméglich ist, sich von der Erzeugung eines mit
Freiheit begabten Wesens durch eine physische Operation einen Begriff zu ma-
chen«*'. Die Eltern diirften ihre Kinder nicht behandeln wie ihr »Gemichsel« —
und Kant fiigt in Klammern hinzu: »denn ein solches kann kein mit Freiheit begabres
Wesen sein«*’. Er sagt damit: Ein freies Wesen, das von anderen gemacht ist, ist ein
Oxymoron. Entweder das Kind ist ein freies Wesen und kommt als solches zur Welt
oder es ist gemacht und ein blofles » Gemichsel«.

Nun kann man natiirlich argumentieren, daff auch die genetisch ausgewihlten und/
oder geformten Kinder einen freien Willen hitten, ebense ein menschlicher Klon.
Andererseits kann der freie Wille oder das Vermégen zur Freiheit nicht als empirische
Eigenschaft verstanden werden, die dem Einzelwesens anhingt, — sonst miifite jeder
Mensch zunichst einem empirischen »Freiheit-des-Willens-Test« unterzogen wer-
den, bevor ihr oder ihm ein rechtlicher Status zugewiesen wird®. Vielmehr ist das
Vermaégen zur Freiheir ein Vermogen der menschlichen Gattung, und die einzelnen
Menschen sind als Selbstzweck zu behandeln, weil sie Angehérige der menschlichen
Gattung sind. Wenn man sich dies klar mache, sieht man auch, daf die mégliche
Verletzung des Menschenbildes, auf die Benda und Jonas sich beziehen, von erheb-
licher praktischer Relevanz ist. Was bedeuret es fiir unser Verstindnis des Menschen
als freiheitsbegabtem Wesen, wenn wir akzeptieren, dafl Menschen gemacht werden

21 Kant, Meraphysik der Sitten, Werkausgabe Bd. VII. Herausgegeben von Wilhelm Weischedel, Frankfurt
a. M., 5. Aull,, 1980 (1785/86), 5. 394.

12 Ebd.

23 Lerztlich wire dies die konsequente Schlufifolgerung aus der Argumenration derjenigen, die zwischen
»Mensch« und »Person« differenzieren und die Zugehérigkeit zur menschlichen Gatrung als moralisch
irrelevant betrachten. Zur Diskussion dieser Ansitze vgl. Braun, Menschenwiirde und Biomedizin,
Frankfurt 2. M. z000.

216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:22:59. © Inhalt.
" Ir oder | Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

wie Dinge? Ist damit nicht die Grundlage unseres Systems von Grund- und Men-
schenrechten in Frage gestelle? Wenn die Rechtsordnung akzeptiert, daft Menschen
hergestellt werden wie Dinge, kann dann dieselbe Rechtsordnung noch davon aus-
gehen, daff der Mensch per definitionem ein freies Wesen ist?

Wenn der Schutz der Menschenwiirde nicht den Schutz der Menschheitswiirde be-
inhaltet, hat das Recht vor der Selbstbeziiglichkeit der Innovationsdynamik kapitu-
liert.

Monika Frommel
Taugt das Embryonenschutzgesetz als ethisches
Minimum gegen Versuche der Menschenziichtung?

Einleitung

Das seit 1991 gliltige Embryonenschutzgesetz enthilt eine Fiille sehr restriktiver
Verbote, die erheblich in Freiheitsrechte eingreifen, ohne auch nur ansatzweise die
Gewihr zu bicten, die Grenzen zulissiger Forschung, Therapie und Diagnosever-
fahren und unzulissiger Menschenziichtung anzugeben. Es wird daher im klassischen
Sinne in Rechte eingegriffen, ohne anzugeben, wieso diese Eingriffsintensitit er-
forderlich, geeignet und verhiltnismiflig ist. Aufler einem auf den Embryo verkiirz-
ten Grundrechtsschutz vermag das Embryonenschutzgesetz nicht angeben, welche
gesamtgesellschaftlichen Ziele es eigentlich verfolge. Dabei geht es um fundamentale
Rechte: Beriihrt sind die Entscheidungsfreiheit von Patientinnen (Fortpflanzungs-
medizin), die drztliche Berufsfreiheit und Forschungsfreiheit. Bislang hat man sich
damit abgefunden, Verbote ohne empirisch fundierte Priifung und ohne juristische
Prizisterung ihrer Verhiltnismafligkeit hinzunehmen und sich mit einem sehr all-
gemein gehaltenen Argument der Menschenwiirde ungeborenen Lebens zufrieden
gegeben. In Uberblicksartikeln und teilweise auch in der Kommentarliteratur hat sich
eine Argumentationsfigur gehalten, die bei der § 218-Debatte nur noch selten strapa-
ziert wird, nimlich ein sehr undifferenzierter Hinweis auf »die Menschenwiirde« und
»das Lebensrecht des Embryo«. Unverkennbar enthilt das Embryonenschutzgesetz
sehr unterschiedliche Verbote. Sie kénnen niche alle mit einem diffusen Menschen-
wiirdeargument gerechtfertigt werden'.

Nun ist es zwar aufler Zweifel, dafl die Menschheit ein fundamentales Interesse an
ethischen Grenzen der neuen Technologien hat, aber ob sich dieses Interesse iiber eine
ausgefeilte Dogmatik, die am individuellen Grundrecht des Embryo, womdéglich
einem Abwehrrecht des Embryo ansetzt, realisieren liflt, ist mehr als zweifelhaft®,

-

Klassisch bei Laufs, Arztrechr, 1993, Rdor 370, Bemerkenswert ist, dal§ Laufs den Streirstand nichi darlegt
und auch keine Grundrechestheorie darstelly, sondern eine Gleichserzung des geborenen und des unge-
borenen Lebens wic eine Pramisse einfiihre. Eine differenzierte Auseinandersetzung mit der Rechtspre-
chung zu §§ 218 {f. $tGB erfolgt nicht. Dort finden sich nimlich Besonderheiten, die hier unter allen
Gliederungspunkren dargestellt werden und die These von Laufs m. E. in Frage stellen.

Besenders augenfillig bei § 6 Abs. 2 EmbrSehG, dem Verbog, elnen Klon zu implantieren. Diese Regelung
15t aus der Perspekuve einer individualrechtlichen Deurung der Menschenwiirde des Klons ein Témngs-
gebor. Der Klon darf sein Lebensrecht nicht realisieren, wohl weil er wegen seiner rechiswidrigen Her-
stellung - § 6 Abs. 1 EmbrSehG — weder ein Lebensrecht hat noch Menschenwrirdeschutz geniefit - eine
geradezu absurde Konsequenz, die Anhingern dieser Primisse zu denken geben miiflte.

"

216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:22:59. © Inhalt.
" Ir oder | Jenerativen

341


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2000-3-332

