
 29

Philosophie und Lebenswelt1

JULIAN NIDA-RÜMELIN

Mit dem Veranstalter dieses Festivals der Philosophie bin ich 
übereingekommen, als Thema meines Eröffnungsvortrages das 
Verhältnis von Philosophie und Lebenswelt zu wählen und also 
zum Tagungsthema selbst, der Seele, wenig zu sagen, obwohl 
auch das im Folgenden eine Rolle spielen wird. Denn dieses Festi-
val will weit über die akademische Welt hinaus wirken, die Philo-
sophie zu den Interessen der Bürgerinnen und Bürger in Bezug 
setzen und Brücken zwischen Klassikern der Philosophie und All-
tagswelt schlagen, so dass es sinnvoll ist, sich einige grundsätzli-
che, auch historisch informierte, Gedanken zum Verhältnis von 
Philosophie und Lebenswelt zu machen. Ich werde dabei meine 
eigene Sicht auf dieses Verhältnis darstellen – was ich hier an 
Denkanstößen vermittle, ist keineswegs Konsens in der zeitgenös-
sischen Philosophie. 

1.  Phi losophie a ls  Or ient ierung in  der  Welt  

Die Philosophie ist in unserem Kulturkreis vor etwa 2500 Jahren 
entstanden. Doch was war es, das die Vorsokratiker, die noch vor 
der Phase der griechischen Klassik die ersten genuin philosophi-

                                               
1  Dies ist die Tonband-Abschrift des frei, ohne Manuskript gehalte-

nen Vortrages zur Eröffnung des ersten Festivals der Philosophie 
am 29. Mai 2008 in Hannover. Der mündliche Vortragsstil wurde 
weitgehend beibehalten. Ich danke Christine Bratu für die sorgfälti-
ge Redaktion des Textes. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  30

schen Betrachtungen anstellten, antrieb? Hierauf gibt es verschie-
dene Antworten2, doch eine gemeinsame Linie fällt auf: Die Vor-
sokratiker wollten sich Klarheit darüber verschaffen in welcher 
Welt wir eigentlich leben. Dieses Projekt verfolgten sie ohne sich 
dabei auf Mythen zu verlassen, sondern lediglich unter Aufwen-
dung von Verstand und durch den Austausch von Argumenten. 
In dieser ersten Phase europäischer Philosophie ging es darum, 
sich durch eigenständiges Denken die Welt zu erschließen: Unab-
hängig von religiösen Dogmen und politischen Erwägungen woll-
te man etwa herausfinden, aus welcher Zusammensetzung von 
Elementen oder Substanzen man sich die Welt vorzustellen habe. 
Vor dem Hintergrund unseres modernen, an Immanuel Kant an-
gelehnten Verständnisses von Philosophie, wonach diese die 
Ausdifferenzierung der Einzelwissenschaften befürwortet und be-
fördert, muss dieser genuin naturwissenschaftliche Anspruch 
überraschen; und tatsächlich erscheint ein Teil der vorsokrati-
schen Fragmente mittlerweile schwer verständlich. Dennoch sollte 
man das Forscher-Ethos, das hinter diesen Bemühungen stand, 
nämlich sich durch eigenständiges Denken in der Welt zurechtzu-
finden, nicht gering schätzen. 
 Dieses unabhängige wissenschaftliche Ethos finden wir auch 
bei den beiden wichtigsten Vertretern der klassischen antiken Phi-
losophie, Platon und Aristoteles. Dass uns gerade diese beiden 
Denker als Blüte der antiken Tradition erscheinen, ist zum Teil 
Zufällen der Überlieferung geschuldet: So kennen wir – allerdings 
nur dank der arabischen Vermittlung im Mittelalter – große Teile 
des platonischen und aristotelischen Werkes, während die Arbei-
ten anderer antiker Denker bis auf wenige Bruchstücke verloren 
gegangen sind.3 Dennoch waren es gerade diese beiden, die der 
Philosophie eine Wendung gaben, die unser Denken nach wie vor 
beherrscht. Denn mit der Sokratik (in deren Tradition sowohl Sok-
rates’ Schüler Platon als auch dessen Schüler Aristoteles trotz aller 
Differenzen stehen) hörte die Philosophie auf, sich nur auf natur-
philosophische Fragen zu konzentrieren und öffnete sich den 

                                               
2  Für eine Zusammenschau vgl. etwa Buchheim 1994. 
3  So sind von den Schriften des stoischen Philosophen Chrysipp nur 

wenige Fragmente enthalten, die aber von großer Wichtigkeit für 
aktuelle Debatten, wie etwa die der Willensfreiheit, sind. Vgl. von 
Arnim 1978a sowie ders.: 1978b. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

31

Problemen der menschlichen Angelegenheiten. Die eigenständige 
Erschließung der Welt umfasst somit ab dieser Phase nicht mehr 
nur deren physische Gegebenheiten, sondern auch deren kulturel-
le Aspekte: In einer ihrer ertragreichsten Phasen wurden theoreti-
sche und praktische Philosophie als sich wechselseitig ergänzende 
Perspektiven zur Erschließung der Welt betrachtet. An ihren An-
fängen war Philosophie also das Unternehmen, durch eigenstän-
diges Argumentieren und Austauschen von Gründen Fragen zu 
lösen – und zwar gleichermaßen Fragen der Praxis (also der Tu-
genden oder der richtigen Politik), Fragen der Theorie (etwa da-
nach, was Wissen ausmacht) und schließlich auch eher formale 
Fragen der Logik und des Argumentierens. 
 Auch die Stoa, die am Ende der griechischen Klassik mit dem 
Hellenismus ein- und sich bis ins Römische Reich fortsetzte, ver-
suchte, sich die Welt denkend zu erschließen, selbst wenn sie da-
bei ganz anders vorging als die philosophische Tradition vor ihr. 
Dabei spiegelt der Wandel der philosophischen Betrachtung die 
sich verändernde Welt der Antike wieder: Denn mit dem Helle-
nismus und seinem Weltreichsanspruch verschwand die politi-
sche Organisationsform der polis, so dass viele an der polis orien-
tierte Ideale – wie etwa die Betonung von Autarkie – obsolet wur-
den. Der Epikuräismus antwortete auf diese Ausweitung des poli-
tischen Bereichs, der viele Aspekte des politischen Lebens für den 
Einzelnen unverfügbar machte, mit der Forderung, sich auf die 
eigenen Freunde und den eigenen Nahbereich zu konzentrieren 
und aus den unüberschaubaren politischen Angelegenheiten he-
rauszuhalten. Die Stoa stellte dem ihr kosmologisch-umfassendes 
Denken entgegen.4 Sie versuchte zu beweisen, dass der Kosmos 
gemäß dem logos, also der Vernunft geordnet sei, so dass der Ein-
zelne dessen Gesetzmäßigkeiten rational nachvollziehen könne. 
Diese Vernunfterkenntnis solle ihm allerdings auch vor Augen 
führen, dass er zwischen dem, was er beeinflussen kann, und 
demjenigen, was er nicht kontrollieren kann, zu unterscheiden 
habe: Gegenüber letzterem (den adiaphora) sei die einzig rationale 
Haltung diejenige der Indifferenz. Die hellenistische Ausprägung 
der Stoa wurde von verschiedenen römischen Denkern – an pro-
minentester Stelle sicherlich Cicero, Seneca und der Kaiser Marc 
Aurel – übernommen und nach und nach zur Patrizierweltan-

                                               
4  Vgl. etwa Vogt 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  32

schauung. Führende Kreise des Römischen Reichs wurden durch 
die Stoa geprägt und diese Prägung wirkte auch dann noch fort, 
als das Christentum als neuer wirkungsmächtiger Maßstab zur 
Orientierung in der Welt (und darüber hinaus) zur Staatsreligion 
erhoben wurde. Mit dem Christentum stellt die Stoa die umfas-
sendste intellektuelle Prägung dar, von der unser Denken auch 
heute noch beeinflusst ist – wie sich etwa in der gegenwärtigen 
Debatte um die Autonomie angesichts des eigenen Todes zeigt.5 

Denn hier streiten sich diejenigen, die gegenüber einem von ihnen 
beeinflussbaren Sachverhalt (nämlich gegenüber dem eigenen 
Tod) Autonomie und damit das Recht, über das eigene Leben zu 
bestimmen, fordern, mit denjenigen, die den Suizid als Sünde be-
trachten. Dass es so schwierig ist, in dieser Frage einen Konsens 
zu finden, belegt, in welch hohem Maße diese beiden Ansätze sich 
in der Welt zurechtzufinden nach wie vor unser Denken prägen. 
 Was die Beispiele der vorsokratischen, klassisch-antiken und 
stoizistischen Denktraditionen klarerweise zeigen, ist, dass die 
Philosophie sich in ihren besten Phasen als großes Unternehmen 
verstand, die Fragen, die die Menschen beschäftigen, zu klären. 
Über Jahrhunderte hinweg war Philosophie also auch – wenn 
nicht sogar vor allem – Lebenskunstlehre, die sich gleichermaßen 
um wissenschaftliche Klarheit wie um ein angemessenes Ver-
ständnis des guten Lebens bemühte.  
 Dieses Bestreben findet sich auch in der Neuzeit, wenngleich 
in transformierter Art und Weise. Denn in dieser Epoche musste 
sich die Philosophie dagegen wehren, gegenüber dem Christen-
tum als umfassendem Modell zur Orientierung in der Welt ins 
Hintertreffen zu geraten. Dies drohte entweder dadurch, dass be-
stimmte philosophische Gedanken aufgrund religiös motivierter 
Überlegungen verboten wurden, oder aber dadurch, dass sich Phi-
losophie plötzlich selbst als rein spekulative Wissenschaft nach 
Art der Theologie verstand. Dieser Kampf um Autarkie führte 
letztlich dazu, dass eine Vielzahl von neuen Forschungsgebieten 
und Disziplinen aus dem Schoße der Philosophie erwuchsen, die 
einen ganz neuen Blick auf die Welt gestatteten. Derjenige, der 
sich um die Unabhängigkeit der Philosophie im deutschsprachi-
gen Raum besonders verdient gemacht hat, ist zweifellos Imma-
nuel Kant. Der locus classicus hierfür ist Kants Kritik der reinen Ver-

                                               
5  Vgl. Nida-Rümelin 2007a.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

33

nunft, in welcher er darlegte, was Philosophie grundsätzlich leis-
ten könne und solle. Dass diese Überlegungen auch praktische 
Folgen hatten, belegt dagegen die Schrift zum Streit der Fakultä-
ten.6 Hier argumentierte Kant dafür, dass dem Fürst das Recht 
zugestanden werden müsse, die Lehrpläne und Prüfungsordnun-
gen der oberen drei Fakultäten – also der juristischen, der medizi-
nischen und der theologischen – zu beeinflussen. Denn diese drei 
Fakultäten dienten letztlich der Ausbildung zu den entsprechen-
den Berufen. Doch in der unteren, der philosophischen Fakultät, 
die aus den mittelalterlichen artes liberales (zu denen die propä-
deutischen Disziplinen wie Geometrie, Arithmetik, Grammatik, 
Rhetorik und so weiter gehörten) hervorgegangen war, sei jede 
Einflussnahme fehl am Platz. Denn einziges Ziel dieser Fakultät 
sei die Wahrheitsfindung und diese erlaube – bei allem Respekt 
für den Fürsten – keine Einflussnahme irgendeiner Art. 
 Kants Schüler haben diese Überlegungen zu einem umfassen-
den wissenschaftspolitischen Programm ausgearbeitet.7 Dessen 
Kern lautete, dass das Zentrum der Universität die Philosophie 
sei, die mit ihrer Betonung des Arguments und ihrem Ziel der 
Wahrheitssuche die Wissenschaft par excellence bilde. Diese Über-
legungen machten Schule: So diente die philosophische Fakultät 
bei der Geburt Friedrich Schleiermachers noch ausschließlich zur 
Vorbereitung auf den in der Regel außer-akademischen Beruf – 
doch schon bei seinem Tod hatte sie sich von dieser rein propä-
deutischen Rolle emanzipiert. In ihrer neuen Gestalt bildete die 
philosophische Fakultät das Zentrum der Reformuniversitäten, 
insbesondere der 1810 gegründeten Humboldt-Universität. Aus-
gehend von dieser zentralen Rolle der Philosophie konnte sich in-
nerhalb weniger Jahrzehnte das ganze Spektrum von Disziplinen 
ausdifferenzieren, das uns heute so vertraut ist und nach wie vor 
unsere Universitäten prägt. Naturwissenschaften, Geisteswissen-
schaften und Sozialwissenschaften entstanden also in einer Art 
Kernspaltungsprozess in Abspaltung von der philosophischen 
Mutterwissenschaft. Angeleitet von philosophischen Ideen, Kon-
zeptionen und Begrifflichkeiten entwickelten sich neue Diszipli-
nen, die nach wie vor dazu dienen, die Welt besser zu erfassen 

                                               
6  Kant 2005. 
7  Vgl. etwa von Humboldt 1960a, 56-233, sowie Humboldt 1960b: 553-

561. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  34

und den Status des Menschen in der Welt klarer zu konzeptionali-
sieren. Und wenn man sich die vielen technischen Errungenschaf-
ten vor Augen führt, die Folge dieser Entwicklung waren – die al-
so letztlich aus der Erkenntnis entstanden, dass der Staat, ohne 
inhaltlich Einfluss nehmen zu dürfen, Forschung zu finanzieren 
hat – so wird klar, dass die Etablierung zweckfreier Wissenschaft 
überaus nützlich gewesen ist.  
 Anbei sei bemerkt, dass Deutschland gerade wieder hinter die 
von Kant losgetretenen Entwicklungen zurückzufallen droht: 
Denn die Verschulung der Studiengänge an den deutschen Uni-
versitäten ist letztlich nichts anderes als die Verabschiedung von 
der Humboldt’schen Idee, dass universitäre Ausbildung nicht nur 
den Zweck der Berufsausbildung verfolgt. Und dass die Zahl der 
Nebenfächer, die man sich im Rahmen seines Philosophiestudi-
ums wird aussuchen können, auf ein Minimum beschränkt wer-
den soll, bringt mangelndes Verständnis dafür zum Ausdruck, 
dass Philosophie sich immer um ein ganzheitliches Begreifen der 
Welt bemüht hat. Stattdessen werden in Zukunft ganze Generati-
onen von Philosophen heranwachsen, die etwa Wissenschaftsthe-
orie betreiben, ohne eine einzige Naturwissenschaft im Rahmen 
ihres Studiums näher kennen gelernt zu haben. Damit wird der 
Anspruch der Philosophie, nicht nur vormals Mutter-, sondern 
auch aktuell Integrationswissenschaft zu sein, gefährdet. 

2.  Phi losophie in  der  splendid isolat ion  –   
Redukt ionist ische Versuche in  der 
Philosophiegeschichte  

Doch die unglückliche Phase der Philosophie, die sich anbahnt, 
sollten diese Entwicklungen tatsächlich stattfinden, ist nicht die 
einzige, welche diese Wissenschaft im Laufe ihrer langen Ge-
schichte durchleben musste. Aber während die momentan dro-
hende fremd verschuldet ist, gab es auch Zeiten, in denen die Phi-
losophie selbst dazu beigetragen hat, sich um ihren Status einer 
Orientierungswissenschaft zu bringen, und sich freiwillig in eine 
Art splendid isolation begeben hat. Doch Philosophie kann nur 
dann dazu beitragen, sich in der Welt zurechtzufinden, wenn sie 
die Welt ernst nimmt. Dies geschieht dadurch, dass sie sich in ih-
ren Grundlagen nicht von dieser entfernt – indem sie also die Art 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

35

und Weise, wie wir lebensweltlich argumentieren und Gründe 
austauschen nicht für vernachlässigbar oder gar falsch erklärt, 
sondern sich in ihren eigenen Ausführungen an dieser orientiert. 
 Das berühmteste Beispiel dafür, wie Philosophie ihren An-
spruch, zur Erschließung der Welt beizutragen, selbst aufgibt, stel-
len zweifellos die Meditationen René Descartes’ dar. Sie veran-
schaulichen den Irrweg, auf der Suche nach einem fundamentum 
inconcussum, also einem unerschütterlichen Fundament, Lebens-
welt und Philosophie von einander zu entfremden – so dass letz-
tere erst gegenstandslos und schließlich irrelevant wird. Deutlich 
wird dies vor allem in der vierten Meditation, in der Descartes 
seinen methodischen Zweifel an alles anlegt, was ihm bezweifel-
bar erscheint:  

„Es ist mir in diesen Tagen zur Gewohnheit geworden, meinen Geist 
von den Sinnen abzuziehen. [...] So vermag ich schon ohne Schwierig-
keit mein Denken von den Dingen der sinnlichen Anschauung abzuzie-
hen und den rein begrifflichen und gänzlich immateriellen Gegenstän-
den zuzuwenden.“8

Das Zitat zeigt, dass Descartes Wissenschaft betreiben wollte, oh-
ne sich dabei auf Sinneswahrnehmungen oder irgendwelche An-
nahmen, die uns aus unserer alltäglichen Lebenswelt vertraut 
sind, zu verlassen. Ihm erschien die Art und Weise, wie die Men-
schen vor ihrem lebensweltlichen Hintergrund argumentieren, 
unsicher, so dass er die Ablösung der Wissenschaft von der Le-
benswelt anstrebte. Wissenschaft sollte nur durch Rückgriff auf 
wenige unbezweifelbare, da der Vernunft direkt – nämlich ohne 
den „Umweg“ über die Wahrnehmung oder alltägliche Erfahrung 
– zugängliche Annahmen betrieben werden. Zu diesen zählte er 
unter anderem die absolute Gewissheit des eigenen Denkens und 
der dadurch belegten eigenen Existenz (zusammengefasst im be-
kannten Grundsatz des cogito ergo sum) sowie die Vorstellung ei-
nes wohlwollenden, uns nicht täuschenden Gottes. Dass Descartes 
dieses radikale rationalistische Programm vertrat, kann man als 
Ausdruck einer epistemischen Krise ansehen – eine Krise, die im 
Falle Descartes’ sogar verständlich sein mag, da seine Zeit die Er-
schütterung all ihrer Gewissheiten erfahren hatte: Die religiösen 

                                               
8  Descartes 2002: 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  36

Gewissheiten des Katholizismus waren durch die Reformation in 
Frage gestellt worden, den naturwissenschaftlichen war dagegen 
durch die Entdeckung Amerikas und Giordano Brunos „Eppur si 
muove!“ widersprochen worden.  
 Doch der Strang der sich von der Lebenswelt abkoppelnden 
Philosophie bleibt auch nach Descartes lebendig und nimmt sogar 
neue Formen an. Besonders wirkungsmächtig war hierbei die 
Schule des Logischen Empirismus, der nur auf den ersten Blick 
das genaue Gegenteil des Descartes’schen Denkens darstellt, tat-
sächlich aber ein ähnliches Programm vertritt. So war Rudolf Car-
nap – der Stammvater dieser Tradition, der nach seiner erzwun-
genen Emigration in die Vereinigten Staaten die anglo-ameri-
kanische Philosophie nachhaltig prägte – der Ansicht, Sinnesdaten 
seien alles, worauf sich die moderne Wissenschaft verlassen kön-
ne.9 Ausgehend von diesem Reduktionismus auf empirische Da-
ten forderte er, das Gesamt unseres Wissens auf diese nicht mehr 
weiter bezweifelbaren Informationen, die wir im günstigen Fall 
auch experimentell reproduzieren können, zu reduzieren; aller 
weiteren (etwa auch moraltheoretischen) Überlegungen müsse 
sich die Wissenschaft dagegen enthalten. An diesem großen in-
duktivistischen Programm – also nur ausgehend von empirischen 
Daten und deren Verallgemeinerung mittels der Regeln der Logik, 
der Wahrscheinlichkeits- und Entscheidungstheorie Wissenschaft 
zu betreiben – hat Carnap sein Leben lang gearbeitet. Heute be-
steht dagegen weitgehend Konsens darüber, dass dieses Projekt 
gescheitert ist.10 Doch gleichgültig, ob man den Logischen Empi-
rismus für zukunftsträchtig hält: Klar ist, dass auch er – analog zu 
Descartes – für die Reduktion auf ein bestimmtes Fundament al-
len Wissens plädiert. Da die Lebenswelt ein weiteres Gründe-
Spektrum kennt, muss sich die Wissenschaft auch für Carnap von 
dieser loslösen: Nur wenn sie unsere lebensweltlichen Argumente 
und Gründe aufgibt und ausschließlich auf ihr gesichertes Fun-
dament zurückgreift, kann sie als echte Wissenschaft bestehen. 
Die Abkoppelung von unseren lebensweltlichen Argumenten er-
folgt allerdings im Rahmen des Logischen Empirismus nicht mit 
Blick auf rein rational zugängliche Überlegungen wie bei Des-
cartes, sondern unter Rückgriff auf Sinnesdaten. 

                                               
9  Vgl. Carnap 1928. 
10  Vgl. dazu die Ausführungen in Stegmüller 1969. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

37

3.  Das Scheitern des Redukt ionismus  

Dass Philosophie so nicht betrieben werden kann, will sie nach 
wie vor zur Orientierung in der Welt beitragen, machen Beispiele 
der praktischen Philosophie deutlich. Eines liefert etwa diejenige 
Strömung der normativen Ethik, die über viele Jahrzehnte hinweg 
das 20. Jahrhundert dominiert hat, nämlich der Utilitarismus. Die-
ser wurde in verschiedenen Varianten vorgetragen, denen aber 
eine Grundüberzeugung gemeinsam war: Es braucht eine rationa-
le Basis, auf der sich alle moralischen Streitfragen endgültig ent-
scheiden lassen. Da unsere lebensweltlichen Überzeugungen in 
moralischen Fragen als teilweise sehr widersprüchlich wahrge-
nommen werden, könnten diese nicht die Grundlage unseres mo-
ralischen Urteilens bilden. Stattdessen sucht der Utilitarismus ein 
unabhängiges Prinzip und legt als solches die Nutzensummen-
maximierung fest (wobei in den verschiedenen Versionen des Uti-
litarismus u.a. variiert, ob der Durchschnitts- oder der Gesamt-
nutzen maximiert werden soll und ob der Nutzen einzelner Akte 
oder aber von Regeln betrachtet wird11). Der wohl wichtigste Uti-
litarist des letzten Jahrhunderts, Richard Mervyn Hare, leitete die-
ses Prinzip aus einer Analyse der Moralsprache her:12 Die Gram-
matik unserer moralischen Urteile zeige nach Hare, dass diese 
immer mit dem Anspruch auf universelle Geltung erhoben wer-
den. So können wir beispielsweise nicht zu einem Dritten sagen 
„In Situation A solltest Du x tun!“, dann aber in einer Situation, 
die A in allen relevanten Eigenschaften ähnelt, behaupten, „Du 
solltest x nicht tun“. Dies zu tun würde gegen die Logik unserer 
moralischen Sprache verstoßen – wer so handelte, wäre kein 
kompetenter Benutzer der moralischen Sprache. Doch die Vor-
schrift, dass moralische Äußerungen universalisierbar sein müs-
sen, reicht nicht aus, um zu substantiellen Urteilen zu kommen. 
Hierfür müssen zudem die gegebenen Fakten und die Interessen 
der an der Situation Beteiligten berücksichtigt werden. Aus diesen 
an sich korrekten Beobachtungen schließt Hare, dass es tatsächlich 
nur die Präferenzen der Beteiligten sind (genauer: der Nutzen, 
den die Einzelnen aus der Erfüllung ihrer Präferenzen ziehen), die 
moralisch ins Gewicht fallen. Da die Präferenzen aller – aufgrund 

                                               
11  Vgl. Nida-Rümelin 2006: 7-19. 
12  Hare: 1952 sowie ders. 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  38

der unserer moralischen Sprache inhärenten Universalisierbar-
keits-Regel – gleichermaßen berücksichtig werden müssen, 
kommt Hare zu dem Schluss, dass als Kriterium moralischer Be-
urteilung die bereits erwähnte Maximierung der Nutzensumme 
anzulegen sei. Um rational festzustellen, ob eine bestimmte Hand-
lung x moralisch geboten ist, gilt es also nach Hare zu untersu-
chen, ob x diejenige Alternative ist, die von allen möglichen Alter-
nativen die Nutzensumme am meisten befördert. 
 Doch die Festlegung auf dieses Kriterium hat seltsame Impli-
kationen wie beispielsweise die so genannte Hervorbringungs-
pflicht. Diese ergibt sich aus der Annahme, dass unter den mo-
mentanen Gegebenheiten jedes Individuum letztlich mehr Freud 
als Leid in seinem Leben erfährt, so dass die Existenz jedes zusätz-
lichen Individuums auf diesem Globus insgesamt eher zur Erhö-
hung der allgemeinen Nutzensumme als zu ihrer Verminderung 
beiträgt. Wenn diese Annahme gilt, so ist jeder von uns moralisch 
dazu gehalten, so viele Nachkommen wie möglich zu bekommen 
– denn jeder zusätzliche Mensch führt dazu, dass die Nutzen-
summe global gesehen steigt. Hares rationales Moralkriterium 
scheint demnach notwendigerweise ein rasantes Bevölkerungs-
wachstum nach sich zu ziehen, da es uns auffordert, die Bevölke-
rungszahl dieser Welt auf die Spitze zu treiben – bis an den Punkt, 
an dem die Lust-Leid-Bilanz jedes zusätzlichen Individuums ge-
rade noch ins Positive ausschlägt.  
 Man möchte nun einwenden, dass ein solches moralisches Ge-
bot zur Fortpflanzung kontraintuitiv erscheint – sowohl aufgrund 
drohender Überbevölkerung als auch weil es zynisch anmutet, 
Kinder nur deswegen in die Welt zu setzen, weil jedes weitere In-
dividuum eine potentielle minimale Verbesserung der allgemei-
nen Nutzensumme darstellt. Darauf würde Hare erwidern, dass 
Intuitionen kein Argument darstellten. Ziel des Utilitarismus sei 
doch gerade, unser moralisches Urteilen auf eine rationale Basis 
zu stellen und damit unsere moralischen Intuitionen obsolet zu 
machen. Mit dieser Antwort sollte man sich aus zweierlei Grün-
den nicht zufrieden geben: Zum einen weil es auf Dauer unmög-
lich wäre, eine stark kontraintuitive Moraltheorie zu implementie-
ren. Nach wie vor gilt der von Kant explizit gemachte Grundsatz 
des ultra posse nemo obligatur, dass also (aus begrifflichen Grün-
den) niemand zu etwas moralisch aufgefordert sein kann, das zu 
leisten er nicht im Stande ist. Doch kontinuierlich gegen die eige-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

39

nen grundlegenden moralischen Überzeugungen handeln zu 
müssen, ist für jedes nach personaler Integrität strebende Indivi-
duum unmöglich. Zum anderen hätte Hares Aufforderung, unse-
re moralischen Intuitionen zugunsten des allgemeinen Nutzen-
prinzips fallen zu lassen, zur Folge, dass moralischen Theorien die 
Instanz ihrer Prüfung entzogen würde. Dürften wir uns in Zu-
kunft nicht mehr auf unsere moralischen Intuitionen verlassen, 
dann wären moralische Theorien der Überprüfung entzogen, man 
kann auch sagen nicht mehr falsifizierbar.13

 Ich bringe ein zweites Beispiel aus einem Themenbereich, den 
zumindest die Feuilletons für sich als den neuen Streit der Fakul-
täten ausgemacht haben – nämlich die Frage, ob der Mensch einen 
freien Willen habe. Dabei sollte man aber gleich zu Anfang fest-
halten, dass die Einschätzung, diese Frage spalte die Wissen-
schaftsgemeinschaft (wobei die Spaltung zwischen den Natur- 
und den Geisteswissenschaften verortet wird), falsch ist: Zum ei-
nen, weil die meisten Philosophen die (m.E. falsche) Meinung ver-
treten, dass auf die Annahme der Willensfreiheit verzichtet wer-
den könnte, da sich unsere Praxis der Verantwortungszuschrei-
bung auch ohne Willensfreiheit aufrecht erhalten lässt;14 und weil 
zum anderen die wenigstens Neurowissenschaftler weltweit die 
weitreichenden Thesen von der Unmöglichkeit der Willensfreiheit 
vertreten, wie sie in Deutschland mit den Namen Wolf Singer und 
Gerhard Roth verbunden werden.15

 An diesem Problem der Willensfreiheit lässt sich exemplarisch 
zeigen, auf welche Schwierigkeiten philosophische Überlegungen 
stoßen, wenn sie sich zu weit von unserer Lebenswelt entfernen. 
Denn tatsächlich können wir uns diese Position – also dass es kei-
ne Willensfreiheit gibt beziehungsweise dass die Gründe, die wie 
vorbringen und die wir abwägen, für unser Handeln und unser 
Leben letztlich keine Rolle spielen, da dieses durch physikalische 
Prozesse durch und durch determiniert ist – gar nicht zu eigen 
machen. Um dies zu verstehen, muss man sich in einem ersten 

                                               
13  Nicht-falsifizierbare Theorien widersprechen aber den Vorgaben für 

wissenschaftliche Theoriebildung der aktuellen Wissenschaftstheo-
rie. Vgl. Popper 1994. 

14  Der einflussreichste dieser so genannten Kompatibilisten ist zweifel-
los Harry Frankfurt, vgl. Frankfurt 1971: 5-20. 

15  Vgl. Singer 2002 sowie ders. 2003. Vgl. ebenso Roth 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  40

Schritt klar machen, wie viel von der Unterstellung, dass Men-
schen frei sind und nach Gründen handeln können, abhängt. Die-
se Annahme trägt nämlich – wie Peter Strawson in seinem be-
rühmten Aufsatz Freedom and Resentment deutlich gemacht hat16 – 
das Gesamt unserer reactive moral attitudes. Diese moralischen Ein-
stellungen prägen die conditio humana zutiefst: Dass wir anderen 
gegenüber Dankbarkeit, Liebe oder Schuld empfinden ist ebenso 
kennzeichnend für den Menschen wie dass wir jemandem etwas 
verzeihen oder übel nehmen. Diese Einstellungen hängen aber 
davon ab, ob wir die Person, gegenüber der wir eine dieser Hal-
tungen anzunehmen geneigt sind, als verantwortlich für ihr Han-
deln ansehen. Verantwortung für eine Handlung schreiben wir 
wiederum nur dann zu, wenn die Person frei gehandelt hat, wenn 
sie sich also aus freien Stücken dafür entschieden hat, so und nicht 
anders zu handeln. So würden wir jemandem ein bestimmtes an-
stößiges Verhalten nicht übel nehmen, könnte er nachweisen, dass 
er zu dem Zeitpunkt, als er dieses Verhalten an den Tag legte, 
nicht frei gehandelt hat, sondern durch äußere oder innere Zwän-
ge zu seinen Taten gezwungen war. An einem Beispiel verdeut-
licht: Mitten in einem wichtigen Gespräch zwischen den Ge-
schäftspartnern A, B und C springt A auf und fängt an, wie beses-
sen auf eine Spinne, die an der Wand des Sitzungsraumes entlang 
krabbelt, einzuschlagen. A erscheint dabei so unkontrolliert und 
außer sich, dass B entsetzt aufsteht und geht, so dass das Ge-
spräch zwischen den drei ein jähes Ende findet. C ist verärgert 
darüber, dass damit die Chance, ein wichtiges Geschäft zu ma-
chen, vertan ist, und bringt seinen Ärger dadurch zum Ausdruck, 
dass er A anherrscht „Warum hast Du das gemacht?“ Wenn A 
nun glaubhaft versichern kann, dass er nicht anders handeln 
konnte – etwa weil er seit frühester Kindheit eine panische Angst 
vor Spinnen habe – dann ist damit C’s Vorwurf vom Tisch. Zwar 
kann sich C immer noch über den Ausgang des Gespräches ärgern 
oder aber A dafür kritisieren, dass er sich nicht schon längst pro-
fessionelle Hilfe geholt hat um seine Phobie zu überwinden. Da 
sich A aber zum Zeitpunkt seines Tuns nicht anders verhalten 
konnte, wäre es irrational von C, ihm dieses Verhalten übel zu 
nehmen – so irrational wie A’s Verhalten selbst.17

                                               
16  Strawson 1974: 1-25. 
17  Für weitere Beispiele vgl. Nida-Rümelin 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

41

 Dieses Beispiel macht deutlich, dass wir uns in jeder Interakti-
on permanent Freiheit und Verantwortung zuschreiben. Die Viel-
falt der moralischen Gefühle, die wir haben und die unser soziales 
Gefüge und unsere Kultur tragen, ist abhängig von dieser An-
nahme – ebenso wie komplexe Institutionen wie das Strafrecht, 
das fundamental auf der Annahme von Verantwortlichkeit auf-
baut. Diese Annahme muss nicht einmal explizit gemacht werden 
– sobald man Menschen in ihrem Handeln ernst nimmt, setzt man 
sie als erfüllt voraus. Ist dies einmal klar, so ergibt sich in einem 
zweiten Schritt, dass es angesichts der Art und Weise, wie wir uns 
selbst und andere Menschen konzeptionalisieren, gar nicht mög-
lich ist, grundsätzlich an der Willensfreiheit zu zweifeln. So, wie 
wir uns wechselseitig wahrnehmen und verstehen, gibt es für 
vollständigen Determinismus keinen Denkraum. 
 Es sprechen jedoch auch politische Gründe dafür, mit dieser 
Thematik nicht leichtfertig umzugehen und Parolen vom Ende 
menschlicher Verantwortlichkeit auszugeben. Immer wieder 
wurde der Versuch unternommen, dem Menschen die Möglich-
keit selbstbestimmten Handelns abzusprechen – etwa indem man 
ihn als ein bloßes Produkt von Rassen- oder aber Klassenkonflik-
ten sah. Diese deterministischen Denkweisen erlaubten es dann, 
den Einzelnen als ein bloßes Rädchen im Getriebe zu sehen, und 
zogen jedes Mal inhumane Konsequenzen nach sich. Wer also 
leichthin behauptet, er habe gezeigt, dass es weder Freiheit noch 
im Anschluss daran Verantwortung gäbe, der sollte sich diese his-
torischen Zusammenhänge vergegenwärtigen. 
 Dass es tatsächlich – angesichts der Art und Weise, wie wir 
gedanklich auf die Welt zugreifen – unmöglich ist, einen univer-
sellen, naturalistisch verstandenen Determinismus zugrunde zu 
legen, zeigt sich ironischerweise gerade in der Praxis derjenigen, 
die für den Determinismus argumentieren. Denn was tun diese? – 
sie argumentieren. Das heißt sie bringen Gründe für ihre eigenen 
Thesen vor und appellieren mit diesen an die Vernunft ihres Ge-
genübers in der Absicht, ihm durch diese Gründe neue Einsichten 
zu verschaffen. Auch Neurowissenschaftler gehen also davon aus, 
dass der Mensch sich von Gründen in seinen Überzeugungen und 
Handlungen leiten lassen kann – eine Überlegung, für die in ei-
nem rein deterministischen und naturalistischen Weltbild kein 
Platz ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  42

 Statt sich mit reduktionistischen Programmen aufzuhalten, 
sollte man lieber nach einem adäquaten Verständnis von Freiheit 
suchen, das sowohl unseren lebensweltlichen Intuitionen als auch 
unseren wissenschaftlichen Ansprüchen gerecht wird. Ich schlage 
vor, Freiheit über Autonomie zu charakterisieren, insbesondere 
über die menschliche Fähigkeit, sich von Gründen affizieren zu 
lassen.18 Freiheit besteht demnach darin, auf Grund der besseren 
Gründe Überzeugungen zu haben oder sie aufzugeben und auf 
Grund der besseren Gründe bestimmte Handlungen zu tun oder 
zu unterlassen. Auf dieser Grundlage können wir uns wechselsei-
tig Freiheit und Verantwortung zuschreiben, können uns zur Re-
chenschaft ziehen und können darauf vertrauen, dass es Sinn 
macht in dieses Spiel des Gründe-Gebens und Gründe-Nehmens 
einzutreten. 
 In der Ethik wie in der zeitgenössischen Philosophie insgesamt 
hat mittlerweile die Einsicht zugenommen, dass man Philosophie 
nicht von der Lebenswelt – also von den Gründen, die wir tatsäch-
lich vorbringen, wenn wir klären wollen, was richtig ist und was 
falsch ist – abkoppeln kann. Aber bedeutet das nicht, dass vor al-
lem die Ethik dadurch zu einer durch und durch konservativen 
Unternehmung wird, die letztlich nur das theoretisch einholt, was 
landläufig für richtig gehalten wird? Geht damit nicht das eman-
zipatorische Potential verloren, das die philosophische Klärung 
von Fragen des Richtigen und des Guten immer verheißen hatte? 
Auch wenn diese Annahme nahe liegt, ist sie keineswegs berech-
tigt. Denn die moralischen Intuitionen beziehungsweise – um die 
Redeweise von Intuitionen, die häufig Missverständnisse provo-
ziert, fallen zu lassen – die Gründe, die wir in moralischen Fragen 
für ausschlaggebend halten, sind häufig widersprüchlich. Oft sind 
Menschen in moralischen Fragen sowohl von A als auch von B 
überzeugt – und zudem davon, dass man nicht gleichzeitig von A 
und B überzeugt sein kann, ohne sich in einen logischen Wider-
spruch zu verwickeln. Hier muss das Projekt der Ethik ansetzen 
mit dem Ziel, Kohärenz zu schaffen. Denn Philosophie sollte ins-
gesamt als diejenige Wissenschaft betrachtet werden, die in An-
knüpfung an unsere Lebenswelt durch die Schärfung von Begrif-
fen und das Hinweisen auf Widersprüche Klarheit schafft und 
somit zur besseren Orientierung in der Welt beiträgt. 

                                               
18  Vgl. Nida-Rümelin 2007b: 229-245. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

43

4.  Die  Rolle von Philosophie  

Damit kommt der Philosophie die Rolle einer Integrationswissen-
schaft zu. Denn die verschiedenen Einzeldisziplinen sind oft in 
hohem Maße spezialisiert – sowohl gegenüber anderen Diszipli-
nen als auch intern. So kann sich die Medizin beispielsweise klar 
von anderen Wissenschaften wie der Biologie oder der Chemie, 
die sich auch mit dem Leben beschäftigen, abgrenzen; zudem zer-
fällt sie aber auch in eine Vielzahl von einzelnen Subdisziplinen. 
Die Philosophie muss in meinen Augen einen Beitrag dazu leisten, 
diese verschiedenen Stränge wieder zusammenzuführen und ko-
härent zu machen. Dies erzwingt aber, dass sie sich auf gleicher 
Augenhöhe mit natur-, sozial-, geistes- und kulturwissenschaftli-
chen Forschungsergebnissen auseinandersetzt und sich keinesfalls 
in die splendid isolation zurückzieht. 
 Erst dadurch wird sie ihrem Rang als Orientierungswissen-
schaft gerecht. Denn zum einen kann Philosophie uns deutlich 
machen, wie die einzelnen Bereiche der Welt miteinander zu-
sammenhängen; zum anderen kann sie uns aber auch lehren, wie 
wir mit diesen insgesamt umzugehen haben. Natürlich sollte die 
Philosophie nicht glauben, auf alle Fragen, die die Menschen im 
Laufe ihres Lebens bewegen, antworten zu können; aber sie kann 
eine Anleitung dazu bieten, die richtigen Fragen zu stellen. Dies 
rechtfertigt den seit drei Jahrzehnten anhaltenden „Ethikboom“ in 
der Philosophie – denn offenkundig gibt es einen Bedarf nach 
ethischer Klärung. Dies zeigt sich u.a. darin, dass sich eine Viel-
zahl von Bereichsethiken etabliert, analog dazu wie sich im 19. 
Jahrhundert die einzelnen Fachdisziplinen ausdifferenzierten. Die 
Medizinethik wird heute kaum noch von Philosophen, sondern 
fast nur von Medizinern betrieben. Und auch die Bereiche der 
Rechts-, Gender-, Umwelt- oder Tierethik sind mittlerweile hoch 
spezialisiert. 
 Dennoch sollte man keine überzogenen Hoffnungen in die 
Philosophie setzen, denn letztlich sie ist immer auch Residualwis-
senschaft. Dies mag dem einen oder der anderen zynisch erschei-
nen, doch die Geschichte des Faches zeigt, dass die meisten Prob-
leme, auf die sich überzeugende Antworten finden ließen, mit der 
Zeit aus der Philosophie in die Einzelwissenschaften ausgewan-
dert sind. Das prominenteste Beispiel hierfür ist Isaac Newton, der 
sein Hauptwerk noch als Philosophia Naturalis, als Naturphiloso-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  44

phie bezeichnete. Die Probleme, die sich nicht abschließend lösen 
lassen, scheinen der Philosophie dagegen auf Dauer erhalten zu 
bleiben. Dies muss man nicht als Nachteil empfinden – dieses wis-
senschaftshistorische Faktum stiftet vielmehr ein Kontinuum, ver-
bindet die Epochen miteinander und erlaubt das philosophische 
Gespräch über Räume und Zeiten hinweg. Es ist merkwürdig, 
dass bestimmte philosophische Themen einfach nicht alt werden 
wollen, nie überholt erscheinen: So wurde etwa die Frage nach der 
Gerechtigkeit, die Platon im vierten Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung aufwarf, in den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts 
von John Rawls neu gestellt und sie steht im Mittelpunkt eines in-
terdisziplinären Diskurses, an dem sich neben der Philosophie 
auch die Politikwissenschaft, die Jurisprudenz, die Soziologie und 
die Ökonomie beteiligen.19 Im Falle dieser beiden Opponenten hat 
übrigens der eine nicht schon deswegen Unrecht, weil er vor sehr 
langer Zeit gelebt hat, und der andere Recht, weil er Zeitgenosse 
ist, wie es etwa in der Physik der Fall wäre. Die Philosophie ist 
auch das ewige Gespräch um bestimmte Fragen unseres Lebens, 
die sich gegen eine abschließende Klärung sperren – ein Faszino-
sum, das so keine andere wissenschaftliche Disziplin zu bieten 
hat. 

Literatur  

Buchheim, Thomas 1994: Die Vorsokratiker, München, C.H. Beck. 
Carnap, Rudolf 1928: Der logische Aufbau der Welt, Berlin, Welt-

kreis-Verlag. 
Descartes, René 2002 : Meditationes de Prima Philosophia/ Medi-

tationen über die Erste Philosophie. Lateinisch/deutsch, Stutt-
gart, Reclam [EA 1641]. 

Frankfurt, Harry 1971: „Freedom of the Will and the Concept of 
the Person“, in: Journal of Philosophy (1) 1971, S. 5-20. 

Kant Immanuel 2005: Der Streit der Fakultäten, Hamburg, Meiner 
[EA 1798].  

Hare, Richard M. 1952: The Language of Morals, Oxford, Oxford 
University Press.  

                                               
19  Vgl. Rawls 1971. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

45

Hare, Richard M. 1981: Moral Thinking, Oxford, Oxford Univer-
sity Press. 

Nida-Rümelin, Julian 2005: Über menschliche Freiheit, Stuttgart, 
Reclam. 

Nida-Rümelin, Julian 2006: „Theoretische und angewandte Ethik: 
Paradigmen, Begründungen, Bereiche“, in: ders.: Angewandte 
Ethik, Stuttgart, Kröner 2006. 

Nida-Rümelin, Julian 2007a: Autonomie und Würde angesichts 
des eigenen Todes. Beitrag zur Tagung „Sterbehilfe. Recht auf 
leidfreies Leben?“ an der FU Berlin, 23.-24. November 2007, 
i.E.  

Nida-Rümelin, Julian 2007b: „Freiheit als naturalistische Unterbe-
stimmtheit von Gründen“ in: Heilinger, Jan-Christoph (Hrsg.): 
Naturgeschichte der Freiheit (Reihe Humanprojekt), Berlin, de 
Gruyter, 229-245. 

Popper, Karl 1994: Logik der Forschung, Tübingen, Mohr Siebeck 
[EA 1935]. 

Rawls, John 1971: A Theory of Justice, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press. 

Roth, Gerhard 2003: Aus Sicht des Gehirns, Frankfurt a.M., Suhr-
kamp. 

Singer, Wolf 2002: Der Beobachter im Gehirn, Frankfurt a.M., 
Suhrkamp. 

Singer, Wolf 2003: Ein neues Menschenbild? Gespräche über Hirn-
forschung, Frankfurt a.M., Suhrkamp. 

Stegmüller, Wolfgang 1969: Probleme und Resultate der Wissen-
schaftstheorie und Analytischen Philosophie, Berlin u.a., 
Springer.  

Strawson, Peter 1974: „Freedon and Resentment“, in: ders.: Free-
dom and Resentment and other Essays, London, Routledge. 

Vogt, Katja 2008: Law, Reason, and the Cosmic City: Political Phi-
losophy in the Early Stoa, New York, Oxford University Press. 

von Arnim, Hans (Hrsg.) 1978a: Stoicorum veterum fragmenta. 
Band 2: Chrysippi fragmenta logica et physica, München, 
Teubner.  

von Armin, Hans (Hrsg.) 1978b.: Stoicorum veterum fragmenta. 
Band 3: Chrysippi fragmenta moralia. Fragmenta successorum 
Chrysippi, München, Teubner. 

von Humboldt, Wilhelm 1960a: „Ideen zu einem Versuch, die 
Gränzen [sic] der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen [EA 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JULIAN NIDA-RÜMELIN

  46

1792]“, in: ders.: Schriften zu Anthropologie und Geschichte, 
Stuttgart, Cotta. 

von Humboldt, Wilhelm 1960b: „Über die Bedingungen unter de-
nen Wissenschaft und Kunst in einem Volke gedeihen (Bruch-
stück) [EA 1814]“, in: ders.: Schriften zu Anthropologie und 
Geschichte, Stuttgart, Cotta. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

