Philosophie und Lebenswelt’

JULIAN NIDA-RUMELIN

Mit dem Veranstalter dieses Festivals der Philosophie bin ich
tibereingekommen, als Thema meines Eroffnungsvortrages das
Verhiltnis von Philosophie und Lebenswelt zu wéhlen und also
zum Tagungsthema selbst, der Seele, wenig zu sagen, obwohl
auch das im Folgenden eine Rolle spielen wird. Denn dieses Festi-
val will weit tiber die akademische Welt hinaus wirken, die Philo-
sophie zu den Interessen der Biirgerinnen und Biirger in Bezug
setzen und Briicken zwischen Klassikern der Philosophie und All-
tagswelt schlagen, so dass es sinnvoll ist, sich einige grundsétzli-
che, auch historisch informierte, Gedanken zum Verhiltnis von
Philosophie und Lebenswelt zu machen. Ich werde dabei meine
eigene Sicht auf dieses Verhiltnis darstellen — was ich hier an
Denkanstofien vermittle, ist keineswegs Konsens in der zeitgends-
sischen Philosophie.

1. Philosophie als Orientierung in der Welt
Die Philosophie ist in unserem Kulturkreis vor etwa 2500 Jahren

entstanden. Doch was war es, das die Vorsokratiker, die noch vor
der Phase der griechischen Klassik die ersten genuin philosophi-

1 Dies ist die Tonband-Abschrift des frei, ohne Manuskript gehalte-
nen Vortrages zur Eroffnung des ersten Festivals der Philosophie
am 29. Mai 2008 in Hannover. Der miindliche Vortragsstil wurde
weitgehend beibehalten. Ich danke Christine Bratu fiir die sorgfalti-
ge Redaktion des Textes.

29

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

schen Betrachtungen anstellten, antrieb? Hierauf gibt es verschie-
dene Antworten?, doch eine gemeinsame Linie fillt auf: Die Vor-
sokratiker wollten sich Klarheit dartiber verschaffen in welcher
Welt wir eigentlich leben. Dieses Projekt verfolgten sie ohne sich
dabei auf Mythen zu verlassen, sondern lediglich unter Aufwen-
dung von Verstand und durch den Austausch von Argumenten.
In dieser ersten Phase europdischer Philosophie ging es darum,
sich durch eigenstindiges Denken die Welt zu erschliefSen: Unab-
héngig von religiosen Dogmen und politischen Erwdgungen woll-
te man etwa herausfinden, aus welcher Zusammensetzung von
Elementen oder Substanzen man sich die Welt vorzustellen habe.
Vor dem Hintergrund unseres modernen, an Immanuel Kant an-
gelehnten Verstandnisses von Philosophie, wonach diese die
Ausdifferenzierung der Einzelwissenschaften befiirwortet und be-
fordert, muss dieser genuin naturwissenschaftliche Anspruch
iiberraschen; und tatsidchlich erscheint ein Teil der vorsokrati-
schen Fragmente mittlerweile schwer verstandlich. Dennoch sollte
man das Forscher-Ethos, das hinter diesen Bemiihungen stand,
namlich sich durch eigenstindiges Denken in der Welt zurechtzu-
finden, nicht gering schétzen.

Dieses unabhédngige wissenschaftliche Ethos finden wir auch
bei den beiden wichtigsten Vertretern der klassischen antiken Phi-
losophie, Platon und Aristoteles. Dass uns gerade diese beiden
Denker als Bliite der antiken Tradition erscheinen, ist zum Teil
Zufillen der Uberlieferung geschuldet: So kennen wir — allerdings
nur dank der arabischen Vermittlung im Mittelalter — grofSe Teile
des platonischen und aristotelischen Werkes, wéahrend die Arbei-
ten anderer antiker Denker bis auf wenige Bruchstticke verloren
gegangen sind.3 Dennoch waren es gerade diese beiden, die der
Philosophie eine Wendung gaben, die unser Denken nach wie vor
beherrscht. Denn mit der Sokratik (in deren Tradition sowohl Sok-
rates’ Schiiler Platon als auch dessen Schiiler Aristoteles trotz aller
Differenzen stehen) horte die Philosophie auf, sich nur auf natur-
philosophische Fragen zu konzentrieren und offnete sich den

2 Fiir eine Zusammenschau vgl. etwa Buchheim 1994.

3 So sind von den Schriften des stoischen Philosophen Chrysipp nur
wenige Fragmente enthalten, die aber von grofier Wichtigkeit fiir
aktuelle Debatten, wie etwa die der Willensfreiheit, sind. Vgl. von
Arnim 1978a sowie ders.: 1978b.

30

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

Problemen der menschlichen Angelegenheiten. Die eigenstidndige
Erschliefung der Welt umfasst somit ab dieser Phase nicht mehr
nur deren physische Gegebenheiten, sondern auch deren kulturel-
le Aspekte: In einer ihrer ertragreichsten Phasen wurden theoreti-
sche und praktische Philosophie als sich wechselseitig ergédnzende
Perspektiven zur Erschliefung der Welt betrachtet. An ihren An-
féngen war Philosophie also das Unternehmen, durch eigenstin-
diges Argumentieren und Austauschen von Griinden Fragen zu
losen — und zwar gleichermafSen Fragen der Praxis (also der Tu-
genden oder der richtigen Politik), Fragen der Theorie (etwa da-
nach, was Wissen ausmacht) und schliellich auch eher formale
Fragen der Logik und des Argumentierens.

Auch die Stoa, die am Ende der griechischen Klassik mit dem
Hellenismus ein- und sich bis ins Romische Reich fortsetzte, ver-
suchte, sich die Welt denkend zu erschliefien, selbst wenn sie da-
bei ganz anders vorging als die philosophische Tradition vor ihr.
Dabei spiegelt der Wandel der philosophischen Betrachtung die
sich verdndernde Welt der Antike wieder: Denn mit dem Helle-
nismus und seinem Weltreichsanspruch verschwand die politi-
sche Organisationsform der polis, so dass viele an der polis orien-
tierte Ideale — wie etwa die Betonung von Autarkie — obsolet wur-
den. Der Epikurdismus antwortete auf diese Ausweitung des poli-
tischen Bereichs, der viele Aspekte des politischen Lebens fiir den
Einzelnen unverfiigbar machte, mit der Forderung, sich auf die
eigenen Freunde und den eigenen Nahbereich zu konzentrieren
und aus den uniiberschaubaren politischen Angelegenheiten he-
rauszuhalten. Die Stoa stellte dem ihr kosmologisch-umfassendes
Denken entgegen.* Sie versuchte zu beweisen, dass der Kosmos
gemdfl dem Jogos, also der Vernunft geordnet sei, so dass der Ein-
zelne dessen Gesetzmaéfiigkeiten rational nachvollziehen konne.
Diese Vernunfterkenntnis solle ihm allerdings auch vor Augen
fithren, dass er zwischen dem, was er beeinflussen kann, und
demjenigen, was er nicht kontrollieren kann, zu unterscheiden
habe: Gegentiber letzterem (den adiaphora) sei die einzig rationale
Haltung diejenige der Indifferenz. Die hellenistische Auspragung
der Stoa wurde von verschiedenen romischen Denkern — an pro-
minentester Stelle sicherlich Cicero, Seneca und der Kaiser Marc
Aurel - tibernommen und nach und nach zur Patrizierweltan-

4 Vgl etwa Vogt 2008.

31

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

schauung. Fiihrende Kreise des Romischen Reichs wurden durch
die Stoa gepragt und diese Pragung wirkte auch dann noch fort,
als das Christentum als neuer wirkungsmachtiger Mafistab zur
Orientierung in der Welt (und dartiber hinaus) zur Staatsreligion
erhoben wurde. Mit dem Christentum stellt die Stoa die umfas-
sendste intellektuelle Pragung dar, von der unser Denken auch
heute noch beeinflusst ist — wie sich etwa in der gegenwdrtigen
Debatte um die Autonomie angesichts des eigenen Todes zeigt.>
Denn hier streiten sich diejenigen, die gegeniiber einem von ihnen
beeinflussbaren Sachverhalt (ndmlich gegeniiber dem eigenen
Tod) Autonomie und damit das Recht, tiber das eigene Leben zu
bestimmen, fordern, mit denjenigen, die den Suizid als Siinde be-
trachten. Dass es so schwierig ist, in dieser Frage einen Konsens
zu finden, belegt, in welch hohem Mafle diese beiden Ansatze sich
in der Welt zurechtzufinden nach wie vor unser Denken pragen.

Was die Beispiele der vorsokratischen, klassisch-antiken und
stoizistischen Denktraditionen klarerweise zeigen, ist, dass die
Philosophie sich in ihren besten Phasen als grofies Unternehmen
verstand, die Fragen, die die Menschen beschiftigen, zu kldren.
Uber Jahrhunderte hinweg war Philosophie also auch — wenn
nicht sogar vor allem — Lebenskunstlehre, die sich gleichermafsen
um wissenschaftliche Klarheit wie um ein angemessenes Ver-
stdndnis des guten Lebens bemiihte.

Dieses Bestreben findet sich auch in der Neuzeit, wenngleich
in transformierter Art und Weise. Denn in dieser Epoche musste
sich die Philosophie dagegen wehren, gegeniiber dem Christen-
tum als umfassendem Modell zur Orientierung in der Welt ins
Hintertreffen zu geraten. Dies drohte entweder dadurch, dass be-
stimmte philosophische Gedanken aufgrund religios motivierter
Uberlegungen verboten wurden, oder aber dadurch, dass sich Phi-
losophie plotzlich selbst als rein spekulative Wissenschaft nach
Art der Theologie verstand. Dieser Kampf um Autarkie fiithrte
letztlich dazu, dass eine Vielzahl von neuen Forschungsgebieten
und Disziplinen aus dem Schofle der Philosophie erwuchsen, die
einen ganz neuen Blick auf die Welt gestatteten. Derjenige, der
sich um die Unabhingigkeit der Philosophie im deutschsprachi-
gen Raum besonders verdient gemacht hat, ist zweifellos Imma-
nuel Kant. Der locus classicus hierfiir ist Kants Kritik der reinen Ver-

5 Vgl Nida-Riimelin 2007a.

32

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

nunft, in welcher er darlegte, was Philosophie grundsitzlich leis-
ten koénne und solle. Dass diese Uberlegungen auch praktische
Folgen hatten, belegt dagegen die Schrift zum Streit der Fakulta-
ten.t Hier argumentierte Kant dafiir, dass dem Fiirst das Recht
zugestanden werden miisse, die Lehrpldne und Priifungsordnun-
gen der oberen drei Fakultdten — also der juristischen, der medizi-
nischen und der theologischen — zu beeinflussen. Denn diese drei
Fakultiten dienten letztlich der Ausbildung zu den entsprechen-
den Berufen. Doch in der unteren, der philosophischen Fakultit,
die aus den mittelalterlichen artes liberales (zu denen die propa-
deutischen Disziplinen wie Geometrie, Arithmetik, Grammatik,
Rhetorik und so weiter gehorten) hervorgegangen war, sei jede
Einflussnahme fehl am Platz. Denn einziges Ziel dieser Fakultit
sei die Wahrheitsfindung und diese erlaube — bei allem Respekt
fiir den Fiirsten — keine Einflussnahme irgendeiner Art.

Kants Schiiler haben diese Uberlegungen zu einem umfassen-
den wissenschaftspolitischen Programm ausgearbeitet.” Dessen
Kern lautete, dass das Zentrum der Universitdt die Philosophie
sei, die mit ihrer Betonung des Arguments und ihrem Ziel der
Wahrheitssuche die Wissenschaft par excellence bilde. Diese Uber-
legungen machten Schule: So diente die philosophische Fakultat
bei der Geburt Friedrich Schleiermachers noch ausschliefSlich zur
Vorbereitung auf den in der Regel aufSer-akademischen Beruf —
doch schon bei seinem Tod hatte sie sich von dieser rein propa-
deutischen Rolle emanzipiert. In ihrer neuen Gestalt bildete die
philosophische Fakultdt das Zentrum der Reformuniversitéten,
insbesondere der 1810 gegriindeten Humboldt-Universitdt. Aus-
gehend von dieser zentralen Rolle der Philosophie konnte sich in-
nerhalb weniger Jahrzehnte das ganze Spektrum von Disziplinen
ausdifferenzieren, das uns heute so vertraut ist und nach wie vor
unsere Universitdten pragt. Naturwissenschaften, Geisteswissen-
schaften und Sozialwissenschaften entstanden also in einer Art
Kernspaltungsprozess in Abspaltung von der philosophischen
Mutterwissenschaft. Angeleitet von philosophischen Ideen, Kon-
zeptionen und Begrifflichkeiten entwickelten sich neue Diszipli-
nen, die nach wie vor dazu dienen, die Welt besser zu erfassen

6 Kant 2005.
7 Vgl. etwa von Humboldt 1960a, 56-233, sowie Humboldt 1960b: 553-
561.

33

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

und den Status des Menschen in der Welt klarer zu konzeptionali-
sieren. Und wenn man sich die vielen technischen Errungenschaf-
ten vor Augen fiihrt, die Folge dieser Entwicklung waren — die al-
so letztlich aus der Erkenntnis entstanden, dass der Staat, ohne
inhaltlich Einfluss nehmen zu diirfen, Forschung zu finanzieren
hat — so wird klar, dass die Etablierung zweckfreier Wissenschaft
tiberaus niitzlich gewesen ist.

Anbei sei bemerkt, dass Deutschland gerade wieder hinter die
von Kant losgetretenen Entwicklungen zuriickzufallen droht:
Denn die Verschulung der Studiengénge an den deutschen Uni-
versitdten ist letztlich nichts anderes als die Verabschiedung von
der Humboldt'schen Idee, dass universitire Ausbildung nicht nur
den Zweck der Berufsausbildung verfolgt. Und dass die Zahl der
Nebenfédcher, die man sich im Rahmen seines Philosophiestudi-
ums wird aussuchen konnen, auf ein Minimum beschrankt wer-
den soll, bringt mangelndes Verstindnis dafiir zum Ausdruck,
dass Philosophie sich immer um ein ganzheitliches Begreifen der
Welt bemiiht hat. Stattdessen werden in Zukunft ganze Generati-
onen von Philosophen heranwachsen, die etwa Wissenschaftsthe-
orie betreiben, ohne eine einzige Naturwissenschaft im Rahmen
ihres Studiums ndher kennen gelernt zu haben. Damit wird der
Anspruch der Philosophie, nicht nur vormals Mutter-, sondern
auch aktuell Integrationswissenschaft zu sein, gefahrdet.

2. Philosophie in der splendid isolation —
Reduktionistische Versuche in der
Philosophiegeschichte

Doch die ungliickliche Phase der Philosophie, die sich anbahnt,
sollten diese Entwicklungen tatsdchlich stattfinden, ist nicht die
einzige, welche diese Wissenschaft im Laufe ihrer langen Ge-
schichte durchleben musste. Aber wihrend die momentan dro-
hende fremd verschuldet ist, gab es auch Zeiten, in denen die Phi-
losophie selbst dazu beigetragen hat, sich um ihren Status einer
Orientierungswissenschaft zu bringen, und sich freiwillig in eine
Art splendid isolation begeben hat. Doch Philosophie kann nur
dann dazu beitragen, sich in der Welt zurechtzufinden, wenn sie
die Welt ernst nimmt. Dies geschieht dadurch, dass sie sich in ih-
ren Grundlagen nicht von dieser entfernt — indem sie also die Art

34

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

und Weise, wie wir lebensweltlich argumentieren und Griinde
austauschen nicht fiir vernachldssigbar oder gar falsch erklirt,
sondern sich in ihren eigenen Ausfiihrungen an dieser orientiert.

Das beriihmteste Beispiel dafiir, wie Philosophie ihren An-
spruch, zur ErschlieSung der Welt beizutragen, selbst aufgibt, stel-
len zweifellos die Meditationen René Descartes’ dar. Sie veran-
schaulichen den Irrweg, auf der Suche nach einem fundamentum
inconcussum, also einem unerschiitterlichen Fundament, Lebens-
welt und Philosophie von einander zu entfremden — so dass letz-
tere erst gegenstandslos und schliefllich irrelevant wird. Deutlich
wird dies vor allem in der vierten Meditation, in der Descartes
seinen methodischen Zweifel an alles anlegt, was ihm bezweifel-
bar erscheint:

,Es ist mir in diesen Tagen zur Gewohnheit geworden, meinen Geist
von den Sinnen abzuziehen. [...] So vermag ich schon ohne Schwierig-
keit mein Denken von den Dingen der sinnlichen Anschauung abzuzie-
hen und den rein begrifflichen und gédnzlich immateriellen Gegenstan-
den zuzuwenden.”8

Das Zitat zeigt, dass Descartes Wissenschaft betreiben wollte, oh-
ne sich dabei auf Sinneswahrnehmungen oder irgendwelche An-
nahmen, die uns aus unserer alltiglichen Lebenswelt vertraut
sind, zu verlassen. Thm erschien die Art und Weise, wie die Men-
schen vor ihrem lebensweltlichen Hintergrund argumentieren,
unsicher, so dass er die Ablosung der Wissenschaft von der Le-
benswelt anstrebte. Wissenschaft sollte nur durch Riickgriff auf
wenige unbezweifelbare, da der Vernunft direkt — ndmlich ohne
den ,Umweg" tiber die Wahrnehmung oder alltdgliche Erfahrung
— zugingliche Annahmen betrieben werden. Zu diesen zéhlte er
unter anderem die absolute Gewissheit des eigenen Denkens und
der dadurch belegten eigenen Existenz (zusammengefasst im be-
kannten Grundsatz des cogito ergo sum) sowie die Vorstellung ei-
nes wohlwollenden, uns nicht tduschenden Gottes. Dass Descartes
dieses radikale rationalistische Programm vertrat, kann man als
Ausdruck einer epistemischen Krise ansehen — eine Krise, die im
Falle Descartes’ sogar verstdndlich sein mag, da seine Zeit die Er-
schiitterung all ihrer Gewissheiten erfahren hatte: Die religiosen

8 Descartes 2002: 139.

35

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

Gewissheiten des Katholizismus waren durch die Reformation in
Frage gestellt worden, den naturwissenschaftlichen war dagegen
durch die Entdeckung Amerikas und Giordano Brunos ,Eppur si
muove!” widersprochen worden.

Doch der Strang der sich von der Lebenswelt abkoppelnden
Philosophie bleibt auch nach Descartes lebendig und nimmt sogar
neue Formen an. Besonders wirkungsméchtig war hierbei die
Schule des Logischen Empirismus, der nur auf den ersten Blick
das genaue Gegenteil des Descartes’schen Denkens darstellt, tat-
séchlich aber ein dhnliches Programm vertritt. So war Rudolf Car-
nap — der Stammvater dieser Tradition, der nach seiner erzwun-
genen Emigration in die Vereinigten Staaten die anglo-ameri-
kanische Philosophie nachhaltig pragte — der Ansicht, Sinnesdaten
seien alles, worauf sich die moderne Wissenschaft verlassen kon-
ne.? Ausgehend von diesem Reduktionismus auf empirische Da-
ten forderte er, das Gesamt unseres Wissens auf diese nicht mehr
weiter bezweifelbaren Informationen, die wir im giinstigen Fall
auch experimentell reproduzieren konnen, zu reduzieren; aller
weiteren (etwa auch moraltheoretischen) Uberlegungen miisse
sich die Wissenschaft dagegen enthalten. An diesem grofien in-
duktivistischen Programm — also nur ausgehend von empirischen
Daten und deren Verallgemeinerung mittels der Regeln der Logik,
der Wahrscheinlichkeits- und Entscheidungstheorie Wissenschaft
zu betreiben — hat Carnap sein Leben lang gearbeitet. Heute be-
steht dagegen weitgehend Konsens dartiber, dass dieses Projekt
gescheitert ist.!0 Doch gleichgiiltig, ob man den Logischen Empi-
rismus fiir zukunftstrachtig halt: Klar ist, dass auch er — analog zu
Descartes — fiir die Reduktion auf ein bestimmtes Fundament al-
len Wissens plddiert. Da die Lebenswelt ein weiteres Griinde-
Spektrum kennt, muss sich die Wissenschaft auch fiir Carnap von
dieser loslosen: Nur wenn sie unsere lebensweltlichen Argumente
und Griinde aufgibt und ausschliellich auf ihr gesichertes Fun-
dament zuriickgreift, kann sie als echte Wissenschaft bestehen.
Die Abkoppelung von unseren lebensweltlichen Argumenten er-
folgt allerdings im Rahmen des Logischen Empirismus nicht mit
Blick auf rein rational zugéngliche Uberlegungen wie bei Des-
cartes, sondern unter Riickgriff auf Sinnesdaten.

9 Vgl Carnap 1928.
10 Vgl. dazu die Ausfithrungen in Stegmiiller 1969.

36

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

3. Das Scheitern des Reduktionismus

Dass Philosophie so nicht betrieben werden kann, will sie nach
wie vor zur Orientierung in der Welt beitragen, machen Beispiele
der praktischen Philosophie deutlich. Eines liefert etwa diejenige
Stromung der normativen Ethik, die iber viele Jahrzehnte hinweg
das 20. Jahrhundert dominiert hat, namlich der Utilitarismus. Die-
ser wurde in verschiedenen Varianten vorgetragen, denen aber
eine Grundiiberzeugung gemeinsam war: Es braucht eine rationa-
le Basis, auf der sich alle moralischen Streitfragen endgiiltig ent-
scheiden lassen. Da unsere lebensweltlichen Uberzeugungen in
moralischen Fragen als teilweise sehr widerspriichlich wahrge-
nommen werden, kénnten diese nicht die Grundlage unseres mo-
ralischen Urteilens bilden. Stattdessen sucht der Utilitarismus ein
unabhingiges Prinzip und legt als solches die Nutzensummen-
maximierung fest (wobei in den verschiedenen Versionen des Uti-
litarismus u.a. variiert, ob der Durchschnitts- oder der Gesamt-
nutzen maximiert werden soll und ob der Nutzen einzelner Akte
oder aber von Regeln betrachtet wird!!). Der wohl wichtigste Uti-
litarist des letzten Jahrhunderts, Richard Mervyn Hare, leitete die-
ses Prinzip aus einer Analyse der Moralsprache her:12 Die Gram-
matik unserer moralischen Urteile zeige nach Hare, dass diese
immer mit dem Anspruch auf universelle Geltung erhoben wer-
den. So konnen wir beispielsweise nicht zu einem Dritten sagen
,In Situation A solltest Du x tun!”, dann aber in einer Situation,
die A in allen relevanten Eigenschaften dhnelt, behaupten, ,Du
solltest x nicht tun”. Dies zu tun wiirde gegen die Logik unserer
moralischen Sprache verstofien — wer so handelte, wére kein
kompetenter Benutzer der moralischen Sprache. Doch die Vor-
schrift, dass moralische Auﬁerungen universalisierbar sein miis-
sen, reicht nicht aus, um zu substantiellen Urteilen zu kommen.
Hierfiir miissen zudem die gegebenen Fakten und die Interessen
der an der Situation Beteiligten beriicksichtigt werden. Aus diesen
an sich korrekten Beobachtungen schliefst Hare, dass es tatsdchlich
nur die Prdferenzen der Beteiligten sind (genauer: der Nutzen,
den die Einzelnen aus der Erfiillung ihrer Préferenzen ziehen), die
moralisch ins Gewicht fallen. Da die Préferenzen aller — aufgrund

11 Vgl. Nida-Riimelin 2006: 7-19.
12 Hare: 1952 sowie ders. 1981.

37

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

der unserer moralischen Sprache inhdrenten Universalisierbar-
keits-Regel — gleichermafien beriicksichtig werden miissen,
kommt Hare zu dem Schluss, dass als Kriterium moralischer Be-
urteilung die bereits erwdhnte Maximierung der Nutzensumme
anzulegen sei. Um rational festzustellen, ob eine bestimmte Hand-
lung x moralisch geboten ist, gilt es also nach Hare zu untersu-
chen, ob x diejenige Alternative ist, die von allen moglichen Alter-
nativen die Nutzensumme am meisten befordert.

Doch die Festlegung auf dieses Kriterium hat seltsame Impli-
kationen wie beispielsweise die so genannte Hervorbringungs-
pflicht. Diese ergibt sich aus der Annahme, dass unter den mo-
mentanen Gegebenheiten jedes Individuum letztlich mehr Freud
als Leid in seinem Leben erfdhrt, so dass die Existenz jedes zusétz-
lichen Individuums auf diesem Globus insgesamt eher zur Erho-
hung der allgemeinen Nutzensumme als zu ihrer Verminderung
beitrdgt. Wenn diese Annahme gilt, so ist jeder von uns moralisch
dazu gehalten, so viele Nachkommen wie moglich zu bekommen
— denn jeder zusétzliche Mensch fithrt dazu, dass die Nutzen-
summe global gesehen steigt. Hares rationales Moralkriterium
scheint demnach notwendigerweise ein rasantes Bevolkerungs-
wachstum nach sich zu ziehen, da es uns auffordert, die Bevolke-
rungszahl dieser Welt auf die Spitze zu treiben — bis an den Punkt,
an dem die Lust-Leid-Bilanz jedes zusitzlichen Individuums ge-
rade noch ins Positive ausschlagt.

Man mochte nun einwenden, dass ein solches moralisches Ge-
bot zur Fortpflanzung kontraintuitiv erscheint — sowohl aufgrund
drohender Uberbevolkerung als auch weil es zynisch anmutet,
Kinder nur deswegen in die Welt zu setzen, weil jedes weitere In-
dividuum eine potentielle minimale Verbesserung der allgemei-
nen Nutzensumme darstellt. Darauf wiirde Hare erwidern, dass
Intuitionen kein Argument darstellten. Ziel des Ultilitarismus sei
doch gerade, unser moralisches Urteilen auf eine rationale Basis
zu stellen und damit unsere moralischen Intuitionen obsolet zu
machen. Mit dieser Antwort sollte man sich aus zweierlei Griin-
den nicht zufrieden geben: Zum einen weil es auf Dauer unmog-
lich wire, eine stark kontraintuitive Moraltheorie zu implementie-
ren. Nach wie vor gilt der von Kant explizit gemachte Grundsatz
des ultra posse nemo obligatur, dass also (aus begrifflichen Griin-
den) niemand zu etwas moralisch aufgefordert sein kann, das zu
leisten er nicht im Stande ist. Doch kontinuierlich gegen die eige-

38

- am 14.02.2026, 09:55:51.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

nen grundlegenden moralischen Uberzeugungen handeln zu
miissen, ist fiir jedes nach personaler Integritit strebende Indivi-
duum unmoglich. Zum anderen hétte Hares Aufforderung, unse-
re moralischen Intuitionen zugunsten des allgemeinen Nutzen-
prinzips fallen zu lassen, zur Folge, dass moralischen Theorien die
Instanz ihrer Priifung entzogen wiirde. Diirften wir uns in Zu-
kunft nicht mehr auf unsere moralischen Intuitionen verlassen,
dann wiéren moralische Theorien der Uberpriifung entzogen, man
kann auch sagen nicht mehr falsifizierbar.13

Ich bringe ein zweites Beispiel aus einem Themenbereich, den
zumindest die Feuilletons fiir sich als den neuen Streit der Fakul-
tdten ausgemacht haben — ndmlich die Frage, ob der Mensch einen
freien Willen habe. Dabei sollte man aber gleich zu Anfang fest-
halten, dass die Einschidtzung, diese Frage spalte die Wissen-
schaftsgemeinschaft (wobei die Spaltung zwischen den Natur-
und den Geisteswissenschaften verortet wird), falsch ist: Zum ei-
nen, weil die meisten Philosophen die (m.E. falsche) Meinung ver-
treten, dass auf die Annahme der Willensfreiheit verzichtet wer-
den konnte, da sich unsere Praxis der Verantwortungszuschrei-
bung auch ohne Willensfreiheit aufrecht erhalten ldsst;* und weil
zum anderen die wenigstens Neurowissenschaftler weltweit die
weitreichenden Thesen von der Unméglichkeit der Willensfreiheit
vertreten, wie sie in Deutschland mit den Namen Wolf Singer und
Gerhard Roth verbunden werden.!5

An diesem Problem der Willensfreiheit lasst sich exemplarisch
zeigen, auf welche Schwierigkeiten philosophische Uberlegungen
stoflen, wenn sie sich zu weit von unserer Lebenswelt entfernen.
Denn tatsdchlich kénnen wir uns diese Position — also dass es kei-
ne Willensfreiheit gibt beziehungsweise dass die Griinde, die wie
vorbringen und die wir abwagen, fiir unser Handeln und unser
Leben letztlich keine Rolle spielen, da dieses durch physikalische
Prozesse durch und durch determiniert ist — gar nicht zu eigen
machen. Um dies zu verstehen, muss man sich in einem ersten

13 Nicht-falsifizierbare Theorien widersprechen aber den Vorgaben fiir
wissenschaftliche Theoriebildung der aktuellen Wissenschaftstheo-
rie. Vgl. Popper 1994.

14 Der einflussreichste dieser so genannten Kompatibilisten ist zweifel-
los Harry Frankfurt, vgl. Frankfurt 1971: 5-20.

15 Vgl. Singer 2002 sowie ders. 2003. Vgl. ebenso Roth 2003.

39

- am 14.02.2026, 09:55:51,



https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

Schritt klar machen, wie viel von der Unterstellung, dass Men-
schen frei sind und nach Griinden handeln kénnen, abhédngt. Die-
se Annahme trdgt namlich — wie Peter Strawson in seinem be-
rithmten Aufsatz Freedom and Resentment deutlich gemacht hat6 —
das Gesamt unserer reactive moral attitudes. Diese moralischen Ein-
stellungen prédgen die conditio humana zutiefst: Dass wir anderen
gegeniiber Dankbarkeit, Liebe oder Schuld empfinden ist ebenso
kennzeichnend fiir den Menschen wie dass wir jemandem etwas
verzeihen oder iibel nehmen. Diese Einstellungen hidngen aber
davon ab, ob wir die Person, gegeniiber der wir eine dieser Hal-
tungen anzunehmen geneigt sind, als verantwortlich fiir ihr Han-
deln ansehen. Verantwortung fiir eine Handlung schreiben wir
wiederum nur dann zu, wenn die Person frei gehandelt hat, wenn
sie sich also aus freien Stiicken dafiir entschieden hat, so und nicht
anders zu handeln. So wiirden wir jemandem ein bestimmtes an-
stofiges Verhalten nicht tibel nehmen, kénnte er nachweisen, dass
er zu dem Zeitpunkt, als er dieses Verhalten an den Tag legte,
nicht frei gehandelt hat, sondern durch dufiere oder innere Zwén-
ge zu seinen Taten gezwungen war. An einem Beispiel verdeut-
licht: Mitten in einem wichtigen Gesprdch zwischen den Ge-
schiftspartnern A, B und C springt A auf und fangt an, wie beses-
sen auf eine Spinne, die an der Wand des Sitzungsraumes entlang
krabbelt, einzuschlagen. A erscheint dabei so unkontrolliert und
aufler sich, dass B entsetzt aufsteht und geht, so dass das Ge-
sprach zwischen den drei ein jahes Ende findet. C ist verargert
dartiber, dass damit die Chance, ein wichtiges Geschéft zu ma-
chen, vertan ist, und bringt seinen Arger dadurch zum Ausdruck,
dass er A anherrscht ,Warum hast Du das gemacht?” Wenn A
nun glaubhaft versichern kann, dass er nicht anders handeln
konnte — etwa weil er seit frithester Kindheit eine panische Angst
vor Spinnen habe - dann ist damit C’s Vorwurf vom Tisch. Zwar
kann sich C immer noch tiber den Ausgang des Gespréaches drgern
oder aber A dafiir kritisieren, dass er sich nicht schon langst pro-
fessionelle Hilfe geholt hat um seine Phobie zu tiberwinden. Da
sich A aber zum Zeitpunkt seines Tuns nicht anders verhalten
konnte, wire es irrational von C, ihm dieses Verhalten {iibel zu
nehmen - so irrational wie A’s Verhalten selbst.1”

16 Strawson 1974: 1-25.
17 Fiir weitere Beispiele vgl. Nida-Riimelin 2005.

40

- am 14.02.2026, 09:55:51.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

Dieses Beispiel macht deutlich, dass wir uns in jeder Interakti-
on permanent Freiheit und Verantwortung zuschreiben. Die Viel-
falt der moralischen Gefiihle, die wir haben und die unser soziales
Gefiige und unsere Kultur tragen, ist abhédngig von dieser An-
nahme - ebenso wie komplexe Institutionen wie das Strafrecht,
das fundamental auf der Annahme von Verantwortlichkeit auf-
baut. Diese Annahme muss nicht einmal explizit gemacht werden
— sobald man Menschen in ihrem Handeln ernst nimmt, setzt man
sie als erfiillt voraus. Ist dies einmal klar, so ergibt sich in einem
zweiten Schritt, dass es angesichts der Art und Weise, wie wir uns
selbst und andere Menschen konzeptionalisieren, gar nicht mog-
lich ist, grundsétzlich an der Willensfreiheit zu zweifeln. So, wie
wir uns wechselseitig wahrnehmen und verstehen, gibt es fiir
vollstandigen Determinismus keinen Denkraum.

Es sprechen jedoch auch politische Griinde dafiir, mit dieser
Thematik nicht leichtfertig umzugehen und Parolen vom Ende
menschlicher Verantwortlichkeit auszugeben. Immer wieder
wurde der Versuch unternommen, dem Menschen die Moglich-
keit selbstbestimmten Handelns abzusprechen — etwa indem man
ihn als ein blofles Produkt von Rassen- oder aber Klassenkonflik-
ten sah. Diese deterministischen Denkweisen erlaubten es dann,
den Einzelnen als ein blofles Riddchen im Getriebe zu sehen, und
zogen jedes Mal inhumane Konsequenzen nach sich. Wer also
leichthin behauptet, er habe gezeigt, dass es weder Freiheit noch
im Anschluss daran Verantwortung géabe, der sollte sich diese his-
torischen Zusammenhéange vergegenwértigen.

Dass es tatsachlich — angesichts der Art und Weise, wie wir
gedanklich auf die Welt zugreifen — unmoglich ist, einen univer-
sellen, naturalistisch verstandenen Determinismus zugrunde zu
legen, zeigt sich ironischerweise gerade in der Praxis derjenigen,
die fiir den Determinismus argumentieren. Denn was tun diese? —
sie argumentieren. Das heifst sie bringen Griinde fiir ihre eigenen
Thesen vor und appellieren mit diesen an die Vernunft ihres Ge-
gentibers in der Absicht, ihm durch diese Griinde neue Einsichten
zu verschaffen. Auch Neurowissenschaftler gehen also davon aus,
dass der Mensch sich von Griinden in seinen Uberzeugungen und
Handlungen leiten lassen kann - eine Uberlegung, fiir die in ei-
nem rein deterministischen und naturalistischen Weltbild kein
Platz ist.

41

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

Statt sich mit reduktionistischen Programmen aufzuhalten,
sollte man lieber nach einem addquaten Verstindnis von Freiheit
suchen, das sowohl unseren lebensweltlichen Intuitionen als auch
unseren wissenschaftlichen Anspriichen gerecht wird. Ich schlage
vor, Freiheit iiber Autonomie zu charakterisieren, insbesondere
tiber die menschliche Fahigkeit, sich von Griinden affizieren zu
lassen.18 Freiheit besteht demnach darin, auf Grund der besseren
Griinde Uberzeugungen zu haben oder sie aufzugeben und auf
Grund der besseren Griinde bestimmte Handlungen zu tun oder
zu unterlassen. Auf dieser Grundlage konnen wir uns wechselsei-
tig Freiheit und Verantwortung zuschreiben, konnen uns zur Re-
chenschaft ziehen und konnen darauf vertrauen, dass es Sinn
macht in dieses Spiel des Griinde-Gebens und Griinde-Nehmens
einzutreten.

In der Ethik wie in der zeitgenossischen Philosophie insgesamt
hat mittlerweile die Einsicht zugenommen, dass man Philosophie
nicht von der Lebenswelt — also von den Griinden, die wir tatsach-
lich vorbringen, wenn wir klaren wollen, was richtig ist und was
falsch ist — abkoppeln kann. Aber bedeutet das nicht, dass vor al-
lem die Ethik dadurch zu einer durch und durch konservativen
Unternehmung wird, die letztlich nur das theoretisch einholt, was
landldufig fiir richtig gehalten wird? Geht damit nicht das eman-
zipatorische Potential verloren, das die philosophische Kldrung
von Fragen des Richtigen und des Guten immer verheifien hatte?
Auch wenn diese Annahme nahe liegt, ist sie keineswegs berech-
tigt. Denn die moralischen Intuitionen beziehungsweise — um die
Redeweise von Intuitionen, die hdufig Missverstindnisse provo-
ziert, fallen zu lassen — die Griinde, die wir in moralischen Fragen
fiir ausschlaggebend halten, sind haufig widerspriichlich. Oft sind
Menschen in moralischen Fragen sowohl von A als auch von B
iiberzeugt — und zudem davon, dass man nicht gleichzeitig von A
und B {iberzeugt sein kann, ohne sich in einen logischen Wider-
spruch zu verwickeln. Hier muss das Projekt der Ethik ansetzen
mit dem Ziel, Kohdrenz zu schaffen. Denn Philosophie sollte ins-
gesamt als diejenige Wissenschaft betrachtet werden, die in An-
kniipfung an unsere Lebenswelt durch die Schiarfung von Begrif-
fen und das Hinweisen auf Widerspriiche Klarheit schafft und
somit zur besseren Orientierung in der Welt beitragt.

18 Vgl. Nida-Riimelin 2007b: 229-245.

42

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

4. Die Rolle von Philosophie

Damit kommt der Philosophie die Rolle einer Integrationswissen-
schaft zu. Denn die verschiedenen Einzeldisziplinen sind oft in
hohem Mafle spezialisiert — sowohl gegeniiber anderen Diszipli-
nen als auch intern. So kann sich die Medizin beispielsweise klar
von anderen Wissenschaften wie der Biologie oder der Chemie,
die sich auch mit dem Leben beschiftigen, abgrenzen; zudem zer-
fallt sie aber auch in eine Vielzahl von einzelnen Subdisziplinen.
Die Philosophie muss in meinen Augen einen Beitrag dazu leisten,
diese verschiedenen Striange wieder zusammenzufiithren und ko-
hérent zu machen. Dies erzwingt aber, dass sie sich auf gleicher
Augenhohe mit natur-, sozial-, geistes- und kulturwissenschaftli-
chen Forschungsergebnissen auseinandersetzt und sich keinesfalls
in die splendid isolation zurtickzieht.

Erst dadurch wird sie ihrem Rang als Orientierungswissen-
schaft gerecht. Denn zum einen kann Philosophie uns deutlich
machen, wie die einzelnen Bereiche der Welt miteinander zu-
sammenhdngen; zum anderen kann sie uns aber auch lehren, wie
wir mit diesen insgesamt umzugehen haben. Natiirlich sollte die
Philosophie nicht glauben, auf alle Fragen, die die Menschen im
Laufe ihres Lebens bewegen, antworten zu konnen; aber sie kann
eine Anleitung dazu bieten, die richtigen Fragen zu stellen. Dies
rechtfertigt den seit drei Jahrzehnten anhaltenden , Ethikboom” in
der Philosophie — denn offenkundig gibt es einen Bedarf nach
ethischer Kldrung. Dies zeigt sich u.a. darin, dass sich eine Viel-
zahl von Bereichsethiken etabliert, analog dazu wie sich im 19.
Jahrhundert die einzelnen Fachdisziplinen ausdifferenzierten. Die
Medizinethik wird heute kaum noch von Philosophen, sondern
fast nur von Medizinern betrieben. Und auch die Bereiche der
Rechts-, Gender-, Umwelt- oder Tierethik sind mittlerweile hoch
spezialisiert.

Dennoch sollte man keine {iberzogenen Hoffnungen in die
Philosophie setzen, denn letztlich sie ist immer auch Residualwis-
senschaft. Dies mag dem einen oder der anderen zynisch erschei-
nen, doch die Geschichte des Faches zeigt, dass die meisten Prob-
leme, auf die sich tiberzeugende Antworten finden lieflen, mit der
Zeit aus der Philosophie in die Einzelwissenschaften ausgewan-
dert sind. Das prominenteste Beispiel hierfiir ist Isaac Newton, der
sein Hauptwerk noch als Philosophia Naturalis, als Naturphiloso-

43

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

phie bezeichnete. Die Probleme, die sich nicht abschliefSend 16sen
lassen, scheinen der Philosophie dagegen auf Dauer erhalten zu
bleiben. Dies muss man nicht als Nachteil empfinden — dieses wis-
senschaftshistorische Faktum stiftet vielmehr ein Kontinuum, ver-
bindet die Epochen miteinander und erlaubt das philosophische
Gesprach iiber Riume und Zeiten hinweg. Es ist merkwiirdig,
dass bestimmte philosophische Themen einfach nicht alt werden
wollen, nie tiberholt erscheinen: So wurde etwa die Frage nach der
Gerechtigkeit, die Platon im vierten Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung aufwarf, in den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts
von John Rawls neu gestellt und sie steht im Mittelpunkt eines in-
terdisziplindren Diskurses, an dem sich neben der Philosophie
auch die Politikwissenschaft, die Jurisprudenz, die Soziologie und
die Okonomie beteiligen.! Im Falle dieser beiden Opponenten hat
iibrigens der eine nicht schon deswegen Unrecht, weil er vor sehr
langer Zeit gelebt hat, und der andere Recht, weil er Zeitgenosse
ist, wie es etwa in der Physik der Fall ware. Die Philosophie ist
auch das ewige Gesprach um bestimmte Fragen unseres Lebens,
die sich gegen eine abschlieffende Kldrung sperren — ein Faszino-
sum, das so keine andere wissenschaftliche Disziplin zu bieten
hat.

Literatur

Buchheim, Thomas 1994: Die Vorsokratiker, Miinchen, C.H. Beck.

Carnap, Rudolf 1928: Der logische Aufbau der Welt, Berlin, Welt-
kreis-Verlag.

Descartes, René 2002 : Meditationes de Prima Philosophia/ Medi-
tationen tiber die Erste Philosophie. Lateinisch/deutsch, Stutt-
gart, Reclam [EA 1641].

Frankfurt, Harry 1971: ,Freedom of the Will and the Concept of
the Person”, in: Journal of Philosophy (1) 1971, S. 5-20.

Kant Immanuel 2005: Der Streit der Fakultdten, Hamburg, Meiner
[EA 1798].

Hare, Richard M. 1952: The Language of Morals, Oxford, Oxford
University Press.

19 Vgl. Rawls 1971.

44

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE UND LEBENSWELT

Hare, Richard M. 1981: Moral Thinking, Oxford, Oxford Univer-
sity Press.

Nida-Riimelin, Julian 2005: Uber menschliche Freiheit, Stuttgart,
Reclam.

Nida-Riimelin, Julian 2006: , Theoretische und angewandte Ethik:
Paradigmen, Begriindungen, Bereiche”, in: ders.: Angewandte
Ethik, Stuttgart, Kroner 2006.

Nida-Riimelin, Julian 2007a: Autonomie und Wiirde angesichts
des eigenen Todes. Beitrag zur Tagung ,Sterbehilfe. Recht auf
leidfreies Leben?” an der FU Berlin, 23.-24. November 2007,
i.E.

Nida-Rimelin, Julian 2007b: ,Freiheit als naturalistische Unterbe-
stimmtheit von Griinden” in: Heilinger, Jan-Christoph (Hrsg.):
Naturgeschichte der Freiheit (Reihe Humanprojekt), Berlin, de
Gruyter, 229-245.

Popper, Karl 1994: Logik der Forschung, Tiibingen, Mohr Siebeck
[EA 1935].

Rawls, John 1971: A Theory of Justice, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press.

Roth, Gerhard 2003: Aus Sicht des Gehirns, Frankfurt a.M., Suhr-
kamp.

Singer, Wolf 2002: Der Beobachter im Gehirn, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp.

Singer, Wolf 2003: Ein neues Menschenbild? Gespréche tiber Hirn-
forschung, Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Stegmiiller, Wolfgang 1969: Probleme und Resultate der Wissen-
schaftstheorie und Analytischen Philosophie, Berlin u.a.,
Springer.

Strawson, Peter 1974: , Freedon and Resentment”, in: ders.: Free-
dom and Resentment and other Essays, London, Routledge.
Vogt, Katja 2008: Law, Reason, and the Cosmic City: Political Phi-
losophy in the Early Stoa, New York, Oxford University Press.

von Arnim, Hans (Hrsg.) 1978a: Stoicorum veterum fragmenta.
Band 2: Chrysippi fragmenta logica et physica, Miinchen,
Teubner.

von Armin, Hans (Hrsg.) 1978b.: Stoicorum veterum fragmenta.
Band 3: Chrysippi fragmenta moralia. Fragmenta successorum
Chrysippi, Miinchen, Teubner.

von Humboldt, Wilhelm 1960a: ,Ideen zu einem Versuch, die
Grianzen [sic] der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen [EA

45

- am 14.02.2026, 09:55:51,


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JULIAN NIDA-RUMELIN

1792]”, in: ders.: Schriften zu Anthropologie und Geschichte,
Stuttgart, Cotta.

von Humboldt, Wilhelm 1960b: ,,Uber die Bedingungen unter de-
nen Wissenschaft und Kunst in einem Volke gedeihen (Bruch-
stiick) [EA 1814]“, in: ders.: Schriften zu Anthropologie und
Geschichte, Stuttgart, Cotta.

46

- am 14.02.2026, 09:55:51.


https://doi.org/10.14361/9783839412688-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

