V. Einige Leitlinien zu Legitimitit und Reichweite
staatlicher Erziehung

Die entscheidende Frage ist dann nicht mehr, ob der Staat seine Biirger
erziehen darf, sondern nur noch wozu und mit welchen Mitteln. Dazu
lassen sich aus der Zusammenschau verfassungsrechtlicher und rechts-
philosophischer Uberlegungen immerhin einige Orientierungspunkte
formulieren, die gerade fiir den liberalen und demokratischen Verfas-
sungsstaat von heute grundlegend sein kdnnten. Sie sind fiir sich viel-
leicht nicht besonders aufregend, aber sie gehen doch iiber Banalititen
von der Art hinaus, dass der Staat nur verhéltnisméafBige Mittel einsetzen
darf und der Einsatz von Zwang immer nur als Ausnahme in Betracht
kommt; Letzteres versteht sich im Ubrigen schon deshalb von selbst,
weil Zwang nach sdmtlichen Erkenntnissen heutiger Pddagogik in den
allermeisten Fillen von den insgesamt denkbaren erzieherischen Mitteln
das am wenigsten sinnvollste ist.

1. Kernbestand moralischer Pflichten

Eine erste und vergleichsweise triviale Uberlegung kniipft an die klas-
sische Unterscheidung zwischen einer Pflichtmoral und einer Tugend-
moral an, wie sie sich in einer spezifischen Farbung wiederum bereits
bei Kant findet, letztlich aber heute zum Gemeingut jeder Beschéftigung
mit Moral geworden ist.®> Zur Pflichtmoral in diesem Sinne gehoren
solche Gebote, die universell zustimmungsfihig sind, weil sie in jeder-
manns verniinftigem Eigeninteresse liegen;3 sie markieren gleichsam
das Minimum moralischen Verhaltens, das jedem Menschen zuzumuten
ist.87 Zu ihr rechnen etwa das bereits angesprochene Gebot der Nicht-
schiadigung, das Gebot, abgegebene Versprechen einzuhalten, aber auch

85 Vgl. H. Sidgwick, The Methods of Ethics, 1874, 7. Aufl. 1907, Nachdruck 1981,
S. 2171f.; bei Kant entspricht dem in etwa die Unterscheidung zwischen der Rechts-
und der Tugendlehre, vgl. ders., Metaphysik der Sitten (Fn. 68), S. 309ff., 503ff.

86 Grundlegend: N. Hoerster, Ethik und Interesse, 2003, S. 162ff.

87 P. Koller, Theorie des Rechts, 2. Aufl. 1997, S. 264.

37

- am 17.01.2026, 13:02:43,


https://doi.org/10.5771/9783845236551-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einzelne Gebote der Gerechtigkeit und Fairness. In diesem Bereich bil-
den Recht und Moral von vornherein zwei einander iiberschneidende
Kreise mit der schlichten Folge, dass Verrechtlichung hier prinzipiell
moglich ist und Verinnerlichung — im Sinne eines Sich-Zueigen-Ma-
chens der entsprechenden Gebote — angestrebt werden kann; zur Not
diirfen diese Gebote eben auch mit Zwang durchgesetzt werden.®® Man
wird aber den Kreis an dieser Stelle noch weiter ziehen und ihn auch auf
das erweitern konnen, was man in einem allgemeinen Sinne die — geis-
tigen, ethischen oder auch bildungsméaBigen — Funktionsvoraussetzun-
gen des demokratischen Verfassungsstaats nennen kann. Bekanntlich ist
umstritten, was dazu im Einzelnen zu zdhlen ist, insbesondere welchen
Grad an Homogenitit eine Gesellschaft in diesem Zusammenhang auf-
weisen muss.? Eine Voraussetzung, iiber die sich aber noch Einigkeit
erzielen lassen sollte, diirfte aber das sein, was man in einem ganz all-
gemeinen Sinne eine Kultur der Freiheit nennen konnte, als ein Ensem-
ble von Einstellungen und Verhaltensweisen, das in die Lebensverhlt-
nisse eingelassen ist und diese nun selber stabilisiert.”” Ohne dass sich
dies abschlieBend bestimmen ldsst, diirfte eine solche Kultur etwa das
Folgende einschlieBen: eine allgemeine Orientierung auf die menschli-
che Wiirde als regulative Idee des Zusammenlebens, ein Grundver-
standnis fiir die Notwendigkeit und die Bedingungen demokratischer
Meinungs- und Willensbildung, die Forderung nach Gleichheit der Le-
bens- und Entwicklungschancen aller Biirger, dazu und dies alles un-
terfangend aber auch eine bestimmte Art und Weise des Umgangs mit

88 Zu diesem Verhiltnis von Moral- und Rechtsordnung erneut Hoerster (Fn. 86),
S. 1711,

89 Siehe einerseits E.-W. Bickenforde, Demokratie als Verfassungsprinzip, in: Isensee/
Kirchhof (Fn. 59), Bd. II, 3. Aufl. 2004, § 24 Rn. 58ff.; andererseits — und im We-
sentlichen nur noch auf die Rechtsférmigkeit, also die Legalitdt im Kantschen Sinne
abstellend — etwa A. von Bogdandy, Europdische und nationale Identitdt, VVD-
StRL 62 (2003), 156 (173f.).

90 Der Begriff etwa bei P. Selznick, Kommunitaristischer Liberalismus, Der Staat 32
(1995), 487 (493); J. Schapp, Freiheit, Moral und Recht, 2005, S. 259ff.; in eher
kulturpessimistischer Farbung auch bei U. Di Fabio, Die Kultur der Freiheit, 2005.
Das Bundesverfassungsgericht spricht von der ,,Sicherung eines freiheitlichen Le-
bensklimas*, BVerfGE 35, 202 (225); zu den prégenden und eben auch erziechenden
Wirkungen des freiheitlichen Zusammenlebens Huster (Fn. 32), S. 426 Fn. 703.

38

- am 17.01.2026, 13:02:43.


https://doi.org/10.5771/9783845236551-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Anderen, die diesen in seiner Autonomie und als prinzipiell Glei-
chen respektiert. Jede demokratisch organisierte Gesellschaft hat des-
halb ein vitales Interesse daran, dass ihre Mitglieder einander in diesem
Sinne mit gleicher Achtung und Respekt begegnen, und dazu muss —
heute vielleicht starker als frither — auch erzogen werden: in der Schule,
aber notfalls eben auch in die Breite und mit den Mitteln des Rechts.

Die vielgescholtene Antidiskriminierungsgesetzgebung, die genau dies
zum Ziel hat, wire so gesehen von ihrer Grundidee her gar nicht zu
beanstanden. Man konnte sogar weitergehend sagen, dass von dieser
Grundidee her eine symbolische, auf die langfristige Verdnderung ge-
sellschaftlicher Einstellungen zielende Geste die vollkommen angemes-
sene Reaktion ist, wihrend die Biirokratisierung des Projekts iiber
Gleichstellungsbeauftragte, niedrigschwellige Klagemdoglichkeiten und
Entschiddigungsforderungen eher in die Irre fiihrt, einen intuitiven Ab-
wehrreflex ausldst, wo es auf Sympathie ankéme.®! Weitergehend kénn-
te aber auch die Demokratie insgesamt als Ensemble von inneren Ein-
stellungen und einer darauf bezogenen Praxis eine Lebensform darstel-
len, zu der die Biirger eben auch in einem umfassenderen Sinne und
moglicherweise auch lebenslang gebildet werden miissen.”? In diesem
Sinne hat etwa das Ministerkomitee des Europarates jlingst eine Emp-
fehlung fiir eine ,,Charta zur Demokratie- und Menschenrechtsbildung*
verabschiedet, die auf eine ganze Palette von MaBnahmen der Erzie-
hung, Ausbildung und Bewusstseinsférderung in diesen Bereichen zielt
und das Lernen ganz offen als ,,lebenslangen Prozess* bezeichnet.?? Thre

91 Auch dariiber mag man natiirlich diskutieren; ein Gegenargument wire sicherlich,
dass, wenn man das gesetzte Ziel erreichen will, das Schwert gegebenenfalls auch
hinreichend scharf sein muss. Andererseits ist es eben gerade die reale Folgenarmut,
die wesentlich fiir die Richtigkeit der vom Gesetzgeber verfolgten Konzeption strei-
tet, vgl. die Andeutungen in diese Richtung bei Britz (Fn. 11), VVDStRL 64 (2005),
396.

92 Siehe als klassischen Text J. Dewey, Democracy and Education, 1916, dt. Ausgabe
2000.

93 Empfehlung CM/Rec (2010) 7, verabschiedet am 11. Mai 2010 anlésslich der 120.
Versammlung des Ministerkommitees; abrufbar unter http://www.coe.int/t/dg4/edu-
cation/edc/Source/Pdf/Downloads/101201_ChartaEDC_HRE dt.pdf. Siehe dort
insbesondere die Begriffsbestimmungen unter Ziff. 2; die Rede vom Lernen als le-
benslanger Prozess in Ziff. 5 b.

39

- am 17.01.2026, 13:02:43.


https://doi.org/10.5771/9783845236551-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lektiire offenbart zugleich den mittlerweile erreichten Grad der Diver-
sifizierung der einzusetzenden Mittel, und auch hierzulande mag man
in dem gutmiitigen Paternalismus der 6ffentlich-rechtlichen Rundfunk-
anstalten mit ihrem ,,Grundversorgungsauftrag™ ja durchaus auch ein
Element von Erziehung zur Demokratie erkennen.* Im weitesten Sinne
geht es dabei um die Forderung und Pflege jener ,, Werteloyalitit* zu den
Grund- und Spielregeln eines demokratischen Zusammenlebens, von
der das Bundesverfassungsgericht neuerdings in stindiger Rechtspre-
chung meint, das Grundgesetz erzwinge sie nicht.”> Dagegen wird man
schon deshalb nichts sagen kdnnen, weil mit Zwang in diesen Fragen
gar nichts auszurichten ist. Es zeugte aber schon von einem merkwiir-
digen liberalen Gottvertrauen, wenn man daraus ableiten wollte, dass
dem Staat auch alle anderen Aktivitdten in diese Richtung untersagt wa-
ren; eine Forderung, die, nebenbei bemerkt, auch an der Realitét heutiger
Staatlichkeit vollig vorbei l4uft.

2. Forderung einer Tugendmoral

Im Gegenschluss ergibt sich hieraus zunéchst, dass der Versuch, die
inneren Einstellungen der Biirger zu erreichen und gegebenenfalls auch
zu verdndern, umso problematischer wird, je mehr es um die Realisie-
rung einer iiber die Erfordernisse einer bloBen Pflichtmoral hinauswei-
senden Tugendmoral geht. Sie betrifft solche Pflichten, deren Erfiillung
nicht — wie etwa das Gebot der Nichtschidigung — zwingend und unbe-
dingt zu beachten sind, sondern deren Erfiillung in einem sonstigen Sin-
ne als erwiinscht oder eben moralisch gut angesehen werden kann; ty-
pisches Beispiel ist die Pflicht, anderen zu helfen oder ihnen in der Not

94 Zu diesem Grundversorgungsauftrag BVerfGE 73, 118 (157ff.). Dem entspricht es,
dass die weitreichende Privilegierung des 6ffentlich-rechtlichen Rundfunks mit den
entsprechenden Anforderungen an Programmuvielfalt und inhaltliche Ausgewogen-
heit in der Kritik durchaus als Bevormundung angesehen wird, vgl. etwa T. Vesting,
Zur Entwicklung einer ,,Informationsordnung®, in: Festschrift 50 Jahre BVerfG,
2001, Bd. 2, S. 219 (229ff.).

95 Vgl. BVerfGE 124, 300 (320).

40

- am 17.01.2026, 13:02:43.


https://doi.org/10.5771/9783845236551-37
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

