Einleitung

Seit Freud gibt es in der deutschen Sprache einen deutlichen begrifflichen
Unterschied zwischen Agieren und Handeln, der fiir viele Menschen in den
Alltagsgebrauch eingegangen ist. Fiir viele — aber nicht fiir alle. Wihrend
»Freud’scher Versprecher” mittlerweile Bestandteil des Wiener Slangs ist, aus
dem Freud nicht wenige seiner Einsichten in das Seelenleben bezog, ist der
Ausdruck ,Die agiert da was aus.” weniger geldufig.

Auf den ersten Blick mogen beide Worte synonym erscheinen, obwohl nie-
mand auf die Idee kime zu sagen: ,Es agiert sich hier um eine schwierige
Angelegenheit.“ Freud dachte sich gewiss etwas dabei, als er fiir seinen Begriff
nicht das Wort Handeln, sondern das Wort Agieren verwendete, das zu seiner
Zeit oft im Sinne von Theaterspielen oder von nicht bewusstem Tun verwendet
wurde.!

Er bezog sich mit diesem Begriff auf die im Zuge der Ubertragung nicht
erinnerbaren, aber agierten Inhalte des Unbewussten.? Das Agieren wird in
dieser Auffassung stets von einem Widerstand begleitet, durch den das Ver-
dringte zwar gegen die Aufdeckung geschiitzt werden soll, der es aber zu-
gleich verrit. Das Erinnern ist nicht moglich, weil das zu Erinnernde von
der Bewusstwerdung abgehalten wird (die Verdringung, die Abspaltung, die
Verleugnung sind permanente, unbewusste Tétigkeiten der Psyche, die Freud

1 | Das Wortauskunftssystem zur deutschen Sprache in Geschichte und Gegenwart,
https://www.dwds.de/r?q=agieren;corpus=public;format=full;date-start=1860;-
date-end=1930;genre=Wissenschaft;genre=Belletristik;genre=Gebrauchsliteratur;-
genre=Zeitung;p=2;sort=date_desc;limit=50 (15. August 2017)

2 | S. Freud, Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten in: Gesammelte Werke Band X,
Frankfurt/M. 1990, S. 126-136. ... der Analysierte erinnere {iberhaupt nichts von dem
Vergessenen und Verdréngten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinne-
rung, sondern als Tat, er wiederholt es, ohne natiirlich zu wissen, daf} er es wiederholt.
Zum Beispiel: Der Analysierte erzahlt nicht, er erinnere sich, daf} er trotzig und ungldu-
big gegen die Autoritat der Eltern gewesen sei, sondern er benimmt sich in solcher Wei-
se gegen den Arzt.“ S. 129.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Agieren und Handeln

nach dem Vorbild der Analyse der Traumarbeit analysiert hat). Wenn Agie-
ren fiir Freud dort stattfindet, wo nicht erinnert werden kann, dann wird aus
handlungsphilosophischer Perspektive zu fragen sein, in welcher Weise das
Erinnern eine Bedingung fiir Handeln ist, oder anders gefragt: Inwiefern ist
Erinnern nicht schon Handeln?

Fiir Freud agiert der_die Patient_in in der Analyse das, was ihr in der Vor-
stellung, also sprachlich, nicht zuginglich ist. Anstatt in der Analyse zu sa-
gen, ich habe jetzt keine Lust, mich mit dieser unangenehmen Erinnerung
zu befassen und die Affekte wieder zu verspiiren, die damit verbunden waren,
kommt sie_er nicht in die Stunde. Das Agieren ist als solches unbewusst, das
Fernbleiben wird vielmehr als Handeln ausgegeben und rationalisiert. Im wei-
teren Sinn kann jeder Lapsus als ein Agieren betrachtet und benannt werden.
Ich verlegte vor Jahren — ich hatte meine Habilitation abgeschlossen und hatte
gerade meine Lehranalyse begonnen — meinen Institutsschliissel. Als ich nach
einigem Suchen dachte, dass ich vielleicht einen Widerwillen, an das Institut
zu gehen, durch das Verlegen des Schliissels agierte, fiel mir ein, dass ich dort
Gefahr lief, auf eine Person zu treffen, die mich beleidigt hatte. In diesem
Moment fiel mein Blick auf den Schliissel, den ich an einem ungewéhnlichen,
aber durchaus sichtbaren Platz in meiner Wohnung abgelegt hatte. Anstatt
sinnlos zu suchen und den Schliissel immer wieder zu iibersehen, handelte
ich im Sinne einer Erforschung der mdéglichen Griinde der Fehlleistung, die
in der Tat eine Auflosung erfuhr. Ich konnte nun handeln, getrost ans Institut
gehen (ich hatte ja dort wichtige Termine), denn ich hatte mich innerlich und
mit der entsprechenden Haltung fiir den Fall einer Begegnung gewappnet.
Unbewusst war nicht so sehr der Widerwille als vielmehr das Ma der Ge-
kranktheit gewesen, die Angst und die Wut, die damit einhergingen und sich
gegenseitig in mir aufschaukelten, und schliellich der Sinn des Verlegens des
Schlissels, der darin bestand, das unangenehme Zusammentreffen zu ver-
meiden. Aber vielleicht wollte ich mit der Auflésung des Ritsels vom verlegten
Schliissel auch nur meine Analytikerin beeindrucken, der ich die Geschichte
alsbald erzihlte.

Die Erschlieffung des Spannungsfeldes zwischen Agieren und Handeln
beginnt mit der Frage nach der Permeabilitit der Grenze zwischen Agieren
und Handeln. Agieren nenne ich zuerst das, was im Anschluss an Sigmund
Freuds Gebrauch des Begriffs gemeinhin auch Ausagieren von unbewussten
oder unterdriickten Affekten, Wiinschen, Vorstellungen bzw. ihren Legierun-
gen genannt wird. Agieren ist bei Freud im Rahmen der Ubertragung angesie-
delt und es ist wichtig, in Hinblick auf die Begriffsgenese daran zu erinnern.
Doch es ist die tiber die psychotherapeutische community hinausgehende Ent-
grenzung des Begriffs auf Alltagssituationen, die ihm fiir die philosophische
Handlungstheorie Bedeutung verleiht. Diese begrifflich noch zu erschliefRen-
de Bedeutung ist Ausgangspunkt fiir das vorliegende Buch.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Was in der Philosophie und dariiber hinaus Handeln genannt wird, ist das
bewusste Tun im Sinne der Deliberatio, d.h. des Mit-Anderen- bzw. Mit-sich-
zu-Rate-Gehens; es ist das begriindete oder zumindest motivierte, intentionale
Tun. Ich betrachte die Verkniipfung ,Zwang zu Agieren/Freiheit zu Handeln“
auch als Chiasma, in dem die iber Kreuz gelegte Verkniipfung ,freies Agie-
ren/Handlungszwang oder Zwangshandlung“ ebenfalls bedeutsam ist. Aus
diesem Chiasma heraus erscheinen mir Praxis, Tun und Lassen, schliefllich
Handeln im engeren Sinn besser erhellbar.

Ich gehe zuerst von einem Subjektbegriff auf allen Ebenen von agency im
uibergreifenden Sinn aus; dieser umfasst Einzelne, Gruppen und Gesellschaf-
ten, insofern sie aktiv, aber immer auch passiv an einem Vollzug beteiligt sind,
einmal bewusster und verantwortlicher, ein anderes Mal unbewusst und den-
noch verantwortlich oder unbedacht und unverantwortlich, mehr getrieben als
planend oder aktiv am Werk. Das Spektrum der Attribuierungsweisen einer
Handlung oder eines Handlungs- bzw. Aktionsgefiiges zu einem Wer ist schier
unendlich. Doch es geht vor allem um die Trias Psyche, Kérper, Gemeinschaft
als Agenten, Schauplitze und Patienten, wobei im vielfiltigen Agierensspekt-
rum nicht immer leicht auszumachen ist, wo und wann die Psyche, der Korper
oder die Gemeinschaft aufhort, Akteur zu sein, und wo bzw. wann er_sie be-
ginnt, als Schauplatz oder als erleidende_r Patient_in zu fungieren.

Vier Phasen des Vollzugs

Wird das Spannungsfeld Agieren und Handeln aus einer transzendentalen
Perspektive betrachtet, dann sollte — in Anlehnung an Aristoteles und Kant
— uiber die ontologischen Kategorien des Werdens und des Vergehens, iiber
Raum-Zeit und iiber die fiir alle Vollziige relevanten Transzendentalien nach-
gedacht werden, also iiber grundlegende Bedingungen der Moglichkeit fiir
Agieren und Handeln. Im Zentrum dieser begrifflichen Entwicklung steht
eine Emergenzontologie, die dem Oszillieren zwischen Agieren und Handeln
besser gerecht werden soll als die zumeist noch vorherrschende Aristotelische
Ursachenontologie, die der Philosoph in der Metaphysik entwickelte und in fast
allen seinen Werken — der jeweiligen Seinsweise gemifd — mehr oder weniger
explizit angewendet hat.’

3 | Form-, Stoff-, Wirk- und Zweckursache, siehe auch weiter unten die Einleitung zu
Kapitel 3. Dieses Abgehen von Aristoteles bedeutet nicht, dass er fiir das vorliegende
Buch nicht einer der wichtigsten Autoren wére, insbesondere in Teil Il (Kapitel 4) und in
Teil Il (Kapitel 7) gehe ich ausfihrlich aufihn ein. Dass alle, die sich irgendwie wissen-
schaftlich betatigen, Aristoteliker_innen sind, ob sie wollen oder nicht, es wissen oder
nicht, haben M. Crubellier und P. Pellegrin gut nachvollziehbar gemacht: Aristote. Le
philosophe des savoirs, Paris 2002.

- am14.02.2026, 16:02:11,

13


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Agieren und Handeln

Es handelt sich bei dieser Emergenzontologie um das Gefiige der vier Pha-
sen des Vollzugs, die sich gleichsam als Transzendentalien der Hervorbringung
durch das gesamte Buch hindurchziehen und auf alle menschlichen Vollziige
im Spannungsfeld von Agieren und Handeln angewendet werden konnen:

1) Potenz und ihre Aktualisierung (Vollziehbarkeit hinsichtlich der Kraft der
Umsetzung), ich nenne sie die Phase der mise en acte,

2) Kreativitit (die Fahigkeit, neue Eiden bzw. Gestalten und damit neues Sein
hervorzubringen), in actu nenne ich sie die Phase der mise en scéne, die im
Bereich des Imaginiren angesiedelt ist,

3) Logos (In-Sinn-Setzbarkeit als Akt oder deliberative und verantwortliche
Handlung), in actu nenne ich sie die Phase der mise en sens,

4) Chaos als die Negativitit, also die stindige Moglichkeitsbedingung des
Zerfalls (von Formen/Szenen, Zusammenhingen, Machtverbindungen,
Legierungen etc.), in actu nenne ich sie die Phase der mise en abime.

Die Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit des Tuns zwischen unbe-
wusstem bzw. vorbewusstem Agieren und deliberativem Handeln betrifft
also nicht nur die psychologischen Dispositionen des Menschen (orektische,
affektive, reprisentationale bzw. kognitive Dispositionen und die Qualititen
unbewusst/vorbewusst/bewusst), sie betrifft auch diese vollzugskategorialen
Begriffe.

Die vier Phasen des Vollzugs sind in je unterschiedlicher Anordnung und
Verkniipfung in unterschiedlichen Handlungs- bzw. Agierensmodi am Werk.
Sie orientieren sich sowohl an den transzendentalen Kategorien als auch an
den psychischen Haltungen des Orektisch-Volitiven und Affektiv-Pathetischen
(mise en acte bzw. Erleiden als dessen Hemmung), des Szenisch-Reprisentatio-
nalen (mise en scéne) und des Kognitiven (mise en sens), sodann an der Folie der
Negativitit (mise en abime).

Dabei ist mit der Gerichtetheit, der Motivation und der Lust bzw. deren Ne-
gativ, der Repulsion, der Hemmung und der Angst/Unlust, im Aktionsvollzug
nicht a priori Bewusstsein vorausgesetzt. Das impliziert nun zweierlei: erstens,
dass auch von unbewussten und jedenfalls von vorbewussten Antizipationen
und Riickwendungen gesprochen werden sollte, und zweitens, dass Agieren
und Handeln als gesamtes Spannungsfeld unbewusster, vorbewusster und be-
wusster Akte bzw. Agierensvollziige begrifflich zu fassen ist, und genau dar-
um geht es in meinem Ansatz.

Im Moment des Handelns mégen die in diesem Buch angestellten Betrach-
tungen tiber die praktisch-poetische Umgebung des Handelns vielleicht als
irrelevant erscheinen; fiir eine philosophische Analyse des Handlungsbegriffs
kénnen sie jedoch nicht aufler Acht gelassen werden, und wenn sie einmal be-
grifflich gegenwirtig sind, werden sie auch im Vollzug von Handlungen eine

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

grofere Rolle spielen. Die — vor allem antike — Rhetorik hat die Sprache, das
Reden als Praxis, in einem Wirk- und Erscheinungsraum erforscht?, wobei Ge-
sichtspunkte der mise en scéne und ihrer attraktiven bzw. repulsiven Wirkung
im Vordergrund standen; die Theoriebildung im Rahmen der politischen, ins-
besondere der revolutionir-radikaldemokratischen Praxis hat das Handeln vor
allem als — immer auch spontanes — Instituieren von radikal neuen Macht-
verhiltnissen erforscht; die psychologische Forschung schlieflich hat die
motivationale und zunehmend auch die neuronale Ebene der — zumeist auf
den Standpunkt des Einzelnen verkiirzten — , Entscheidungsprozesse erhellt,
welche wiederum in der Politologie und zunehmend auch in der Okonomie
zentral geworden sind. Diese drei Zugangsweisen haben stirker die mise en
acte ins Blickfeld gertickt. Die Bewusstseinsphilosophie aber hat vornehm-
lich das Denken im Handeln und die darin oder dafiir relevanten Prinzipien
aufgestellt bzw. zu erhellen versucht, zumeist allerdings aus einer rein be-
griffs- oder formallogischen Perspektive expliziter Sinnstiftung (mise en sens)
und zum Teil bis heute im Rahmen einer ideellen Teleologie: Eine Handlung
macht vordergriindig, d. h. bewusstseinsphilosophisch, nur Sinn, wenn sie ei-
nen Zweck oder ein vorher gesetztes Ziel erreicht. Damit verbunden ist die
zunehmend ideologisierte Reduktion allen Denkens tiber Denken und Tun auf
Bewusst-Sein.

Die mise en abime stellt ganz allgemein fiir die philosophische Tradition
nicht so ein Problem dar wie der Begriff des Unbewussten; sie ist seit Heraklit,
den unterschiedlichen Spielarten des Skeptizismus, der dsthetischen Theorie
und vor allem seit Hegel als Negativitit zentral, riickte ontologisch aber erst
durch die Einbeziehung der Unbestimmbarkeit in den Mittelpunkt. Sie stellt
vor allem im Verhiltnis von Destituierung, Instituierung und Konstituierung
einen wichtigen Aspekt dar, der in jeder Verinderung am Werk ist. Mise en
abime ist eigentlich ein Begriff aus der Bild- und Literaturwissenschaft, der
das Phdnomen einer ins Unendliche und damit in einen imaginiren Abgrund
(abime) reichenden Verschachtelung bzw. Spiegelung (die Szene in der Szene
in der Szene ...) bezeichnet. So wie der Begriff hier verwendet wird, bezieht er
sich allerdings mehr auf die Sichtweise der Psycho- und vor allem der Gruppen-
psychoanalyse®, die als therapeutische Praxis die mise en abime kollektiv insze-
niert, durchlebt, um immer wieder Sinn aus ihr hervorzubringen oder sich
vollziehen zu lassen. Wenn Sinn nicht nur gemacht oder aufgefunden wird,
sondern sich auch vollzieht, dann ist zu fragen, wie dieses Sich-Vollziehen von
Sinn mit den anderen Phasen des Vollzugs jeweils verkniipft werden kann:
Eine Erkenntnis aus einer Agierenserfahrung etwa, die man fiir ein nicht

4 | Siehe hierzu vor allem A. Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede, Bielefeld 2011.
5 | In Osterreich wird die Bezeichnung Gruppenpsychoanalyse verwendet, in Deutsch-
land Gruppenanalyse.

- am 14.02.2026, 16:02:11.

15


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Agieren und Handeln

selbst vertibtes Tun hielt, kann sich langsam vollziehen, aber auch plstzlich
einstellen oder gar ereignen und zu einer Einsicht in neue Handlungsbedin-
gungen fithren, damit zu neuen Dispositionen fiir zukiinftige Handlungen,
anderen unbewussten und bewussten In-Szene-Setzungen im Zuge des Agie-
rens und einer davon anders bzw. neu geprigten Sinnstiftung im Zuge des
Handelns. Die Lenkung der Aufmerksamkeit wird dadurch ebenso beeinflusst
wie die neuronale Aktivitit, die damit zusammenhingt.

Das heif’t aber nicht, dass von einer Aquivalenz zwischen Denken und den
damit unmittelbar verbundenen neuronalen Prozessen gesprochen werden
kann, weil Denken ein rein sprachlicher Begriff ist, der einen Prozess unge-
fihr, gleichsam intuitiv und spekulativ eingrenzt, wihrend neuronale Prozesse
als biologisch genau beschreib- und abbildbbare leiblich-physiologische Phino-
mene verstanden werden. Ob sie das Denken abbilden oder ihm entsprechen,
bleibt hingegen weiterhin ritselhaft.

Die mise en abime und die mise en acte werden fiir das unbewusste Agie-
ren als typisch erachtet. Was die akademisch immer noch vorherrschende Be-
wusstseinsphilosophie, die Freud zurecht geiflelte, aber am meisten zu st6-
ren scheint, ist dass die psychoanalytischen Ansitze auch beim unbewussten
Agieren eine mise en sens, also eine Sinnstiftung und eine teleologische Ge-
richtetheit, am Werk sehen, die ich nun ins Zentrum meiner Agierens- und
Handlungstheorie riicke.

Eingrenzung des semantischen Feldes -
Erweiterung der Handlungstheorie

Dieses Buch geht von einem Handlungsbegriff aus, der Dinge oder Sachen,
weitgehend auch Tiere vom Handeln ausschliefit, insofern ich mich damit
auf das deliberative, intentionale und weitgehend bewusste Handeln beziehe.
Ich weif} nicht, was Tiere denken, wenn sie etwas tun, welche Tiere Entschei-
dungen treffen und welche nicht. Dass mein Hund stindig Entscheidungen
trifft, ist mir klar, auch dass er agiert und sogar ein Bewusstsein dariiber zu
haben scheint, ob er gerade seinem Trieb nachgeht oder eher eine Entschei-
dung iiber den einzuschlagenden Weg trifft, also handelt. Doch fiir ihn ist
das alles ziemlich miilig, er interessiert sich kaum fiir philosophische oder
psychoanalytische Fragen, und ich kann mit ihm dariiber kaum Gedanken
austauschen. Ich méchte mit diesem Ausschluss die Tiere nicht als niedrigere
Lebewesen markieren, das steht mir nicht zu, das steht niemandem zu, weil
es keine Autoritit fiir die Hierarchisierung der Lebewesen gibt, und sich selbst
als Gattung oder als Gesellschaft fiir iiber den anderen stehend zu deklarie-
ren, zeugt weniger von Superioritit denn von einem bornierten Horizont und
mangelndem Anstand. Was die Dinge angeht, so scheint mir die Rede Latours
von einem ,Parlament der Dinge“ eine zu leichtfertige Metapher, auf die ich

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

hier nicht weiter eingehen werde, auch wenn bestimmte Erkenntnisse Latours
gewiss von Bedeutung fiir den Handlungsbegriff sind und angesichts der
Technikentwicklung und der Immersion unseres Handelns in diese Technik
immer bedeutsamer werden.

Agieren und Handeln lassen sich auf der Ebene des Gesellschaftlichen —
und nur dort, also unter der Arendt’schen Bedingung der Pluralitit®, macht
dieses Spannungsverhiltnis erst wirklich Sinn — nicht a priori voneinander ab-
grenzen. Es gilt fiir diese Unterscheidung Ahnliches wie fiir die Begriffspaare
Krankheit und Gesundheit oder Perversion und Normalitit: Es handelt sich
um Grenzbegriffspaare, die in ihrer je konkret betrachteten Wirklichkeit ge-
schichtlich und gesellschaftlich zwar nicht erschépfend bestimmt, aber doch
weitgehend bedingt sind. Der ontologische Zwischenraum kann als ein poie-
tischer bezeichnet werden, also als Zeit-Raum, in/aus dem Neues hervorge-
bracht wird, sowohl praktisch wie auch theoretisch.

Was also heute als groteskes Agieren in der Politik wahrgenommen wer-
den mag, wurde zu einer anderen Zeit, in einem anderen politisch-imaginiren
Kontext, vielleicht als der Situation durchaus angemessenes politisches Han-
deln oder Fithren interpretiert und akklamiert, und so mochte es kommen,
dass Haider wie eine auf Hitler folgende Farce erschien, nachdem Hitler riick-
blickend ja bereits wie ein Akteur eines Bufiuel-Films erscheinen kénnte.

Doch dem relativierenden Standpunkt, demnach alles Handeln zugleich
eigentlich nichts anderes als Agieren ist, kann auch eine Begrenzung anheim
gestellt werden, die ich in einer je unterschiedlichen Gewichtung von unbe-
wusst-agierenden und bewusst-verindernden Anteilen im Handeln von Men-
schen sehe sowie in einer bewussten Konzertierung, Strukturierung und Or-
ganisierung, aber vor allem im Akt der bewussten Deliberatio.

Dem Motto ,Wo Es ist, soll Ich werden“ und dem abgewandelten ,Wo Ich
ist, soll Es auftauchen“ koénnte von da her ein anderes, die angebliche Riick-
wirtsgewandtheit der Psychoanalyse dekonstruierendes angefiigt werden: ,Wo
agiert wird, soll Handeln méglich werden“ bzw. ,Wo gehandelt wird, soll dem
Agieren Rechnung getragen werden.“ Dies setzt die Entwicklung von Hand-
lungs- und Reflexionsbegriffen voraus, durch welche die Bewusstmachung
dieser Differenz auf unterschiedlichen Ebenen der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit erst erfahrbar und in Handlungsperspektiven umsetzbar wird. Solche
Begriffe sind nicht als abstrakt allgemeine Funktionskategorien zu verstehen,
sondern als je situativ und kollektiv praktisch hervorgebrachte Bedeutungs-
und Unterscheidungssystematiken.

6 | Vita activa, Minchen/Zirich, 1981. Dieses Buch war und ist fir die philoso-
phisch-politische Handlungstheorie bahnbrechend.

- am14.02.2026, 16:02:11,

17


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Agieren und Handeln

Wirklichkeit und Méglichkeit

Im 1. Buch von Uber die Seele merkt Aristoteles in methodologischer Absicht
an: ,Denn frither dem Begriff nach sind die Tatigkeiten (energeiai) und Hand-
lungen (praxeis) als die Vermégen (dynamedn).” Es geht ihm dabei noch nicht
um politisches oder gemeinschaftsbezogenes Handeln als solches, wie dies in
seinen Ethiken oder in den Politikai (der Politik) der Fall ist, auch nicht um
das vermittels Mimesis dichterisch hervorgebrachte Handeln des Dramas, wie
er es in der Poetik theoretisiert. Vielmehr sind hier — im Sinne der Abhand-
lung - die Tidtigkeiten und Handlungen des Menschen gemeint, insofern er
ein sich nihrendes, wahrnehmendes, sich fortbewegendes und zuweilen auch
verniinftig erfassendes Lebewesen ist. Das Titig-Sein verwirklicht sich in den
Handlungen, und es verwirklicht dadurch zugleich die Vermégen, die ohne
diese manifeste Verwirklichung ja iiberhaupt nicht untersucht, also begrifflich
erfasst oder gemifl dem Logos begriffen werden konnten.

Relevant ist dabei die nihere Darstellung der hier angesprochenen Me-
thodologie. Wihrend die aristotelische Ontologie lange als Ontologie des De-
terminismus und des ,was es war, dies (gewesen) zu sein“ kritisiert worden
ist, machten andere es sich zur Aufgabe, diese Kritik im Werk von Aristoteles
selbst aufzuspiiren und zu zeigen, wie sie dort aporetisch am Werk ist, und
zwar durchaus vom Autor gewollt.® Was die fiir Aristoteles relevanten Seins-
weisen des Menschen betrifft, also das Beseelt-Sein, das Politisch-Sein oder
das Sprache-Haben, so lassen diese sich ohnehin nicht begrifflich beschlieflen,
weder mit Platon noch mit Aristoteles.

Doch in dem vorliegenden Ansatz geht es mehr um die Verwirklichung
als Bedingung der Moglichkeit fiir Handeln, eine Perspektive, tiber die sich
in einer von Theologie und Hegelianismus abgeschlossenen Ontologie kaum
meditieren lasst.

Es geht nicht nur um die Moglichkeit, die Dynamis, also das Vermogen,
gemifl dem Logos zu begreifen, sondern auch um die Moglichkeit, die das
jeweilige Vermogen als Disposition darstellt. Dieser Ansatz kniipft trotz der
oben erwihnten Vorbehalte gegen seine Ursachenontologie an Aristoteles an,
denn fiir ihn verdndert der Mensch durch die Verwirklichung von Fihigkeiten

7| 415a18-19.

8 | Ich nenne hier nur die diesbeziiglich fiir mich wichtigsten Aristoteles-Spezialisten
Pierre Aubenque und Pierre Pellegrin. Aristoteles ist in vielen, ja den meisten Fragen
expliziter Skeptiker bzw. fiihrt er die skeptische Haltung des ,richtig“ und zugleich ,nicht
richtig“ stets mit, ohne die unendliche Perspektive des Wahren aufzugeben. Zur Aris-
toteles’ Ontologie im Sinne der Heterogenitdt und nicht der Analogie des Seins, siehe
vor allem P. Aubenque, Le probleme de I'étre chez Aristote, Paris, 1962. Auf Pellegrins
Arbeiten zu den Politikai komme ich in Kapitel 7 genauer zuriick.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

die Kapazitit seiner Moglichkeiten, die im Anschluss an seine Philosophie Ver-
mogen, d.h. Fakultiten oder Krifte, genannt werden. Zugleich erkennt er die
Moglichkeiten nur tiber die Manifestationen der Verwirklichung, durch die sie
{uns} Menschen erst erscheinen, insofern {wir} als Angehérige einer Gattung
halbwegs vergleichbar sind und nicht Holzstiicke oder Bienen.

Ich siedle also Titigkeiten und Handlungen vor dem Vermogen an, Wirk-
lichkeit vor Moglichkeit oder als notwendigen Zugang zu dieser. Was die Mog-
lichkeit allerdings der Wirklichkeit iiberlegen macht, ist die Tatsache, dass sie
zwar im Hintergrund ruht, aber dennoch auch ist, wenn gerade nichts am Werk
ist bzw. ins Werk gesetzt ist, und in der Weise der je spezifischen Verwirkli-
chung wirkt. Sie wird, wenn sie als Méglichkeit/Vermégen zur Verwirklichung
gefasst wird, auch dann in ihrem jeweiligen Medium schlummern, wenn sie
sich gerade nicht verwirklicht/nicht verwirklicht wird. Sie wird allerdings nur
solange als Moglichkeit anzunehmen sein, solange das Medium existiert und
die Verwirklichung eine Denkméglichkeit bleibt.

Die Moglichkeit der Vermégen zu handeln fliefit wie der Vorstellungs-
fluss, ohne dass etwas Bestimmtes gesehen oder ohne dass iiberhaupt etwas
gemacht werden muss: Im Traum geht die Phantasie weiter und sobald ein
Mensch aufwacht — oder vielleicht noch im nachtwandlerischen oder bewegten
Schlaf — kann er mit der vorstellungsverbundenen Titigkeit, dem Agieren, Tun
und Handeln, jederzeit (oder fast) beginnen. Zwar wirkt auch die Moglichkeit
untergriindig, aber es ist schwer zu bestimmen, ab wann dieses Wirken be-
ginnt, sich als Wirkung zu manifestieren. So beginnen die meisten Entschliis-
se bereits, zu Handlungen zu werden, bevor das Ich sich dessen gewahr sein
kann, manchmal kurz zuvor, manchmal schon lange vorher in ihm schlum-
mernd. Das schlieft aber weder die Macht der Reflexionstitigkeit, noch die
sekundire Bearbeitung auf vorbewusster, teilweise auf bewusster, dann wieder
auf vorbewusster Ebene aus. Schon gar nicht die im Zeichen der Pluralitit ste-
hende Beratung und Entscheidung, die das Handeln als bewusst-deliberatives
auszeichnet.

Philosophie und Gruppen/psychoanalyse

Das soeben erwihnte Problem ist im {ibrigen Ausdruck der Schwierigkeit, psy-
choanalytische Erfahrungsbegriffe mit philosophischen zu verkntipfen bzw.
beide Perspektiven miteinander zu einer halbwegs kohirenten Diskursform
zu verbinden. Die Psychoanalyse ist keine Wissenschaft, sie erhebt nicht ein-
mal den Anspruch, eine zu sein, es sei denn in der von den Krankenkassen
auferlegten Form der Wirkungsforschung, die aber wenig mit ihrer klinisch
relevanten Theoriebildung zu tun hat und die an der psychoanalytischen kli-
nischen Praxis weitgehend vorbeigeht, ja sie begrifflich wie auch erfahrungs-
technisch verfehlt.

- am14.02.2026, 16:02:11,

19


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Agieren und Handeln

Die Psychoanalyse ist in erster Linie eine psychotherapeutische Behand-
lungstechnik mit einem der raffiniertesten und auch philosophisch interessan-
testen Begriffsgefiige, das sich dazu noch stindig weiterentwickelt, verdndert:
kulturell und historisch, den Geschichten und Beziehungen der Analysand_
innen und Analytiker_innen geméf, aber nicht in erster Linie dem Denken/
Denkbaren und seinen institutionellen Bedingungen gemif wie die Philoso-
phie. Die Philosophie fithrt einen theoretischeren und generischeren Diskurs
(im Sinne des Begriffs als genos bei Aristoteles), auch als philosophische Hand-
lungstheorie oder als Ethik bzw. als Politikphilosophie. Sie ist die Praxis zu
denken und die Praxis des Denkens; Erfahrung gilt ihr bestenfalls als induk-
tives Exempel, wihrend fiir die Psychoanalyse als Praxis sui generis die Erfah-
rung (der Konflikte, ihrer Geschichte, ihrer Auflésung) fast alles ist.

Im Kontext der Kulturwissenschaften hat die Gruppenpsychoanalyse eine
fur die gesellschaftliche und kulturelle Dimension des Handelns erhellende
Zugangsweise und Theoriebildung hervorgebracht, die den Horizont iiber die
psychoanalytisch-kulturtheoretischen Ansitze hinaus mafigeblich verschoben
hat. Es geht in diesem Buch darum, diese Verschiebung philosophisch im Hin-
blick auf eine Vertiefung des Handlungsbegriffs zu verdichten.

,Ich handle“ ist eine Hypostasierung, es ist die Extrapolierung eines ,ego-
istischen” Standpunkts, der zwar aus psychologischer und bewusstseinsphilo-
sophischer Sicht Sinn macht, aber handlungstheoretisch falsch ist, wie bereits
Elias nachdriicklich betont hat.? Selbst fiir Freud, der diese Modi des Psychi-
schen aus der Perspektive des Einzelnen heraus entwickelt hat, stellt die Psy-
che eine metaphorisch begriffene Gesellschaft dar, in der Zensur bzw. Zensor
und Uber-Ich mit den Trieben und Affekten in einen permanenten Konflikt
verstrickt sind, den das ,Ich“ vermittels immer neuer ,Kompromissbildungen“
zu schlichten versucht. Es ist, als ob das Ich jedes Einzelnen sich in dieser Po-
sition einer Schlichtungsstelle — zwischen Trieben und Gesellschaft, zwischen
Eltern, Autorititen und Interessenkonflikten, zwischen verinnerlichten Ins-
tanzen im doppelten Sinn etc. — iiberhaupt erst als Wirklichkeit konstituiert.
Diese , Kompromissbildungen* sind die fundamentalen Weisen der Identifizie-
rung, der Ich-Werdung und dessen, was gemeinhin Charakter genannt wird.

Ich gehe von meiner klinischen Erfahrung aus, vor allem mit psychoana-
lytischen Therapiegruppen, in denen diese unbewusste mise en scéne et en sens
permanent am Werk ist sowie von deren theoretischen Bearbeitungen im
Feld der Gruppenpsychoanalyse und werde sie auf ihre praxisphilosophischen
Implikationen hin untersuchen. Agieren im klassischen Freud’schen Sinn
ist innerhalb der Ubertragung und des dyadischen Settings der Einzelthe-
rapie angesiedelt. Die Ubertragung bzw. das, was Freud die Ubertragungs-

9 | N. Elias, Uber den Prozef der Zivilisation, Erster Band, insbesondere die Einleitung
zur zweiten Auflage, Frankfurt 1997, S. 9-73.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

liebe nannte, also die iibermifige affektive und phantasmatische Besetzung
des_der Therapeuten_in, vollzieht sich in einer psychoanalytisch arbeitenden
Gruppe anders, den Projektionsmodi im Handeln und Agieren als genuin ge-
sellschaftlichem Phidnomen analoger. Sie geschieht dezentriert, ist nicht nur
auf die Therapeutin oder den Therapeuten als (all)wissend Geglaubten gerich-
tet, sondern auch auf die anderen Gruppenmitglieder und vor allem auf die
Gruppe als Ganze.

Das heifdt, dass die Ubertragung in die Gruppe diffundiert. Somit nimmt
das Agieren eine stirker soziale und — je grofler die Gruppe ist — auch proto-
politische Bedeutung und Qualitit an. So wird beispielsweise die Erzihlung
eines Traums in einer Gruppe aus gruppenanalytischer Sicht nicht nur als die
Erzihlung eines Traums in der Gruppe betrachtet, auch geht es nicht so sehr
um den Trauminhalt selbst, also im klassischen Freud’schen Sinn um die her-
meneutische Differenz zwischen manifestem und latentem Trauminhalt, son-
dern es geht vor allem um den pragmatischen Aspekt dessen, was den in der
Gruppe erzihlten Traum zum Traum macht, der immer auch schon als ein in
der Gruppe zu erzihlender und sogar als ein fiir die Gruppe getraiumter Traum
gesehen wird, der von der Gruppe auf- bzw. auseinandergenommen wird oder
auch nicht. Das heifdt, dass die semantische, symbolisierende und sprachana-
lytische Ebene als nur eine Schicht im Kontext der gesamten — immer auch
seinskonstitutiven — Vollzugsebenen betrachtet wird. Das heifdt auch, dass Be-
deutungen in actu in, fiir und durch die Gruppe relevant sind und nicht — oder
nur am Rande — in einem die Gruppe ins Mediale, Ideelle oder gar Metaphy-
sische hin transzendierenden Sinn. Auch wenn jede mise en sens das Hier und
Jetzt einer Gruppe transzendiert; auch wenn in analytischen Gruppen eben-
falls um ,objektive Bedeutungen gerungen wird: In der analytisch-therapeu-
tischen Arbeit der Gruppe geht es vor allem um die Affekt- und Triebdynamik
und um ihre vielgestaltigen Verbindungen zur semantischen und rhetorischen
Ebene der Kommunikation als Gruppengeschehen, das immer schon ein Agie-
rens- und Handlungsvollzug ist. Dieser Perspektivenwechsel hat vor allem fiir
die Handlungstheorie triftige Konsequenzen:

Erstens wird das Handeln bzw. das Agieren als Pluralitit Voraussetzendes
ernst genommen: Die Gruppe agiert und handelt stindig im Miteinander, auch
wenn alle schweigen und auch wenn die Gruppe nicht zusammen ist, also zeit-
lich gesprochen zwischen den Sitzungen, rdumlich gesprochen auferhalb der
Gruppe, raumzeitlich gesprochen tiber die Grenzen der Makrophysik hinweg
als das, was Foulkes als Gruppenmatrix aller unbewussten, vorbewussten und
bewussten Affekte-Vorstellungen und Wiinsche theoretisierte.”” In diesem Re-

10 | S.H. Foulkes, Gruppenanalytische Psychotherapie, Miinchen 1974. Foulkes, der
bei Goldstein studiert hatte, bevor er Psychoanalytiker wurde, hat die ,Gruppenmatrix“
im Sinne der von Goldstein entworfenen (neuronalen) Netzwerkmetapher vorgestellt

- am14.02.2026, 16:02:11,

21


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Agieren und Handeln

sonanznetz einer Gruppe gibt es a priori keine klare Grenze zwischen Unbe-
wusstem und Bewusstsein. Die Gruppenmatrix, immer schon eingebettet in
ein gesellschaftliches Imaginires, ist die Gesamtheit der Affekte und Wiinsche
sowie der Stimmungen und Resonanzen, die mit den zu gesellschaftlichen
Bedeutungen verdichteten Vorstellungen, inneren Bildern und Phantasmago-
rien untrennbar verbunden sind. Zweitens kann jede Manifestation — ob sie
gerade unbewusst, vorbewusst, nicht bewusst oder bewusst, fiir manche, fiir
viele oder fiir alle ist — jederzeit in einen anderen Modus in diesem Spektrum
der Un-/Bewusstheit iibergehen. In der Arbeit mit/in Gruppen wird deutlich,
wie durchlissig oder undurchlissig diese Grenzen sind —je nach Situation und
Affektlage der Gruppe.

Agieren wird also aus der Perspektive der Gruppenpsychoanalyse weniger
als eine Frage der analytischen Technik betrachtet; der Fokus liegt vielmehr
auf dem Wechsel zwischen Agieren und Handeln, zwischen Unbewusstheit
und Bewusstheit im und durch das Gruppengeschehen. Agieren wird damit
deutlicher zu einer Frage der spezifischen Aktions- und Vorstellungsweise
zwischen Menschen, die miteinander fithlen, phantasieren, denken und spre-
chen. Dennoch bleibt Handeln in einer aufgeklirten Bezugnahme auf das
ihm vorangehende und immer schon innewohnende Agieren das Telos eines
sinnvollen Miteinanders. Ich werde diesen Aspekt in seiner genuin politischen
Dimension im letzten Kapitel tiber die Demokratie als Regime von Menschen
behandeln, denen Handeln nicht nur zumutbar ist, sondern die es sich selbst
zumuten und entsprechend im Sinne eines konstitutionellen Handelns durch
den Demos, also die politischen Biirgerinnen und Biirger, umsetzen."

Psychoanalytisch arbeitende Gruppen befolgen die Regeln der freien As-
soziation und der verbalen Kommunikation, egal ob sie therapeutisch oder
z.B. bild- und textanalytisch arbeiten. In ihnen lassen sich klassische psycho-
analytische Phinomene beobachten wie Ubertragung, Widerstand, projekti-
ve Identifikation, Wiederholungszwang, Reinszenierung 6dipaler Konflikte

und als Orchester theoretisiert, das keinen leader, sondern einen conductor hat: Lea-
der war ein fiir ihn aufgrund der totalitéren Erfahrungen in Europa nicht mehr sinnvoll
verwendbarer Terminus. Ob Ph. K. Dick, der den Begriff der Matrix fiir die Science Fic-
tion prégte, Foulkes gelesen hat, ist mir nicht bekannt, aber es ist durchaus moglich.
Siehe z. B. The Man in the High Castle, Boston 1962, Eine andere Welt, Miinchen 2004,
und seinen Vortrag liber die Matrix als computergesteuerte Parallelwelt bei dem Scien-
ce-Fiction-Kongress in Metz 1977: https://www.youtube.com/watch?v=-TKY1G6I8pQ
(13.11.2017).

11 | Angesichts der auf das NS-Regime zuriickgehenden vdlkischen Tradition, die seit
einigen Jahren u. a. als identitdre Bewegung unter Rickgriff auf Schmitt und Heidegger
im Namen eines als rein phantasierten Volkes wieder aufgewarmt wird, vermeide ich die
Bezeichnung ,Volk*.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

und allgemeine Objektbeziehungskonflikte. Es lassen sich dariiber hinaus
aber vor allem geschwisterliche und gruppenspezifische Phinomene unbe-
wusster agency beobachten und bearbeiten, Phinomene das kollektiv Un- bzw.
Nicht-Bewusste betreffend. Diese sozio-kulturellen Phinomene sind als solche
irreduzibel, d. h. nicht auf die Einzelpsyche herunterzubrechen.

Einige solcher Phinomene hat einer der Begriinder der Gruppenanaly-
se, nimlich Bion, als Grundannahmen bezeichnet.”? Die Grundannahmen
Kampf-Flucht, Generativitit/Paarung, Zerfall/Integration beschreiben die Art
der Verkniipfung oder Legierung zwischen Affekt-Wunsch-Vorstellung und
ermoglichen eine Beschreibung des Oszillierens zwischen Angst vor Zerfall
und Reintegration abgespaltener oder unterdriickter Elemente. Wenn in ei-
ner Gruppe die Grundannahme von Kampf-Flucht vorherrscht, dann sind die
Gruppenmitglieder iiberwiegend in einer Vorstellungswelt, die von der Angst
vor Zerfall und anderen paranoiden Angsten geprigt ist, die Kommunikation
ist dabei von kurzen, wie Brocken in die Gruppe geworfenen Wortmeldun-
gen (Kampf) geprigt, nach denen sich die Sprechenden sofort wieder in die
vermeintliche Unangreifbarkeit des Schweigens zuriickziehen (Flucht). Diese
Grundannahme herrscht vor allem am Beginn von Gruppen vor. Die Grund-
annahme der Abhingigkeit ist dadurch gekennzeichnet, dass ein_e Einzelne_r
gleichsam prophetisch etwas verkiindet, wihrend die Gruppe seinen Gedan-
ken gliaubig anzuhingen scheint. Die im Zeichen von Generativitit und Se-
xualisierung stehende Grundannahme der Paarung geht mit dem Phantasma
einher, dass alle, die miteinander sprechen ein Paar bilden und sich von der
Gruppe absondern oder sie beherrschen wollen.

Die Integration ist die Hauptaufgabe der von Bion als Arbeitsgruppe be-
zeichneten Gruppe, d.h. es ist die Art von agency, die als Handeln im Zeichen
der Deliberatio bezeichnet wird und die wihrend des Vorherrschens einer der
Grundannahmen gestalttheoretisch gesprochen in den Hintergrund tritt. Im
Gegensatz zum Vorstellungs-Wunsch-Affekt und Sprechmodus der Grundan-
nahmen ist die Gruppe als Arbeitsgruppe realistischer im Sinne des Realitits-
prinzips und in Hinblick auf die Verwirklichung eines Vorhabens, das im Falle
der therapeutischen Gruppe die psychische Genesung bzw. die Losung leidvol-
ler Konflikte der Gruppenmitglieder bzw. der Gruppe als Ganzer ist. In diesem
Modus unterhalten die Gruppenmitglieder sich kohirent und nachvollziehbar
miteinander und gehen empathisch aufeinander zu.

Diese therapeutische Arbeit an sich selbst als therapeutischer Gruppe
geschieht aber keineswegs, wie im Geist der rationalistisch-technobiirokra-
tischen Planbarkeit anzunehmen wire, durch bewusstes Hintanstellen oder
die Unterdriickung der symptomatischen Grundannahmen, sondern gerade

12 | Zur Beschreibung dieser Grundannahmen siehe W.R. Bion, Erfahrungen in Grup-
pen, Stuttgart 1971. Ich gehe in Kapitel 5 noch genauer darauf ein.

- am 14.02.2026, 16:02:11.

23


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Agieren und Handeln

durch ihre rekurrierende Reinszenierung, ihre remise en acte zwischen den
Phasen, in denen die Arbeitsgruppe iiberwiegt. Das ist es, was ich das Oszillie-
ren zwischen Agieren und Handeln nenne.

Dieser Prozess der Konfliktbearbeitung durch Wiederholen und Durch-
arbeiten in der Gruppe kann nicht direkt in ein philosophisches Handlungs-
begriffsgefiige tibersetzt werden, sondern nur vermittels einer strukturellen
Abstraktion und der Bildung neuer Begriffe, die dieser Art der agency gerecht
werden oder sie jedenfalls nicht undenkbar machen, wie dies in der abspal-
tenden, teleologisch verfassten Bewusstseinsphilosophie des Handelns der
Fall ist. Gruppenphinomene sind hinsichtlich der Umwandlungsprozesse im
Agierens-Handlungs-Spektrum relevant, weil die Analyse der erwihnten Rela-
tionen zwischen Affekt-Wunsch-Vorstellungs-Modi triftige Implikationen fiir
die Analyse der Phasen des Vollzugs und damit von agency haben.

Dies gilt insbesondere fiir die Affektékonomie und fiir die ontologische
Frage nach der Dichte bzw. dem situativ unterschiedlichen Bestimmtheits-,
respektive Unbestimmtheitsgrad und fiir die Beurteilung der je akuten Hand-
lungs- bzw. Agierensmodi (strategisch, pragmatisch, dogmatisch, realistisch,
abspaltend, projektiv, wahnhaft etc.). Die allgemeineren Charakteristika
dieser Legierungen und Modulationen sind wichtig fiir eine adiquatere Be-
griffsbildung beztuiglich der Register der Potentialitit, der bereits erwihnten
Transzendentalien und ihrer Aktualisierung im Vollzug; aber auch fiir die
Frage nach der Zeitlichkeit und Riumlichkeit und fiir die Konzeptualisie-
rung der Modi und Schichten, die in einem Kontinuum von Triumen-Vorstel-
len-Denken-Sprechen-Agieren-Handeln zu fassen sind. Das betrifft nicht nur
die philosophischen Implikationen der Affekte und Pathologien (im Sinne von
konflikthaften Erleidensschicksalen), in die Gruppen, ja ganze Gesellschaften
eintreten, etwa unter dem Druck von tyrannischem Delir, einer Katastrophe,
eines Krieges, grofler Armut oder Hunger. Diese kollektiv erlebten Grenzsitua-
tionen zeigen hochstens etwas deutlicher bestimmte Strukturen oder Ordnun-
gen in den affekt6konomischen Verinderungen und Verhiltnissen zwischen
Affekten, Wiinschen, Vorstellungen, imaginiren Bedeutungen, habituellen
Praktiken; zwischen somatischer Matrix und Gruppenimaginirem, zwischen
Einzelnen und Gruppe.

Die Verinderung unseres Verhiltnisses zum Unbewussten — also zu den
abgespaltenen bzw. verdringten und anders abgewehrten Affekten-Wiin-
schen-Vorstellungen — kann als eine Bedingung der Moglichkeit fiir die Ent-
wicklung der Freiheit gesehen werden. Wenn ich diese Bedingung um so-
zio-kulturelle Aspekte erweitere, dann geht es mir nicht um die Feststellung
eines konkretistisch gefassten ,kollektiven Unbewussten®, sondern um die
Wahrnehmbarkeit und wenn moglich um die begriffliche Erhellung dieser zu-
meist unbewussten Dimensionen und Prozesse, welche in einer Gruppe am
Werk sind und wirken (agissent).

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Es geht dabei um die Erhchung der Durchlissigkeit der Grenze, also um
die Fahigkeit oder Unfihigkeit einer kreativen und zugleich realistischen Be-
ziehung zwischen unbewussten und bewussten Dimensionen des Vollzugs, ob
es sich nun um improvisierendes Agieren bzw. Handeln oder um eine durch-
geplante Entscheidung handelt. Mit realistisch meine ich eine Beziehung zu
sich, der Welt und den anderen, die nicht vorwiegend unbewusst den privaten
Phantasmen und dem je meinigen Un-/lustprinzip gehorcht, sondern die die-
ser Dimension bewusst Rechnung trigt und dabei das Real-Gegenstindliche
ebenso wie das Soziokulturell-Verbindliche und den common sense wahrnimmt
und moglichst angemessen in das Handeln einbezieht.

Die Erhellung dieser Dimensionen und Beziehungen erleichtert die Ein-
sicht sowie das ,Lernen aus Erfahrung“ (Bion). Sie beférdert somit die Frei-
heit auf der Ebene des Kollektivs und nicht einiger weniger Aufgeklirter, die
als Avant-Garde die anderen anfiihren, instruieren und zum Handeln wieder
nur anleiten. Die Offnung fiir das unbewusste Agieren als unerschépflichen
Fundus, der neben Schreckensphantasien auch freie, ja sogar visionire Aus-
druckskraft enthilt, schrinkt den Handlungsspielraum nur aus der engen
Perspektive des vorherrschenden Bewusstseinsrationalismus ein. Die Offnung
zieht eine Reduktion oder Lockerung des Rationalisierungszwangs nach sich,
der sich in Institutionen meist zu verselbststindigen tendiert. Das hat wieder-
um zur Folge, dass Verstandesenergie und Vernunftkrifte fiir die Deliberatio
frei gesetzt werden, anstatt der Kontrolle, dem Rationalisierungszwang, d.h.
den Gruppenideologien, dienen zu miissen. Erst daran wird das Ausmaf des
Zwangs und seine einengende, die Angst, die er einzudimmen vorgibt, nur
potenzierende Herrschaft deutlich.

So ist diese Arbeit an den Handlungsspielrdumen des unbewussten Agie-
rens als gleichsam begriffliche Umgebung des deliberativen Handelns eine
philosophische wie auch praktisch-poietische Arbeit an den — durchlissigen
— Grenzen der praktischen Vernunft als deliberativer Vernunft: Die boulésis ist
nicht nur Deliberatio und deliberativer Wille, sondern sie begriindet auch die
positive Freiheit als das, worin und wodurch die Menschen tiber sich und ihre
Welt entscheiden; institutionengeschichtlich begriindet sie die demokratische
Regierung (boulé) als kollektives Mit-sich-zu-Rate-Gehen, d.h. die Selbstregie-
rung der Polis.

Indem ich mich philosophisch eines Begriffs (Agieren) bediene, der aus
der klinischen Erfahrung mehrerer Generationen entwickelt wurde, entfrem-
de ich ihn notgedrungen und transferiere ihn im Zuge einer metaphorischen
Arbeit, die es noch einmal kurz zu erliutern gilt: Agieren in diesem prak-
tisch-poietischen Sinn lisst die therapeutische Situation hinter sich, diffun-
diert den Begriff wieder in die Allgemeinheit des Sprachgebrauchs, aus der
Freud ihn nahm, und geht davon aus, dass in jedem Akt, jeder Handlung, je-
dem Tun eine unbewusste Agierensdimension ist, ja dass diese nicht nur Fun-

- am14.02.2026, 16:02:11,

25


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Agieren und Handeln

dus, Grund und Hintergrund des Handelns ist, sondern zugleich der Raum,
aus dem die Motorik der mise en acte aktiviert wird oder eben passiert. Dieser
metaphorische Raum enthilt auch die untergriindigen Konflikte, Triebe und
Affekte, die erst durch das Ausagieren benennbar und reflektierbar werden
und teilweise in Handeln iibergefiihrt werden kénnen.

In diesem Sinn ist Agieren, und hier komme ich noch einmal zu Freud,
eine Art von Probehandeln (eine Bezeichnung, die er fiir das Denken verwen-
dete) ohne bewusstes Zutun, gleichsam hinter dem Riicken des kontrollieren-
den, moralisierenden, gehorchenden und planenden Bewusstseins. Danach ist
es die wohlwollende und nicht die drakonische Rezeption des Lapsus, die nach
seinem Sinn fragen lisst und ihn allmihlich zu deuten oder zu erkennen er-
laubt, anstatt das Ich dafiir zu geifleln. Diese wohlwollende Hervorbringung
bedarf einiger Ubung, denn — wie Heraklit schrieb — die Natur liebt es, sich zu
verbergen.

Was mit der Gruppenpsychoanalyse deutlicher in Erscheinung tritt und
theoretisierbar wird, ist die Gruppenmatrix als permanenter, unabschliefRba-
rer und letztlich unbestimmbarer Prozess der Sozialisation. Die Wirklichkeit
der Gruppenmatrix und aller in ihr vernetzten Teile bzw. (Mit-)Glieder ist ein
Prozess der Instituierung, Destituierung und Konstituierung von Welt. Die
Politik als explizite Instituierung und Konstitutierung von Regimen ist analog
zum Bewusstsein nur die Spitze eines Eisbergs unterschiedlicher Agierens-
und Handlungsformen, sowohl in einer punktuellen als auch in einer histo-
risch-regimevergleichenden Perspektive.

Kant als Vorlaufer Freuds?

Der philosophische Handlungsbegriff ist traditionell mit der Bedingung ver-
kntipft, dass Handelnde wissen, was sie tun. Diese Bedingung der Bewusstheit
ist grundlegend fiir die Frage nach der gerichteten Intentionalitit, der Verant-
wortung und der ethischen wie auch politischen Beurteilung von Handlun-
gen. Mit der Entdeckung des Unbewussten, nicht nur im Sinne verdringter
Vorstellungen, hat Freud der von Kant betonten verborgenen Dimension des
Handelns neue Bedeutung verliehen.

Zwar hat sich bereits Leibniz in der Monadologie dem Problem der uner-
messlichen Gebiete diffuser, dem Selbst unbekannter Bereiche der Vorstel-
lung und Wahrnehmung gestellt, und auch bei Aristoteles spielt der Habi-
tus als eingeiibtes Tun eine wichtige Rolle in der Ethik; doch erst Freud hat
diese verborgene Dimension mit dem Begriff des Unbewussten im Rahmen
seiner Metapsychologie systematisiert und empirisch bzw. klinisch wirksam
gemacht. Diffus sind Vorstellungen in meinem Wortgebrauch, insofern sie im

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Wunsch-Affekt-Vorstellungs-Fluss® nicht klar von anderen Vorstellungen ab-
grenzbar sind, ja insofern sie in diesen Fluss diffundieren und sich mit den
Wiinschen und Affekten vermischen. Auf der Ebene der Affekte als nicht oder
nur schwer durch den bewussten Willen lenkbare Antriebe gibt es seit der an-
tiken Philosophie, insbesondere bei Aristoteles, also handlungstheoretische
Reflexionen, die sich mit den &sthetischen, ethischen und vor allem mit den
politischen Implikationen der Affektgesteuertheit befassen. Doch Freud hat
aus seiner klinisch vermittelten Theorie des Unbewussten das Agieren oder
Ausagieren in fiir den Handlungsbegriff revolutionierender Weise begreifbar
gemacht.

Fiir Kant hatte sich die grundsitzlich verborgene Dimension des Handelns
erst einmal hypothetisch, ja in begrifflich filigraner, ,problematischer” Weise
aus der von ihm aufgestellten Anforderung an einen guten Willen im Sinne
der Kritik der reinen praktischen Vernunft aufgetan. Denn die Bedingung fiir
einen solchen, nur theoretisch festmachbaren guten Willen ist fiir Kant, dass
die Handlung immer aus Pflicht und nicht aus Neigung geschieht. ,Nur theo-
retisch heifit, dass diese Bedingung fiir die weitere Erstellung eines ,reinen“
Begriffs des guten Willens und der Freiheit zwar begrifflich aufgestellt werden
muss, dass in der Wirklichkeit der Praxis aber niemand mit Sicherheit wissen
kann, ob er_sie/es etwas nicht doch aus Neigung und nicht aus Pflicht tut bzw.
getan hat. Ich zitiere ausnahmsweise in extenso, weil dieses Zitat einen Leitge-
danken fiir meinen Versuch einer Verkniipfung von psychoanalytischer und
philosophischer Handlungstheorie formuliert:

,In der Tat ist es schlechterdings unmadglich, durch Erfahrung einen einzigen Fall mit
volliger Gewiflheit auszumachen, dafl die Maxime einer sonst pflichtméfigen Handlung
lediglich auf moralischen Griinden und auf der Vorstellung seiner Pflicht beruhet habe.
Denn es ist zwar bisweilen der Fall, da wir bei der scharfsten Selbstpriifung gar nichts
antreffen, was aufier dem moralischen Grunde der Pflicht machtig genug hatte sein kén-
nen, uns zu dieser oder jener guten Handlung und so groBer Aufopferung zu bewegen;
es kann aber daraus gar nicht mit Sicherheit geschlossen werden, dafd wirklich gar kein
geheimer Antrieb der Selbstliebe, unter der bloen Vorspiegelung jener Idee, die ei-
gentliche bestimmende Ursache des Willens gewesen sei, dafiir wir denn gerne uns mit

13 | Der Begriff Wunsch-Affekt-Vorstellungs-Fluss stammt von Castoriadis, der ihn in
Gesellschaft als Imaginére Institution, Frankfurt/M. 1984 entwickelt und verwendet.
14 | Politikphilosophisch relevant sind hier gewiss die aristotelischen Betrachtungen
iber die politische Rolle der Affekte in der Poetik; die Rhetorik seit Aristoteles; die
Marx’schen Analysen zur politischen Veranderung, insbesondere in seinem Text Der 18.
Brumaire des Louis Bonaparte, Webers Charisma-Theorie, Freuds Massenpsychologie
und Ich-Analyse unter Bezugnahme auf Le Bon und in Anknipfung an Freud zahlreiche
Autor_innen wie Aulagnier, Kelsen oder Volkan, um nur einige zu nennen.

- am14.02.2026, 16:02:11,

27


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Agieren und Handeln

einem uns falschlich angemafiten edleren Bewegungsgrunde schmeicheln, in der Tat
aber selbst durch die angestrengteste Prifung hinter die geheimen Triebfedern niemals
véllig kommen kénnen, weil, wenn vom moralischen Werte die Rede ist, es nicht auf die
Handlungen ankommt, die man sieht, sondern auf jene innere Prinzipien derselben, die
man nicht sieht.*!®

Mir geht es nicht um den moralischen Wert, der viel zu lange die Gemiiter ge-
fesselt hat, auch geht es mir nicht allein um Antriebe der Selbstliebe, sondern
um alle verborgenen (An-)Triebe. Vor allem aber geht es mir um den Gedan-
ken an die Unméglichkeit der Erkenntnis aller geheimen Triebfedern, dem in
der Hitze des vordergriindig moralischen Eifers auch noch lange nach Freuds
Entdeckung des Unbewussten nicht hinreichend Rechnung getragen wurde.'
Fiir die moralische Be- oder Verurteilung ist diese Unterscheidung zwischen
innerer Triebfeder und duflerem Erscheinen oder Wirken einer Tat allerdings
relevant, auch fiir die juristische Einschitzung und Verurteilung. Fiir die Fra-
ge nach dem Begriff und dem Phinomen des Handelns ist sie zumindest nicht
belanglos. Zwar hat Hegel die Relevanz der Intention oder der inneren, schon
gar geheimen Triebfeder aus der Perspektive der Wirklichkeit von Sozialitit
verworfen (relevant sei die Auswirkung einer Tat oder Handlung und nicht die
subjektive Innerlichkeit oder Intention des Einzelnen), doch wird die Zirkula-
ritat dieses Verhiltnisses rasch deutlich: Selbst die soziale Wirklichkeit bringt
sich nicht zuletzt aus der permanenten Suche und Anklage innerer Triebfe-
dern, guter oder schlechter Intentionen, absichtlicher Bosheit oder Giite, egois-
tischer oder altruistischer Hilfen hervor.

Wenn Freud also die Frage nach der Verurteilung von Wiinschen, Vorstel-
lungen und Taten durch die Gesellschaft bzw. die Rechtsprechung, die Sit-
te und die Moral, die Eltern oder schlieflich durch das von diesen Instanzen
mit ausgebildete (schlechte) Gewissen neu stellt, dann siedelt er sich einmal
mehr an der begrifflich nur schwer zu bestimmenden Schwelle oder Schnitt-
stelle zwischen Innen und Auflen, zwischen Gesellschaft und Individuum,
zwischen Psyche (Intention, Bewusstsein) und Soma (Trieb, Affekte, kérper-
lich ausgefiithrte Handlungen) an. Das Unbewusste und das Vorbewusste so-
wie die Interessen und Neigungen sind gleichsam selbst diese Schwelle, der
Zwischenbereich, das metaxy innerhalb der hergebrachten anthropologischen
Kategoriensysteme, ob sie philosophischer, psychologischer oder juristischer
Herkunft sind.

15 | I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Kants Werke Band IV, Berlin 1968,
B/A 26/27, Hervorhebung AP.

16 | Die psychologische Umsichtigkeit Kants ist auch in seiner - der ersten - Nomen-
klatur der psychischen Krankheiten nachzulesen. Fiir Kants Beitrag zur Entwicklung der
Psychologie als Fach siehe: G. Benetka, Denkstile der Psychologie, Wien 2002.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Nun ist der Begriff der deliberativen Handlung im Sinne des — gemeinsa-
men oder einsamen — Mit-sich-zu-Rate-Gehens und Entscheidens pragmati-
scher Art im doppelten Sinn. Einmal im etymologischen Sinn der pragmata,
der Handlungen und Taten, ein anderes Mal im loseren Sinn von praktisch
und realititsbezogen, und zwar weniger im Sinne des Pragmatismus als im
alltagssprachlichen Sinn. Das heifit, dass die Handlungsinstanzen oder die
Handelnden sich eine Aufgabe stellen, mit der ihre Handlung/en einen Zweck
erfiillen und die bestehenden Verhiltnisse — und sei es minimal — so effizient,
ja okonomisch wie moglich in dem vorgestellten Sinn verdndern sollen. Die
Gewissensfrage verteilt sich dabei auf alle (Instanzen, Personen), die an der
Entscheidung beteiligt sind, egal ob die Entscheidung, wenn sie eine kollektiv
getroffene ist, die Entscheidenden selbst oder andere, sie selbst und andere be-
trifft bzw. sich auf sie auswirkt etc.

Wenn die Perspektive der deliberativen Handlung eher eine pragmatische
ist, dann ist sie zu einem geringeren Grad eine ethische, auch wenn die ethi-
sche Dimension im Prozess der Deliberatio niemals ganz ausgeblendet werden
kann. Das Gewissen ist immer, implizit oder explizit, beteiligt, denn niemals
handeln Menschen ohne ihr Gewissen, obschon zuweilen , gewissenlos” im
uibertragenen Sinn, d.h. unter Hintanstellung oder Ausblendung ihrer mora-
lischen Bedenken bzw. der zu erwartenden Gewissensbisse oder Angste, und
oftmals halten sich die AuRerungen dieses Gewissens als unbewusste Schuld-
gefithle im Verborgenen. Zwar wird von Menschen mit so genannten Persén-
lichkeitsstérungen oder Borderline-Personlichkeiten behauptet, sie hitten kein
Gewissen, nachweisen lisst sich das aber nicht stichhaltig.”” Auch die immer
noch zu hérende Behauptung, der gemif nur Christen ein Gewissen und da-
mit auch Schuldgefiihle hitten, ist schlichtweg unsinnig und chauvinistisch.
Die ethische Perspektive, vor allem die an der Gewissenspriifung orientierte,
hemmt auf den ersten Blick zumeist die pragmatische Perspektive, zumal wenn
es sich um Konfliktsituationen handelt. Bezieht man allerdings die unbewuss-
te Dimension ein, wird bald klar, dass eine wider die innere Uberzeugung der
Entscheidenden getroffene Entscheidung auch aus pragmatisch-zweckrationa-
ler Perspektive kontraproduktiv ist, weil sie von Hemmungen, Hemmnissen
und die durch diese hervorgerufenen Spannungen durchkreuzt wird.” Das gilt
umso mehr, wenn die Entscheider_innen selbst die Durchfithrung tiberneh-
men, und erst recht, wenn sie die Konsequenzen ihrer Entscheidung zu tragen
haben. Schon aus diesem strukturellen Umstand heraus sind monokratische

17 | Das gelingt auch nicht durch Otto Kernbergs diagnostische Interviews: O. F. Kern-
berg, Schwere Persénlichkeitsstérungen: Theorie, Diagnose, Behandlungsstrategien,
Stuttgart 1988.

18 | Siehe hierzu Milgrams Experimente in S. Milgram, Obedience to Authority, New
York 1975 und A. Griin, Wider den Gehorsam, Stuttgart 2014.

- am 14.02.2026, 16:02:11.

29


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Agieren und Handeln

oder diktatorische Regime, in denen zudem die Ausfithrung unmoralischer
Entscheidungen an Untertanen delegiert wird, a priori unethischer, egal, wel-
che nun im einzelnen die moralischen Mafstibe sind. Dort, wo gegen Unter-
tanen gerichtete Entscheidungen von den Entscheidern selbst mit ausgefiihrt
werden, sind sadistische Regime am Werk.

Kompetenzen: Wer entscheidet was und fiir bzw. iiber wen?

Diese Frage tritt etwa auch als Machtverteilungsfrage, als Kompetenz- oder
Zustindigkeitsfrage auf. Sie ist zentral fiir die politische Frage nach der Art
der Herrschaft, d. h. nach dem ,Regime®, im Sinne der politischen Verfasstheit
einer Entscheidung bzw. Handlung. Die Beantwortung dieser Frage gibt Auf-
schluss dartiber, ob es sich eher um Freiheit oder eher um Beherrschung, eher
um Monokratie oder eher um Demokratie handelt, wobei Demos hier nicht fiir
das Volk im territorialen oder nationalstaatlichen Sinn steht, sondern fiir die
Gruppe derer, die von einer Entscheidung betroffen sind, sei es nun die gesam-
te Bevolkerung eines Landes, seien es die Mitglieder einer kleineren Gruppe.

Der Kernkonflikt menschlichen Zusammenlebens ist immer zuerst ein
Kompetenzstreit. Wer die Kompetenz hat, etwas zu machen, hat Macht. Wem
die Kompetenz dazu abgesprochen wird, der oder die verliert die Macht. Kom-
petenz ist die legitime Ermichtigung, dies oder jenes zu entscheiden und
damit zu veranlassen oder umzusetzen und zu verantworten nach der je gel-
tenden Legitimitit. In demokratisch-rechtsstaatlichen Regimen etwa werden
Verwaltungskompetenzen explizit geregelt, Kompetenzstreitigkeiten ausge-
tragen und geschlichtet. Aber Handeln ist generell Kompetenzen umsetzen,
iiberschreiten, auch im Unterlassen und im Umsetzen von ,Kleinstkompeten-
zen“®.

Agieren im psychoanalytischen Sinn kénnte derart im Feld einer bestimm-
ten Art von In/kompetenz angesiedelt werden. Wenn nidmlich unbewusste
Wiinsche ausagiert werden, dann nicht zuletzt deshalb, weil sie im Kompe-
tenzfeld des agierenden Individuums oder der agierenden Gruppe keinen oder
noch keinen Platz haben, weil die Verantwortung dafiir nicht {ibernommen
werden kann, aus welchen politischen oder trieb6konomischen Griinden auch
immer. An die Stelle einer bewussten, entschlossenen Handlung tritt dann
eine Szene, in der sich die Wunschvorstellung als Passiertes, als Geschehen
inszeniert, hinter dem Riicken des Subjekts sozusagen.

Das Leben vergeht im Handeln und durch das Handeln. Es erhebt sich
damit gegen die Statik, die Doktrinen der Ewigkeit und es weif sich im Han-
deln selbstbewusst auszudriicken, ja zu er-kennen zu geben; Handeln ist per

19 | C. Loidl, kleinstkompetenzen. erinnerungen aus einer geheimen kindheit, Wien
2000.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

se An-er-kennung. Das Agieren ist der Fundus des Handelns und zugleich die
alles Handeln durchwirkende titige Kraft des Triebes, der Sehnsucht und der
Begierden. Es tut sich immer etwas im Handeln, das immer schon diesseits
und jenseits der Handlungen wirkt, das eine Kontinuitit wahrt zwischen den
Handlungen und ihrer Okonomie des Tauschs, des Verhandelns, der Erschip-
fung zwischen den Zeichen und in der Reprisentanz. Das Handeln schopft
nach- und vordenkend aus dem Agieren, das sich niemals im Handeln, ge-
schweige denn in den Handlungen erschépft. Agieren sagt etwas anderes aus
als das allgemeine Tun, insofern es seit Freud explizit auf das Unbewusste
bezogen ist. Egal, wie strikt eine Theorie der vita activa sich an Freuds Auf-
fassung von Agieren hilt, sie kommt nicht mehr um sie herum. Und egal,
wie strikt man sich an Freuds Auffassung vom Unbewussten halten mag, sie
ist der Ausgangspunkt fiir die weitere Erschlieffung und Bestimmung dieses
schier unerschépflichen Reichs, reich an komplementiren, auch widerspriich-
lichen, ja zuweilen absurd anmutenden Logiken und Sprachen.

Die lllusion der Klarheit: Anmerkungen zu Stil und Methode

Mein methodologischer Ausgangspunkt ist der eines schon seit Jahren in Gang
gesetzten chiasmatischen work in progress, das Begriffspaare als Spannungs-
felder erarbeitet, um aus ihnen neue Begriffsgefiige und Begriffe herauszu-
arbeiten.” Die vorliegende Arbeit ist angesiedelt zwischen dem Kant’schen
Erschliefen der Bedingungen der Moglichkeit von Handeln, den damit ver-
bundenen Erfahrungen und Erfahrungsbegriffen und schliefRlich der Theo-
retisierung der Praxis vermittels freier Assoziation und ihrer sekundiren be-
griffssystematischen Bearbeitung.

Handlungstheorie muss, gerade im Bereich der Herrschaft bzw. der po-
litischen Okonomie, zumindest implizit Sprachphilosophie sein, doch darii-
ber hinaus ist auch der Vollzug von Denkakten aus handlungstheoretischer
Perspektive zu untersuchen (siehe Kap. 2), und zwar nicht nur als stummes
Sprechen. Auch das Denken ist eine Titigkeit, die sowohl bewusst als auch un-
bewusst ablduft, die von Bestimmung/Bestimmbarkeit und Unbestimmbar-
keit geprigt ist. Dieses Buch versucht, das Dunkel einiger blinder Flecken im
Praxisbegriff auch tiber die Frage nach den Denkakten zu erhellen.

Eine solche partielle Erhellung kann unméglich, oder nur um den Preis der
Vermessenheit, als Transparenzdiskurs auftreten, vielmehr muss die Grenze
der Erhellbarkeit stets mitgedacht werden kénnen, was in einem Diskurs und
in einem Stil affichierter Klarheit um jeden Preis weder psychisch noch geis-
tig nachvollziehbar ist oder zumindest auf einen double bind (d.i. ein irre ma-
chender, weil widerspriichlicher Befehl) hinauslduft. Umfassende Klarheit ist

20 | Siehe genauer das Vorwort zu meinem Buch Chiasmen, Bielefeld 2007.

- am14.02.2026, 16:02:11,

31


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Agieren und Handeln

nicht nur unméglich, sie sollte auch nicht durch eine erschépfende Systematik
vorgetiuscht werden. Um dem Unbestimmbaren Rechnung zu tragen, bedarf
es keiner Mystifizierungen, es reicht, die Komplexitit anzusprechen, und es
ist wichtig, auf die Verzweigungen, die verwirrend erscheinen, hinzuweisen,
sofern sie geahnt oder ansatzweise bekannt sind; dass nicht alle erldutert und
erhellt werden kénnen, bedeutet nicht, dass nicht versucht werden soll, so viele
wie moglich zu erhellen und ihre Erhellung nicht undenkbar zu machen.

Bei grofitmoglicher Klarheit der Denkbewegungen sollte aber auch der Stil
dem Unbestimmbaren dort Rechnung tragen, wo es im Denken auftritt; es
kann dies als ein Auf-Begehren gegen die hypertrophe Produktion illusionirer
Klarheit in der akademischen Philosophie betrachtet werden, einer unter die-
sem Diktat zunehmend geisttétenden Institution, die Weisheit beansprucht
und sich dabei der herrschenden Technobiirokratie andient, meist ohne es zu
bemerken oder gar kritisch zu hinterfragen. In Kapitel 2a wird die Stilfrage
daher als eigenes Agieren im Denken ausagiert und sodann behandelt. In den
Kapiteln tiber die Rolle der Poetik fiir die Handlungstheorie wird zuweilen die
poetische mise en scéne selbst zum Werkzeug.

Was der Dichter Kleist die allmihliche Verfertigung der Gedanken beim
Reden nennt, geschieht eigentlich in einem Kontinuum von Sprechen, Han-
deln, Denken, Agieren, Reagieren, Reflektieren; analog vollzieht sich der Akt
des Schreibens. Die Bedingungen der Méglichkeit dndern sich gemif der je-
weiligen Perspektive, Phinomenalisierung und Hervorbringung (creatio) von
neuen Aspekten und Begriffen, Gehérgingen, Vernehmenweisen ... schlief3-
lich im Auftauchen und Erkennen eines neuen Begriffsgefiiges, in dem es
aber nicht um die creatio als solche geht, sondern um verinderte Perspektiven,
ein dadurch sich verinderndes Begriffsgefiige und eine neue Stimmung; eine
neue Umsichtigkeit auch, die ausgewidhlten Details im Sinne des angepeilten
Begriffsgefiiges Rechnung trigt, anstatt dem Dogma im akribischen Kom-
mentar vom Kommentar Vorschub zu leisten.

Diesen Aspekt und die Perspektive des Stils habe ich nicht zuletzt im Zuge
eines gemeinsam mit Kolleg_innen durchgefiihrten Forschungsprojekts zum
Thema Generating Bodies/Korporale Performanz weiter entwickelt.” Dabei wa-
ren vor allem die Zusammenarbeit mit Kiinstler_innen und eine vor diesem
Hintergrund neu kalibrierte Relektiire der Poetik des Aristoteles zentral. {Wir}
versuchten zu begreifen, was ein wissenschaftlich-kiinstlerischer Zugang sein
kénnte. Ich denke begriffen zu haben, dass Denken im Hinblick auf die jede
Bestimmung umgebende und durchdringende Unbestimmbarkeit im expe-
rimentellen und offenen Zusammenwirken von Philosophie und Kunst, von
Recherche und Experiment, von Systematik und freier Assoziation sich am

21 | https://www.academia.edu/773845/2010-2014_Generating_Bodies_-_
FWF-Research_Grant_TRP12-G21_(07.07.2017)

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

konsistentesten zu verwirklichen vermag. Ich war, ja bin immer noch erstaunt
uiber die Reichhaltigkeit der Ergebnisse, iiber die Kreativitit, die ins Werk ge-
setzt wird, wenn Kiinstler_innen und Kulturwissenschafter_innen bzw. Philo-
soph_innen sich aufeinander einlassen. Das ist umso wichtiger im Kontext der
erwiahnten Technobiirokratisierung der herkémmlichen Wissenschaften und
leider auch der Philosophie.?

Gerade bei der Frage nach dem Denken als Handeln, die ich in Kapitel 2
behandle, kommt dies zum Tragen; dort werde ich auch noch einmal auf die
Stile des Denkens bzw. auf das Denken als spezifischen Handlungsstil zu-
riickkommen, in den der Koérper in gleichsam zuriickgehaltener Weise ein-
gebunden ist. In den dabei ins Werk gesetzten Denkexperimenten vermégen
Kunst und Philosophie sich im Sinne der Verbindung zwischen kiinstlerischer
und philosophischer Schépfung als Akt des Widerstands — gegen die phan-
tasietétende und schlieflich Tod bringende Herrschaft der technizistischen
Kontrollgesellschaft gegenseitig zu befruchten. Der Widerstand ist a priori
noch nicht schépferisch, er ist auch nicht explizit politisch, solange er nicht
in ein politisches Handeln einbezogen wird. Wenn das geschieht, beginnt das
Auf-Begehren nicht nur destituierend, sondern auch instituierend zu wirken.
In Kapitel 6 widme ich mich dieser Frage eingehender.

»Wir“ und die Situiertheit jeder Reflexion iiber die Praxis

Mir ist klar, dass der Gebrauch des ,Wir“ problematisch ist, wenn ich damit —
im Sinn von ,wir anderen Menschen — das Subjekt allgemein menschlicher
Verhaltensweisen oder -muster bzw. Vollzugszusammenhinge bezeichne.
Zum einen gehe ich in der Regel von mehr oder weniger neurotisch struk-
turierten Psychen als einer Art Norm aus und versuche psychotische Struk-
turmerkmale gleichsam als Extremform nachzuzeichnen bzw. in ihrer episo-
denhaften Erscheinungsweise im als normal bezeichneten — und mehrheitlich
erfahrenen — psychischen Geschehen aufzuzeigen. Das ist die stark von mei-
nem eigenen Standpunkt, von einer mir mittlerweile zu eigen gewordenen
gruppen/psychoanalytischen Begrifflichkeit gefirbte Setzung eines aktuellen
philosophisch-anthropologischen {Wir}. Aus einer vergleichend kulturanthro-
pologischen Perspektive ist diese Position problematisch. Aber da es keinen
Metastandpunkt gibt bzw. da die Annahme eines solchen naiv und strukturell
noch gewalttitiger ist als die begriffliche Vergatterung zu einem ,Wir*, bleibt
mir im Moment nur, darauf hinzuweisen und dazu aufzurufen, meine Sicht-
weise an besagten Stellen zu erginzen, zu korrigieren etc.

22 | Siehe hierzu u.a. Kamion 0/2014 ,Aufstand der Verlegten®, z.T. Open Access auf:
http://transversal.at/transversal/0614 (6. Juli 2014).

- am14.02.2026, 16:02:11,

33


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Agieren und Handeln

{Wir} als Subjekt eines Satzes ist stets eine unklare Entitit, es besagt z.B.
in einem universalistischen Gestus ,wir anderen Menschen® oder in einem
etwas vereinnahmenden Sinn ,wir, die wir das lesen“, wobei ich damit die Le-
ser_innen rhetorisch auf meine Seite ziehe. Das ,Wir“ kann sich aber auch auf
ein politisches Kollektiv beziehen, das ich anspreche, wenn ich im Sinne der
zu verwirklichenden Demokratie und Freiheit schreibe; also ein Kollektiv, dem
ich mich philosophisch-politisch verbunden bzw. zugehérig fithle oder dem
ich durch mein queer-feministisches Engagement politisch angehore. Aus is-
thetischen und politischen Griinden verwende ich die Wir-Form allerdings nie
im Sinne eines berufsstindischen Wir von akademischen Philosoph_innen
oder Psychotherapeut_innen, zu denen ich ebenfalls gehore; schon gar nicht
verwende ich die Wir-Form in dem veralteten Sinn des akademischen Pluralis
Majestatis, der die Subjektivitit des_der Autor_in in einer pseudobescheide-
nen Geste verbergen soll und sie damit nur noch mehr aufbliht.

All das sind stilistische Agierensformen in der Art einer pluralistischen
mise en scéne; sie sind Teil des Vorspiels zum politischen, d.h. expliziten Han-
deln, das die antike demokratische Volksversammlung oder der Rat (boulé) mit
dem Satz auf den Punkt bringt, der die Bekanntgabe der boulésis, also der Ent-
scheidung einleitet: , Es erschien dem Volk und dem Rat gut.“. Das ist kein un-
klares Wir, sondern eines, das wirklich prisent war, seinem Willen Ausdruck
gab und das diesem Willen mit dieser Ankiindigung Gesetzeskraft gibt.

Ein die Einleitung abschlieffender Hinweis auf die Entstehungsgeschichte
dieses Buches sei gegeben. Ich habe 2003 begonnen, Aufsitze zum Thema
Agieren und Handeln zu verdffentlichen. Einige von ihnen sind ausfiihrlicher,
andere nur skizzenhaft eingearbeitet. Einige stellen Unterkapitel oder ,exem-
plarische Exkurse“ dar. Ich habe an den entsprechenden Stellen auf Titel, Ort
und Zeit der Erstversffentlichung hingewiesen und diese Angaben auch in die
Literaturliste aufgenommen.

Die griechischen und lateinischen Termini, die in der Philosophie geliufig
sind, habe ich nicht kursiv gesetzt, ansonsten sind fremdsprachige Ausdriicke
kursiv gesetzt.

- am14.02.2026, 16:02:11,


https://doi.org/10.14361/9783839442616-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

