Relationismus

»Meine ganze wissenschaftliche Arbeit lebt [...] von der Uberzeugung,
daf? sich die innerste Logik der sozialen Welt nur erfassen lifit, wenn
man ganz in die Besonderheit einer empirischen, in der Geschichte
rdumlich und zeitlich bestimmbaren Realitit eindringt, aber nur, um
sie als >besonderen Fall des Moglichen«< zu konstruieren, wie Gaston
Bachelard das nannte« (Bourdieu 1998: 14f.). Die auflerordentliche
Produktivitit, die beeindruckende Spannweite und das intellektuelle
und methodische Raffinement, die sich in Bourdieus Umsetzung
dieser Uberzeugung zeigen, sind in der Rezeption seines Werks zu
Recht immer wieder konstatiert worden. Diese Qualititen zeichnen
auch Bourdieus Beitrag zur soziologischen Erkenntnistheorie aus.
Dennoch soll hier abschliefiend auch auf eine Grenze dieser Erkennt-
nistheorie hingewiesen werden, an der Bourdieu mit seinen Uberle-
gungen innehilt.

Mit seiner Soziologie des Unterschieds erfasst Bourdieu die Wirk-
lichkeit als relationale Praxis, welche als Machtbeziehung zwischen
Identitit und Differenz verstanden wird. Bourdieu nimmt den Unter-
schied als Apriori seiner Soziologie, einzig beglaubigt durch den Sta-
tus von Evidenz, den er ihm verleiht. Das unbestreitbare factum bru-
tum des Unterschieds im Alltagsleben erhebt er damit zur Leitkatego-
rie seiner Erkenntnistheorie. Die im letzten Kapitel vorgestellten Kriti-
ken an Bourdieus Werk fragen nun nicht nach einer grundsitzlichen
Begriindung dieses Apriori »Unterschied«, sondern entwickeln je

- am 14.02.2026, 23:24:23. Op =



https://doi.org/10.14361/9783839401026-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | BOURDIEU LESEN

eigene Konzeptionen von Unterschied auf der Basis alternativer
Apriori: der subjektiven Rationalitit bei Raymond Boudon, des auto-
nomen Subjekts bei Alain Touraine und der Zirkulation der Gabe bei
Alain Caillé.

Eine Kritik des Unterschiedsbegriffs miisste dagegen bei Bour-
dieus Auffassung des Relationismus ansetzen, die da an ihre Grenzen
stofdt, wo er Relationen, also soziale Beziehungen, a priori setzt und
sozusagen als automatische Produktion und Reproduktion ihrer selbst
funktionieren lisst. Auf diese Weise lisst sich jedoch nicht die Genese
der hierbei stets vorausgesetzten Unterschiede erkliren. Sie liegen der
Existenz der Akteure und Felder immer schon zugrunde. Die Katego-
rien Habitus, Kapital und Feld erkliren bei niherer Betrachtung nur,
wie die vorausgesetzten Unterschiede jeweils praktisch bestimmt wer-
den und wie sie dann die Unterschiede als Unterscheidungen aner-
kennen lassen. Nehmen wir ein alltigliches Beispiel, den Gruf.

Ein Angestellter und sein Chef begegnen sich jeden Morgen auf
dem Flur und begriiRen sich. Sie sind unterschiedlich gekleidet, sie
unterscheiden sich in ihrer Kérperhaltung, der Angestellte griifit stets
zuerst, worauf der Chef den Grufl erwidert usw. In dieser Situation
verkorpern beide einen bestimmten Habitus, der gleichzeitig die
wechselseitige Anerkennung ihrer unterschiedlichen sozialen Positio-
nen gewihrleistet. Mit Bourdieu kénnte man diese Situation als Bei-
spiel fiir die Machtbeziehung zwischen Identitit und Differenz begrei-
fen. Dabei wird gefragt, warum sie sich unterschiedlich griiRen, aber
nicht, warum sie sich tiberhaupt griifen. Wenn man eine Antwort auf
die zweite Frage sucht, dann hilft der Begriff des Unterschieds nicht
mehr weiter — man gelangt nur zur Feststellung, dass es sich beim
Griiffen um eine soziale Konvention handelt. Die Frage richtet sich
jedoch auf die konstitutiven Bedingungen des Griifens, oder, allge-
mein gesprochen, auf die konstitutiven Bedingungen jeder sozialen
Beziehung: Wie ist Beziehung mdoglich?

Bourdieus implizite Antwort auf diese von ihm nicht mehr gestell-
te Frage besteht in der Reduktion der konstitutiven Bedingungen so-
zialer Beziehungen auf eine einzige: die Macht. Oder besser: Bourdieu
verlegt diese einzige Bedingung in die Beziehung selbst, indem er
Beziehung als Machtbeziehung identifiziert. Damit wird jedoch das
Problem nur verschoben: Welches wiren dann die konstitutiven Be-

- am 14.02.2026, 23:24:23. Op =



https://doi.org/10.14361/9783839401026-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELATIONISMUS | 99

dingungen von Macht? Fiir Bourdieu lautet die Antwort: Die konstitu-
tive Bedingung der Macht ist die Beziehung, die konstitutive Bedin-
gung der Beziehung ist die Macht.

Auf diese Weise wird der Unterschied zwischen Beziehung als
Gattungsbegriff und Macht als einer der moglichen Eigenschaften
dieser Gattung verwischt. Um dies zu vermeiden, miisste die erkennt-
nistheoretische Ebene der Konstitution sozialer Beziehungen betreten
werden. Auf dieser Ebene wiirden Beziehungen nicht mehr als Apriori
der Soziologie gelten, sondern als Gegenstand der sozial-anthropo-
logischen Frage nach den Bedingungen ihrer Méglichkeit. Erst in
diesem Rahmen lieRe sich dann die Frage beantworten, wie Macht als
eine der moglichen Eigenschaften von Beziehungen entstehen kann.
Der »Unterschied« wire dann ein zwar weiterhin wichtiger, aber eben
nur ein »besonderer Fall des Méglichen«.

- am 14.02.2026, 23:24:23. Op =



https://doi.org/10.14361/9783839401026-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 23:24:23.



https://doi.org/10.14361/9783839401026-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

