VIERTER TEIL

KOMMENTAR

I. Zur Struktur und zum Inhalt des Werkes

Max Miiller beschiftigte sich gerade in den letzten Jahren seines
Lebens mit dem Verhiltnis von Méglichkeit und Wirklichkeit auf
dem Hintergrund des klassischen Axioms actus-prior-potentia.’
Dieses wird in seinem opus postumum Macht und Gewalt. Prole-
gomena einer politischen Philosophie beziiglich der Problemfelder
"Handeln - Denken - Sein” auf seine Richtigkeit hin befragt.

Das Werk gliedert sich in zwei Teile. Der erste Teil basiert auf
Texten, die z.T. bereits veroffentlicht waren, der zweite Teil ist eine
Sammlung von Arbeitsnotizen, die nach einheitlichen redaktionellen
Grundlinien bearbeitet sind und hier wiedergegeben werden.’

Editorische Hinweise und ein Vorwort sollen den Leser iiber das
methodische Vorgehen des Herausgebers Auskunft erteilen. Um das
erkenntnisleitende Interesse und die innere Kohirenz der einzelnen
Kapitel des ersten Teils deutlich werden zu lassen, ist dem Text eine
Einleitung, eine Vorrede, sowie bereits von Max Miiller vertffent-
lichte Gedanken iiber Macht und Gewalt vorangestellt. Dies kann
und soll aber nicht dariiber hinwegtduschen, dall es sich hier nicht
um ein Werk aus einem Guf} handelt; es wurde vielmehr der Ver-
such unternommen, ein Werk ,,letzter Hand” zu rekonstruieren. Der

Seine klassische Formulierung findet dieses Axiom bei Aristoteles (Phys. 193 b 6-8;
Met. 1049 b 5 u.6.). Vgl. auch Thomas von Aquin (Sth [, 3,1; I-11 1,3 u.6.).

Vgl. hierzu das Vorwort des Herausgebers.

Vgl. zu diesem Terminus die nicht unproblematische Vorgabe Martin Heideggers
fiir seine Gesamtausgabe. Diese solle eine "Ausgabe letzter Hand” sein und keine

111

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

damit zusammenhidngende Vorteil liegt in der von Max Miiller
selbst auch geforderten Authentizitit von postumen Texten.' Hier-
aus erwuchs in diesem konkreten Fall jedoch der Nachteil eines
nicht kohdrenten Werkes, was Gattung, Stil und Inhalt der einzelnen
Texte betrifft. Schlieflich hiangen Gattung und Stil stark mit der
geplanten Art der Verdffentlichung zusammen, die fiir die drei
Kapitel ganz unterschiedlich ist.

Um dem Leser einen leichteren Zugang zu diesem Werk und dem
Denken von Max Miiller zu erméglichen, werden im Rahmen dieses
Kommentars in einem ersten Kapitel zundchst die wesentlichen
Aspekte gleichsam in einer Synopse der Texte des ersten Teils und
der dazugehorigen Arbeitsnotizen herausgearbeitet. In einem zwei-
ten Kapitel soll das Gesamtwerk von Max Miiller den Hintergrund
bilden fiir die Einordnung der zentralen Begriffe von Macht und
Gewalt. In dieser Werkanalyse werden die verschiedenen Ebenen
expliziert, auf denen Max Miiller diese Begriffe verwendet.
SchlieBlich wird der frithe mit dem spdten Max Miiller konfrontiert
und dessen denkerische Entwicklung aufgezeigt.s

1. Zur Autoritit des Handelns

Das erste Kapitel iiber die "Autoritit des Handelns" 1ait unschwer
den Charakter eines Lexikonartikels erkennen, dessen Aufbau in
sich streng gegliedert und dessen stilistische Form wissenschaftlich
und enzyklopédisch ist. Trotz gewisser Redundanzen kann dies mit
gewissen Abstrichen auch von den entsprechenden Arbeitsnotizen
gesagt werden.

Inhaltlich basiert der hier und in den ergdnzenden Arbeitsnotizen
formulierte Autorititsbegriff auf der Verhdltnisbestimmung von
Macht und Gewalt, Akt und Potenz. Etymologisch vom lateinischen
augere (vermehren) hergeleitet, bedeutet Autoritit demnach eine

historisch-kritische Ausgabe mit philologischem Apparat. Vorliegende Ausgabe
versteht sich als Mittelweg zwischen einer rein kritischen Ausgabe und einer Aus-
gabe letzter Hand.

Vgl. Miiller, M., Symbolos, 38.

Dies ist insofern interessant, als das Denken Max Miillers, dessen Lebensdaten sich
fast mit der Spanne des von politischen Irrwegen geprigten 20. Jahrhunderts deckt,
stets auch politisch orientiert war.

112

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mehrung der Seins- und Sinnwirklichkeit, eine Ermichtigung und
freie Ubertragung von Macht auf andere. Hierbei wird zunichst
darauf hingewiesen, wie unzureichend ein psychologischer Begriff
von Autoritdt ist, und gezeigt, daB es sich hier eigentlich um ein
ontologisches Phinomen handelt. Ausgehend von der zunichst nur
referierten These Max Miillers, dafl die Mé&glichkeit vor der Wirk-
lichkeit, die potentia vor dem actus und die dOvapig vor der
evépyera kommt, folgert er, dafl es sich bei der Autoritit um eine
Macht handle, die sich ohne Gewalt durchzusetzen vermag. Noch
bevor sie sich durchsetzen muf}, verkorpert sie rein durch ihr An-
und Aussehen - jenseits des Gegensatzes von subjektiv-objektiv -
ihren selbstverstindlichen Anspruch. Diesen mufl sie nicht mehr
begriinden, sondern er kommt ihr aufgrund ihres Selbstsinnes und
ihrer Wiirde zu und verlangt eine einfache Zustimmung. So ist die
Macht der Autoritit ein reales Vermdgen, eine Macht zum Vollzug,
die unabhdngig von einer funktionellen Leistung ihre eigene Wiirde
besitzt. Entscheidend ist, daBl es sich bei der Macht als Maglichkeit
nicht um eine potentia logica handelt, also eine denkerisch not-
wendige Voraussetzung von Wirklichkeit und somit nur um eine
logische "Wirklichkeit’, sondern um eine potentia realis, ein reales
Vermogen, das unabhingig von seinem Vollzug die Macht hierzu
darstellt. Da sie nicht Vollzug von Macht, sondern die Macht zum
Vollzug ist,” 1Bt sie sich als Autoritit auch nicht auf ein konkretes
einzelnes Gebiet eingrenzen. Sie ist also nicht kategorial (wie die
Kompetenz), sondern transzendental, insofern sie hierzu die reale
Voraussetzung darstellt und sich als solche selbst rechtfertigt. Max
Miiller ergénzt den Gedanken von Autoritit im Sinn einer Macht,
indem er sie als das Ereignis der Sichtbarkeit des sinnverbiirgenden
Ganzen im Einzelnen charakterisiert. Diesen Zusammenfall von
Ganzem und Elnzclnem bezeichnet er als geschichtliches Ereignis
und als symbollsch Als symbolische Wirklichkeit ist die Autoritat
einfach "da’, was zunichst nur postuliert, jedoch nicht néher fun-

Zum Begriff des Vollzuges, vgl. u.a. Heideggers Vorlesung vom Wintersemester
1920/21: Einleitung in die Phanomenologie der Religion, in: ders., Phinomenologie
des religidsen Lebens, 63.

Zu Max Miillers Verstindnis von Symbol, vgl. Symbolos, 7f.

113

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diert wird. Auf ihren Charakter einer analogia historica wird ledig-
lich hingewiesen.

Anhand einzelner Beispiele und Begriffe soll Autoritit noch néher
bestimmt werden. Wiahrend Kompetenz auf der Sichtbarkeit des
Wertes einer Leistung basiert, funktional und einforderbar ist, be-
ruht Autoritdt allein auf der Sichtbarkeit des Selbstsinnes und
braucht sich dariiber hinaus durch nichts rechtfertigen. Sie ist ein-
fach da und hat darin ihre Wiirde. Wihrend Wert und Kompetenz
immer relational sind, aristotelisch gesprochen npog t1, deren Sinn
also immer in bezug auf etwas liegt und damit auch eingeschriankt
ist, sind Wiirde und Autoritit immer auf das Gesamt von Wirklich-
keit gerichtet und lassen sich nicht von auBlen beschrinken, sind
ka8’ avté. Damit unterlaufen sie den Gegensatz von subjektiv-
objektiv, denn als Macht und deren Ansehen ist Autoritdt nicht nur
subjektiv (im Sinne ihrer Anerkennung) zu verstehen, sondern meint
auch objektiv ihr blofes Aussehen (im Sinn ihrer auf Sehen bezoge-
ne Sichtbarkeit und Vorhandenheit selbst).

Erkldrt nun die Aufklirung eine sich selbst setzende Vernunft zur
hochsten Autoritit, dann koénnen Autoritit/Glaube und Ver-
nunft/Wissen durch einen Graben getrennt werden, wie Max Miiller
dies Lessing und Kant vorwirft. Ihnen gegeniiber betont die Phéno-
menologie den rezeptiven (vernehmenden) Charakter der Vemnunft
als ihre eigentliche Bedeutung. Sie sucht, sich der Autoritit des
Erscheinenden, der Phinomene, zu unterstellen; diese ist fiir sie die
Autoritit der Sachen selbst, in deren Anerkenntnis man letztlich frei
werde.” So wie der antiautoritire Charakter der Aufklirung das
eigentliche Wesen der Autoritit verfehlt, so tut dies auch jede anti-
autoritdre Erziehung, die allein auf die Unmittelbarkeit und Spon-
tanitit des Lebens als hochster Autoritét vertraut.

Anhand der Beispiele Kirche und Staat kann Autoritit daher noch-
mals niher bestimmt werden. Demnach beruht deren Autoritdt auf
der Sichtbarkeit ihres Selbstsinnes, der ihre Wiirde ausmacht. Dieser
Selbstsinn liegt fiir die Kirche in der Sichtbarkeit der Anwesenheit

Zum Gedanken einer analogia historica, vgl. Miiller, M, Auseinandersetzung als
Verséhnung, 94ff. sowie Casper, B., Analogie. Ein Hinweis auf die Méglichkeit, sie
historisch zu denken, 219-233.

Heidegger als Phinomenologe erkennt die Autoritit des Seyns und der Seinsge-
schichte an und hilt daher die Fiigsamkeit unter die Autoritit dieser Geschichte fiir
das Hochst-Erreichbare des Daseins.” Vgl. Macht und Gewalt. Vgl. Heidegger, M.,
Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), 470ff.

114

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottes in Christus, fiir den Staat in der "autarken” Wirklichkeitsge-
stalt seiner Gemeinschaft. Verdunkelt sich nun dieser Selbstsinn der
Kirche, schwinden ihre Autoritit und Macht, und es wird die Versu-
chung gréBer, ‘Gewalt’ in Form des Anathems, des Bannes, des
Ausschlusses und der Ketzerverfolgung zu gebrauchen. Das
Schwinden der Wiirde eines Staates liegt in seinem Ersatz durch
eine funktionale und zweckorientierte ‘Gesellschaft’. Unberiihrt von
einem Macht- und Autorititsverlust bleibt Kirche und Staat die
Kompetenz, fiir sich als institutionelle Gemeinschaften Lehren und
Regeln verbindlich zu formulieren. Wihrend sich Kirche und Staat
diese Kompetenz als das Recht, die Grenze der eigenen Zustindig-
keit selbst zu bestimmen, auch selbst zuteilen und begrenzen kon-
nen, ist Autoritdt nicht verfiigbar. Die den Selbstsinn des Ganzen
reprisentierende Macht kann nicht gegeben, genommen oder be-
hauptet werden. Sie ist nur ‘da’ in ihrem Erscheinen oder Schwin-
den, d.h. im Vollzug. Damit ist Autoritit nur als Geschichte; der
Hinweis auf das analoge Verstindnis des Autorititsbegriffes im
Sinn einer analogia historica findet hier seinen Ort. Das Verstindnis
der Mehrdeutigkeit und Mehrsinnigkeit von Autoritdt ist ndmlich
geschichtlich zu verstehen, d.h. die konkreten Wesensbedeutungen
der Autoritat sind nicht univok und eindeutig, sondern nach histori-
schen Epochen- und Kulturkreisen verschieden.

Eine Antwort auf die entscheidende Frage nach der Begriindung
von Autoritit wird nicht ausgefaltet, sondern lediglich angedeutet.
Der entscheidende Hinweis liegt im Rekurs auf den Begriff der
omnipotentia Gottes, von der sich jede potentia ableitet. Potentia,
Macht, Autoritdit und Wiirde sind demnach fundiert in der zugrun-
deliegenden omnipotentia, der Allmacht und unbeschrinkten Au-
toritdt Gottes. Die Wiirde (des Menschen), die Macht und Autoritit
unseres Handelns sind nach Max Miillers Grundverstindnis von
Metaphysik demnach onto-theologisch begriindet, d.h. ihr ontologi-
sches Fundament ist letztlich theologisch. Dieses kann sich im Pha-
nomen der Autoritit als Erfahrung und Geschichte zugleich zeigen.

2. Zur Frommigkeit des Denkens

Das zweite Kapitel iiber die "Frommigkeit im Denken’ ist zwar um
die konkreten Beziige zu der Tagung, bei der der Text vorgetragen
wurde, gekiirzt worden, trigt aber dennoch den Charakter der ge-
sprochenen Rede, was nicht unerheblich ist fiir dessen Aufbau und

115

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stil. In diesen Text flieBt die ganze didaktische Erfahrung jahrzehn-
telangen Dozierens philosophischer Fragestellungen ein. Stilistisch
eine Mischung aus analytischem und bedenkend-hermeneutischem
Stil ist dieser Text nicht nur reprisentativ fiir das Denken Max
Miillers; er schliisselt auch zentrale Inhalte seines Denkens auf und
1dBt durch die zahlreichen Anspielungen seine philosophische Pro-
venienz erkennen. Mittels des Begriffes der ‘'Frommigkeit des Den-
kens’ legt er letztlich die Programmatik seiner eigenen Vorstellung
von Philosophie dar und gibt Einblick in Grundfragen, die sein Le-
ben und die Haltung seines Denkens geprigt haben.

In acht Abschnitten wird unter dem erkenntnisleitenden Interesse
von ‘Macht” und 'Gewalt” ein Versuch iiber Herkunft und Zukunft
in der ‘'Frommigkeit des Denkens’ im Hinblick auf Martin Heideg-
ger unternommen. '’ Ausgehend vom Ort der Tagung (MeBkirch)
und ihrem Thema (Europa und die Philosophie) wird zunichst der
Begriff der Heimat und seine Bedeutung fiir Heidegger im Sinne
geistiger Heimat und Europas als eigentlicher Heimat von Philoso-
phie bestimmt.

Fiir die Philosophie veranschlagt Max Miiller drei denkgeschichtli-
che Phasen: Mythos - Logos - Horos. Bevor das Ganze, Umfassen-
de, womit sich Philosophie beschiftigt, ge- und bedacht wird
(Logos), ist es in Bild und Erzdhlung (Mythos) schon da. Dariiber-
hinaus kennt Max Miiller jedoch eine dem Abendland eigene
(gegenwirtige) Phase: Horos. Mit dem Begriffspaar conceptio-
conceptus beschreibt er die Tatsache des Begreifens (conceptus) des
Gedankens, das fiir Heidegger ‘'mehr’ sei als das blofe Denken
(conceptio) des Gedankens. So hat sich die Macht des Gedankens
(conceptio) mit der Gewalt des Begriffs (conceptus) geeint. Mit den
Begriffen Macht und Gewalt hat Max Miiller sein eigentliches
Thema aufgegriffen, das er schlieilich essayistisch von verschiede-

' Vgl hierzu auch Miller, M., Auseinandersetzung als Versshnung: ,.Der Denker

erfahrt im Denken auch das Gottliche und bedenkt es auch. So ist wirkliches Den-
ken religios und auch fromm. Dies konzediert auch Heidegger und spricht ja aus-
driicklich von der 'Frommigkeit des Denkens’. Aber mit ‘Glauben” hat dies fur ihn
direkt nichts zu tun. Dies zeigt, wie er hier das Glaubensverstindnis gewollt auf der
doxologischen Ebene festbindet” (Auseinandersetzung als Verséhnung, 109).
Fromm meint bei und fiir Heidegger nicht glaubig (vgl. Auseinandersetzung als
Verséhnung, 109f.). Jaspers hatte das Fragwiirdige an Heideggers Terminus von der
‘Frommigkeit des Denkens’ in der Ausklammerung der Bibel und der biblischen
Religion als des geschichtlichen Grundes des abendlindischen Philosophierens er-
kannt. Vgl. Jaspers, K., Der philosophische Glaube, Miinchen 1954, 72ft.

116

17:01:27. Ginli A - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Seiten und unter verschiedener Perspektive betrachtet. Er fiihrt
uns dabei anhand der Begriffe des anderen Anfangs, der Herkunft
und der Zukunft, der Frémmigkeit des Denkens, des Wertes und der
Wiirde schlieflich zum eigentlichen Ausgangspunkt der Fragestel-
lung zuriick, ndmlich dem Verhiltnis von Macht und Gewalt, von
d0vapig und évépyera, von actus und potentia.

Gegeniiber dem (ersten) Anfang Europas, der fiir Heidegger durch
den Gang vom Gedanken zum Begriff (Metaphysik) beschrieben ist,
bildet der ‘andere Anfang’ fiir ihn einen Riickgang hinter diesen
ersten Anfang. Ist in Sein und Zeit (1927) noch eine Destruktion des
sog. ersten Anfangs und unserer denkerischen Herkunft
(Metaphysik) programmatisch versucht worden, wird in der 2. Auf-
lage von Was ist Metaphysik (1943) erkannt, daB nicht die Meta-
physik den gemeinsamen Boden europdischen Denkens darstellt,
sondern ein Riickstieg in den Boden der Metaphysik notwendig
ist. Der in diesem Riickstieg gewonnene neue Anfang ist jedoch
nicht von uns leistbar, planbar und erzwingbar, sondern muf} uns
gegeben werden. Er ist das eigentliche Fundament unserer Herkunft,
die zugleich unsere Zukunft ist. Die von uns geforderte Haltung
einem anderen Anfang gegeniiber ist die des Mutes zum reinen
Advent und der Geduld und Erwartung dieser auf uns zukommen-
den und nicht machbaren Zukunft. Diese Frommigkeit des Denkens
artikuliert sich als die Entscheidung des Menschen zu seiner eigenen
Fragwiirdigkeit und seines permanenten In-Frage-Gestellt-Bleibens.
Damit ist der Verzicht auf Welt- und Selbstherrschaft zugunsten
einer hoffenden Erwartung auf eine unerzwingbare, sich gebende
Gabe verbunden. Diese ist fiir Max Miiller die eigentlich erméchti-
gende Macht, die sich der Gewalt eines rein begrifflichen Denkens
verweigert. Darin liegt fiir thn auch die eigentliche Kehre: von einer
Verstandes-Vernunft zur vernehmenden Vernunft eines fragenden
Denkens der Erwartung auf das Ereignis der Macht. Ein solches
Denken als fromm zu bezeichnen ist zum einen terminologisch hin-
terfragbar, zum anderen insofern fragwiirdig, als damit westliches
Denken (Metaphysik) als unfromm qualifiziert wird.

Der Terminus ‘fromm” wird dabei von Heidegger (wie meistens)
nicht in der etymologisch korrekten Grundbedeutung (niitzlich)
verwendet, sondern von Max Miiller im Rekurs auf den "Eutyphron’
gedeutet. Dieser platonische Dialog, der mit dem Begriff des

""" vgl. Heidegger, M., La remontée au fondement de la métaphysique, in: Was ist

Metaphysik, Bonn 21943,

117

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frommseins des Menschen (6ciov) das richtige Verhidltnis des
Menschen zum Heilsein der Gotter und des Gottlichen meint, wird
aufgrund seiner aporetischen Form als fromm interpretiert: er ver-
zichtet auf eine Antwort und ihre Erzwingbarkeit. Er beliBt die
Frage und uns in der Frage nach dem richiigen Verhiltnis zu den
Gottern und dem Gattlichen. Material wird diese Interpretation da-
durch gestiitzt, dal in diesem Dialog jede Zweckhaftigkeit (o®
évexa) der Frommigkeit abgelehnt wird und Fromm-sein keinen
Wert und dennoch Wiirde hat, nutzlos und doch sinnhaft ist, sich
selbst rechtfertigt. Demnach meint Frommsein die Anerkennung der
Wiirde wahrer Wirklichkeit, ohne sie auf thren Wert hin zu hinter-
fragen. Heideggers Begriff der Frommigkeit geht von diesem Ver-
standnis aus, reicht aber insofern dariiber hinaus, als er nicht nur
Fragwiirdigkeit postuliert, sondern Mut zur Demut und die Ent-
scheidung zur eigenen Antwortlosigkeit fordert. Frommes Denken
erzwingt keine Antwort, sondern erwartet und erhofft sie als Gabe.
Damit steht es jenseits der Sicherheit des Glaubens, der Fragen be-
antwortet, aber auch des Wissens, da eine letzte Uberpriifbarkeit
dieser sich gebenden Gabe und damit eine Kriteriologie fehlt. Dem-
nach kann man fromm sein, ohne zu glauben, und glauben, ohne
fromm zu sein. Fromm ist der Glaube dann, wenn er nicht als siche-
rer Besitz betrachtet wird, sondern als Geschenk und Gnade, die
sich unserer Verfiigung entzieht, deren Erfiillung fraglich ist und
doch erhofft wird. Dieser fromme Glaube ist analog zu einem
frommen Denken, wodurch Heideggers schroffe Antmomle von
Glauben und Denken fiir Max Miiller ihre Absolutheit verliert."

Wie der menschliche Verstand das Vermogen ist, Begriffe auszubil-
den, so ist die Vernunft das Vermdgen, Gedanken, die nicht uns,
sondern in uns einfallen, zu vernehmen. Vernunft, die Systeme
entwirft, ist demnach unfromm, wihrend vernehmende Vernunft
fromm ist. Nur eine fromme Vernunft kann Gedanken vernehmen,
die schlieBlich keinen adidquaten Begriff haben. Das wirklich Neue
und die eigentliche Kehre in Heideggers Denken ist, daBl das sich
uns als Sprache zukehrende und nur vom frommen Denken ver-
nehmbare Sein nicht immer dasselbe und gleichbleibend Unbeding-
te ist, sondern geschichtlich ist. Der unbedingte an uns ergehende
Anspruch des Seins ist nicht zeitlos und ewig, sondern zeitlich im
Sinn der Seinsgeschichte und historisch. Als solcher steht er in

2 Zur Antinomie von Glaube und Denken vgl. Heidegger, M., Uber den Humanismus.

118

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

analoge}r3 Parallelitdt zu Augustins Verstindnis des geschichtlichen
Gottes.

Wihrend Heidegger bereits bei Platon den Gang der Metaphysik hin
zum Begriffswissen und zum ‘Gestell” beginnen lift, befindet sich
hier fiir Max Miiller vernehmende Vernunft (nous) und begreifender
Verstand (dianoia) noch im Gleichgewicht. Denn fiir ihn bleibt bei
Platon der Begriff immer an das alle Fragen leitende Urphdnomen,
den Gedanken, gebunden und somit fromm. Trotz der Anstrengung
des Begriffes fiihrt Platons Denken daher nicht zur Herrschaft des
Subjektes, sondern zur Rettung der Phanomene. Auch die religiésen
Erfahrungen eines Augustinus (i/luminatio) oder Pascal (feu) mar-
kieren nicht den von Heidegger apostrophierten Weg zum Gestell,
sondern sind Ausdruck geschichtlichen Denkens, in dem bereits die
Frommbheit der Kehre geschieht.

Trotz des Ubergewichtes der ontologischen Seinsgeschichte vor
unserer ontischen Geschichte bleibt dieses Verhiltnis bei Heidegger
als Frage offen. Bei der Frage nach unserer (ontischen) Geschichte
wird schliefflich auf die Fraglichkeit unserer Existenz in deren Hin-
eingehaltensein in das Nichts hingewiesen, so dafl deren Gleichge-
wicht zu denken fiir Max Miiller moglicherweise ‘der andere An-
fang” wire. Diesen nicht gewaltsam herbeifiihren zu wollen, son-
dern seine Macht zu erhoffen, wire die Frommigkeit unserer Zeit.
Wendet man nun die Frage nach der Frommigkeit des Denkens auf
Heidegger selbst an, so kann man diese Haltung durchaus als we-
sentlichen Grundzug konstatieren, msofem sein Denken uns keine
Antworten gibt, sondemn Fragen stellt.'* Die Frage nach Heideggers
(religioser) Frommigkeit wirft uns aber auf unser eigenes Denken
zuriick, welches fiir Max Miiller nur dann fromm ist, wenn es dem
anderen und Heidegger sein Geheimnis lassen kann.

Fiir Max Miiller hat sich in der Metaphysik die Macht des Gedan-

kens einzigartig mit der Gewalt des Begriffs geeint. Einerseits kann
sich dabei eine gewaltsame Verbegrifflichung nur im Rekurs auf

Vgl. hierzu Lowith, K., Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Die theologischen
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, Mainz "1979, 148-160. Lowith zeigt
hier auf, wie erstmals durch das Christentum ein zyklisches Weltbild aufgebrochen
wird und (v.a. bei und durch Augustin) ein lineares geschichtliches Denken auf-
taucht.

Vgl. hierzu Bosl, A., Heideggers philosophische Entwicklung der letzten Jahre. Ein
Brief Max Miillers aus dem Jahr 1947, in: Philosophisches Jahrbuch 105 (1998)
363-370.

119

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den machtvollen Gedanken rechtfertigen, andererseits muB die
Macht des Gedankens auch die Chance zur begrifflichen Verwirkli-
chung haben. Wird aber die Macht (als reales Vermogen) zur blofen
(Denk-)Maéglichkeit depotenziert, dann werden Gedanke und Be-
griff, Macht und Gewalt auseinandergerissen und es kommt zu einer
Reduktion auf die Begriffsgeschichte und zum Verfall der Meta-
physik, die noch von einer urspriinglichen Balance der beiden
Krifte ausgeht und ihre Real-Differenz im gleichzeitigen Vollzug
ihrer Real-Identitdt begreift.

In der Kapitulation des Gedankens vor dem Begriff und der Macht
vor der Gewalt erkennt Heidegger die absteigende Entwicklung zum
Positivismus und der "Welt als Gestell’. An einem solchen Ende
unserer Geschichte wird schlieBlich die Erwartung des ‘anderen
Anfangs’ als Erwartung einer neuen und anderen Herkunft und
Zukunft virulent. Fiir Max Miiller muf3 diese neue Zukunft eines
anderen Anfangs jedoch sein Woher in der Geschichte haben, da sie
sonst phantastisch wird. Herkunft und Zukunft miissen dabei (so
wie Macht und Gewalt) in ihrer Identitdt different gedacht werden.
So wie sich Moglichkeit und Wirklichkeit gleichsam “dialektisch’
zueinander verhalten, so kommt es bei diesem Proze8 zu einer ge-
schichtlichen Transformation, bei der die Zukunft die Herkunft in
gewandelter Form immer mit sich trdgt. Max Miiller interpretiert
Heideggers geschichtliche Linie von der Metaphysik zum Positi-
vismus nicht einseitig negativ als Ruinanz. Er versucht die Alterna-
tive von Metaphysik oder Positivismus, von Macht oder Gewalt,
von Wiirde oder Wert aufzuldsen und versteht die Begriffe nicht
kontrdr, sondern komplementdr. Nur im Zusammenspiel einer
Macht, die die Chance zur Gewalt hat, und einer Gewalt, die sich
durch echte Macht rechtfertigen kann, wird sich Geschichte ereig-
nen. Max Miiller wendet sich damit entschieden gegen die Verabso-
lutierung eines Momentes dieses geschichtlich-dynamischen Wech-
selspiels und weist auf die entscheidende Haltung des Menschen
hin: die Kompromiffihigkeit. Denn die Wirklichkeit und das ist’
driickt sich fiir ihn aus im dialektischen Wechselspiel von Macht
und Gewalt, im Kompromif.

3. Zur Wiirde des Seins

Dieses Kapitel ‘Uber Wert und Wiirde des Kompromisses” hat we-
niger systematischen als stirker essayistischen Charakter; auch sei-

120

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne sprachliche Form wirkt nicht streng wissenschaftlich. Max Miil-
ler scheint sich hier eher in meditativem Sprachgestus dem Problem
des Kompromisses anndhern zu wollen, das zundchst und vorder-
griindig nicht in die Gesamtanlage von Macht und Gewalt zu passen
scheint. In zehn Abschnitten bedenkt Max Miiller unter dem Titel
‘Die Wiirde des Seins” das Phinomen des Kompromisses.

So wie wahre Autoritit eine nicht mehr von aullen begriindbare
Macht und Erméglichung sittlichen Handelns ist und die Frommig-
keit des Denkens im Bedenken der eigentlichen Macht des Gedan-
kens und nicht der gewaltsamen Verbegrifflichung liegt, so 146t sich
die Wiirde des Seins nicht mehr begreifen, sondern ergreift das Sei-
ende. Die menschliche Haltung des Kompromisses ist dafiir eine
addquate Reaktion. Denn anders als eine Verabsolutierung einer
Position und Auflésung aller Differenzen reprisentiert der Kom-
promifl die Menschlichkeit des Menschen, insofern er Unterschiede
als berechtigt anerkennt und sie in Spannung zueinander hélt. So
wie Macht und Gewalt, Méglichkeit und Wirklichkeit nicht in einer
Dialektik restloser Vermittlung aufgehoben werden diirfen, sondern
in einem Verhiltnis gegenseitigen Sichbedingens stehen, so macht
die Suche nach immer neuer gegensitzlicher Vereinigung das We-
sen menschlicher Geschichte aus; hierin driickt sich die Gelassen-
heit, Gegensidtze zwanglos auszuhalten, und damit menschliche
Freiheit, aus.

Auf dem Hintergrund einer oft feststellbaren Vorliebe zu einem
simplen Entweder-Oder wird im Kompromif} filschlicherweise eine
Kapitulation vor der Unbedingtheit von Idealen gesehen. Demge-
geniiber hat der Kompromif einen instrumentalen oder funktionel-
len Wert, insofern er in unserem Handlungsgefiige durchaus niitz-
lich ist. Entscheidend ist aber, dafl er einen nicht mehr zu rechtferti-
genden Sinn in sich tragt und damit Wiirde hat und um seiner selbst
willen geachtet werden will; dadurch ist der KompromiB adéquater
Ausdruck personalen Menschseins. Anders als die Vermittlung und
Auflésung aller Differenzen erkennt der Kompromif alle Gegensiit-
ze als berechtigt an und beldt sie in Spannung zueinander.

Ausgehend von der etymologischen Bedeutung des Kompromisses
von promittere im Sinn eines Sich-Ausstreckens auf ein Noch-nicht-
Seiendes ldfit man sich auf einen offenen Méglichkeitsspielraum
ein. Compromittere betont sodann den gemeinsamen Angang der
Zukunft und das freie Abstimmen der eigenen Entwiirfe mit Riick-

121

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicht auf andere Freiheit."”” Freiheit ist damit immer begrenzte Frei-
heit, und meine Moglichkeit als immer gemeinsame und dadurch
begrenzte Moglichkeit erst ist reale Moglichkeit. Die zeitliche
Struktur des Kompromisses ist daher nicht von einer ideologischen
Fixierung durch das Ende und dessen utopisch-eschatologischen
Ausstand geprigt, sondern von einer Offenheit, die lediglich durch
den Horizont sich gegenseitig begrenzender Mdglichkeit und Frei-
heit begrenzt ist und damit eine geschichtliche Struktur hat.

KompromiB ist fiir Max Miiller erreichbar, wenn man sich mit sich
selbst (anthropologisch-ethischer Kompromifl), mit seiner Welt
(politisch-sozialer Kompromif) und seinem Gott (weltanschaulich-
religioser Kompromif) identifizieren kann. Darin driickt sich die
Akzeptanz naturgesetztlich unbedingter und geschichtlich bedin-
gender Vorgaben aus. Erst in der Haltung einer Gelassenheit gegen-
iiber der naturhaften und vorgegebenen Faktizitdt und der Offenheit
auf mogliche geschichtliche Veranderung, auf Sinn und Gliick hin,
ist Kompromifl und damit menschliche Identitdt gegeben. Diese ist
nicht statisch zu verstehen, sondern nur im Geschehen einer ge-
glickten Identifizierung mit dem geschichtlichen Werk seiner
selbst, seiner Welt und seines Gottes gegeben. Diese praktische
Identitit 1aBt neue Moglichkeit nicht in starrer Faktizitit untergehen,
sondern vollzieht sich in der Mitte des Geschehens ihrer gegenseiti-
gen Integration. Die hier auftretenden Gegensidtze werden dabei
nicht zu einem Ausgleich gebracht und damit ‘aufgehoben’, sondern
frei vermittelt. Fiir die menschliche Selbstverwirklichung heifit dies,
dafl die drei Lebensalter der Jugend (iuventus), der Mannheit
(virtus), des Alters (senectus) ihre eigene Wiirde haben.'® Wahre
Identitit ist dann gegeben, wenn diese Stufen in ihrer Selbstsinnhaf-
tigkeit nicht aufgehoben, sondern zu einer echten Einheit im Kom-
promifl gebracht werden. Gegeniiber der Diagnose von Max Sche-
ler,"” wonach Gegensitze und Differenzen tendenziell ausgeglichen
werden und dadurch Freiheit dem Ubergewicht der Gleichheit un-
terliegt, insistiert Max Miiller auf der geschichtlichen Leistung des
Kompromisses, der Spannungen aushélt und Freiheit nicht nivel-
liert. Exemplifiziert wird dies am aristotelischen Begriff der Ge-

Vgl. nochmals die landldufige Bedeutung von compromittere als 'in Verlegenheit
bringen’.

Vgl. Guardini, R., Die Lebensalter, Wﬂrzburg‘l%?.

Vegl. nochmals den Vortrag ‘Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs’ Max Sche-
lers, in: ders., Philosophische Weltanschauung, 47-83.

122

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtigkeit und deren Form der Eplkle (Billigkeit) als der fiir ihn
urspriinglichen Mitte aller Tugenden.'® Seine richtige Anwendung
findet die politische Tugend der Epikie dann, wenn sie beispielswei-
se in einem ‘billigen” Richterspruch zwischen der Macht des allge-
meinen Gesetzes und der Gewalt des individuellen Faktischen zu
vermitteln sucht. Die Epikie stellt somit einen Kompromif3 dar, der
sich nicht allein am positiven Recht orientiert, sondern sich je aus
dem Ursprung und der Quelle des Rechts nihrt als einer Gerechtig-
keit, die im Gedanken der Freundschaft als der eigentlichen Form
menschlichen Zusammenlebens begriindet ist. Diese ist nicht von
einer repressiven, sondern einer positiven, kreativen Toleranz ge-
prigt, die einen festen Ausgangspunkt voraussetzt und so die ande-
ren Menschen in einem positiven Sein-lassen gleichwertig betrach-
tet. In der hierdurch hergestellten partiellen Identitdt bei bleibender
Differenz liegt das Wesen des Kompromisses. Bestdtigt wird dieser
Gedanke anhand des Beispiels der drei Formen des Wissens bei
Scheler. Das Herrschaftswissen, dem es nicht um Wahrheit, sondern
um Richtigkeit und Machtausiibung geht, darf nicht mit einem Bil-
dungswissen, das auf individuellen Sinn des Lebens zielt, und auch
nicht mit Erlésungswissen, dem es um Heil geht, zu einem ver-
meintlichen Ausgleich gebracht werden. Nur ein kompromifhafter
Dialog (in der Einheit eines personalen Bewuftseins) kann die Ver-
absolutierung einer dieser Formen verhindern. Dieser Grundgedan-
ke prigt auch die Interpretation und Kritik des thomlsnschen We-
sens von Erkenntnis. Denn hier wird in einer reditio completa"’ alles
AuBere verinnerlicht und Werk und Welt in sich hineingenommen.
Alle Endlichkeit und Andersheit wird hier vom Geist aufgehoben
und verschwindet. Demgegeniiber muf} fiir Max Miiller die Anders-
heit des Geistes (die Endlichkeit) anerkannt werden. Wie die Ver-
borgenheit zur Wahrheit gehort, so mufl die Erkenntnis die bleiben-
de Unerkanntheit respektieren. Denn Wahrheit ereignet sich nur als
KompromiB: Sie ist weder absolut und losgelést von Zeit und Welt,
noch ist sie relativ und beliebig zu ihr; vielmehr ist sie relational zu

Es sei hier nochmals daran erinnert, daf3 nicht erst die Epikie und die Gerechtigkeit,
sondern jede Tugend im auch hier zugrundeliegenden aristotelischen Sinn stets den
Charakter einer Mitte (pec68ng) hat. Zum aristotelischen Verstiandnis von Gerech-
tigkeit, vgl. NE 1129 a 3ff. Zu dessen Zentralbegriff der pecdéfng, vgl. v.a. NE 1106
b 13ff.; NE 1107 a 33ff. Zum Begriff der Epikie, vgl. nochmals Virt, G., Epikie; vgl.
auch ders., Art. Epikie, in: LThK’, Band 3, 715.

Vgl. hierzu Thomas von Aquin, QD XI, De ver. [,1 art. IX; ders., Super evange-
licum S. Joannis lectura II, 1 15ff.69ff.

123

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit und Welt und geschieht im Horizont einer unbeliebig-
geschichtlich-epochalen Welt. Wahrheit ist daher ein Kompromi8
zwischen ihrer idealistischen Verabsolutierung und ihrer positivisti-
schen Relativierung. Fiir die Sphire des Glaubens und der Kirche
darf es schlieBlich auch nicht zu einem alle Gegensitze nivellieren-
den Ausgleich kommen, sondern ist ein Kompromifl gefordert, der
sich in einem Dialog der Weltreligionen, der Konfessionen und
kontrarer Positionen artikuliert.

I1. 'Macht und Gewalt” im Werk von Max Miiller

1. Vorbemerkung

Die Begriffe Macht und Gewalt, 80vapig und evépyero, die Max
Miiller gerade in seinen letzten Lebensjahren immer wieder ins
Zentrum seiner Uberlegungen gestellt hat, finden sich bereits in
seinen frithesten Aufzeichnungen. Dies rechtfertigt nicht nur die
Rekonstruktion einer Begriffsgenese, sondern ermdglicht zudem
einen interessanten Einblick in die denkerische Entwicklung dieses
Philosophen. Die nachfolgende werkimmanente Interpretation be-
schrinkt sich dabei nicht auf das verdffentlichte Werk Max Miillers,
sondern macht sich dariiber hinaus die Manuskripte seiner zahlrei-
chen, noch unveréffentlichten, Vorlesungen zunutze.

Das Gesamtwerk als Textgrundlage schlieBt nun nicht aus, auch
verschiedene Einfliisse und Filiationen deutlich werden zu lassen.
SchlieBlich spricht Max Miiller in der Sprache seiner Zeit, wozu
deren metaphorische und philosophische Ausdrucksmoglichkeiten
gehoren. Dies bedeutet nicht, daf er mit gleicher Sprache und Be-
grifflichkeit nur gleiches, und nicht vielmehr auch eigenes sagen
kann. Der stindige Seitenblick auf die Bandbreite der Geschichte
der Philosophie, deren Klaviatur er meisterhaft beherrschte, wird
zwar zeigen, dafl sein Denken nicht voraussetzungslos anfingt,
sondern deren Diktion und Denkkategorien aufnimmt. Sie fungieren
aber an einzelnen Stellen nur als Kontrastfolie, auf der er schlieBlich
Neues schreiben wird. Max Miillers Reflexionen zu Macht und

124

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewalt sind somit ein Reflex auf das klassische Axiom der Akt-
und-Potenz-Lehre, auf deren Hintergrund er einen eigenen und ex-
emplarischen Beitrag akzentuiert, wie nachfolgend gezeigt werden
soll.

In der Analyse der Begriffe von Macht und Gewalt wird nachfol-
gend ein Problem zum Konvergenzpunkt der Interpretation gemacht
und so versucht, das Denken Max Miillers aufzuschliisseln.
SchlieBlich stellen "Macht” und ‘Gewalt” keine Einzelaspekte seines
Denkens dar, sondern konnen insofern als Totalaspekt verstanden
werden, als sie zwar verbal nur einen Aspekt thematisieren, in die-
sem Aspekt im Sinne eines adspectus (Anblick) aber je schon das
Ganze seines Denkens als Grundlage vorausgesetzt wird und im
Blick behalten ist. Somit stellen die Begriffe von Macht und Gewalt
keine marginalen Aussagen der Philosophie Max Miillers dar, son-
dern sind zentrale Aspekte seines Denkens. Bei ihrer Einordnung in
das Gesamtwerk ist zwar eine Deutung, aber keine Wertung inten-
diert. Vielmehr sollen die verschiedenen Ebenen der beiden Termini
und die im Untertitel des Werkes angedeutete Rolle fiir das politi-
sche Denken aufgewiesen werden. Die Privalenz eines politischen
Interesses und der symptomatische Gedanke einer Begriindung des
Politischen aus der Ontologie soll zuletzt kritisch betrachtet werden.

Bevor jedoch das Verhiltnis von Macht und Gewalt, von d0vapig
und évépyera bedacht wird, soll Max Miillers erkenntnisleitendes
Interesse, das die Kldrung dieses Begriffspaares motiviert hat, focu-
siert werden.

Die entscheidende und ,,im Grunde einzige Frage aller Philosophie”
(Sein und Geist, 1) ist die Seinsfrage, wie Max Miiller nicht nur in
Macht und Gewalt mehrmals betont, sondern bereits in seiner Ha-
bilitationsschrift, die er 1937 als 31jihriger vollendet hatte,”® for-
mulierte:

~Philosophie im eigentlichen Verstande ist als Metaphysik
die Frage nach dem Sinn von Sein, ist Ontologie.” (Sein
und Geist, 1)

Philosophie als Ontologie und Metaphysik hat fir Max Miiller
letztlich nur ein Thema: Was sagt das kleine Wortchen ‘ist’. Die
Antwort auf diese Frage gibt Auskunft iiber einen Seinsbegriff, der

Vgl hierzu seine Schilderungen in: Auseinandersetzung als Versshnung, 52fF.

125

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jenseits der ontologischen Differenz Sein und Seiendes in seiner
Differenziertheit enthdlt und nur analog gegeben ist:

»Der eigentliche oberste analoge Seinsbegriff des ‘ist’
umfafBt beides Differente der ontologischen Differenz und
ist gerade dadurch, daB er beides in seiner Differenziert-
heit zugleich meint, "analog’ (vgl. Sein und Geist, 14).

Ferner unterscheidet Max Miiller zwei Ebenen des “ist’, nimlich die
kategoriale und die modale Ebene. Wihrend die kategoriale Ebene
die Seiendheit des Seins und dessen Substanz und Akzidentien the-
matisiert, betrachtet die modale Ebene das Sein aus der Perspektive
von Moglichkeit und Wirklichkeit. Die kategoriale Ebene des ‘ist’
wird in den Uberlegungen zu Macht und Gewalt nicht weiter ver-
folgt und Max Miiller konzentriert sich ganz auf die Frage, wo das
‘Ist” mehr ausgesagt wird, der Mdoglichkeit oder Wirklichkeit nach.
Damit ist bereits ein weiterer Aspekt angesprochen, nimlich der des
‘Ist-Sagens’. Philosophie fragt fiir Max Miiller ndmlich nicht allein
nach dem Sein, sondern auch nach dessen Aussagbarkeit; sie fragt
nach dem Grund der Méglichkeit alles ‘Ist-Sagens’.

»Die allgemeinste, liberregionalste Seinsvoraussetzung ist
also das “ist” all unseren Istsagens, das Copula-Sein. (...)
Und so ist der Intentionalitit das Vermogen der Rede
tiberhaupt zugeordnet. Und diese Rede bejaht, setzt, be-
hauptet, indem sie ‘ist” als "ist wirklich” und ‘ist wahr’
sagt. Rede ist Seinsbehauptung und Seinsaussage in bezug
auf Seiendes und dessen Sein. Ontologische Metaphysik
deutet das “ist” jeder Rede.” (Sein und Geist, 40).

Diese Zentralaussage seines Frithwerkes bestitigt Max Miiller Jahr-
zehnte spiter in deren Relecture, indem er meint, daf ,,die unum-
grenzbare (‘transzendentale’) Weite des Seins (..) in jedem
‘Istsagen’ sich artikuliert” und er Sein und Geist als eine
~Phianomenologie des Istsagens” (Auseinandersetzung als Verséh-
nung, 58f.) kennzeichnet.

Im Rekurs auf die scholastischen Transzendentalien versucht er, die
Weite und den Sinn des Seins zu verdeutlichen, indem er die analo-
gen Begriffe ens, res, unum, aliquid, verum und bonum fiir das “Ist-
Sagen’ veranschlagt:

126

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»So0 liegt im Istsagen zugleich Wahrsein, Wirklichsein
und Griindigsein neben dem Einessein, Identischsein.
Dieses  "Wahrheitsagen” gehort  wesentlich  zum
'Istsagen‘“n.

Mittels dieser Analogie konnte Max Miiller schlielich zeigen, wie
das transzendentale ‘Ist-Sagen’ das Seiende aus jeder nur subjekti-
ven Verhaftung in sich selbst hin freigibt und in seinem Sein sein
1d8t. Dadurch ist fiir ihn im Istsagen das Erleben als je meines im-
mer schon durchbrochen und eine Begegnung mit dem Seienden als
es selbst begriindet (vgl. Sein und Geist, 146f.).

Entsprechend ist fiir Thomas von Aquin, der fiir Sein wie fiir Seien-
des nur ein Wort kennt, ndmlich ens, das Sein als ens rationis und
als Entwurf aller Wesentlichkeit die reine identische Mdglichkeit
von allem; ,nicht als passive Moglichkeit der Materie, sondern als
Intentionalitit des durch alles Was sich verwirklichenden Grundpla-
nes von allem, in dem alles schon vorgezeichnet ist. So ist dieses
Sein (ens rationis) potentia pura activa” (Sein und Geist, 2311.).

Im AnschluB an diese thomistische Bestimmung des Seins als ens
rationis und als Wesen bestimmt Max Miiller die Wirklichkeit, die
sich im “ist’ ausdriickt, als Vollzug dieses Wesens.”> Wesen aber ist
fiir ihn die innere reale Grundmdglichkeit (interna possibilitas).
Demnach entdecken wir in der Welt Méglichkeiten, aus denen wir
durch Abstraktion Gedanken und Begriffe, durch Konkretion Sa-
chen und Sachverhalte machen.

»Die Mdoglichkeit selbst ist aber weder konkret noch ab-
strakt, weder schon wirkliches Faktum noch schon we-
sentlicher Gedanke. Wir bilden das Wesen aktiv in Be-
griffe und Werke ein. Und wir ergreifen dabei jeweils
vorliegende unbeliebige Moglichkeit, bewegen uns den-
kend wie handelnd immer schon in der Vorgegebenheit
des Moglichkeitsspielraums dieser Welt.” (Sein und Geist,
236).

' Miiller, M., Sein und Geist, 113ff. Fiir Thomas von Aquin, dem nur ein Wort fiir

Sein wie fur Seiendes zur Verfligung stand, némlich ‘ens’, bedeutet dies, daB im
‘Ist-Sagen” schlechthin alles enthalten ist. Wer demnach Sein meint und sagt, der
meint und sagt: alles ‘actu implicite’, will meinen, daB wir mit Sein alles meinen
und alles auch unentfaltet mitmeinen.

Der urspriingliche Titel der Habilitation hie: ,Realitdt und Rationalitidt". Vgl. zu
einer Interpretation dieses Titels: Auseinandersetzung als Verséhnung, 57ff.

127

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit diesen Ausfiihrungen iiber das ‘Ist-Sagen’ der Metaphysik ist
Max Miiller unweigerlich in das Thema von Wirklichkeit und Még-
lichkeit, von Macht und Gewalt eingedrungen. So kann er sagen:

»Die Moglichkeit als reale ist, wie Thomas sagt, tempore
et quoad nos das Friihere, das a priori; ratione et per se ist
der Akt, der die Gewalt zur Verwirklichung hat, vorran-
gig, denn zu ihm und ihr strebt alle Moglichkeit als Reali-
tat hin. Sein ist nur, gibt es nur im Zusammen von Macht
und Gewalt, von realer Moglichkeit und ihrer Durchset-
zung, von Potenz und Akt.” (Sein und Geist, 237).

Bereits hier deutet sich an, daBl es verschiedene Ebenen sind, auf
denen Max Miiller mit den Begriffen dynamis und energeia operiert.
Bevor auf diese nédher eingegangen wird, soll jedoch ein kurzer
Blick in die aristotelische Bestimmung von 80vopig und évépyeia
als locus classicus geworfen werden. Ferner ist es aufschluBreich,
Heideggers Ausfiihrungen diesbeziiglich zu konsultieren; schlie3-
lich wurde Max Miiller diese Frage gerade durch dessen Vorlesung
im Sommersemester 1931 vermittelt und Heideggers Interpretation
scheint ihn, wie seine sorgfiltige Mitschrift dieser Vorlesung sowie
die Randglossen in seiner Aristotelesausgabe belegen, stark beein-
druckt zu haben.

a) Die aristotelische Bestimmung von d0vapig - €vépyela

Aristoteles beginnt das beriihmte Kapitel 10 des Buches © seiner
Metaphysik mit den verschiedenen Bedeutungen von ‘sein’. Dieses
werde ausgesagt:

a) nach den Formen der Kategorien (xat& 10 oyfpata tdv
KoTnyopiwv)

b) nach Vermdgen und Wirklichkeit (xatae &Ovoply kol
EVEPYELOLV)

¢) als wahr oder falsch (dbg &Andeg xai yevdog).”

» Max Miiller besuchte im Wintersemester 1929/30 eine die gleichnamige Vorlesung

begleitende ‘Ubung’ Heideggers zum Thema: ,Vom Seinsbegriff des Aristoteles
(eine Interpretation von Aristoteles, Metaphysik ©, Cap. 10). In der Mitschrift Miil-
lers findet sich als vierte Bedeutung von ‘sein” zwischen a und b noch die weitere,
niamlich die akzidentielle Bestimmung (xata ovpPefrxog). Heidegger rekurriert

128

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Max Miiller, fiir den dieses Kapitel den ,,H6hepunkt der Metaphy-
sik”?* darstellt, nimmt hier den Ausgang seiner Uberlegungen zu
Macht und Gewalt. Dabei interessiert thn nicht die kategoriale Be-
deutung des Seins, also die Seiendheit des Seins, die sich in den
Begriffen Substanz und Akzidens ausdriickt, sondern die modale
Bedeutung als Seinsweise des Seins anhand der Begriffe Mdoglich-
keit und Wirklichkeit.? Das, was im ,eigentlichsten Sinne seiend”*®
ist, also das Wahre, wird von ihm interessanterweise nicht themati-
siert.”’ Maéglichkeit und Wirklichkeit sind fiir Aristoteles also nicht
wie fiir Kant Kategorien, also reine (apriorische) Verstandesbegrif-
fee,23 sondern sind komplementdre Modi des Seins.”’ GemiB der

hier vermutlich auf die vier Bedeutungen des Seins, die Aristoteles im Buch A, dem
Worterbuch seiner Metaphysik, gibt (vgl. 1017a-b8).

Vgl. Heideggers gleichlautende Bezeichnung dieser Passage in einer Ubung zu
Metaphysik © nach der Mitschrift Max Millers, die sich im Archiv der Universi-
titsbibliothek Freiburg befindet.

Zur kategorialen Bedeutung des Seins, vgl. Miiller, M., Vorlesung Wintersemester
1959/60 (Transzendentale Logik und Erkenntnislehre): ,,.Das Kategorienproblem
taucht lange vor Aristoteles auf, aber erhilt seinen Namen und seine disziplinhaft
schematische Stellung im System (...) erst bei Aristoteles. Mit dem Namen des Ka-
tegorienproblems ist das Problem der Urpidikamente und der Stammbegriffe (...)
nicht erschépft; wir werden (...) sehen, daf das Kategorienproblem nur ein ganz
kleiner Ausschnitt aus dem Problem der apriorischen Begrifflicheit ist.” (80). Max
Miiller versteht "Kategorie® in seiner eigentlichen etymologischen Bedeutung im
Sinn von ka®' dyopd, also jemanden auf den Kopf zu sagen, was etwas ist, weil
sein Grundort als Verwirklichung von Mdglichkeit sich immer schon gezeigt hat.
Kategorien sind also jene Maéglichkeiten, die man schon immer haben muB}, kennen
mul, wenn iiberhaupt Seiendes offenbar werden soll (vgl. ebd. 81). Vgl. zu dieser
Etymologie auch Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 6f.

Vgl. Aristoteles Met. 1051b. Auch nach der Mitschrift von Max Miiller hat Heideg-
ger diese Stelle vom ,6v @¢ &inBeg” als xvpiotata 6V mit
»Wahrsein=eigentlichstes Sein” iibersetzt und sich damit gegen eine Interpretation
W. Jigers gestellt. Hier komme der antike Seinsbegriff zum eigentlichsten Aus-
druck.

Dies 148t sich auf dem Hintergrund der scholastischen Transzendentalien erkliren,
wonach ens und verum konvertibel sind und im “ist’ je schon das “ist wahr” implizit
mitausgesagt ist. Vgl. hierzu nochmals Miiller, M., Sein und Geist, 54ff. u.6.

¥ vgl. Kant, I, KrV B 106 (111, 93).

Fiir Kant gilt: ,,[D]er Unterscheidungsgrund von Maglichkeit und Wirklichkeit liegt
im Subjekte und der Natur seiner Erkenntnisvermogen™ (KdU § 76 [V, 401]). Die
Unterscheidung von Méglichkeit und Wirklichkeit gilt somit ,,bloB subjektiv fiir
den menschlichen Verstand” (ebd.). Der ontologische Unterschied von Méglichkeit
und Wirklichkeit liegt demnach nicht im Seienden, sofern es Ding iiberhaupt i.S. der

24

25

6

7

129

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Analogie®® als dem methodischen Prinzip der Substanzbiicher (Z, H,
@), werden Grundbegriffe wie d0vapig und £vépyera nicht mehr
durch Riickbezug auf eine ‘erste’ Ovopig oder évépyera definiert
und haben somit keinen Oberbegrlff sondern verhilt sich Suvautg
als x zu évépyewx als y wie der Marmorblock zur Bildsaule.”' Es
werden also allein an in der Erfahrung ausgewiesenen Gegen-
standspaaren Gemeinsamkeiten im Seinscharakter und ihre Bezie-
hung angesprochen, wodurch eine Strukturierung des Seins be-
werkstelligt wird.

Bereits hier zeigt sich, daB Maglichkeit nicht logische Modalltat
ist,”* sondern ,das der Mogllchkelt nach Seiende (80vapet bv)”

und damit ontologische Kategone * Als das 'Noch-nicht-Seiende’
ist es auf die Verwirklichung im Prozess der Bewegung bzw. Ver-
dnderung angelegt und wird hierdurch zu dem ‘der Wirklichkeit
nach Seienden” (évepyeird 6v). Jegliches Werden ist fiir Aristoteles

vorkantischen Ontologie ist (Kant wiirde sagen: sofern es Ding an sich ist), sondern,

sofern es Ding iiberhaupt als Gegenstand menschlicher Erfahrung ist. Zum Kanti-

schen Verstindnis von Moglichkeit und Wirklichkeit im Sinne seiner Kategorien-
lehre, vgl. Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik
und Erkenntnislehre), 80ff.

Vegl. hierzu u.a. auch Patzig, G., Theologie und Ontologie in der ‘Metaphysik des

Aristoteles, in: Kantstudien 52 (1960) 185-205. Fiir Patzig beschrinkt sich die ana-

logische Methode darauf, an den in der Erfahrung ausweisbaren Paaren von Gegen-

stinden das Gemeinsame ihrer Beziehung aufzunehmen und begrifflich zu fassen

(vgl. 204). Vgl. auch Berti, E., Der Begriff der Wirklichkeit in der Metaphysik des

Aristoteles (© 6-9 u.a.), in: Rapp, C., Metaphysik. Die Substanzbiicher (Z, H, @),

Berlin 1996, 289-319.

Zu diesem Beispiel, vgl. Met. 1065 b 24,

Vgl. hierzu auch: Hartmann, N., Méglichkeit und Wirklichkeit, Meisenheim 71948,

* vgl. Met. 1017 b 1; 1051 b 1ff.; 1069 b 16.

** Vgl hierzu insbesonders die wichtige Studie von Stallmach, J., Dynamis und Ener-
geia. Untersuchungen am Werk des Aristoteles zur Problemgeschichte von Mog-
lichkeit und Wirklichkeit (= Diss.), Meisenheim 1959: ,,Das 80vaper 6v als onto-
logische Moglichkeit” (28). Demnach bezieht sich das Kénnen nicht mehr nur auf
Bewegung, sondern auf Sein (29). GroBen Wert auf eine Unterscheidung zwischen
dem &Uvaper 6v und dem évepyewa Gv als Modalkategorien einerseits und den
zweistelligen Relationsbegriffen §0vapig und évépyeia andererseits legt: Seel, G.,
Die Bedeutung des Begriffspaares ‘Dynamis-Energeia’ fiir die Aristotelische Giter-
lehre. Zu Met. IX, 9, 1051 a 4-15, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 60
(1978), 27-58, hier 28 Anm. 2.

o

]

32

130

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

demnach zunichst eine Bewegung von dem der Moglichkeit nach
Seienden zu dem der Wirklichkeit nach Seienden.”

Aristoteles bestimmt also das Verhiltnis von Moglichkeit und
Wirklichkeit im Zusammenhang mit seiner Bewegungslehre, indem
das, was sich bewegt, vorher ein anderes als nachher ist und die
Bewegung fiir ihn die Differenzierung in Moglichkeit und Wirk-
lichkeit tiberhaupt erst ermoglicht.

Damit kennt Aristoteles zwei Seinsbegriffe, ndmlich

1. Méglichsein (80vapig) als Sein-Konnen in der Weise des Offen-
haltens einer Mannigfaltigkeit durch das Bewegliche.

2. Wirklichsein (évépyeiwa) als In-Bewegung-Sein.

Die evépyera wird von Aristoteles wiederum in mehrfachem Sinn
ausgesagt, nidmlich im Sinn der eben erwidhnten Bewegung
(xivnoig) aber auch in einer prinzipielleren Weise als Wesen/Form
(ovoia). Dadurch ist aber auch ein Bedeutungsspektrum fiir
dOvapig eroffnet, das schlieflich Potenz, Vermogen und Moglich-
keit beinhaltet. Da Max Miillers Verstindnis von "Macht’ und
‘Gewalt’ jeweils die verschiedenen Bedeutungsnuancen einschlie-
f3en, sollen sie hier kurz rekapituliert werden.

a) dvvapig

Die grundlegendste Bedeutung von 6bvapig meint das Vermogen,
wodurch ein Mensch etwas zu tun vermag.“ Hier kann es ein Aktiv-
in-Bewegung-Setzen meinen (potentia activa) im Sinn eines Uber-
ganges vom Vermogen in tatsdchliches Wirken und Sich-
Verwirklichen.”’ Dariiberhinaus kann 80vapig aber auch ein Erlei-
den meinen, insofern sie ein passives Bewegtwerden (potentia pas-
siva) ausdriickt, auch wenn dadurch eine Moglichkeit beispielsweise
verwirklicht wird.”®

Mit dem Problem des Uberganges von Moglichkeit in Wirklichkeit
ergab sich fiir Aristoteles eine weitere Vertiefung des Begriffes der

**  vgl. De gen. et corr. 15,320 13.

Vgl. Met. 1019 a 15f,; 1049 b 6ff. Hier meint es das Prinzip der Verinderung in
einem anderen, sofern es anders ist.

7 vgl. Met. 1019 a 15f.

¥ vgl. Met. 1019 a 20; 1046 a 12f. Hier meint es das Prinzip der Verinderung von
einem anderen, sofern es ein anderes ist.

36

131

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit. Denn fiir ihn kann im Prozefl der Bewegung und des
Werdens nur das ins Sein gelangen, was noch nicht ist. Demnach ist
die Méglichkeit eine Art von Nichtsein,” meint jedoch keine vollige
Bestimmungslosigkeit. Denn im Prozel der Bewegung und des
Werdens ist immer nur ein bestimmtes "Mogliches” auf ein
‘Wirkliches” hin.** Die 80vojig als Moglichkeit findet sich also
immer in und an etwas Wirklichem, aber als unbeliebige ist sie
immer auf eine bestimmte und ihr gemidfBe Wirklichkeit hin. Die
d0vapig wird jedoch fiir Aristoteles als blofe Moglichkeit von der
Wirklichkeit getragen und nur von ihr her verwirklicht.*'

Ein weiterer Doppelaspekt kennzeichnet Moglichkeit, ndmlich als
Maglichkeit des Seins und des Nichtseins.”” Denn was sein kann,
kann eben auch nicht sein.*’ Selbst nachdem diese Indifferenz durch
die Verwirklichung aufgehoben ist, prigt die Moglichkeit des
Nichtseins weiterhin das Wirkliche.*

B) évépyera

Der Begriff der évéps-{ewt wird von Aristoteles im Ausgang von
Bewegung (xivnoic)" konzipiert, insofern er den Ubergang von der
Moglichkeit zur Wirklichkeit zum Ausdruck bringt. Aufgrund der
Zielgerichtetheit des Ubergangsprozesses steht die évépyeio in

3 Von den Nichtseienden sind einige Mdoglichseiende; sie sind aber nicht, weil sie

nicht wirklich sind.” (Met. 1047 b 1f.).

Vgl. sein Beispiel vom Erz, das als Erz die Méglichkeit zu einem Standbild ist (Met.
1065 b 24).

»~Denn immer wird aus dem Moglichen das Wirkliche durch etwas Wirkliches, wie
z.B. der Mensch durch einen Menschen” (Met. 1049 & 24ff.; 10071 b 28ff.)

Dieser Aspekt kennzeichnet allerdings nur den sublunaren Bereich und nicht die
Welt der Gestime. Man erinnere sich an das aristotelische Weltbild und die Dreistu-
fung des Seins in: a) die immaterielle, unverdnderliche Substanz b) die ewige Sub-
stanz der translunaren Gestimwelt und c) die Welt des Werdens und Vergehens.
»Das Mogliche kann also sowohl sein als auch nicht sein. Ein und dasselbe ist also
Sein-konnen und Nichtsein-konnen.” (Met. 1050 b 12ff.: Vgl. auch 1051 a 6-17).
»Es ist unmoglich, daB etwas, was einmal nicht war, spiter ewig ist. Denn es wird
auch spiter die Moglichkeit des Nichtseins haben.” (De caelo 1, 283 b 7ff). Vgl
hierzu auch Thomas v. Aquin, fir den diese Argumentation die Grundlage seiner
tertia via darstellt (vgl. Sth [,2,3).

»Gewdhnlich hilt man die Wirklichkeit vor allem fiir eine Bewegung.” (Met. 1047 a
30 -b2).

40
41

42

4

44

45

132

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem inneren Zusammenhang zur Vollendet-heit (s‘:vte?\,lsxa'wt).46
Wirklichkeit (als évépyeia) meint daher zum einen Verwirklichun%
zum andern auch Verwirklichtsein eines vorher nur Mdglichen.
Dieses Verwirklichtsein erkennt Aristoteles schlieflich auch im
Werk (Epyov) gegeben, das daher partiell mit dem Bedeutungsspek-
trum von évépyeia iibereinstimmt.”® "Evépyeia aber driickt weniger
ein Endprodukt und Ergebnis aus wie das Werk, das Max Miiller
daher oft in der Wortverbindung ‘totes Werk " verwendet, sondern
meint vielmehr ein dynamisches Geschehen.”

Neben diesen, von der Bewegung ausgehenden Konnotationen von
évépyera, darf deren prinzipielle Bedeutung als Wesen/Substanz
(ovoia) nicht libersehen werden. Diese klart Aristoteles im Zusam-
menhang von Stoff (VA7) und Form (e180g). Denn der Ubergang
von Moglichkeit in Wirklichkeit vollzieht sich dadurch, daB} aus
Stoff (VA7) Form (e1dog) wird. Méglichkeit und Wirklichkeit sind
somit die wesentlichen Seinsmodi von Stoff und Form; jeder Stoff
ist potentiell Form und dringt nach Formung und Verwirklichung.
Hierbei verwirklicht sich aber jeweils ein Wesen, eine Substanz
(ovoia), mit der Aristoteles schlieBlich auch Wirklichkeit identifi-
ziert; und diese Wirklichkeit ist fiir ihn nicht nur moglich, sondern
ist real, existierend. Dies bestitigt wiederum die eingangs vorge-
stellte These, dal 8Ovapig und evépyeia von Aristoteles als zwei
Grundbedeutungen des Seins verstanden werden, die schliefilich
von allen verschiedenen Kategorien ausgesagt werden kénnen.”'

Die Prioritdt der Wirklichkeit (und damit der Form) vor der Mog-
lichkeit (und Materie), die auf dem Hintergrund, dal Bewegung ein

- Heidegger iibersetzt évépyera mit ,,Am-Werke-sein” und évteheyeic mit ,das sich

in-Fertigkeit-halten” (Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 224). Vgl. zur
Etymologie dieser Wortneuschopfung des Aristoteles, vgl. Berti, E., Der Begriff der
Wirklichkeit, 295.

Aufgrund der Tatsache, daBl die energeia bei Aristoteles durch Tun und Leiden
charakterisiert wird, erkennt E. Berti einen dynamischen Begriff des Seins (vgl. ebd.
295).

.Kurz gesagt, weil sich energeia zu ergon verhilt wie entelecheia zu telos, deshalb
stimmen, wenn ergon und telos gleichbedeutend sind, auch energeia und entelecheia
iiberein.” Berti, E., Der Begriff der Wirklichkeit, 295.

Vegl. u.a. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 112.

Man beachte die Affinitét zwischen diesem aristotelischen Seinsbegriff und dem des
spiten Heideggers und des Ereignisdenkens. Vgl. Heidegger, M., Beitrige zur Phi-
losophie (Vom Ereignis).

' Vgl Met. 1017 b 2.

47

48

133

2026, 17:01:27. [r—


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ubergang von Méglichkeit in Wirklichkeit ist, zundchst paradox
scheint, erméglicht es Aristoteles, das Gottliche als ‘reine Wirklich-
keit” zu begreifen. Dieses ist der sog. unbewegte Beweger, der in
volliger Immatenalltat und reiner Aktualitdt keine Moghchke:t in
sich schlieBt.”” Neben das seinshafte Verstindnis der EvEpyeLQ tritt
hier also ein weiterer, fiir das Wirklichkeitsverstindnis von Max
Miiller wesentlicher Aspekt hinzu. Denn die reine Wirklichkeit muf}
als erste Wirklichkeit wesenhaft Tatigkeit sein. Die einzige unstoff-
liche vollkommene Titigkeit ist als hochste menschliche Titigkeit
das Denken. Daher ist fiir ihn Gott das Denken oder sogar etwas,
das noch iiber dem Denken steht.”’ Das Denken ist daher die
héchstmogliche Form des Seins; die Wirklichkeit des Denkens ist
fiir Aristoteles aber Leben.** Weil Gott die reine Wirklichkeit ist, ist
er folglich auch Leben, ndherhin ewiges Leben. Hieraus resultiert
fiir Aristoteles ein Vorrang des Begriffs der Wirklichkeit als Tétig-
keit vor dem der Wirklichkeit als Sein. Neben dem Aspekt der Be-
wegung charakterisieren fiir Aristoteles das Sein und vor allem die
Titigkeit seinen Begriff von Wirklichkeit. All diese Aspekte liegen
Max Miillers Verstindnis von Wirklichkeit zugrunde. In seiner Re-
zeption interpretiert er schlieBlich den aristotelischen Begriff von
Wirklichkeit gerade in seinem Verhiltnis zur Moglichkeit auf eige-
ne und neue Weise.

v) Die Prioritdt der Wirklichkeit vor der Méglichkeit

Da Max Miiller das Verhiltnis von §0vapig und évépyera explizit
von der aristotelischen Bestimmung abzuheben versucht, soll dieses
kurz skizziert werden. Aristoteles setzt die Wirklichkeit in mehrfa-
cher Weise frither als die Moglichkeit an. Der Grund dafiir liegt in
seinem Begriff von Méglichkeit (80vapig), der zugleich die Mog-
lichkeit von Sein und Nichtsein beinhaltet. Die Mdéglichkeit ermog-
licht es Aristoteles somit nicht, (induktiv) auf eine von ihm gedachte
vollkommene (gottliche) Wirklichkeit zu schlieBen, die ihm die
Konstanz der Natur und die Ordnung einer hlcrarchlsch gestuften
ewigen Welt, die keine Evolution kennt, sichert.”> Daher ist fiir

Vgl. hierzu die ganze Argumentation in Met. A (1069 a 16 - 1076 a 42).

Vgl Met. 1072 b 16ff.

Vgl. Met. 1072 b 26f.

Die Priontidt der Wirklichkeit vor der Moglichkeit kennzeichnet fiir Aristoteles
allerdings nur den sublunaren Bereich und nicht die Welt der Gestime.

134

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aristoteles die Wirklichkeit in dreifachem Sinn friiher als die Mog-
lichkeit, namlich dem Wort nach (Aoy®), der Zeit nach (ypov®) und
dem Wesen nach (obo14).%

Die Wirklichkeit ist dem Wort und Begriff nach friiher als die Mog-
lichkeit, weil jedes Konnen auf die Ausiibung dessen bezogen ist,
was gekonnt wird. So ist Sehen-Konnen die Tiichtigkeit zum Voll-
zug des wirklichen Sehens, baukundig ist nur das, was wirklich zu
bauen vermag.sl'f

Ferner wird - zeitlich gesehen - das, was wirklich ist, jedesmal aus
dem dem Vermogen nach Seienden durch etwas, das in Wirklichkeit
ist, z.B. der Mensch durch einen Menschen. $

Die Prioritit dem Wesen nach ist der Grund der beiden anderen
Weisen des Frither-Seins der Wirklichkeit fiir Aristoteles. Denn die
Wirklichkeit ist ein Ende (télog), wie bereits im Begriff der Ente-
lechie (évteleyeia) ausgedriickt wurde, sie ist die Erfiillung dessen,
wozu die Méglichkeit Moglichkeit ist. Da die Wirklichkeit das volle
Sein meint, dergegeniiber die Moglichkeit als nichtseiend anzusehen
ist, mufl der Begriff eines moglich-Seienden auf das wirklich Seien-
de zuriickgreifen; schlieflich kann etwas Nichtseiendes nur von
dem her bestimmt werden, was in thm bzw. von dem es vernichtet
ist. Auflerdem muf das wirklich Seiende friither sein, um das még-
lich Seiende als noch nicht so seiend bestimmen zu konnen, wie es
selbst schon ist. Die Moglichkeit ist demnach ein Sein, dem in sei-
nem Sein etwas mangelt; erst in der reinen Wirklichkeit ist Sein
gegeben,

Das "Sein” wird fiir Aristoteles also unter anderem nach Moglichkeit
und Wirklichkeit (xata 80vapiv xai £vépyeiav) ausgesagt; deren
Verhiltnis zueinander kann schlieBlich nochmals spezifiziert wer-
den und man kann von einer Prioritit der Wirklichkeit vor der
Maéglichkeit sprechen. Genau an diesem Punkt kniipfen die Uberle-
gungen von Max Miiller an, der diese Grundaussage mit seinen
Ausfithrungen zu Macht und Gewalt hinterfragt. Da ihm dieser ari-
stotelische Zusammenhang durch Heidegger vermittelt wurde, der
den Vorrang der Wirklichkeit vor der Méglichkeit ebenfalls anzwei-
felt und schlieBllich in seiner Funamentalontologie von Sein und Zeit

¢ Vgl Met. 1049 b 12ff.17ff.1050 a 4ff. Vgl. hierzu Brécker, W., Aristoteles, 83.
7 Vgl Met. 1049 b 12ff.
¥ vgl. Met. 1049 b 171F.

135

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu einer Umkehrung dieses Verhiltnisses kommt, scheint es sinn-
voll, eine Vorlesung Heideggers zu konsultieren.

b) Heideggers Rezeption der aristotelischen Metaphysik

Die aristotelische Metaphysik wurde dem Studenten Max Miiller in
zwei Vorlesungen Heideggers vermittelt. * Die erste Uber das We-
sen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie fand
im SS 1930 statt und enthielt ein Kapitel: ‘Uber Aristoteles, Meta-
physik @ 10°, % die andere war im SS 1931 und trug den Titel: Ari-
stoteles, Metaphys:k © 1-3.%" Bereits die erste der beiden Vorlesun-
gen hilt fest:

»S0 ist das Buch © der aristotelischen Metaphysik dasje-
nige, worln das Sein des eigentlichen Seienden abgehan-
delt wird.”®

Das Sein, das fiir Aristoteles auf verschiedene Weise ausgesagt
werden kann, wird von Heidegger insbesonders auf seine Weise von
dOvapig, evépyero und €pyov hin befragt. Etymologisch deutet
Heidegger hier die évépyeia von €v-£pyov her, also von einem ,,in
der Werkhaftigkeit sich halten” und bezeichnet sie als tl)a’:e Grund-
bedeutung der Wirklichkeit des eigentlich Wirklichen”™. Dadurch
besage erkhchkelt eine ,Hergestelltheit, Dastehendheit i.S. der
Anwesenheit”®. Dieses eher statische Verstandnis von Wirklichkeit
modifiziert und erginzt Heidegger ein Jahr spéter in einer breit an-
gelegten Vorlesung. Hier kristallisiert sich sein Verstindnis des
aristotelischen Wirklichkeitsverstindnisses heraus in der Auseinan-

Eine Mitschrift Max Miillers sowie das Horerverzeichnis (vgl. Akademische
Quastur Freiburg. Rechnung fiir Sommer-Semster 1931) bestitigen dies.

Vgl. Heidegger, M., Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die
Philosophie (Vorlesung Sommersemester 1930), (= GA 31), hg. von H. Tietjen,
Frankfurt/M. 1982.

Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 33.

Heidegger, M., Vom Wesen der menschlichen Freiheit, 79.

> Ebd. 79.

* Ebd. 7I.

&0

6l

136

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dersetzung miESKant auf der einen und den sog. Megarikern auf der
anderen Seite.

Wihrend Moglichkeit und Wirklichkeit (mit Notwendigkeit) nim-
lich fiir Kant sog. Modalkategorien sind, also Weisen der Gegen-
stindlichkeit der Gegenstinde nur fiir uns und damit ein bestimmtes
Verhiltnis des Objekts zum erkennenden Subjekt meinen
(Denkformen), hdlt Heidegger demgegeniiber mit Aristoteles fest,
dafi die Frage nach 80vapig und évépyero keine Kategorienfrage
sei, also sich bei Aristoteles in keiner Aufzidhlung seiner Kategorien
findet, sondern vielmehr in den Bezirk des Fragens nach dem Sei-
enden gehort ° Die Frage nach d0vapig und évépyero ist fiir Ari-
stoteles aber von der Frage nach den Kategorien streng zu unter-
scheiden.®’

»Nach 8bvapig und évépyera fragen (...) ist eigentliches
Philosophieren. (...) Die Abhandlung iiber §0vapig und
evépyela ist eine der Fragen nach dem Seienden als sol-
chen.”

In der Frage nach dem Seienden ist fiir Heidegger im Grunde bereits
die Frage nach dem Sein (eTvon) gestellt. Denn das Sein ist das erste
und entscheidende, was vom Seienden gesagt werden muB.*

Die Grundbedeutung des Seins - ausgesagt nach 8bvapig und
eévépyela - geht von der Bewegung (xivnoig) aus; dadurch er-

65

Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3.

Vgl ebd. 9.3.

" Heidegger deutet "Kategorie” etymologisch von katnyopelv, was kein beliebiges
Aussagen ist, sondemn ein nachdriickliches ,jemanden etwas 6ffentlich auf den Kopf
zu sagen, daBl er der und der ist, da} es so mit ihm steht™ (vgl. ebd. 6f.) meint. Vgl.
zu dieser Etymologie auch Miller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60
(Transzendentale Logik und Erkenntnislehre), 80ff. Vgl. auch seine Vorlesung vom
Wintersemester 1963/64 (Einfiihrung in die Philosophie): ,Kategorien nennen wir
die Weisen zu sein, (...) wie Seiendes als Seiendes sein kann. (...) Jemanden auf den
Kopf zusagen, was er ist. (...) ‘H &yopé: (...) Ort der Offentlichkeit. (...) Was man
offentlich von etwas sagt, was allgemein schon bekannt ist. (..) So steht ein Netz,
ein Koordinatensystem fest (...). Die Kategorien sind nicht von mir vorgedacht (...),
sondern im vorhinein offenbar als die Strukturen der Seiendheit alles Seienden”
(106).

Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik @ 1-3, 10

Da zwischen dem Sein und dem Seienden aber eine ontologische Differenz besteht,
ist “Sein” lediglich analog aussagbar. Daher kann man nicht wissen, wie §Ovapig
und évépyera zu den anderen ‘kategorialen” Weisen des Seins steht.

13

69

137

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wichst der Méglichkeit als d0vapig die leitende Bedeutung von:
Ausgang sein fiir einen Umschlag. Fiir d0vopig konnen daher
Worte stehen wie: Kraft, Fihigkeit, Kunst, Begabung, Vermégen,
Befihigung, Eignung, Geschicklichkeit, Gewalt, Macht.”” Formal ist
mit d0vayptg also ein Konnen ausgedriickt, das die Voraussetzung
fiir dessen Verwirklichung darstellt. Daher liegt fiir Heidegger in
der 80vapilg auch das Moment des Unterwegs-zu.? Heidegger
erkennt zwar in diesem ausgerichteten Streben nach etwas und in
der zu ihrem Vollzug gehdrigen Entscheidung die Kontingenz und
innere Endlichkeit der d0vayptg, 1Bt die Moglichkeit aber nicht in
der Wirklichkeit aufgehen und betont wie Aristoteles den Seinscha-
rakter der Moglichkeit. Demgegeniiber ist fiir die sog. I\#Iaf:garikaf:r.sz
nur das Vorhandene, das Anwesende seiend, also ein Vermdgen nur
dann vorhanden und wirklich, wenn es sich verwirklicht und im
Vollzug begriffen ist. Baumeister existieren demnach nur, wenn sie
im Bauen begriffen sind. Hiergegen wendet Aristoteles ein, dal}
auch eine nicht ausgeiibte §Ovapig vorhanden ist. Denn der Nicht-
vollzug der 80vapig meint nicht Abwesenheit, schlieBlich verliert
der Vermdgende im Nichtvollzug nicht das Vermégen (bspw. zum
Bauen).

Die Megariker fassen also fiir Heidegger die Wirklichkeit zu eng
und als nur im Vollziehen vorhanden, wohingegen fiir Aristoteles
die Méglichkeit auch unabhingig davon gegeben ist. Aristoteles
leugnet nicht den ‘'megarischen” Aspekt, dal die Wirklichkeit ein
‘Im-Werk-Sein” ist, hilt dies aber nicht fiir die einzige Weise der
Wirklichkeit, sondern versteht (nach der Interpretation des frithen
Heidegger) die évépyeia auch als Vermogen. Ferner betont Aristo-
teles die Bewegung und das Werden, denn das Vermoégendsein ist
fiir ihn mitbestimmt durch das Phinomen des Ubergangs. Abvopig
und évépyera konnen somit nur unter Beriicksichtigung der Bewe-
gung (xivnoig) angemessen betrachtet werden, wodurch das Vor-
handensein eines Vermogens ebenso wie die Wirklichkeit im Sinne
des Vollzuges jeweils Weisen des In-Bewegung-Seins sind.

70

Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 72. Heidegger verwendet hier fir
dbvapig die Begriffe Macht und Gewalt, die Max Miiller ja gerade differenzieren
will. In seiner Interpretation kommt Heidegger Max Miiller insofern entgegen, als er
sogleich modifiziert: ,,Gewalt - die Gewalt Napoleons; Macht - die Macht des Gott-
lichen, die Macht des Glaubens.” (Ebd. 73).

Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik @ 1-3, 100.

Als Begriinder der megarischen Schule gilt Euklid von Megara zusammen mit
Eubulides, Diodoros und Kronos.

Tl
72

138

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchlieBlich ist ein 100m-Liufer im Stand loszulaufen, und sein
wirkliches Vermogendsein ist das ,bereitschafterfiillte Im-Stand-
sein-zu, dem nur noch die Enthemmung in den Vollzug fehlt, wenn
er sich ins Zeug legt (Evepyeiv).”

Heidegger interpretiert die aristotelischen Begriffe §Ovopig und
e¢vépyero somit als Phinomene, von denen jedes einen ontologi-
schen Charakter hat, die jedoch nur als komplementire Begriffe und
als im Vollzug stehend verstanden werden kénnen. Das Wesen des
Vollzugs aber ist fiir Heidegger ein Am-Werke-Sein, ein Sich-ins-
Zeug-Legen, wodurch er den dynamischen Aspekt der aristoteli-
schen Ontologie betont.

Heidegger geht an dieser Stelle zwar nicht ndher auf die aristoteli-
sche Prioritdt der Wirklichkeit vor der Moglichkeit ein, er bestatigt
in seiner Rezeption der aristotelischen Begriffe d0voapig und
evépyera jedoch jenes Verstindnis, welches er bereits in Sein und
Zeit (1927) in anderem Kontext prisentierte. In dieser als existenzia-
le Analytik apostrophierten Fundamentalontologie?4 versteht er
nimlich die Méglichkeit als Existenzial und als ,,die urspriinglichste
und letzte positive ontologische Bestimmtheit des Daseins” (Sein
und Zeit, 143f.). Daher ist fiir ihn das Dasein primir ein Méglich-
sein und nicht nur ein Vorhandensein, womit er den Boden fiir
Sartres Diktum: ,,die Existenz kommt vor der Essenz”” bereitet. Mit
seiner axiomatischen Aussage ,Hoher als die Wirklichkeit steht die
Moglichkeit” (Sein und Zeit, 38) legt Heidegger auch die philoso-
phische Grundlage, auf der Max Miiller schlieBlich seine eigenen
Uberlegungen zur Anthropologie, aber auch zur politischen Philo-
sophie anstellt.

73

Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 218f.

Vgl. hierzu Heidegger, M., Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang
von Leibniz (Vorlesung Sommersemester 1928) (= GA 26), hg. von K. Held, Frank-
furt/M. 1978, wo er unter dem Titel ‘Kennzeichnung der Idee und Funktion einer
Fundamentalontologie” eine fiir die Studenten des Sommersemesters 1928 zusam-
menfassende Darstellung des Programmes von "Sein und Zeit’ bietet.

Sartre, J.-P., Das Sein und das Nichts, Hamburg 1962. Vgl. hierzu kritisch Miiller,
M., Existenzphilosophie, 71ff.

T4

75

139

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Max Miillers Rezeption von d0vopig - £vépyeia

Kontext der Frage nach Macht und Gewalt, §0vapig und évépyera,
ist bei Max Miiller die Frage nach dem ‘ist’. Sie steht nicht erst in
Macht und Gewalt im Vordergrund, sondern bildet bereits im Friih-
werk den Horizont der Frage nach dem Sein des Seienden (vgl. Sein
und Geist).

wDieses Wortchen “ist” ist die Konkretgestalt abendlidndi-
schen Denkens selbst, ist also die Frage der Fragen iiber-
haupt. (...) Darum ist die Verwandlung des ‘ist” die ei-
gentliche Weltgeschichte.”’

Als Antworten auf die Frage nach dem ‘ist’ erkennt Max Miiller
drei Epochen in der Philosophiegeschichte: im ersten sog.
“vorsokratischen” physiologischen Stadium bedeutet das “ist” allein
ein urspriingliches ‘Da’ als permanente Gegenwirtigkeit des immer
schon friitheren Ganzen, demgegeniiber alles Kiinftige ist, als ob es
nicht wire.”" Im zweiten ‘'metaphysischen’ Stadium meint das “ist’
die auf mich zukommende Gegenwart der Forderung des normati-
ven Wesens, das fordernd auf ein Sollen hin ausrichtet. In einer
dritten “positivistischen” Epoche wird das ‘ist’ lediglich im Hinblick
auf seine Gegenstandlichkeit und Verfiigbarkeit betrachtet (vgl.
Ex:‘stenzgphiloso,ohie, 312ff)). Diese dem Dreistadiengesetz von
Comte’® strukturell dhnliche Abfolge ist fiir Max Miiller eine Ge-
schichte der Horizonte des ‘Istsagens’. Als Horizont des eigenen
Verstindnisses von ‘ist’ diirfte sich Max Miiller selbst wohl am
ehesten der metaphysischen Epoche zuordnen (lassen). Die Frage
nach dem Sinn von Sein als eigentliche Frage der Metaphysik bildet
somit den Horizont von Max Miillers Verstindnis des “ist” (vgl. Sein
und Geist, 1).

" Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphy-

sik), 130.

Vgl. hierzu Theunissen, M., Die Zeitvergessenheit der Metaphysik. Zum Streit um
Parmenides, Fr. 8.5-6a, in: ders., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt/M 1991,
89-130.

Vgl. Comte, A., Rede iiber den Geist des Positivismus. Ubersetzt, eingeleitet und
herausgegeben von . Fetscher, Hamburg ’1979, 5-41.

rid

78

140

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dualismus von Méglichkeit und Wirklichkeit, mit dem fiir Ari-
stoteles das Sein ausgesagt wird, muf} fiir Max Miiller um den
Aspekt des Werkes ergidnzt werden. Wirklichkeit ‘ist” nur im
Durchgang durch alle drei Phasen. Das Werk (£pyov), in dem die
Wirklichkeit (év-épyeia) zu ihrem Ende (évteléyxeio) gelanth
wird bei Aristoteles nicht als eigene Modalkategorie verwendet.
Auch Max Miiller, fiir den der Begriff des Werkes eine zentrale
Rolle spielt, schrinkt ihn in seiner Bedeutung auf die zu ihrem Ende
gekommene Wirklichkeit im ‘toten Werk’ ein. Er betont zwar die
drei Weisen des Seins, erklirt aber zugleich, dafl die Frage nach der
wirklichen Wirklichkeit ihren Ort im Verhdltnis von Maoglichkeit
und Wirklichkeit hat. Seine weiteren Ausfiihrungen konzentrieren
sich auch im wesentlichen auf dieses Zueinander als einer inneren
Einheit.

Um das Anliegen Max Miillers zu verdeutlichen, ist vorauszuschik-
ken, dafl er in der abendlindischen Geschichte des Maglichkeits-
denkens insofern eine Geschichte des Verfalls und der Ruinanz zu
erkennen meint, als die Moglichkeit zur bloB logischen Moglichkeit
wird:

»Die reale Moglichkeit wird zu einem Gedanklichen, das
Gedankliche gegeniiber dem Realisierten ist das vorreale,
das irreale und damit das unwirkliche und damit ein rela-
tives Nicht-Seiendes. So wird die Moglichkeit im abend-
landischen Moglichkeitsdenken weniger als Wirklichkeit.
Wenn aber der Mensch nur als Wer jener ist, der seine
Maoglichkeit und seine Wirklichkeit hat, dann wird er au-
genscheinlich mit der abendldndischen Logik nur noch
schwer begriffen. Denn die Logik hat sich zur Herrscherin
allen Denkens aufgemacht. Dagegen ist bei Aristoteles die
Logik noch (...) ein 6pyavov, ein reines Instrument zum
Denken, nicht aber das Denken.”

An dieser Stelle (aus dem Jahr 1986/87) wird deutlich, dal Max
Miiller sein Verstindnis von Mdéglichkeit mit der Frage nach dem
Menschen verkniipft. Bereits zwanzig Jahre vorher macht er dies

7 Vgl. Met. 1050 a: 23f.: , Denn das Werk (Epyov) ist Zweck, die Wirklichkeit aber ist

das Werk. Daher ist auch der Name Wirklichkeit von Werk abgeleitet und zielt hin
auf Vollendung (evtehéxeia).”
Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 11f.

141

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausdriicklich, indem er die verschiedenen Ebenen differenziert, auf
denen das Sein ausgesagt wird. In Anlehnung an die bereits erwihn-
ten verschiedenen Seinsweisen der aristotelischen Metaphysik stellt
er fest: Das Sein nach den Kategorien meint ,,das eidetische "ist™,
nach d0vapig und évépyela ausgesagt ,,das ontische ‘ist’™”, nach
wahr oder nichtwahr ,,das ontologische “ist’™. ,Wer "ist” sagt, sagt
alle drei zugleich.” Daher vollzieht sich die Konstitution des Seien-
den als Seiendes fiir Max Miiller

wauf der dreifachen Ebene: der kategorialen Wesensebene,
der faktisch-ontischen Wirklichkeits-Moglichkeitsebene
und der logisch-ontologischen Wahrseins-Seinsebene. So
haben wir von vommherein im ‘Ist-Sagen” ein Wissen, ein
Wissen um die apriorischen Weisen der Wesentlichkeit,
die apriorischen Weisen der Wirklichkeit und die apriori-
schen Weisen der Wahrheit. (...) Insofern gibt es drei
Ebenen, die kategoriale Ebene, dann die Ebene von
dOvaplg kol evépyela, wir konnen sagen: die Existenze-
bene, und die von dAeteg kol yevdog - Gestalt und Un-
gestalt, Moglichkeit und Wirklichkeit, Wahrheit und Ver-
borgenheit, das ist das eigentliche Koordmatensystem, in
welches das Seiende hineingestellt wird.”

Im Rekurs auf die aristotelische Metaphysik beschreibt Max Miiller
ein dreidimensionales Koordinatensystem, mit dem Sein ausgesagt
werden kann. Auch wenn nur eine Ebene thematisiert wird, schwin-
gen dabei stets die anderen Ebenen automatisch mit; schliefilich
kann Mogliches nochmals auf sein Wahr- und Unwahrsein hin be-
fragt werden usw. Diese Tatsache bestimmt zugleich den Hinter-
grund von Max Miillers Ausfithrungen in Macht und Gewalt, auch
wenn er sich auf die modale Ebene, auf der das Sein nach Méglich-
keit und Wirklichkeit ausgesagt wird, konzentriert.*

Um das Verstindnis und Verhiltnis von Moglichkeit und Wirklich-
keit ndher bestimmen zu kdnnen, versucht Max Miiller (gerade in
seinen Arbeitsnotizen) dies in drei Kapiteln anhand diverser Bei-
spiele (und einzelner Notizen zur Philosophiegeschichte) zu ver-

*' Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1965/66 (Klassische und moderne Metaphy-

sik), 106f.; 109.

«Wer denkt, tut dies im Horizont des Ganzen und er denkt, indem er etwas in die-
sem Horizont denkt, alles mit. Entweder man denkt alles oder man denkt iiberhaupt
nicht.”” (Philosophische Anthropologie, 54).

82

142

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutlichen. Die in diesen Kapiteln verwendete Terminologie und die
entsprechenden inhaltlichen Ausfithrungen bewegen sich jedoch
wiederum auf verschiedenen Ebenen, so daB man sagen kann, daf3
Max Miiller nicht nur die verschiedenen aristotelischen Ebenen des
‘ist” bedenkt, sondern diese nochmals differenziert. Um diese Tatsa-
che besser verstehen zu kénnen, sollen die verschiedenen Ebenen,
auf denen Max Miiller von Moglichkeit und Wirklichkeit spricht,
spezifiziert werden. Damit soll seinem Anliegen einer Rehabilitie-
rung der Moglichkeit in ihrer ontisch-ontologischen Bedeutung und
ihrem Vorrang vor der Wirklichkeit Rechnung getragen, jedoch die
Einheit des nach Moglichkeit und Wirklichkeit aussagbaren Seins
nicht in Frage gestellt werden. Die verschiedenen Ebenen, auf de-
nen Max Miiller diese Einheit, aber auch die Differenz ansiedelt,
sind oft schwer zu trennen. Nachfolgend soll dennoch der Versuch
gemacht werden, die diversen Facetten des Verhiltnisses von Mdog-
lichkeit und Wirklichkeit anhand der Trennung in eine logisch-
ontologische, eine anthropologische und eine politische Ebene zu
verdeutlichen. Diese Trennung geht quer durch Max Miillers Glie-
derung in drei Kapitel hindurch, die nachfolgend keine Rolle mehr
spielen wird.

a) Die logische Ebene

An verschiedenen Stellen seines Werkes (jedoch nicht in Macht und
Gewalt) referiert Max Miiller iiber den logischen Maglichkeitsbe-
griff, dessen Kldrung unabdingbare Voraussetzung fiir sein Ver-
stindnis der Moglichkeit auf den weiteren Ebenen ist.

Ausgangspunkt seiner Uberlegungen ist die Frage der sog. Megari-
ker, ob es iiberhaupt eine reale Differenz zwischen Moglichkeit und
Wirklichkeit gibt, ob also §0vapig und evépyeio echte Grundmodi
des Seins und im Seienden, also der Wirklichkeit, sind, oder ob die
Maoglichkeit nur eine logische Konstruktion zur Erfahrung der
Wirklichkeit ist. Max Miiller rekurriert hier auf Nicolai Hartmann,
der den megarischen, logischen Moglichkeitsbegriff gegen den ari-
stotelischen, ontologischen Begriff der 30vapig wieder zu Ehren zu
bringen als Hauptaufgabe seiner Ontologie betrachtete.*’ Die ent-

¥ vgl. Hartmann, N., Maglichkeit und Wirklichkeit. Vgl. hierzu auch Miiller, M.,

Erfahrung und Geschichte, 318f.

143

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheidende Frage fiir Max Miiller ist, ob es eine reale Moglichkeit
als Seinsmodus gibt oder ob es lediglich ein logisches Konstrukt ist.

In diesem Zusammenhang verweist Max Miiller auf Kant, fiir den
die Moglichkeit ein reiner Verstandesbegriff (Kategorie) ist, also ein
Begriff, den der Verstand a priori in sich enthalt.** Als Kategorie
der Modalitit bestimmt die Moglichkeit nicht etwas am Gegenstand
selbst, sondern bestimmt das Verhiltnis des Gegenstandes, also des
Objektes, zur Subjektivitit, zu mir selbst. Das Denken ist demzufol-
ge ein Sich-Vorhalten der Méglichkeitshorizonte; in der Ursynthesis
wird ein Wirkliches mit seinen Mdoglichkeiten zusammengehalten.
Das Bedenken ist hierbei das Heranbringen der Mdoglichkeit an das
zu Grunde liegende Wirkliche, fiir Kant: das Subjekt, und diese
Maoglichkeit heifit fiir ihn: das Priadikat. Das Subjekt gibt demnach
das Seiende wieder, das Wirkliche als das Erfahrene, das Pridikat
das Sein als das Gedachte: die M(‘:‘;glichkeit.ES Erkennen als Synthe-
sis von Empfindung und Denken ist in diesem Zusammenhang dann
die im ‘ist” als Copula hergestellte Synthesis von empfundener
Wirklichkeit und ausgedachter (logischer) Moglichkeit. Wirklich-
keit ist hier lediglich als Verwirklichung von logischer Méglichkeit
verstanden.

Hegel versucht demgegeniiber, vom Begriff der Moglichkeit aus das
Werden und die Bewegung zu verstehen. Denn nach Hegelscher
Logik geht Nichts niemals in Sein iiber. Vielmehr wird Werden
erfahren und vorausgesetzt als Gang und Ubergang innerhalb des
Seins, also von Sein zu Sein, von Sein (in der Gestalt von Nichts) zu
Sein in der Gestalt der Idee, die im Nichts bereits angezielt ist. He-
gel denkt Bewegung als der Méglichkeit immanent, ohne dafl diese
schon Bewegung ist. Damit ist der Anfang die blofie Moglichkeit als
leerer und immer schon geschehener Vorgriff, gleichsam das inten-
tionale Nichts. Die Vollendung ist folglich die verwirklichte Mog-
lichkeit, deren Abwesenheit als Mangel der Anfang immer schon an
sich hat. Die Bewegung ist damit letztlich die Wirklichkeit des Ein-
greifens der begreifenden Maglichkeit als solcher. Somit ist die
Modglichkeit als defizienter Modus der Wirklichkeit verstanden und
als Anfang, der ein Mangel ist, also die Negation einer Position.

Vgl. Kant, I, KrV B 106 (111, 93).

Vgl. hierzu die Bemerkung Max Miillers in "Macht und Gewalt’ zu Kant: , Hier im
transzendentalen Idealismus ist der Vorrang der Gewalt des Subjektes vor der Macht
des Seins klar ausgesprochen. Heidegger versucht hier einen Kompromifl: Welt ist
bei ihm gewordener Entwurf.”

144

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgrund dieser Entwicklungslogik mufl der Anfang potentiell, und
das heift fiir Hegel in der Weise der Entfremdung, schon das sein,
was die Vollendung aktuell einmal vollzogen hat und wieder voll-
ziehen wird.® In dieser Hegelschen Entwicklungslogik, die die
Maoglichkeit als Reflexionsmoment notwendig mitdenken muf}, um
sinnvoll von Wirklichkeit sprechen zu kénnen, ist fiir Max Miiller
nicht nur ein rein logischer Begriff von Moglichkeit gedacht, son-
dern auch in ungeschichtlicher Weise ,,Anfang und Ende (...) zwar
nicht das Gleiche, aber doch das Selbe” %

Gegeniiber Kant und Hegel bestimmt Max Miiller das Verhiltnis
von Maoglichkeit und Wirklichkeit wie das von Grund und Gegriin-
detem. Denn nach dem Grundsatz: ,.ex nihilo nihil fit** bedarf der
Uberschritt von der Moglichkeit in die faktische Wirklichkeit eines
wirklichen Grundes.”

Die wahre Wirklichkeit der Griinde ist fiir Max Miiller ihr Ver-
schwinden im Gegriindeten selbst; das Seiende wird getragen von
seinen Griinden und die Griinde sind wiederum getragen und auf-
bewahrt in der ersten Griindung. Griindung ist logisch betrachtet
somit ein Kreis der Vor- und Riickgriindung, wo jedes das andere
trigt und sich zirkuldr gegenseitig begriindet. In seinen Notizen
merkt Max Miiller hierzu an:

»Wenn man davon ausgeht, dafl Sein ein Wirken ist, dann
wire das Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das
Werk ist auch ein totes Werk, ein Ende. Ende als Vollen-

¥ So ist das Sein im Vollzug der Bewegung immer in zwei ‘Figuren’ da: als Nichts

qua radikale Potentialitit, Sein als AuBersichsein und absolutes Bediirfen; und als
Seyn als radikale Aktualitét, Sein als Beisichsein, als alles Bediirfen gestillthaben-
der Bedarf.” (Erfahrung und Geschichte, 578).

Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 582f. Demgegeniiber 140t sich fiir Max
Miiller der Sinn der Geschichte nicht in Begriffen wie Anfang und Ende charakteri-
sieren; er liegt nicht in ihrem Ende, sondem in ihrer Mitte. Die Zeit dieser Mitte
kann man fur Max Miiller als Kairos und Augenblick nennen. ,,In ihm geschieht
das, was ich den Symbolos genannt habe (Communion).” (Erfahrung und Geschich-
te, 585f.).

Vgl. Thomas von Aquin, De ente [V.

Bei Kant ist der Grund der Griinde selbst die transzendentale Subjektivitit, der
Spielraum und die Dimension, innerhalb dessen es Kategorien geben kann, die
transzendentale Apperzeption. Vgl. Kant, [, KrV B 102 ff. (Il 90ff.). Vgl. hierzu
Miiller, M., Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und Erkenntnislehre),
108f.

87

83
89

145

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung und Verendung. Dagegen ist im Anfang als dem
Prolog schon alles vorweg enthalten. Der Prolog nennt die
Macht. Die Mitte wiire der Vollzug der Macht, das Wir-
ken. Der Epilog wire die Wirkung als das Werk. Nur von
diesem Gang in all seinen Elementen kann in vollem Sin-
ne das ‘ist’ ausgesagt werden, und dennoch enthilt der
Prolog als die noch nicht in der Gewalt und im Werk voll-
zogene Macht diese als gesamelt in sich. Der Anfang
scheint also am meisten zu sein.” (Macht und Gewalt, 17).

Die Frage nach Grund und Begriindung ist fiir Max Miiller der Ort,
innerhalb dessen die Kategorien als Kategorien iiberhaupt erst vor-
kommen. Daher gibt es bei Aristoteles keine Kategorien des Grun-
des und der Griindung, sondern ein Denken, das die Begriindung
denkt und mittels der Kategorien hinter die Kategorien zuriickgeht.
"Apx1 und aitia, §Ovapig und evépyera sind fiir Aristoteles daher
auch keine Kategorien, weil sie noch vor den Kategorien, also vor-
kategorial, somit transzendental (im scholastischen Sinne) sind.”
Moglichkeit und Wirklichkeit sind damit Vorbedingungen des Be-
greifens und friiher als alle Grundbegriffe, da sie die Ermoglichung
von Begrifflichkeit sind. Als solches verweisen Maglichkeit und
Wirklichkeit fiir Max Miiller auf das Sein und werden erst als onto-
logische Urphdnomene richtig verstanden.”'

b) Die ontisch-ontologische Ebene

Ausgangspunkt fiir Max Miillers Uberlegungen zur ontisch-
ontologischen Bedeutung von Mdoglichkeit und Wirklichkeit ist die
auf dem Hintergrund seiner Kritik an der Seinsvergessenheit von
Heidegger in die philosophische Diskussion eingebrachte sog. onto-
logische Differenz von Sein und Seiendem.”

*  Die GraBe der aristotelischen und klassischen Philosophie und Metaphysik gegen-

tiber der Kantischen besteht darin, dal dieses Voraus alles Kategorialen selbst wie-
der ausdriicklich zum Thema gemacht worden ist” (Wintersemester 1959/60
(Transzendentale Logik und Erkenntnislehre), 123).

Vgl. ebd. 79f.

Die ontologische Differenz beschrinkt sich nicht auf die Differenz von Sein und
Seiendem, sondemn meint auch die Differenz von Grund und Begriindetem, von

91
92

146

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unter dieser Voraussetzung bestimmt Max Miiller das Verhiltnis
von Méglichkeit und Wirklichkeit folgendermalen:

»Die Nichtwirklichkeit (...) ist die Moglichkeit, die der
Wirklichkeit zu Grunde liegt. Diese Maoglichkeit ist (...)
das Sein des Seienden. Insofern ist das Sein zwar die Be-
dingung der Wirklichkeit, aber kein Wirkliches, sondern
eine Moglichkeit, in die Wirkliches hineinstofen (...)
kann; (...) die Moglichkeit ist ein ontologisches Phino-
men, die Wirklichkeit ein ontisches Phinomen. (...) Onto-
logisches gibt es nur in Richtung auf Ontisches, Sein nur
in Richtung auf Seiendes, das ist die Intentionalitit.””

Das Verhiltnis von Sein zu Seiendem spezifiziert Max Miiller, inso-
fern er das Seiende nochmals zwischen Mdoglichkeit und Wirklich-
keit oszillieren 148t als Seinhabendes und Seinverlierendes, demge-
geniiber das Sein statisch verstanden wird:

»[D]as Seiende ist ein Seinhabendes und Seinverlierendes
und darum zwischen Wirklichkeit und Maglichkeit
Schwankendes, das Sein schwankt nicht, das Sein ist nicht
ein blofes Mégliches, sondern eine wirkliche und keine
bloBe Maoglichkeit, nimlich jene wirkliche Moglichkeit,
aus der die endlichen Wirklichkeiten hervorgehen"%

Max Miiller findet sich mit diesem Gedanken von Thomas bestitigt,
der gegeniiber einem rein logischen Begriff von Mdglichkeit die

9

94

Anwesenheit und Anwesenheitsgrund. Nachfolgend soll jedoch nur die Differenz
von Sein und Seiendem thematisiert werden.

Ebd. 78f. Vgl. hierzu Max Miillers Ausfiihrungen in seiner Dissertation von 1930, in
der er Wirklichsein und Mdglichsein als formale Grundmodifikation der Prisenz
bezeichnet. ,,Dies fehlt bei keinem Seienden, es fehlt als formale Modifikation der
Prisenz beim Sein, weil dieses von sich aus das ist, was vom Seienden jeweils auf
jeden Fall schon wirklich da und prisent ist, wihrend das Seiende in seinem Sein
abwesend, nur gemeint, vorgestellt statt wirklich angeschaut und da sein kann.
Moglichkeit und Wirklichkeit sind Grundmodifikationen des Seienden in seiner
Prisenz im prisenten Sein.” (Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 80).
Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendldndischen
Denkgeschichte), 207. Bereits in seiner Dissertation beschiftigt Max Miiller dieser
Gedanke. Da das Seiende ein zwischen Moglichkeit und Wirklichkeit oszillierendes
ist, bezeichnet er das Sein des Seienden als Realsein. Das Sein des Seins, das jen-
seits von Moglichkeit und Wirklichkeit steht, nennt er das Idealsein (vgl. “Uber
Grundbegriffe philosophischer Wertlehre’, 80).

147

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirkliche Méglichkeit als Spielraum des Seins versteht (vgl. Erfah-
rung und Geschichte, 481f.). Er interpretiert den Aquinaten, fiir den
die Wirklichkeit ein Vollzug und Ereignis ist. Dadurch werden

»[Alovaptg und evépyera als Potenz und Akt jede fiir
sich als ebenbiirtige Seins-Wirklichkeitform aufgefafit: die
potentia als an-sich-haltende Macht und der actus als
sich-dulernde Gewalt. Thomas hat noch nicht jene Logi-
fizierung der Potenz vollzogen, die seit Suarez alle neu-
zeitliche Scholastik beherrscht hat. Bei Thomas ist die
Real-Potenz noch wirkliche Macht des Wesens, die nicht
weniger ‘ist” als die "gewaltig' sich duflernde Gewalt des
faktisch Wirklichen.”

Gegeniiber einer Reduzierung der Seins-Moglichkeit auf eine rein
logische Bedeutung betont Max Miiller an zahlreichen Stellen den
ontologischen Charakter der Realpotenz und belegt ihn mit Verwei-
sen auf die Philosophiegeschichte. Der ontologische Charakter der
Maoglichkeit ist fiir Max Miiller schliellich der Punkt, in dem Ari-
stoteles iiber Platon hinausgeht.

+[W]lo Aristoteles wirklich tiber Platon hinausgeht, das ist
die Entdeckung der Grundentscheidung und Grundver-
bundenheit von 80vapig und évépyera, (...) die Entdek-
kung, dafl Moglichkeit nicht nur etwas logisch ausgesag-
tes Mogliches ist, sondern dall es die Realmoglichkeit
gibt, und daB in der Realmoglichkeit die eigentliche
Macht beruht, die Macht sowohl des Seins im Ganzen als
der Natur und der Welt, als auch die Macht des Men-
schen”®.

Fiir Max Miiller beruht im Anschlufl an Aristoteles die Macht des
Seins in der Mdéglichkeit. Er findet sich ferner bestitigt in seiner
Argumentation durch den Cusaner, der den Sinn von Sein nicht in
einem esse, sondern einem potesse als Verbindung von posse und
esse, sieht. Demnach ist

* Miller, M., Auseinandersetzung als Versshnung, 61. Vgl. hierzu Max Miillers

Beispiel des Schachspiels, bei dem er die reale Aktualitit einer Drohung fiir wirk-
samer und wirklicher (machtvoller) hilt als die (gewaltsame) Austihrung (vgl.
Macht und Gewalt).

% Miller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 73.

148

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»wpotentia ein reales Vermogen, wie der Cusaner sagt, ein
‘Konnend-Sein’, das Wirklichkeit darstellt oder bewirkt;
sie besagt potentia realis und nicht potentia logica* (vgl.
Macht und Gewalf).

Zahlreiche weitere Verweise aus dem Werk Max Miillers kénnten
hier angefiihrt werden. Doch bereits hier ist deutlich geworden, daf3
er einen vielschichtigen Begriff von Mdoglichkeit verwendet, der
sich letztlich in drei Formen ausdriickt, die Max Miiller in seinen
Notizen zu Macht und Gewalt prignant formuliert:

»Es gibt also 'mégliche Wirklichkeit’, "wirkliche Mog-
lichkeit” und eben: "wirkliche Wirklichkeit'.” (Macht und
Gewalt, 24).

Wihrend mit ‘'moglicher Wirklichkeit” als reiner Moglichkeit eine
potentia logica gemeint ist und "wirkliche Wirklichkeit” auf die
bereits verwirklichte Mdglichkeit verweist, spielt Max Miiller mit
dem Terminus der ‘wirklichen Méglichkeit” auf die aristotelische
Realmoglichkeit an, in der (als potentia realis) die Macht des Seins,
der Welt und des Menschen beruht.

Bei Aristoteles wie bei Thomas von Aquin und bei Cusanus erkennt
Max Miiller den Gedanken einer wirklichen Moglichkeit als Macht,
die das ontologische Apriori allen Wirkens und aller ontischen
Wirklichkeit darstellt. Diese Macht als ontologischer Spielraum des
Seins und als die wirkliche Mdglichkeit indiziert keine Beliebigkeit,
sondern zeichnet Weisen der Bestimmtheit vor und ist damit Be-
stimmtheit, ohne selbst bestimmt zu sein. So gibt die Méglichkeit
als potentia realis den Spielraum des Seins vor, der im Seienden
schlieflich beschrankt und vereinzelt ist. Gegeniiber dem iiberindi-
viduellen Sein ist alles Seiende bestimmt und determiniert. Das Sein
ist damit principium und das Seiende principiatum (vgl. Erfahrung
und Geschichte, 486f.).

Dieses Verhiltnis kennzeichnet fiir Max Miiller gerade in Macht
und Gewalt das Verhiltnis und die Differenz von Gedanke und
Begriff, von Vernunft und Verstand, von dstlichem und westlichen
Denken.

Auf die etymologische Bedeutung von Begriff als conceptus rekur-
rierend meint ‘Begriff’ fiir Max Miiller ‘in die Hand bekommen’
und ‘umgreifen” (vgl. Macht und Gewalt). Das Sein 148t sich jedoch
nicht umgreifen und auf den Begriff bringen, sondern umgreift uns,

149

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weshalb man fir Max Miiller nicht von einem Seinsbegriff
(conceptus entis) sprechen kann, sondern nur von einer Seinsbedeu-
tung (conceptio entis). Denn Bedeutung ‘deutet” und zeigt an, ohne
selbst Gegenstand zu sein, weil es der Horizont aller Gegenstind-
lichkeit ist. Der Gedanke fdllt also in uns ein, wiahrend der Begriff
von uns hergestellt wird. Der Gedanke kann nicht erzwungen wer-
den, seiner Macht steht der vom Menschen gewaltsam formulierte
Begriff gegeniiber.

Ahnlich ist das Verhiltnis von Vernunft und Verstand zu begreifen.
Wihrend er die Vernunft von ‘vernehmen’ her (als rezeptiv) inter-
pretiert, ist der Verstand fiir ihn (Kantisch gesprochen) das Vermo-
gen, Vorstellungen (spontan) hervorzubrmgen und einen
(sinnlichen) Gegenstand zu denken.”’ So formuliert Max Miiller in
Macht und Gewalt programmatisch:

»Vernunft vernimmt, Verstand begreift im Zugriff. Der
Macht der Vernunft steht die Gewalt des Verstandes ge-
geniiber.” (Macht und Gewalt, 96).

In dieser Antinomie von Vernunft und Verstand erkennt Max Miil-
ler den symptomatischen Unterschied zwischen dem transzendenta-
len Idealismus und der Metapyhsik, der Gewalt des Subjektes und
der Macht des Seins (vgl. Macht und Gewalt). Und wéhrend er Kant
in die Tradition westlichen ‘begreifenden’ Denkens stellt, konze-
diert er Heidegger auf dem Hintergrund seiner ‘'Frommigkeit des
Denkens’ eine Mittlerposition zum ostlichen bedenkenden Denken.

Die sog. ontologische Differenz ist fiir Max Miiller nicht nur die
Differenz von Sein und Seiendem, sondern gleichzeitig die von
Gedanke und Begnff ® Denn das Denken kann nur bei sich selbst
anfangen, weshalb es eigentliches Verstehen nur gibt, weil man
immer schon verstanden hat.

77 Vgl Kant, L, KrV B 74f. (11l 74f).

" Die sog. ‘ontologische Differenz’ ist die Differenz von der Macht des Seins und

der Gewalt des Seienden. Gleichzeitig ist es die Differenz von Gedanke und Be-
griff.” (Macht und Gewalt, 108).

Max Miiller denkt hier auf dem Hintergrund aristotelischer Erkenntnistheorie,
wonach der ‘subjektive” Akt des Erkennens und das ‘Objekt” als Erkanntes identisch
ist: ,,sehen und gesehenes sind identisch (0pé& &pa kai ebpaxa) Met. 1048 b 23.

99

150

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

w»Denken ist jene Moglichkeit des Erlebens, in dem das
Erleben des ‘als” Ausdriicklichkeit bekommt. Sprache
mubB das ‘als’ kennen. Der Begriff ist nun die ausdriicklich
gewordene Moglichkeit des Wirklichen selbst, die ausge-
sprochene Differenz des Wirklichen und Maglichen des
Seienden und des Seins.”'®

Die hier angesprochene Ausdriicklichkeit des "Als” ist fiir Max
Miiller im Urteil vollendet. Dieses besteht aus Subjekt und Prédikat.
Wihrend das Subjekt das Wirkliche reprisentiert, das die Verwirk-
lichung eines Mdoglichen, eines Seins, ist, ist das, als was es erkannt
wird, das Pradikat; damit sind alle Begriffe fiir Max Miiller Pradika-
te. Das Subjekt ist begriffslose Anwesenheit, das reine Erlebnis oder
die wirkliche Erfahrung. Das Pridikat aber ist die schon vorgehalte-
ne Moglichkeit, in welche das Wirkliche eintritt. Das Subjekt ent-
spricht der Wirklichkeit, das Pridikat der Moglichkeit und die Ko-
pula dem Sein. Das Subjekt ist ontisch, das Pradikat ontologisch, die
Kopula transzendental. Aufgrund dieser Struktur sind Moglichkeit
und Wirklichkeit Vorbedingungen des Begreifens, Vorbegriffe und
damit frither als alle Gmndbcgriffel, indem sie die Ermoglichung
von Begrifflichkeit tiberhaupt sind."

Anhand der griechischen Lichtmetaphysik versucht Max Miiller
diesen Zusammenhang zu verdeutlichen. Dabei konkretisiert er
nicht nur erneut seinen facettenreichen Moglichkeitsbegriff, sondern
geht auf dessen ontologische Begriindung ein:

»Die Tradition der Patristik und Scholastik unterscheidet
zweil Worte fiir Licht: lumen und lux. Lumen ist die reine
Helle, die alles in sich begreifen kann, aber nichts in sich
hat; die alles zum Aufschein bringen und anstrahlen kann,
aber nichts von sich her vorgibt, die reine Offenheit fiir
jeden Inhalt. Lux ist Ursprung der Helle, das Licht, das
alles beleuchtet und das Beleuchtete sich selbst gibt und
ins Licht hineinstellt, die reine Wirklichkeit. Lumen ist die
reine Moglichkeit; als Intention und Erwartung, als Er-

' Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und Er-

kenntnislehre), 78.

Vgl. ebd. 79ff. Daher kann Max Miiller das nach Maglichkeit und Wirklichkeit
ausgesagte Sein im ‘ist” als die Konkretgestalt abendlindischen Denkens bezeich-
nen, weshalb Verwandlung des ‘ist” fir ihn ,die eigentliche Weltgeschichte” dar-
stellt (vgl. Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderme Metaphysik), 130).

101

151

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moglichung selbst wieder Akt: wirkliche Moglichkeit;
und lux die reine Wirklichkeit als Akt. Reine Moglichkeit
als Akt kann nur begriffen werden als die Entduerungs-
form des reinen Lichtes im Sinne der reinen Wirklichkeit
als Akt: wirkliche Wirklichkeit; denn wie koénnte ich ir-
gendwohin ausgreifen, wenn dieses Ausgegriffene nicht
selbst schon da wire und sich gezeigt hitte, entsprechend
dem aristotelischen Grundsatz, daB} zeitlich die Moglich-
keit der Wirklichkeit vorausgeht. Die Ermoglichung der
Maoglichkeit setzt aber die volle Wirklichkeit voraus, die
reine Mboglichkeit als potentia pura den actus purus
selbst.”'®

Moglichkeit als Macht hat fiir Max Miiller somit nur im Bereich des
Ontisch-Seienden einen Vorrang vor der Wirklichkeit. Das Sein
dagegen ist verstanden als Fiille und Ermdglichung aller méglichen
Wirklichkeit. Diese gibt es wiederum nur, weil es die Einheit der
Fiille der wirklichen Wirklichkeit gibt, welche Max Miiller im An-
schluf an den thomistischen Seinsbegriff als omnitudo realitatum
versteht (vgl. Erfahrung und Geschichte, 481f.). Die Bedingung der
Maoglichkeit von Wirklichkeit kann es fiir Max Miiller auf dem
Hintergrund aristotelisch-thomistischer Ontologie nur in der reinen
Wirklichkeit des actus purus geben, der als reine Wirklichkeit ohne
jede Méglichkeit gedacht werden mus.'®

c) Die anthropologische Ebene

Das Verhiltnis von Maoglichkeit und Wirklichkeit, d0vopig und
évépyewa, wird von Max Miiller nicht nur auf der logisch-
ontologischen Ebene interpretiert, sondern hat fiir ihn anthropologi-
sche Implikationen. SchlieBlich setzt die von ihm postulierte onto-
logische Differenz, die zugleich die Differenz von ontologischer
Moglichkeit und ontischer Wirklichkeit ist, den Menschen als Sub-
jekt voraus, weshalb sich dies Verhiltnis fiir Max Miiller auf der

"2 Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 287. Vgl. hierzu auch die Studie von
Beierwaltes, W., lux intelligibilis, Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen
(= Diss.), Miinchen 1957.

' vgl. ThvA, Sth 1,3 a 2 und Sth [,51 a 1. Vgl. hierzu auch den aristotelischen unbe-
wegten Beweger, der reine energeia ist (Met. 1072 a 25).

152

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebene der menschlichen Existenz widerspiegeln muB.'” Im Zu-
sammenhang mit dem Gedanken an die unbeschrinkte Macht Got-
tes als Omnipotenz, dergegeniiber menschliche Macht immer be-
grenzt ist, formuliert Max Miiller:

».Wenn sich der Mensch erfdhrt, erfihrt er sich als Wesen
der universalen Maglichkeit, aber unter dem Anspruch,
aus universaler Moglichkeit bestimmte Wirklichkeit sei-
ner selbst und seiner Welt zu gestalten. Wenn er dies un-
terlaBt, aus sich und seiner Welt nichts macht, erfahrt er
jenes tiefe Ungeniigen, das sich dauernd meldet im Phi-
nomen des schlechten Gewissens, das, wenn es mir dau-
ernd das Versagen vor dem Anspruch bezeugt, zur Ver-
zweiflung fithren mufl. Unbedingt angesprochen zu sein,
ist eine der tiefsten Erfahrungen des Menschen.”
(Philosophische Anthropologie, 105).

Diese menschliche Erfahrung des unbedingten AngesprochenSeins
als ,,unsere hochste Moglichkeit” (Erfahrung und Geschichte, 174)
wird in Macht und Gewalt im Kontext der These des apriorischen
Vorranges der Moglichkeit vor der Wirklichkeit gedacht:

»Dal der Mensch ein Hérender und Antwortender ist, also
ein Geforderter, zeigt den Vorrang, das apriori der Unver-
geBlichkeit dessen, was vor aller Gegenwart und Zukunft
liegt.” (Macht und Gewalt, 84).

Die Differenz von Méglichkeit und Wirklichkeit gehort fiir Max
Miiller notwendig zum Leben, das er als Gang auf die ausstehende
mogliche Wirklichkeit, also nicht einfach als spontane Bewegung,
sondern als Begegnung versteht. Abvapig als Moglichkeit ist zu-
nichst eine bloBe Anlage, als welches wir sind. Der Mensch hat
Anlagen und Mdéglichkeiten, und indem er sich zu ihnen verhilt in
der konkreten Entscheidung, sind sie wirklich ‘da’.

104

Vgl. Miiller, M., Macht und Gewalt. Vgl. hierzu Heidegger, M.: ,,.Der Unterschied
von Sein und Seiendem ist, wenngleich nicht ausdriicklich gewuBt, latent im Dasein
und seiner Existenz da. Der Unterschied ist da, d.h. er hat die Seinsart des Daseins,
er gehort zur Existenz. Existenz heifit gleichsam "im Vollzug dieses Unterschiedes
sein”.** Grundprobleme der Phinomenologie (Vorlesung Sommersemester 1927) (=
GA 24), hg. von F.W.v.Herrmann, Frankfurt/M. 1975, 454.

153

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Das Nichtmenschliche hat Méglichkeiten, der Mensch
hat mehr, er ist seine Moglichkeiten und hat sie nicht

»l

nur.

Der Mensch gewinnt somit im nichtfestgelegten Spielraum seiner
Maoglichkeiten seine Wirklichkeit und legt sich selbst auf seine
Wirklichkeit fest. Dabei ist zu bedenken, daf§ fiir Max Miiller der
Mensch das Wesen der Freiheit, die Wirklichkeit des Menschen die
der Freiheit ist. Er ist, indem er zu sein hat, ist sich nicht so sehr
gegeben, als vielmehr sich aufgegeben und stets unterwegs zu sich.
Seine Wirklichkeit ist dem Menschen erst eine in Freiheit zu ver-
wirklichende Méglichkeit.'” Der Ubergang von der Méglichkeit
zur Wirklichkeit ist von der Freiheit begleitet und fiihrt zu einer
Wahl. Denn nur in der Wahl wihlt man sich selbst und seine Welt
und bindet sich.'”” Daher ist der Mensch seinem Wesen nach auch
nicht universale Moglichkeit, alles zu kdnnen, das kann er nur in
Gedanken. Vielmehr mufl er Bestimmtes sein, denn aus der Mog-
lichkeit treten immer bestimmte Aufgaben an ihn heran. Der
Mensch als Wesen der Moglichkeit ist somit von der Ambivalenz
gepragt, daB sein Konnen als Vermégen (ebenso wie Mdgen und
Lieben) immer auf das Ganze geht, aber im Ganzen jeweils dieses
oder jenes ist. Man kann somit nie das Beste herbeizwingen, son-
dern immer nur die ndchst bestc Maoglichkeit wahlen und ergreifen
und so man selbst werden.'” SchlieBlich kann fiir Max Miiller nur
konkret Bedingtes unbedingt verpflichten; ferner selektiert man
immer nach Interesse, d.h. verwirklicht nur die interessanten Mog-
lichkeiten.'” Daher bedeutet fiir Max Miiller Menschsein nicht die
volle Entfaltung aller beliebigen abstrakten Moglichkeiten, die in
ihm liegen, sondern die Verwirklichung konkreter Mdoglichkeiten,
die unbedingt verpflichten.

105

Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 7.

Insofern ist fiir Max Miiller die These des Menschen als Mingelwesen (A. Gehlen)
richtig, da fiir ihn unendliche Potentialitit auch ein Mangel an wirklicher Gegen-
wart, eindeutiger Prasenz und Wirklichkeit bedeutet (vgl. Philosophische Anthropo-
logie, 80f.).

Vgl. hierzu auch Vossenkuhl, W., Die Wahl des eigenen Lebens, in: Cognitio
humana - Dynamik des Wissens und der Werte, XIII. Deutscher KongreB fiir Philo-
sophie Leipzig, 23.-27. September 1996 (Vortrige und Kolloquien), Berlin 1997,
69-86.

Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 174.

Vgl. Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und
Erkenntnislehre), 66f.

106

107

108
109

154

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da sich Menschsein immer im Spielraum einer Gemeinschaft voll-
zieht, kann Max Miiller fiir den Menschen neben den individuellen
Anlagen im Sinn von subjektiven Moglichkeiten auch objektive
Maoglichkeiten veranschlagen, die er anhand des Begriffes "Werk’
zu fassen sucht. Max Miillers Werk-Begriff verweist jedoch bereits
auf die Ebene iiberindividueller Verwirklichung, die auf der politi-
schen Ebene anhand der Aspekte von Gemeinschaft und Staat,
Macht und Gewalt, noch thematisiert wird.

Bereits hier ist aber deutlich geworden, dal das Selbstsein des Men-
schen als die permanente Verwirklichung von Moglichkeiten ver-
standen ist. Fiir Max Miiller ist hier jedoch noch ein weiterer Aspekt
zu beriicksichtigen, den er mit Thomas von Aquin formuliert:

~Die Wirklichkeit der Person ist weder ein actus purus,
d.h. reine Wirklichkeit, noch potentia pura, reine Mog-
lichkeit, sondern sie ist die Gleichzeitigkeit beider, ihre
Mischung. (...) Mit der Ja-und-Nein-Logik erfafit man die
Préisenzﬁodie Wirklichkeit des personalen Vollzuges nie-
mals.*

In dieser Spannung der zwei Grundformen der Wirklichkeit, nim-
lich der moglichen Wirklichkeit (als realer Moglichkeit) und der
wirklichen Wirklichkeit (als realer Wirklichkeit) steht fir Max
Miiller der Mensch (vgl. Erfahrung und Geschichte, 318). Nicht die
radikale Logik eines ‘entweder-oder’, sondern nur die kompromi8-
hafte Form eines ‘sowohl-als-auch” kann menschlicher Wirklichkeit
gerecht werden. SchlieBlich ist fiir Max Miiller wahre Wirklichkeit
immer symbolische \J\f’irklicl'xkt:it,I11 insofern sie der Zusammenfall
(Symbolos) und die gegenseitige Durchdringung von Méglichkeit
und Wirklichkeit ist. Diese ereignet sich fiir Max Miiller im Kairos
des wahren Augenblicks, die er in Macht und Gewalt mit Rilkes
‘unsdglicher Stelle” zu beschreiben versucht.

Damit wird das Verhiltnis von Mdglichkeit und Wirklichkeit in
Macht und Gewalt gerade auf der anthropologischen Ebene transpa-
rent: es ist nicht kontradiktorisch und exklusiv, sich ausschlieBend
zu verstehen, sondern als inklusives Verhiltnis zweier Grundformen

"% Miller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 30.
"' vl ebd. 179.
k2 Vgl. Miiller, M., Macht und Gewalt, sowie: Erfahrung und Geschichte, 596f.

155

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Wirklichkeit, die sich wie zwei Seiten einer Medaille zueinan-
der verhalten.

Es ist hier aber ferner deutlich geworden, daB Max Miiller Mensch-
sein als Vollzug der Verwirklichung von Mabglichkeiten, d.h.
Menschsein als geschichtliches Ereignis, versteht.

»Nur in der Geschichte und als sie ist Menschsein mog-
lich.” (Philosophische Anthropologie, 300).

Menschsein ereignet sich im Kairos, dem geschichtlichen Augen-
blick, in dem eine unbedingt verpflichtende Mdglichkeit verwirk-
licht wird. Dieser Zusammenfall, in dem sich fiir Max Miiller Ge-
schichte ereignet, ist jene ‘unsigliche’, unaussprechliche Stelle, fiir
den Max Muiiller den Terminus Symbolos schuf.

»S0 ist also nicht der Geist der Herr der Geschichte.
Vielmehr bleibt jener Symbolos, den es nicht gab, aber
hitte geben sollen und fiir den der Gott Kairos die Stelle
bereitet, der wahre Gott der Geschichte. Dieser Gott
Symbolos ist es, der immer neu die Freiheit zur vergangli-
chen Gegenwart absoluten Sinnes herausfordert und nicht
aufhort, in dieser Weise uns zu provozieren. Geschichte
ist nur zu begreifen als diese niemals vollendete Provoka-
tion zum Geheimnis der Freiheit. “ (Erfahrung und Ge-
schichte, 599).

Wie die Geschichte, so darf auch Menschsein fiir Max Miiller nicht
als lineare, von entwicklungslogischer Notwendigkeit bestimmte
Situation verstanden werden, sondern steht vielmehr unter der per-
manenten Herausforderung der Freiheit, deren Krisis er anhand des
Verhiltnisses von 80vopig und €vépyeio beschreiben wollte. M
Krisis impliziert jedoch stets die Moglichkeit des Scheiterns und der
Verfehlung. So kennt Max Miiller zwei Modi des nicht gegliickten
Zusammenfalles von Méglichkeit und Wirklichkeit, die er in Kier-
kegaards Beschreibung einer fantastisch-romantischen Existenz
einerseits, der bourgeois-spiefbiirgerlichen Existenz andererseits
erkennt. Ersterer lebt in bloBen Mdoglichkeiten, mit denen er spielt;

3 Meine Wirklichkeit ist nicht fraglos, ich kann sie verfehlen, ein unwirkliches

Leben, ein Scheinleben fiihren, ein unhistorisches, unbewegtes Leben ohne die
Wirklichkeit der Liebe, Gemeinschaft, des Werkes verbringen und damit mein
Menschsein verfehlen.” (Philosophische Anthropologie, 188f.).

156

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er hilt alles fiir méglich und ertrinkt gleichsam in den Moglichkei-
ten. Zweiterer kennt nur die bloBe Wirklichkeit, der er sich meint
anpassen zu miissen; er sieht keine Moglichkeit der Verdnderung
und erstickt gewissermaBen in der Wirklichkeit.'™*

Gegeniiber diesen Formen verfehlter Existenz versteht Max Miiller
gegliicktes Menschsein als das kompromifihafte und permanente
Aushalten jener Spannung von Méglichkeit und Wirklichkeit, in die
jeder gestellt ist. Die einzige Norm, unter der dieser Prozel der
Selbstwerdung steht, ist die zu erreichende Gestalt als Bei-sich-
selbst-Sein, worin Max Miiller erst Freiheit verwirklicht sieht (vgl.
Philosophische Anthropologie, 289). Hier schliefen sich fiir ihn
auch Anfang und Ende zusammen, da das Ende als Resultat im
Anfang nicht nur enthalten ist, sondern den Anfang ginzlich be-
stimmt. Die Reflexion tiber Anfang und Ende, Herkunft und Zu-
kunft menschlichen Lebens entdeckt schlieflich den Augenblick,
der fiir Max Miiller eben keine nachtrdgliche Mitte ist, sondern jene
eigenstindige Mitte, von der Extreme (wie Mdoglichkeit und Wirk-
lichkeit) ihren Sinn erst erhalten. Diese vorgingige Mitte sind fiir
Max Miiller wir selbst als urspriinglich geschichtliche Menschen
(vgl. Philosophische Anthropologie, 301).

Neben der bereits erwdhnten ontologischen Differenz kennt Max
Miiller die anthropologische Differenz von Wiirde und Wert.

wDie Differenz von Wiirde und Wert gilt nur fiir den
Menschen und ist aber fiir ihn entscheidend, dafBl er sich
selbst libersteigen kann.” (Macht und Gewalt, 108).

Hintergrund dieser Differenz ist die sog. anthropologische Differenz
von (geschichtlicher) Person und (naturhaftem) Individuum, von
Person und Funktion. Menschsein und Personsein fallen fiir Max
Miiller nicht ineins, da sich der Mensch als Individuum zwar natur-

""" Zu Max Miillers Rezeption des Kierkegaardschen Romantikers und SpieBbiirgers,

vgl. Erfahrung und Geschichte, 419; Philosophische Anthropologie, 282f.; Vorle-
sung Sommersemester 1963 (Grundfragen der Metaphysik), 95ff.; Wintersemester
1986/87 (Was ist der Mensch), 7f. Vgl. hierzu die Ausfithrungen von Ruiz-Pesce, R.
E., Metaphysik als Metahistorik oder Hermeneutik des unreinen Denkens. Die Phi-
losophie Max Miillers, Freiburg/Miinchen 1987, 101f. Zu Kierkegaards Beschrei-
bung der beiden Existenzformen, vgl. dessen: Die Krankheit zum Tode, Entweder-
Oder, Unwissenschaftliche Nachschrift, Uber den Begriff der Ironie, Zur Selbstprii-
fung der Gegenwart anbefohlen.

157

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haft gegeben, aber als Persson aufgegeben ist. Individuum ist somit
Resultat, Person Postulat.''

Damit wendet sich Max Miiller nicht nur erkenntniskritisch gegen
einen ‘Begriff’ des Menschen, da jeder ‘Begriff’ des Menschen
Ausdruck seiner begrifflichen Unmoglichkeit ist. Dariiberhinaus hat
die Annahme dieser Differenz auch emanzipatorische Funktion, da
die Selbstreflexion die Voraussetzung der Uberwindung dieser Dif-
ferenz ist. Dies ist wohl auch gemeint, wenn Max Miiller die Diffe-
renz von Wiirde und Wert als entscheidend dafiir ansetzt, daB der
Mensch sich selbst iibersteigen kann. Diesen Uberstieg versteht
Max Miiller zum einen auf dem Hintergrund des aristotelischen
Seins- und Weltverstindnisses, zum andern denkt er ihn in den Ka-
tegorien Kants. So geht Max Miiller davon aus, daBl jeder Mensch
absoluten Sinn hat und sein eigener Zweck (ka8 o010) ist; er mufl
sich in seinem Sein nicht mchr rechtfertigen und kann sich aber
auch nicht mehr begmnden ® Der Mensch ist um seiner selbst wil-
len da und darf niemals von einem anderen nur gebraucht und in-
strumental zu einem aufler ihm liegenden Zwecke verwendet wer-
den.""” Menschsein verlangt Achtung als apriorisches Gefiihl und
mufl die Moglichkeit eines Lebens in absoluter Wiirde behalten.
Wiirde ist fiir Max Miiller so eine apriorische Weise der Wirklich-
keit."'® TIhre Selbstsinnhaftigkeit und unendliche Bedeutung er-
wichst der Person fiir Max Miiller jedoch vom Sein als ontologi-
schem Grundsinn her:

»Vom Sein als ontologischem Grundsinn und nicht vom
Sein als ontischer Seiendheit her erwichst ihr - der Person
- unendliche Bedeutung, die "Wiirde".” (Symbolos, 37).

s Vgl. hierzu Vossenkuhl, W., Zur gegenwirtigen Anthropologie, in: Miller, M., ~

Philosophische Anthropologie, 312. Vossenkuhl versteht die anthropologische Dif-
ferenz als die ontologische Differenz auf anthropologischer Ebene und bezeichnet
ihre formale Struktur mit D. Kamper als Verhiltnis einer Polaritdt ('Person’) zu ei-
nem ihrer (die Polaritit ausschlieBenden) Pole (‘Individuum’) (vgl. ebd.).

Dies ergibt sich aus zahlreichen Stellen in Macht und Gewalt. Vgl. aber auch
"Erfahrung und Geschichte’, 308: ,,DaB8 Person unbedingter Selbstzweck ist, konsti-
tuiert die unaufhebbare Wiirde der Person.”

Vgl. die zweite Fassung des kategorischen Imperativs Kants in: Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten (IV, 429).

~Person ist jenes Seiende, dem unter vielen Seienden allein ‘unbedingte Wiirde’
zukommt” (Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 106).

Ie

17

158

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Philosophischen Anthropologie vertieft Max Miiller diesen
Gedanken mittels der Denkkategorien Kants:

»Ein Seiendes, das absoluten Sinn trigt, hat Wiirde; und
unter Wiirde verstehen wir hier mit Kant die Selbstsinn-
haftigkeit, die Selbstzwecklichkeit jenes Seienden, das
frei ist, der Person. Person ist jenes Seiende, das Wiirde
hat, d.h. absoluten Sinn. Absoluter Sinn heifit, (...) um
seiner selbst willen geachtet zu werden. So ist die Weise,
wie Wiirde erfahren wird (...) Achtung. Achtung ist jenes
apriorische Gefiihl, in welchem die Wiirde der Person sich
offenbart.” (Philosophische Anthropologie, 161).

Wihrend Gefiihle fiir Kant zum sinnlichen Teil des Menschen gehd-
ren und damit empirisch aposteriorisch sind, ist die Achtung, in der
ich Wiirde empfinde, fiir Kant ein apriorisches Vernunftgefiihl.
Gegeniiber Kants apriorischem Vernunftgefiihl versucht Max Miil-
ler, Wiirde im Riickgang auf die (transzendentale) Erfahrung des
Absoluten als Freiheit zu begriinden.''” Diese Freiheit im Sinne des
absoluten Erstanfangs ist fiir Max Miiller der grundlose Grund, der
Abgrund ? Freiheit ist hier von Max Miiller verstanden als libertas
transcendentalis, als die Freiheit, iiber seinen Grund nochmals zu
reflektieren, die Moglichkeit der absoluten Reflexivitat (vgl. Philo-
sophische Anthropologie, 142). Damit wird das Sein des Ganzen
und der Horizont angezielt; ein Ziel, das fiir Max Miiller zweck-
und wertlos ist, weil es sich selbst rechtfertigt, autonom und autark
ist, weshalb ihm "Wiirde” und nicht "Wert" zugesprochen werden
kann (vgl. Auseinandersetzung als Versohnung, 146).

Wiirde und Wert sind fiir Max Miiller Schliisselbegriffe, mit denen
er wiederum sein Verstindnis von Maoglichkeit und erkhchkelt
das Verhiltnis von Macht und Gewalt verdeutlichen will.'”' Wih-
rend fiir Max Miiller Wiirde immer Selbstsinnhaftigkeit (ka8’ a10)
meint, ist Wert stets intentional auf ein Ziel aulerhalb seiner gerich-

e

Vgl. Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 164. Vgl. auch Theunissen, M.,
Maéglichkeiten des Philosophierens heute, in: ders., Negative Theologie der Zeit, 13-
36. Nach Theunissen reicht es nicht, bei der Achtung (Kant) stehenzubleiben, son-
dem er fordert das Postulat der Liebe.

Vgl. Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 165. Zum Erstanfang auf dem
Hintergrund von Kants Kausalitdt aus Freiheit, vgl. Kant, 1., KrV B 560ff. (III, 362
ff.).

Vgl. den Titel des dritten Kapitels in Macht und Gewalt.

120

121

159

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tet (mpog T1), ist immer in Beziehung zu, im Hinblick auf.'” Nach
dem Grundsatz Max Miillers:

»Wer denkt, tut dies im Horizont des Ganzen (...). Entwe-
der man denkt alles oder man denkt i{iberhaupt nicht.”
(Philosophische Anthropologie, 55)

gibt es fiir ihn keinen partialen Wlllen sondern wir zielen immer
uns als ganzes an und wollen uns.' * Daher lehnt Max Miiller auch
Jegllches Denken ab, das im Wert ein unableitbares Urphdnomen
sieht.'* Fiir Max Miiller ist es bereits in seiner Dissertation (1930)
offenkundig, daB eine Wertlehre nie voraussetzungslos ist, sondern
abhdngig von der Deutung und dem aktuellen Menschenbild. 1
Daher fiihrt fiir ihn die angebliche Unableitbarkeit leicht zu einer
unkontrollierbaren Erlebnisphilosophie.

Ferner sieht er den Begriff des Wertes nicht durch die menschliche
Erfahrung gedeckt. Denn Werte kénne man nicht erleben, wihrend
der verpflichtende Charakter konkreter Werk-Mdglichkeiten fiir ihn
sehr wohl aufzeigbar ist (vgl. Symbolos, 14f.). Daher formuliert er
als Motiv seiner Ablehnung der Wertphilosophie:

»In der Insistenz auf die zeitlosen Werte anstelle der Sor-
ge um die geschichtlichen Werke erschlen mir das Ge-
genbild unserer philosophischen Aufgabe

Der inhaltliche Grund fiir Max Miillers Ablehnung der Wertphilo-
sophie ist die Tatsache, daB diese einhergeht mit einer Ablehnung
des Seins. Denn Wert ist hier weder Seiendes noch Sein, sondern es
kommt ihm reine Geltung zu. Woher er seine Giiltigkeit nimmt,
bleibt offen. Wert und Wertvollsein wird hier jedenfalls durch ein

' vgl. Miller, M., Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 107-119. Vgl.
ders., Erfahrung und Geschichte, 303.

Vgl. Miiller, M., Vorlesung Sommersemester 1963 (Grundfragen der Metaphysik),
84,

Zur Auseinandersetzung mit Scheler und Hartmann, vgl. auch Weischedel, W.,
Skeptische Ethik, Frankfurt/M. 1976, 63-74

Vgl. Miiller, M., Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 3.

Miiller, M., Auseinandersetzung als Versdhnung, 280. Max Miiller spielt hier auf
den Neukantianismus siidwestdeutscher Prigung (in der Person von Rickert) an. Er
bestatigt damit die inhaltlichen Vorbehalte, die er bereits in seiner Habilitation im
Zusammenhang mit der "Ablehnung der Ontologie im Neukantianismus” formulierte
(vgl. Sein und Geist, 1-15).

123
124

125
126

160

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seinsunabhingiges Gelten erst erméglicht; Gelten ist damit nicht ein
Sonderfall des Seins, sondern Sein und Wirklichkeit stellen Sonder-
fille des Geltens dar. Da Geltung wesensmiBig immer 'Geltung-fiir’
ist, setzt sie als letztes ein doppeltes, nimlich das Geltende und das
‘Fiir" seines Geltens, das Subjekt. Damit verschwindet ein letztes
Gemeinsames (Sein) und wird einem Pluralismus Vorschub gelei-
stet (vgl. Sein und Geist, 5f.). Ermoglicht wird damit auch eine Re-
lativierung absoluter Werte und Verabsolutierung einzelner Werte,
wie Max Miiller dies in Nietzsches Philosophie des Nihilismus als
des Ganges der fortlaufenden Selbstentwertung aller Werte erkennt
(vgl. Macht und Gewalt). Denn fiir Nietzsche ist Wert nur jeweils
ein subjektiver Gesichtspunkt, unter dem alles daraufhin betrachtet
wird, inwiefern er das Leben des Michtigen oder zur Macht Stre-
benden zugleich erhalten und steigern kann. Wert ist daher die Be-
deutung fiir die Erhalrung oder Steigerung des Lebens selbst, den
Kampf ums Dasein, in" dem der Mensch alles tiberwindet und
‘Macht’ realisiert, zum Ubermenschen wird.'”’ Damit kehrt sich
kommuniales Leben in sein Gegenteil; wirkliche Gemeinsamkeit
depraviert zu einer bloB erweiterten Besonderheit, da in einer Letz-
torientierung am Wert gemeinsam lebende Individuen lediglich ihre
Besonderheit geltend machen. DaB ein solcher (hedonistisch gef‘arb-
ter) Egoismus in seiner Wurzel eine biirgerliche Erscheinung ist, 12
bestdtigt Max Miillers hdufig geduBerte These, dafl die Wertphilo-
sophie eine Erfindung der bourgeoisen Gesellschaft ist. Er beharrt
daher gegeniiber einer Wertethik auf einem symbolischen, konkre-

'*7vgl. Miiller, M., Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 353ff.; vgl. auch
Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphysik), 146. Zu Heideggers
Nietzschedeutung, vgl. ders., Erfahrung und Geschichte, 127: ,Heidegger lehnt in
seiner Nietzschedeutung im AnschluB an diesen die Ubertragung des Wertbegriffes
(der immer "Wert fiir" und "Wert in Bezug auf” meine) auf das Ganze des Seins, auf
das Sein als Grund des Ganzen und auf das hichste Seiende, das wir ‘Gott” nennen,
ab, da hier ein ‘fiir’, ein ‘in Hinblick auf’, unméglich sei und bei Gott sogar
‘blasphemisch” werden miisse. Dagegen steht, daB von Platon jenes, von dem her
alle Tichtigkeit, “Wertvollheit-fiir" entspringt (...) selbst auch ein agathon, ein
Werthaftes genannt wird und daB Aristoteles dem Erkennen als sehendem und den-
kendem Vermehmen einen unbedingten Sinn zuschreibt (ka8 abtd).” Fiir Heideg-
ger sind Werte vielmehr ,,vorhandene Bestimmtheiten eines Dinges. Werte haben
am Ende ihren ontologischen Ursprung einzig im vorgingigen Ansatz der Ding-
wirklichkeit als der Fundamentalschicht” (Sein und Zeit, 99).

Vgl. zu dieser These M. Theunissen, der im Egoismus den psychologischen Aspekt
der Letztorientierung am Wert erkennt (Selbstverwirklichung und Allgemeinheit.
Zur Kritik des gegenwirtigen BewulBtseins, Berlin/New York 1982, 42f).

128

161

2026, 17:01:27. [r—


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten, geschichtlichen Werk-Ethos, das iibersubjektiv und unbeliebig
ist (vgl. Symbolos, 54). In einer Vorlesung fafit Max Miiller seine
Position und Ablehnung gegeniiber jeglicher Wertethik in einer
,Grundthese” zusammen:

»Es gibt keine Werte. Es gibt keine Werte als fiir sich be-
stehende Wertwesenheiten, es gibt keine Werte an sich,
(...) absolute fiir sich selbst unmittelbar erschaubare Quali-
titen, und es gibt kein System dieser erfundenen Ab-
straktheiten, es sei denn wiederum als kiinstlich erfunde-
nes System. Aber es gibt unbeliebige Wertigkeiten, wie
sie sowohl die Antike, die grofle Philosophie und Theo-
logie des Mittelalters kennt, Stufen der Wirklichkeit, die
zugleich in ihrer Verwirklichung Sollensstufen als unbe-
liebige Aufgabe sind, oder (...) Stufen der eigentlichen
Lebenswirklichkeit, die wegen ihrer Fiille und normativen
Gestalthaftigkeit anzustreben sind, wenn man die Fiille
der Wirklichkeit nicht verfehlen, sondern erreichen will.
Alle Normativitit stammt aus der Gestuftheit der Wirk-
lichkeit und der Unbeliebigkeit der Eigentlichkeit des Le-
bens selbst.

Die Wertphilosophie, die sich im Gedanken an Gott als oberstem
Wert der vollendeten modernen Blasphemie schuldig macht, 10 will
Max Miiller durch den Werkgedanken substituieren und damit zu-
gleich einen Riickgang zur traditionellen Giiterethik ausdriicken
(vgl. Auseinandersetzung als Verséhnung, 47ff.). Schlielich beja-
hen wir fiir Max Miiller nicht den Wert, sondern immer ein Gut; die
Wirklichkeit hat vielleicht einen Wert, aber sie ist ein Gut. Daher
hat die Metaphysik des Mittelalters anstelle der Wertehik den Be-
griff des Gutes, von dem "Wert’ lediglich eine Abstraktion ist. So
kennt Max Miiller mit Berufung auf Aristoteles instrumentale und

i Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendlandischen

Denkgeschichte), 135.

Vgl. Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendlindischen
Denkgeschichte): ,,Wertphilosophie und Werte sind nur fiir Volksschullehrer da, es
gibt sie nicht, es gibt keine Werte, aber es gibt Wirklichkeit, die unbeliebig vor uns
steht. Die Wertphilosophie ist (...) in sich selbst von der christlichen Religion her
die vollendete modemne Blasphemie, d.h. das System des Nihilismus auf einen Be-
griff gebracht. Keiner der groflen Theologen hat Wertphilosophie gemacht, die
Wertphilosophie hat in der Theologie noch nie einen Platz gehabt, (...) hier handelt
es sich (...) [nicht] um den lebendigen Gott des Christentums™ (129f.).

130

162

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

autonome Werke. Wihrend die instrumentellen Werke einen rein
funktionalen Wert fiir den konkreten Lebensvollzug haben, zielt das
autonome Werk, das um seiner selbst willen und nicht nur niitzlich
ist, als ein "Gut’ auf gegliicktes, sinnhaftes Menschsein."!

Menschsein und Werk verwirklichen sich fiir Max Miiller jedoch
allein in der Freiheit und der Wahl.

,JFreiheit ist nur, indem sie ein Werk leistet, Gestalt be-
kommt, Wirklichkeit erhdlt. Ohne das Werk bleibt Frei-
heit bloBe Mdglichkeit. Im Werk allein ist sie als wirkli-
che Freiheit. (Philosophische Anthropologie, 163).

Da fiir Max Miiller Werk immer das Werk gemeinsamer Gestaltung
ist, die er im Anschluf an Aristoteles in den Giitern ‘Familie’,
‘Freundschaft” und ‘Staat’ erkennt (vgl. Der Kompromif3, 27), ist
die Verantwortlichkeit der Freiheit auch immer eine doppelte, ndm-
lich fiir mich selbst als fiir meine Gestalt in der Welt sowie fiir die
Gestalt der Welt (vgl. Philosophische Anthropologie, 188f.). Damit
wird deutlich, dal der Begriff des Werkes neben einer individuale-
thischen auch eine sozialethische Dimension hat und eine Schanier-
funkion zwischen Anthropologie und Politik ausiibt.

d) Die politische Ebene

Um die politische Dimension von Max Miillers Philosophie und
damit den eigentlichen Kontext seines Projektes Macht und Gewalt
zu verdeutlichen, das schlieflich ‘Prolegomena einer politischen
Philosophie” sein will, scheint es sinnvoll, das bisherige methodi-
sche Vorgehen der synchronen Betrachtung durch eine diachrone
Betrachtung abzulosen. Dadurch ist es moglich, das Denken des
frithen mit dem des spiaten Max Miiller zu konfrontieren und so der
denkerischen Entwicklung des Philosophen gerecht zu werden.
Dariiberhinaus werden aber auch weitere und entscheidende Facet-
ten von Max Miillers Verstindnis von ‘Macht” und "Gewalt’ deut-
lich.

' vgl. Miller, M., Erfahrung und Geschichte, 330.

163

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o) Die Werkblitter

Max Miiller war in den Jahren 1932-35 Herausgeber der Werkblit-
ter des Bundes Neudeutschland.'”? Wihrend dieser Zeit verdffent-
lichte er dort als verantwortlicher Schriftleiter unter anderem vier
grofere Texte. Erklirtes Ziel Max Miillers war es, den Bund heil
durch die politischen Wirren zu fiithren und vor einer Vereinnah-
munlgsdurch die Nationalsozialisten oder einer Auflésung zu bewah-
ren.

Der erste Text ist ein Vortrag, in dem Max Miiller Das Wesen der
Neudeutschen Bewegmg134 (1932) und deren Verantwortung fiir
den Staat programmatisch beschrieb. Er entwickelt dort die Vision
eines ‘innerpolitischen” Staates, der 'kein unpersénlicher Machtfak-
tor’ sein kann, sondern als "Macht’ das Volk'?® formt. Daher diirfe

2 vgl. hierzu seine eigenen Schilderungen in: Auseinandersetzung als Versdhnung,
65ff. Der Bund Neudeutschland ist ein 1919 gegriindeter Verband katholischer
Schiiler und Studierender, der nach den Erfahrungen des 1. Weltkrieges ein auf
christlichen Grundwerten basierendes Neues Deutschland aufbauen wollte. Katholi-
sche Verortung und jugendbewegter Habitus prigten den Bund, der sich 1923 ein
(Hirschberg-)Programm mit dem Modell katholischer Jugendfiilhrung gab. 1939
wurde der Bund, der sich seit der Griindung eines sog. Alterenbundes (1926) zu ei-
ner ‘Lebensbewegung’ entwickelt hatte, verboten. Der 1948 neugegriindete Bund
zielt auf eine christliche Lebensgestaltung, verbunden mit der Bereitschaft zu Enga-
gement in Kirche und Gesellschaft. Vgl. Eilers, R., Art.: Bund Neudeutschland, in:
LThK?, Band 11, 793.

Vgl. zur Begriindung seines KompromiBkurses: Auseinandersetzung als Versoh-
nung, 65ff.

Miiller, M., Das Wesen der Neudeutschen Bewegung, in: Puhl, H., Bund. Beruf.
Reich. Die Vortrige des Bundestags von Neudeutschland Alterenbund in Limburg
a.d. Lahn 1932, Frankfurt 1933, 60-79.

Ohne auf eine tiefere Auseinandersetzung eingehen zu wollen, sei hier angemerkt,
daB es sich bei dem Wort und Wortfeld "Volk™ zwar um einen Terminus handelt,
dem im Nationalsozialistischen Rechtsdenken eine zentrale Bedeutung zukam (vgl.
hierzu Stolleis, M., Gemeinschaft und Volksgemeinschaft. Zur juristischen Termi-
nologie im Nationalsozialismus, in: Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte 20 (1972),
16). Nicht iibersehen werden darf aber, daB "Volk" auch zum damaligen Gedanken-
gut gehorte und u.a. aus einem volkischen Erleben im Ausgang des 1. Weltkrieges
(und der Ablehnung des Vertrages von Versailles) rihrte, der das Gefiihl nationaler
Einheit entwickelt hatte. Das Volk und die Zugehdorigkeit zu thm stellte fir Max
Miiller jedoch keine die menschliche Existenz in ithrem Kem prigende GroBe dar,
durch die Sinndeutung erfahren wird. Was also heute nationalistisch klingen mag,
sollte in seinem geschichtlichen Kontext gesehen werden.

133

134

135

164

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man nicht versuchen, das Volk als staatslose Gesellschaft zu konsti-
tuieren:

»Wir miissen begreifen, wie das Volk im Staate selbst
wieder geformt wird und der Staat wiederum nur als Form
dieses Volkes und nie losgelost von ihm seinen Sinn hat.
Aus diesem Sinn fiir Staat und Macht als solchen, aber
unter dem dauernden Riickbezug auf das seine Grundla-
gen bildende Volk und seine einzelnen Triger ergibt sich
eine Richtung, die gerade in der ‘Machtanerkennung” die-
se Macht auf ihre natiirlichen einzelnen Triger verteilen
will und durch die ‘dezentralistisch-foderalistische
Machtverteilung” eine "Verpersonlichung” des Staates ge-
- ; 2 . ; 1 9136
geniiber aller "Staatsvergotzung” erreichen will.

Max Miiller geht hier von einem personalen Staat aus, dessen
Macht, die vom Volk kommt_“7 auch auf dessen natiirlichen einzelnen
Tréager verteilt werden soll.”

Einen solchen personlichen und subsididren Staat bezeichnet Max
Miiller 1933 in dem Brief [U]ber unsere Stellung in der heutigen
politischen Situation schliefilich als "Reich’.

Um vorab MiBverstindnisse zu vermeiden, sei an dieser Stelle be-
reits betont, daf fiir Max Miiller der politische Begriff des Reiches
immer unter dem leitenden Gesichtspunkt des Theologoumenons
‘Reich Gottes’ zu betrachten ist. Er betont hierbei, daB trotz einer
gewissen Parallelitit beide Begriffe, also 'Reich” und '‘Reich Got-
tes’, auf grundsitzlich verschiedenen Ebenen stehen und nie ineins-
gesetzt werden diirfen. Vielmehr sei die politische Idee des Reiches
unter dem Gesichtspunkt des in Christus bereits realiter, wenn auch
verborgen, zu uns gekommenen Reiches Gottes zu betrachten.'*®

»In Wirklichkeit ist diese theologische Reichsidee nichts
andel;gg als der Ausdruck der Wirklichkeit des totus Chri-
stus”

136
Ebd. 77.

7 vegl. hierzu die gedankliche Parallele zum Subsidiarititsverstandnis der katholischen
Soziallehre (Art. Soziallehre, in: LThK? IX, 917ff.).

1 Miiller, M., Ein Riickblick, in: Werkblitter V11, 5/6 (1935) 297.

139
Ebd.

165

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neben dieser theologischen Fundierung versucht Max Miiller bis
zum Ende seines Lebens den Reichsgedanken aufgrund seiner fode-
rativen und subsididren Struktur gegeniiber einer Idee von 'Stawct'(5
die fiir thn immer zentralistisch und faschistisch war, zu starken."
Der Reichsgedanke impliziert fiir Max Miiller ferner ein grundle-
gend anderes Wirklichkeitsverstindnis als die Idee von Staat, bei
der fiir ihn Politik lediglich im Besorgen von Geschiften liegt und
in der Diensthaftigkeit, die Situation der "Zustandsgesellschaft’ zu
verbessern.'*! Fiir die sog. Reichstheologie war vielmehr jener
Realititsbegriff grundlegend, fiir den neben der Erkenntnis der rei-
nen Fakten das Verstindnis der Symbol-Realitit vorhanden und fur
den symbolische Realitit wirklicher als jede bloBe Faktizitit war.'
Dieses Verstindnis von Wirklichkeit sieht Max Miiller bei Briining,
dem letzten Reichskanzlers der Weimarer Republik, gegeben. Max
Miiller lernte ihn personlich kennen und begriindet mit dieser Be-
gegnung seinen Schritt vom politischen Interesse zum politischen
Engagement. = Dessen Kanzlerschaft bezeichnet er insofern als
Neuanfang, als hier die Begriffe "Autoritit’, ‘starker Staat’ und
seine echte ‘Wiirde’ wieder einen zentralen Platz einnehmen.'**
Bereits in dieser Zeit versteht Max Miiller die Begriffe "Autoritat’
und ‘Wiirde” in jenem personalen Sinn, wie zuletzt in Macht und
Gewalt, allerdings ohne sie dort im Zusammenhang mit dem Begriff
des 'Reiches’ zu verwenden.'* Max Miiller prézisiert im weiteren
Verlauf dieses Briefes sein Verstindnis von Macht:

140
141
142

Dieses Verstindnis findet sich noch in: Auseinandersetzung als Versohnung, 77.
Vgl. zu dieser retrospektiven Beschreibung: ebd. 76.

Vgl. ebd. 76. Vgl. auch: Erfahrung und Geschichte, 74 u.6.

"> Ebd. 21.65.

4 Miiller, M., Das Reich als unsere Aufgabe. Ein Brief tiber unsere Stellung in der
heutigen politischen Situation, in: Werkblatter VI, 1/2 (1933), 23-31, 25.

Vgl. Miiller, M., Auseinandersetzung als Versdhnung, 77: ,Das Ausspielen des
Reichsgedankens gegen jede bloBe Staatsidee wegen der foderativen und subsidii-
ren Struktur eines Reichs-Verstindnisses gegeniiber allen zentralistischen und fa-
schistischen, wie auch sozialistischen Tendenzen, (ist) eine Wichtigkeit, die auch
heute noch gilt.” Um MiBverstindnissen vorzubeugen sei darauf hingewiesen, dafl
Max Miiller den heute anriichig gewordenen Begriff des Reiches rezipierte, da er
damit - gegeniiber dem nur staatlichen wilhelminischen preuflischen Reich Bis-
marcks - die Erinnerung an ein groBes, auch politisches Erbe, wecken wollte (vgl.
Auseinandersetzung als Versdhnung, 75).

145

166

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ein Volk, das bewuflt auf Macht und machtmiBigen
Schutz semer Grenzen verzichtet, (ist) ein Volk des Un-
tergangs.”

Auch wenn Macht als Moglichkeit, sich verieidigen zu kdnnen, der
inneren Autoritit des Volkes entspringt, die nicht von auBen kommt
oder gegeben werden kann, muf} sie einen duBleren Ausdruck be-
kommen. Daher fordert Max Miiller eine Volksmiliz, die fiir ihn
nichts mit Militarismus und Pritorianergarden zu tun hat, sondern
die innere Macht als Wehrhaftigkeit des Staates verkorpert:

»Das klare Herausstellen des Milizgedankens als der ge-
gebenen Form europidischer Heeresorganisation, die dem
Staat eine Macht gibt, die ihn schiitzt, ohne den andern zu
bedrohen, wird sowohl der Einzelgeneration das Gefiihl
ihrer Stirke wie Gesamteuropa das BewuBtsein des Frie-
dens geben. (...) Der Gedanke der Miliz organisiert die ur-
spriingliche Kraft und Macht einer Nation, aber so, dal}
durch die enge Verbindung mit den Trigern dieser Kraft
und Macht sie zugleich dezentralisiert und auf das Volk
selbst verteilt zu sein scheint. So ist der Milizgedanke
nichts anderes als die echte Form jener politischen
Grundkonzeption, die die ‘Macht” voll bejaht, aber sie im
Bejahen ihren natiirlichen Trigemn uberantwortet sehen
will, die echte Form des (...) Reichsgedankens.”

Max Miiller sieht zwar die ,,Gefahr der Sichselbstisolierung der
Macht” und ihre Verabsolutierung im unpersénlichen Staat, glaubt
demgegeniiber aber an eine ,;substanzielle Objektivitit des Staates,
(...), eine Objektivitit, (...) die - aus dem sicheren Besitz von Macht,
Starke und Gesinnung heraus - ein gleiches Recht fiir alle verwirk-
licht.”'*® Diese Objektivitit des machtvollen Staates erkennt Max
Miiller nicht im Empartelenstaat sondern im volksverwurzelten
Uberparteienstaat gegeben »in dem die Macht das Recht und das
Recht die Macht stiitzt.”"* Erst ein solcher Uberparteienstaat kann

"¢ Ebd. 26.

"7 Ebd. 27.

¥ Ebd. 30.

'** Ebd. 30. An dieser Stelle sei auf die inhaltliche Nihe zur politischen Theologie Carl
Schmitts hingewiesen, dessen Buch 'Der Begriff des Politischen’, Berlin 1932, Max
Miiller rezipierte.

167

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir Max Miiller ,eine geistig politische Macht”"* sein und Reich

genannt werden; seine Autoritdt hat es aufgrund seines personalen,
iiberparteilichen und dezentral-foderalistischen Charakters.

Dieses Verstindnis von Staat (als Reich) findet sich auch in einem
dritten Text (von 1934), in dem Max Miiller auf den Begriff des
Werkes zuriickgreift. So ist fiir thn Werk dort gegeben, wo eine
gemeinsame Maoglichkeit vieler Menschen ergriffen und gestaltet
ist. Echte Gemeinschaft ist fiir ihn daher stets "Werkgemeinschaft:

»Fir die personale Auffassung aber baut sich der Staat
von den vielen Werken (...) auf als das irdische “Werk der
Werke’; (...) Der Staat steht nicht iiber dem Stand, iiber
der Kultur, er ist in all diesen enthalten. Er ist nicht iiber
dem Volke, nein er ist das Volk, das im Werke der Ver-
wirklichung seines Wesens im Staate lebt.”"’

Der Staat als das Werk vieler Menschen kann fiir Max Miiller nicht
iiber dem Volk stehen, sondern setzt sich aus diesem zusammen, ist
in ihm enthalten. Damit macht Max Miiller deutlich, daB Person und
Werk (und damit auch der Staat) untrennbar miteinander verkniipft
sind. Er definiert seinen personalen Ansatz nochmals mit klaren
Worten:

,.Dieses ‘Selbst’ ist der Kern dessen, was wir "Person’
nennen: als die besondere Mdoglichkeit (...). Den Men-
schen, sofern es in seinem Leben also nicht um ihn als
Individuum geht, d.h. um Erhaltung und Entfaltung seines
Ich, sondern, sofern er sich in seiner Freiheit an sein
‘Selbst” bindet, d.h. an die gerade ihm mogliche Mitarbeit
an einem Werke der Realisierung gemeinsamen
Menschtums, nennen wir Person.”'”’

¥ Ebd. 31.

3! Miller, M., Bemerkungen iber Liberalismus und Antiliberalismus, in: Werkbltter
VII, 3 (1934) 111-127, 124.

Ebd. 121. Vgl. hierzu auch Eilers, R., Loscht den Geist nicht aus, der Max Miillers
Artikel in den Werkblittern interpretiert als die ,,Philosophie eines christlichen Per-
sonalismus, wo die Person sich primir im Werk zu sich vermittelt. Im Werk als
Objekt objektiviert sich das Subjekt und verduBert sich zugleich; erst in der Heim-
holung wird alles Objektive existenziell zu uns zuriickgebracht, und nun erst wird
aus dem Subjekt: Person.” (72).

152

168

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit bestdtigt Max Miiller nicht nur die von thm vorausgesetzte
anthropologische Differenz von Individuum und Person, die sich
durch sein ganzes (Evre zieht. Er attestiert seinem Werkgedanken
sowohl anthropologische als auch politische Relevanz. Die starke
Gemeinschaftsfundierung von "Person’, die sich in diesen friihen
Zeugnissen findet, scheint in seinem spiteren Werk nicht mehr in
dem MaB gegeben zu sein. Hier treten eher individuelle Aspckte der
Person und der Begriff der Freiheit in den Vordergrund.'

Dies bezeugt auch ein vierter Text, der Artikel Staat, den Max
Miiller fiir das Herderlexikon schrieb und ebenso in den Werkblit-
tern (1934) veroffentlichte.'”* In diesem Artikel, in dem Max Miiller
nie den Begriff 'Reich’ verwendet, artikuliert er sein Verstindnis
von Staat als Stindestaat. Die Idee des "Standes’ begriindet er dabei
im ,urchristlichen ordo-Gedanken, den Gedanken des an der
seinsmifBigen Gliederung ablesbaren Narurrcchts der Schopfung. nlp>
Einen solchen christlichen und personalen Stindestaat grenzt Max
Miiller sowohl von einem totalitiren Staat ab, der alle Lebensgebie-
te primdr als Angelegenheiten des Staates betrachtet, als auch von
der Staatsauffassung des ‘Liberalismus’, die seiner Meinung nach
das gesellschaftliche Leben fiir staatsfrei oder staatsindifferent und
damit  fiir unpolltlsch im  weiteren  Sinne  erklart
(,,N.'-1chtwz‘f.l(:ht':rs‘.ta.at”ls ). Nach Max Miillers Staatsverstindnis sind
die Stinde jene natiirlichen - nach dem personalen Beruf verschie-
denen - Lclsl“ungsgemi.a1nschalftecn,1 die als gescllschafthche Gebil-
de durch ihren Beitrag fiir den Staat diesen ‘von unten her’ mit-
konstltuleren »oie sind keine Organe des Staates, sondern seine
Triger.”"™® Als solche leisten sie einen subsidiiren Beitrag zum
Gemeinwohl, wozu der Staat als ganzer nicht fihig ist.

3 Dies gilt auch trotz markanter Formulierungen wie: ,,Ein Mensch ist kein Mensch”

(Philosophische Anthropologie, 137). Vgl. zu Max Miillers Verstindnis von Person
auch: Vossenkuhl, W., Max Muiiller, in: Christliche Philosophie im katholischen
Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, hg. von E. Coreth u.a., Band 3: Modeme
Stromungen im 20. Jahrhundert, Graz 1990, 318-327.

Max Miiller duBert sich zu diesem Artikel aus der Retrospektive seiner Autobiogra-
phie: Auseinandersetzung als Verséhnung, 65ff.

So formuliert in einem "Riickblick” auf seine Zeit als Herausgeber der Werkblitter,
in: Werkblitter VII, 5/6 (1935), 296.

Miiller, M., Art. "Staat’, in: Werkblitter VII, 3 (1934) 128-141, 134.

Vgl. ebd. 135.

"** Ebd. 135.

154
155

156
157

169

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Im Stidndestaat ist die echte Totalitdit und Universalitdt
der staatlichen Gemeinschaft verbunden mit der schépfe-
rischen Freiheit der Person und der Achtung vor den na-
tirlichen Ordnungen des den Staat tragenden und im
Staate sich vollendenden Volkes.”'”’

Solche Reflexionen iiber einen Stidndestaat, mit denen er sein Ver-
stindnis von Staat als Wertgemeinschaft um den Aspekt der Lei-
stungsgemeinschaft erginzen wollte, finden sich an keiner anderen
Stelle im Werk Max Miillers.'® Entscheidendere und nachhaltige,
da auch das Spitwerk noch priagende, Bedeutung hat fiir ihn viel-
mehr der Gedanke des Staates als Werk.'

»In diesem Sinn ist ein Volk also Staat, sofern es eine
geistig willentliche Gemeinschaft auf das gemeinsame
Werk seiner volkhaften Wesensverwirklichung, semer
Selbstentfaltung und Selbstdurchsetzung hin bildet.”’

159

160

162

Ebd. 135. Vor dem Hintergrund von Max Miillers philosophischem Ansatz und den
bisher dargelegten Ausfiihrungen sollte klar geworden sein, dafl sein Verstindnis
von ‘Totalitdt” seine Wurzeln in aristotelischer Philosophie (,,Wer denkt, tut dies im
Horizont des Ganzen (...). Entweder man denkt alles oder man denkt iiberhaupt
nicht” vgl. Philosophische Anthropologie, 55) und in den theologischen Zentralbe-
griffen "Reich Gottes” und ‘totus Christus” hat. Beriicksichtigt man dies nicht, kann
man leicht der Gefahr erliegen, Max Miiller eine ,diffuse Harmonisierung religids
verstandener Totalitdt mit einer staatsphilosophisch konzipierten und politisch ge-
forderten Totalitdt der NS-Bewegung” zu unterstellen oder ihm vorzuwerfen, er ha-
be mit dem Begriff ‘Totalitdt’ ,mitunter wortspielerisch und zugleich geistig leicht
undiszipliniert gearbeitet” (vgl. Ott, H., Hans Filbinger 1933-1940. Studium und
Referendariat unter den Bedingungen des Dritten Reiches, in: Heck, B. (Hg.), Hans
Filbinger. Der ‘Fall” und die Fakten. Eine historische und politologische Analyse,
Mainz 1980, 22.25).

In “Auseinandersetzung als Verséhnung” macht Max Miiller nochmals klar, daf} er
mit dem Gedanken an einen "Stindestaat’ die gruppenspezifische Leistung einzelner
(Berufs-)Gruppen und damit auch das Sozialprinzip der Subsidiaritit vor Augen
hatte. In personlichen Gesprichen mit dem Herausgeber sowie mit W. Vossenkuhl
hat er sich diesbeziiglich dezidiert gegen das Verstindnis eines Stindestaates im
Sinne des osterreichischen Modells (Dollfuss) ausgesprochen. Zu den Unterschieden
zum osterreichischen Stindestaat, vgl. Kluge, U., Der §sterreichische Stindestaat
1934-1938. Entstehen und Scheitern, Miinchen 1984,

»Ein Volk ist also Staat, sofern es als Leistungsgemeinschaft, Wertgemeinschaft und
Werkgemeinschaft existiert.” (Art. "Staat’, aa0. 129).

Ebd. 128.

170

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dieser sehr prignanten Formulierung hat das Volk in der
Verwirklichung seines Wesens (und) im gemeinsamen Werk jene
Macht, die es ihm (dem Volk) erlaubt, sich ohne Gewalt durchzu-
setzen. Vor dem Hintergrund der Tatsache, dal das Einzelwohl oft
dem Gemeinwohl! vorgezogen wird, muf fiir Max Miiller der Staat
als Herrschaftsverband das Recht und die Macht haben, das Ge-
meinwohl evtl. mit Gewalt gegen Widerstinde durchzusetzen.

»Die Vereinigung von Recht und Macht zur Durchsetzung
eines gemeinsamen Werkes nennen wir Herrschaft. Das
Recht, das jeder wahren Herrschaft innewohnt, heifit Au-
toritdt. Die Ausiibung des herrschaftlichen Wirkens auf
das Ziel des Gemeinwohls hin geschieht durch die Staats-
gewalt.”

Zur inneren Ordnung dieser Staatsgewalt verweist Max Miiller dar-
auf, daB diese in der Schopfungsordnung Gottes verwurzelt sei.'®
Verwurzelung bedeutet fiir Max Miiller in diesem Text jedoch nicht,
daB die gottliche Schopfungsordnung die Staatsgewalt begriindet.
Seine Letztbegriindung hat der Staat fiir Max Miiller hier nicht im
Volk, sondern in einem im Volk angelegten und gewachsenen
Staatsziel.

»Die Autoritit eines Staates und die mit ihr zusammen-
hingende Macht als ihr Mittel wird nicht von Menschen
und nicht vom Volk als faktischer Einheit verliehen. Der
Auftrag zur Herrschaft kann nur vom Staatsziel, der
Staatsidee, der Norm: dem Gemeinwohl und seinen Not-
wendigkeiten her erfolgen und sich allein vor Gott und
dem Gewissen verantworten. Die innere Kraft der Autori-
tat und ihre Wiirde liegt in keinem Akt der Ubertragung,
Ergreifung, Ubernahme oder Ausiibung. Sondern immer
und bestidndig beauftragt das in einem jeden Volke ange-
legte Staatsziel, und das Gewachsensein vor diesem Auf-
trag I%,sgt die Instanz einer jeden Staatsgewalt und Autori-
tat.”

Ebenso wie in seinem Spitwerk Macht und Gewalt versteht Max
Miiller hier Autoritit als eine innere Kraft und Wiirde, welche nicht

'} Ebd. 130.
'** Ebd. 131.
15 Ebd. 131.

171

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ibertragen oder verliechen werden kann. Nach dem Artikel “Staat’
riihrt die Autoritit des Staates von einer Idee her, die diese begriin-
det. Macht als innere Autoritit und Wiirde kommt beim Staat also
nicht unmittelbar vom Volk, sondern von dessen Idee und Ziel des
Staates, worin sich das Wesen des Volkes wiederum verwirklicht.
Der (fiir Max Miiller immer personal verstandene'“) Staat ist damit
nicht einfach eine Form der Selbstorganisation der Gesellschaft,
sondern eine eigenstindige politische Ordnungsmacht mit eigener
Autoritit. Die Moglichkeit und Wirklichkeit eines solchen Staates
ist jedoch riickgebunden an eine Idee-Reprisentation im Staat und
durch den Staat und damit an eine Verbindung von Herrschaft und
Transzendenz. Ohne eine die bloBe Herrschaft transzendierende
Idee ist der Staat lediglich eine Form des Willens zur Macht, die
keine politische Einheit stiften kann. Aber selbst eine Identitét stif-
tende Idee kann zur Hohlform werden, weshalb der Gedanke einer
Idee-Reprisentaion im Staat (als Reich) ideologieanfillig ist;
schlieBlich bleibt offen, wer Ziel und Idee des Staates oder das We-
sen des Volkes, das sich im Staat verwirklichen soll, definiert. Max
Miiller wird zwar spiter (1972) diese Gefahr selbst formulieren;'®
er bietet an dieser Stelle (1934) jedoch keine andere Kriteriologie
als den Verweis auf die Verantwortung vor Gott und das Gewissen.
Da sich mit diesem Verweis auch schon widerreligiose und gewis-
sensfeindliche Ziele und Interessen zu legitimieren versuchten, ist
der Rekurs auf Max Miillers bereits friih explizierte Anthropologie
wichtig, die solche ideologischen Miiverstindnisse von vorneherein
ausschlieft. Vermutlich um der Zensur zu entgehen, verdffentlicht
er 1934 einen in meditativ-gebetshaftem Sprachgestus gehaltenen
Text, der fiir sein religioses Selbstverstdndnis bis zuletzt exemplari-
schen Charakter hatte.

' Ebd. 132.

'“" In "Erfahrung und Geschichte’ macht Max Miiller die Unterscheidung zwischen
Realpolitik und Idealpolitik. Wihrend er mit Realpolitik ein jenseits jeglicher Ideo-
logien angesiedeltes rein pragmatisches Verfahren in politischen Situationen meint,
ist Idealpolitik fur ihn der Versuch, im staatlichen Leben absolute Ideen durchzuset-
zen: die ldee der Gerechtigkeit, des Guten usw. Max Miiller erkennt in diesem Werk
auf dem Hintergrund seiner Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus, daB} eine sol-
che Politik immer inhuman wird, da stets nur eine Idee verwirklicht wird, gleich-
glltig, was aus dem Menschen wird, getreu dem Motto: ,,Die Gerechtigkeit muf3
verwirklicht werden, auch wenn die Welt und der Mensch dabei zugrunde gehen.”
(Erfahrung und Geschichte, 180).

172

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wPilger sind wir auf dieser Erde, und mit dieser Pilger-
schaft ist uns ein irdisches Werk aufgetragen, von dem
uns niemand kann entbinden. Denn wir kénnen nicht auf
die Gnade pochen, die uns der Herr geschenkt hat in sei-
nem Sohn Jesus Christus. Denn sie erldsset uns nichts von
dieser Reise und ihrer Vollbringung, die da geschieht
nicht um unseret und unserer Rettung willen, die uns hin-
weghebt von dieser Erde, sondern um Gottes Ruhm und
Herrlichkeit willen, die sich verkiindet in uns: denn darum
geschieht es, dal wir Vergidngliches schaffen mit unserer
letzen Kraft in der Gnade des Herrn. So sehr aber ist das
Sein vor allem Tun, daB wir, die wir Tuende sind nach
unseres innersten Wesens Bestimmung, nichts leisten
konnen als uns selbst, die wir doch schon geleistet sind
durch den Herrn, der uns schuf und erléste. Dall wir
nichts vollbringen konnen als die Verkiindigung der
Herrlichkeit dessen, der in seiner Herrlichkeit durch keine
Verkiindigung mehr gemehrt werden kann, da er sich
selbst verkiindete in seinem Eingeborenen.”'®

Dieser Text beinhaltet zahlreiche Aspekte, die (im Zusammenhang
mit Max Miillers Anthropologie) bereits erortert wurden. So findet
sich hier jenes viatorische Verstindnis der Existenz, das Max Miiller
in seiner Philosophischen Anthropologie mit der Rede vom Sich-
aufgegeben-Sein des Menschen anzielt. Die innere Verpflichtung,
sich selbst, jedoch immer im gemeinsamen Werk, zu verwirklichen,
ist hier ebenso schon ausgesprochen, wie die onto-theologische
bzw. anthropologisch-(heils)geschichtliche Begriindung menschli-
chen Handelns, die Max Miillers Gesamtwerk durchzieht. Als
Grundlage fiir sein Verstindnis von Weltgestaltung und politischer
Philosophie formuliert Max Miiller damit einen christlichen Perso-
nalismus, der sein philosophisches Werk wie ein roter Faden
durchzieht.'®

'* Werkblatter 7 (1934/35) 97. Aufgrund seiner sowohl personlichen Bedeutung fiir
Max Miiller als auch der Programmatik wurde dieser Text bei der Beerdigung Max
Miillers am 25. Oktober 1994 vom Herausgeber am Grabe vorgetragen.

'* vgl. hierzu auch A. Schwan, der Max Miillers Personalismus als seine
wfundamentalanthropologische Konstante und Substanz im geschichtlichen, auch im
politischen ‘Pluralismus ”(Pluralismus und Personalismus, in: Philosophisches
Jahrbuch 93 (1986), 318-325) bezeichnet. Vgl. dhnlich: Schwan, A., Existenzphilo-

173

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B) Das Werk Max Miillers nach 1945

Max Miillers christlicher Personalismus prigt sein gesamtes Denken
und bildet die Grundlage fiir seinen Politikbe%riff, wie er sich gera-
de in den Schriften nach 1945 niederschligt.” "’ Dabei muf voraus-
geschickt werden, daB er trotz seiner Griindungsmitgliedschaft und
Zugehorigkeit zu einer Partei keinen parteipolitisch verkiirzten und
verengten Begriff von Politik vertrat. Vielmehr ging er von der ari-
stotelischen Grundbedeutung aus, wonach jeder sittliche Selbstvoll-
zug eines Individuums, welches ja immer zugleich Mitglied einer
polis ist, ein "politisches’ Ereignis gemeinsamen Herstellens selbst-
zwecklichen Lebens darstellt.'”’ Damit konvergiert auch die bereits
angedeutete anthropologische und die politische Dimension seines
Werkbegriffes:

»Das Leben des Menschen steht als Aufgabe vor uns und
in dieser Aufgegebenheit und ihrer Verwirklichung allein
ist der Mensch moglicher und wirklicher Mensch. In die-
ser Aufgegebenheit ist uns zugleich das die Gemeinschaft

sophie und Existentialismus, in: Ballestrem, K.v., und Ottmann, H. (Hgg.), Politi-
sche Philosophie des 20. Jahrhunderts, Miinchen u.a. 1990, 211-242, hier 231.

Im Folgenden soll nicht mehr die Gedankenentwicklung Max Miillers diachron
nachgezeichnet, sondemn synchron dargestellt werden.

Zum aristotelischen Begriff von Politik und des Menschen als {wov moAitikov, vgl.
Pol. 1253 a 2 f,; NE 1169 b 18ff. Met 1028 b 28; 1049 b 17 ff. Vor diesem Hinter-
grund kann Max Miiller in seinem Artikel ‘Staat” daher formulieren: ,,Es gibt keine
geistige und willentliche Handlung des Menschen, die fiir die Realisierung dieses
Gemeinwohls nicht irgendeine Bedeutung haben kénnte, und in diesem Sinne gibt
es im Leben eines Volkes iUberhaupt nichts, was prinzi-
piell unpolitisch, staatsunbezogen wire und damit den
Staat nicht anginge.” (aa0., 134). Dies bedeutet fiir Max Miiller aber nicht,
dal} alle Lebensbereiche primidr Angelegenheiten des Staates sind, was er als
Htotalistischen Staat” (ebd.) ebenso ablehnt wie eine ,liberale Staatsauf-
fassung”, die das gesellschaftliche Leben fiir ,staatsfrei oder staatsindifferent
(also tberhaupt fur ‘unpolitisch’ im weiteren Sinne) erklart” (ebd. 135) und als
.Nachtwichterstaat” (ebd. 134) kennzeichnet. Vgl. zum aristotelischen Politikbe-
griff auch: Erfahrung und Geschichte, 360: ,,Bei Aristoteles ist der anthropologisch-
soziologische Grundsatz, daBl der Mensch erst wirklich wird in seinen Werken, sich
durch diese und in diesen seine Wirklichkeit vermittelt, durch die Erga und in ihnen
seine Energeia hat; diese Werke, in denen er nur ist’, sind wiederum nur im Zusam-
menwirken der so vereinigten Menschen in der Gestalt der Stadt.” Vgl. auch: Erfah-
rung und Geschichte, 331.

170

17

174

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zusammenhaltende Werk aufgegeben; es ist der Kern aller
Einigung.” (Erfahrung und Geschichte, 328).

Max Miiller versucht, sein Verstindnis von Politik als gemeinsa-
mem Werk mit Hilfe aristotelischer Philosophie zu fundieren und
mit seiner personalen Anthropologie zu konfrontieren.'”” Damit
ordnet er Person und Politik einander neu zu und bestitigt nicht nur
seine Ausfiihrungen der Werkblitter der 30er Jahre, sondern bildet
zudem eine breitere Grundlage fiir sein Verstdndnis des Verhiltnis-
ses von Anthropologie, Ethik und Politik.

Auf dem Hintergrund seiner Ausfiihrungen zur Aktualitidt des Tho-
mas von Aquin (1974), wonach die praktische Vernunft nicht Voll-
zugsorgan der Erkenntnisse der theoretischen Vernunft, sondern
prinzipiell eigenstdndig ist, kommt Max Miiller zu dem Ergebnis:

,»Ethik und Politik sind keine Folgen der Metaphysik und
Theologie, sondern schlechthin nur sie selbst als Aktuali-
sierun%%n praktischer Vernunft und ihrer konkreten Reali-
titen.”

Zum Vergleich hierzu sei eine Stelle aus Erfahrung und Geschichte
angefiigt, bei der die Frage nach einer letzten Begriindung von Poli-
tik nicht so deutlich beantwortet wird:

wPolitik bewegt sich nicht auf einem festen Grunde; sie
versucht dauernd, einen Grund zu legen, und ist darauf
angewiesen, (...) ihn selbst, also Wesen und Sein, zu be-
denken. Dies ist die Philosophie; alle Politik ist nach dem
eben Gesagten immer philosophisch, weil sie Sein und
Welt als Grundgedanken nicht einfach voraussetzt und
impliziert, sondern hineinnimmt.” (Erfahrung und Ge-
schichte, 324).

Wihrend Max Miiller in seinen Ausfithrungen von 1974 Politik
allein im Riickgang auf die praktische Vernunft zu begriinden ver-
suchte, findet sich in seinem 1971 erschienenen Hauptwerk noch
der unmittelbare Verweis auf metaphysische Bezugsgrofien. Diese
Spannung 16st sich, wenn das thomistische Verstindnis von prakti-

1 Vgl. zu dieser Einschétzung auch: Schwan, A., Politische Philosophie im Denken

Heideggers, Opladen *1989, 14.
" Miiller, M., Sein und Geist, 242. Das Zitat entstammt einem Anhang, den Max
Miiller 1974 erstmals (bei der Gorres-Gesellschaft) der Offentlichkeit vortrug.

175

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher  (vernehmender) Vernunft in dessen engerem
(naturrechtlichen) und weiterem (schopfungs-theologischen) Kon-
text gesehen wird. Dann werden auch die ontologischen Priamissen
Max Miillers deutlich, die auch Erfahrung und Geschichte expressis
verbis zugrunde liegen.'” Der Verweis auf das Naturrecht ist an
dieser Stelle auch insofern gerechtfertigt, als Max Miiller selbst in
seinen losen Arbeitsnotizen darauf rekurriert. Dort kritisiert er zwar
zunichst die terminologische Paradoxalitit des Begriffes Natur-
recht, da es fiir ihn in der Natur kein Recht gibt und Recht immer
Geschichtsrecht ist (vgl. Macht und Gewalt). Er stellt den Gedanken
des Naturrechts jedoch auch in den engeren Zusammenhang von
Macht und Gewalt und kommt zu dem SchluB}, daB das Wesen des
Naturrechts seine Unbeliebigkeit ist, die ihren Grund nie in Gewalt
und Willkiir, sondern immer nur in Macht und Wirklichkeit fin-
det.'” Daher muB fiir ihn auch das Ziel der Politik ein Staat sein,
der sich ,als die Herrschaft der Gerechtigkeit mittels der Macht”
(Erfahrung und Geschichte, 326) darstellt. Aus diesem Grund sollte
sich ein Staat auch nicht auf seine Gewalt in der Herrschaftsaus-
ibung stiitzen und berufen, sondern die innere Zustimmung seiner
Glieder und damit wahre Autoritit und Wiirde gewinnen (vgl. £r-
fahrung und Geschichte, 362). SchlieBlich sind die Menschen nicht
Instrumente des Staates; umgekehrt ist der Staat auch nicht Instru-
ment der Menschen, sondern deren gemeinsames Werk, in dem sie
sich als Personen ausdriicken (vgl. Erfahrung und Geschichte, 342).
Und da der Mensch verschiedene Werke in seinem Leben verwirk-
lichen kann - Max Miiller nennt u.a. das Werk der Freundschaft, der
Kunst, der Philosophie, der Religion”6 -, kann menschliche Ge-
meinschaft fiir Max Miiller nicht im Staat aufgehen, identisch mit
ihm sein. Gemeinschaft und Staat stehen fiir ihn vielmehr in einem
Spannungsverhiltnis, bei dem der Staat sich zwar immer aus Men-
schen zusammensetzt, die eine Gemeinschaft bilden. Dabei ist jeder
einzelne Mensch per definitionem immer als Teil der Gemeinschaft
(Gesellschaft) zugleich Teil eines Staates. Die Gesellschaft geht
aber nicht im Staat auf, sondern bildet nur dessen conditio, aller-
dings mit dem entscheidenden Index des sine qua non. Erst diese
Differenzierung zwischen Gemeinschaft (Gesellschaft) und Staat als

'™ vgl. hierzu die programmatischen Ausfihrungen im Kapitel: ,,Die Wahrheit der

Metaphysik und der Geschichte” (Erfahrung und Geschichte, 17-77).
'"* vgl. shnlich Erfahrung und Geschichte, 349.
'" Vgl. u.a. Erfahrung und Geschichte, 111.

176

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

typische Leistung neuzeitlichen Rationalismus kann Freiheit garan-
tieren. Eine totalitire Staatsideologie dagegen nimmt den einzelnen
fiir sich génzlich in Pﬂlcht und hebt den privaten Charakter indivi-
dueller Existenz auf.'”’ Nach Max Miillers Phllosophlc der Frei-
heit” - so der programmatische Teil-Untertitel seines Hauptwerkes
Erfahrung und Geschichte - hat der Staat dagegen die dienende
Funktion fiir das (einzige) Ziel der Politik, daB der Mensch perso-
nal, d.h. fiir ihn in Freiheit, leben kann:

»Z1el der Politik ist: Herstellung, Verwirklichung oder das
Waltenlassen der Freiheit.” (Erfahrung und Geschichte,
326).

Mit Freiheit ist hier aber nicht auf ein rein individualistisches Frei-
sein von jeglicher Bindung und Verantwortung gegeniiber dem
Gemeinwohl abgezielt, das einen Konflikt mit iiberindividuellen
staatlichen Interessen fiir sich entscheidet. Vielmehr kommt fiir Max
Miiller gemdB dem aristotelischen Grundsatz, dal das Ganze vor
den Teilen ist,'”® dem iibergeordneten Interesse des Staates der Vor-
rang vor dem individuellen Einzelinteresse zu.

~Person ist dann Verzicht auf unendliche Moglichkeiten
zugunsten einer hoheren Wirklichkeit, in der Entschei-
dung zur Gestalt eines begrenzten geschichtlichen Werkes
wichst dem Indiviuum als Person iibereinzelne Bedeu-
tung und Wiirde zu.” (Sein und Geist, 244 Anm.).

Nicht die Verwirklichung aller individuellen Maéoglichkeiten, son-
dern allein die Verwirklichung der konkret nichsten, unbeliebigen,
realen Moglichkeit hat fiir Max Miiller die das menschliche Handeln
regelnde Kraft im Hinblick auf das in Freiheit herzustellende Werk,
gerade das Werk des Staates.

Zum Gedanken des Staates bzw. der Politik als Werk sei abschlie-

Bend darauf hingewiesen, dall dieser Gedanke Max Miiller mit sei-
nem Lehrer Heidegger verbindet, der Politik als Ins-Werk-Setzen

' vgl. zu diesem Grundgedanken politischer Philosophie auch Bockenforde, E.-W.,

Die verfassungstheoretische Unterscheidung von Staat und Gesellschaft als Bedin-
gung der individuellen Freiheit, in: Rheinisch-Westfilische Akademie der Wissen-
schaften, Vortrige, Opladen 1973.

1 Vgl. Pol. 125 a 20. Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 230.

177

2026, 17:01:27. [



https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und die Reprisentation der Wahrheit im Werk verstand.'” In der
Bestimmung des Verhiltnisses Einzelner - Allgemeines (Staat)
kommt Max Miiller jedoch zu einem dhnlichen Ergebnis wie Hegel,
der - mutatis mutandis - den individuell Einzelnen im Allgemeinen
aufgehoben sah.'®

Von Hegel behaupet Max Miiller auch, daB dieser das Verhiltnis
von Macht und Gewalt vielleicht am schirfsten in der modernen
Philosophie gesehen hat:

»Gewalt: Sagen wir einmal, jener Konservative, der ein
Reaktionir ist, will mit Gewalt das, was jetzt ist, (...) be-
haupten. (...) [D]ie reaktiondre Gewalt (...) ist blofe Ge-
walt, (...) die nicht von der Macht erméchtigt wird (...).
[Sie] will eine Gestalt festhalten, die keine (...) mehr ist.
(...) Eine jede Restauration, ein jeder blofer Konservatis-
mus ist zum Untergang verurteilt. (...) Die Grundstim-
mung, in der Reaktion sich hilt, mufl Resignation sein.”"®

Gegeniiber dieser reaktiondren Form von Konservativismus reflek-
tiert Max Miiller auf dessen geschichtliche Form. Denn fiir Max
Miiller, der sich selbst als Konservativer verstand, ist der Konserva-
tivismus ,,entweder historisch oder gar nicht vorhanden.”'®? Will er
nostalgisch das Vergangene halten, braucht er Gewalt und ist reak-

'" wgl. hierzu insbesonders Heideggers Aufsatz ‘Der Ursprung des Kunstwerkes
(1935/36), in: Holzwege (1935-1946) (= GA, 5), hg. von F.W.v.Herrmann, Frank-
furt/M. 1978, 1-74. Hier wird anhand des Beispiels des Bild- und Bauwerkes eine
Wesensanalyse des Werkes gegeben. Neben den Werken der Kunst werden jedoch
auch die Werke der Dichtung, der Philosophie, der Religion und der Politik mitge-
nannt (vgl. 50). ,.Die Unverborgenheit geschieht nur, indem sie erwirkt wird durch
das Werk: das Werk des Wortes als Dichtung, das Werk des Steins in Tempel und
Standbild, das Werk des Wortes als Denken, das Werk der mohig als der all dies
griindenden und bewahrenden Stitte der Geschichte.” (Einfiihrung in die Metaphy-
sik, Tiibingen 3]966, 146). Vgl. hierzu auch die informative Studie von A. Schwan,
Politische Philosophie im Denken Heideggers, 9-27.

»DaB mein Wille dem Begriff gemil gesetzt sei - seine Subjektivitit aufgehoben sei
(...) - daB ich - denkend - d.i. als Allgemeines - das Allgemeine will - und dieses
Wollen des Allgemeinen bin.” (Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philosophie des
Rechts § 140, Werke, Band 7 (Ed. Hoffmeister), Hamburg ®1952, 265fT.).

Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 13.24. Vgl.
auch Ritter, J., Hegel und die franzésische Revolution, Frankfurt/M. 1965.

Miller, M., Sozialismus, Liberalismus, Konservativismus, 55.

180

181

182

178

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiondr. Das politische Erfordernis der Geschichte ist es daher,

nachste Wirklichkeit zu erreichen:

»es handelt sich also nicht um das Gestern, das mit Ge-
walt festgehalten werden soll, und nicht um das Uber-
Ubermorgen, das mit Gewalt herbeigezerrt werden soll.
Konservative Haltung ist gegen Gewalt, aber fiir die
Macht. Die Macht hat das nichst bessere Mogliche, das
als das ‘Morgen’ das "Heute’ bereits hineinsteht.”'®

die

Um dieses politisch entscheidende "Morgen” bereits im "Heute' zu
erkennen, bendtigt die Politik fiir Max Miiller weniger Kalkiil oder
Wissenschaft, sondern die Phantasie als produktive Einbildungs-
kraft. Ein phantasievoller Konservativismus kennt somit das not-
wendige Anderswerden als Fortschreiten, ohne sich der Utopie des
Fortschritts prciszugeben.ls“

Wihrend ein reaktionérer Konservativismus mit Gewalt das Gestern
festzuhalten versucht, hat fiir Max Miiller die genuine, und das heifit
fiir ihn die geschichtlich-reflektierte, Form von Konservativismus
ein positives Verhiltnis zu Macht.

»Macht ist Konnen, Konnen bedeutet, dem Anspruch und
Auftrag der Geschichte zu geniigen. Gewalt dagegen ist
die Kraft beliebiger Durchsetzung. Gewalt bindet sich nur
an das, was sie angeblich erreichen kann, Macht aber an
das, was sie erreichen soll. Insofern ist alle Macht ethisch.
Jede Gewalt aber verstéBt gegen das eigentliche Ethos.
‘Macht ist bose” hat Jakob Burckhardt gesagt, aber das
stimmt nicht. Nur Gewalt ist bose. Aber Macht ist be-
standig versucht, zu bloBer Gewalt zu entarten, wie alles
das, zu dem uns die Tore gedffnet sind, Tore zu kénnen in
eine vollere Wirklichkeit, aber auch zu einer schreckli-
chen Zukunft. Der Konservative weill, daB der Mensch
ein endlicher Mensch ist, daB er sich einiiben muB in ein
besseres Menschtum und absehen muf von der Utopie,
einen ‘meuen Menschen’ schlechthin zu schaffen. Diese
Einiibung heiBt griechisch askesis. Zu einer wirklich kon-
servativen Philosophie iiber die Menschen eines Staates

182

Ebd. 52.

'8 vgl. ebd. 56ff.

2026, 17:01:27. [

179


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Personen gseh'cirt deshalb untrennbar der Grundbegriff
der Askese.”'

Nachdem Max Miiller bisher stets die positive Bedeutung des nega-
tiv konnotierten Begriffes ‘Macht’ im Gegeniiber von 'Gewalt’
hervorgehoben hat, zeigt er im Zusammenhang mit dem Konserva-
tivismus, daB "Macht’ durchaus eine Neigung hat, zu Gewalt zu
pervertieren und dadurch ihren eigentlichen Charakter zu verlieren.
Damit ist Macht ebensowenig grenzenlos, wie es die Autoritit ist,
die fiir Max Miiller eine Form von Macht darstellt.

Und damit schlieBt sich auch der Spannungsbogen und fiihrt zuriick
zum Ausgangspunkt von Max Miillers Reflexionen. Denn nach Max
Miillers zeitkritischer Diagnose konnen ebensowenig Parteien ihre
Macht mit allen Mitteln (gewaltsam) verteidigen, wie ein Staat seine
Autoritdt und innere Macht nicht gewaltsam ertrotzen kann. Seine
Macht riihrt vielmehr auch aus seinem Ansehen, das er von freien
Personen nicht einzufordern vermag. Damit lebt der Staat stets von
Voraussetzungen (Macht), die er nicht erzwingen kann (Gewalt).

"85 Ebd. 59f. Zur These von Jakob Burckhardt, vgl. sein Buch: Kultur und Macht,
herausgegeben und mit einer Einleitung versehen von M. Freund, Potsdam 1934.
Der Herausgeber verweist in seiner Einleitung darauf, daB hier der Kulturpessimis-
mus Schopenhauers und Spenglers Burckhardt beeinflufit habe (vgl. ebd. 13f.).

180

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. SchluBbemerkung

Der Ausgangspunkt der Uberlegungen Max Miillers war die Ver-
hiltnisbestimmung von Moglichkeit und Wirklichkeit, von actus
und potentia, von 80vapig und évépyera. Dabei zeigte sich, daBl die
Begriffe nicht einander ausschlieBende Widerspriiche darstellen,
sondern als Gegensitze stets aufeinander verwiesen sind. Wirklich-
keit braucht Moglichkeit, um wirklich sein und werden zu kénnen,
Moéglichkeit braucht Wirklichkeit, um nicht absolute Mdglichkeit
bleiben zu miissen. Die Moglichkeit (80vapig) als Anfang und
Ereignis des Beginns vereint als Macht das Ganze in sich. Die
Wirklichkeit (évépyeia) als die Vernichtung und Verwirklichung
der Moglichkeit endet im Werk (Epyov). Die Macht als Ereignis der
Sichtbarkeit des sinnverbiirgenden Ganzen manifestiert sich jedoch
erst im Zusammenfall von Ganzem und Einzelnem im geschichtli-
chen Ereignis und geschieht allein im xopog als dem rechten Au-
genblick. Der xoupog als Zentralbegriff von Max Miillers Ontologie
der Geschichte (Metahistorik) beschreibt damit die Mitte zwischen
der anwesenden Allmoglichkeit und der abwesenden totalen Wirk-
lichkeit. Wirkliche (wahre) Wirklichkeit 151 daher die Einkehr in
diese Mitte, ein Gang auf diese Mitte zu."®® Dieser Gang ist nicht
mit entwicklungslogischem Denken zu verstehen, sondern bedeutet
fiir Max Miiller den Vollzug der Freiheit als Geschichte. Im xopog
als der Mitte der Geschichte geschieht schlieBlich das, was Max
Miiller mit dem Neologismus Symbolos bezeichnet, ein "Ineinsfall’
oder die Communio (vgl. Erfahrung und Geschichte, 592). Hier
ereignet sich die Mitte von Maoglichkeit und Wirklichkeit als sym-
bolische Realitdt, die sich nicht halten 1d8t, sondern als Durchgang
verstanden werden muf}. Diese symbolische Realitit, die schlieflich
mehr ist als jede bloBe Faktizitat (vgl. Auseinandersetzung als Ver-
s6hnung, 76), meint Macht und Gewalt mit der Macht als realer
Moglrchkelt Die potentia realis als ein dem Denken_zugemutetes
Paradox einer Ontologie des Schon-aber-noch- nicht'®’ ist schlieB-
lich auch jener Anfang als Prolog, der das Ganze vorweg in sich
enthdlt. ]hm kommt fiir Max Miiller in ausgezeichneter Weise das

186

187

Vgl. hierzu nochmals Vossenkuhl, W., Max Miiller, 323ff.
Vgl. Ruiz-Pesce, R. E., Metaphysik als Metahistorik oder Hermeneutik des unreinen
Denkens, 150.

181

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘ist” zu, um das es der Ontologie geht. Allein von dieser realen
Moglichkeit geht nach Max Miiller auch ein unbedingter Anspruch
an uns aus, den wir in einem historischen Impcrativ' % vernehmen.
Diesem historischen Imperativ als Macht - und nicht der normativen
Gewalt des Faktischen - ist unser Handeln verpflichtet. Dies ver-
langt eine Rechtfertigung des Handelns im permanenten Rekurs auf
die reale Moglichkeit, die fiir Max Miiller als einzige Macht unser
Handeln bindet. Seine Betrachtungen zu dbvopig und évépyera
sind damit Ausfiihrungen zu einer Ethik, die stets auf dem Hinter-
grund groBerer Zusammenhiénge, fiir ihn der Polis, gesehen werden
miissen.

SchlieBlich verstand Max Miiller seine Reflexionen zu Macht und
Gewalt als Prolegomena zu einer politischen Philosophie. Sie soll-
ten kein Reflex auf aktuelle Geschehnisse oder tagespolitische Er-
eignisse sein, sondern Uberlegungen grundlegender Art darstellen;
grundlegend insofern, als er damit Politik philosophisch zu begriin-
den versuchte. Im Grunde genommen gehorte fiir Max Miiller zur
Politik unabdingbar die Philosophie, die er in ihrer eigentlichen
Form stets als Metaphysik verstand. Metaphysik aber implizierte fiir
ihn die Vorstellung des Absoluten und Unbedingten, unter dessen
Anspruch sittliches und damit auch politisches Handeln geschieht.
Dies wiederum bedeutet, dal auch Politik auf ihren letzten Sinn und
unbedingten Grund reflektieren muB, will sie nicht volliger Belie-
bigkeit verfallen. Aber nicht nur in diesem Sinn hat Max Miiller
politische Philosophie betrieben. Er hat seine philosophische Termi-
nologie auf staatsrechtliche Gedanken iibertragen und damit umbe-
setzt und, was entscheidend ist, er hat seine philosophischen Uber-
zeugungen der Beurteilung politischer Ordnungsformen und dem
politisch-gesellschaftlichen Geschehen zu Grunde gelegt, so dal}
man mit Fug und Recht sagen kann, Max Miillers Weltsicht war
zutiefst politisch.

Seine tiefsten Antriebe aber zu seinem Denken und damit auch zu
seinem wissenschaftlichen Werk haben ihren letzten Grund in einer
geschichtlichen und vor allem in einer theologischen Deutung von
Mensch und Welt, die fiir ihn nicht nur theoretische Uberzeugung
war, sondern zutiefst existentielle Bedeutung hatte. Dies darf nun
nicht dahingehend miBverstanden werden, daB es Max Miillers al-

'¥ vgl. Miiller Max, Philosophische Anthropologie, 112.

182

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leiniger Impetus war, seinen (katholischen) Glauben philosophisch
zu untermauern. Vielmehr miissen bei ihm beide Ebenen der Refle-
xion und Argumentation vorausgesetzt werden, die nicht selten
ineinander iibergehen: einerseits bewegt er sich auf dem Boden
profaner Wissenschaft und Philosophie und argumentiert innerhalb
deren Erkenntnishorizont; andererseits tauchen an den entscheiden-
den Stellen immer wieder religiése und theologische Deutungskate-
gorien auf, die er nicht verschliisselt (verbal oder integral) zu ver-
mitteln versucht, sondern explizit thematisiert. Damit kommt er
seinem personlichen Anspruch nach, vor der Vernunft verantwortete
Rechenschaft iiber seinen Glauben zu geben. Seine Philosophie ist
dadurch in nicht geringem MaBe theologisch orientiert.

Mit seinem Spitwerk Macht und Gewalt gibt uns Max Miiller
schlieBlich den Schliissel in die Hand fiir eine Auslegung seiner
Philosophie als theologisch fundierter politischer Philosophie. Mit
dieser interpretatorischen Note ist zwar die Gefahr verbunden, sich
vieles zu verschlielen, sie bietet aber gerade die Moglichkeit, We-
sentliches an seinem Werk neu zu erschlieffen. Diese Moglichkeit
liegt in seinem Werk und sollte neu beleuchtet werden; schlieBlich
ist sein philosophisches Erbe auch Auftrag.

183

2026, 17:01:27. [


https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zur Struktur und zum Inhalt des Werkes
	1. Zur Autorität des Handelns
	2. Zur Frömmigkeit des Denkens
	3. Zur Würde des Seins

	II. 'Macht und Gewalt' im Werk von Max Müller
	1. Vorbemerkung
	a) Die aristotelische Bestimmung von öuvapig - evepyeia
	a) dynamis
	b) energeia
	c) Die Priorität der Wirklichkeit vor der Möglichkeit

	b) Heideggers Rezeption der aristotelischen Metaphysik

	2. Max Müllers Rezeption von öbvapig - EVEpyeia
	a) Die logische Ebene
	b) Die ontisch-ontologische Ebene
	c) Die anthropologische Ebene
	d) Die politische Ebene
	a) Die Werkblätter
	b) Das Werk Max Müllers nach 1945


	3. Schlußbemerkung


