
Vierter Teil

Kommentar

I. Zur Struktur und zum Inhalt des Werkes

Max Müller beschäftigte sich gerade in den letzten Jahren seines 
Lebens mit dem Verhältnis von Möglichkeit und Wirklichkeit auf 
dem Hintergrund des klassischen Axioms actus-prior-potentia) 
Dieses wird in seinem opus postumum Macht und Gewalt. Prole- 
gomena einer politischen Philosophie bezüglich der Problemfelder 
'Handeln - Denken - Sein' auf seine Richtigkeit hin befragt.
Das Werk gliedert sich in zwei Teile. Der erste Teil basiert auf 
Texten, die z.T. bereits veröffentlicht waren, der zweite Teil ist eine 
Sammlung von Arbeitsnotizen, die nach einheitlichen redaktionellen 
Grundlinien bearbeitet sind und hier wiedergegeben werden.* 2
Editorische Hinweise und ein Vorwort sollen den Leser über das 
methodische Vorgehen des Herausgebers Auskunft erteilen. Um das 
erkenntnisleitende Interesse und die innere Kohärenz der einzelnen 
Kapitel des ersten Teils deutlich werden zu lassen, ist dem Text eine 
Einleitung, eine Vorrede, sowie bereits von Max Müller veröffent­
lichte Gedanken über Macht und Gewalt vorangestellt. Dies kann 
und soll aber nicht darüber hinwegtäuschen, daß es sich hier nicht 
um ein Werk aus einem Guß handelt; es wurde vielmehr der Ver­
such unternommen, ein Werk „letzter Hand”3 zu rekonstruieren. Der 

Seine klassische Formulierung findet dieses Axiom bei Aristoteles (Phys. 193 b 6-8; 
Met. 1049 b 5 u.ö.). Vgl. auch Thomas von Aquin (Sth I, 3,1; I-II 1,3 u.ö.).

2 Vgl. hierzu das Vorwort des Herausgebers.
3 Vgl. zu diesem Terminus die nicht unproblematische Vorgabe Martin Heideggers 

für seine Gesamtausgabe. Diese solle eine 'Ausgabe letzter Hand' sein und keine 

111

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damit zusammenhängende Vorteil liegt in der von Max Müller 
selbst auch geforderten Authentizität von postumen Texten.4 Hier­
aus erwuchs in diesem konkreten Fall jedoch der Nachteil eines 
nicht kohärenten Werkes, was Gattung, Stil und Inhalt der einzelnen 
Texte betrifft. Schließlich hängen Gattung und Stil stark mit der 
geplanten Art der Veröffentlichung zusammen, die für die drei 
Kapitel ganz unterschiedlich ist.

Um dem Leser einen leichteren Zugang zu diesem Werk und dem 
Denken von Max Müller zu ermöglichen, werden im Rahmen dieses 
Kommentars in einem ersten Kapitel zunächst die wesentlichen 
Aspekte gleichsam in einer Synopse der Texte des ersten Teils und 
der dazugehörigen Arbeitsnotizen herausgearbeitet. In einem zwei­
ten Kapitel soll das Gesamtwerk von Max Müller den Hintergrund 
bilden für die Einordnung der zentralen Begriffe von Macht und 
Gewalt. In dieser Werkanalyse werden die verschiedenen Ebenen 
expliziert, auf denen Max Müller diese Begriffe verwendet. 
Schließlich wird der frühe mit dem späten Max Müller konfrontiert 
und dessen denkerische Entwicklung aufgezeigt.5

1. Zur Autorität des Handelns

Das erste Kapitel über die 'Autorität des Handelns' läßt unschwer 
den Charakter eines Lexikonartikels erkennen, dessen Aufbau in 
sich streng gegliedert und dessen stilistische Form wissenschaftlich 
und enzyklopädisch ist. Trotz gewisser Redundanzen kann dies mit 
gewissen Abstrichen auch von den entsprechenden Arbeitsnotizen 
gesagt werden.
Inhaltlich basiert der hier und in den ergänzenden Arbeitsnotizen 
formulierte Autoritätsbegriff auf der Verhältnisbestimmung von 
Macht und Gewalt, Akt und Potenz. Etymologisch vom lateinischen 
augere (vermehren) hergeleitet, bedeutet Autorität demnach eine 

historisch-kritische Ausgabe mit philologischem Apparat. Vorliegende Ausgabe 
versteht sich als Mittelweg zwischen einer rein kritischen Ausgabe und einer Aus­
gabe letzter Hand.

4 Vgl. Müller, M., Symbolos, 38.
5 Dies ist insofern interessant, als das Denken Max Müllers, dessen Lebensdaten sich 

fast mit der Spanne des von politischen Irrwegen geprägten 20. Jahrhunderts deckt, 
stets auch politisch orientiert war.

112

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mehrung der Seins- und Sinnwirklichkeit, eine Ermächtigung und 
freie Übertragung von Macht auf andere. Hierbei wird zunächst 
darauf hingewiesen, wie unzureichend ein psychologischer Begriff 
von Autorität ist, und gezeigt, daß es sich hier eigentlich um ein 
ontologisches Phänomen handelt. Ausgehend von der zunächst nur 
referierten These Max Müllers, daß die Möglichkeit vor der Wirk­
lichkeit, die potentia vor dem actus und die öbvapig vor der 
evepyeia kommt, folgert er, daß es sich bei der Autorität um eine 
Macht handle, die sich ohne Gewalt durchzusetzen vermag. Noch 
bevor sie sich durchsetzen muß, verkörpert sie rein durch ihr An- 
und Aussehen - jenseits des Gegensatzes von subjektiv-objektiv - 
ihren selbstverständlichen Anspruch. Diesen muß sie nicht mehr 
begründen, sondern er kommt ihr aufgrund ihres Selbstsinnes und 
ihrer Würde zu und verlangt eine einfache Zustimmung. So ist die 
Macht der Autorität ein reales Vermögen, eine Macht zum Vollzug, 
die unabhängig von einer funktionellen Leistung ihre eigene Würde 
besitzt. Entscheidend ist, daß es sich bei der Macht als Möglichkeit 
nicht um eine potentia logica handelt, also eine denkerisch not­
wendige Voraussetzung von Wirklichkeit und somit nur um eine 
logische 'Wirklichkeit', sondern um eine potentia realis, ein reales 
Vermögen, das unabhängig von seinem Vollzug die Macht hierzu 
darstellt. Da sie nicht Vollzug von Macht, sondern die Macht zum 
Vollzug ist,6 läßt sie sich als Autorität auch nicht auf ein konkretes 
einzelnes Gebiet eingrenzen. Sie ist also nicht kategorial (wie die 
Kompetenz), sondern transzendental, insofern sie hierzu die reale 
Voraussetzung darstellt und sich als solche selbst rechtfertigt. Max 
Müller ergänzt den Gedanken von Autorität im Sinn einer Macht, 
indem er sie als das Ereignis der Sichtbarkeit des sinnverbürgenden 
Ganzen im Einzelnen charakterisiert. Diesen Zusammenfall von 
Ganzem und Einzelnem bezeichnet er als geschichtliches Ereignis 
und als symbolisch.7 Als symbolische Wirklichkeit ist die Autorität 
einfach 'da', was zunächst nur postuliert, jedoch nicht näher fun­

Zum Begriff des Vollzuges, vgl. u.a. Heideggers Vorlesung vom Wintersemester 
1920/21: Einleitung in die Phänomenologie der Religion, in: ders., Phänomenologie 
des religiösen Lebens, 63.
Zu Max Müllers Verständnis von Symbol, vgl. Symbolos, 7f.

113

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diert wird. Auf ihren Charakter einer analogia historica wird ledig­
lich hingewiesen.8
Anhand einzelner Beispiele und Begriffe soll Autorität noch näher 
bestimmt werden. Während Kompetenz auf der Sichtbarkeit des 
Wertes einer Leistung basiert, funktional und einforderbar ist, be­
ruht Autorität allein auf der Sichtbarkeit des Selbstsinnes und 
braucht sich darüber hinaus durch nichts rechtfertigen. Sie ist ein­
fach da und hat darin ihre Würde. Während Wert und Kompetenz 
immer relational sind, aristotelisch gesprochen npdq ti, deren Sinn 
also immer in bezug auf etwas liegt und damit auch eingeschränkt 
ist, sind Würde und Autorität immer auf das Gesamt von Wirklich­
keit gerichtet und lassen sich nicht von außen beschränken, sind 
K<x0’ avTo. Damit unterlaufen sie den Gegensatz von subjektiv­
objektiv, denn als Macht und deren Ansehen ist Autorität nicht nur 
subjektiv (im Sinne ihrer Anerkennung) zu verstehen, sondern meint 
auch objektiv ihr bloßes Aussehen (im Sinn ihrer auf Sehen bezoge­
ne Sichtbarkeit und Vorhandenheit selbst).
Erklärt nun die Aufklärung eine sich selbst setzende Vernunft zur 
höchsten Autorität, dann können Autorität/Glaube und Ver- 
nunft/Wissen durch einen Graben getrennt werden, wie Max Müller 
dies Lessing und Kant vorwirft. Ihnen gegenüber betont die Phäno­
menologie den rezeptiven (vernehmenden) Charakter der Vernunft 
als ihre eigentliche Bedeutung. Sie sucht, sich der Autorität des 
Erscheinenden, der Phänomene, zu unterstellen; diese ist für sie die 
Autorität der Sachen selbst, in deren Anerkenntnis man letztlich frei 
werde.9 So wie der antiautoritäre Charakter der Aufklärung das 
eigentliche Wesen der Autorität verfehlt, so tut dies auch jede anti­
autoritäre Erziehung, die allein auf die Unmittelbarkeit und Spon­
tanität des Lebens als höchster Autorität vertraut.
Anhand der Beispiele Kirche und Staat kann Autorität daher noch­
mals näher bestimmt werden. Demnach beruht deren Autorität auf 
der Sichtbarkeit ihres Selbstsinnes, der ihre Würde ausmacht. Dieser 
Selbstsinn liegt für die Kirche in der Sichtbarkeit der Anwesenheit 

Zum Gedanken einer analogia historica, vgl. Müller, M, Auseinandersetzung als 
Versöhnung, 94ff. sowie Casper, B., Analogie. Ein Hinweis auf die Möglichkeit, sie 
historisch zu denken, 219-233.
„Heidegger als Phänomenologe erkennt die Autorität des Seyns und der Seinsge- 
schichte an und hält daher die Fügsamkeit unter die Autorität dieser Geschichte für 
das Höchst-Erreichbare des Daseins.” Vgl. Macht und Gewalt. Vgl. Heidegger, M., 
Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), 470ff.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes in Christus, für den Staat in der 'autarken' Wirklichkeitsge­
stalt seiner Gemeinschaft. Verdunkelt sich nun dieser Selbstsinn der 
Kirche, schwinden ihre Autorität und Macht, und es wird die Versu­
chung größer, 'Gewalt' in Form des Anathems, des Bannes, des 
Ausschlusses und der Ketzerverfolgung zu gebrauchen. Das 
Schwinden der Würde eines Staates liegt in seinem Ersatz durch 
eine funktionale und zweckorientierte 'Gesellschaft'. Unberührt von 
einem Macht- und Autoritätsverlust bleibt Kirche und Staat die 
Kompetenz, für sich als institutionelle Gemeinschaften Lehren und 
Regeln verbindlich zu formulieren. Während sich Kirche und Staat 
diese Kompetenz als das Recht, die Grenze der eigenen Zuständig­
keit selbst zu bestimmen, auch selbst zuteilen und begrenzen kön­
nen, ist Autorität nicht verfügbar. Die den Selbstsinn des Ganzen 
repräsentierende Macht kann nicht gegeben, genommen oder be­
hauptet werden. Sie ist nur 'da' in ihrem Erscheinen oder Schwin­
den, d.h. im Vollzug. Damit ist Autorität nur als Geschichte; der 
Hinweis auf das analoge Verständnis des Autoritätsbegriffes im 
Sinn einer analogia historica findet hier seinen Ort. Das Verständnis 
der Mehrdeutigkeit und Mehrsinnigkeit von Autorität ist nämlich 
geschichtlich zu verstehen, d.h. die konkreten Wesensbedeutungen 
der Autorität sind nicht univok und eindeutig, sondern nach histori­
schen Epochen- und Kulturkreisen verschieden.
Eine Antwort auf die entscheidende Frage nach der Begründung 
von Autorität wird nicht ausgefaltet, sondern lediglich angedeutet. 
Der entscheidende Hinweis liegt im Rekurs auf den Begriff der 
omnipotentia Gottes, von der sich jede potentia ableitet. Potentia, 
Macht, Autorität und Würde sind demnach fundiert in der zugrun­
deliegenden omnipotentia, der Allmacht und unbeschränkten Au­
torität Gottes. Die Würde (des Menschen), die Macht und Autorität 
unseres Handelns sind nach Max Müllers Grundverständnis von 
Metaphysik demnach onto-theologisch begründet, d.h. ihr ontologi­
sches Fundament ist letztlich theologisch. Dieses kann sich im Phä­
nomen der Autorität als Erfahrung und Geschichte zugleich zeigen.

2. Zur Frömmigkeit des Denkens

Das zweite Kapitel über die 'Frömmigkeit im Denken' ist zwar um 
die konkreten Bezüge zu der Tagung, bei der der Text vorgetragen 
wurde, gekürzt worden, trägt aber dennoch den Charakter der ge­
sprochenen Rede, was nicht unerheblich ist für dessen Aufbau und 

115

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stil. In diesen Text fließt die ganze didaktische Erfahrung jahrzehn­
telangen Dozierens philosophischer Fragestellungen ein. Stilistisch 
eine Mischung aus analytischem und bedenkend-hermeneutischem 
Stil ist dieser Text nicht nur repräsentativ für das Denken Max 
Müllers; er schlüsselt auch zentrale Inhalte seines Denkens auf und 
läßt durch die zahlreichen Anspielungen seine philosophische Pro­
venienz erkennen. Mittels des Begriffes der 'Frömmigkeit des Den­
kens' legt er letztlich die Programmatik seiner eigenen Vorstellung 
von Philosophie dar und gibt Einblick in Grundfragen, die sein Le­
ben und die Haltung seines Denkens geprägt haben.
In acht Abschnitten wird unter dem erkenntnisleitenden Interesse 
von 'Macht' und 'Gewalt' ein Versuch über Herkunft und Zukunft 
in der 'Frömmigkeit des Denkens' im Hinblick auf Martin Heideg­
ger unternommen.10 Ausgehend vom Ort der Tagung (Meßkirch) 
und ihrem Thema (Europa und die Philosophie) wird zunächst der 
Begriff der Heimat und seine Bedeutung für Heidegger im Sinne 
geistiger Heimat und Europas als eigentlicher Heimat von Philoso­
phie bestimmt.
Für die Philosophie veranschlagt Max Müller drei denkgeschichtli­
che Phasen: Mythos - Logos - Horos. Bevor das Ganze, Umfassen­
de, womit sich Philosophie beschäftigt, ge- und bedacht wird 
(Logos), ist es in Bild und Erzählung (Mythos) schon da. Darüber- 
hinaus kennt Max Müller jedoch eine dem Abendland eigene 
(gegenwärtige) Phase: Horos. Mit dem Begriffspaar conceptio- 
conceptus beschreibt er die Tatsache des Begreifens (conceptus) des 
Gedankens, das für Heidegger 'mehr' sei als das bloße Denken 
(conceptio) des Gedankens. So hat sich die Macht des Gedankens 
(conceptio} mit der Gewalt des Begriffs (conceptus) geeint. Mit den 
Begriffen Macht und Gewalt hat Max Müller sein eigentliches 
Thema aufgegriffen, das er schließlich essayistisch von verschiede­

10 Vgl. hierzu auch Müller, M., Auseinandersetzung als Versöhnung: „Der Denker 
erfahrt im Denken auch das Göttliche und bedenkt es auch. So ist wirkliches Den­
ken religiös und auch fromm. Dies konzediert auch Heidegger und spricht ja aus­
drücklich von der 'Frömmigkeit des Denkens'. Aber mit 'Glauben' hat dies für ihn 
direkt nichts zu tun. Dies zeigt, wie er hier das Glaubensverständnis gewollt auf der 
doxologischen Ebene festbindet” (Auseinandersetzung als Versöhnung, 109). 
Fromm meint bei und für Heidegger nicht gläubig (vgl. Auseinandersetzung als 
Versöhnung, 109f.). Jaspers hatte das Fragwürdige an Heideggers Terminus von der 
'Frömmigkeit des Denkens' in der Ausklammerung der Bibel und der biblischen 
Religion als des geschichtlichen Grundes des abendländischen Philosophierens er­
kannt. Vgl. Jaspers, K., Der philosophische Glaube, München 1954, 72ff.

116

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Seiten und unter verschiedener Perspektive betrachtet. Er führt 
uns dabei anhand der Begriffe des anderen Anfangs, der Herkunft 
und der Zukunft, der Frömmigkeit des Denkens, des Wertes und der 
Würde schließlich zum eigentlichen Ausgangspunkt der Fragestel­
lung zurück, nämlich dem Verhältnis von Macht und Gewalt, von 
öuvap,u; und evepyeta, von actus und potentia.
Gegenüber dem (ersten) Anfang Europas, der für Heidegger durch 
den Gang vom Gedanken zum Begriff (Metaphysik) beschrieben ist, 
bildet der 'andere Anfang' für ihn einen Rückgang hinter diesen 
ersten Anfang. Ist in Sein und Zeit (1927) noch eine Destruktion des 
sog. ersten Anfangs und unserer denkerischen Herkunft 
(Metaphysik) programmatisch versucht worden, wird in der 2. Auf­
lage von Was ist Metaphysik (1943) erkannt, daß nicht die Meta­
physik den gemeinsamen Boden europäischen Denkens darstellt, 
sondern ein Rückstieg in den Boden der Metaphysik notwendig 
ist.11 Der in diesem Rückstieg gewonnene neue Anfang ist jedoch 
nicht von uns leistbar, planbar und erzwingbar, sondern muß uns 
gegeben werden. Er ist das eigentliche Fundament unserer Herkunft, 
die zugleich unsere Zukunft ist. Die von uns geforderte Haltung 
einem anderen Anfang gegenüber ist die des Mutes zum reinen 
Advent und der Geduld und Erwartung dieser auf uns zukommen­
den und nicht machbaren Zukunft. Diese Frömmigkeit des Denkens 
artikuliert sich als die Entscheidung des Menschen zu seiner eigenen 
Fragwürdigkeit und seines permanenten In-Frage-Gestellt-Bleibens. 
Damit ist der Verzicht auf Welt- und Selbstherrschaft zugunsten 
einer hoffenden Erwartung auf eine unerzwingbare, sich gebende 
Gabe verbunden. Diese ist für Max Müller die eigentlich ermächti­
gende Macht, die sich der Gewalt eines rein begrifflichen Denkens 
verweigert. Darin liegt für ihn auch die eigentliche Kehre: von einer 
Verstandes-Vernunft zur vernehmenden Vernunft eines fragenden 
Denkens der Erwartung auf das Ereignis der Macht. Ein solches 
Denken als fromm zu bezeichnen ist zum einen terminologisch hin- 
terfragbar, zum anderen insofern fragwürdig, als damit westliches 
Denken (Metaphysik) als unfromm qualifiziert wird.
Der Terminus 'fromm' wird dabei von Heidegger (wie meistens) 
nicht in der etymologisch korrekten Grundbedeutung (nützlich) 
verwendet, sondern von Max Müller im Rekurs auf den 'Eutyphron' 
gedeutet. Dieser platonische Dialog, der mit dem Begriff des 

11 Vgl. Heidegger, M., La remontee au fondement de la metaphysique, in: Was ist 
Metaphysik, Bonn 21943.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frommseins des Menschen (öaiov) das richtige Verhältnis des 
Menschen zum Heilsein der Götter und des Göttlichen meint, wird 
aufgrund seiner aporetischen Form als fromm interpretiert: er ver­
zichtet auf eine Antwort und ihre Erzwingbarkeit. Er beläßt die 
Frage und uns in der Frage nach dem richtigen Verhältnis zu den 
Göttern und dem Göttlichen. Material wird diese Interpretation da­
durch gestützt, daß in diesem Dialog jede Zweckhaftigkeit (ob 
eveKa) der Frömmigkeit abgelehnt wird und Fromm-sein keinen 
Wert und dennoch Würde hat, nutzlos und doch sinnhaft ist, sich 
selbst rechtfertigt. Demnach meint Frommsein die Anerkennung der 
Würde wahrer Wirklichkeit, ohne sie auf ihren Wert hin zu hinter­
fragen. Heideggers Begriff der Frömmigkeit geht von diesem Ver­
ständnis aus, reicht aber insofern darüber hinaus, als er nicht nur 
Fragwürdigkeit postuliert, sondern Mut zur Demut und die Ent­
scheidung zur eigenen Antwortlosigkeit fordert. Frommes Denken 
erzwingt keine Antwort, sondern erwartet und erhofft sie als Gabe. 
Damit steht es jenseits der Sicherheit des Glaubens, der Fragen be­
antwortet, aber auch des Wissens, da eine letzte Überprüfbarkeit 
dieser sich gebenden Gabe und damit eine Kriteriologie fehlt. Dem­
nach kann man fromm sein, ohne zu glauben, und glauben, ohne 
fromm zu sein. Fromm ist der Glaube dann, wenn er nicht als siche­
rer Besitz betrachtet wird, sondern als Geschenk und Gnade, die 
sich unserer Verfügung entzieht, deren Erfüllung fraglich ist und 
doch erhofft wird. Dieser fromme Glaube ist analog zu einem 
frommen Denken, wodurch Heideggers schroffe Antinomie von 
Glauben und Denken für Max Müller ihre Absolutheit verliert.12
Wie der menschliche Verstand das Vermögen ist, Begriffe auszubil­
den, so ist die Vernunft das Vermögen, Gedanken, die nicht uns, 
sondern in uns einfallen, zu vernehmen. Vernunft, die Systeme 
entwirft, ist demnach unfromm, während vernehmende Vernunft 
fromm ist. Nur eine fromme Vernunft kann Gedanken vernehmen, 
die schließlich keinen adäquaten Begriff haben. Das wirklich Neue 
und die eigentliche Kehre in Heideggers Denken ist, daß das sich 
uns als Sprache zukehrende und nur vom frommen Denken ver­
nehmbare Sein nicht immer dasselbe und gleichbleibend Unbeding­
te ist, sondern geschichtlich ist. Der unbedingte an uns ergehende 
Anspruch des Seins ist nicht zeitlos und ewig, sondern zeitlich im 
Sinn der Seinsgeschichte und historisch. Als solcher steht er in 

12 Zur Antinomie von Glaube und Denken vgl. Heidegger, M., Über den Humanismus.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


analoger Parallelität zu Augustins Verständnis des geschichtlichen 
Gottes.13
Während Heidegger bereits bei Platon den Gang der Metaphysik hin 
zum Begriffswissen und zum 'Gestell' beginnen läßt, befindet sich 
hier für Max Müller vernehmende Vernunft (nous) und begreifender 
Verstand (dianoia) noch im Gleichgewicht. Denn für ihn bleibt bei 
Platon der Begriff immer an das alle Fragen leitende Urphänomen, 
den Gedanken, gebunden und somit fromm. Trotz der Anstrengung 
des Begriffes führt Platons Denken daher nicht zur Herrschaft des 
Subjektes, sondern zur Rettung der Phänomene. Auch die religiösen 
Erfahrungen eines Augustinus (illuminatio) oder Pascal (feu) mar­
kieren nicht den von Heidegger apostrophierten Weg zum Gestell, 
sondern sind Ausdruck geschichtlichen Denkens, in dem bereits die 
Frommheit der Kehre geschieht.
Trotz des Übergewichtes der ontologischen Seinsgeschichte vor 
unserer ontischen Geschichte bleibt dieses Verhältnis bei Heidegger 
als Frage offen. Bei der Frage nach unserer (ontischen) Geschichte 
wird schließlich auf die Fraglichkeit unserer Existenz in deren Hin­
eingehaltensein in das Nichts hingewiesen, so daß deren Gleichge­
wicht zu denken für Max Müller möglicherweise 'der andere An­
fang' wäre. Diesen nicht gewaltsam herbeiführen zu wollen, son­
dern seine Macht zu erhoffen, wäre die Frömmigkeit unserer Zeit. 
Wendet man nun die Frage nach der Frömmigkeit des Denkens auf 
Heidegger selbst an, so kann man diese Haltung durchaus als we­
sentlichen Grundzug konstatieren, insofern sein Denken uns keine 
Antworten gibt, sondern Fragen stellt.14 Die Frage nach Heideggers 
(religiöser) Frömmigkeit wirft uns aber auf unser eigenes Denken 
zurück, welches für Max Müller nur dann fromm ist, wenn es dem 
anderen und Heidegger sein Geheimnis lassen kann.
Für Max Müller hat sich in der Metaphysik die Macht des Gedan­
kens einzigartig mit der Gewalt des Begriffs geeint. Einerseits kann 
sich dabei eine gewaltsame Verbegrifflichung nur im Rekurs auf 

13 Vgl. hierzu Löwith, K., Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Die theologischen 
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, Mainz 71979, 148-160. Löwith zeigt 
hier auf, wie erstmals durch das Christentum ein zyklisches Weltbild aufgebrochen 
wird und (v.a. bei und durch Augustin) ein lineares geschichtliches Denken auf­
taucht.

14 Vgl. hierzu Bösl, A., Heideggers philosophische Entwicklung der letzten Jahre. Ein 
Brief Max Müllers aus dem Jahr 1947, in: Philosophisches Jahrbuch 105 (1998) 
363-370.

119

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den machtvollen Gedanken rechtfertigen, andererseits muß die 
Macht des Gedankens auch die Chance zur begrifflichen Verwirkli­
chung haben. Wird aber die Macht (als reales Vermögen) zur bloßen 
(Denk-)Möglichkeit depotenziert, dann werden Gedanke und Be­
griff, Macht und Gewalt auseinandergerissen und es kommt zu einer 
Reduktion auf die Begriffsgeschichte und zum Verfall der Meta­
physik, die noch von einer ursprünglichen Balance der beiden 
Kräfte ausgeht und ihre Real-Differenz im gleichzeitigen Vollzug 
ihrer Real-Identität begreift.
In der Kapitulation des Gedankens vor dem Begriff und der Macht 
vor der Gewalt erkennt Heidegger die absteigende Entwicklung zum 
Positivismus und der 'Welt als Gestell'. An einem solchen Ende 
unserer Geschichte wird schließlich die Erwartung des 'anderen 
Anfangs' als Erwartung einer neuen und anderen Herkunft und 
Zukunft virulent. Für Max Müller muß diese neue Zukunft eines 
anderen Anfangs jedoch sein Woher in der Geschichte haben, da sie 
sonst phantastisch wird. Herkunft und Zukunft müssen dabei (so 
wie Macht und Gewalt) in ihrer Identität different gedacht werden. 
So wie sich Möglichkeit und Wirklichkeit gleichsam 'dialektisch' 
zueinander verhalten, so kommt es bei diesem Prozeß zu einer ge­
schichtlichen Transformation, bei der die Zukunft die Herkunft in 
gewandelter Form immer mit sich trägt. Max Müller interpretiert 
Heideggers geschichtliche Linie von der Metaphysik zum Positi­
vismus nicht einseitig negativ als Ruinanz. Er versucht die Alterna­
tive von Metaphysik oder Positivismus, von Macht oder Gewalt, 
von Würde oder Wert aufzulösen und versteht die Begriffe nicht 
konträr, sondern komplementär. Nur im Zusammenspiel einer 
Macht, die die Chance zur Gewalt hat, und einer Gewalt, die sich 
durch echte Macht rechtfertigen kann, wird sich Geschichte ereig­
nen. Max Müller wendet sich damit entschieden gegen die Verabso­
lutierung eines Momentes dieses geschichtlich-dynamischen Wech­
selspiels und weist auf die entscheidende Haltung des Menschen 
hin: die Kompromißfähigkeit. Denn die Wirklichkeit und das 'ist' 
drückt sich für ihn aus im dialektischen Wechselspiel von Macht 
und Gewalt, im Kompromiß.

3. Zur Würde des Seins

Dieses Kapitel 'Über Wert und Würde des Kompromisses' hat we­
niger systematischen als stärker essayistischen Charakter; auch sei­

120

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne sprachliche Form wirkt nicht streng wissenschaftlich. Max Mül­
ler scheint sich hier eher in meditativem Sprachgestus dem Problem 
des Kompromisses annähem zu wollen, das zunächst und vorder­
gründig nicht in die Gesamtanlage von Macht und Gewalt zu passen 
scheint. In zehn Abschnitten bedenkt Max Müller unter dem Titel 
'Die Würde des Seins' das Phänomen des Kompromisses.
So wie wahre Autorität eine nicht mehr von außen begründbare 
Macht und Ermöglichung sittlichen Handelns ist und die Frömmig­
keit des Denkens im Bedenken der eigentlichen Macht des Gedan­
kens und nicht der gewaltsamen Verbegrifflichung liegt, so läßt sich 
die Würde des Seins nicht mehr begreifen, sondern ergreift das Sei­
ende. Die menschliche Haltung des Kompromisses ist dafür eine 
adäquate Reaktion. Denn anders als eine Verabsolutierung einer 
Position und Auflösung aller Differenzen repräsentiert der Kom­
promiß die Menschlichkeit des Menschen, insofern er Unterschiede 
als berechtigt anerkennt und sie in Spannung zueinander hält. So 
wie Macht und Gewalt, Möglichkeit und Wirklichkeit nicht in einer 
Dialektik restloser Vermittlung aufgehoben werden dürfen, sondern 
in einem Verhältnis gegenseitigen Sichbedingens stehen, so macht 
die Suche nach immer neuer gegensätzlicher Vereinigung das We­
sen menschlicher Geschichte aus; hierin drückt sich die Gelassen­
heit, Gegensätze zwanglos auszuhalten, und damit menschliche 
Freiheit, aus.
Auf dem Hintergrund einer oft feststellbaren Vorliebe zu einem 
simplen Entweder-Oder wird im Kompromiß fälschlicherweise eine 
Kapitulation vor der Unbedingtheit von Idealen gesehen. Demge­
genüber hat der Kompromiß einen instrumentalen oder funktionel­
len Wert, insofern er in unserem Handlungsgefüge durchaus nütz­
lich ist. Entscheidend ist aber, daß er einen nicht mehr zu rechtferti­
genden Sinn in sich trägt und damit Würde hat und um seiner selbst 
willen geachtet werden will; dadurch ist der Kompromiß adäquater 
Ausdruck personalen Menschseins. Anders als die Vermittlung und 
Auflösung aller Differenzen erkennt der Kompromiß alle Gegensät­
ze als berechtigt an und beläßt sie in Spannung zueinander.
Ausgehend von der etymologischen Bedeutung des Kompromisses 
von promittere im Sinn eines Sich-Ausstreckens auf ein Noch-nicht- 
Seiendes läßt man sich auf einen offenen Möglichkeitsspielraum 
ein. Compromittere betont sodann den gemeinsamen Angang der 
Zukunft und das freie Abstimmen der eigenen Entwürfe mit Rück­

121

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicht auf andere Freiheit.15 Freiheit ist damit immer begrenzte Frei­
heit, und meine Möglichkeit als immer gemeinsame und dadurch 
begrenzte Möglichkeit erst ist reale Möglichkeit. Die zeitliche 
Struktur des Kompromisses ist daher nicht von einer ideologischen 
Fixierung durch das Ende und dessen utopisch-eschatologischen 
Ausstand geprägt, sondern von einer Offenheit, die lediglich durch 
den Horizont sich gegenseitig begrenzender Möglichkeit und Frei­
heit begrenzt ist und damit eine geschichtliche Struktur hat.
Kompromiß ist für Max Müller erreichbar, wenn man sich mit sich 
selbst (anthropologisch-ethischer Kompromiß), mit seiner Welt 
(politisch-sozialer Kompromiß) und seinem Gott (weltanschaulich­
religiöser Kompromiß) identifizieren kann. Darin drückt sich die 
Akzeptanz naturgesetztlich unbedingter und geschichtlich bedin­
gender Vorgaben aus. Erst in der Haltung einer Gelassenheit gegen­
über der naturhaften und vorgegebenen Faktizität und der Offenheit 
auf mögliche geschichtliche Veränderung, auf Sinn und Glück hin, 
ist Kompromiß und damit menschliche Identität gegeben. Diese ist 
nicht statisch zu verstehen, sondern nur im Geschehen einer ge­
glückten Identifizierung mit dem geschichtlichen Werk seiner 
selbst, seiner Welt und seines Gottes gegeben. Diese praktische 
Identität läßt neue Möglichkeit nicht in starrer Faktizität untergehen, 
sondern vollzieht sich in der Mitte des Geschehens ihrer gegenseiti­
gen Integration. Die hier auftretenden Gegensätze werden dabei 
nicht zu einem Ausgleich gebracht und damit 'aufgehoben', sondern 
frei vermittelt. Für die menschliche Selbstverwirklichung heißt dies, 
daß die drei Lebensalter der Jugend (iuventus), der Mannheit 
(virtus), des Alters (senectus) ihre eigene Würde haben.16 Wahre 
Identität ist dann gegeben, wenn diese Stufen in ihrer Selbstsinnhaf- 
tigkeit nicht aufgehoben, sondern zu einer echten Einheit im Kom­
promiß gebracht werden. Gegenüber der Diagnose von Max Sche­
ier,17 wonach Gegensätze und Differenzen tendenziell ausgeglichen 
werden und dadurch Freiheit dem Übergewicht der Gleichheit un­
terliegt, insistiert Max Müller auf der geschichtlichen Leistung des 
Kompromisses, der Spannungen aushält und Freiheit nicht nivel­
liert. Exemplifiziert wird dies am aristotelischen Begriff der Ge­

15 Vgl. nochmals die landläufige Bedeutung von compromittere als 'in Verlegenheit 
bringen'.

16 Vgl. Guardini, R., Die Lebensalter, Würzburg 41957.
17 Vgl. nochmals den Vortrag 'Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs' Max Sche­

iers, in: ders., Philosophische Weltanschauung, 47-83.

122

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigkeit und deren Form der Epikie (Billigkeit) als der für ihn 
ursprünglichen Mitte aller Tugenden.18 19 Seine richtige Anwendung 
findet die politische Tugend der Epikie dann, wenn sie beispielswei­
se in einem 'billigen' Richterspruch zwischen der Macht des allge­
meinen Gesetzes und der Gewalt des individuellen Faktischen zu 
vermitteln sucht. Die Epikie stellt somit einen Kompromiß dar, der 
sich nicht allein am positiven Recht orientiert, sondern sich je aus 
dem Ursprung und der Quelle des Rechts nährt als einer Gerechtig­
keit, die im Gedanken der Freundschaft als der eigentlichen Form 
menschlichen Zusammenlebens begründet ist. Diese ist nicht von 
einer repressiven, sondern einer positiven, kreativen Toleranz ge­
prägt, die einen festen Ausgangspunkt voraussetzt und so die ande­
ren Menschen in einem positiven Sein-lassen gleichwertig betrach­
tet. In der hierdurch hergestellten partiellen Identität bei bleibender 
Differenz liegt das Wesen des Kompromisses. Bestätigt wird dieser 
Gedanke anhand des Beispiels der drei Formen des Wissens bei 
Scheier. Das Herrschaftswissen, dem es nicht um Wahrheit, sondern 
um Richtigkeit und Machtausübung geht, darf nicht mit einem Bil­
dungswissen, das auf individuellen Sinn des Lebens zielt, und auch 
nicht mit Erlösungswissen, dem es um Heil geht, zu einem ver­
meintlichen Ausgleich gebracht werden. Nur ein kompromißhafter 
Dialog (in der Einheit eines personalen Bewußtseins) kann die Ver­
absolutierung einer dieser Formen verhindern. Dieser Grundgedan­
ke prägt auch die Interpretation und Kritik des thomistischen We­
sens von Erkenntnis. Denn hier wird in einer reditio completa alles 
Äußere verinnerlicht und Werk und Welt in sich hineingenommen. 
Alle Endlichkeit und Andersheit wird hier vom Geist aufgehoben 
und verschwindet. Demgegenüber muß für Max Müller die Anders­
heit des Geistes (die Endlichkeit) anerkannt werden. Wie die Ver­
borgenheit zur Wahrheit gehört, so muß die Erkenntnis die bleiben­
de Unerkanntheit respektieren. Denn Wahrheit ereignet sich nur als 
Kompromiß: Sie ist weder absolut und losgelöst von Zeit und Welt, 
noch ist sie relativ und beliebig zu ihr; vielmehr ist sie relational zu 

18 Es sei hier nochmals daran erinnert, daß nicht erst die Epikie und die Gerechtigkeit, 
sondern jede Tugend im auch hier zugrundeliegenden aristotelischen Sinn stets den 
Charakter einer Mitte (peoöOqq) hat. Zum aristotelischen Verständnis von Gerech­
tigkeit, vgl. NE 1129 a 3 ff. Zu dessen Zentralbegriff der |j.eo60t|(;, vgl. v.a. NE 1106 
b 13ff.; NE 1107 a 33ff. Zum Begriff der Epikie, vgl. nochmals Virt, G., Epikie; vgl. 
auch ders., Art. Epikie, in: LThK3, Band 3, 715.

19 Vgl. hierzu Thomas von Aquin, QD XI, De ver. 1,1 art. IX; ders., Super evange- 
licum S. Joannis lectura II, 1 15ff.69ff.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit und Welt und geschieht im Horizont einer unbeliebig- 
geschichtlich-epochalen Welt. Wahrheit ist daher ein Kompromiß 
zwischen ihrer idealistischen Verabsolutierung und ihrer positivisti­
schen Relativierung. Für die Sphäre des Glaubens und der Kirche 
darf es schließlich auch nicht zu einem alle Gegensätze nivellieren­
den Ausgleich kommen, sondern ist ein Kompromiß gefordert, der 
sich in einem Dialog der Weltreligionen, der Konfessionen und 
konträrer Positionen artikuliert.

II. 'Macht und Gewalt' im Werk von Max Müller

1. Vorbemerkung

Die Begriffe Macht und Gewalt, Sovapig und evEpyeia, die Max 
Müller gerade in seinen letzten Lebensjahren immer wieder ins 
Zentrum seiner Überlegungen gestellt hat, finden sich bereits in 
seinen frühesten Aufzeichnungen. Dies rechtfertigt nicht nur die 
Rekonstruktion einer Begriffsgenese, sondern ermöglicht zudem 
einen interessanten Einblick in die denkerische Entwicklung dieses 
Philosophen. Die nachfolgende werkimmanente Interpretation be­
schränkt sich dabei nicht auf das veröffentlichte Werk Max Müllers, 
sondern macht sich darüber hinaus die Manuskripte seiner zahlrei­
chen, noch unveröffentlichten, Vorlesungen zunutze.
Das Gesamtwerk als Textgrundlage schließt nun nicht aus, auch 
verschiedene Einflüsse und Filiationen deutlich werden zu lassen. 
Schließlich spricht Max Müller in der Sprache seiner Zeit, wozu 
deren metaphorische und philosophische Ausdrucksmöglichkeiten 
gehören. Dies bedeutet nicht, daß er mit gleicher Sprache und Be- 
grifflichkeit nur gleiches, und nicht vielmehr auch eigenes sagen 
kann. Der ständige Seitenblick auf die Bandbreite der Geschichte 
der Philosophie, deren Klaviatur er meisterhaft beherrschte, wird 
zwar zeigen, daß sein Denken nicht voraussetzungslos anfängt, 
sondern deren Diktion und Denkkategorien aufnimmt. Sie fungieren 
aber an einzelnen Stellen nur als Kontrastfolie, auf der er schließlich 
Neues schreiben wird. Max Müllers Reflexionen zu Macht und 

124

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewalt sind somit ein Reflex auf das klassische Axiom der Akt- 
und-Potenz-Lehre, auf deren Hintergrund er einen eigenen und ex­
emplarischen Beitrag akzentuiert, wie nachfolgend gezeigt werden 
soll.
In der Analyse der Begriffe von Macht und Gewalt wird nachfol­
gend ein Problem zum Konvergenzpunkt der Interpretation gemacht 
und so versucht, das Denken Max Müllers aufzuschlüsseln. 
Schließlich stellen 'Macht' und 'Gewalt' keine Einzelaspekte seines 
Denkens dar, sondern können insofern als Totalaspekt verstanden 
werden, als sie zwar verbal nur einen Aspekt thematisieren, in die­
sem Aspekt im Sinne eines adspectus (Anblick) aber je schon das 
Ganze seines Denkens als Grundlage vorausgesetzt wird und im 
Blick behalten ist. Somit stellen die Begriffe von Macht und Gewalt 
keine marginalen Aussagen der Philosophie Max Müllers dar, son­
dern sind zentrale Aspekte seines Denkens. Bei ihrer Einordnung in 
das Gesamtwerk ist zwar eine Deutung, aber keine Wertung inten­
diert. Vielmehr sollen die verschiedenen Ebenen der beiden Termini 
und die im Untertitel des Werkes angedeutete Rolle für das politi­
sche Denken aufgewiesen werden. Die Prävalenz eines politischen 
Interesses und der symptomatische Gedanke einer Begründung des 
Politischen aus der Ontologie soll zuletzt kritisch betrachtet werden.

Bevor jedoch das Verhältnis von Macht und Gewalt, von öovapig 
und Evepyeia bedacht wird, soll Max Müllers erkenntnisleitendes 
Interesse, das die Klärung dieses Begriffspaares motiviert hat, focu- 
siert werden.
Die entscheidende und „im Grunde einzige Frage aller Philosophie” 
(Sein und Geist, 1) ist die Seinsfrage, wie Max Müller nicht nur in 
Macht und Gewalt mehrmals betont, sondern bereits in seiner Ha­
bilitationsschrift, die er 1937 als 31 jähriger vollendet hatte,20 for­
mulierte:

„Philosophie im eigentlichen Verstände ist als Metaphysik 
die Frage nach dem Sinn von Sein, ist Ontologie.” (Sein 
und Geist, 1)

Philosophie als Ontologie und Metaphysik hat für Max Müller 
letztlich nur ein Thema: Was sagt das kleine Wörtchen 'ist'. Die 
Antwort auf diese Frage gibt Auskunft über einen Seinsbegriff, der 

20 Vgl. hierzu seine Schilderungen in: Auseinandersetzung als Versöhnung, 52ff.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jenseits der ontologischen Differenz Sein und Seiendes in seiner 
Differenziertheit enthält und nur analog gegeben ist:

„Der eigentliche oberste analoge Seinsbegriff des 'ist' 
umfaßt beides Differente der ontologischen Differenz und 
ist gerade dadurch, daß er beides in seiner Differenziert­
heit zugleich meint, 'analog' (vgl. Sein und Geist, 14).

Ferner unterscheidet Max Müller zwei Ebenen des 'ist', nämlich die 
kategoriale und die modale Ebene. Während die kategoriale Ebene 
die Seiendheit des Seins und dessen Substanz und Akzidentien the­
matisiert, betrachtet die modale Ebene das Sein aus der Perspektive 
von Möglichkeit und Wirklichkeit. Die kategoriale Ebene des 'ist' 
wird in den Überlegungen zu Macht und Gewalt nicht weiter ver­
folgt und Max Müller konzentriert sich ganz auf die Frage, wo das 
'Ist' mehr ausgesagt wird, der Möglichkeit oder Wirklichkeit nach. 
Damit ist bereits ein weiterer Aspekt angesprochen, nämlich der des 
'Ist-Sagens'. Philosophie fragt für Max Müller nämlich nicht allein 
nach dem Sein, sondern auch nach dessen Aussagbarkeit; sie fragt 
nach dem Grund der Möglichkeit alles 'Ist-Sagens'.

„Die allgemeinste, überregionalste Seinsvoraussetzung ist 
also das 'ist' all unseren Istsagens, das Copula-Sein. (...) 
Und so ist der Intentionalität das Vermögen der Rede 
überhaupt zugeordnet. Und diese Rede bejaht, setzt, be­
hauptet, indem sie 'ist' als 'ist wirklich' und 'ist wahr' 
sagt. Rede ist Seinsbehauptung und Seinsaussage in bezug 
auf Seiendes und dessen Sein. Ontologische Metaphysik 
deutet das 'ist' jeder Rede.” (Sein und Geist, 40).

Diese Zentralaussage seines Frühwerkes bestätigt Max Müller Jahr­
zehnte später in deren Relecture, indem er meint, daß „die unum­
grenzbare ('transzendentale') Weite des Seins (...) in jedem 
'Istsagen' sich artikuliert” und er Sein und Geist als eine 
„Phänomenologie des Istsagens” (Auseinandersetzung als Versöh­
nung, 58f.) kennzeichnet.
Im Rekurs auf die scholastischen Transzendentalien versucht er, die 
Weite und den Sinn des Seins zu verdeutlichen, indem er die analo­
gen Begriffe ens, res, unum, aliquid, verum und bonum für das 'Ist- 
Sagen' veranschlagt:

126

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„So liegt im Istsagen zugleich Wahrsein, Wirklichsein 
und Gründigsein neben dem Einessein, Identischsein. 
Dieses 'Wahrheitsagen' gehört wesentlich zum 
'Istsagen'”21 22.

Mittels dieser Analogie konnte Max Müller schließlich zeigen, wie 
das transzendentale 'Ist-Sagen' das Seiende aus jeder nur subjekti­
ven Verhaftung in sich selbst hin freigibt und in seinem Sein sein 
läßt. Dadurch ist für ihn im Istsagen das Erleben als je meines im­
mer schon durchbrochen und eine Begegnung mit dem Seienden als 
es selbst begründet (vgl. Sein und Geist, 146f.).
Entsprechend ist für Thomas von Aquin, der für Sein wie für Seien­
des nur ein Wort kennt, nämlich ens, das Sein als ens rationis und 
als Entwurf aller Wesentlichkeit die reine identische Möglichkeit 
von allem; „nicht als passive Möglichkeit der Materie, sondern als 
Intentionalität des durch alles Was sich verwirklichenden Grundpla­
nes von allem, in dem alles schon vorgezeichnet ist. So ist dieses 
Sein (ens rationis) potentia pura activa” (Sein und Geist, 23lf.).
Im Anschluß an diese thomistische Bestimmung des Seins als ens 
rationis und als Wesen bestimmt Max Müller die Wirklichkeit, die 
sich im 'ist' ausdrückt, als Vollzug dieses Wesens. Wesen aber ist 
für ihn die innere reale Grundmöglichkeit (interna possibilitas). 
Demnach entdecken wir in der Welt Möglichkeiten, aus denen wir 
durch Abstraktion Gedanken und Begriffe, durch Konkretion Sa­
chen und Sachverhalte machen.

„Die Möglichkeit selbst ist aber weder konkret noch ab­
strakt, weder schon wirkliches Faktum noch schon we­
sentlicher Gedanke. Wir bilden das Wesen aktiv in Be­
griffe und Werke ein. Und wir ergreifen dabei jeweils 
vorliegende unbeliebige Möglichkeit, bewegen uns den­
kend wie handelnd immer schon in der Vorgegebenheit 
des Möglichkeitsspielraums dieser Welt.” (Sein und Geist, 
236).

21 Müller, M., Sein und Geist, 113ff. Für Thomas von Aquin, dem nur ein Wort für 
Sein wie für Seiendes zur Verfügung stand, nämlich 'ens', bedeutet dies, daß im 
'Ist-Sagen' schlechthin alles enthalten ist. Wer demnach Sein meint und sagt, der 
meint und sagt: alles 'actu implicite', will meinen, daß wir mit Sein alles meinen 
und alles auch unentfaltet mitmeinen.

22 Der ursprüngliche Titel der Habilitation hieß: „Realität und Rationalität“. Vgl. zu 
einer Interpretation dieses Titels: Auseinandersetzung als Versöhnung, 57ff.

127

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit diesen Ausführungen über das 'Ist-Sagen' der Metaphysik ist 
Max Müller unweigerlich in das Thema von Wirklichkeit und Mög­
lichkeit, von Macht und Gewalt eingedrungen. So kann er sagen:

„Die Möglichkeit als reale ist, wie Thomas sagt, tempore 
et quoad nos das Frühere, das a priori; ratione et per se ist 
der Akt, der die Gewalt zur Verwirklichung hat, vorran­
gig, denn zu ihm und ihr strebt alle Möglichkeit als Reali­
tät hin. Sein ist nur, gibt es nur im Zusammen von Macht 
und Gewalt, von realer Möglichkeit und ihrer Durchset­
zung, von Potenz und Akt.” (Sein und Geist, 237).

Bereits hier deutet sich an, daß es verschiedene Ebenen sind, auf 
denen Max Müller mit den Begriffen dynamis und energeia operiert. 
Bevor auf diese näher eingegangen wird, soll jedoch ein kurzer 
Blick in die aristotelische Bestimmung von öuvajiig und Evepyeia 
als locus classicus geworfen werden. Ferner ist es aufschlußreich, 
Heideggers Ausführungen diesbezüglich zu konsultieren; schließ­
lich wurde Max Müller diese Frage gerade durch dessen Vorlesung 
im Sommersemester 1931 vermittelt und Heideggers Interpretation 
scheint ihn, wie seine sorgfältige Mitschrift dieser Vorlesung sowie 
die Randglossen in seiner Aristotelesausgabe belegen, stark beein­
druckt zu haben.

a) Die aristotelische Bestimmung von Süvapig - evepyEia

Aristoteles beginnt das berühmte Kapitel 10 des Buches 0 seiner 
Metaphysik mit den verschiedenen Bedeutungen von 'sein'. Dieses 
werde ausgesagt:
a) nach den Formen der Kategorien (Kara ?a a%f)paTa tcdv 
KaTTiyopicüv)
b) nach Vermögen und Wirklichkeit (Kara Sovapiv Kai 
EVEpyEiav)
c) als wahr oder falsch (cbg aÄ/qOEq Kai xgEuSog).23

23 Max Müller besuchte im Wintersemester 1929/30 eine die gleichnamige Vorlesung 
begleitende 'Übung' Heideggers zum Thema: „Vom Seinsbegriff des Aristoteles 
(eine Interpretation von Aristoteles, Metaphysik 0, Cap. 10). In der Mitschrift Mül­
lers findet sich als vierte Bedeutung von 'sein' zwischen a und b noch die weitere, 
nämlich die akzidentielle Bestimmung (Korea ovpßEßT|Kog). Heidegger rekurriert 

128

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Müller, für den dieses Kapitel den „Höhepunkt der Metaphy­
sik”24 darstellt, nimmt hier den Ausgang seiner Überlegungen zu 
Macht und Gewalt. Dabei interessiert ihn nicht die kategoriale Be­
deutung des Seins, also die Seiendheit des Seins, die sich in den 
Begriffen Substanz und Akzidens ausdrückt, sondern die modale 
Bedeutung als Seinsweise des Seins anhand der Begriffe Möglich­
keit und Wirklichkeit.25 Das, was im „eigentlichsten Sinne seiend”26 27 
ist, also das Wahre, wird von ihm interessanterweise nicht themati- 
siert. Möglichkeit und Wirklichkeit sind für Aristoteles also nicht 
wie für Kant Kategorien, also reine (apriorische) Verstandesbegrif­
fe,28 sondern sind komplementäre Modi des Seins.29 Gemäß der 

hier vermutlich auf die vier Bedeutungen des Seins, die Aristoteles im Buch A, dem 
Wörterbuch seiner Metaphysik, gibt (vgl. 1017a-b8).

24 Vgl. Heideggers gleichlautende Bezeichnung dieser Passage in einer Übung zu 
Metaphysik 0 nach der Mitschrift Max Müllers, die sich im Archiv der Universi­
tätsbibliothek Freiburg befindet.

25 Zur kategorialen Bedeutung des Seins, vgl. Müller, M., Vorlesung Wintersemester 
1959/60 (Transzendentale Logik und Erkenntnislehre): „Das Kategorienproblem 
taucht lange vor Aristoteles auf, aber erhält seinen Namen und seine disziplinhaft 
schematische Stellung im System (...) erst bei Aristoteles. Mit dem Namen des Ka­
tegorienproblems ist das Problem der Urpädikamente und der Stammbegriffe (...) 
nicht erschöpft; wir werden (...) sehen, daß das Kategorienproblem nur ein ganz 
kleiner Ausschnitt aus dem Problem der apriorischen Begrifflichen ist.” (80). Max 
Müller versteht 'Kategorie' in seiner eigentlichen etymologischen Bedeutung im 
Sinn von KaO’ äyopä, also jemanden auf den Kopf zu sagen, was etwas ist, weil 
sein Grundort als Verwirklichung von Möglichkeit sich immer schon gezeigt hat. 
Kategorien sind also jene Möglichkeiten, die man schon immer haben muß, kennen 
muß, wenn überhaupt Seiendes offenbar werden soll (vgl. ebd. 81). Vgl. zu dieser 
Etymologie auch Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3, 6f.

26 Vgl. Aristoteles Met. 1051b. Auch nach der Mitschrift von Max Müller hat Heideg­
ger diese Stelle vom „öv d>g dXr|0E(;” als „KUpubTorca öv” mit 
„Wahrsein=eigentlichstes Sein” übersetzt und sich damit gegen eine Interpretation 
W. Jägers gestellt. Hier komme der antike Seinsbegriff zum eigentlichsten Aus­
druck.

27 Dies läßt sich auf dem Hintergrund der scholastischen Transzendentalien erklären, 
wonach ens und verum konvertibel sind und im 'ist' je schon das 'ist wahr' implizit 
mitausgesagt ist. Vgl. hierzu nochmals Müller, M., Sein und Geist, 54ff. u.ö.

28 Vgl. Kant. I., KrV B 106 (III, 93).
29 Für Kant gilt: ,,[D]er Unterscheidungsgrund von Möglichkeit und Wirklichkeit liegt 

im Subjekte und der Natur seiner Erkenntnisvermögen” (KdU § 76 [V, 401]). Die 
Unterscheidung von Möglichkeit und Wirklichkeit gilt somit „bloß subjektiv für 
den menschlichen Verstand” (ebd.). Der ontologische Unterschied von Möglichkeit 
und Wirklichkeit liegt demnach nicht im Seienden, sofem es Ding überhaupt i.S. der 

129

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Analogie30 als dem methodischen Prinzip der Substanzbücher (Z, H, 
0), werden Grundbegriffe wie Sovajiig und Evepyeia nicht mehr 
durch Rückbezug auf eine 'erste' öüvapig oder evepyeia definiert 
und haben somit keinen Oberbegriff, sondern verhält sich Svvapig 
als x zu evepyeia als y wie der Marmorblock zur Bildsäule.31 Es 
werden also allein an in der Erfahrung ausgewiesenen Gegen­
standspaaren Gemeinsamkeiten im Seinscharakter und ihre Bezie­
hung angesprochen, wodurch eine Strukturierung des Seins be­
werkstelligt wird.
Bereits hier zeigt sich, daß Möglichkeit nicht logische Modalität 
ist,32 sondern „das der Möglichkeit nach Seiende (öüvapei öv)”33 
und damit ontologische Kategorie.34 Als das 'Noch-nicht-Seiende' 
ist es auf die Verwirklichung im Prozess der Bewegung bzw. Ver­
änderung angelegt und wird hierdurch zu dem 'der Wirklichkeit 
nach Seienden' (evepyeia öv). Jegliches Werden ist für Aristoteles 

vorkantischen Ontologie ist (Kant würde sagen: sofern es Ding an sich ist), sondern, 
sofern es Ding überhaupt als Gegenstand menschlicher Erfahrung ist. Zum Kanti- 
schen Verständnis von Möglichkeit und Wirklichkeit im Sinne seiner Kategorien­
lehre, vgl. Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik 
und Erkenntnislehre), 80ff.

30 Vgl. hierzu u.a. auch Patzig, G., Theologie und Ontologie in der 'Metaphysik des 
Aristoteles, in: Kantstudien 52 (1960) 185-205. Für Patzig beschränkt sich die ana­
logische Methode darauf, an den in der Erfahrung ausweisbaren Paaren von Gegen­
ständen das Gemeinsame ihrer Beziehung aufzunehmen und begrifflich zu fassen 
(vgl. 204). Vgl. auch Berti, E., Der Begriff der Wirklichkeit in der Metaphysik des 
Aristoteles (0 6-9 u.a.), in: Rapp, C., Metaphysik. Die Substanzbücher (Z, H, 0), 
Berlin 1996,289-319.

31 Zu diesem Beispiel, vgl. Met. 1065 b 24.
32 Vgl. hierzu auch: Hartmann, N., Möglichkeit und Wirklichkeit, Meisenheim 21948.
33 Vgl. Met. 1017 b 1; 1051 b Iff.; 1069 b 16.
34 Vgl. hierzu insbesonders die wichtige Studie von Stallmach, J., Dynamis und Ener- 

geia. Untersuchungen am Werk des Aristoteles zur Problemgeschichte von Mög­
lichkeit und Wirklichkeit (= Diss.), Meisenheim 1959: „Das Suvapei öv als onto­
logische Möglichkeit” (28). Demnach bezieht sich das Können nicht mehr nur auf 
Bewegung, sondern auf Sein (29). Großen Wert auf eine Unterscheidung zwischen 
dem Övvapei öv und dem evepyeia öv als Modalkategorien einerseits und den 
zweistelligen Relationsbegriffen Sövapu; und evepyeia andererseits legt: Seel, G., 
Die Bedeutung des Begriffspaares 'Dynamis-Energeia' für die Aristotelische Güter­
lehre. Zu Met. IX, 9, 1051 a 4-15, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 60 
(1978), 27-58, hier 28 Anm. 2.

130

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


demnach zunächst eine Bewegung von dem der Möglichkeit nach 
Seienden zu dem der Wirklichkeit nach Seienden.35
Aristoteles bestimmt also das Verhältnis von Möglichkeit und 
Wirklichkeit im Zusammenhang mit seiner Bewegungslehre, indem 
das, was sich bewegt, vorher ein anderes als nachher ist und die 
Bewegung für ihn die Differenzierung in Möglichkeit und Wirk­
lichkeit überhaupt erst ermöglicht.
Damit kennt Aristoteles zwei Seinsbegriffe, nämlich
1. Möglichsein (Süvapig) als Sein-Können in der Weise des Offen­
haltens einer Mannigfaltigkeit durch das Bewegliche.
2. Wirklichsein (EvepyEta) als In-Bewegung-Sein.
Die svEpysia wird von Aristoteles wiederum in mehrfachem Sinn 
ausgesagt, nämlich im Sinn der eben erwähnten Bewegung 
(KivT|oig) aber auch in einer prinzipielleren Weise als Wesen/Form 
(onoia). Dadurch ist aber auch ein Bedeutungsspektrum für 
öuvapig eröffnet, das schließlich Potenz, Vermögen und Möglich­
keit beinhaltet. Da Max Müllers Verständnis von 'Macht' und 
'Gewalt' jeweils die verschiedenen Bedeutungsnuancen einschlie­
ßen, sollen sie hier kurz rekapituliert werden.

a) övvapiq

Die grundlegendste Bedeutung von Suvapig meint das Vermögen, 
wodurch ein Mensch etwas zu tun vermag.36 Hier kann es ein Aktiv- 
in-Bewegung-Setzen meinen (potentia activa) im Sinn eines Über­
ganges vom Vermögen in tatsächliches Wirken und Sich- 
Verwirklichen.37 Darüberhinaus kann Süvapig aber auch ein Erlei­
den meinen, insofern sie ein passives Bewegtwerden (potentia Pas­
siva) ausdrückt, auch wenn dadurch eine Möglichkeit beispielsweise 
verwirklicht wird.38
Mit dem Problem des Überganges von Möglichkeit in Wirklichkeit 
ergab sich für Aristoteles eine weitere Vertiefung des Begriffes der 

Vgl. De gen. et corr. I 5, 320 a 13.
36 Vgl. Met. 1019 a 15f.; 1049 b 6ff. Hier meint es das Prinzip der Veränderung in 

einem anderen, sofern es anders ist.
37 Vgl. Met. 1019 a 15f.
38 Vgl. Met. 1019 a 20; 1046 a 12f. Hier meint es das Prinzip der Veränderung von 

einem anderen, sofern es ein anderes ist.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit. Denn für ihn kann im Prozeß der Bewegung und des 
Werdens nur das ins Sein gelangen, was noch nicht ist. Demnach ist 
die Möglichkeit eine Art von Nichtsein,39 meint jedoch keine völlige 
Bestimmungslosigkeit. Denn im Prozeß der Bewegung und des 
Werdens ist immer nur ein bestimmtes 'Mögliches' auf ein 
'Wirkliches' hin.40 Die 5uvap,ig als Möglichkeit findet sich also 
immer in und an etwas Wirklichem, aber als unbeliebige ist sie 
immer auf eine bestimmte und ihr gemäße Wirklichkeit hin. Die 
öbvajiig wird jedoch für Aristoteles als bloße Möglichkeit von der 
Wirklichkeit getragen und nur von ihr her verwirklicht.41
Ein weiterer Doppelaspekt kennzeichnet Möglichkeit, nämlich als 
Möglichkeit des Seins und des Nichtseins.42 Denn was sein kann, 
kann eben auch nicht sein.43 Selbst nachdem diese Indifferenz durch 
die Verwirklichung aufgehoben ist, prägt die Möglichkeit des 
Nichtseins weiterhin das Wirkliche.44 45

ß) evepyeia

Der Begriff der Eve^eta wird von Aristoteles im Ausgang von 
Bewegung (KivT|Oig) 5 konzipiert, insofern er den Übergang von der 
Möglichkeit zur Wirklichkeit zum Ausdruck bringt. Aufgrund der 
Zielgerichtetheit des Übergangsprozesses steht die Evepyeia in 

„Von den Nichtseienden sind einige Möglichseiende; sie sind aber nicht, weil sie 
nicht wirklich sind.” (Met. 1047 b lf.).

40 Vgl. sein Beispiel vom Erz, das als Erz die Möglichkeit zu einem Standbild ist (Met. 
1065 b 24).

41 „Denn immer wird aus dem Möglichen das Wirkliche durch etwas Wirkliches, wie 
z.B. der Mensch durch einen Menschen” (Met. 1049 h 24ff.; 10071 b 28ff.)

42 Dieser Aspekt kennzeichnet allerdings nur den sublunaren Bereich und nicht die 
Welt der Gestirne. Man erinnere sich an das aristotelische Weltbild und die Dreistu­
fung des Seins in: a) die immaterielle, unveränderliche Substanz b) die ewige Sub­
stanz der translunaren Gestimwelt und c) die Welt des Werdens und Vergehens.

43 „Das Mögliche kann also sowohl sein als auch nicht sein. Ein und dasselbe ist also 
Sein-können und Nichtsein-können.” (Met. 1050 b 12 ff.: Vgl. auch 1051 a 6-17).

44 „Es ist unmöglich, daß etwas, was einmal nicht war, später ewig ist. Denn es wird 
auch später die Möglichkeit des Nichtseins haben.” (De caelo I, 283 b 7ff.). Vgl. 
hierzu auch Thomas v. Aquin, für den diese Argumentation die Grundlage seiner 
tertia via darstellt (vgl. Sth 1,2,3).

45 „Gewöhnlich hält man die Wirklichkeit vor allem für eine Bewegung.” (Met. 1047 a 
30-b2).

132

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem inneren Zusammenhang zur Vollendet-heit (evreXexeia).46 47 48 
Wirklichkeit (als evepyeia) meint daher zum einen Verwirklichung 
zum andern auch Verwirklichtsein eines vorher nur Möglichen. 
Dieses Verwirklichtsein erkennt Aristoteles schließlich auch im 
Werk (epyov) gegeben, das daher partiell mit dem Bedeutungsspek­
trum von evepyeia übereinstimmt. ’Evepyeia aber drückt weniger 
ein Endprodukt und Ergebnis aus wie das Werk, das Max Müller 
daher oft in der Wortverbindung 'totes Werk'49 verwendet, sondern 
meint vielmehr ein dynamisches Geschehen.50 51
Neben diesen, von der Bewegung ausgehenden Konnotationen von 
evEpyEia, darf deren prinzipielle Bedeutung als Wesen/Substanz 
(ooaia) nicht übersehen werden. Diese klärt Aristoteles im Zusam­
menhang von Stoff ('bXr)) und Form (siöog). Denn der Übergang 
von Möglichkeit in Wirklichkeit vollzieht sich dadurch, daß aus 
Stoff (uXt]) Form (Eiöog) wird. Möglichkeit und Wirklichkeit sind 
somit die wesentlichen Seinsmodi von Stoff und Form; jeder Stoff 
ist potentiell Form und drängt nach Formung und Verwirklichung. 
Hierbei verwirklicht sich aber jeweils ein Wesen, eine Substanz 
(ooaia), mit der Aristoteles schließlich auch Wirklichkeit identifi­
ziert; und diese Wirklichkeit ist für ihn nicht nur möglich, sondern 
ist real, existierend. Dies bestätigt wiederum die eingangs vorge­
stellte These, daß Suvaptg und EVEpysia von Aristoteles als zwei 
Grundbedeutungen des Seins verstanden werden, die schließlich 
von allen verschiedenen Kategorien ausgesagt werden können.
Die Priorität der Wirklichkeit (und damit der Form) vor der Mög­
lichkeit (und Materie), die auf dem Hintergrund, daß Bewegung ein 

46 Heidegger übersetzt evEpyEia mit „Am-Werke-sein” und evteXe^eloc mit „das sich 
in-Fertigkeit-halten” (Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3, 224). Vgl. zur 
Etymologie dieser Wortneuschöpfung des Aristoteles, vgl. Berti, E., Der Begriff der 
Wirklichkeit, 295.

47 Aufgrund der Tatsache, daß die energeia bei Aristoteles durch Tun und Leiden 
charakterisiert wird, erkennt E. Berti einen dynamischen Begriff des Seins (vgl. ebd. 
295).

48 „Kurz gesagt, weil sich energeia zu ergon verhält wie entelecheia zu telos, deshalb 
stimmen, wenn ergon und telos gleichbedeutend sind, auch energeia und entelecheia 
überein.” Berti, E., Der Begriff der Wirklichkeit, 295.

49 Vgl. u.a. Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 112.
50 Man beachte die Affinität zwischen diesem aristotelischen Seinsbegriff und dem des 

späten Heideggers und des Ereignisdenkens. Vgl. Heidegger, M., Beiträge zur Phi­
losophie (Vom Ereignis).

51 Vgl. Met. 1017 b 2.

133

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übergang von Möglichkeit in Wirklichkeit ist, zunächst paradox 
scheint, ermöglicht es Aristoteles, das Göttliche als 'reine Wirklich­
keit' zu begreifen. Dieses ist der sog. unbewegte Beweger, der in 
völliger Immaterialität und reiner Aktualität keine Möglichkeit in 
sich schließt.52 Neben das seinshafte Verständnis der EVEpyeia tritt 
hier also ein weiterer, für das Wirklichkeitsverständnis von Max 
Müller wesentlicher Aspekt hinzu. Denn die reine Wirklichkeit muß 
als erste Wirklichkeit wesenhaft Tätigkeit sein. Die einzige unstoff­
liche vollkommene Tätigkeit ist als höchste menschliche Tätigkeit 
das Denken. Daher ist für ihn Gott das Denken oder sogar etwas, 
das noch über dem Denken steht.53 Das Denken ist daher die 
höchstmögliche Form des Seins; die Wirklichkeit des Denkens ist 
für Aristoteles aber Leben.54 Weil Gott die reine Wirklichkeit ist, ist 
er folglich auch Leben, näherhin ewiges Leben. Hieraus resultiert 
für Aristoteles ein Vorrang des Begriffs der Wirklichkeit als Tätig­
keit vor dem der Wirklichkeit als Sein. Neben dem Aspekt der Be­
wegung charakterisieren für Aristoteles das Sein und vor allem die 
Tätigkeit seinen Begriff von Wirklichkeit. All diese Aspekte liegen 
Max Müllers Verständnis von Wirklichkeit zugrunde. In seiner Re­
zeption interpretiert er schließlich den aristotelischen Begriff von 
Wirklichkeit gerade in seinem Verhältnis zur Möglichkeit auf eige­
ne und neue Weise.

y) Die Priorität der Wirklichkeit vor der Möglichkeit

Da Max Müller das Verhältnis von öovapig und EVEpyEta explizit 
von der aristotelischen Bestimmung abzuheben versucht, soll dieses 
kurz skizziert werden. Aristoteles setzt die Wirklichkeit in mehrfa­
cher Weise früher als die Möglichkeit an. Der Grund dafür liegt in 
seinem Begriff von Möglichkeit (öuvapu;), der zugleich die Mög­
lichkeit von Sein und Nichtsein beinhaltet. Die Möglichkeit ermög­
licht es Aristoteles somit nicht, (induktiv) auf eine von ihm gedachte 
vollkommene (göttliche) Wirklichkeit zu schließen, die ihm die 
Konstanz der Natur und die Ordnung einer hierarchisch gestuften 
ewigen Welt, die keine Evolution kennt, sichert.55 Daher ist für 

52 Vgl. hierzu die ganze Argumentation in Met. A (1069 a 16 - 1076 a 42).
53 Vgl. Met. 1072 b 16ff.
54 Vgl. Met. 1072 b26f.
55 Die Priorität der Wirklichkeit vor der Möglichkeit kennzeichnet für Aristoteles 

allerdings nur den sublunaren Bereich und nicht die Welt der Gestirne.

134

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles die Wirklichkeit in dreifachem Sinn früher als die Mög­
lichkeit, nämlich dem Wort nach (Xoyco), der Zeit nach (%povcp) und 
dem Wesen nach (ouaia).56
Die Wirklichkeit ist dem Wort und Begriff nach früher als die Mög­
lichkeit, weil jedes Können auf die Ausübung dessen bezogen ist, 
was gekonnt wird. So ist Sehen-Können die Tüchtigkeit zum Voll­
zug des wirklichen Sehens, baukundig ist nur das, was wirklich zu 
bauen vermag.57
Ferner wird - zeitlich gesehen - das, was wirklich ist, jedesmal aus 
dem dem Vermögen nach Seienden durch etwas, das in Wirklichkeit 
ist, z.B. der Mensch durch einen Menschen.58
Die Priorität dem Wesen nach ist der Grund der beiden anderen 
Weisen des Früher-Seins der Wirklichkeit für Aristoteles. Denn die 
Wirklichkeit ist ein Ende (xeXog), wie bereits im Begriff der Ente- 
lechie (evTeXe%Eia) ausgedrückt wurde, sie ist die Erfüllung dessen, 
wozu die Möglichkeit Möglichkeit ist. Da die Wirklichkeit das volle 
Sein meint, dergegenüber die Möglichkeit als nichtseiend anzusehen 
ist, muß der Begriff eines möglich-Seienden auf das wirklich Seien­
de zurückgreifen; schließlich kann etwas Nichtseiendes nur von 
dem her bestimmt werden, was in ihm bzw. von dem es vernichtet 
ist. Außerdem muß das wirklich Seiende früher sein, um das mög­
lich Seiende als noch nicht so seiend bestimmen zu können, wie es 
selbst schon ist. Die Möglichkeit ist demnach ein Sein, dem in sei­
nem Sein etwas mangelt; erst in der reinen Wirklichkeit ist Sein 
gegeben.
Das 'Sein' wird für Aristoteles also unter anderem nach Möglichkeit 
und Wirklichkeit (Kaxa 8uvap.iv Kai evepyeiav) ausgesagt; deren 
Verhältnis zueinander kann schließlich nochmals spezifiziert wer­
den und man kann von einer Priorität der Wirklichkeit vor der 
Möglichkeit sprechen. Genau an diesem Punkt knüpfen die Überle­
gungen von Max Müller an, der diese Grundaussage mit seinen 
Ausführungen zu Macht und Gewalt hinterfragt. Da ihm dieser ari­
stotelische Zusammenhang durch Heidegger vermittelt wurde, der 
den Vorrang der Wirklichkeit vor der Möglichkeit ebenfalls anzwei­
felt und schließlich in seiner Funamentalontologie von Sein und Zeit 

Vgl. Met. 1049 b 12ff.17ff.1050 a 4ff. Vgl. hierzu Brocker, W., Aristoteles, 83.
Vgl. Met. 1049 b 12ff.
Vgl. Met. 1049 b 17ff.

135

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einer Umkehrung dieses Verhältnisses kommt, scheint es sinn­
voll, eine Vorlesung Heideggers zu konsultieren.

b) Heideggers Rezeption der aristotelischen Metaphysik

Die aristotelische Metaphysik wurde dem Studenten Max Müller in 
zwei Vorlesungen Heideggers vermittelt.59 Die erste Über das We­
sen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie fand 
im SS 1930 statt und enthielt ein Kapitel: 'Über Aristoteles, Meta­
physik 0 10',60 61 die andere war im SS 1931 und trug den Titel: Ari­
stoteles, Metaphysik 0 1-3. Bereits die erste der beiden Vorlesun­
gen hält fest:

„So ist das Buch 0 der aristotelischen Metaphysik dasje­
nige, worin das Sein des eigentlichen Seienden abgehan­
delt wird.”62 63

Das Sein, das für Aristoteles auf verschiedene Weise ausgesagt 
werden kann, wird von Heidegger insbesonders auf seine Weise von 
öuvajiig, evepyeia und Epyov hin befragt. Etymologisch deutet 
Heidegger hier die EVEpyeia von Ev-Epyov her, also von einem „in 
der Werkhaftigkeit sich halten” und bezeichnet sie als „die Grund­
bedeutung der Wirklichkeit des eigentlich Wirklichen”0 . Dadurch 
besage Wirklichkeit eine „Hergestelltheit, Dastehendheit i.S. der 
Anwesenheit”64. Dieses eher statische Verständnis von Wirklichkeit 
modifiziert und ergänzt Heidegger ein Jahr später in einer breit an­
gelegten Vorlesung. Hier kristallisiert sich sein Verständnis des 
aristotelischen Wirklichkeitsverständnisses heraus in der Auseinan­

59 Eine Mitschrift Max Müllers sowie das Hörerverzeichnis (vgl. Akademische 
Quastur Freiburg. Rechnung für Sommer-Semster 1931) bestätigen dies.

60 Vgl. Heidegger, M., Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die 
Philosophie (Vorlesung Sommersemester 1930), (= GA 31), hg. von H. Tietjen, 
Frankfurt/M. 1982.

61 Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3, 33.
62 Heidegger, M., Vom Wesen der menschlichen Freiheit, 79.
63 Ebd. 79.
64 Ebd. 71.

136

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dersetzung mit Kant auf der einen und den sog. Megarikern auf der 
anderen Seite.65
Während Möglichkeit und Wirklichkeit (mit Notwendigkeit) näm­
lich für Kant sog. Modalkategorien sind, also Weisen der Gegen­
ständlichkeit der Gegenstände nur für uns und damit ein bestimmtes 
Verhältnis des Objekts zum erkennenden Subjekt meinen 
(Denkformen), hält Heidegger demgegenüber mit Aristoteles fest, 
daß die Frage nach Suvapiq und EVEpyEia keine Kategorienfrage 
sei, also sich bei Aristoteles in keiner Aufzählung seiner Kategorien 
findet, sondern vielmehr in den Bezirk des Fragens nach dem Sei­
enden gehört.66 Die Frage nach öüvajiiq und EVEpyEia ist für Ari­
stoteles aber von der Frage nach den Kategorien streng zu unter­
scheiden.67

„Nach öuvapig und EVEpyEia fragen (...) ist eigentliches 
Philosophieren. (...) Die Abhandlung über Süvap,ig und 
EVEpyEia ist eine der Fragen nach dem Seienden als sol­
chen.”68

In der Frage nach dem Seienden ist für Heidegger im Grunde bereits 
die Frage nach dem Sein (Eivai) gestellt. Denn das Sein ist das erste 
und entscheidende, was vom Seienden gesagt werden muß.69
Die Grundbedeutung des Seins - ausgesagt nach öuvapig und 
EVEpyEia - geht von der Bewegung (idvriaig) aus; dadurch er­

65 Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3.
66 Vgl. ebd. 9.3.
67 Heidegger deutet 'Kategorie' etymologisch von KavriyopEiv, was kein beliebiges 

Aussagen ist, sondern ein nachdrückliches jemanden etwas öffentlich auf den Kopf 
zu sagen, daß er der und der ist, daß es so mit ihm steht“ (vgl. ebd. 6f.) meint. Vgl. 
zu dieser Etymologie auch Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 
(Transzendentale Logik und Erkenntnislehre), 80ff. Vgl. auch seine Vorlesung vom 
Wintersemester 1963/64 (Einführung in die Philosophie): „Kategorien nennen wir 
die Weisen zu sein, (...) wie Seiendes als Seiendes sein kann. (...) Jemanden auf den 
Kopf zusagen, was er ist. (...) 'H äyopa: (...) Ort der Öffentlichkeit. (...) Was man 
öffentlich von etwas sagt, was allgemein schon bekannt ist. (..) So steht ein Netz, 
ein Koordinatensystem fest (...). Die Kategorien sind nicht von mir vorgedacht (...), 
sondern im vorhinein offenbar als die Strukturen der Seiendheit alles Seienden” 
(106).

6 Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3, 10
69 Da zwischen dem Sein und dem Seienden aber eine ontologische Differenz besteht, 

ist 'Sein' lediglich analog aussagbar. Daher kann man nicht wissen, wie Suvapig 
und EVEpyEia zu den anderen 'kategorialen' Weisen des Seins steht.

137

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wächst der Möglichkeit als öüvapiq die leitende Bedeutung von: 
Ausgang sein für einen Umschlag. Für öüvapu; können daher 
Worte stehen wie: Kraft, Fähigkeit, Kunst, Begabung, Vermögen, 
Befähigung, Eignung, Geschicklichkeit, Gewalt, Macht.70 Formal ist 
mit övvaptg also ein Können ausgedrückt, das die Voraussetzung 
für dessen Verwirklichung darstellt. Daher liegt für Heidegger in 
der öüvapiq auch das Moment des Unterwegs-zu.71 Heidegger 
erkennt zwar in diesem ausgerichteten Streben nach etwas und in 
der zu ihrem Vollzug gehörigen Entscheidung die Kontingenz und 
innere Endlichkeit der öuvajiu;, läßt die Möglichkeit aber nicht in 
der Wirklichkeit aufgehen und betont wie Aristoteles den Seinscha- 
rakter der Möglichkeit. Demgegenüber ist für die sog. Megariker72 
nur das Vorhandene, das Anwesende seiend, also ein Vermögen nur 
dann vorhanden und wirklich, wenn es sich verwirklicht und im 
Vollzug begriffen ist. Baumeister existieren demnach nur, wenn sie 
im Bauen begriffen sind. Hiergegen wendet Aristoteles ein, daß 
auch eine nicht ausgeübte öovapig vorhanden ist. Denn der Nicht­
vollzug der öüvajiiq meint nicht Abwesenheit, schließlich verliert 
der Vermögende im Nichtvollzug nicht das Vermögen (bspw. zum 
Bauen).
Die Megariker fassen also für Heidegger die Wirklichkeit zu eng 
und als nur im Vollziehen vorhanden, wohingegen für Aristoteles 
die Möglichkeit auch unabhängig davon gegeben ist. Aristoteles 
leugnet nicht den 'megarischen' Aspekt, daß die Wirklichkeit ein 
'Im-Werk-Sein' ist, hält dies aber nicht für die einzige Weise der 
Wirklichkeit, sondern versteht (nach der Interpretation des frühen 
Heidegger) die EvEpyEia auch als Vermögen. Ferner betont Aristo­
teles die Bewegung und das Werden, denn das Vermögendsein ist 
für ihn mitbestimmt durch das Phänomen des Übergangs. Avvaptq 
und EVEpyEia können somit nur unter Berücksichtigung der Bewe­
gung (kIvtiou;) angemessen betrachtet werden, wodurch das Vor­
handensein eines Vermögens ebenso wie die Wirklichkeit im Sinne 
des Vollzuges jeweils Weisen des In-Bewegung-Seins sind.

70 Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3, 72. Heidegger verwendet hier für 
Suvapig die Begriffe Macht und Gewalt, die Max Müller ja gerade differenzieren 
will. In seiner Interpretation kommt Heidegger Max Müller insofern entgegen, als er 
sogleich modifiziert: „Gewalt - die Gewalt Napoleons; Macht - die Macht des Gött­
lichen, die Macht des Glaubens.” (Ebd. 73).

71 Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3, 100.
72 Als Begründer der megarischen Schule gilt Euklid von Megara zusammen mit 

Eubulides, Diodoros und Kronos.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schließlich ist ein lOOm-Läufer im Stand loszulaufen, und sein 
wirkliches Vermögendsein ist das „bereitschafterfüllte Im-Stand- 
sein-zu, dem nur noch die Enthemmung in den Vollzug fehlt, wenn 
er sich ins Zeug legt (EVEpystv).”73
Heidegger interpretiert die aristotelischen Begriffe Sovapig und 
EvspyEia somit als Phänomene, von denen jedes einen ontologi­
schen Charakter hat, die jedoch nur als komplementäre Begriffe und 
als im Vollzug stehend verstanden werden können. Das Wesen des 
Vollzugs aber ist für Heidegger ein Am-Werke-Sein, ein Sich-ins- 
Zeug-Legen, wodurch er den dynamischen Aspekt der aristoteli­
schen Ontologie betont.
Heidegger geht an dieser Stelle zwar nicht näher auf die aristoteli­
sche Priorität der Wirklichkeit vor der Möglichkeit ein, er bestätigt 
in seiner Rezeption der aristotelischen Begriffe Suvaptg und 
EVEpyEia jedoch jenes Verständnis, welches er bereits in Sein und 
Zeit (1927) in anderem Kontext präsentierte. In dieser als existenzia- 
le Analytik apostrophierten Fundamentalontologie74 versteht er 
nämlich die Möglichkeit als Existenzial und als „die ursprünglichste 
und letzte positive ontologische Bestimmtheit des Daseins” (Sein 
und Zeit, 143f.). Daher ist für ihn das Dasein primär ein Möglich­
sein und nicht nur ein Vorhandensein, womit er den Boden für 
Sartres Diktum: „die Existenz kommt vor der Essenz”75 bereitet. Mit 
seiner axiomatischen Aussage „Höher als die Wirklichkeit steht die 
Möglichkeit” (Sein und Zeit, 38) legt Heidegger auch die philoso­
phische Grundlage, auf der Max Müller schließlich seine eigenen 
Überlegungen zur Anthropologie, aber auch zur politischen Philo­
sophie anstellt.

73 Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik 0 1-3, 218f.
74 Vgl. hierzu Heidegger, M., Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang 

von Leibniz (Vorlesung Sommersemester 1928) (= GA 26), hg. von K. Held, Frank- 
furt/M. 1978, wo er unter dem Titel 'Kennzeichnung der Idee und Funktion einer 
Fundamentalontologie' eine für die Studenten des Sommersemesters 1928 zusam­
menfassende Darstellung des Programmes von Sein und Zeit' bietet.

75 Sartre, J.-P., Das Sein und das Nichts, Hamburg 1962. Vgl. hierzu kritisch Müller, 
M., Existenzphilosophie, 71 ff.

139

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Max Müllers Rezeption von Snvagig - evepyeia

Kontext der Frage nach Macht und Gewalt, Suvapig und evepyeia, 
ist bei Max Müller die Frage nach dem 'ist'. Sie steht nicht erst in 
Macht und Gewalt im Vordergrund, sondern bildet bereits im Früh­
werk den Horizont der Frage nach dem Sein des Seienden (vgl. Sein 
und Geist).

„Dieses Wörtchen 'ist' ist die Konkretgestalt abendländi­
schen Denkens selbst, ist also die Frage der Fragen über­
haupt. (...) Darum ist die Verwandlung des 'ist' die ei­
gentliche Weltgeschichte.”76

Als Antworten auf die Frage nach dem 'ist' erkennt Max Müller 
drei Epochen in der Philosophiegeschichte: im ersten sog. 
'vorsokratischen' physiologischen Stadium bedeutet das 'ist' allein 
ein ursprüngliches 'Da' als permanente Gegenwärtigkeit des immer 
schon früheren Ganzen, demgegenüber alles Künftige ist, als ob es 
nicht wäre.77 78 Im zweiten 'metaphysischen' Stadium meint das 'ist' 
die auf mich zukommende Gegenwart der Forderung des normati­
ven Wesens, das fordernd auf ein Sollen hin ausrichtet. In einer 
dritten 'positivistischen' Epoche wird das 'ist' lediglich im Hinblick 
auf seine Gegenständlichkeit und Verfügbarkeit betrachtet (vgl. 
Existenzphilosophie, 312ff.). Diese dem Dreistadiengesetz von 
Comte * strukturell ähnliche Abfolge ist für Max Müller eine Ge­
schichte der Horizonte des 'Istsagens'. Als Horizont des eigenen 
Verständnisses von 'ist' dürfte sich Max Müller selbst wohl am 
ehesten der metaphysischen Epoche zuordnen (lassen). Die Frage 
nach dem Sinn von Sein als eigentliche Frage der Metaphysik bildet 
somit den Horizont von Max Müllers Verständnis des 'ist' (vgl. Sein 
und Geist, 1).

76 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphy­
sik), 130.

77 Vgl. hierzu Theunissen, M., Die Zeitvergessenheit der Metaphysik. Zum Streit um 
Parmenides, Fr. 8.5-6a, in: ders., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt/M 1991, 
89-130.

78 Vgl. Comte, A., Rede über den Geist des Positivismus. Übersetzt, eingeleitet und 
herausgegeben von I. Fetscher, Hamburg 31979, 5-41.

140

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dualismus von Möglichkeit und Wirklichkeit, mit dem für Ari­
stoteles das Sein ausgesagt wird, muß für Max Müller um den 
Aspekt des Werkes ergänzt werden. Wirklichkeit 'ist' nur im 
Durchgang durch alle drei Phasen. Das Werk (epyov), in dem die 
Wirklichkeit (ev-epyeia) zu ihrem Ende (evTeXe%eia) gelangt^ 
wird bei Aristoteles nicht als eigene Modalkategorie verwendet. 
Auch Max Müller, für den der Begriff des Werkes eine zentrale 
Rolle spielt, schränkt ihn in seiner Bedeutung auf die zu ihrem Ende 
gekommene Wirklichkeit im 'toten Werk' ein. Er betont zwar die 
drei Weisen des Seins, erklärt aber zugleich, daß die Frage nach der 
wirklichen Wirklichkeit ihren Ort im Verhältnis von Möglichkeit 
und Wirklichkeit hat. Seine weiteren Ausführungen konzentrieren 
sich auch im wesentlichen auf dieses Zueinander als einer inneren 
Einheit.
Um das Anliegen Max Müllers zu verdeutlichen, ist vorauszuschik- 
ken, daß er in der abendländischen Geschichte des Möglichkeits­
denkens insofern eine Geschichte des Verfalls und der Ruinanz zu 
erkennen meint, als die Möglichkeit zur bloß logischen Möglichkeit 
wird:

„Die reale Möglichkeit wird zu einem Gedanklichen, das 
Gedankliche gegenüber dem Realisierten ist das vorreale, 
das irreale und damit das unwirkliche und damit ein rela­
tives Nicht-Seiendes. So wird die Möglichkeit im abend­
ländischen Möglichkeitsdenken weniger als Wirklichkeit. 
Wenn aber der Mensch nur als Wer jener ist, der seine 
Möglichkeit und seine Wirklichkeit hat, dann wird er au­
genscheinlich mit der abendländischen Logik nur noch 
schwer begriffen. Denn die Logik hat sich zur Herrscherin 
allen Denkens aufgemacht. Dagegen ist bei Aristoteles die 
Logik noch (...) ein öpyavov, ein reines Instrument zum 
Denken, nicht aber das Denken.”79 80

An dieser Stelle (aus dem Jahr 1986/87) wird deutlich, daß Max 
Müller sein Verständnis von Möglichkeit mit der Frage nach dem 
Menschen verknüpft. Bereits zwanzig Jahre vorher macht er dies 

79 Vgl. Met. 1050 a: 23f.: „Denn das Werk (epyov) ist Zweck, die Wirklichkeit aber ist 
das Werk. Daher ist auch der Name Wirklichkeit von Werk abgeleitet und zielt hin 
auf Vollendung (evTeXexeia)”

80 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 11 f.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausdrücklich, indem er die verschiedenen Ebenen differenziert, auf 
denen das Sein ausgesagt wird. In Anlehnung an die bereits erwähn­
ten verschiedenen Seinsweisen der aristotelischen Metaphysik stellt 
er fest: Das Sein nach den Kategorien meint „das eidetische 'ist'”, 
nach Suvapig und evepyeia ausgesagt „das ontische 'ist'”, nach 
wahr oder nichtwahr „das ontologische 'ist'”. „Wer 'ist' sagt, sagt 
alle drei zugleich.“ Daher vollzieht sich die Konstitution des Seien­
den als Seiendes für Max Müller

„auf der dreifachen Ebene: der kategorialen Wesensebene, 
der faktisch-ontischen Wirklichkeits-Möglichkeitsebene 
und der logisch-ontologischen Wahrseins-Seinsebene. So 
haben wir von vornherein im 'Ist-Sagen' ein Wissen, ein 
Wissen um die apriorischen Weisen der Wesentlichkeit, 
die apriorischen Weisen der Wirklichkeit und die apriori­
schen Weisen der Wahrheit. (...) Insofern gibt es drei 
Ebenen, die kategoriale Ebene, dann die Ebene von 
öüvapig Kai Evepyeva, wir können sagen: die Existenze­
bene, und die von aXereg Kai yE'üöog - Gestalt und Un­
gestalt, Möglichkeit und Wirklichkeit, Wahrheit und Ver­
borgenheit, das ist das eigentliche Koordinatensystem, in 
welches das Seiende hineingestellt wird.”81

Im Rekurs auf die aristotelische Metaphysik beschreibt Max Müller 
ein dreidimensionales Koordinatensystem, mit dem Sein ausgesagt 
werden kann. Auch wenn nur eine Ebene thematisiert wird, schwin­
gen dabei stets die anderen Ebenen automatisch mit; schließlich 
kann Mögliches nochmals auf sein Wahr- und Unwahrsein hin be­
fragt werden usw. Diese Tatsache bestimmt zugleich den Hinter­
grund von Max Müllers Ausführungen in Macht und Gewalt, auch 
wenn er sich auf die modale Ebene, auf der das Sein nach Möglich­
keit und Wirklichkeit ausgesagt wird, konzentriert.82
Um das Verständnis und Verhältnis von Möglichkeit und Wirklich­
keit näher bestimmen zu können, versucht Max Müller (gerade in 
seinen Arbeitsnotizen) dies in drei Kapiteln anhand diverser Bei­
spiele (und einzelner Notizen zur Philosophiegeschichte) zu ver­

81 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1965/66 (Klassische und moderne Metaphy­
sik), 106f.; 109.

82 „Wer denkt, tut dies im Horizont des Ganzen und er denkt, indem er etwas in die­
sem Horizont denkt, alles mit. Entweder man denkt alles oder man denkt überhaupt 
nicht.” (Philosophische Anthropologie, 54).

142

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutlichen. Die in diesen Kapiteln verwendete Terminologie und die 
entsprechenden inhaltlichen Ausführungen bewegen sich jedoch 
wiederum auf verschiedenen Ebenen, so daß man sagen kann, daß 
Max Müller nicht nur die verschiedenen aristotelischen Ebenen des 
'ist' bedenkt, sondern diese nochmals differenziert. Um diese Tatsa­
che besser verstehen zu können, sollen die verschiedenen Ebenen, 
auf denen Max Müller von Möglichkeit und Wirklichkeit spricht, 
spezifiziert werden. Damit soll seinem Anliegen einer Rehabilitie­
rung der Möglichkeit in ihrer ontisch-ontologischen Bedeutung und 
ihrem Vorrang vor der Wirklichkeit Rechnung getragen, jedoch die 
Einheit des nach Möglichkeit und Wirklichkeit aussagbaren Seins 
nicht in Frage gestellt werden. Die verschiedenen Ebenen, auf de­
nen Max Müller diese Einheit, aber auch die Differenz ansiedelt, 
sind oft schwer zu trennen. Nachfolgend soll dennoch der Versuch 
gemacht werden, die diversen Facetten des Verhältnisses von Mög­
lichkeit und Wirklichkeit anhand der Trennung in eine logisch­
ontologische, eine anthropologische und eine politische Ebene zu 
verdeutlichen. Diese Trennung geht quer durch Max Müllers Glie­
derung in drei Kapitel hindurch, die nachfolgend keine Rolle mehr 
spielen wird.

a) Die logische Ebene

An verschiedenen Stellen seines Werkes (jedoch nicht in Macht und 
Gewalt) referiert Max Müller über den logischen Möglichkeitsbe­
griff, dessen Klärung unabdingbare Voraussetzung für sein Ver­
ständnis der Möglichkeit auf den weiteren Ebenen ist.
Ausgangspunkt seiner Überlegungen ist die Frage der sog. Megari- 
ker, ob es überhaupt eine reale Differenz zwischen Möglichkeit und 
Wirklichkeit gibt, ob also Sovapiq und evepyeia echte Grundmodi 
des Seins und im Seienden, also der Wirklichkeit, sind, oder ob die 
Möglichkeit nur eine logische Konstruktion zur Erfahrung der 
Wirklichkeit ist. Max Müller rekurriert hier auf Nicolai Hartmann, 
der den megarischen, logischen Möglichkeitsbegriff gegen den ari­
stotelischen, ontologischen Begriff der Sovaptq wieder zu Ehren zu 
bringen als Hauptaufgabe seiner Ontologie betrachtete.83 Die ent­

83 Vgl. Hartmann, N., Möglichkeit und Wirklichkeit. Vgl. hierzu auch Müller, M., 
Erfahrung und Geschichte, 318f.

143

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheidende Frage für Max Müller ist, ob es eine reale Möglichkeit 
als Seinsmodus gibt oder ob es lediglich ein logisches Konstrukt ist.
In diesem Zusammenhang verweist Max Müller auf Kant, für den 
die Möglichkeit ein reiner Verstandesbegriff (Kategorie) ist, also ein 
Begriff, den der Verstand a priori in sich enthält.84 85 Als Kategorie 
der Modalität bestimmt die Möglichkeit nicht etwas am Gegenstand 
selbst, sondern bestimmt das Verhältnis des Gegenstandes, also des 
Objektes, zur Subjektivität, zu mir selbst. Das Denken ist demzufol­
ge ein Sich-Vorhalten der Möglichkeitshorizonte; in der Ursynthesis 
wird ein Wirkliches mit seinen Möglichkeiten zusammengehalten. 
Das Bedenken ist hierbei das Heranbringen der Möglichkeit an das 
zu Grunde liegende Wirkliche, für Kant: das Subjekt, und diese 
Möglichkeit heißt für ihn: das Prädikat. Das Subjekt gibt demnach 
das Seiende wieder, das Wirkliche als das Erfahrene, das Prädikat 
das Sein als das Gedachte: die Möglichkeit. Erkennen als Synthe­
sis von Empfindung und Denken ist in diesem Zusammenhang dann 
die im 'ist' als Copula hergestellte Synthesis von empfundener 
Wirklichkeit und ausgedachter (logischer) Möglichkeit. Wirklich­
keit ist hier lediglich als Verwirklichung von logischer Möglichkeit 
verstanden.
Hegel versucht demgegenüber, vom Begriff der Möglichkeit aus das 
Werden und die Bewegung zu verstehen. Denn nach Hegelscher 
Logik geht Nichts niemals in Sein über. Vielmehr wird Werden 
erfahren und vorausgesetzt als Gang und Übergang innerhalb des 
Seins, also von Sein zu Sein, von Sein (in der Gestalt von Nichts) zu 
Sein in der Gestalt der Idee, die im Nichts bereits angezielt ist. He­
gel denkt Bewegung als der Möglichkeit immanent, ohne daß diese 
schon Bewegung ist. Damit ist der Anfang die bloße Möglichkeit als 
leerer und immer schon geschehener Vorgriff, gleichsam das inten­
tionale Nichts. Die Vollendung ist folglich die verwirklichte Mög­
lichkeit, deren Abwesenheit als Mangel der Anfang immer schon an 
sich hat. Die Bewegung ist damit letztlich die Wirklichkeit des Ein­
greifens der begreifenden Möglichkeit als solcher. Somit ist die 
Möglichkeit als defizienter Modus der Wirklichkeit verstanden und 
als Anfang, der ein Mangel ist, also die Negation einer Position. 

84 Vgl. Kant, I., KrV B 106 (III, 93).
85 Vgl. hierzu die Bemerkung Max Müllers in 'Macht und Gewalt' zu Kant: „Hier im 

transzendentalen Idealismus ist der Vorrang der Gewalt des Subjektes vor der Macht 
des Seins klar ausgesprochen. Heidegger versucht hier einen Kompromiß: Welt ist 
bei ihm gewordener Entwurf.”

144

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgrund dieser Entwicklungslogik muß der Anfang potentiell, und 
das heißt für Hegel in der Weise der Entfremdung, schon das sein, 
was die Vollendung aktuell einmal vollzogen hat und wieder voll­
ziehen wird.86 87 88 In dieser Hegelschen Entwicklungslogik, die die 
Möglichkeit als Reflexionsmoment notwendig mitdenken muß, um 
sinnvoll von Wirklichkeit sprechen zu können, ist für Max Müller 
nicht nur ein rein logischer Begriff von Möglichkeit gedacht, son­
dern auch in ungeschichtlicher Weise ^Anfang und Ende (...) zwar 
nicht das Gleiche, aber doch das Selbe”8 .
Gegenüber Kant und Hegel bestimmt Max Müller das Verhältnis 
von Möglichkeit und Wirklichkeit wie das von Grund und Gegrün­
detem. Denn nach dem Grundsatz: „ex nihilo nihil fit“** bedarf der 
Überschritt von der Möglichkeit in die faktische Wirklichkeit eines 
wirklichen Grundes.89
Die wahre Wirklichkeit der Gründe ist für Max Müller ihr Ver­
schwinden im Gegründeten selbst; das Seiende wird getragen von 
seinen Gründen und die Gründe sind wiederum getragen und auf­
bewahrt in der ersten Gründung. Gründung ist logisch betrachtet 
somit ein Kreis der Vor- und Rückgründung, wo jedes das andere 
trägt und sich zirkulär gegenseitig begründet. In seinen Notizen 
merkt Max Müller hierzu an:

„Wenn man davon ausgeht, daß Sein ein Wirken ist, dann 
wäre das Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das 
Werk ist auch ein totes Werk, ein Ende. Ende als Vollen- 

„So ist das Sein im Vollzug der Bewegung immer in zwei 'Figuren' da: als Nichts 
qua radikale Potentialität, Sein als Außersichsein und absolutes Bedürfen; und als 
Seyn als radikale Aktualität, Sein als Beisichsein, als alles Bedürfen gestillthaben­
der Bedarf.” (Erfahrung und Geschichte, 578).

87 Vgl. Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 582f. Demgegenüber läßt sich für Max 
Müller der Sinn der Geschichte nicht in Begriffen wie Anfang und Ende charakteri­
sieren; er liegt nicht in ihrem Ende, sondern in ihrer Mitte. Die Zeit dieser Mitte 
kann man für Max Müller als Kairos und Augenblick nennen. „In ihm geschieht 
das, was ich den Symbolos genannt habe (Communion).” (Erfahrung und Geschich­
te, 585f.).

88 Vgl. Thomas von Aquin, De ente IV.
89 Bei Kant ist der Grund der Gründe selbst die transzendentale Subjektivität, der 

Spielraum und die Dimension, innerhalb dessen es Kategorien geben kann, die 
transzendentale Apperzeption. Vgl. Kant, I., KrV B 102 ff. (III 90ff). Vgl. hierzu 
Müller, M., Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und Erkenntnislehre), 
108f.

145

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng und Verendung. Dagegen ist im Anfang als dem 
Prolog schon alles vorweg enthalten. Der Prolog nennt die 
Macht. Die Mitte wäre der Vollzug der Macht, das Wir­
ken. Der Epilog wäre die Wirkung als das Werk. Nur von 
diesem Gang in all seinen Elementen kann in vollem Sin­
ne das 'ist' ausgesagt werden, und dennoch enthält der 
Prolog als die noch nicht in der Gewalt und im Werk voll­
zogene Macht diese als gesamelt in sich. Der Anfang 
scheint also am meisten zu sein.” {Macht und Gewalt, 17).

Die Frage nach Grund und Begründung ist für Max Müller der Ort, 
innerhalb dessen die Kategorien als Kategorien überhaupt erst vor­
kommen. Daher gibt es bei Aristoteles keine Kategorien des Grun­
des und der Gründung, sondern ein Denken, das die Begründung 
denkt und mittels der Kategorien hinter die Kategorien zurückgeht. 
’Ap%r| und ama, Suvapiq und EVEpyEia sind für Aristoteles daher 
auch keine Kategorien, weil sie noch vor den Kategorien, also vor­
kategorial, somit transzendental (im scholastischen Sinne) sind. 
Möglichkeit und Wirklichkeit sind damit Vorbedingungen des Be­
greifens und früher als alle Grundbegriffe, da sie die Ermöglichung 
von Begrifflichkeit sind. Als solches verweisen Möglichkeit und 
Wirklichkeit für Max Müller auf das Sein und werden erst als onto-91logische Urphänomene richtig verstanden.

b) Die ontisch-ontologische Ebene

Ausgangspunkt für Max Müllers Überlegungen zur ontisch- 
ontologischen Bedeutung von Möglichkeit und Wirklichkeit ist die 
auf dem Hintergrund seiner Kritik an der Seinsvergessenheit von 
Heidegger in die philosophische Diskussion eingebrachte sog. onto­
logische Differenz von Sein und Seiendem.* 91 92

0 „Die Größe der aristotelischen und klassischen Philosophie und Metaphysik gegen­
über der Kantischen besteht darin, daß dieses Voraus alles Kategorialen selbst wie­
der ausdrücklich zum Thema gemacht worden ist” (Wintersemester 1959/60 
(Transzendentale Logik und Erkenntnislehre), 123).

91 Vgl. ebd. 79f.
92 Die ontologische Differenz beschränkt sich nicht auf die Differenz von Sein und 

Seiendem, sondern meint auch die Differenz von Grund und Begründetem, von 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unter dieser Voraussetzung bestimmt Max Müller das Verhältnis 
von Möglichkeit und Wirklichkeit folgendermaßen:

„Die Nichtwirklichkeit (...) ist die Möglichkeit, die der 
Wirklichkeit zu Grunde liegt. Diese Möglichkeit ist (...) 
das Sein des Seienden. Insofern ist das Sein zwar die Be­
dingung der Wirklichkeit, aber kein Wirkliches, sondern 
eine Möglichkeit, in die Wirkliches hineinstoßen (...) 
kann; (...) die Möglichkeit ist ein ontologisches Phäno­
men, die Wirklichkeit ein ontisches Phänomen. (...) Onto­
logisches gibt es nur in Richtung auf Ontisches, Sein nur 
in Richtung auf Seiendes, das ist die Intentionalität.”93

Das Verhältnis von Sein zu Seiendem spezifiziert Max Müller, inso­
fern er das Seiende nochmals zwischen Möglichkeit und Wirklich­
keit oszillieren läßt als Seinhabendes und Seinverlierendes, demge­
genüber das Sein statisch verstanden wird:

,,[D]as Seiende ist ein Seinhabendes und Seinverlierendes 
und darum zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit 
Schwankendes, das Sein schwankt nicht, das Sein ist nicht 
ein bloßes Mögliches, sondern eine wirkliche und keine 
bloße Möglichkeit, nämlich jene wirkliche Möglichkeit, 
aus der die endlichen Wirklichkeiten hervorgehen”94.

Max Müller findet sich mit diesem Gedanken von Thomas bestätigt, 
der gegenüber einem rein logischen Begriff von Möglichkeit die 

Anwesenheit und Anwesenheitsgrund. Nachfolgend soll jedoch nur die Differenz 
von Sein und Seiendem thematisiert werden.

93 Ebd. 78f. Vgl. hierzu Max Müllers Ausführungen in seiner Dissertation von 1930, in 
der er Wirklichsein und Möglichsein als formale Grundmodifikation der Präsenz 
bezeichnet. „Dies fehlt bei keinem Seienden, es fehlt als formale Modifikation der 
Präsenz beim Sein, weil dieses von sich aus das ist, was vom Seienden jeweils auf 
jeden Fall schon wirklich da und präsent ist, während das Seiende in seinem Sein 
abwesend, nur gemeint, vorgestellt statt wirklich angeschaut und da sein kann. 
Möglichkeit und Wirklichkeit sind Grundmodifikationen des Seienden in seiner 
Präsenz im präsenten Sein.” (Über Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 80).

94 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendländischen 
Denkgeschichte), 207. Bereits in seiner Dissertation beschäftigt Max Müller dieser 
Gedanke. Da das Seiende ein zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit oszillierendes 
ist, bezeichnet er das Sein des Seienden als Realsein. Das Sein des Seins, das jen­
seits von Möglichkeit und Wirklichkeit steht, nennt er das Idealsein (vgl. 'Über 
Grundbegriffe philosophischer Wertlehre', 80).

147

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirkliche Möglichkeit als Spielraum des Seins versteht (vgl. Erfah­
rung und Geschichte, 48 lf.). Er interpretiert den Aquinaten, für den 
die Wirklichkeit ein Vollzug und Ereignis ist. Dadurch werden

,,[A]üvapig und evepyeia als Potenz und Akt jede für 
sich als ebenbürtige Seins-Wirklichkeitform aufgefaßt: die 
potentia als an-sich-haltende Macht und der actus als 
sich-äußernde Gewalt. Thomas hat noch nicht jene Logi- 
fizierung der Potenz vollzogen, die seit Suarez alle neu­
zeitliche Scholastik beherrscht hat. Bei Thomas ist die 
Real-Potenz noch wirkliche Macht des Wesens, die nicht 
weniger 'ist' als die gewaltig' sich äußernde Gewalt des 
faktisch Wirklichen.”

Gegenüber einer Reduzierung der Seins-Möglichkeit auf eine rein 
logische Bedeutung betont Max Müller an zahlreichen Stellen den 
ontologischen Charakter der Realpotenz und belegt ihn mit Verwei­
sen auf die Philosophiegeschichte. Der ontologische Charakter der 
Möglichkeit ist für Max Müller schließlich der Punkt, in dem Ari­
stoteles über Platon hinausgeht.

,,[W]o Aristoteles wirklich über Platon hinausgeht, das ist 
die Entdeckung der Grundentscheidung und Grundver­
bundenheit von öüvapiq und evepyeia, (...) die Entdek- 
kung, daß Möglichkeit nicht nur etwas logisch ausgesag­
tes Mögliches ist, sondern daß es die Realmöglichkeit 
gibt, und daß in der Realmöglichkeit die eigentliche 
Macht beruht, die Macht sowohl des Seins im Ganzen als 
der Natur und der Welt, als auch die Macht des Men­
schen”95 96.

Für Max Müller beruht im Anschluß an Aristoteles die Macht des 
Seins in der Möglichkeit. Er findet sich ferner bestätigt in seiner 
Argumentation durch den Cusaner, der den Sinn von Sein nicht in 
einem esse, sondern einem potesse als Verbindung von posse und 
esse, sieht. Demnach ist

95 Müller, M., Auseinandersetzung als Versöhnung, 61. Vgl. hierzu Max Müllers 
Beispiel des Schachspiels, bei dem er die reale Aktualität einer Drohung für wirk­
samer und wirklicher (machtvoller) hält als die (gewaltsame) Ausführung (vgl. 
Macht und Gewalt).

96 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 73.

148

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„potentia ein reales Vermögen, wie der Cusaner sagt, ein 
'Könnend-Sein', das Wirklichkeit darstellt oder bewirkt; 
sie besagt potentia realis und nicht potentia logica“ (vgl. 
Macht und Gewalt).

Zahlreiche weitere Verweise aus dem Werk Max Müllers könnten 
hier angeführt werden. Doch bereits hier ist deutlich geworden, daß 
er einen vielschichtigen Begriff von Möglichkeit verwendet, der 
sich letztlich in drei Formen ausdrückt, die Max Müller in seinen 
Notizen zu Macht und Gewalt prägnant formuliert:

„Es gibt also 'mögliche Wirklichkeit', 'wirkliche Mög­
lichkeit' und eben: 'wirkliche Wirklichkeit'.” {Macht und 
Gewalt, 24).

Während mit 'möglicher Wirklichkeit' als reiner Möglichkeit eine 
potentia logica gemeint ist und 'wirkliche Wirklichkeit' auf die 
bereits verwirklichte Möglichkeit verweist, spielt Max Müller mit 
dem Terminus der 'wirklichen Möglichkeit' auf die aristotelische 
Realmöglichkeit an, in der (als potentia realis) die Macht des Seins, 
der Welt und des Menschen beruht.
Bei Aristoteles wie bei Thomas von Aquin und bei Cusanus erkennt 
Max Müller den Gedanken einer wirklichen Möglichkeit als Macht, 
die das ontologische Apriori allen Wirkens und aller ontischen 
Wirklichkeit darstellt. Diese Macht als ontologischer Spielraum des 
Seins und als die wirkliche Möglichkeit indiziert keine Beliebigkeit, 
sondern zeichnet Weisen der Bestimmtheit vor und ist damit Be­
stimmtheit, ohne selbst bestimmt zu sein. So gibt die Möglichkeit 
als potentia realis den Spielraum des Seins vor, der im Seienden 
schließlich beschränkt und vereinzelt ist. Gegenüber dem überindi­
viduellen Sein ist alles Seiende bestimmt und determiniert. Das Sein 
ist damit principium und das Seiende principiatum (vgl. Erfahrung 
und Geschichte, 486f.).
Dieses Verhältnis kennzeichnet für Max Müller gerade in Macht 
und Gewalt das Verhältnis und die Differenz von Gedanke und 
Begriff, von Vernunft und Verstand, von östlichem und westlichen 
Denken.
Auf die etymologische Bedeutung von Begriff als conceptus rekur­
rierend meint 'Begriff' für Max Müller 'in die Hand bekommen' 
und 'umgreifen' (vgl. Macht und Gewalt). Das Sein läßt sich jedoch 
nicht umgreifen und auf den Begriff bringen, sondern umgreift uns, 

149

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weshalb man für Max Müller nicht von einem Seinsbegriff 
(conceptus entis) sprechen kann, sondern nur von einer Seinsfter/ew- 
tung (conceptio entis). Denn Bedeutung 'deutet' und zeigt an, ohne 
selbst Gegenstand zu sein, weil es der Horizont aller Gegenständ­
lichkeit ist. Der Gedanke fällt also in uns ein, während der Begriff 
von uns hergestellt wird. Der Gedanke kann nicht erzwungen wer­
den, seiner Macht steht der vom Menschen gewaltsam formulierte 
Begriff gegenüber.
Ähnlich ist das Verhältnis von Vernunft und Verstand zu begreifen. 
Während er die Vernunft von 'vernehmen' her (als rezeptiv) inter­
pretiert, ist der Verstand für ihn (Kantisch gesprochen) das Vermö­
gen, Vorstellungen (spontan) hervorzubringen und einen 
(sinnlichen) Gegenstand zu denken.97 So formuliert Max Müller in 
Macht und Gewalt programmatisch:

„Vernunft vernimmt, Verstand begreift im Zugriff. Der 
Macht der Vernunft steht die Gewalt des Verstandes ge­
genüber.” (Macht und Gewalt, 96).

In dieser Antinomie von Vernunft und Verstand erkennt Max Mül­
ler den symptomatischen Unterschied zwischen dem transzendenta­
len Idealismus und der Metapyhsik, der Gewalt des Subjektes und 
der Macht des Seins (vgl. Macht und Gewalt). Und während er Kant 
in die Tradition westlichen 'begreifenden' Denkens stellt, konze­
diert er Heidegger auf dem Hintergrund seiner 'Frömmigkeit des 
Denkens' eine Mittlerposition zum östlichen bedenkenden Denken.

Die sog. ontologische Differenz ist für Max Müller nicht nur die 
Differenz von Sein und Seiendem, sondern gleichzeitig die von 
Gedanke und Begriff.98 Denn das Denken kann nur bei sich selbst 
anfangen, weshalb es eigentliches Verstehen nur gibt, weil man 
immer schon verstanden hat.99

97 Vgl. Kant, I., KrV B 74f. (III 74f.).
98 „Die sog, 'ontologische Differenz" ist die Differenz von der Macht des Seins und 

der Gewalt des Seienden. Gleichzeitig ist es die Differenz von Gedanke und Be­
griff.” (Macht und Gewalt, 108).

99 Max Müller denkt hier auf dem Hintergrund aristotelischer Erkenntnistheorie, 
wonach der 'subjektive' Akt des Erkennens und das 'Objekt' als Erkanntes identisch 
ist: „sehen und gesehenes sind identisch (öpa apa Kai ccbpaKa) Met. 1048 b 23.

150

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Denken ist jene Möglichkeit des Erlebens, in dem das 
Erleben des 'als' Ausdrücklichkeit bekommt. Sprache 
muß das 'als' kennen. Der Begriff ist nun die ausdrücklich 
gewordene Möglichkeit des Wirklichen selbst, die ausge­
sprochene Differenz des Wirklichen und Möglichen des 
Seienden und des Seins.”100 101

Die hier angesprochene Ausdrücklichkeit des 'Als' ist für Max 
Müller im Urteil vollendet. Dieses besteht aus Subjekt und Prädikat. 
Während das Subjekt das Wirkliche repräsentiert, das die Verwirk­
lichung eines Möglichen, eines Seins, ist, ist das, als was es erkannt 
wird, das Prädikat; damit sind alle Begriffe für Max Müller Prädika­
te. Das Subjekt ist begriffslose Anwesenheit, das reine Erlebnis oder 
die wirkliche Erfahrung. Das Prädikat aber ist die schon vorgehalte­
ne Möglichkeit, in welche das Wirkliche eintritt. Das Subjekt ent­
spricht der Wirklichkeit, das Prädikat der Möglichkeit und die Ko­
pula dem Sein. Das Subjekt ist ontisch, das Prädikat ontologisch, die 
Kopula transzendental. Aufgrund dieser Struktur sind Möglichkeit 
und Wirklichkeit Vorbedingungen des Begreifens, Vorbegriffe und 
damit früher als alle Grundbegriffe^ indem sie die Ermöglichung 
von Begrifflichkeit überhaupt sind.
Anhand der griechischen Lichtmetaphysik versucht Max Müller 
diesen Zusammenhang zu verdeutlichen. Dabei konkretisiert er 
nicht nur erneut seinen facettenreichen Möglichkeitsbegriff, sondern 
geht auf dessen ontologische Begründung ein:

„Die Tradition der Patristik und Scholastik unterscheidet 
zwei Worte für Licht: lum en und lux. Lumen ist die reine 
Helle, die alles in sich begreifen kann, aber nichts in sich 
hat; die alles zum Aufschein bringen und anstrahlen kann, 
aber nichts von sich her vorgibt, die reine Offenheit für 
jeden Inhalt. Lux ist Ursprung der Helle, das Licht, das 
alles beleuchtet und das Beleuchtete sich selbst gibt und 
ins Licht hineinstellt, die reine Wirklichkeit. Lumen ist die 
reine Möglichkeit; als Intention und Erwartung, als Er­

100 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und Er­
kenntnislehre), 78.

101 Vgl. ebd. 79ff. Daher kann Max Müller das nach Möglichkeit und Wirklichkeit 
ausgesagte Sein im 'ist' als die Konkretgestalt abendländischen Denkens bezeich­
nen, weshalb Verwandlung des 'ist' für ihn „die eigentliche Weltgeschichte” dar­
stellt (vgl. Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphysik), 130).

151

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichung selbst wieder Akt: wirkliche Möglichkeit; 
und lux die reine Wirklichkeit als Akt. Reine Möglichkeit 
als Akt kann nur begriffen werden als die Entäußerungs­
form des reinen Lichtes im Sinne der reinen Wirklichkeit 
als Akt: wirkliche Wirklichkeit; denn wie könnte ich ir­
gendwohin ausgreifen, wenn dieses Ausgegriffene nicht 
selbst schon da wäre und sich gezeigt hätte, entsprechend 
dem aristotelischen Grundsatz, daß zeitlich die Möglich­
keit der Wirklichkeit vorausgeht. Die Ermöglichung der 
Möglichkeit setzt aber die volle Wirklichkeit voraus, die 
reine Möglichkeit als potentia pura den actus purus 
selbst.”102

Möglichkeit als Macht hat für Max Müller somit nur im Bereich des 
Ontisch-Seienden einen Vorrang vor der Wirklichkeit. Das Sein 
dagegen ist verstanden als Fülle und Ermöglichung aller möglichen 
Wirklichkeit. Diese gibt es wiederum nur, weil es die Einheit der 
Fülle der wirklichen Wirklichkeit gibt, welche Max Müller im An­
schluß an den thomistischen Seinsbegriff als omnitudo realitatum 
versteht (vgl. Erfahrung und Geschichte, 48 lf.). Die Bedingung der 
Möglichkeit von Wirklichkeit kann es für Max Müller auf dem 
Hintergrund aristotelisch-thomistischer Ontologie nur in der reinen 
Wirklichkeit des actus purus geben, der als reine Wirklichkeit ohne 
jede Möglichkeit gedacht werden muß.103 

c) Die anthropologische Ebene

Das Verhältnis von Möglichkeit und Wirklichkeit, öuvapig und 
evepYEia, wird von Max Müller nicht nur auf der logisch­
ontologischen Ebene interpretiert, sondern hat für ihn anthropologi­
sche Implikationen. Schließlich setzt die von ihm postulierte onto­
logische Differenz, die zugleich die Differenz von ontologischer 
Möglichkeit und ontischer Wirklichkeit ist, den Menschen als Sub­
jekt voraus, weshalb sich dies Verhältnis für Max Müller auf der 

102 Müller, M., Philosophische Anthropologie, 287. Vgl. hierzu auch die Studie von 
Beierwaltes, W., lux intelligibilis, Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen 
(= Diss.), München 1957.

103 Vgl. ThvA, Sth 1,3 a 2 und Sth 1,51 a 1. Vgl. hierzu auch den aristotelischen unbe­
wegten Beweger, der reine energeia ist (Met. 1072 a 25).

152

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ebene der menschlichen Existenz widerspiegeln muß.104 Im Zu­
sammenhang mit dem Gedanken an die unbeschränkte Macht Got­
tes als Omnipotenz, dergegenüber menschliche Macht immer be­
grenzt ist, formuliert Max Müller:

„Wenn sich der Mensch erfährt, erfährt er sich als Wesen 
der universalen Möglichkeit, aber unter dem Anspruch, 
aus universaler Möglichkeit bestimmte Wirklichkeit sei­
ner selbst und seiner Welt zu gestalten. Wenn er dies un­
terläßt, aus sich und seiner Welt nichts macht, erfährt er 
jenes tiefe Ungenügen, das sich dauernd meldet im Phä­
nomen des schlechten Gewissens, das, wenn es mir dau­
ernd das Versagen vor dem Anspruch bezeugt, zur Ver­
zweiflung führen muß. Unbedingt angesprochen zu sein, 
ist eine der tiefsten Erfahrungen des Menschen.” 
{Philosophische Anthropologie, 105).

Diese menschliche Erfahrung des unbedingten AngesprochenSeins 
als „unsere höchste Möglichkeit” {Erfahrung und Geschichte, 174) 
wird in Macht und Gewalt im Kontext der These des apriorischen 
Vorranges der Möglichkeit vor der Wirklichkeit gedacht:

„Daß der Mensch ein Hörender und Antwortender ist, also 
ein Geforderter, zeigt den Vorrang, das apriori der Unver­
geßlichkeit dessen, was vor aller Gegenwart und Zukunft 
liegt.” {Macht und Gewalt, 84).

Die Differenz von Möglichkeit und Wirklichkeit gehört für Max 
Müller notwendig zum Leben, das er als Gang auf die ausstehende 
mögliche Wirklichkeit, also nicht einfach als spontane Bewegung, 
sondern als Begegnung versteht. Aüvajiig als Möglichkeit ist zu­
nächst eine bloße Anlage, als welches wir sind. Der Mensch hat 
Anlagen und Möglichkeiten, und indem er sich zu ihnen verhält in 
der konkreten Entscheidung, sind sie wirklich 'da'.

104 Vgl. Müller, M., Macht und Gewalt. Vgl. hierzu Heidegger, M.: „Der Unterschied 
von Sein und Seiendem ist, wenngleich nicht ausdrücklich gewußt, latent im Dasein 
und seiner Existenz da. Der Unterschied ist da, d.h. er hat die Seinsart des Daseins, 
er gehört zur Existenz. Existenz heißt gleichsam 'im Vollzug dieses Unterschiedes 
sein'.“ Grundprobleme der Phänomenologie (Vorlesung Sommersemester 1927) (= 
GA 24), hg. von F.W.v.Herrmann, Frankfurt/M. 1975, 454.

153

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Das Nichtmenschliche hat Möglichkeiten, der Mensch 
hat mehr, er ist seine Möglichkeiten und hat sie nicht 
nur.”105

Der Mensch gewinnt somit im nichtfestgelegten Spielraum seiner 
Möglichkeiten seine Wirklichkeit und legt sich selbst auf seine 
Wirklichkeit fest. Dabei ist zu bedenken, daß für Max Müller der 
Mensch das Wesen der Freiheit, die Wirklichkeit des Menschen die 
der Freiheit ist. Er ist, indem er zu sein hat, ist sich nicht so sehr 
gegeben, als vielmehr sich aufgegeben und stets unterwegs zu sich. 
Seine Wirklichkeit ist dem Menschen erst eine in Freiheit zu ver­
wirklichende Möglichkeit.106 Der Übergang von der Möglichkeit 
zur Wirklichkeit ist von der Freiheit begleitet und führt zu einer 
Wahl. Denn nur in der Wahl wählt man sich selbst und seine Welt 
und bindet sich.107 Daher ist der Mensch seinem Wesen nach auch 
nicht universale Möglichkeit, alles zu können, das kann er nur in 
Gedanken. Vielmehr muß er Bestimmtes sein, denn aus der Mög­
lichkeit treten immer bestimmte Aufgaben an ihn heran. Der 
Mensch als Wesen der Möglichkeit ist somit von der Ambivalenz 
geprägt, daß sein Können als Vermögen (ebenso wie Mögen und 
Lieben) immer auf das Ganze geht, aber im Ganzen jeweils dieses 
oder jenes ist. Man kann somit nie das Beste herbeizwingen, son­
dern immer nur die nächst beste Möglichkeit wählen und ergreifen 
und so man selbst werden.108 Schließlich kann für Max Müller nur 
konkret Bedingtes unbedingt verpflichten; ferner selektiert man 
immer nach Interesse, d.h. verwirklicht nur die interessanten Mög­
lichkeiten.109 Daher bedeutet für Max Müller Menschsein nicht die 
volle Entfaltung aller beliebigen abstrakten Möglichkeiten, die in 
ihm liegen, sondern die Verwirklichung konkreter Möglichkeiten, 
die unbedingt verpflichten.

105 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 7.
106 Insofern ist für Max Müller die These des Menschen als Mängelwesen (A. Gehlen) 

richtig, da für ihn unendliche Potentialität auch ein Mangel an wirklicher Gegen­
wart, eindeutiger Präsenz und Wirklichkeit bedeutet (vgl. Philosophische Anthropo­
logie, 80f.).

107 Vgl. hierzu auch Vossenkuhl, W., Die Wahl des eigenen Lebens, in: Cognitio 
humana - Dynamik des Wissens und der Werte, XIII. Deutscher Kongreß für Philo­
sophie Leipzig, 23.-27. September 1996 (Vorträge und Kolloquien), Berlin 1997, 
69-86.

108 Vgl. Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 174.
109 Vgl. Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und 

Erkenntnislehre), 66f.

154

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da sich Menschsein immer im Spielraum einer Gemeinschaft voll­
zieht, kann Max Müller für den Menschen neben den individuellen 
Anlagen im Sinn von subjektiven Möglichkeiten auch objektive 
Möglichkeiten veranschlagen, die er anhand des Begriffes 'Werk' 
zu fassen sucht. Max Müllers Werk-Begriff verweist jedoch bereits 
auf die Ebene überindividueller Verwirklichung, die auf der politi­
schen Ebene anhand der Aspekte von Gemeinschaft und Staat, 
Macht und Gewalt, noch thematisiert wird.
Bereits hier ist aber deutlich geworden, daß das Selbstsein des Men­
schen als die permanente Verwirklichung von Möglichkeiten ver­
standen ist. Für Max Müller ist hier jedoch noch ein weiterer Aspekt 
zu berücksichtigen, den er mit Thomas von Aquin formuliert:

„Die Wirklichkeit der Person ist weder ein actus purus, 
d.h. reine Wirklichkeit, noch potentia pura, reine Mög­
lichkeit, sondern sie ist die Gleichzeitigkeit beider, ihre 
Mischung. (...) Mit der Ja-und-Nein-Logik erfaßt man die 
Präsenz, die Wirklichkeit des personalen Vollzuges nie­
mals.“ 110

In dieser Spannung der zwei Grundformen der Wirklichkeit, näm­
lich der möglichen Wirklichkeit (als realer Möglichkeit) und der 
wirklichen Wirklichkeit (als realer Wirklichkeit) steht für Max 
Müller der Mensch (vgl. Erfahrung und Geschichte, 318). Nicht die 
radikale Logik eines 'entweder-oder', sondern nur die kompromiß- 
hafte Form eines 'sowohl-als-auch' kann menschlicher Wirklichkeit 
gerecht werden. Schließlich ist für Max Müller wahre Wirklichkeit 
immer symbolische Wirklichkeit,111 insofern sie der Zusammenfall 
(Symbolos) und die gegenseitige Durchdringung von Möglichkeit 
und Wirklichkeit ist. Diese ereignet sich für Max Müller im Kairos 
des wahren Augenblicks, die er in Macht und Gewalt mit Rilkes 
'unsäglicher Stelle' zu beschreiben versucht.112
Damit wird das Verhältnis von Möglichkeit und Wirklichkeit in 
Macht und Gewalt gerade auf der anthropologischen Ebene transpa­
rent: es ist nicht kontradiktorisch und exklusiv, sich ausschließend 
zu verstehen, sondern als inklusives Verhältnis zweier Grundformen 

110 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 30.
1,1 Vgl.ebd. 179.
112 Vgl. Müller, M., Macht und Gewalt, sowie: Erfahrung und Geschichte, 596f.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Wirklichkeit, die sich wie zwei Seiten einer Medaille zueinan­
der verhalten.
Es ist hier aber ferner deutlich geworden, daß Max Müller Mensch­
sein als Vollzug der Verwirklichung von Möglichkeiten, d.h. 
Menschsein als geschichtliches Ereignis, versteht.

„Nur in der Geschichte und als sie ist Menschsein mög­
lich.” {Philosophische Anthropologie, 300).

Menschsein ereignet sich im Kairos, dem geschichtlichen Augen­
blick, in dem eine unbedingt verpflichtende Möglichkeit verwirk­
licht wird. Dieser Zusammenfall, in dem sich für Max Müller Ge­
schichte ereignet, ist jene 'unsägliche', unaussprechliche Stelle, für 
den Max Müller den Terminus Symbolos schuf.

„So ist also nicht der Geist der Herr der Geschichte. 
Vielmehr bleibt jener Symbolos, den es nicht gab, aber 
hätte geben sollen und für den der Gott Kairos die Stelle 
bereitet, der wahre Gott der Geschichte. Dieser Gott 
Symbolos ist es, der immer neu die Freiheit zur vergängli­
chen Gegenwart absoluten Sinnes herausfordert und nicht 
aufhört, in dieser Weise uns zu provozieren. Geschichte 
ist nur zu begreifen als diese niemals vollendete Provoka­
tion zum Geheimnis der Freiheit. “ {Erfahrung und Ge­
schichte, 599).

Wie die Geschichte, so darf auch Menschsein für Max Müller nicht 
als lineare, von entwicklungslogischer Notwendigkeit bestimmte 
Situation verstanden werden, sondern steht vielmehr unter der per­
manenten Herausforderung der Freiheit, deren Krisis er anhand des 
Verhältnisses von öuvapig und EVEpyEia beschreiben wollte.113 
Krisis impliziert jedoch stets die Möglichkeit des Scheiterns und der 
Verfehlung. So kennt Max Müller zwei Modi des nicht geglückten 
Zusammenfalles von Möglichkeit und Wirklichkeit, die er in Kier­
kegaards Beschreibung einer fantastisch-romantischen Existenz 
einerseits, der bourgeois-spießbürgerlichen Existenz andererseits 
erkennt. Ersterer lebt in bloßen Möglichkeiten, mit denen er spielt; 

1,3 „Meine Wirklichkeit ist nicht fraglos, ich kann sie verfehlen, ein unwirkliches 
Leben, ein Scheinleben führen, ein unhistorisches, unbewegtes Leben ohne die 
Wirklichkeit der Liebe, Gemeinschaft, des Werkes verbringen und damit mein 
Menschsein verfehlen.” (Philosophische Anthropologie, 188f.).

156

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er hält alles für möglich und ertrinkt gleichsam in den Möglichkei­
ten. Zweiterer kennt nur die bloße Wirklichkeit, der er sich meint 
anpassen zu müssen; er sieht keine Möglichkeit der Veränderung 
und erstickt gewissermaßen in der Wirklichkeit.114
Gegenüber diesen Formen verfehlter Existenz versteht Max Müller 
geglücktes Menschsein als das kompromißhafte und permanente 
Aushalten jener Spannung von Möglichkeit und Wirklichkeit, in die 
jeder gestellt ist. Die einzige Norm, unter der dieser Prozeß der 
Selbstwerdung steht, ist die zu erreichende Gestalt als Bei-sich- 
selbst-Sein, worin Max Müller erst Freiheit verwirklicht sieht (vgl. 
Philosophische Anthropologie, 289). Hier schließen sich für ihn 
auch Anfang und Ende zusammen, da das Ende als Resultat im 
Anfang nicht nur enthalten ist, sondern den Anfang gänzlich be­
stimmt. Die Reflexion über Anfang und Ende, Herkunft und Zu­
kunft menschlichen Lebens entdeckt schließlich den Augenblick, 
der für Max Müller eben keine nachträgliche Mitte ist, sondern jene 
eigenständige Mitte, von der Extreme (wie Möglichkeit und Wirk­
lichkeit) ihren Sinn erst erhalten. Diese vorgängige Mitte sind für 
Max Müller wir selbst als ursprünglich geschichtliche Menschen 
(vgl. Philosophische Anthropologie, 301).

Neben der bereits erwähnten ontologischen Differenz kennt Max 
Müller die anthropologische Differenz von Würde und Wert.

„Die Differenz von Würde und Wert gilt nur für den 
Menschen und ist aber für ihn entscheidend, daß er sich 
selbst übersteigen kann.” (Macht und Gewalt, 108).

Hintergrund dieser Differenz ist die sog. anthropologische Differenz 
von (geschichtlicher) Person und (naturhaftem) Individuum, von 
Person und Funktion. Menschsein und Personsein fallen für Max 
Müller nicht ineins, da sich der Mensch als Individuum zwar natur­

114 Zu Max Müllers Rezeption des Kierkegaardschen Romantikers und Spießbürgers, 
vgl. Erfahrung und Geschichte, 419; Philosophische Anthropologie, 282f.; Vorle­
sung Sommersemester 1963 (Grundfragen der Metaphysik), 95ff.; Wintersemester 
1986/87 (Was ist der Mensch), 7f. Vgl. hierzu die Ausführungen von Ruiz-Pesce, R. 
E., Metaphysik als Metahistorik oder Hermeneutik des unreinen Denkens. Die Phi­
losophie Max Müllers, Freiburg/München 1987, 101 f. Zu Kierkegaards Beschrei­
bung der beiden Existenzformen, vgl. dessen: Die Krankheit zum Tode, Entweder- 
Oder, Unwissenschaftliche Nachschrift, Über den Begriff der Ironie, Zur Selbstprü­
fung der Gegenwart anbefohlen.

157

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haft gegeben, aber als Person aufgegeben ist. Individuum ist somit 
Resultat, Person Postulat.115
Damit wendet sich Max Müller nicht nur erkenntniskritisch gegen 
einen 'Begriff' des Menschen, da jeder 'Begriff' des Menschen 
Ausdruck seiner begrifflichen Unmöglichkeit ist. Darüberhinaus hat 
die Annahme dieser Differenz auch emanzipatorische Funktion, da 
die Selbstreflexion die Voraussetzung der Überwindung dieser Dif­
ferenz ist. Dies ist wohl auch gemeint, wenn Max Müller die Diffe­
renz von Würde und Wert als entscheidend dafür ansetzt, daß der 
Mensch sich selbst übersteigen kann. Diesen Überstieg versteht 
Max Müller zum einen auf dem Hintergrund des aristotelischen 
Seins- und Weltverständnisses, zum andern denkt er ihn in den Ka­
tegorien Kants. So geht Max Müller davon aus, daß jeder Mensch 
absoluten Sinn hat und sein eigener Zweck (kocö’ auro) ist; er muß 
sich in seinem Sein nicht mehr rechtfertigen und kann sich aber 
auch nicht mehr begründen.116 Der Mensch ist um seiner selbst wil­
len da und darf niemals von einem anderen nur gebraucht und in­
strumental zu einem außer ihm liegenden Zwecke verwendet wer­
den.117 Menschsein verlangt Achtung als apriorisches Gefühl und 
muß die Möglichkeit eines Lebens in absoluter Würde behalten. 
Würde ist für Max Müller so eine apriorische Weise der Wirklich­
keit.118 Ihre Selbstsinnhaftigkeit und unendliche Bedeutung er­
wächst der Person für Max Müller jedoch vom Sein als ontologi­
schem Grundsinn her:

„Vom Sein als ontologischem Grundsinn und nicht vom 
Sein als ontischer Seiendheit her erwächst ihr - der Person
- unendliche Bedeutung, die 'Würde'.” (Symbolos, 37).

1,5 Vgl. hierzu Vossenkuhl, W., Zur gegenwärtigen Anthropologie, in: Müller, M., 
Philosophische Anthropologie, 312. Vossenkuhl versteht die anthropologische Dif­
ferenz als die ontologische Differenz auf anthropologischer Ebene und bezeichnet 
ihre formale Struktur mit D. Kämper als Verhältnis einer Polarität ('Person') zu ei­
nem ihrer (die Polarität ausschließenden) Pole ('Individuum') (vgl. ebd.).

116 Dies ergibt sich aus zahlreichen Stellen in Macht und Gewalt. Vgl. aber auch 
'Erfahrung und Geschichte', 308: „Daß Person unbedingter Selbstzweck ist, konsti­
tuiert die unaufhebbare Würde der Person.”

117 Vgl. die zweite Fassung des kategorischen Imperativs Kants in: Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten (IV, 429).

118 „Person ist jenes Seiende, dem unter vielen Seienden allein 'unbedingte Würde' 
zukommt” (Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 106).

158

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Philosophischen Anthropologie vertieft Max Müller diesen 
Gedanken mittels der Denkkategorien Kants:

„Ein Seiendes, das absoluten Sinn trägt, hat Würde; und 
unter Würde verstehen wir hier mit Kant die Selbstsinn- 
haftigkeit, die Selbstzwecklichkeit jenes Seienden, das 
frei ist, der Person. Person ist jenes Seiende, das Würde 
hat, d.h. absoluten Sinn. Absoluter Sinn heißt, (...) um 
seiner selbst willen geachtet zu werden. So ist die Weise, 
wie Würde erfahren wird (...) Achtung. Achtung ist jenes 
apriorische Gefühl, in welchem die Würde der Person sich 
offenbart.” (Philosophische Anthropologie, 161).

Während Gefühle für Kant zum sinnlichen Teil des Menschen gehö­
ren und damit empirisch aposteriorisch sind, ist die Achtung, in der 
ich Würde empfinde, für Kant ein apriorisches Vemunftgefühl. 
Gegenüber Kants apriorischem Vemunftgefühl versucht Max Mül­
ler, Würde im Rückgang auf die (transzendentale) Erfahrung des 
Absoluten als Freiheit zu begründen.119 Diese Freiheit im Sinne des 
absoluten Erstanfangs ist für Max Müller der grundlose Grund, der 
Abgrund.120 Freiheit ist hier von Max Müller verstanden als libertas 
transcendentalis, als die Freiheit, über seinen Grund nochmals zu 
reflektieren, die Möglichkeit der absoluten Reflexivität (vgl. Philo­
sophische Anthropologie, 142). Damit wird das Sein des Ganzen 
und der Horizont angezielt; ein Ziel, das für Max Müller zweck- 
und wertlos ist, weil es sich selbst rechtfertigt, autonom und autark 
ist, weshalb ihm 'Würde' und nicht 'Wert' zugesprochen werden 
kann (vgl. Auseinandersetzung als Versöhnung, 146).
Würde und Wert sind für Max Müller Schlüsselbegriffe, mit denen 
er wiederum sein Verständnis von Möglichkeit und Wirklichkeit, 
das Verhältnis von Macht und Gewalt verdeutlichen will.121 Wäh­
rend für Max Müller Würde immer Selbstsinnhaftigkeit (kocÖ’ auxo) 
meint, ist Wert stets intentional auf ein Ziel außerhalb seiner gerich­

1,9 Vgl. Müller, M., Philosophische Anthropologie, 164. Vgl. auch Theunissen, M., 
Möglichkeiten des Philosophierens heute, in: ders., Negative Theologie der Zeit, 13- 
36. Nach Theunissen reicht es nicht, bei der Achtung (Kant) stehenzubleiben, son­
dern er fordert das Postulat der Liebe.

120 Vgl. Müller, M., Philosophische Anthropologie, 165. Zum Erstanfang auf dem 
Hintergrund von Kants Kausalität aus Freiheit, vgl. Kant, I., KrV B 560ff. (III, 362 
ff.).

121 Vgl. den Titel des dritten Kapitels in Macht und Gewalt.

159

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet (rcpog ti), ist immer in Beziehung zu, im Hinblick auf.122 Nach 
dem Grundsatz Max Müllers:

„Wer denkt, tut dies im Horizont des Ganzen (...). Entwe­
der man denkt alles oder man denkt überhaupt nicht.“ 
{Philosophische Anthropologie, 55)

gibt es für ihn keinen partialen Willen, sondern wir zielen immer 
uns als ganzes an und wollen uns.123 Daher lehnt Max Müller auch 
jegliches Denken ab, das im Wert ein unableitbares Urphänomen 
sieht.124 Für Max Müller ist es bereits in seiner Dissertation (1930) 
offenkundig, daß eine Wertlehre nie voraussetzungslos ist, sondern 
abhängig von der Deutung und dem aktuellen Menschenbild.125 
Daher führt für ihn die angebliche Unableitbarkeit leicht zu einer 
unkontrollierbaren Erlebnisphilosophie.
Ferner sieht er den Begriff des Wertes nicht durch die menschliche 
Erfahrung gedeckt. Denn Werte könne man nicht erleben, während 
der verpflichtende Charakter konkreter Werk-Möglichkeiten für ihn 
sehr wohl aufzeigbar ist (vgl. Symbolos, 14f.). Daher formuliert er 
als Motiv seiner Ablehnung der Wertphilosophie:

„In der Insistenz auf die zeitlosen Werte anstelle der Sor­
ge um die geschichtlichen Werke erschien mir das Ge­
genbild unserer philosophischen Aufgabe.”126

Der inhaltliche Grund für Max Müllers Ablehnung der Wertphilo­
sophie ist die Tatsache, daß diese einhergeht mit einer Ablehnung 
des Seins. Denn Wert ist hier weder Seiendes noch Sein, sondern es 
kommt ihm reine Geltung zu. Woher er seine Gültigkeit nimmt, 
bleibt offen. Wert und Wertvollsein wird hier jedenfalls durch ein 

122 Vgl. Müller, M., Über Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 107-119. Vgl. 
ders., Erfahrung und Geschichte, 303.

123 Vgl. Müller, M., Vorlesung Sommersemester 1963 (Grundfragen der Metaphysik), 
84.

124 Zur Auseinandersetzung mit Scheier und Hartmann, vgl. auch Weischedel, W., 
Skeptische Ethik, Frankfurt/M. 1976, 63-74.

125 Vgl. Müller, M., Über Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 3.
126 Müller, M., Auseinandersetzung als Versöhnung, 280. Max Müller spielt hier auf 

den Neukantianismus südwestdeutscher Prägung (in der Person von Rickert) an. Er 
bestätigt damit die inhaltlichen Vorbehalte, die er bereits in seiner Habilitation im 
Zusammenhang mit der 'Ablehnung der Ontologie im Neukantianismus' formulierte 
(vgl. Sein und Geist, 1-15).

160

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinsunabhängiges Gelten erst ermöglicht; Gelten ist damit nicht ein 
Sonderfall des Seins, sondern Sein und Wirklichkeit stellen Sonder­
fälle des Geltens dar. Da Geltung wesensmäßig immer 'Geltung-für' 
ist, setzt sie als letztes ein doppeltes, nämlich das Geltende und das 
'Für' seines Geltens, das Subjekt. Damit verschwindet ein letztes 
Gemeinsames (Sein) und wird einem Pluralismus Vorschub gelei­
stet (vgl. Sein und Geist, 5f.). Ermöglicht wird damit auch eine Re­
lativierung absoluter Werte und Verabsolutierung einzelner Werte, 
wie Max Müller dies in Nietzsches Philosophie des Nihilismus als 
des Ganges der fortlaufenden Selbstentwertung aller Werte erkennt 
(vgl. Macht und Gewalt). Denn für Nietzsche ist Wert nur jeweils 
ein subjektiver Gesichtspunkt, unter dem alles daraufhin betrachtet 
wird, inwiefern er das Leben des Mächtigen oder zur Macht Stre­
benden zugleich erhalten und steigern kann. Wert ist daher die Be­
deutung für die Erhaltung oder Steigerung des Lebens selbst, den 
Kampf ums Dasein, in dem der Mensch alles überwindet und 
'Macht' realisiert, zum Übermenschen wird. Damit kehrt sich 
kommuniales Leben in sein Gegenteil; wirkliche Gemeinsamkeit 
depraviert zu einer bloß erweiterten Besonderheit, da in einer Letz­
torientierung am Wert gemeinsam lebende Individuen lediglich ihre 
Besonderheit geltend machen. Daß ein solcher (hedonistisch gefärb­
ter) Egoismus in seiner Wurzel eine bürgerliche Erscheinung ist, 
bestätigt Max Müllers häufig geäußerte These, daß die Wertphilo­
sophie eine Erfindung der bourgeoisen Gesellschaft ist. Er beharrt 
daher gegenüber einer Wertethik auf einem symbolischen, konkre- * * 

127 Vgl. Müller, M., Über Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 353ff.; vgl. auch 
Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphysik), 146. Zu Heideggers 
Nietzschedeutung, vgl. ders., Erfahrung und Geschichte, 127: „Heidegger lehnt in 
seiner Nietzschedeutung im Anschluß an diesen die Übertragung des Wertbegriffes 
(der immer 'Wert für' und 'Wert in Bezug auf' meine) auf das Ganze des Seins, auf 
das Sein als Grund des Ganzen und auf das höchste Seiende, das wir 'Gott' nennen, 
ab, da hier ein 'für', ein 'in Hinblick auf', unmöglich sei und bei Gott sogar 
'blasphemisch' werden müsse. Dagegen steht, daß von Platon jenes, von dem her 
alle Tüchtigkeit, 'Wertvollheit-für' entspringt (...) selbst auch ein agathon, ein 
Werthaftes genannt wird und daß Aristoteles dem Erkennen als sehendem und den­
kendem Vernehmen einen unbedingten Sinn zuschreibt (kcxö’ amo).” Für Heideg­
ger sind Werte vielmehr „vorhandene Bestimmtheiten eines Dinges. Werte haben 
am Ende ihren ontologischen Ursprung einzig im vorgängigen Ansatz der Ding­
wirklichkeit als der Fundamentalschicht” (Sein und Zeit, 99).

128 Vgl. zu dieser These M. Theunissen, der im Egoismus den psychologischen Aspekt 
der Letztorientierung am Wert erkennt (Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. 
Zur Kritik des gegenwärtigen Bewußtseins, Berlin/New York 1982, 42ff.).

161

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, geschichtlichen Werk-Ethos, das übersubjektiv und unbeliebig 
ist (vgl. Symbolos, 54). In einer Vorlesung faßt Max Müller seine 
Position und Ablehnung gegenüber jeglicher Wertethik in einer 
„Grundthese” zusammen:

„Es gibt keine Werte. Es gibt keine Werte als für sich be­
stehende Wertwesenheiten, es gibt keine Werte an sich, 
(...) absolute für sich selbst unmittelbar erschaubare Quali­
täten, und es gibt kein System dieser erfundenen Ab­
straktheiten, es sei denn wiederum als künstlich erfunde­
nes System. Aber es gibt unbeliebige Wertigkeiten, wie 
sie sowohl die Antike, die große Philosophie und Theo­
logie des Mittelalters kennt, Stufen der Wirklichkeit, die 
zugleich in ihrer Verwirklichung Sollensstufen als unbe­
liebige Aufgabe sind, oder (...) Stufen der eigentlichen 
Lebenswirklichkeit, die wegen ihrer Fülle und normativen 
Gestalthaftigkeit anzustreben sind, wenn man die Fülle 
der Wirklichkeit nicht verfehlen, sondern erreichen will. 
Alle Normativität stammt aus der Gestuftheit der Wirk­
lichkeit und der Unbeliebigkeit der Eigentlichkeit des Le­
bens selbst. “129

Die Wertphilosophie, die sich im Gedanken an Gott als oberstem 
Wert der vollendeten modernen Blasphemie schuldig macht,130 will 
Max Müller durch den Werkgedanken substituieren und damit zu­
gleich einen Rückgang zur traditionellen Güterethik ausdrücken 
(vgl. Auseinandersetzung als Versöhnung, 47ff.). Schließlich beja­
hen wir für Max Müller nicht den Wert, sondern immer ein Gut; die 
Wirklichkeit hat vielleicht einen Wert, aber sie ist ein Gut. Daher 
hat die Metaphysik des Mittelalters anstelle der Wertehik den Be­
griff des Gutes, von dem 'Wert' lediglich eine Abstraktion ist. So 
kennt Max Müller mit Berufung auf Aristoteles instrumentale und 

129 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendländischen 
Denkgeschichte), 135.

130 Vgl. Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendländischen 
Denkgeschichte): „Wertphilosophie und Werte sind nur für Volksschullehrer da, es 
gibt sie nicht, es gibt keine Werte, aber es gibt Wirklichkeit, die unbeliebig vor uns 
steht. Die Wertphilosophie ist (...) in sich selbst von der christlichen Religion her 
die vollendete moderne Blasphemie, d.h. das System des Nihilismus auf einen Be­
griff gebracht. Keiner der großen Theologen hat Wertphilosophie gemacht, die 
Wertphilosophie hat in der Theologie noch nie einen Platz gehabt, (...) hier handelt 
es sich (...) [nicht] um den lebendigen Gott des Christentums” (129f.).

162

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


autonome Werke. Während die instrumentellen Werke einen rein 
funktionalen Wert für den konkreten Lebensvollzug haben, zielt das 
autonome Werk, das um seiner selbst willen und nicht nur nützlich 
ist, als ein 'Gut' auf geglücktes, sinnhaftes Menschsein.131
Menschsein und Werk verwirklichen sich für Max Müller jedoch 
allein in der Freiheit und der Wahl.

„Freiheit ist nur, indem sie ein Werk leistet, Gestalt be­
kommt, Wirklichkeit erhält. Ohne das Werk bleibt Frei­
heit bloße Möglichkeit. Im Werk allein ist sie als wirkli­
che Freiheit. {Philosophische Anthropologie, 163).

Da für Max Müller Werk immer das Werk gemeinsamer Gestaltung 
ist, die er im Anschluß an Aristoteles in den Gütern 'Familie', 
'Freundschaft' und 'Staat' erkennt (vgl. Der Kompromiß, 27), ist 
die Verantwortlichkeit der Freiheit auch immer eine doppelte, näm­
lich für mich selbst als für meine Gestalt in der Welt sowie für die 
Gestalt der Welt (vgl. Philosophische Anthropologie, 188f.). Damit 
wird deutlich, daß der Begriff des Werkes neben einer individuale­
thischen auch eine sozialethische Dimension hat und eine Schanier- 
funkion zwischen Anthropologie und Politik ausübt.

d) Die politische Ebene

Um die politische Dimension von Max Müllers Philosophie und 
damit den eigentlichen Kontext seines Projektes Macht und Gewalt 
zu verdeutlichen, das schließlich 'Prolegomena einer politischen 
Philosophie' sein will, scheint es sinnvoll, das bisherige methodi­
sche Vorgehen der synchronen Betrachtung durch eine diachrone 
Betrachtung abzulösen. Dadurch ist es möglich, das Denken des 
frühen mit dem des späten Max Müller zu konfrontieren und so der 
denkerischen Entwicklung des Philosophen gerecht zu werden. 
Darüberhinaus werden aber auch weitere und entscheidende Facet­
ten von Max Müllers Verständnis von 'Macht' und 'Gewalt' deut­
lich.

131 Vgl. Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 330.

163

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Die Werkblätter

Max Müller war in den Jahren 1932-35 Herausgeber der Werkblät­
ter des Bundes Neudeutschland.132 133 Während dieser Zeit veröffent­
lichte er dort als verantwortlicher Schriftleiter unter anderem vier 
größere Texte. Erklärtes Ziel Max Müllers war es, den Bund heil 
durch die politischen Wirren zu führen und vor einer Vereinnah­
mung durch die Nationalsozialisten oder einer Auflösung zu bewah­
ren.
Der erste Text ist ein Vortrag, in dem Max Müller Das Wesen der 
Neudeutschen Bewegung'34 (1932) und deren Verantwortung für 
den Staat programmatisch beschrieb. Er entwickelt dort die Vision 
eines 'innerpolitischen' Staates, der 'kein unpersönlicher Machtfak­
tor' sein kann, sondern als 'Macht' das Volk135 formt. Daher dürfe 

132 Vgl. hierzu seine eigenen Schilderungen in: Auseinandersetzung als Versöhnung, 
65ff. Der Bund Neudeutschland ist ein 1919 gegründeter Verband katholischer 
Schüler und Studierender, der nach den Erfahrungen des 1. Weltkrieges ein auf 
christlichen Grundwerten basierendes Neues Deutschland aufbauen wollte. Katholi­
sche Verortung und jugendbewegter Habitus prägten den Bund, der sich 1923 ein 
(Hirschberg-)Programm mit dem Modell katholischer Jugendführung gab. 1939 
wurde der Bund, der sich seit der Gründung eines sog. Älterenbundes (1926) zu ei­
ner 'Lebensbewegung' entwickelt hatte, verboten. Der 1948 neugegründete Bund 
zielt auf eine christliche Lebensgestaltung, verbunden mit der Bereitschaft zu Enga­
gement in Kirche und Gesellschaft. Vgl. Eilers, R., Art.: Bund Neudeutschland, in: 
LThK3, Band II, 793.

133 Vgl. zur Begründung seines Kompromißkurses: Auseinandersetzung als Versöh- 
nung, 65ff.

134 Müller, M., Das Wesen der Neudeutschen Bewegung, in: Puhl, H., Bund. Beruf. 
Reich. Die Vorträge des Bundestags von Neudeutschland Älterenbund in Limburg 
a.d. Lahn 1932, Frankfurt 1933, 60-79.

135 Ohne auf eine tiefere Auseinandersetzung eingehen zu wollen, sei hier angemerkt, 
daß es sich bei dem Wort und Wortfeld 'Volk' zwar um einen Terminus handelt, 
dem im Nationalsozialistischen Rechtsdenken eine zentrale Bedeutung zukam (vgl. 
hierzu Stolleis, M., Gemeinschaft und Volksgemeinschaft. Zur juristischen Termi­
nologie im Nationalsozialismus, in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 20 (1972), 
16). Nicht übersehen werden darf aber, daß 'Volk' auch zum damaligen Gedanken­
gut gehörte und u.a. aus einem völkischen Erleben im Ausgang des 1. Weltkrieges 
(und der Ablehnung des Vertrages von Versailles) rührte, der das Gefühl nationaler 
Einheit entwickelt hatte. Das Volk und die Zugehörigkeit zu ihm stellte für Max 
Müller jedoch keine die menschliche Existenz in ihrem Kem prägende Größe dar, 
durch die Sinndeutung erfahren wird. Was also heute nationalistisch klingen mag, 
sollte in seinem geschichtlichen Kontext gesehen werden.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man nicht versuchen, das Volk als staatslose Gesellschaft zu konsti­
tuieren:

„Wir müssen begreifen, wie das Volk im Staate selbst 
wieder geformt wird und der Staat wiederum nur als Form 
dieses Volkes und nie losgelöst von ihm seinen Sinn hat. 
Aus diesem Sinn für Staat und Macht als solchen, aber 
unter dem dauernden Rückbezug auf das seine Grundla­
gen bildende Volk und seine einzelnen Träger ergibt sich 
eine Richtung, die gerade in der 'Machtanerkennung' die­
se Macht auf ihre natürlichen einzelnen Träger verteilen 
will und durch die 'dezentralistisch-föderalistische 
Machtverteilung' eine 'Verpersönlichung' des Staates ge­
genüber aller 'Staatsvergötzung' erreichen will.”136 137 138

Max Müller geht hier von einem personalen Staat aus, dessen 
Macht, die vom Volk kommt, auch auf dessen natürlichen einzelnen 13/Träger verteilt werden soll.
Einen solchen persönlichen und subsidiären Staat bezeichnet Max 
Müller 1933 in dem Brief [Ü]ber unsere Stellung in der heutigen 
politischen Situation schließlich als 'Reich'.
Um vorab Mißverständnisse zu vermeiden, sei an dieser Stelle be­
reits betont, daß für Max Müller der politische Begriff des Reiches 
immer unter dem leitenden Gesichtspunkt des Theologoumenons 
'Reich Gottes' zu betrachten ist. Er betont hierbei, daß trotz einer 
gewissen Parallelität beide Begriffe, also 'Reich' und 'Reich Got­
tes', auf grundsätzlich verschiedenen Ebenen stehen und nie ineins­
gesetzt werden dürfen. Vielmehr sei die politische Idee des Reiches 
unter dem Gesichtspunkt des in Christus bereits realiter, wenn auch1 138verborgen, zu uns gekommenen Reiches Gottes zu betrachten.

„In Wirklichkeit ist diese theologische Reichsidee nichts 
anderes als der Ausdruck der Wirklichkeit des totus Chri­
stus”139.

130 Ebd. 77.
137 Vgl. hierzu die gedankliche Parallele zum Subsidiaritätsverständnis der katholischen 

Soziallehre (Art. Soziallehre, in: LThK2 IX, 917ff.).
138 Müller, M., Ein Rückblick, in: Werkblätter VII, 5/6 (1935) 297.
139 Ebd.

165

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neben dieser theologischen Fundierung versucht Max Müller bis 
zum Ende seines Lebens den Reichsgedanken aufgrund seiner föde­
rativen und subsidiären Struktur gegenüber einer Idee von 'Staat 
die für ihn immer zentralistisch und faschistisch war, zu stärken. 
Der Reichsgedanke impliziert für Max Müller ferner ein grundle­
gend anderes Wirklichkeitsverständnis als die Idee von Staat, bei 
der für ihn Politik lediglich im Besorgen von Geschäften liegt und 
in der Diensthaftigkeit, die Situation der 'Zustandsgesellschaft' zu 
verbessern.140 141 Für die sog. Reichstheologie war vielmehr jener 
Realitätsbegriff grundlegend, für den neben der Erkenntnis der rei­
nen Fakten das Verständnis der Symbol-Realität vorhanden und für 
den symbolische Realität wirklicher als jede bloße Faktizität war.142 
Dieses Verständnis von Wirklichkeit sieht Max Müller bei Brüning, 
dem letzten Reichskanzlers der Weimarer Republik, gegeben. Max 
Müller lernte ihn persönlich kennen und begründet mit dieser Be­
gegnung seinen Schritt vom politischen Interesse zum politischen 
Engagement.143 Dessen Kanzlerschaft bezeichnet er insofern als 
Neuanfang, als hier die Begriffe 'Autorität', 'starker Staat' und 
seine echte 'Würde' wieder einen zentralen Platz einnehmen.144 
Bereits in dieser Zeit versteht Max Müller die Begriffe 'Autorität' 
und 'Würde' in jenem personalen Sinn, wie zuletzt in Macht und 
Gewalt, allerdings ohne sie dort im Zusammenhang mit dem Begriff 
des 'Reiches' zu verwenden.145 Max Müller präzisiert im weiteren 
Verlauf dieses Briefes sein Verständnis von Macht:

140 Dieses Verständnis findet sich noch in: Auseinandersetzung als Versöhnung, 77.
141 Vgl. zu dieser retrospektiven Beschreibung: ebd. 76.
142 Vgl. ebd. 76. Vgl. auch: Erfahrung und Geschichte, 74 u.ö.
143 Ebd. 21.65.
144 Müller, M., Das Reich als unsere Aufgabe. Ein Brief über unsere Stellung in der 

heutigen politischen Situation, in: Werkblätter VI, 1/2 (1933), 23-31,25.
145 Vgl. Müller, M., Auseinandersetzung als Versöhnung, 77: „Das Ausspielen des 

Reichsgedankens gegen jede bloße Staatsidee wegen der föderativen und subsidiä­
ren Struktur eines Reichs-Verständnisses gegenüber allen zentralistischen und fa­
schistischen, wie auch sozialistischen Tendenzen, (ist) eine Wichtigkeit, die auch 
heute noch gilt.” Um Mißverständnissen vorzubeugen sei darauf hingewiesen, daß 
Max Müller den heute anrüchig gewordenen Begriff des Reiches rezipierte, da er 
damit - gegenüber dem nur staatlichen wilhelminischen preußischen Reich Bis­
marcks - die Erinnerung an ein großes, auch politisches Erbe, wecken wollte (vgl. 
Auseinandersetzung als Versöhnung, 75).

166

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

147

148

149

Ebd. 26.
Ebd. 27.
Ebd. 30.
Ebd. 30. An dieser Stelle sei auf die inhaltliche Nähe zur politischen Theologie Carl 
Schmitts hingewiesen, dessen Buch 'Der Begriff des Politischen', Berlin 1932, Max 
Müller rezipierte.

„Ein Volk, das bewußt auf Macht und machtmäßigen 
Schutz seiner Grenzen verzichtet, (ist) ein Volk des Un- »146tergangs.

Auch wenn Macht als Möglichkeit, sich verteidigen zu können, der 
inneren Autorität des Volkes entspringt, die nicht von außen kommt 
oder gegeben werden kann, muß sie einen äußeren Ausdruck be­
kommen. Daher fordert Max Müller eine Volksmiliz, die für ihn 
nichts mit Militarismus und Prätorianergarden zu tun hat, sondern 
die innere Macht als Wehrhaftigkeit des Staates verkörpert:

„Das klare Herausstellen des Milizgedankens als der ge­
gebenen Form europäischer Heeresorganisation, die dem 
Staat eine Macht gibt, die ihn schützt, ohne den andern zu 
bedrohen, wird sowohl der Einzelgeneration das Gefühl 
ihrer Stärke wie Gesamteuropa das Bewußtsein des Frie­
dens geben. (...) Der Gedanke der Miliz organisiert die ur­
sprüngliche Kraft und Macht einer Nation, aber so, daß 
durch die enge Verbindung mit den Trägem dieser Kraft 
und Macht sie zugleich dezentralisiert und auf das Volk 
selbst verteilt zu sein scheint. So ist der Milizgedanke 
nichts anderes als die echte Form jener politischen 
Grundkonzeption, die die 'Macht' voll bejaht, aber sie im 
Bejahen ihren natürlichen Trägem überantwortet sehen 
will, die echte Form des (...) Reichsgedankens.”* 147

Max Müller sieht zwar die „Gefahr der Sichselbstisolierung der 
Macht” und ihre Verabsolutierung im unpersönlichen Staat, glaubt 
demgegenüber aber an eine „substanzielle Objektivität des Staates, 
(...), eine Objektivität, (...) die - aus dem sicheren Besitz von Macht, 
Stärke und Gesinnung heraus - ein gleiches Recht für alle verwirk­
licht.”148 * Diese Objektivität des machtvollen Staates erkennt Max 
Müller nicht im Einparteienstaat, sondern im volksverwurzelten 
Überparteienstaat gegeben^ „in dem die Macht das Recht und das 
Recht die Macht stützt.” Erst ein solcher Überparteienstaat kann 

167

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Max Müller „eine geistig politische Macht”150 sein und Reich 
genannt werden; seine Autorität hat es aufgrund seines personalen, 
überparteilichen und dezentral-föderalistischen Charakters.
Dieses Verständnis von Staat (als Reich) findet sich auch in einem 
dritten Text (von 1934), in dem Max Müller auf den Begriff des 
Werkes zurückgreift. So ist für ihn Werk dort gegeben, wo eine 
gemeinsame Möglichkeit vieler Menschen ergriffen und gestaltet 
ist. Echte Gemeinschaft ist für ihn daher stets 'Werkgemeinschaft':

„Für die personale Auffassung aber baut sich der Staat 
von den vielen Werken (...) auf als das irdische 'Werk der 
Werke'; (...) Der Staat steht nicht über dem Stand, über 
der Kultur, er ist in all diesen enthalten. Er ist nicht über 
dem Volke, nein er ist das Volk, das im Werke der Ver­
wirklichung seines Wesens im Staate lebt.”151

Der Staat als das Werk vieler Menschen kann für Max Müller nicht 
über dem Volk stehen, sondern setzt sich aus diesem zusammen, ist 
in ihm enthalten. Damit macht Max Müller deutlich, daß Person und 
Werk (und damit auch der Staat) untrennbar miteinander verknüpft 
sind. Er definiert seinen personalen Ansatz nochmals mit klaren 
Worten:

„Dieses 'Selbst' ist der Kem dessen, was wir 'Person' 
nennen: als die besondere Möglichkeit (...). Den Men­
schen, sofern es in seinem Leben also nicht um ihn als 
Individuum geht, d.h. um Erhaltung und Entfaltung seines 
Ich, sondern, sofern er sich in seiner Freiheit an sein 
'Selbst' bindet, d.h. an die gerade ihm mögliche Mitarbeit 
an einem Werke der Realisierung gemeinsamen 
Menschtums, nennen wir Person.”152

150 Ebd. 31.
151 Müller, M., Bemerkungen über Liberalismus und Antiliberalismus, in: Werkblätter 

VII, 3 (1934) 111-127, 124.
152 Ebd. 121. Vgl. hierzu auch Eilers, R., Löscht den Geist nicht aus, der Max Müllers 

Artikel in den Werkblättem interpretiert als die „Philosophie eines christlichen Per­
sonalismus, wo die Person sich primär im Werk zu sich vermittelt. Im Werk als 
Objekt objektiviert sich das Subjekt und veräußert sich zugleich; erst in der Heim- 
holung wird alles Objektive existenziell zu uns zurückgebracht, und nun erst wird 
aus dem Subjekt: Person.” (72).

168

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit bestätigt Max Müller nicht nur die von ihm vorausgesetzte 
anthropologische Differenz von Individuum und Person, die sich 
durch sein ganzes (Evre zieht. Er attestiert seinem Werkgedanken 
sowohl anthropologische als auch politische Relevanz. Die starke 
Gemeinschaftsfundierung von 'Person', die sich in diesen frühen 
Zeugnissen findet, scheint in seinem späteren Werk nicht mehr in 
dem Maß gegeben zu sein. Hier treten eher individuelle Aspekte der 
Person und der Begriff der Freiheit in den Vordergrund.153
Dies bezeugt auch ein vierter Text, der Artikel Staat, den Max 
Müller für das Herderiexikon schrieb und ebenso in den Werkblät­
tern (1934) veröffentlichte.154 In diesem Artikel, in dem Max Müller 
nie den Begriff 'Reich' verwendet, artikuliert er sein Verständnis 
von Staat als Ständestaat. Die Idee des 'Standes' begründet er dabei 
im „urchristlichen ordo-Gedanken, den Gedanken des an der 
seinsmäßigen Gliederung ablesbaren Naturrechts der Schöpfung.”155 
Einen solchen christlichen und personalen Ständestaat grenzt Max 
Müller sowohl von einem totalitären Staat ab, der alle Lebensgebie­
te primär als Angelegenheiten des Staates betrachtet, als auch von 
der Staatsauffassung des 'Liberalismus', die seiner Meinung nach 
das gesellschaftliche Leben für staatsfrei oder staatsindifferent und 
damit für 'unpolitisch' im weiteren Sinne erklärt 
(„Nachtwächterstaat”156). Nach Max Müllers Staatsverständnis sind 
die Stände jene natürlichen - nach dem personalen Beruf verschie­
denen - Leistungsgemeinschaften,157 die als gesellschaftliche Gebil­
de durch ihren Beitrag für den Staat diesen 'von unten her' mit­
konstituieren. „Sie sind keine Organe des Staates, sondern seine 
Träger.”158 Als solche leisten sie einen subsidiären Beitrag zum 
Gemeinwohl, wozu der Staat als ganzer nicht fähig ist.

153 Dies gilt auch trotz markanter Formulierungen wie: „Ein Mensch ist kein Mensch” 
(Philosophische Anthropologie, 137). Vgl. zu Max Müllers Verständnis von Person 
auch: Vossenkuhl, W., Max Müller, in: Christliche Philosophie im katholischen 
Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, hg. von E. Coreth u.a., Band 3: Moderne 
Strömungen im 20. Jahrhundert, Graz 1990, 318-327.

154 Max Müller äußert sich zu diesem Artikel aus der Retrospektive seiner Autobiogra­
phie: Auseinandersetzung als Versöhnung, 65ff.

155 So formuliert in einem 'Rückblick' auf seine Zeit als Herausgeber der Werkblätter, 
in: Werkblätter VII, 5/6 (1935), 296.

156 Müller, M., Art. 'Staat', in: Werkblätter VII, 3 (1934) 128-141, 134.
157 Vgl.ebd. 135.
158 Ebd. 135.

169

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Im Ständestaat ist die echte Totalität und Universalität 
der staatlichen Gemeinschaft verbunden mit der schöpfe­
rischen Freiheit der Person und der Achtung vor den na­
türlichen Ordnungen des den Staat tragenden und im 
Staate sich vollendenden Volkes.”159

Solche Reflexionen über einen Ständestaat, mit denen er sein Ver­
ständnis von Staat als Wertgemeinschaft um den Aspekt der Lei­
stungsgemeinschaft ergänzen wollte, finden sich an keiner anderen 
Stelle im Werk Max Müllers.160 Entscheidendere und nachhaltige, 
da auch das Spätwerk noch prägende, Bedeutung hat für ihn viel­
mehr der Gedanke des Staates als Werk.161

„In diesem Sinn ist ein Volk also Staat, sofern es eine 
geistig willentliche Gemeinschaft auf das gemeinsame 
Werk seiner volkhaften Wesensverwirklichung, seiner 
Selbstentfaltung und Selbstdurchsetzung hin bildet.”162

159 Ebd. 135. Vor dem Hintergrund von Max Müllers philosophischem Ansatz und den 
bisher dargelegten Ausführungen sollte klar geworden sein, daß sein Verständnis 
von 'Totalität' seine Wurzeln in aristotelischer Philosophie („Wer denkt, tut dies im 
Horizont des Ganzen (...). Entweder man denkt alles oder man denkt überhaupt 
nicht” vgl. Philosophische Anthropologie, 55) und in den theologischen Zentralbe­
griffen 'Reich Gottes' und 'totus Christus' hat. Berücksichtigt man dies nicht, kann 
man leicht der Gefahr erliegen, Max Müller eine „diffuse Harmonisierung religiös 
verstandener Totalität mit einer staatsphilosophisch konzipierten und politisch ge­
forderten Totalität der NS-Bewegung” zu unterstellen oder ihm vorzuwerfen, er ha­
be mit dem Begriff 'Totalität' „mitunter wortspielerisch und zugleich geistig leicht 
undiszipliniert gearbeitet” (vgl. Ott, H., Hans Filbinger 1933-1940. Studium und 
Referendariat unter den Bedingungen des Dritten Reiches, in: Heck, B. (Hg.), Hans 
Filbinger. Der 'Fall' und die Fakten. Eine historische und politologische Analyse, 
Mainz 1980, 22.25).

160 In 'Auseinandersetzung als Versöhnung' macht Max Müller nochmals klar, daß er 
mit dem Gedanken an einen 'Ständestaat' die gruppenspezifische Leistung einzelner 
(Berufs-)Gruppen und damit auch das Sozialprinzip der Subsidiarität vor Augen 
hatte. In persönlichen Gesprächen mit dem Herausgeber sowie mit W. Vossenkuhl 
hat er sich diesbezüglich dezidiert gegen das Verständnis eines Ständestaates im 
Sinne des österreichischen Modells (Dollfuss) ausgesprochen. Zu den Unterschieden 
zum österreichischen Ständestaat, vgl. Kluge, U., Der österreichische Ständestaat 
1934-1938. Entstehen und Scheitern, München 1984.

161 „Ein Volk ist also Staat, sofern es als Leistungsgemeinschaft, Wertgemeinschaft und 
Werkgemeinschaft existiert.” (Art. 'Staat', aaO. 129).

162 Ebd. 128.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach dieser sehr prägnanten Formulierung hat das Volk in der 
Verwirklichung seines Wesens (und) im gemeinsamen Werk jene 
Macht, die es ihm (dem Volk) erlaubt, sich ohne Gewalt durchzu­
setzen. Vor dem Hintergrund der Tatsache, daß das Einzelwohl oft 
dem Gemeinwohl vorgezogen wird, muß für Max Müller der Staat 
als Herrschaftsverband das Recht und die Macht haben, das Ge­
meinwohl evtl, mit Gewalt gegen Widerstände durchzusetzen.

„Die Vereinigung von Recht und Macht zur Durchsetzung 
eines gemeinsamen Werkes nennen wir Herrschaft. Das 
Recht, das jeder wahren Herrschaft innewohnt, heißt Au­
torität. Die Ausübung des herrschaftlichen Wirkens auf 
das Ziel des Gemeinwohls hin geschieht durch die Staats­
gewalt.”163 * *

Zur inneren Ordnung dieser Staatsgewalt verweist Max Müller dar­
auf, daß diese in der Schöpfungsordnung Gottes verwurzelt sei. 
Verwurzelung bedeutet für Max Müller in diesem Text jedoch nicht, 
daß die göttliche Schöpfungsordnung die Staatsgewalt begründet. 
Seine Letztbegründung hat der Staat für Max Müller hier nicht im 
Volk, sondern in einem im Volk angelegten und gewachsenen 
Staatsziel.

„Die Autorität eines Staates und die mit ihr zusammen­
hängende Macht als ihr Mittel wird nicht von Menschen 
und nicht vom Volk als faktischer Einheit verliehen. Der 
Auftrag zur Herrschaft kann nur vom Staatsziel, der 
Staatsidee, der Norm: dem Gemeinwohl und seinen Not­
wendigkeiten her erfolgen und sich allein vor Gott und 
dem Gewissen verantworten. Die innere Kraft der Autori­
tät und ihre Würde liegt in keinem Akt der Übertragung, 
Ergreifung, Übernahme oder Ausübung. Sondern immer 
und beständig beauftragt das in einem jeden Volke ange­
legte Staatsziel, und das Gewachsensein vor diesem Auf­
trag ist die Instanz einer jeden Staatsgewalt und Autori- .... ,»165 tat.

Ebenso wie in seinem Spätwerk Macht und Gewalt versteht Max 
Müller hier Autorität als eine innere Kraft und Würde, welche nicht 

Ebd. 130.
Ebd.131.
Ebd. 131.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übertragen oder verliehen werden kann. Nach dem Artikel 'Staat' 
rührt die Autorität des Staates von einer Idee her, die diese begrün­
det. Macht als innere Autorität und Würde kommt beim Staat also 
nicht unmittelbar vom Volk, sondern von dessen Idee und Ziel des 
Staates, worin sich das Wesen des Volkes wiederum verwirklicht. 
Der (für Max Müller immer personal verstandene166) Staat ist damit 
nicht einfach eine Form der Selbstorganisation der Gesellschaft, 
sondern eine eigenständige politische Ordnungsmacht mit eigener 
Autorität. Die Möglichkeit und Wirklichkeit eines solchen Staates 
ist jedoch rückgebunden an eine Idee-Repräsentation im Staat und 
durch den Staat und damit an eine Verbindung von Herrschaft und 
Transzendenz. Ohne eine die bloße Herrschaft transzendierende 
Idee ist der Staat lediglich eine Form des Willens zur Macht, die 
keine politische Einheit stiften kann. Aber selbst eine Identität stif­
tende Idee kann zur Hohlform werden, weshalb der Gedanke einer 
Idee-Repräsentaion im Staat (als Reich) ideologieanfällig ist; 
schließlich bleibt offen, wer Ziel und Idee des Staates oder das We­
sen des Volkes, das sich im Staat verwirklichen soll, definiert. Max 
Müller wird zwar später (1972) diese Gefahr selbst formulieren;167 
er bietet an dieser Stelle (1934) jedoch keine andere Kriteriologie 
als den Verweis auf die Verantwortung vor Gott und das Gewissen. 
Da sich mit diesem Verweis auch schon widerreligiöse und gewis­
sensfeindliche Ziele und Interessen zu legitimieren versuchten, ist 
der Rekurs auf Max Müllers bereits früh explizierte Anthropologie 
wichtig, die solche ideologischen Mißverständnisse von vomeherein 
ausschließt. Vermutlich um der Zensur zu entgehen, veröffentlicht 
er 1934 einen in meditativ-gebetshaftem Sprachgestus gehaltenen 
Text, der für sein religiöses Selbstverständnis bis zuletzt exemplari­
schen Charakter hatte.

166 Ebd. 132.
167 In 'Erfahrung und Geschichte' macht Max Müller die Unterscheidung zwischen 

Realpolitik und Idealpolitik. Während er mit Realpolitik ein jenseits jeglicher Ideo­
logien angesiedeltes rein pragmatisches Verfahren in politischen Situationen meint, 
ist Idealpolitik für ihn der Versuch, im staatlichen Leben absolute Ideen durchzuset­
zen: die Idee der Gerechtigkeit, des Guten usw. Max Müller erkennt in diesem Werk 
auf dem Hintergrund seiner Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus, daß eine sol­
che Politik immer inhuman wird, da stets nur eine Idee verwirklicht wird, gleich­
gültig, was aus dem Menschen wird, getreu dem Motto: „Die Gerechtigkeit muß 
verwirklicht werden, auch wenn die Welt und der Mensch dabei zugrunde gehen.” 
(Erfahrung und Geschichte, 180).

172

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Pilger sind wir auf dieser Erde, und mit dieser Pilger­
schaft ist uns ein irdisches Werk aufgetragen, von dem 
uns niemand kann entbinden. Denn wir können nicht auf 
die Gnade pochen, die uns der Herr geschenkt hat in sei­
nem Sohn Jesus Christus. Denn sie erlässet uns nichts von 
dieser Reise und ihrer Vollbringung, die da geschieht 
nicht um unseret und unserer Rettung willen, die uns hin­
weghebt von dieser Erde, sondern um Gottes Ruhm und 
Herrlichkeit willen, die sich verkündet in uns: denn darum 
geschieht es, daß wir Vergängliches schaffen mit unserer 
letzen Kraft in der Gnade des Herrn. So sehr aber ist das 
Sein vor allem Tun, daß wir, die wir Tuende sind nach 
unseres innersten Wesens Bestimmung, nichts leisten 
können als uns selbst, die wir doch schon geleistet sind 
durch den Herrn, der uns schuf und erlöste. Daß wir 
nichts vollbringen können als die Verkündigung der 
Herrlichkeit dessen, der in seiner Herrlichkeit durch keine 
Verkündigung mehr gemehrt werden kann^ da er sich 
selbst verkündete in seinem Eingeborenen.”

Dieser Text beinhaltet zahlreiche Aspekte, die (im Zusammenhang 
mit Max Müllers Anthropologie) bereits erörtert wurden. So findet 
sich hier jenes viatorische Verständnis der Existenz, das Max Müller 
in seiner Philosophischen Anthropologie mit der Rede vom Sich- 
aufgegeben-Sein des Menschen anzielt. Die innere Verpflichtung, 
sich selbst, jedoch immer im gemeinsamen Werk, zu verwirklichen, 
ist hier ebenso schon ausgesprochen, wie die onto-theologische 
bzw. anthropologisch-(heils)geschichtliche Begründung menschli­
chen Handelns, die Max Müllers Gesamtwerk durchzieht. Als 
Grundlage für sein Verständnis von Weltgestaltung und politischer 
Philosophie formuliert Max Müller damit einen christlichen Perso­
nalismus, der sein philosophisches Werk wie ein roter Faden 
durchzieht.168 169

168 Werkblätter 7 (1934/35) 97. Aufgrund seiner sowohl persönlichen Bedeutung für 
Max Müller als auch der Programmatik wurde dieser Text bei der Beerdigung Max 
Müllers am 25. Oktober 1994 vom Herausgeber am Grabe vorgetragen.

169 Vgl. hierzu auch A. Schwan, der Max Müllers Personalismus als seine 
„fundamentalanthropologische Konstante und Substanz im geschichtlichen, auch im 
politischen 'Pluralismus'"(Pluralismus und Personalismus, in: Philosophisches 
Jahrbuch 93 (1986), 318-325) bezeichnet. Vgl. ähnlich: Schwan, A., Existenzphilo­

173

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ß) Das Werk Max Müllers nach 1945

Max Müllers christlicher Personalismus prägt sein gesamtes Denken 
und bildet die Grundlage für seinen Politikbe^riff, wie er sich gera­
de in den Schriften nach 1945 niederschlägt.0 Dabei muß voraus­
geschickt werden, daß er trotz seiner Gründungsmitgliedschaft und 
Zugehörigkeit zu einer Partei keinen parteipolitisch verkürzten und 
verengten Begriff von Politik vertrat. Vielmehr ging er von der ari­
stotelischen Grundbedeutung aus, wonach jeder sittliche Selbstvoll­
zug eines Individuums, welches ja immer zugleich Mitglied einer 
polis ist, ein 'politisches' Ereignis gemeinsamen Herstellens selbst- 
zwecklichen Lebens darstellt.170 171 Damit konvergiert auch die bereits 
angedeutete anthropologische und die politische Dimension seines 
Werkbegriffes:

„Das Leben des Menschen steht als Aufgabe vor uns und 
in dieser Aufgegebenheit und ihrer Verwirklichung allein 
ist der Mensch möglicher und wirklicher Mensch. In die­
ser Aufgegebenheit ist uns zugleich das die Gemeinschaft 

sophie und Existentialismus, in: Ballestrem, K.v., und Ottmann, H. (Hgg.), Politi­
sche Philosophie des 20. Jahrhunderts, München u.a. 1990, 211-242, hier 231.

170 Im Folgenden soll nicht mehr die Gedankenentwicklung Max Müllers diachron 
nachgezeichnet, sondern synchron dargestellt werden.

171 Zum aristotelischen Begriff von Politik und des Menschen als £cbov hoXvcikov, vgl. 
Pol. 1253 a 2 f.; NE 1169 b 18ff. Met 1028 b 28; 1049 b 17 ff. Vor diesem Hinter­
grund kann Max Müller in seinem Artikel 'Staat' daher formulieren: „Es gibt keine 
geistige und willentliche Handlung des Menschen, die für die Realisierung dieses 
Gemeinwohls nicht irgendeine Bedeutung haben könnte, und in diesem Sinne gibt 
es im Leben eines Volkes überhaupt nichts, was prinzi­
piell unpolitisch, staatsunbezogen wäre und damit den 
Staat nicht anginge.” (aaO., 134). Dies bedeutet für Max Müller aber nicht, 
daß alle Lebensbereiche primär Angelegenheiten des Staates sind, was er als 
„fatalistischen Staat” (ebd.) ebenso ablehnt wie eine „liberale Staatsauf­
fassung”, die das gesellschaftliche Leben für „staatsfrei oder staatsindifferent 
(also überhaupt für 'unpolitisch' im weiteren Sinne) erklärt” (ebd. 135) und als 
„Nachtwächterstaat” (ebd. 134) kennzeichnet. Vgl. zum aristotelischen Politikbe­
griff auch: Erfahrung und Geschichte, 360: „Bei Aristoteles ist der anthropologisch­
soziologische Grundsatz, daß der Mensch erst wirklich wird in seinen Werken, sich 
durch diese und in diesen seine Wirklichkeit vermittelt, durch die Erga und in ihnen 
seine Energeia hat; diese Werke, in denen er nur ist', sind wiederum nur im Zusam­
menwirken der so vereinigten Menschen in der Gestalt der Stadt.” Vgl. auch: Erfah­
rung und Geschichte, 331.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammenhaltende Werk aufgegeben; es ist der Kem aller 
Einigung.” {Erfahrung und Geschichte, 328).

Max Müller versucht, sein Verständnis von Politik als gemeinsa­
mem Werk mit Hilfe aristotelischer Philosophie zu fundieren und 
mit seiner personalen Anthropologie zu konfrontieren.172 173 Damit 
ordnet er Person und Politik einander neu zu und bestätigt nicht nur 
seine Ausführungen der Werkblätter der 30er Jahre, sondern bildet 
zudem eine breitere Grundlage für sein Verständnis des Verhältnis­
ses von Anthropologie, Ethik und Politik.
Auf dem Hintergrund seiner Ausführungen zur Aktualität des Tho­
mas von Aquin (1974), wonach die praktische Vernunft nicht Voll­
zugsorgan der Erkenntnisse der theoretischen Vernunft, sondern 
prinzipiell eigenständig ist, kommt Max Müller zu dem Ergebnis:

„Ethik und Politik sind keine Folgen der Metaphysik und 
Theologie, sondern schlechthin nur sie selbst als Aktuali­
sierungen praktischer Vernunft und ihrer konkreten Reali- 
... . ,,173taten.

Zum Vergleich hierzu sei eine Stelle aus Erfahrung und Geschichte 
angefügt, bei der die Frage nach einer letzten Begründung von Poli­
tik nicht so deutlich beantwortet wird:

„Politik bewegt sich nicht auf einem festen Grunde; sie 
versucht dauernd, einen Grund zu legen, und ist darauf 
angewiesen, (...) ihn selbst, also Wesen und Sein, zu be­
denken. Dies ist die Philosophie; alle Politik ist nach dem 
eben Gesagten immer philosophisch, weil sie Sein und 
Welt als Grundgedanken nicht einfach voraussetzt und 
impliziert, sondern hineinnimmt.” {Erfahrung und Ge­
schichte, 324).

Während Max Müller in seinen Ausführungen von 1974 Politik 
allein im Rückgang auf die praktische Vernunft zu begründen ver­
suchte, findet sich in seinem 1971 erschienenen Hauptwerk noch 
der unmittelbare Verweis auf metaphysische Bezugsgrößen. Diese 
Spannung löst sich, wenn das thomistische Verständnis von prakti­

172 Vgl. zu dieser Einschätzung auch: Schwan, A., Politische Philosophie im Denken 
Heideggers, Opladen 21989, 14.

173 Müller, M., Sein und Geist, 242. Das Zitat entstammt einem Anhang, den Max 
Müller 1974 erstmals (bei der Görres-Gesellschaft) der Öffentlichkeit vortrug.

175

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher (vernehmender) Vernunft in dessen engerem 
(naturrechtlichen) und weiterem (schöpfungs-theologischen) Kon­
text gesehen wird. Dann werden auch die ontologischen Prämissen 
Max Müllers deutlich, die auch Erfahrung und Geschichte expressis 
verbis zugrunde liegen.174 175 Der Verweis auf das Naturrecht ist an 
dieser Stelle auch insofern gerechtfertigt, als Max Müller selbst in 
seinen losen Arbeitsnotizen darauf rekurriert. Dort kritisiert er zwar 
zunächst die terminologische Paradoxalität des Begriffes Natur­
recht, da es für ihn in der Natur kein Recht gibt und Recht immer 
Geschichtsrecht ist (vgl. Macht und Gewalt). Er stellt den Gedanken 
des Naturrechts jedoch auch in den engeren Zusammenhang von 
Macht und Gewalt und kommt zu dem Schluß, daß das Wesen des 
Naturrechts seine Unbeliebigkeit ist, die ihren Grund nie in Gewalt 
und Willkür, sondern immer nur in Macht und Wirklichkeit fin­
det. Daher muß für ihn auch das Ziel der Politik ein Staat sein, 
der sich „als die Herrschaft der Gerechtigkeit mittels der Macht” 
{Erfahrung und Geschichte, 326) darstellt. Aus diesem Grund sollte 
sich ein Staat auch nicht auf seine Gewalt in der Herrschaftsaus­
übung stützen und berufen, sondern die innere Zustimmung seiner 
Glieder und damit wahre Autorität und Würde gewinnen (vgl. Er­
fahrung und Geschichte, 362). Schließlich sind die Menschen nicht 
Instrumente des Staates; umgekehrt ist der Staat auch nicht Instru­
ment der Menschen, sondern deren gemeinsames Werk, in dem sie 
sich als Personen ausdrücken (vgl. Erfahrung und Geschichte, 342). 
Und da der Mensch verschiedene Werke in seinem Leben verwirk­
lichen kann - Max Müller nennt u.a. das Werk der Freundschaft, der 
Kunst, der Philosophie, der Religion176 -, kann menschliche Ge­
meinschaft für Max Müller nicht im Staat aufgehen, identisch mit 
ihm sein. Gemeinschaft und Staat stehen für ihn vielmehr in einem 
Spannungsverhältnis, bei dem der Staat sich zwar immer aus Men­
schen zusammensetzt, die eine Gemeinschaft bilden. Dabei ist jeder 
einzelne Mensch per definitionem immer als Teil der Gemeinschaft 
(Gesellschaft) zugleich Teil eines Staates. Die Gesellschaft geht 
aber nicht im Staat auf, sondern bildet nur dessen conditio, aller­
dings mit dem entscheidenden Index des sine qua non. Erst diese 
Differenzierung zwischen Gemeinschaft (Gesellschaft) und Staat als 

174 Vgl. hierzu die programmatischen Ausführungen im Kapitel: „Die Wahrheit der 
Metaphysik und der Geschichte” (Erfahrung und Geschichte, 17-77).

175 Vgl. ähnlich Erfahrung und Geschichte, 349.
176 Vgl. u.a. Erfahrung und Geschichte, 111.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


typische Leistung neuzeitlichen Rationalismus kann Freiheit garan­
tieren. Eine totalitäre Staatsideologie dagegen nimmt den einzelnen 
für sich gänzlich in Pflicht und hebt den privaten Charakter indivi­
dueller Existenz auf.177 Nach Max Müllers 'Philosophie der Frei­
heit' - so der programmatische Teil-Untertitel seines Hauptwerkes 
Erfahrung und Geschichte - hat der Staat dagegen die dienende 
Funktion für das (einzige) Ziel der Politik, daß der Mensch perso­
nal, d.h. für ihn in Freiheit, leben kann:

„Ziel der Politik ist: Herstellung, Verwirklichung oder das 
Waltenlassen der Freiheit.” (Erfahrung und Geschichte, 
326).

Mit Freiheit ist hier aber nicht auf ein rein individualistisches Frei­
sein von jeglicher Bindung und Verantwortung gegenüber dem 
Gemeinwohl abgezielt, das einen Konflikt mit überindividuellen 
staatlichen Interessen für sich entscheidet. Vielmehr kommt für Max 
Müller gemäß dem aristotelischen Grundsatz, daß das Ganze vor 
den Teilen ist,178 dem übergeordneten Interesse des Staates der Vor­
rang vor dem individuellen Einzelinteresse zu.

„Person ist dann Verzicht auf unendliche Möglichkeiten 
zugunsten einer höheren Wirklichkeit, in der Entschei­
dung zur Gestalt eines begrenzten geschichtlichen Werkes 
wächst dem Indiviuum als Person übereinzelne Bedeu­
tung und Würde zu.“ (Sein und Geist, 244 Anm.).

Nicht die Verwirklichung aller individuellen Möglichkeiten, son­
dern allein die Verwirklichung der konkret nächsten, unbeliebigen, 
realen Möglichkeit hat für Max Müller die das menschliche Handeln 
regelnde Kraft im Hinblick auf das in Freiheit herzustellende Werk, 
gerade das Werk des Staates.
Zum Gedanken des Staates bzw. der Politik als Werk sei abschlie­
ßend darauf hingewiesen, daß dieser Gedanke Max Müller mit sei­
nem Lehrer Heidegger verbindet, der Politik als Ins-Werk-Setzen 

177 Vgl. zu diesem Grundgedanken politischer Philosophie auch Böckenförde, E.-W., 
Die verfassungstheoretische Unterscheidung von Staat und Gesellschaft als Bedin­
gung der individuellen Freiheit, in: Rheinisch-Westfälische Akademie der Wissen­
schaften, Vorträge, Opladen 1973.

178 Vgl. Pol. 125 a 20. Vgl. Müller, M., Erfahrung und Geschichte, 230.

177

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die Repräsentation der Wahrheit im Werk verstand.179 In der 
Bestimmung des Verhältnisses Einzelner - Allgemeines (Staat) 
kommt Max Müller jedoch zu einem ähnlichen Ergebnis wie Hegel, 
der - mutatis mutandis - den individuell Einzelnen im Allgemeinen 
aufgehoben sah.180
Von Hegel behaupet Max Müller auch, daß dieser das Verhältnis 
von Macht und Gewalt vielleicht am schärfsten in der modernen 
Philosophie gesehen hat:

„Gewalt: Sagen wir einmal, jener Konservative, der ein 
Reaktionär ist, will mit Gewalt das, was jetzt ist, (...) be­
haupten. (...) [D]ie reaktionäre Gewalt (...) ist bloße Ge­
walt, (...) die nicht von der Macht ermächtigt wird (...). 
[Sie] will eine Gestalt festhalten, die keine (...) mehr ist. 
(...) Eine jede Restauration, ein jeder bloßer Konservatis­
mus ist zum Untergang verurteilt. (...) Die Grundstim­
mung, in der Reaktion sich hält, muß Resignation sein.”181 182

Gegenüber dieser reaktionären Form von Konservativismus reflek­
tiert Max Müller auf dessen geschichtliche Form. Denn für Max 
Müller, der sich selbst als Konservativer verstand, ist der Konserva- 
tivismus „entweder historisch oder gar nicht vorhanden.” Will er 
nostalgisch das Vergangene halten, braucht er Gewalt und ist reak­

179 Vgl. hierzu insbesonders Heideggers Aufsatz 'Der Ursprung des Kunstwerkes 
(1935/36), in: Holzwege (1935-1946) (= GA, 5), hg. von F.W.v.Herrmann, Frank- 
furt/M. 1978, 1-74. Hier wird anhand des Beispiels des Bild- und Bauwerkes eine 
Wesensanalyse des Werkes gegeben. Neben den Werken der Kunst werden jedoch 
auch die Werke der Dichtung, der Philosophie, der Religion und der Politik mitge­
nannt (vgl. 50). „Die UnVerborgenheit geschieht nur, indem sie erwirkt wird durch 
das Werk: das Werk des Wortes als Dichtung, das Werk des Steins in Tempel und 
Standbild, das Werk des Wortes als Denken, das Werk der noXig als der all dies 
gründenden und bewahrenden Stätte der Geschichte.” (Einführung in die Metaphy­
sik, Tübingen 31966, 146). Vgl. hierzu auch die informative Studie von A. Schwan, 
Politische Philosophie im Denken Heideggers, 9-27.

180 „Daß mein Wille dem Begriff gemäß gesetzt sei - seine Subjektivität aufgehoben sei 
(...) - daß ich - denkend - d.i. als Allgemeines - das Allgemeine will - und dieses 
Wollen des Allgemeinen bin.” (Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philosophie des 
Rechts § 140, Werke, Band 7 (Ed. Hoffmeister), Hamburg 61952, 265ff.).

181 Müller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 13.24. Vgl. 
auch Ritter, J., Hegel und die französische Revolution, Frankfurt/M. 1965.

182 Müller, M., Sozialismus, Liberalismus, Konservativismus, 55.

178

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionär. Das politische Erfordernis der Geschichte ist es daher, die 
nächste Wirklichkeit zu erreichen:

„es handelt sich also nicht um das Gestern, das mit Ge­
walt festgehalten werden soll, und nicht um das Über- 
Übermorgen, das mit Gewalt herbeigezerrt werden soll. 
Konservative Haltung ist gegen Gewalt, aber für die 
Macht. Die Macht hat das nächst bessere Mögliche, das 
als das 'Morgen' das 'Heute' bereits hineinsteht.”183

Um dieses politisch entscheidende 'Morgen' bereits im 'Heute' zu 
erkennen, benötigt die Politik für Max Müller weniger Kalkül oder 
Wissenschaft, sondern die Phantasie als produktive Einbildungs­
kraft. Ein phantasievoller Konservativismus kennt somit das not­
wendige Anderswerden als Fortschreiten, ohne sich der Utopie des 
Fortschritts preiszugeben.184
Während ein reaktionärer Konservativismus mit Gewalt das Gestern 
festzuhalten versucht, hat für Max Müller die genuine, und das heißt 
für ihn die geschichtlich-reflektierte, Form von Konservativismus 
ein positives Verhältnis zu Macht.

„Macht ist Können, Können bedeutet, dem Anspruch und 
Auftrag der Geschichte zu genügen. Gewalt dagegen ist 
die Kraft beliebiger Durchsetzung. Gewalt bindet sich nur 
an das, was sie angeblich erreichen kann, Macht aber an 
das, was sie erreichen soll. Insofern ist alle Macht ethisch. 
Jede Gewalt aber verstößt gegen das eigentliche Ethos. 
'Macht ist böse' hat Jakob Burckhardt gesagt, aber das 
stimmt nicht. Nur Gewalt ist böse. Aber Macht ist be­
ständig versucht, zu bloßer Gewalt zu entarten, wie alles 
das, zu dem uns die Tore geöffnet sind, Tore zu können in 
eine vollere Wirklichkeit, aber auch zu einer schreckli­
chen Zukunft. Der Konservative weiß, daß der Mensch 
ein endlicher Mensch ist, daß er sich einüben muß in ein 
besseres Menschtum und absehen muß von der Utopie, 
einen 'neuen Menschen' schlechthin zu schaffen. Diese 
Einübung heißt griechisch askesis. Zu einer wirklich kon­
servativen Philosophie über die Menschen eines Staates

Vgl. ebd. 56ff. 

179

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Personen gehört deshalb untrennbar der Grundbegriff 
der Askese.”1

Nachdem Max Müller bisher stets die positive Bedeutung des nega­
tiv konnotierten Begriffes 'Macht' im Gegenüber von 'Gewalt' 
hervorgehoben hat, zeigt er im Zusammenhang mit dem Konserva­
tivismus, daß 'Macht' durchaus eine Neigung hat, zu Gewalt zu 
pervertieren und dadurch ihren eigentlichen Charakter zu verlieren. 
Damit ist Macht ebensowenig grenzenlos, wie es die Autorität ist, 
die für Max Müller eine Form von Macht darstellt.

Und damit schließt sich auch der Spannungsbogen und führt zurück 
zum Ausgangspunkt von Max Müllers Reflexionen. Denn nach Max 
Müllers zeitkritischer Diagnose können ebensowenig Parteien ihre 
Macht mit allen Mitteln (gewaltsam) verteidigen, wie ein Staat seine 
Autorität und innere Macht nicht gewaltsam ertrotzen kann. Seine 
Macht rührt vielmehr auch aus seinem Ansehen, das er von freien 
Personen nicht einzufordem vermag. Damit lebt der Staat stets von 
Voraussetzungen (Macht), die er nicht erzwingen kann (Gewalt).

185 Ebd. 59f. Zur These von Jakob Burckhardt, vgl. sein Buch: Kultur und Macht, 
herausgegeben und mit einer Einleitung versehen von M. Freund, Potsdam 1934. 
Der Herausgeber verweist in seiner Einleitung darauf, daß hier der Kulturpessimis­
mus Schopenhauers und Spenglers Burckhardt beeinflußt habe (vgl. ebd. 13f.).

180

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Schlußbemerkung

Der Ausgangspunkt der Überlegungen Max Müllers war die Ver­
hältnisbestimmung von Möglichkeit und Wirklichkeit, von actus 
und potentia, von öbvapig und Evepyeia. Dabei zeigte sich, daß die 
Begriffe nicht einander ausschließende Widersprüche darstellen, 
sondern als Gegensätze stets aufeinander verwiesen sind. Wirklich­
keit braucht Möglichkeit, um wirklich sein und werden zu können, 
Möglichkeit braucht Wirklichkeit, um nicht absolute Möglichkeit 
bleiben zu müssen. Die Möglichkeit (öüvajiiq) als Anfang und 
Ereignis des Beginns vereint als Macht das Ganze in sich. Die 
Wirklichkeit (evepyeia) als die Vernichtung und Verwirklichung 
der Möglichkeit endet im Werk (epyov). Die Macht als Ereignis der 
Sichtbarkeit des sinnverbürgenden Ganzen manifestiert sich jedoch 
erst im Zusammenfall von Ganzem und Einzelnem im geschichtli­
chen Ereignis und geschieht allein im Kocipog als dem rechten Au­
genblick. Der Kaipog als Zentralbegriff von Max Müllers Ontologie 
der Geschichte (Metahistorik) beschreibt damit die Mitte zwischen 
der anwesenden Allmöglichkeit und der abwesenden totalen Wirk­
lichkeit. Wirkliche (wahre) Wirklichkeit ist daher die Einkehr in 
diese Mitte, ein Gang auf diese Mitte zu.186 Dieser Gang ist nicht 
mit entwicklungslogischem Denken zu verstehen, sondern bedeutet 
für Max Müller den Vollzug der Freiheit als Geschichte. Im Koctpog 
als der Mitte der Geschichte geschieht schließlich das, was Max 
Müller mit dem Neologismus Symbolos bezeichnet, ein 'Ineinsfall' 
oder die Communio (vgl. Erfahrung und Geschichte, 592). Hier 
ereignet sich die Mitte von Möglichkeit und Wirklichkeit als sym­
bolische Realität, die sich nicht halten läßt, sondern als Durchgang 
verstanden werden muß. Diese symbolische Realität, die schließlich 
mehr ist als jede bloße Faktizität (vgl. Auseinandersetzung als Ver­
söhnung, 76), meint Macht und Gewalt mit der Macht als realer 
Möglichkeit. Die potentia realis als ein dem Denken zugemutetes 
Paradox einer Ontologie des Schon-aber-noch-nicht187 ist schließ­
lich auch jener Anfang als Prolog, der das Ganze vorweg in sich 
enthält. Ihm kommt für Max Müller in ausgezeichneter Weise das 

186 Vgl. hierzu nochmals Vossenkuhl, W., Max Müller, 323ff.
187 Vgl. Ruiz-Pesce, R. E., Metaphysik als Metahistorik oder Hermeneutik des unreinen 

Denkens, 150.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


'ist' zu, um das es der Ontologie geht. Allein von dieser realen 
Möglichkeit geht nach Max Müller auch ein unbedin|ter Anspruch 
an uns aus, den wir in einem historischen Imperativ 88 vernehmen. 
Diesem historischen Imperativ als Macht - und nicht der normativen 
Gewalt des Faktischen - ist unser Handeln verpflichtet. Dies ver­
langt eine Rechtfertigung des Handelns im permanenten Rekurs auf 
die reale Möglichkeit, die für Max Müller als einzige Macht unser 
Handeln bindet. Seine Betrachtungen zu övvajiiq und evEpyeia 
sind damit Ausführungen zu einer Ethik, die stets auf dem Hinter­
grund größerer Zusammenhänge, für ihn der Polis, gesehen werden 
müssen.

Schließlich verstand Max Müller seine Reflexionen zu Macht und 
Gewalt als Prolegomena zu einer politischen Philosophie. Sie soll­
ten kein Reflex auf aktuelle Geschehnisse oder tagespolitische Er­
eignisse sein, sondern Überlegungen grundlegender Art darstellen; 
grundlegend insofern, als er damit Politik philosophisch zu begrün­
den versuchte. Im Grunde genommen gehörte für Max Müller zur 
Politik unabdingbar die Philosophie, die er in ihrer eigentlichen 
Form stets als Metaphysik verstand. Metaphysik aber implizierte für 
ihn die Vorstellung des Absoluten und Unbedingten, unter dessen 
Anspruch sittliches und damit auch politisches Handeln geschieht. 
Dies wiederum bedeutet, daß auch Politik auf ihren letzten Sinn und 
unbedingten Grund reflektieren muß, will sie nicht völliger Belie­
bigkeit verfallen. Aber nicht nur in diesem Sinn hat Max Müller 
politische Philosophie betrieben. Er hat seine philosophische Termi­
nologie auf staatsrechtliche Gedanken übertragen und damit umbe­
setzt und, was entscheidend ist, er hat seine philosophischen Über­
zeugungen der Beurteilung politischer Ordnungsformen und dem 
politisch-gesellschaftlichen Geschehen zu Grunde gelegt, so daß 
man mit Fug und Recht sagen kann, Max Müllers Weitsicht war 
zutiefst politisch.
Seine tiefsten Antriebe aber zu seinem Denken und damit auch zu 
seinem wissenschaftlichen Werk haben ihren letzten Grund in einer 
geschichtlichen und vor allem in einer theologischen Deutung von 
Mensch und Welt, die für ihn nicht nur theoretische Überzeugung 
war, sondern zutiefst existentielle Bedeutung hatte. Dies darf nun 
nicht dahingehend mißverstanden werden, daß es Max Müllers al-

188 Vgl. Müller Max, Philosophische Anthropologie, 112. 

182

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leiniger Impetus war, seinen (katholischen) Glauben philosophisch 
zu untermauern. Vielmehr müssen bei ihm beide Ebenen der Refle­
xion und Argumentation vorausgesetzt werden, die nicht selten 
ineinander übergehen: einerseits bewegt er sich auf dem Boden 
profaner Wissenschaft und Philosophie und argumentiert innerhalb 
deren Erkenntnishorizont; andererseits tauchen an den entscheiden­
den Stellen immer wieder religiöse und theologische Deutungskate­
gorien auf, die er nicht verschlüsselt (verbal oder integral) zu ver­
mitteln versucht, sondern explizit thematisiert. Damit kommt er 
seinem persönlichen Anspruch nach, vor der Vernunft verantwortete 
Rechenschaft über seinen Glauben zu geben. Seine Philosophie ist 
dadurch in nicht geringem Maße theologisch orientiert.
Mit seinem Spätwerk Macht und Gewalt gibt uns Max Müller 
schließlich den Schlüssel in die Hand für eine Auslegung seiner 
Philosophie als theologisch fundierter politischer Philosophie. Mit 
dieser interpretatorischen Note ist zwar die Gefahr verbunden, sich 
vieles zu verschließen, sie bietet aber gerade die Möglichkeit, We­
sentliches an seinem Werk neu zu erschließen. Diese Möglichkeit 
liegt in seinem Werk und sollte neu beleuchtet werden; schließlich 
ist sein philosophisches Erbe auch Auftrag.

183

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113 - am 20.01.2026, 17:01:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993866-113
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zur Struktur und zum Inhalt des Werkes
	1. Zur Autorität des Handelns
	2. Zur Frömmigkeit des Denkens
	3. Zur Würde des Seins

	II. 'Macht und Gewalt' im Werk von Max Müller
	1. Vorbemerkung
	a) Die aristotelische Bestimmung von öuvapig - evepyeia
	a) dynamis
	b) energeia
	c) Die Priorität der Wirklichkeit vor der Möglichkeit

	b) Heideggers Rezeption der aristotelischen Metaphysik

	2. Max Müllers Rezeption von öbvapig - EVEpyeia
	a) Die logische Ebene
	b) Die ontisch-ontologische Ebene
	c) Die anthropologische Ebene
	d) Die politische Ebene
	a) Die Werkblätter
	b) Das Werk Max Müllers nach 1945


	3. Schlußbemerkung


