2. Verantwortung —
Zwischen Zuriickweisung und
allzu bereitwilliger Annahme

Moralphilosophinnen und -philosophen beantworten die Frage, firr was
ein Mensch verantwortlich gemacht werden kann, sehr unterschiedlich
(Frankena 2017: 66ff.). Kann eine Person fiir alle ihre Handlungen ver-
antwortlich gemacht werden oder nur, wenn es auch eine Handlungsal-
ternative gegeben hatte? Wie verandert sich die Antwort, wenn es in der
fraglichen Situation zwar keine Alternative gab, die Person im Vorfeld
aber eine Entscheidung hitte anders treffen konnen? Macht dieser Um-
stand die Person dann schuldig? Mancher wiirde zudem fordern, dass
besagte entscheidende Weichenstellung tatsichlich auch >frei< getrof-
fen wurde, sich die Person also ohne dufSeren Zwang fuir einen falschen
Weg entschieden hat. Hier deutet sich schon an, dass die individuelle
Vorstellung von Entscheidungs- oder Handlungsfreiheit die Antwor-
ten bedingt. Konnen wir uns als eigenverantwortlich Handelnde anse-
hen, oder sind wir Marionetten der Zwinge der gesellschaftlichen Ver-
héltnisse? Sind wir in existenzialistischem Sinne zur Freiheit verdammt
oder in ein zutiefst >falsches Leben< eingebunden, in dem kein >Richti-
gesc moglich ist? Sind nicht vielleicht selbst unsere Wiinsche und Uber-
zeugungen so grundlegend von den Gepflogenheiten und Geschmacks-
urteilen unserer Zeit geprigt, dass uns gar keine Wahl bleibt, autonom
zu urteilen? Spitestens an dieser Stelle 16st sich jegliche Idee von Verant-
wortung auf. Willens- oder zumindest Handlungsfreiheit ist eine zentra-
le Voraussetzung von Verantwortung (u.a. Ingarden 1970; Jonas 1979,
1981; Apel 1990[1975]: 30). Ohne Agency oder Autonomie kann es
keine Verantwortung geben. Um zu einer sinnvollen Vorstellung von
Verantwortung zu kommen, miissen also auch diese Fragen diskutiert
werden (siehe Kapitel 3.4). Hier sollen sie vorerst zuriickgestellt wer-
den, denn die meisten Debatten, die unser gesellschaftliches Verstind-
nis von Verantwortung prigen, setzen die Moglichkeit freien Denkens
und Entscheidens voraus.

Einen Aufschwung nahm die Debatte um Verantwortung in den
1970er Jahren vor dem Hintergrund der zunehmenden Unkontrollier-
barkeit der Technologiefolgen in modernen Gesellschaften. Anlass zur
Diskussion gaben die Zerstorung der Natur, die Frage nach der Tragfa-
higkeit der Erde, die Gefahr eines drohenden Atomkriegs und insbeson-
dere die kaum vorstellbaren méglichen Folgen der Gentechnik. Aus die-
sen Debatten hat sich bis heute eine zwiespaltige Situation entwickelt:
»Verantwortung wird zunehmend gefordert, aber auch zunehmend als

62

20.01.2026, 03:18:16. O



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

Uberforderung abgewehrt« (Birnbacher 1995: 143). Heute lassen sich
im gesellschaftlichen Leben widerstreitende Tendenzen von Verantwor-
tungsiibernahme und -zuriickweisung beobachten. Dies liege, so Birnba-
cher, an einer Universalisierung von Verantwortung, in der der Geltungs-
bereich der Verantwortung sukzessive immer weiter ausgedehnt wurde.
Verantwortung rangiert zwischen burokratisierter Haftungsverantwor-
tung und weltgesellschaftlicher Solidaritatsverantwortung. In komple-
xitdtstheoretischen Vorstellungen von einer globalen Okologie, in der
der sprichwortliche Fliigelschlag eines Schmetterlings die Welt veridn-
dern kann, wird Verantwortung schliefSlich vollkommen entgrenzt. Dann
hat jede und jeder Einzelne Verantwortung fiir alles, aber auf eine derart
unspezifische Art und Weise, dass eigentlich gar kein Handeln mehr als
verantwortungsvoll angesehen werden kann. Wo also liegen die Gren-
zen der Verantwortung?

2.1 Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen

Hans Jonas (1979) erorterte in den 1970er bis 1980cer Jahren die Not-
wendigkeit einer Erneuerung der Ethik, indem er Verantwortung »zum
Grundprinzip einer unserem Zeitalter angemessenen Philosophie der
Moral erklart« (Bayertz 1995: 4). Durch seine technologischen Ent-
wicklungen, so Jonas’ These, schidige der Mensch Natur und Umwelt
in einer Weise, die den Fortbestand der eigenen Spezies gefihrde. Klas-
sische Ethiken seien implizit davon ausgegangen, dass die Natur un-
veranderlich sei. Deswegen sei Natur bisher nicht als Einflussbereich
menschlichen Handelns angesehen worden. Ethiken hitten sich auf den
unmittelbaren Umbkreis des einzelnen Menschen beschrankt. So sei es de-
ren zentrales Anliegen gewesen, Richtlinien fiir die Bewertung einzelner
Handlungen zu erarbeiten. Heute aber konne nicht mehr nur das Han-
deln des Einzelnen im Mittelpunkt der Betrachtung stehen, denn »es ist
der kollektive Titer und die kollektive Tat, nicht der individuelle Titer
und die individuelle Tat, die hier eine Rolle spielen« (Jonas 1979: 32).
Damit wird die Debatte um Verantwortung zu einer politischen Frage.
Es musse beachtet werden, dass die langfristigen Folgen menschlichen
Handelns nur abgeschitzt werden konnen, wenn auch bedacht wird,
dass Handlungsfolgen einen kumulativen Charakter haben. Eine tech-
nische Errungenschaft hat keine isolierbaren Effekte. Sie fithrt zu neuen
Erfindungen und diese wiederum zu neuen moglichen Schiadigungen des
Planeten Erde. So addieren sich die Wirkungen der Einzelhandlungen,
weil die Ergebnisse des einen Handelns nachfolgend die Voraussetzun-
gen neuen Handelns bilden. Jonas zufolge verdandert das die Vorausset-
zungen, unter denen moralisches Handeln gedacht werden muss. Moral

63

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

miisse sich primar an der Frage nach der Erhaltung der menschlichen
Art bemessen, denn diese stelle sich heute in existenzbedrohender Weise.

Trotz der Zielorientierung am Erhalt des menschlichen Lebens argu-
mentiert Jonas aber nicht im strengen Sinne teleologisch und keinesfalls
utilitaristisch. Zwar ist ihm das Ziel der Arterhaltung eine sinnvolle Ab-
sicht, doch begriindet er keine universelle Idee davon, welches indivi-
duelle Handeln im Sinne der Arterhaltung definitiv und letztbegriindet
als gut zu bewerten sei. Er betont, wie schon erwihnt, den kollektiven
Charakter der Verantwortung. In erster Linie benotige diese Verantwor-
tung relevantes Wissens. Ohne Wissen seien die Folgen des menschli-
chen Handelns nicht in den Griff zu bekommen. In diesem Sinne hatte
Jonas maf$geblichen Einfluss auf die Etablierung der Technikfolgenfor-
schung. Bis heute hat diese Forschung in vielen Bereichen mit relevan-
ten Erkenntnissen, etwa zur Verbesserung der Umweltqualitat (z.B. Ge-
wisserreinhaltung oder Luftqualitit), beigetragen.

Trotzdem aber kann die Entwicklung der Umweltdegradierung seit
den 1970er und 1980er Jahren erniichtern. In vielen Bereichen, wie bei-
spielsweise dem Klimaschutz, sind zwar einschligige Forschungsergeb-
nisse vorhanden, doch wurden kaum politische Beschliisse getroffen, die
die drohende Klimaerwarmung effektiv eindimmen konnen. Seit dem
1987 veroffentlichten Brundtland-Bericht geht es auch nicht mehr allein
um die Erhaltung der menschlichen Art, sondern um intergenerationelle
Gerechtigkeit, also um eine nachhaltige Entwicklung, die nicht tibermai-
Bigen Raubbau an den natiirlichen Ressourcen der Erde betreibt, sodass
den nachfolgenden Generationen die Moglichkeit bleibt, ihre Bediirfnis-
se zu befriedigen. Offensichtlich gelingt es aber nicht, einen gesamtgesell-
schaftlichen Wandel einzulduten, der dieser Verantwortung gerecht wird.
Dies hat zur Krise des Begriffs der Verantwortung beigetragen.

Furcht, Hoffnung, Wissen und Politik

Jonas stellt die Frage, inwieweit die zukiinftigen Folgen der sich selbst
verstarkenden Prozesse des menschlichen Handelns tiberhaupt abge-
schitzt werden konnen, und definiert damit eine besondere Bedeutung
umweltrelevanten Wissens im Zeichen der globalen Veranderungen.

»Unter solchen Umstinden wird Wissen zu einer vordringlichen Pflicht
tiber alles hinaus, was je vorher fiir seine Rolle in Anspruch genommen
wurde, und das Wissen mufl dem kausalen Ausmaf$ unseres Handelns
groflengleich sein. Die Tatsache aber, dafS es ihm nicht wirklich grofSen-
gleich sein kann, das heifst, daf§ das vorhersagende Wissen hinter dem
technischen Wissen, das unserem Handeln die Macht gibt, zurtuckbleibrt,
nimmt selbst ethische Bedeutung an.« (Jonas 1979: 28)

64

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

Technische Entwicklungen sind also notwendigerweise in der Welt, be-
vor deren Folgen iiberhaupt abgeschitzt werden konnen. Auch kann,
Jonas zufolge, die zunehmende Komplexitit der Technikfolgen von der
Wissenschaft nicht definitiv bestimmt, sondern allenfalls eingeschitzt
werden. Der Mensch lduft sich demnach quasi selbst hinterher. Er be-
schliefSst technologische Mafinahmen und zeitigt damit Folgen, ohne da-
bei deren tatsdchliches Ausmaf§ zu begreifen. Die Beobachtung der Tech-
nikfolgen im Sinne eines Monitorings kann dabei analog der Funktion
eines Fieberthermometers gedacht werden. Ein Fieberthermometer kann
eine Krankheit niemals aufhalten, es kann diese lediglich erkennbar und
bedingt in ihrem Verlauf prognostizierbar machen. Deswegen solle der
Wissenschaft unter diesen Bedingungen von Unsicherbeit, gerade weil sie
keine definitiven Antworten geben kann, eine besondere Rolle zukom-
men. Es muss gewahrleistet werden, dass Wissen schnell und wirksam
in die relevanten Entscheidungsinstanzen hineinwirkt.

Deswegen interessiert sich Jonas fiir Moglichkeiten, die 6konomische
Praxis des gesellschaftlichen Lebens politisch zu regulieren. In der 6ko-
nomischen Praxis werden die Entscheidungen gefillt, die letztlich fata-
le Entwicklungen antreiben. In der gesellschaftlichen Debatte um neue
Technologien stehen sich immer Befiirworter und Skeptiker gegeniiber.
Jonas zufolge miisse deswegen immer der mogliche positive Nutzen einer
Technologie mit deren moglichen negativen Folgen abgeglichen werden.
Da diejenigen Akteure, die von den jeweils zur Debatte stehenden Tech-
nologien profitieren, dazu tendieren, die Folgen dieser Technologien he-
runterzuspielen, konne allein eine »Heuristik der Furcht« (Jonas 1979:
63ff.) helfen, den Schaden zu begrenzen. Es miisste immer den schlechten
Prognosen der Vorrang gegeniiber den guten gewahrt werden, denn letzt-
lich gebiete allein die Furcht vor der Katastrophe eine Selbstbeschrin-
kung in der Anwendung von Technologien.

Mit diesem Entwurf einer >Heuristik der Furcht« widerspricht Jonas
dem von Ernst Bloch formulierten Prinzip >Hoffnungs, wonach sich eine
Gesellschaft einer >utopischen< Hoffnung hingeben miisse, um die ldh-
mende Haltung der Bewahrung, die aus Furcht vor Veranderung gebo-
ren werde, zu iiberwinden. Jonas aber erteilt der Uberzeugung, aus Hoff-
nung konne eine neue bessere Gesellschaft entstehen, eine Absage. Dies
gelte sowohl fir den kapitalistischen Fortschrittsgedanken wie auch fiir
das sozialistische Ideal des Marxismus. Vor dem Hintergrund der Tech-
nologieentwicklung konne es keine Hoffnung auf eine sich zwangslau-
fig vollziehende Verbesserung der Verhiltnisse geben. Selbstbeschran-
kung sei unausweichlich. Diese konne sich aber nicht freiwillig aus der
o6konomischen Praxis heraus entwickelt, sondern miisse notwendig poli-
tisch entschieden werden. Dieses Argument fithrt Jonas schliefSlich zu be-
denklichen, tendenziell anti-demokratischen Ansichten (vgl. hierzu auch
Banzhaf 2002: 72).

65

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Jonas hilt eine Selbstbeschrinkung des Wohlstands fiir das Uberle-
ben der Menschheit fir unabdingbar. Dass sich aber aus einer freien Ge-
sellschaft heraus ein neues Bewusstsein des freiwilligen Verzichts entwi-
ckelt, ist fiir ihn kaum vorstellbar. Jonas zufolge miissen die Heuristik
der Furcht und entsprechend notwendige MafSnahmen der Selbstbe-
schrankung im Sinne des Umweltschutzes autoritativ durchgesetzt wer-
den. Die Verantwortung hierfiir konne »nur eine Elite ethisch und in-
tellektuell« (Jonas 1979: 263) tibernehmen. Auch denkt er an einen
»neuen Machiavelli« (ebd.: 267) und hilt die »Existenz einer Elite mit
geheimen Loyalititen und geheimen Zielsetzungen« (ebd.: 266) fur
moglich. Auch heute finden sich in der Okologiebewegung derartige an-
tidemokratische Gedanken. Sie lassen sich nicht nur in Verschworungs-
erzihlungen, sondern insbesondere auch im derzeit vernehmbar lauter
werdenden Ruf nach politisch regulierender Autoritit erkennen. Offen-
sichtlich, so die gefahrliche Ansicht, seien Demokratien nicht flexibel ge-
nug, auf die Anforderungen der Zeit zu reagieren, da unter den zuneh-
mend diverser werdenden Verhaltnissen zu viele Anspriiche auf einen
Nenner gebracht werden missten. Diese Einschiatzung bestarkt nicht
nur den Ruf nach der Vereinheitlichung des Volkes unter einer starken
Fithrung, sondern auch den nach einer linken Hegemonie (Laclau &
Mouffe 2001; Mouffe 2018).

Politischer Stillstand und Individualisierung der Verantwortung

Der politischen Starre beziiglich des Klimawandels begegnen Menschen
heute hiufig damit, dass sie Umweltschutz individualistisch interpretieren
und Verantwortung in die Sphire des Privaten verschieben. In der Dis-
kussion um Nachhaltigkeit wird vielfach folgendes Zitat aufgegriffen:
»Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung vertraglich sind mit der
Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden« (Jonas 1979: 16). In
diesem Prinzip aber bleibt der von Jonas betonte kollektive Charakter der
Verantwortung unerwahnt. Da sich viele Menschen offenbar kaum Ein-
fluss auf die gesellschaftlichen Bedingungen zuschreiben, liegt zudem eine
ausschlieflich individualistische Lesart dieses Zitats nahe. Heute ldsst
sich an vielen Lebensstilen ablesen, wie weitreichend 6kologische Ver-
antwortung auf individuelles Verhalten heruntergebrochen wurde. Nicht
selten wird Hoffnung in eine auf breiter Basis stattfindende, verantwor-
tungsvolle Verhaltensinderung gelegt, wodurch sich, so die Hoffnung,
bottom-up der Fullabdruck der Gesamtgesellschaft verandern konne.
Da gesellschaftliche Positionierungen immer in Abgrenzung zu ande-
ren Positionen geschehen, bringt jede Position damit quasi-natiirlich im-
mer auch eine oder mehrere Gegenpositionen hervor. Es wird also immer
diejenigen geben, die sich nicht beschrianken. Vor diesem Hintergrund

66

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

ist der Versuch, okologiebewusste, gerechtigkeits- und gleichheitsorien-
tierte Einsichten im Alltagsleben zu propagieren und zu verbreiten, zwar
nachvollziehbar, im Sinne einer politischen Verstandigung ist er ab einem
bestimmten Punkt aber kontraproduktiv. Wenn die individuelle Einstel-
lung aggressiv tiber den Rahmen des politischen Aktivismus hinaus als
Imperativ ins Alltagsleben getragen wird, dann besteht die Gefahr, dass
ein nervoses Klima der Hyperkritik entsteht (Edlinger 2015). Wir alle
kennen — zumindest sofern wir nicht Hardliner des Verzichts oder eines
konsequenten 6kologischen Lebensstils sind — den Anflug eines schlech-
ten Gewissens sowie die Bereitschaft zu einer Abwehrreaktion, die uns
beschleicht, wenn wir im alltiaglichen Leben Fragen zu unserem Kon-
sumverhalten beantworten sollen. Wir wissen von der Emporung, die
der Verdacht der Verantwortungslosigkeit zu erzeugen fihig ist, und wit-
tern die Gefahr diesen Vorwurf zu ernten. Neben feindschaftlichen All-
tagsatmosphiren bringt das auch politische Spaltung hervor. Dabei wird
die Art sozialer Spaltung provoziert, die Populisten so gerne haben, weil
sie darauf ihren Einfluss begriinden konnen. Die Beziehungen zwischen
politischen Lagern werden mit alltagsfeindlichen Emotionen aufgela-
den. Dies befordert ein Erleben von Demokratie als Gegnerschafts- oder
Feindschaftsverhiltnisse im Sinne einer radikalen Demokratie (Laclau &
Mouffe 2001). Im Sinne demokratischer Verstindigung sollte aber ge-
sehen werden, dass vielfiltige Beziehungsweisen denkbar sind. Hierzu
muss Jonas’ Hinweis auf den kollektiven Charakter von Verantwortung
ernst genommen werden, was eine weitergehende Betrachtung der gesell-
schaftlichen Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse nahelegt.

2.2 Verantwortung im politischen Diskurs

Es ist durchaus nachvollziehbar, dass der mit dem Prinzip >Hoffnung«
assoziierten Idee von Fortschritt in unserem technologisierten Zeitalter
nicht mehr vertraut werden kann. Hans-Otto Apel (1990[1986b]: 183)
sieht es aber als bedenklich an, dass sich Jonas von dem Vertrauen in die
»immanente >Vernunft der Geschichte«« distanziert. Zwar sei es richtig,
dass weder im Marxschen noch im Hegelschen Sinne davon ausgegangen
werden konne, dass die Welt automatisch einem Besseren zustrebt, doch
gehe Jonas fehl in der Einschiatzung, dass die Frage, welche Entwicklun-
gen fiir den Menschen gut seien, vollstandig hinter die Frage, was fir den
Planeten besser sei, zurtcktreten solle. Dann drange sich namlich leicht
auch eine sozialdarwinistische Losung des Problems auf. SchliefSlich kon-
ne die Erde auch durch forcierte Schrumpfung der Weltbevolkerung ent-
lastet werden. Sicherlich kame eine nachhaltigere Wirtschaftsweise zu-
stande, wenn nur ausgewihlte Personen tiberleben wiirden. Demnach

67

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

fragt Apel (1990[1986b]: 185): »MufS also nicht ein entsprechender, so-
zial-emanzipativer Fortschrittsprozef$ auch mit der heute geforderten Be-
wahrung des Daseins und der Wiirde des Menschen immer noch ver-
kniipft sein?« Apel — und Jurgen Habermas liegt dieser Auffassung sehr
nahe — versteht seine Diskursethik deswegen ebenfalls als eine Verani-
wortungsethik. Allein durch die rationale Verhandlung und den vernunft-
gemiflen Gebrauch von Wissen im politischen Dialog wire tiberhaupt
denkbar, dass effektive Entscheidungen zugunsten einer Einschrankung
der Technikfolgen getroffen werden konnten. In diesem Sinne entwickeln
Apel (u.a. 1973[1972], 1989) und Habermas (u.a. 1992, 2015[1983])
das Prinzip >Diskurs< zu einem formalen Grundprinzip der Ethik.

Diskurs als ethisches Prinzip

Das Diskursprinzip kann nach Apel als grundlegendes Moralprinzip an-
gesehen werden, weil »jeder, der ernsthaft argumentiert, auch schon —
zumindest implizit — eine ethische Grundnorm anerkannt haben muss«
(Apel 1990[1975-88]: 46). Wer verstanden werden will, muss vorausset-
zen, dass so etwas wie ein verstandigungsorientiertes Sprechen tatsich-
lich auch den Austausch von Gedanken und Ideen ermoglicht. Idealer-
weise geht es beim Kommunizieren um den Versuch, das zu verstehen,
was der andere sagt, und zunichst die eigenen Interessen und Uberzeu-
gungen zurlickzustellen. Selbstverstandlich ist sich Apel bewusst, dass es
keine idealen, rein rationalen und herrschaftsfreien Diskurse gibt. Jeder,
der ernsthaft um Verstindigung bemiiht ist, miisse aber trotz besseren
Wissens »merkwiirdigerweise in seinem Publikum bereits die ideale Ar-
gumentationsgemeinschaft ansprechen« (ebd.: 202). Auf diese Weise ver-
sucht Apel das Prinzip Diskurs als letztbegriindetes moralisches Prinzip
abzuleiten (Apel 1989). Bekannterweise widerspricht Habermas dieser
Ansicht. Ihm zufolge konne der diskurstheoretische Grundsatz allenfalls
als universell angesehen werden. Einig sind sich Apel und Habermas aber
schlieflich darin, dass der diskurstheoretische Grundsatz die moralische
Grundlage von Verstindigung bilden kann, weil er sich als moralisches
Prinzip lediglich auf die Prozedur der Aushandlung, nicht aber auf die
zur Debatte stehenden Inhalte, bezieht. Im Sinne einer Verfabrensethik
gibt er keinerlei Hinweise darauf, wie individuelle ethische Ansichten des
praktischen Lebens bewertet werden sollen.

Diskursorientierung zwischen Gesinnung und Verantwortung

Apel und Habermas sind sich bewusst, dass nicht jeder, der ernsthaft ar-
gumentiert, sich automatisch auch der Metanorm der Konsensbildung

68

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

verpflichtet fuhlt. Vielmehr kann auch ernsthaft argumentieren, wer ein-
fach nur versucht, sein Gegentiber zu tauschen oder von seiner Meinung
zu iiberzeugen. Die Diskursethik unterscheidet deswegen auch die Idee
einer ethischen Kommunikation in einer idealen Kommunikationsge-
meinschaft, die auf Gleichberechtigung und Solidaritit abzielt, von der
strategischen Kommunikation realer Kommunikationsgemeinschaften,
bei denen es um die Selbstbehauptung in politischen Debatten geht.

Paradoxerweise sind nun aber Situationen vorstellbar, in denen ein
ethisches Kommunikationsverhalten unverantwortlich erscheinen mag,
beispielsweise wenn in einer politischen Aushandlungssituation eine Par-
tei vehement versucht, ihre Interessen durchzusetzen. In diesem Fall wire
es unangemessen, wenn die Vertreterinnen und Vertreter der anderen
Partei nicht gleichfalls versuchen wiirden, die Interessen derjenigen zu
schiitzen, die sie vertreten. Apel hilt in solchen Fillen eine strategische
Argumentation fur notwendig, die zwar keineswegs redlich oder aufrich-
tig ist, aber dem Zwecke einer langfristigen Durchsetzung des morali-
schen Prinzips der Diskursethik dienen soll. Apel (1990[1986a]: 141ff.)
schldgt hierzu ein moralisch-ethisches Erginzungsprinzip vor. Er sieht
darin eine moralische Langzeitstrategie sowie eine Auflosung des Weber-
schen Dualismus zwischen Verantwortungs- und Gesinnungsethik. Max
Weber (1958[1919]) hatte diese Unterscheidung auf politisches Handeln
bezogen, welches seines Erachtens niemals blind einer Gesinnung folgen
sollte, auch wenn diese das Gute verheifSt. Politik miisse immer auch ver-
antwortungsbewusst die realpolitischen Konsequenzen ihrer Entschei-
dungen im Auge behalten. Ahnlich soll das Erginzungsprinzip einer-
seits gewdhrleisten, dass ethisch orientierte Politik realpolitisch nicht von
strategischen Offensiven unterminiert wird, dabei aber gleichzeitig die
Bedingungen der gesellschaftlichen Kommunikation auf lange Sicht hin
zu einer gerechteren und freieren Debattenkultur fiihren.

Habermas (1992: 197) lehnt dieses Erganzungsprinzip ab, denn es
erfordere »ein seiner Struktur nach paradoxes Handeln: etwas soll zu-
gleich moralisch geboten sein und zweckrational angestrebt werden«.
Das sei schlichtweg unmoglich. Doch sein Argument bleibt dabei selt-
sam abstrakt. Er begriindet seine Ablehnung mit der Unvereinbarkeit
von deontologischer und teleologischer Ethik. Es mag sicherlich richtig
sein, dass sich diese ethischen Kalkiile nicht logisch konsistent verbin-
den lassen, doch besagt das keineswegs, dass man sich lebensweltlich
nicht fiir eine (unlogische) Mischung dieser Prinzipien entscheiden kann
oder situativ fiir das, was gerade geboten oder angemessen erscheint.
Ist es nicht vielmehr ein elementares Charakteristikum des tatsichli-
chen Lebens, dass es bestindig Kompromisse einfordert, dass es theore-
tische Einsichten immer nur gebrochen widerspiegelt? Ist nicht die Not-
wendigkeit von Ambiguititstoleranz eine zentrale Erfahrung, die immer
dann gefordert ist, wenn man versucht, Theorie auf Praxis zu beziehen?

69

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Teleologische und deontologische Ethik mogen universaltheoretisch un-
vereinbar sein. Dies ldsst aber noch lange nicht den Schluss zu, dass sie
nicht — im Sinne gegenstandsbezogener Argumentationen — unterschied-
liche Positionen jeweils konsistent begriinden kénnen. Wenn eine Person
Griinde hat, die Voraussetzungen einer Situation neu zu bewerten, dann
kann sie auch zu einer neuen logisch konsistenten Auffassung gelangen.
In solchen Fillen aber kann der Sachverhalt nicht durch eine universa-
listische rationale Untersuchung gekldrt werden. Vielmehr ist das von
Apel angefithrte Theorem des performativen Widerspruchs interessant.
Es besagt, dass eine Argumentation dann gegenstandslos ist, wenn sich
innerhalb der Gedankenginge Beziige aufzeigen lassen, die bestimmten
Annahmen und Ideen widersprechen, die die argumentierende Person
zuvor selbst fiir ihre Argumentation festgelegt hat. Auf diese Weise lassen
sich partikulare Positionen einer prufenden immanenten Kritik unterzie-
hen. Dieses Argument ist auf eine ganz andere Art und Weise stichhaltig,
als es der Habermassche Verweis auf die Unvereinbarkeit verschiedener
theoretischer Ethikentwiirfe ist. Das Argument des performativen Wider-
spruchs bezieht sich allein auf die Binnenlogik einer konkret stattfinden-
den Argumentation, mit der naturlicherweise immer auch der Anspruch
verbunden ist, diese Argumentation sei logisch konsistent. Es kann also
zur Verdeutlichung von Ungereimtheiten beitragen.

Diskurs und Transzendenz

In jedem Fall muss ein verstindigungsorientierter Diskurs tiber die par-
tikularen Binnenlogiken hinausgehen. Sowohl Apel wie auch Habermas
halten hierfiir eine Rationalisierung und die Transparenz von Argumen-
tationen fir unabdingbar. Es ist Voraussetzung jeder Kommunikation,
dass versucht wird, sich durch nachvollziehbare Argumentation ver-
stindlich zu machen. Auf dieser Basis begriindet sich der Anspruch der
Diskursethik. Verstindigung stellt sich als ein moralisches Prinzip der
gesellschaftlichen Aushandlung dar, welches im Sinne eines » Gerechtig-
keits- und Verantwortungsprinzip von vornherein die Interessen aller Be-
troffenen beriicksichtigt« (Apel 1990[1987]: 281). Es entsteht die Vision
einer zwanglosen Aushandlungssituation, in der sich das bessere Argu-
ment durchsetzt, allein deswegen, weil alle Beteiligten dessen Stichhal-
tigkeit erkennen. »Die spezifisch moralische Fragestellung 16st sich vom
ego- (bzw. ethno-)zentrischen Bezugspunkt je meines (oder unseres) Le-
benskontextes und verlangt eine Beurteilung interpersoneller Konflikte
unter dem Gesichtspunkt, was alle gemeinsam wollen konnten« (Haber-
mas 1992: 124). Um dies zu ermoglichen schlagt Habermas zwei Grund-
prinzipien vor. Nach dem Diskursprinzip »D« sollen in einer Debatte nur
die »Normen Geltung beanspruchen diirfen, die die Zustimmung aller

70

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden (oder fin-
den konnten)« (Habermas 2015[1983]: 103). Nach dem Universalisie-
rungsprinzip » U« muss dariiber hinaus jede giiltige Norm der Bedingung
geniigen, »dafS die Folgen und Nebenwirkungen, die sich jeweils aus ih-
rer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der Interessen eines je-
den Einzelnen (voraussichtlich) ergeben, von allen Betroffenen akzeptiert
(und den Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmoglich-
keiten vorgezogen) werden konnen« (ebd..: 75-76).

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Prinzipien eine tiefgreifen-
de Rationalisierung gesellschaftlicher Diskurse erfordern. Ganz grundle-
gend fordern sie allen Beteiligten nicht nur kommunikative Kompetenzen
ab, sondern in wesentlich entscheidenderem Mafle auch die Fahigkeit,
vom eigenen Standpunkt zurticktreten zu konnen. Verantwortung lastet
damit auf dem Individuum, in Form des Appells, diese Rationalitit zu
leisten. Die Habermasschen Grundprinzipien erfordern eine zumindest
partielle Distanzierung von den eigenen Uberzeugungen. Gefordert ist
demnach eine rationale Selbsttranszendierung im Gesprach. Letztlich ist
es demnach die Verantwortung des Einzelnen, sich selbst zu einem der-
art rational befahigten Subjekt heranzubilden. Entsprechend wurde zeit-
geschichtlich auch Bildung und Qualititsjournalismus propagiert und
protegiert. Heute ist aber deutlich geworden, dass eine durchschnittli-
che Person derartige Selbstrationalisierung im Gesprich gar nicht leis-
ten kann, also notwendigerweise iiberfordert ist, diese Regeln in konkre-
ten Debatten anzuwenden. Hans Joas (1997: 284f.) betont auch, dass
Selbsttranszendenz viel wahrscheinlicher der affektiven Bindung an den
Gespriachspartner entspringt denn der rationalen Argumentation. Selbst-
transzendenz entsteht demnach weniger einem rationalen Verstehen der
Argumente des Anderen als vielmehr durch die Erfahrung, dass der An-
dere offensichtlich ebenso tiberzeugt von seiner Meinung ist, wie man
selbst. Im Gesicht des Anderen (Lévinas 1998[1963]) erscheint die Ah-
nung eines unendlich unergriindlichen fremden Kosmos.

Das Rechte und das Gute

Die Diskursethik, zumindest in der Habermasschen Ausdeutung, offen-
bart aber noch ein weiteres Problem. Wenn sie als Schlissel zu morali-
schem Verhalten verstanden wird, gewihrt sie dem Rechten, das in de-
mokratischen Prozessen beschlossen wurde, uneingeschrankten Vorrang
vor dem Guten (Joas 1997: 127ff.). Was im herrschaftsfreien Diskurs be-
schlossen wurde, muss schliefSlich verbindlich fiir alle Mitglieder einer
Gemeinschaft gelten. Damit wird aber das moderne Rechtswesen zum
alleinigen Integrationsmechanismus moderner Gesellschaften erhoben.
Es waren insbesondere die Kommunitaristen (vgl. hierzu die Beitrdge in

71

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Honneth 1993 und Brumlik & Brunkhorst 1993) die darauf hinwiesen,
dass das nicht ausreicht, um moderne Gesellschaften in ihrer Diversitit
angemessen zu integrieren und zu regulieren. Die Habermassche Dis-
kursethik etabliert eine Trennung von Moral und Ethik, die Hans Joas
(1997) insofern fur verkiirzend hilt, als dass sie dem praktischen Leben
widerspricht. Trennt man Moral, als die Sphire universell geltender Nor-
men des Zusammenlebens von der Ethik, die man als eine Sphare par-
tikularer Gesichtspunkte beziiglich der Frage nach einem guten Leben
versteht, dann besteht die Tendenz ersteres der Gesetzgebung zu tiberant-
worten und zweites vollstindig der individuellen Willkiir zu tiberlassen.
Zwar erkennt auch Habermas die Grenzen der Duldsamkeit, denn als
Staatsbiirger muss man sich ganz offensichtlich mit den Konflikten um
Grenzziehungen beziiglich ethischer Fragen aller Art auseinandersetzten,
doch Jaeggi (2014[1987]: 31) zufolge ist »die Trennung von Moral und
Ethik faktisch haufig der erste Schritt nicht nur zu einer pragmatisch-
agnostischen Haltung, sondern auch zu einem faktischen Nonkognitivis-
mus in Bezug auf ethische Fragen, der ganz im Gegensatz zum erklar-
ten Kognitivismus in Bezug auf moralische Fragen steht.« Fiir politische
Prozesse wird dann vehement eine Rationalitit eingefordert, wahrend
die rationale Untersuchung personlicher Werthaltungen gleichzeitig als
unangemessen abgelehnt wird. Dies fiihrt tendenziell zu einer liberalen
Position, der zufolge sich Theorie eine >ethische Enthaltsamkeit< aufer-
legen sollte. Fragen der Ethik, also Debatten dariiber, was Personen in-
dividuell fiir gut ansehen, und welche Ansichten dabei Geltung erlangen
sollen, werden von der Diskursethik bewusst ins Private verlegt (Apel
1990[1987]; Habermas 1992; 2015[1983]). Auf der einen Seite kann
das als eine Errungenschaft betrachtet werden. Die Privatsphire wird —
und das auch zurecht — vom modernen Rechtsstaat vor Ubergriffen ge-
schiitzt. Dies ermoglicht aber auch eine von Jaeggi prominent kritisierte
Abschottung von Lebensformen im Privaten. Wenn Lebensformen zur
Privatsache erklart werden, dann ermoglicht dies auch, dass das Private
in manchen Lebensformen moglicherweise nicht mehr der Schutzraum
ist, den sich der moderne Rechtsstaat ertriumt, sondern zum Raum der
Unterdriickung und Gewalt wird. Auch Carol Gilligan (1988[1982]: 33)
spricht davon, dass »eine Moral des Rechts und der Nichteinmischung
wegen der in ihr ruhenden Moglichkeit, Gleichgultigkeit und mangeln-
de Anteilnahme zu rechtfertigen« durchaus erschreckend wirken kann.
Eine derartige akademische Haltung der Nichteinmischung manifestiert
sich in einem Kulturrelativismus, der durch die Orientierungslosigkeit,
die er bezuglich interkultureller Fragen erzeugt, in der Kritik steht, gesell-
schaftliche Polarisierungen anzuheizen (Edlinger 2015; Nassehi 20153
Weiss 20175 s. a. Kap 1.3).

Die Diskursethik vertritt ein striktes Primat des Rechten vor dem Gu-
ten. Was moralisch geboten sein soll, wird mittels rationaler Aushandlung

72

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

demokratisch beschlossen. Dies entspricht dem Selbstverstindnis eines
modernen Rechtsstaates. Kein Rechtssystem wird aber jemals alle Even-
tualititen des Lebens derart bedenken, dass alle Entscheidungen immer
auch von allen Beteiligten als gerecht empfunden werden (Hoffmann-
Riem 20071; Lotter 2012: 267ff). Jedes Rechtssystem braucht Ermessens-
spielrdume, in denen individuelle Ansichten dartiber, was im konkreten
Einzelfall fir gut empfunden wird, zumindest ansatzweise mitbedacht
werden konnen. Entsprechende Verfahrensweisen sind vielen Rechtssys-
temen auch implementiert, doch bietet sich, wie gezeigt werden wird,
ein weites Feld an Tatbestinden, die weiterhin als ungerecht empfunden
werden, weil sie keiner Gerichtsbarkeit unterliegen und auch niemals
justiziabel sein konnen. Vorfille, die derartiges Unrechtsempfinden her-
vorrufen, konstituieren ein weites Feld gesellschaftlich streitbarer Sach-
verhalte. Es ist dies das Feld der Kritik, nicht nur der Gesellschaftskritik
und der kritischen Theorie, sondern auch das der alltaglich gelebten Kri-
tik. Das dieses Feld heute weitgehend von einer oppositionellen Haltung
besetzt ist, wurde vorausgehend schon als problematisch thematisiert.

Instrumentalisierung der Rationalitit

Daran aber ist die Diskurstheorie nicht gescheitert. Warum demokra-
tische Verhandlungen, beispielsweise iiber Mafsnahmen gegen den Kli-
mawandel, bisher kaum durchschlagend wirksame Resultate erzeugt
haben, liegt auch daran, dass der moralische Imperativ des rationalen
Argumentierens instrumentalisiert wurde. Auf der einen Seite haben
Kompetenzinitiativen, wie etwa neoliberale think tanks, eine Politik der
Alternativlosigkeit hervorgebracht, wihrend der Forschung und der wis-
senschaftlichen Expertise auf der anderen Seite zusehends die Uberzeu-
gungskraft geraubt wurde, etwa durch scheinwissenschaftliche Korrup-
tionsversuche, wie im Falle der tabacco strategy (Oreskes & Conway
2010). Gleichzeitig ist auch in vielen gesellschaftlichen Bereichen eine
zunehmende Rationalisierung und Kontrolle nach Maf§gabe rechtlicher
und biirokratischer MafSstabe zu verzeichnen, wodurch der individuel-
len Vernunft oftmals uniiberwindbare Grenzen gesetzt werden. Regulie-
rungen, Normen und Vorschriften rauben Selbstwirksamkeit insbeson-
dere dort, wo trotz dringender Problemlagen angepasste praktikable
Einzelfalllosungen wegen allzu spezifischer Regeln nicht umgesetzt wer-
den durfen.!

Man konnte nun zu dem Schluss kommen, dass korrumpierende
strategische Kommunikation die ethisch-moralischen Anspriiche der

1 Beispielsweise wurde es im Herbst 2020 wihrend der COVID-19 Pandemie
Schulen verboten, privat gespendete Luftfilteranlagen zu betreiben.

73

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Diskurstheorie ad absurdum gefithrt und damit der Biirokratie und au-
toritiaren Bestrebungen den Weg geebnet haben. Vielleicht hitte die Dis-
kurstheorie dem von Apel vorgeschlagenen Ergidnzungsprinzip mehr
Aufmerksamkeit schenken sollen. In diesem Sinne werden im Folgen-
den die Bedingungen untersucht, unter denen es angemessen erscheint,
zwischen strategischem Argumentieren und verstindigungsorientierter
Kommunikation, oder auch zwischen Kritik als Opposition und Kritik
als Mediation zu maandern. Bevor aber diese Frage diskutiert wird, noch
kurz ein Blick auf die jingeren Entwicklungen gesellschaftlicher Verant-
wortungsverhiltnisse.

2.3 Verantwortung nach der Verantwortungsethik

Die bisher genannten Autorinnen und Autoren haben den Begriff der
Verantwortung zu einer Schlisselkategorie der praktischen und der Mo-
ralphilosophie gemacht (Bayertz 1995; Banzhaf 2012). Damit war der
Begriff in den 1970er - 8oer Jahre prominent in den politischen Debat-
ten prasent. In den 8oern aber erlebte er mit der konservativen Revolu-
tion unter verandertem Vorzeichen eine weitere Konjunktur.

Der Aufstieg der Eigenverantwortung

Yascha Mounk (2017a) beschreibt eine schleichende Verlagerung von
strukturellen Uberlegungen auf der gesellschaftlichen Ebene (responsi-
bility) hin zu einer Betonung des Individuums und dessen personlicher
Verantwortung (accountability). Der kollektive Charakter der Verant-
wortung sei dabei sukzessive aus dem Blick geraten. In Ratgeberliteratur,
Kolumnen und der politischen Sprache werde an die Eigenverantwor-
tung des Einzelnen appelliert und so sei schliefSlich unsere gesamte mo-
ralische Vorstellungskraft tief von diesem Begriff erfasst worden. Selbst
unsere Vorstellungen von der Natur eines Wohlfahrtsstaates hitten sich
dadurch verandert.

Dem Individuum wird in nahezu allen Lebensbereichen zunehmend
Verantwortung zugeschrieben, so etwa fiir die eigene Gesundheit, Bil-
dung oder Zukunftsabsicherung. Um individuell Vorsorge treffen zu kon-
nen wird dem Individuum auferlegt, seine zukiinftigen Bediirfnisse schon
vorab zu ermitteln. Stillschweigend geht damit naturlich die Erwar-
tung einher, jede und jeder solle diesen Aufforderungen auch nachkom-
men. Im Umkehrschluss entstehen damit potenziell auch entsprechende
Schuldzuschreibungen. Fille von personlichen Notlagen erscheinen dann
allzu leicht als Fille verfehlter Eigenverantwortung. Damit entsteht auch

74

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

die Tendenz zu Ansichten, die die Benachteiligten einer Gesellschaft pau-
schal diffamieren, wie etwa die folgende:

»Citizens exercise personal responsibility when they do the hard work
and make the prudent choices that will ensure they have enough money
to take care of their own needs. Citizens fail to exercise personal
responsibility, by contrast, when they are so lazy, or make such foolish
choices, that they wind up asking for collective assistance. Responsibility,
in short, has become a form of accountability for our actions.« (Mounk
2017b)

Mounk zufolge befinden wir uns heute in einem >Zeitalter der Verant-
wortungs, denn es habe sich eine Rhetorik der personlichen Verantwor-
tung durchgesetzt. Gerit eine Person in eine Notlage, dann wird das
tendenziell als eigenes Verschulden angesehen und es liegt nahe, dieser
Person den Anspruch auf Unterstiitzung durch die Gemeinschaft abzu-
sprechen. Implizit schwingt dabei die Einschitzung mit, Menschen sei-
en die alleinigen Souverine ihres Lebens. Wer erfolgreich ist, der glaubt
auch gerne, dass nur er allein fiir seinen Erfolg verantwortlich ist, dass
er eben die richtigen Entscheidungen getroffen und die richtigen Haltun-
gen habe. Nicht nur in Deutschland wurden derartige Auffassung etwa
im Prinzip des Forderns und Forderns in vielen Bereichen der Sozialpo-
litik eingefiihrt. Beztiglich einer entsprechenden Arbeitsmarktpolitik be-
deutet das beispielsweise, dass erwerbsfihige Hilfebediirftige alle sich
ihnen bietenden Moglichkeiten zur Beendigung oder Verringerung ih-
rer Hilfebediirftigkeit ausschopfen mussen. Tun sie das nicht, dann dro-
hen Sanktionen, bis zur Aussetzung der Hilfszahlungen. Dabei wird au-
Ber Acht gelassen, dass es letztlich einer Behorde obliegt zu beurteilen,
welche Mafsnahmen moglich und angemessen sind. Eine Behorde kann
dies aber — um Willkiir und Missbrauch auszuschliefSen — nur nach kla-
ren biirokratischen Vorgaben beurteilen. Damit wird paradoxerweise
das unmoglich gemacht, was ein solches System tiberhaupt nur gerecht
machen konnte: eine faire und angemessene, das heifst individualisier-
te Beurteilung des jeweiligen Einzelfalles. Es entsteht eine Atmosphire
der Kontrolle nach Vorschriften, in der individuelle Griinde allzu leicht
zu Ausreden degradiert werden. Das kommt einer strukturellen Verur-
teilung der Hilfebediirftigen gleich. Mounk (2017a/b) zufolge ist diese
strafende Haltung gegeniiber den Mitmenschen eine zutiefst verhdngnis-
volle Angelegenheit. Sie verkennt, was eine Gemeinschaft ihren Mitbiir-
gern als unverdufSerliche Rechte zuerkennen sollte: das Recht auf Wah-
rung der menschlichen Wiirde. Dies miisse allen Menschen, unabhingig
von deren Entscheidungen, zuerkannt werden.

Ebenso gerit sukzessive aus dem Blick, dass auch strukturelle Faktoren
Ursache individueller Notlagen sein konnen. In poststrukturalistischen
Betrachtungen wird deshalb in der Regel auch von einer Naturalisierung

75

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

dieser Art von Verantwortung ausgegangen. Die erhobenen Forderun-
gen nach Eigenverantwortung erfahren in den Subjektivierungsweisen
der Individuen eine Verkorperung und bewirken so einen vorauseilen-
den Gehorsam. Als Basis der Vorstellung individueller Verantwortung
lasst sich so beispielsweise eine individualisierende Biopolitik erkennen,
die zur Selbstvermessung und Selbstoptimierung veranlasst. Es entsteht
etwa die Aufforderung durch smart watches die eigenen Vitaldaten und
Bewegungsleistungen aufzeichnen. Auch eine neoliberale Wohnungspo-
litik findet auf diese Weise ihren Ausdruck in einem entfesselten Immo-
bilien- und Wohnungsmarkt und das responsibilisierte Verstandnis von
Sicherheit driickt sich in immer unubersichtlicheren Angeboten der Ver-
sicherungsbranche aus. Verantwortung erscheint heute als unhintergeh-
barer Imperativ. In poststrukturalistischer Perspektive hat sich die Rede
von Verantwortung als moralischer Grundsatz universalisiert und damit
als Macht etabliert. Weil aber in poststrukturalistischem Sinne jede Idee
einer universalisierten Moral als Unterdriickung erscheint, wird Verant-
wortung kategorisch zuriickgewiesen und Effekte von personlich emp-
fundener Verantwortung entsprechend als triigerisch empfunden und
zum gouvernementalen Machteffekt erklart.

Der kritische Poststrukturalismus strebt eine Entunterwerfung der
Subjekte von jeglichen moralischen Imperativen an. Die von den Befor-
derern der kritisierten Responsibilisierung erhobenen Argumente ent-
sprechen aber ironischerweise genau dieser poststrukturalistischen Lo-
gik. Bestimmte Verhaltensdispositionen einer Bevolkerungsmehrheit, so
wird argumentiert, miissen 6konomisch oder politisch als Vorausset-
zung betrachtet werden (subjektivierende Macht). Man miisse doch se-
hen, dass viele Menschen sich auf den Sozialleistungen, die lange Jahre
zu grofsziigig verteilt worden seien, ausruhen. Ebenso konne man auch
nicht einfach Marktprinzipen aushebeln, die den Menschen in Fleisch
und Blut tibergegangen (subjektiviert) seien. Man konne nicht einfach
okologisch nachhaltigere Waren produzieren, wenn sich nicht vorher et-
was am Konsumverhalten dndert. An dieser Stelle eriibrigt sich schliefs-
lich jede weiter Diskussion um Verantwortung, denn auf diese Weise
kann man sie fiir sich selbst beliebig ablehnen und anderen zuschrei-
ben. Wenn privilegierte Personen mit Entscheidungsbefugnissen auf die-
se Weise von ihrer eigenen gesellschaftlichen Verantwortung ablenken
und die Verantwortung derart unspezifisch den Unterprivilegierten zu-
schreiben, dann fiihlt man sich an Bruno Latours (2008: 53f) Essay »wir
sind niemals modern gewesen« erinnert. Dort erklart ein WeifSer, hier als
Sinnbild der personifizierten Moderne, in gespaltener Zunge einem Indi-
aner die Vorziige des modernen Denkens. Dabei wechselt er wiederholt
die Position. Je nachdem wie es ihm gerade passt, betont er dabei jeweils
die gestaltbare soziale Konstruktion oder die unhintergehbare Realitit
der sozialen Verhiltnisse.

76

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

Doch die poststrukturalistische Kritik der Responsibilisierung eroffnet
eine wichtige Perspektive. Indem sie nahelegt, dass sich hinter dem Ruf
nach Verantwortung anderweitige politische oder 6konomische Interes-
sen verbergen konnen, verdeutlicht sie eindringlich den Missbrauch, der
im Namen der Verantwortung begangen werden kann. Damit dekons-
truiert sie aber nicht mehr als die politische Instrumentalisierung des
Begriffs, die durch dessen Reduktion auf Selbstverantwortung moglich
wird. Um dieser Unverbindlichkeit von Verantwortung zu entgehen,
muss gefragt werden, ob Verantwortung nicht doch auch ein wichtiges
Prinzip des menschlichen Zusammenlebens darstellt.

Die Rationalisierung der Verantwortung vor dem eigenen Gewissen

Responsibilisierung konnte nicht stattfinden, wenn es nicht auf brei-
ter gesellschaftlicher Basis eine grofle Bereitschaft gibe, Verantwor-
tung zu Ubernehmen und Zuschreibungen individueller Verantwortung
als gerechtfertigt zu empfinden. Woher aber kommt diese Bereitschaft?
Georg Picht (1969) zufolge ist die moraltheoretische Verwendung des
Begriffs der Verantwortung christlichen Ursprungs. Sie geht weit tiber
sozial kodifizierte Formen von Verantwortung, wie etwa rechtlich gege-
bene Haftung, Rechenschafts- oder Fursorgepflicht, hinaus. Zu der Ver-
antwortung, die man fir etwas oder fiir jemanden tragt, trete mit dem
christlichen Einfluss die Vorstellung, es gabe auch eine Verantwortung
vor einer hoheren Instanz. In der christlichen Vorstellung trage man Ver-
antwortung vor Gott. Picht zufolge erzeugt die Rede von Verantwortung
damit einen Bedeutungsiiberschuss, der erst einmal tiberhaupt nicht ab-
grenzbar ist, da die Instanz, vor der man Verantwortung tragt, der eige-
nen Position unermesslich iiberlegen ist. Der Wille Gottes ist letztlich un-
ergrindlich. Entsprechend kann ein Mensch es nicht vermeiden, sich auf
die ein oder andere Art schuldig zu machen. Im christlichen Sinne ist es
das Wesen der Stinde, dass man ihr niemals vollstindig ausweichen kann.

Picht argumentiert nun, dass Theologie und Seelsorge die Menschen
dazu erzogen haben, diesen Bedeutungsiiberschuss zu internalisieren und
ihr Dasein im Hinblick auf die Heilsgewissheit ihrer Seele auszurichten.
Im neuzeitlichen Denken sei dann schliefSlich das denkende Ich an die
Stelle Gottes getreten und zu dieser mafSgeblichen Instanz der sittlichen
Vernunft erhoben worden. »Deshalb wird die Verantwortung als Ver-
antwortung vor dem eigenen Gewissen, das heifdt als Verantwortung vor
sich selbst, als Selbstverantwortung verstanden« (Picht 1969: 320). Die-
ser Auffassung folgend entsteht fiir den modernen Menschen damit eine
Verpflichtung zu verantwortungsvollem Handeln, dessen Maf$stab aber
nun alleinig er selbst sein muss. Nicht mehr eine Institution, wie etwa
die Kirche, hat noch die Deutungshoheit, diesen Bedeutungsiiberschuss

77

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

zu explizieren. Naheliegend also, dass die Moralphilosophie mit zahlrei-
chen rationalen Angeboten versucht, diese Liicke zu schliefSen. Im auf-
klarerischen Sinne soll jede und jeder Einzelne befihigt werden, fiir sich
selbst gutes Handeln zu begriinden. Entsprechend ergibt sich heute der
Imperativ, dass jede und jeder fiir sich selbst die Pflicht hat, ihre oder sei-
ne personliche Verantwortung in Bezug auf die gesellschaftlichen Zeit-
fragen zu bestimmen. Die hierzu notwendigen Rationalisierungen von
Verantwortung konnen aber letztlich nur gelingen, wenn es moglich ist,
eindeutige objektive Kausalzusammenhinge zu bestimmen, die zwangs-
laufig zu wiinschenswerten oder eben nicht wiinschenswerten Ergebnis-
sen fithren. Das aber ist die Krux an der Sache. Wenn es beispielswei-
se um die groflen Selbstgefahrdungen moderner Gesellschaften durch
Hochtechnologie, Biotechnik und 6kologische Problematiken geht, dann
lasst sich kaum eindeutig bestimmen, wie individuelles Handeln ausge-
richtet werden miisste, um auf gesamtgesellschaftlicher Ebene risikomi-
nimierend wirksam zu sein. Zwar ist eindeutig, dass der Ausstof$ von
Treibhausgasen den Klimawandel antreibt. Keineswegs geklart ist aber
die Frage, ob nun politischer Aktivismus oder personlicher Verzicht ei-
nen grofSeren transformierenden Einfluss auf diese Zusammenhinge be-
wirken kann. Dies spiegelt sich beispielsweise in der Frage um nachhal-
tiges Konsumverhalten wider. Auf der einen Seite steht eine Position, die
den Konsumenten in mehrfacher Hinsicht als iiberfordert ansieht. Da-
mit wird Konsumentenverantwortung »zwar nicht obsolet, aber in ih-
rem Anspruch und ihren Moglichkeiten stark relativiert« (Grunwald
2018: 434). Menschen leben in politisch gewollten Strukturen und in
dieser Auffassung sind es die Rahmenbedingungen, Systemzwange und
Anreizsysteme, die geandert werden mussen. Die andere Seite sieht hin-
gegen eine »liberforderte Politik « und begreift den individuellen Konsum
als das maflgebliche Instrumentarium einer nachhaltigen Transforma-
tion (Paech 2018). Die Auffassungen von individueller Verantwortung
konnten also kontrarer nicht sein. Fur die einen ist sie der Konigsweg
zu einem moralisch guten Leben, fiir die anderen liegt in ihrer Betonung
entweder mafSlose Selbstiiberschatzung oder ein Versuch gouvernemen-
taler Steuerung oder gar Unterdriickung.

Die Heftigkeit und Vielfiltigkeit der Positionen zeugen von widerstrei-
tenden Tendenzen zwischen der Forderung nach einer Ausdebnung von
Verantwortung und Hinweisen auf die Grenzen menschlicher Verantwor-
tungsfahigkeit (Kaufmann 1995). Im Sinne der Diskursethik wunscht
man sich nun vielleicht, die unterschiedlichen Auffassungen wiirden pro-
duktive Debatten entstehen lassen, wodurch Mafinahmen beschlossen
werden konnten, die notwendigen Verantwortlichkeiten produktiv zu re-
gulieren. Die zunehmende politische Polarisierung verweist aber eher da-
rauf, dass Rationalisierungen von Verantwortung allzu leicht zu Dogmen
werden und damit unversohnliche Lagerbildungsprozesse bewirken.

78

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

Dariiber hinaus bringt der Imperativ zur Eigenverantwortung psycho-
logische Problematiken mit sich, nicht nur weil er, sofern er ernst genom-
men wird, zwangslaufig in die Uberforderung fithren muss sondern auch,
weil er das Motiv der Schuld oder des sich Mitschuldigmachens in sich
trigt. Die zunehmende gesellschaftliche Uneinigkeit ist ein guter Grund
sich weiter auf die Suche nach Verantwortung zu begeben und sich vor
allem den Dimensionen von Verantwortung zuzuwenden, die auflerhalb
der engen Vorstellungen von Eigenverantwortlichkeit liegen.

2.4 Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung
von Verantwortungsbereichen

Der Idee der Eigenverantwortlichkeit zufolge kann eine Person nur fiir
eine Handlung vollumfinglich verantwortlich sein, die sie bewusst aus-
fuhrt, trotz besseren Wissens unterldsst oder wenn sie aus grober Un-
achtsamkeit heraus Fehler begeht, die sie hitte vermeiden miissen. Ver-
antwortung liegt demnach primar auf der Handlung und nur insofern
auf den Folgen dieses Handelns, als dass retrospektiv abgeschitzt wird,
ob die Wahrscheinlichkeiten des Eintreffens negativer Folgen absehbar
waren und richtig kalkuliert wurden (Nida-Riimelin 20171). Heutige
Rufe nach Verantwortung, etwa wenn die Verantwortung fiir den eige-
nen O0kologischen Fuflabdruck, die private Altersvorsorge oder individu-
elle Versicherungsportfolios eingefordert wird, folgen aber nur scheinbar
diesem autonomistischen Ethos der Eigenverantwortlichkeit durch rich-
tiges Handeln. Angesichts ihres zukunftsbezogenen Charakters zielen sie
darauf ab, bestimmte Ergebnisse zu produzieren, die ohne einen Begriff
kollektiver Verantwortung nicht verstanden werden konnen. Das richti-
ge Handeln steht im Zeichen eines gemeinschaftlichen Zieles.

»Im Gegensatz zum handlungsbezogenen Ex-post-Begriff der Verant-
wortung ist der Ex-ante-Begriff primir ereignis- und zustandsbezogen.
Das Ziel der Verantwortung ist primir die Herstellung bestimmter Gii-
ter und die Vermeidung bestimmter Ubel und nicht - wie in den >deon-
tologischen« Bereichen der Moral - die Ausfithrung oder Unterlassung
bestimmter Handlungen.« (Birnbacher 1995: 147)

Im Gegensatz zu Verhaltensnormen wird die Art und Weise, wie verant-
wortliches Handeln innerhalb eines Verantwortungsbereiches aussehen
konnte, nicht festgelegt. In einer Ex-ante Bestimmung von Verantwor-
tung werden allenfalls grob umrissene Ziele benannt und vielleicht eini-
ge konkretere Ergebnisse bestimmt, die winschenswerter Weise eintre-
ten oder ausbleiben sollten, etwa ein Versicherungsportfolio erstellen,
um sich damit vor Altersarmut zu schiitzen. Festzustellen, was genau

79

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

dazu getan werden muss, liegt im Ermessen der betreffenden Person.
Das Ziel aber ist ein gemeinsames; Altersarmut zu reduzieren bei gleich-
zeitiger Entlastung des Rentensystems. Ebenso werden bei Verantwor-
tungsbereichen innerhalb organisatorischer Strukturen Personen mit
komplexen Aufgaben, wie etwa der Leitung bestimmter Organisations-
einheiten betraut. In der Regel werden hierzu Verantwortungsbereiche
abgegrenzt innerhalb derer wiederum bestimmte Aufgabenbereiche aus-
gewiesen werden. Hier wird auf kooperative Verantwortung gesetzt, die
davon ausgeht, dass ein gewisses intersubjektives Verstandnis beziiglich
des zu erfiillenden Aufgabenbereiches existiert. Der Begriff der Verant-
wortung bezieht sich also primir auf die Mitwirkung an einer gemein-
samen Sache, die dem gesellschaftlichen Bereich zugeordnet ist, in dem
sich der Verantwortungsbereich befindet. Verantwortung tiberschreitet
also naturgemif$ das Individuum.

Wie Verantwortung das Individuum iiberschreitet

Bei kooperativer Verantwortung wird in der Regel ein common sense
uber die Prinzipien, Ziele und Zwecke des jeweiligen gesellschaftlichen
Bereiches vorausgesetzt. Ein wesentlicher Aspekt eines common sense
ist aber, dass er nicht im Einzelnen expliziert wird. Es wird angenom-
men, dass die jeweiligen Bewerberinnen und Bewerber fiir eine verant-
wortungsvolle Tatigkeit den notwendigen Kontext kennen, weil sie die-
se Kenntnis beispielsweise durch ihre berufliche Ausbildung gewonnen
haben. Mit der Ubernahme eines Verantwortungsbereichs werden ini-
tial weitgehend unbestimmte Schutz-, Fursorge- oder Aufsichtspflich-
ten tibertragen. In der Regel gibt es im Verlauf der Tatigkeiten dann re-
gelmifsige Abfragen an die Verantwortungspersonen, in denen diese ihr
Handeln darstellen oder begriinden miissen. >»Verantwortung« griindet
auf dem Wortstamm >antworten< (Banzhaf 2002; Nida-Riimelin 2011).
>Verantwortlich sein< bedeutet demnach so viel wie >eine Antwort schul-
dig sein< und >sich verantworten« so viel wie >jemandem Antwort ge-
ben«. Dies ist aber kein Appell an ein vollkommen autonomes Subjekt.
Die Griinde, die bei der Abfrage von Verantwortung zur Sprache kom-
men, liegen nicht im Individuum alleine, sondern Nida-Riimelin (2011)
zufolge in einer strukturellen Rationalitit. Diese stelle sich als ein Netz
von Begrundungsspielen dar, mittels derer Verantwortung im jeweiligen
gesellschaftlichen Zusammenhang verhandelt, akzeptiert oder zurtickge-
wiesen wird. Innerhalb dieser Begrindungsspiele existieren immer auch
spezifische Erklarungen dartber, was den kooperativen Charakter der je-
weiligen Praktiken konstituiert. Diese Erklarungen sind Aufforderungen,
nicht egoistisch eigenniitzige Ziele zu verfolgen, sondern seine Eigenin-
teressen hinter der Erreichung des gemeinsamen Zieles zuriickzustellen:

8o

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

»Jeder einzelne triagt dann eine Verantwortung fiir diese kollektive ko-
operative Praxis. Diese Verantwortung ldsst sich nicht herunterbrechen
auf die Folgenabschitzung des eigenen Tuns« (ebd.: 123). Dies gelte in
ganz unterschiedlichen sozialen Zusammenhingen. So kénne man bei-
spielsweise seine Mitverantwortung fiir die Regierungsiibernahme einer
autoritativen Partei nicht zuriickweisen, wenn man diese gewahlt hat —
und sei das nur als Protestwidhler. Auch wenn die Stimme des Einzelnen
keineswegs den Ausschlag gegeben haben mag, so erwartet es doch die
demokratische Idee, dass man nach seiner Uberzeugung wihlt. Entspre-
chend habe man Nida-Riimelin zufolge seine Stimme dem Autoritaris-
mus gegeben. Derartige rationale Begriindungszusammenhinge wurden
die giiltigen von den ungiiltigen, die akzeptablen von den nicht-akzep-
tablen Griinden trennen und sich in allen Lebensbereichen und -stilen
nachweisen lassen.

Obwohl auf gesellschaftlichen Positionen immer nur Einzelperso-
nen mit entsprechender Verantwortlichkeit betraut werden konnen,
bleibt Verantwortung aber nicht auf den tatsachlichen konkreten Ein-
flussbereich dieser Einzelpersonen beschrinkt. Verantwortung ist sozi-
al kodiert, denn von Personen, die derartige Verantwortlichkeiten tiber-
nehmen, werden in der Regel auch bestimmte Kompetenzen erwartet.
Darunter zdhlen kognitive, kommunikative und moralische Fahigkei-
ten (Kaufmann 1995: 88ff.). Kognitive Fibigkeiten werden in der Regel
tiber entsprechende Ausbildungsginge oder spezielle innerbetriebliche
Qualifizierungsmafinahmen abgepriift und ausgebildet. Das Weiterler-
nen der Verantwortungspersonen wird mittels hierarchischer Systeme
von Karrierestufen honoriert. Kommunikative Fibigkeiten sind erfor-
derlich, da verantwortungsvolle Handlungsfelder hdaufig im Schnittfeld
vieler unterschiedlicher Meinungen und Positionen liegen und deswe-
gen auch entsprechend konflikttrachtig sein konnen. Es ist also wich-
tig, dass eine mit Verantwortung betraute Person ihre Entscheidungen
und ihr Handeln iiberzeugend darzustellen weifs. Ebenso muss sie kri-
tikfahig sein und andere Meinungen reflektieren und respektieren kon-
nen. Zu den moralischen Fibigkeiten gehort schliefSlich auch die Bereit-
schaft, die Regeln des Handlungsbereiches einzuhalten und auch dessen
grundlegende Werte, zumindest weitgehend, zu teilen. Im Konfliktfall
miussen die Verantwortungstragenden auch ihre personlichen Interessen
dem Verantwortungsbereich unterstellen. Verantwortlichkeit stellt sich
demnach als Verantwortung vor den Aufgaben einer gesellschaftlichen
Position dar, beispielsweise in der Politik, oder als Verantwortung vor
einer Institution als Arbeitgeber oder einem Auftraggeber.

In diesem Sinne kann auch zwischen Aufgaben- und Rechenschafts-
verantwortung unterschieden werden, wobei erste zukunftsorientiert
bestimmten Rollen, Funktionen und Amtern zukommt, bezieht zwei-
te sich auf bereits vollzogene Handlungen. In diesem Sinne vertritt Eva

81

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

Buddeberg (2011) einen diskurstheoretischen Begriff von Verantwor-
tung. Ahnlich wie Nida-Riimelin beschrinkt auch sie Verantwortung auf
begriindetes Handeln und versteht sie als auf rational oder sprachlich ex-
plizierbaren Griinden fufsend. Demnach wird mit jeglichem Handeln der
Anspruch verbunden, dass es auch gerechtfertigt werden kann und dieser
Anspruch auf Nachfrage auch eingelost wird. In diesem Sinne werden
bestimmte Aufgaben- und Verantwortungsbereiche auch durch expli-
zite Regelwerke reglementiert, etwa StraSenverkehr durch Verkehrsre-
geln, die Betreuung von Kindern durch padagogische Ziele oder hand-
werkliche Leistungen durch Gewihrleistungsanspriiche. Dies geschieht,
um einmal erreichte Standards nachhaltig zu sichern, erwiinschte Folgen
wiederholbar zu machen und um schidliche Verhaltensweisen zu unter-
binden. Erfahrungen werden tradiert damit nicht jede Einzelperson alle
erdenklichen Fehler erst einmal selbst machen muss. Entsprechend wer-
den Ausbildungsginge etabliert, um Individuen kompetent zu schulen
und die notwendigen Qualifikationen zu priifen. Fachbezogenes Wissen,
professionelle Verhaltensstandards, definierte Anforderungen und Leis-
tungsprofile sollen helfen, die Gefahr unerwinschter Ereignisse im Sin-
ne kooperativer Verantwortung zu minimieren.

Regulierung und Biirokratisierung

Die Betonung von Verantwortung zieht also ganz natiirlich eine zuneh-
mende Regulierung und Biirokratisierung aller Praxisbereiche nach sich,
die paradoxerweise wiederum das Gegenteil von Eigen- oder Selbstver-
antwortung gewdhrleistet. In ihrer Funktionsweise widersprechen sie der
Idee, dass jede Einzelperson, aus ihrer personlichen Erkenntnisfahigkeit
heraus, die jeweils situationsbezogen besten Entscheidungen treffen soll.
Regulierung und Biuirokratisierung beschrinken das Handeln, um un-
erwinschtes Verhalten zu vermeiden. Dariiber hinaus sollen sie der In-
stitution und der Verantwortungsperson auch Rechtssicherheit im Falle
eines Ungliicks oder einer Klage garantieren. Im ungiinstigsten Fall ver-
liert eine Aufgabe durch Regulierung aber den Charakter einer verant-
wortungsvollen Tatigkeit und es besteht die Gefahr, dass die Einhaltung
der Regeln zum Hauptaugenmerk wird. Dies widerspricht aber dem, was
wir in diesem Kapitel zunehmend als Verantwortung erkennen:

» Verantwortungsvolle Aufgaben sind dem Allgemeinverstandnis nach sol-
che, bei denen eine blofle Pflichterfiillung nicht geniigt. [...] >Verantwor-
tungsvolle Aufgaben« sind Aufgaben, deren Losung typischerweise nicht
im voraus feststeht, sondern ein charakteristisches Moment der Eigen-
standigkeit, einen Handlungsspielraum auf Seiten des Verantwortungs-
tragers voraussetzt, den er durch spezifische Qualititen seiner eigenen
Person »ausfillen< mufS.« (Kaufmann 1995: 82 mit Bezug auf Picht 1969)

82

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

Zur Erfullung verantwortungsvoller Aufgaben wird am besten flexibel
und sachorientiert vorgegangen. Am effektivsten werden sie erledigt, in-
dem eine aktuelle Handlungsstrategie am jeweils vorliegenden Gegen-
stand ausgerichtet wird. Je mehr aber der Gestaltungsspielraum einer
Stellung schwindet, desto mehr reduziert sich die Verantwortung fiir
den kooperativen Nutzen oder fur die Klientel, die von der Position be-
dient werden sollte. Von der Verantwortungsperson wird hauptsachlich
erwartet die Funktionsweise ihrer Position zu erhalten. Aus der Zustin-
digkeit fur die Erfullung einer Aufgabe wird die Zustiandigkeit fir ein
formales Amt. Unter derartigen Voraussetzungen kann sich eine >Dia-
lektik der Herrschaft« entfalten (Picht 1969: 338), in der Zustandigkeit
Gefahr lduft, rein als Regentschaft tiber einen Aufgabenbereich verstan-
den zu werden. Verantwortung rein in einem gesellschaftlichen AufSeren
zu verorten, im Diskurs (Buddeberg 2011) oder einer strukturellen Ra-
tionalitit (Nida-Riimelin 2011), beinhaltet demnach ebenfalls eine Ver-
kiimmerung des Verantwortungsbegriffs.

2.5 Die performative Beziehungshaftigkeit
von Verantwortung

Verantwortung kann, wie gezeigt wurde, weder auf eine normative
Selbstverpflichtung des Subjektes noch auf Begriindungsspiele, Diskur-
se, institutionelle Haftung oder dienstliche Pflichterfuillung innerhalb ei-
nes Verantwortungsbereiches reduziert werden. Wihrend die erste Auf-
fassung die menschliche Freiheit uberzeichnet, iiberbetont die zweite die
strukturelle Fremdbestimmung. Umfassende Eigenverantwortung kann
keinem Individuum abverlangt werden. Genauso wenig aber erschopft
sich Verantwortung ausschliefSlich in strukturellen Gegebenheiten. Es
muss also tiefergehend analysiert werden, unter welchen Bedingungen
sich Verantwortung tiberhaupt konstituiert.

Nicht all unser Tun wird auch tatsachlich auf Verantwortung hin be-
fragt. »Ein Zug entgleist, und alsbald stellt sich die Frage: Wer ist dafiir
verantwortlich? Das Entgleisen des Zuges ist keine moralische Hand-
lung« (Picht 1969: 325). Die Frage nach der Verantwortung geht in
diesem Falle nicht etwa vom Handlungssubjekt aus, sondern vom Ge-
schehen. Verantwortung im Sinne einer Rechenschaftspflicht taucht
uiberhaupt nur dann auf, wenn es einen konkreten Anlass gibt, Taten
oder die Folgen von Handlungen einer Bewertung zu unterziehen. Zwar
ist der Tater »immer ihr Urheber, aber dies allein 1af8t die Frage nach
seiner Verantwortung gar nicht auftauchen« (Ingarden 1970: 15). Es
kommt entscheidend darauf an, wie sich die Ereignisse entwickeln. Ver-
antwortung hat eine performative Dimension. Nur im Einzelfall kann

83

20.01.2026, 03:18:16. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

gefragt werden, was ursachlich fiir das Entgleisen des Zuges war. Bei der
sprichwortlichen »>Verkettung ungliicklicher Umstande« entstehen Un-
falle aus Ereignissen und Handlungen, die einzeln fiir sich genommen
wenig problematisch sind, die aber in ihrer sequenziellen Abfolge das
Ungliick herbeifithren. So kann ein externes Ereignis auf den gesam-
ten Arbeitszusammenhang einwirken und obwohl jede und jeder Ein-
zelne seinen Beitrag verantwortungsbewusst leistet, wird die spezielle
Besonderheit der Situation nicht erkannt, die Effekte addieren sich und
es kommt zu einem Ungliick. Soll nun die Verantwortung der einzelnen
Beteiligten bemessen werden, muss hinterfragt werden, welche indivi-
duellen Freiheitsgrade die Personen hatten, die Ereignisse des grofSeren
sozialen Zusammenhangs auf ihr eigene Weise zu gestalten oder zu be-
einflussen. Der individuelle Umgang mit der Verantwortung sollte also
ndher betrachtet werden.

Verantwortung und Vertrauen

Wenn sich verantwortungsvolle Titigkeiten also durch eine gewisse Un-
bestimmtheit der zu erfillenden Tatigkeiten auszeichnen, wie kann dann
der Einzelne dieses spezifische Mehr, diesen Bedeutungsiiberschuss ge-
genuber der reinen Pflichterfullung gewihrleisten? Wie kann er sich ei-
nen derartigen, mit dieser Vorstellung von Verantwortung benannten,
jedoch weitgehend unbestimmten, hoheren Anspruch zu eigen machen?
Der mit dieser Idee von Verantwortung verbundene Anspruch korreliert
mit dem Vertrauen, das in eine Person gesetzt wird, wenn ihr eine Auf-
gabe iibertragen wird. Die Ubernahme von Verantwortung schlief3t also
gleichzeitig das notwendige Vertrauen ein, diese Aufgabe angemessen zu
erfiillen. Gerade weil eine verantwortungsvolle Tatigkeit beztglich ih-
res konkreten Inhaltes, der konkreten Schritte der Umsetzung sowie der
zu erzeugenden Ergebnisse nur teilweise absehbar ist, benotigt die Per-
son, die diese Verantwortung tibernehmen soll, Vertrauen im Sinne eines
Handlungsspielraumes. Mit der Gewihrung dieses Handlungsspielrau-
mes kann sie ein Vorgehen entwickeln, fiir das es bisher keine eindeutigen
Regeln oder Handlungsanweisungen gibt oder geben kann. Ohne diesen
Vertrauensvorschuss wire Verantwortungsiibernahme also schlicht nicht
moglich: Verantwortung bedarf eines Vertrauensverhaltnisses.

In sozialen Kontexten der Verantwortungsiibernahme wird eine be-
sondere Beziechungsweise etabliert. Einer Arztin bringen wir insofern Ver-
trauen entgegen, als dass wir von ihr eine Behandlung nach bestem Wis-
sen erwarten. In der Regel hat sie dabei die Hoheit tiber dieses Wissen.
Als Patientin begeben wir uns damit in ein asymmetrisches Verhiltnis.
Wir erwarten aber auch, dass wir als ein individueller Mensch behandelt
werden. Wir erwarten, dass die Arztin unsere Leiden ernst nimmt und

84

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

selbst dann noch nach einer Ursache sucht, wenn sie schon alle gangigen
Erklirungen ausgeschlossen hat. Auflerdem erwarten wir, dass die Arz-
tin eine Krankheit erkennt, selbst wenn es keine dringlichen Anzeichen
gibt, in unserem speziellen Fall aber eher unauffillige Parameter in Zu-
sammenhang mit unseren individuellen Voraussetzungen und speziellen
Lebensumstinden auf eine Krankheit hindeuten. Die Arztin schitzt ihre
Patientinnen und Patienten aber nicht nur beziiglich des Gesundheitszu-
standes ein, sondern auch beziiglich deren Haltung ihrer fachlichen Au-
toritit gegeniiber. Verhalten wir uns der Arztin gegeniiber beispielsweise
skeptisch und kontrollierend, erreichen wir sehr wahrscheinlich das Ge-
genteil dessen, was wir damit bezwecken wollen. So eine Haltung konn-
ten wir beispielsweise dann entwickeln, wenn wir uns das medizinische
Wissen als eine harte Naturwissenschaft mit eineindeutigen Wahrheiten
vorstellen. Dann sind wir vielleicht davon tiberzeugt, dass jede Informa-
tion, die wir selbststindig recherchieren, zur gemeinsamen Wahrheitsfin-
dung beitrigt. Wir werden aber sicherlich enttiuscht, wenn wir erwar-
ten, dass die Arztin uns dadurch eine bessere individuelle Behandlung
zuteilwerden ldsst. Sehr wahrscheinlich wird sie uns nicht mehr als ihre
grundlegende Pflichterfiillung entgegenbringen. Sie tut dies dann aber
nicht aus verletzter Eitelkeit, sondern um ihrer Rechtssicherheit willen.
Sie wird annehmen, dass wir im Fall des Scheiterns einer Behandlung
ebenso emsig versuchen werden, ihr einen Fehler nachzuweisen. Sie wird
mit ihrer Behandlung nicht tiber die verbrieften giangigen Standards hi-
nausgehen, um im Falle eines unvorhergesehenen Zwischenfalles keine
Klage fiirchten zu miissen. Um erkennen zu kénnen, warum wir das von
ihrer Seite notwendige Vertrauen verspielt haben, miissen wir uns ver-
gegenwartigen, dass auch medizinisches Wissen weniger eindeutig und
standardisiert ist, als vielfach angenommen wird. Viele Symptome sind
keineswegs eindeutig und viele Standardmethoden oder Medikamen-
te sind auch nicht fir alle erdenklichen Patientengruppen untersucht
und getestet worden. Im Zweifelsfall wird sich fiir jede beliebige Uber-
zeugung auch eine entsprechende Quelle finden. Fiir eine individuelle
Behandlung miissen Arztinnen und Arzte unter Umstinden auch iiber
Standardannahmen hinausgehen und individuelle Behandlungen ohne
Erfolgsgarantie ausprobieren. Mit fast allen Therapieformen sind immer
auch gewisse Gefahren und Unsicherheiten verbunden. Streng genom-
men ist jede Therapie eine Einflussnahme auf den korperlichen Zustand
einer Patientin oder eines Patienten und Nebenwirkungen gefahrden ent-
sprechend die Unversehrtheit des Korpers. Bei fehlendem Vertrauensver-
hiltnis fiirchten Arztinnen und Arzte zu Recht Regressanspriiche in Fil-
len, in denen eine Behandlung nicht vollstindig und unmittelbar zum
Wohlbefinden einer Patientin oder eines Patienten beitrdgt. Im gericht-
lichen Streitfall kénnen Arztinnen und Arzte ihre Mafinahmen letztlich
nur durch den Verweis auf standardisierte Therapien rechtfertigen, die

85

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

im Zweifelsfall aber paradoxer Weise keine individualisierte Behandlung
erméglichen. Im Einzelfall sind es also immer Patientin und Arztin ge-
meinsam, die eine spezifische Verantwortlichkeit konstituieren, und zwar
in genau der individuellen Art und Weise, wie sie ein Vertrauensverhalt-
nis zueinander entwickeln. Durch ihre Beziehung bringen beide gemein-
sam diese Verantwortlichkeit hervor.

Mebr als die Summe der Beteiligten

Beziehungen resultieren aus aufeinander bezogenen Interaktionen zwi-
schen Einzelpersonen. Dabei bleiben die Ergebnisse aller Einzeltaten un-
ausloschlich im Gedachtnis der Beziehung erhalten. Was einmal getan
oder gesagt wurde kann nicht ungeschehen gemacht werden. Stellen wir
uns eine Person vor, die eine andere Person massiv schadigt, etwa eine
Autofahrerin, die unverschuldet eine Person totet oder schwer schadigt.
Unabhingig von der empfundenen Schuld oder Scham der Autofahrerin
stellt die Schwere der Schiadigung eine besondere Beziehung zwischen
dem Opfer, den Angehorigen des Opfers und der Taterin her. Das Ge-
schehene wird zukunftig keine unbefangene Begegnung zwischen den
Beteiligten mehr zulassen. Verantwortung ist also nicht nur ein morali-
sches Empfinden, sondern sie konstituiert sich mafsgeblich im Vollzug ei-
nes Geschehens. Sie bleibt in ihrem Wert oder Unwert tiber die Ereignisse
hinaus erhalten (vgl. auch Ingarden 1970). Auf diese Weise sind Bezie-
hungen mehr als die beteiligten Einzelpersonen. In ihrer Geschichtlich-
keit entwickeln sie eine Pfadtrigheit, die tiber die unmittelbaren Ent-
scheidungen der Einzelpersonen hinausgeht und die die Einzelpersonen
bei allen zukiinftigen Unternehmungen mitdenken miissen. Auch miis-
sen sie sich auf die Pfadabhingigkeit einer Beziehung beziehen, wenn sie
den Charakter einer Beziehung verdndern wollen. Inwiefern eine Person
nun Verantwortung fiir den sozialen Zusammenhang, in dem sie steht,
ibernimmt, bemisst sich in zwei beziehungshaften Dimensionen. Die
eine betrifft das Verhiltnis der Person zu anderen Menschen, die andere
beschriebt das Verhiltnis zum eigenen Selbst.

Erstens konkretisiert sich Verantwortung in einem gegebenen sozi-
alen Zusammenhang genau dann, wenn der spezifische Charakter der
Beziehungen der Einzelpersonen im konkreten Kontext einer Serie von
Ergebnissen thematisiert wird. Wird die Beziehungsebene thematisiert,
dann wird nach den konkreten Auswirkungen bestimmter Handlungs-
weisen einer Person auf eine andere Person gefragt. Verantwortung ist
konkreter Ausdruck der Interaktion individueller sozialer Akteure, die
einander gegenuber Erwartungen ausbilden und sich gegenseitig Ver-
pflichtungen zuschreiben, oder anders gesagt, die sich in ihren Subjek-
tivititen gegenseitig hervorbringen. Dies wird im folgenden Kapitel als

86

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

Transaktion beschrieben werden. Ahnlich wie Vertragspartner im Ver-
trag gegenseitige Pflichten, Anspriiche und Rechte explizit kodifizieren,
so findet das implizit in allen Beziehungen statt. Auch wenn sich Rechts-
anwiltinnen noch so sehr darum bemiihen: in Vertragen konnen nie-
mals alle gegenseitigen Erwartungen expliziert werden. Es besteht also
— tiber die Pflicht zur Einhaltung des Vertrages hinaus — eine Verantwor-
tung auch die weiteren impliziten Erwartungen des Partners zu respek-
tieren. Die Tatsache, dass nicht alle Anspriiche explizit festgelegt sind,
bedeutet keineswegs, dass keine weiteren Erwartungen bestehen wiirden.
Dariiber sind sich die Beteiligten in der Regel auch im Klaren. So sind
etwa Ehepartner dafiir verantwortlich, dass sie sich gegenseitig der tie-
feren Erwartungen und Anspruchshaltung des anderen versichern. Um
ihr Ehegeluibde, einander zu lieben und zu ehren, nachhaltig erfullen zu
konnen, miissen sie auch Veranderungen in diesen Haltungen wahrneh-
men. Ebenso iibernehmen Lehrerinnen und Lehrer Verantwortung fiir
Lernende besser, wenn sie nicht nur die Vermittlung von Lehrinhalten
im Blick haben, sondern auch andere, eventuell auch individuelle Erwar-
tungen ihrer Schiilerinnen und Schiiler, beispielsweise den Wunsch nach
abwechslungsreichem, interessantem Unterricht. Auch werden Lehrerin-
nen und Lehrer von Schiilerinnen und Schiilern motiviert, die sich ak-
tiv auf den Unterricht einlassen. Konkrete Verantwortlichkeit ergibt sich
demnach als reziproke Anerkennung von Erwartungen in gelebten Bezie-
hungsweisen. Einem fremden Menschen nicht die volle Wahrheit zu sa-
gen, ist in einem ganz anderen Maf§ verantwortlich oder unverantwort-
lich, als das unter Ehepartnern der Fall ist. Uber was Ehepartner sich
Rechenschaft ablegen sollten, muss wiederum in der konkreten Einzel-
beziehung bestimmt werden. Verantwortung wird durch Beurteilung in
die Welt gebracht, die immer vor dem Hintergrund der Geschehnisse und
der konkreten Beziehung der Beteiligten stattfindet.

Verantwortung findet dariiber hinaus immer auch in der Selbstreflexi-
on statt. Stellen wir uns noch einmal die Autofahrerin vor, die vollkom-
men unverschuldet einen Menschen im Straflenverkehr totet. Nehmen
wir an, sie hatte sich an alle Regeln gehalten und sei nach MafSgabe al-
ler méglichen Uberlegungen verantwortungsvoll gefahren. In jedem Fall
wird sie mit ihrem personlichen Gefiihl von Verantwortung konfrontiert
sein. Selbst wenn sie in gerichtlichen Prozessen oder von ihren Freunden
und Bekannten von allen Vorwturfen freigesprochen wird, so zeigen Er-
fahrungen aus der Psychotraumatologie, dass viele Menschen sich, selbst
bei nachgewiesener Unschuld, weiterhin Schuld beimessen. Die Autofah-
rerin wird sich beispielsweise fragen, ob sie nicht doch hitte vorsichti-
ger sein konnen, ob sie auch tatsichlich offen genug war, um alle mog-
lichen Vorzeichen wahrzunehmen. In welchem Mafle eine Person sich
auf diese Weise selbst Vorwiirfe macht, ist von individuellen Vorausset-
zungen abhingig.

87

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

2.6 Person, Personlichkeit und Personalitat

Mit diesen beiden Dimensionen der Verantwortung, die sich in den Be-
ziehungen eines Menschen zu anderen Menschen und seinem Verhaltnis
zu sich selbst ausdriickt, kommen wir dem nahe, was Personlichkeit und
Personalitat genannt wird (Kap. 3.7). Personlichkeit beschreibt die je-
weiligen Verhaltensdispositionen einer Person wihrend Personalitit zu-
dem auch noch die Entwicklung des individuellen Lebens einer Einzel-
person, also auch deren Lebensgeschichte und gesellschaftliche Stellung,
fasst. Personalitit wird, wie noch gezeigt werden wird (Kap. 3.5), kultur-
ubergreifend thematisiert, die hier gefithrte Debatte ist also nicht auf den
modern-christlichen Kulturkreis beschrinkt. Kulturelle Voraussetzungen
wirken zwar verstirkend oder mildernd auf Personlichkeitsmerkmale
und auch auf Faktoren wie Scham-, Schuld- oder Verantwortungsgefiih-
le, sie konstituieren diese aber nicht. Ebenfalls wird noch gezeigt wer-
den, dass es im Bereich von Personlichkeitsstorungen auch Menschen
gibt, die iiberhaupt keine oder nur in vermindertem MafSe Schuldge-
fithle empfinden konnen und gefragt, ob sie deswegen iiberhaupt in der
Lage sind, Verantwortung zu iibernehmen (Kap. 3.7). Subjektive Emp-
findungen von Verantwortung und Schuld sind zwar keine objektivierba-
ren Groflen, es kann aber versuchsweise die These erhoben werden, dass
Menschen ihrer Personlichkeit entsprechend mehr oder weniger Verant-
wortung empfinden und entsprechend individuell auch spezifische For-
men der Verantwortung tibernehmen wollen und konnen.

Personlichkeit und Verantwortung

Die meisten Menschen sind darin bestrebt personlich Verantwortung zu
iibernehmen (Mounk 2017b). Sie wollen ihr Schicksal selbst in die Hand
nehmen und sich um andere kiimmern. Sie wollen ihr eigenes Leben ge-
stalten und es mit dem Wohlergehen anderer oder mit etwas, das grofler
ist als sie selbst, verbinden. Eine von Carol Gilligan (1988[1982]: 32)
interviewte Person beschreibt das als ein »sehr starkes Gefuhl der Ver-
antwortung gegeniiber der Welt«. Dariiber hinaus findet sich ein intrin-
sischer Impuls zur kritischen Selbstbefragung. Menschen sorgen sich, wie
es eine andere Person ausdrickt, um »die Moglichkeit des Versaumnis-
ses, dass man anderen nicht hilft« (ebd.: 33). Mit ihrer Forschung tritt
Gilligan der bis dato mannlich dominierten intellektualistischen Lehr-
meinung entgegen, der zufolge sich Moralitit vor allem in der Fihigkeit
zur rationalen Begriindung des eigenen Handelns verwirklicht. Diese
Einschitzung wurde prominent von der Diskursethik vertreten und geht
auf die entwicklungspsychologische Forschung von Lawrence Kohlberg
zuriick. Demnach entwickelt sich die moralische Urteilsfahigkeit eines

88

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON, PERSONLICHKEIT UND PERSONALITAT

Menschen in Stufen. Kohlberg entwickelte seine Theorie anhand von
Langzeitstudien mit vorwiegend mannlichen Probanden, die im Lau-
fe ihres Lebens zunehmend lernten, moralische Dilemmata bezugneh-
mend auf abstrakte moralische Prinzipien zu diskutieren. Gilligan zufol-
ge driickt sich in dieser Vorstellung die Sorge aus, die Menschen konnten
sich gegenseitig in ihren unverduflerlichen Grundrechten beschneiden.
Ein Verstandnis dieser Grundrechte und die Fahigkeit zur rationalen Be-
grindung des eigenen Verhaltens in Bezug auf diese Grundrechte wird
entsprechend als hochste Stufe der Moralentwicklung angesehen. Die-
ser klassische entwicklungspsychologische Reifebegriff erhebt die Refle-
xionstiefe des Moralverstindnisses einer Person zum Ideal, bezieht sich
also implizit auf die Geistesgeschichte der Aufklarung.

Gilligan* beschreibt eine alternative kontextbezogene Art des mora-
lischen Urteilens. Dabei ist weniger die rationale Begriindung des Han-
delns wichtig, als vielmehr das Gelingen sozialer Beziehungen und die
Wahrnehmung der Interdependenzen zwischen den beteiligten Einzelper-
sonen. Gilligans alternativer Reifebegriff stellt Fursorge im Sinne einer
Verantwortungstiibernahme fiir den unmittelbaren Lebenszusammen-
hang in den Mittelpunkt. Demnach entwickelt sich Verantwortung aus
der Erfahrung der unhintergehbaren Beziehungshaftigkeit des mensch-
lichen Lebens und gipfelt in der Mahnung an sich selbst, anderen gegen-
uber umsichtig, aufgeschlossen und vorsichtig zu sein.

Das der Mensch als soziales Wesen notwendig in soziale Gemeinschaft
eingebunden ist, beschreibt auch die Philosophie der Person. Dabei ist
Personsein nur durch Beziehung zu anderen méoglich und Verantwortung
nicht denkbar, ohne dass sich Menschen untereinander gegenseitig als
Personen anerkennen (Kap. 3.5). Auf diese Weise ldsst sich Verantwor-
tung als das tragende Netz der sozialen Praxis darstellen. Sie erscheint
als ein jeder menschlichen Begegnung innewohnendes Versprechen, sich
gegenseitig zu achten. In dieser Beziehungshaftigkeit ist Verantwortung
etwas aufSerhalb des Individuums Erscheinendes, in dem Sinne, als dass

2 Ich lose Carol Gilligans Werk hier bewusst aus dem Genderkontext, nicht
weil ich diesen nicht auch als wichtig erachte, sondern weil sie selbst sagt:
»Die andere Stimme, die ich zum Ausdruck bringe, ist nicht an ein Ge-
schlecht gebunden« (1988[1982]: 10). Gilligan setzt zwar bei der entwick-
lungspsychologischen Ausklammerung der Frauen an, es liegt ihr aber fern,
eine Dichotomie oder gar einen Bewertungskampf darum fiihren zu wollen,
welche Moralentwicklung nun besser sei, die mannliche oder die weibliche.
Sie versteht die klassische mannlich dominierte Entwicklungspsychologie
eher als zu sehr auf den Fokus einer rational begriindeten Rechte-Konzep-
tion der Moral fixiert, der sie einen alternativen Reifebegriff, basierend auf
einer Verantwortungskonzeption der Moral, zur Seite stellt. In diesem Sin-
ne versucht Gilligan durch ihre Arbeit »eine umfassendere Sichtweise des
Lebens beider Geschlechter zu gewinnen« (ebd.. 12).

89

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

sich die Folgen einer Tat und die damit eventuell ausgelosten Leidenser-
fahrungen anderer dem Individuum nicht zwingend unmittelbar erschlie-
Ben. Verantwortung zu iibernehmen erfordert demnach Aufmerksam-
keit. Will eine Person verantwortlich sein, dann darf sie sich auch einer
ehrlichen Beurteilung ihrer Selbst nicht verschliefSen. Manchmal treten
die Folgen unserer Handlungen erst ein, wenn wir langst weitergegangen
sind. Im Zweifelsfall muss also gezielt den Folgen der eigenen Handlun-
gen nachgespliirt und gefragt werden, was schlussendlich zuriickgelas-
sen wird. Verantwortung ist unermesslich, nicht weil sie als Verantwor-
tung vor Gott gedacht werden muss, sondern weil sie an den Grenzen
des eigenen Ichs den unerreichbaren Kosmos des anderen erkennen ldsst
(Lévinas 1998[1963]). Es ist eine Frage danach, ob ich mich von einem
Gegentuber affizieren lasse, ob ich achtsam der Verbindung zu ihm nach-
spiire. Dartiber hinaus beschwort Verantwortung auch die Achtsamkeit
gegenuber dem eigenen unergriindlichen Selbst, den emotionalen Bewe-
gungen in einem selbst, die weitgehend unkontrolliert stattfinden.

Die Art und Weise, wie eine Person diese doppelte Beziehungshaftig-
keit zu anderen und sich selbst lebt, wird als Personlichkeit bezeichnet.
Diese Dimension deutet Nida-Riimelin (2011) an, wenn er nicht nur
Handlungen, sondern auch personliche Haltungen und Einstellungen der
Verantwortung zurechnet. So benennt er explizit den Sitz der Verantwor-
tung in der Personlichkeit eines Menschen, fithrt das aber nur allgemein
auf die Verpflichtung zur Begriindung des eigenen Tuns, also auf Delibe-
ration im Sinne einer rationalen Verhandlung von Griinden zuriick. Aus
Ursachen, die Nida-Riimelin nicht weiter untersucht, wird eine indivi-
duelle Person von einigen Griinden eher affiziert als von anderen: einem
individuellen Menschen erscheinen einige Begriindungen angemessener
als andere. Ebenso ist sich Banzhaf (2002: 185) bewusst, dass das ge-
sellschaftliche Netz der Verantwortung, so wie er es sich vorstellt, nicht
automatisch triagt, denn es bedarf — und an dem Punkt schliefSt er lei-
der seine Betrachtung — der » Ausbildung einer verantwortlichen Grund-
haltung«.

Im nichsten Kapitel wird diese Spur aufgenommen und die Frage ge-
stellt, wie sich Verantwortung in der Herausbildung einer individuellen
Personlichkeit begrundet. Personlichkeit bezieht sich auf die eminente
Individualitit eines jeden einzelnen Menschen. Im Gegensatz zur Iden-
titat bestimmt sie aber nicht das >Was« eine Person ist, sondern vor al-
lem das >Wie« sie sich sozial verhilt. Personlichkeit ist mafSgeblich die
Art und Weise, wie Personen Beziehungen ausbilden. Die eigene Person-
lichkeit aber entzieht sich der direkten Kontrolle. Sie ist das, was jedem
Menschen als das ungebindigte Selbst, manchmal auch als ein innerer
Gegner, erscheint. Welche Einflussfaktoren sich auf Personlichkeitsbil-
dung auswirken und wie sich dabei ein individueller Wille zur Verant-
wortung manifestiert, wird im folgenden Kapitel umfassend beschrieben.

90

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERSON, PERSONLICHKEIT UND PERSONALITAT

An dieser Stelle sollen jedoch zunichst weitere Dimensionen von Verant-
wortung betrachtet werden.

Die personale Dimension von Verantwortung

Georg Picht betont zwei Beziige, die eine Person ausbildet, einen in die
Natur und einen in die Geschichte. Die Verantwortung vor der Natur
entspricht einer Verpflichtung zum sorgsamen Umgang mit der Umwelt.
Die Verantwortung vor der Geschichte aber kniipft Picht an die Struk-
tur der Geschehnisse eines grofSeren zeitlichen Zusammenhangs. Dem-
nach gibt es in der Geschichte Ereignisse, »die dem gesamten Schicksal
einer Volkergemeinschaft oder eines Kulturkreises eine neue Wendung
geben und damit auch den Sinn der bisherigen Geschichte verandern.
Wer fuir ein solches Ereignis verantwortlich ist, der tragt damit eine Ver-
antwortung vor der Geschichte, und zwar vor der vergangenen wie vor
der zukuinftigen Geschichte« (Picht 1969: 329). In den 1960er Jahren
war dieser Verweis vor allem als ein Aufruf zur Aufarbeitung der NS-
Vergangenheit zu lesen, er ldsst sich aber auch umfassender verstehen.
Adolf Hitler und Josef Stalin werden fiir die Massenmorde ihrer totali-
taren Systeme verantwortlich gemacht, ebenso wie Personlichkeiten wie
Mahatma Ghandi oder Mutter Teresa fiir ihre humanitiren Verdienste
geehrt werden. Man zeugt diesen Personen aber nicht nur Verachtung
oder Anerkennung fur ihre Taten, sondern erhebt sie zudem auch in
eine Stellvertreterposition fiir das, was tiber ihre Taten hinausgeht. So
wurde Hitler zum Sinnbild fir unmenschliche Grausamkeit und Mutter
Teresa fur selbstlose Nichstenliebe. Damit wird darauf verwiesen, dass
diese Personen anderen Menschen »ein Beispiel geben« und impliziert,
dass auch die Taten derjenigen betrachtet werden sollten, die durch die-
se Personlichkeiten zu weiteren Taten animiert wurden. Heute gibt es
sowohl Neonazismus wie auch humanitire Hilfe. Die genannten Per-
sonen haben in ihrem zeitgeschichtlichen Kontext zukunftswirksame
Beziehungsweisen entwickelt. Im Gegensatz zu obigen Beispielen ist es
sicherlich wesentlich streitbarer, inwiefern Karl Marx fur die Grausam-
keiten des real existierenden Kommunismus verantwortlich gemacht
werden kann oder Adam Smith fir die Folgen des neoliberalen Kapita-
lismus mafsgeblich war. Derartige Fragen nach der Verantwortung von
Einzelpersonen fiir einen grofleren zeitgeschichtlichen Zusammenhang
werden tatsichlich immer wieder hergestellt. In jingerer Vergangenheit
etwa im Falle der Ermordung von Walter Lubke und den zunehmenden
Bedrohungen von Kommunalpolitikerinnen und -politikern, welche mit
der zunehmenden Hasskriminalitdt im Internet in Verbindung gebracht
werden. Diese Ereignisse werden auch im Hinblick auf die Mitverant-
wortung populistischer Politikerinnen und Politiker diskutiert, die in

91

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

ihren Reden entsprechend harsche Aussagen tiber politische Gegnerin-
nen und Gegner machen.

Prinzipiell erstreckt sich Verantwortlichkeit also tiber den gesamten
historisch-gesellschaftlichen Kontext, innerhalb dessen wohl jede Per-
son eine individuelle Sphire der Wirksambkeit besitzt. Diese hingt aber
nicht allein von ihr selbst ab, sondern wird auch vom zeitgeschichtlichen
Kontext mitbestimmt. Auf Fragen nach der historischen Wirkmachtig-
keit von Einzelpersonen konnen wohl niemals abschlieffende Antworten
erwartet werden. Dass sie dennoch gestellt werden verweist aber auf eine
besondere Dimension der Philosophie der Person. Neben der Personlich-
keit als eine Reihe von Verhaltensdispositionen gegeniiber sich selbst
und anderen wird Personalitit als eine Lebensleistung beschrieben, als
ein individueller Lebensweg an dessen Ende eine wie auch immer gear-
tete Errungenschaft steht, die einer Bewertung harrt. Es kann wohl an-
genommen werden, dass es keine Person gibt, die sich niemals die Frage
nach dem eigenen Beitrag am Weltgeschehen gestellt hat. Ein wesentli-
cher Aspekt von Verantwortungsiibernahme liegt wohl darin begriindet,
die eigene Position in verschiedenen gesellschaftlichen Kontexten zu re-
flektieren. » Wer diese Verantwortung ablehnen will, wer die bisherige
Geschichte vergifdt, der beraubt in genau dem gleichen Maf3e, in dem er
das tut, sich selbst der Moglichkeit, verantwortlich zu denken und zu
handeln« (Picht 1969: 329). Verantwortung zu tibernehmen, nicht nur
fuir sich selbst, sondern auch fiir die auf den eigenen Handlungen aufbau-
ende Taten anderer, fur vielleicht unerkannte Effekte des eigenen Han-
delns, fiir kausal den eigenen Taten nur unsicher zurechenbare Effekte
oder gar fir zukiinftige Wirkungen des eigenen Handelns, kann zurecht
nicht verbindlich eingefordert werden. Auch wenn niemand fiir derarti-
ge Wirkungszusammenhinge juristisch haftbar gemacht werden kann,
so entsteht doch ein Bediirfnis nach Bestimmung derartiger Verantwor-
tungszusammenhinge. Nicht selten kommen entsprechende Anschuldi-
gungen und Verantwortungszuweisungen aufs Tablett gesellschaftlicher
Aushandlung. Nicht selten sind diese Debatten hochgradig emotional
aufgeladen und haben entsprechend soziale Sprengkraft. Betrachtet man
sie in ihrer immanenten Beziehungshaftigkeit, dann besteht aber die
Hoffnung, dass sie durch Mediation effektiv vermittelt werden konnen.

2.7 Das Paradox der Verantwortung

Vorausgehend wurde der Verantwortungsbegriff derart entgrenzt, dass
er sich nun in unermessliche Weiten erstreckt, die der einzelne Handeln-
de niemals wird uberschauen konnen. Je weiterreichender wir die per-
formativen Effekte von Verantwortung fassen, desto mehr wird deutlich,

92

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

wie wenig wir Herr iiber Verantwortung sein konnen. Unsicherheiten
liegen nicht nur in der Abschitzung der jeweils aktuellen Handlungs-
bedingungen oder der eigenen Kompetenzen und Fihigkeiten. Auch die
Erwartungen unserer sozialen Partner sind kaum zu ergriinden. Sollten
wir vor dem Hintergrund dieser Unsicherheiten dann aber nicht in al-
len Alltagssituationen eine weit hohere Aufmerksamkeit aufbringen, als
wir das fiir gewohnlich tun? Oder sollten wir uns vielleicht genau davor
hiiten, weil eine gesteigerte Achtsamkeit eine unnatiirliche Anspannung
bewirkt, die ihrerseits wieder zu unerwiinschten Ereignisverldufen fiih-
ren kann? Konnen wir unserer situativen Wahrnehmung iiberhaupt ver-
trauen? Wie konnen wir iiberhaupt erkennen, wie andere uns wahrneh-
men? Konnen wir den Appellcharakter, den unser Handeln auf andere
austibt, uberhaupt bestimmen? Fiir wessen Taten wird uns einmal Ver-
antwortung zugeschrieben werden? Die Antwort auf diese Fragen kann
nur lauten, dass wir sie niemals werden abschiefSend beantworten kon-
nen. NaturgemifS kann eine Person in Momenten des Handelns niemals
all diese Verflechtungen tiberblicken. Je weiter wir also die Grenzen der
Verantwortung ziehen, desto dringlicher scheint die Frage zu werden, ob
wir bei all dieser Komplexitat iiberhaupt noch — und wenn ja wie — Ver-
antwortung bestimmen konnen.

Das Ich auf seinem Lebensweg durch die Gemeinschaft

Vielleicht hilft es erst einmal zu erkennen, dass unsere Wahl begrenzt
ist. In realen Situationen haben wir in der Regel immer nur eine be-
grenzte Auswahl an moglichen Handlungsoptionen und alle beinhalten
schon bestimmte Voraussetzungen fiir Verantwortung. In der Regel ste-
hen wir dabei vor dem Dilemma, dass wir uns mit der Wahl einer Option
gleichzeitig gegen eine andere oder mehrere andere entscheiden miissen.
Charles Taylor (1988) schligt versuchsweise vor, im Falle folgenreicher
Lebensentscheidungen ein stark wiblendes Subjekt anzunehmen. Mit
Rekurs auf Sartre erschliefit er Verantwortungsiibernahme als eine >radi-
kale Wahl, bei der es keinen Weg gibt, »um auf Grundlage von Vernunft
oder unter Berufung auf eine Art von iibergreifenden Erwagungen [...]
zu entscheiden« (ebd.: 29). Taylor versucht, diese Vorstellung der radi-
kalen Wahl als inkonsistent darzustellen. So konne man nur von »Wahl<
sprechen, wenn man sich auch tatsichlich auf Grundlage von Uberle-
gungen und Abwigungen entscheidet. Dann aber wire es keine >radika-
le« Wahl mehr. Anders wire es wiederum keine >Wahl¢, wenn die resul-
tierende Handlung nur ein reflexartiger Ausdruck von Praferenzen oder
ein kriterienloser unvermittelter Sprung ware. Damit kommt Taylor zu
dem Ergebnis, dass die radikale Freibeit des Existentialismus eine Illu-
sion sei. Ware sie moglich, dann wiirde sie eine »schreckliche Erfahrung

93

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

von Auflosung und Verlust« bedeuten, denn das »Versprechen des tota-
len Selbstbesitzes bedeutet in Wahrheit den totalen Selbstverlust« (ebd.:
38). Man wiirde dabei alle bis zu diesem Zeitpunkt erworbenen Be-
wertungsmafSstibe verlieren und gibe mit diesen Bewertungsmaf$stiben
gleichzeitig auch die eigene Identitat auf.

In diesem Gedanken zeigt sich das kommunitaristische Primat der Ge-
meinschaft. Die Gemeinschaft wird als einzige Moglichkeit der Identitats-
bildung aufgefasst. Wer die Werte der Gemeinschaft verletzt, der verliert
sich im Nichts. Dabei vergisst Taylor aber, dass eben diese Beschreibung
des >sich auflosenc treffend das Erleben einer Person beschreibt, die in
ein existenzielles moralisches Dilemma gerit. Auch innerhalb bestehen-
der Gemeinschaften entstehen Situationen, in denen grundlegende Wert-
mafSstabe unvereinbar gegeneinander abgewogen werden mussen. Rati-
onale Argumentationen erlauben dann keine Klirung und man kommt
nicht umhin in der ein oder anderen Art und Weise unmoralisch zu han-
deln. Vor diesem Hintergrund wirkt Taylors Haltung zutiefst intellektu-
alistisch. Taylor verkennt, dass Menschen manchen Situationen der sozi-
alen Praxis auch tatsichlich existenziell ausgeliefert sind. Die Erfahrung
absoluter Hilflosigkeit in der Fremdbestimmung durch dufSere Umstin-
de, insbesondere wenn diese mit Gewalt verbunden sind, wirkt trauma-
tisch und hat identititsdissoziierende Effekte. Solche Erfahrungen ent-
stehen in jeder Gemeinschaft, vielleicht sogar in besonderem MafSe in
Gemeinschaften, die besonders starke verbindliche Werte fiir sich rekla-
mieren. Aber nicht nur traumatisierende Situationen haben einen derar-
tigen Charakter. Viele Zukunfts-, Beziehungs- und Berufsentscheidungen
haben einen dhnlichen, wenn auch milderen >radikalen«< Charakter. Nicht
selten miissen wir uns an bestimmten Punkten unseres Lebens fiir einen
Weg und damit nicht selten zwischen widerstreitenden Werten, Bediirf-
nissen und Unwigbarkeiten entscheiden.

Wir mussen also den kommunitaristischen Gedanken des Vorrangs
eines gesellschaftlichen Wertesystems vor den individuellen Lebensent-
scheidungen schon allein deswegen zuriickweisen, weil auch innerhalb
eines etablierten Wertesystems immer soziale Situationen entstehen wer-
den, in denen sich WertmafSstibe konfligierend gegeniiberstehen. Eine
Gemeinschaft kann selbst der Grund fiir einen Identititsverlust werden,
namlich genau dann, wenn sie fur die individuelle Problemlage einer Per-
son keine geeignete Losung anbieten kann. In solchen Situationen lassen
sich Entscheidungen nicht durch Rickkehr in den Schof§ der Gemein-
schaft losen. Ebenso lassen sie sich auch nicht individualistisch durch
Gebrauch des eigenen Verstandes klaren. Derartige Entscheidungen kon-
nen nur transrational getroffen werden, also in einer iber die Rationa-
litat hinausgehenden Haltung, bei der zum Intellekt auch die gesam-
te emotionale, soziale und biophysische Kompetenz hinzugezogen wird
(genauer in Kap. 3.5). Es muss ein Entschluss zustande kommen. Welcher

94

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

Weg soll eingeschlagen werden? Diese Entscheidung muss in vollem Be-
wusstsein dariiber zustande kommen, dass die Unwigbarkeiten nicht zu
kontrollieren sind und dass mit diesem Weg mit Sicherheit auch negati-
ve Konsequenzen verbunden sein werden. Auch lisst sich nicht abschit-
zen, welchen Einfluss diese Entscheidung auf geliebte Menschen, die ei-
gene Familie, eine bestimmte Gruppe, eine Nation oder vielleicht sogar
die ganze Menschheit haben wird. Hinzu kommt, dass all unsere Uber-
legungen iiber die Auswirkung unserer Entscheidung keine gesicherten
Erkenntnisse darstellen, sondern lediglich Projektionen in eine unkla-
re Zukunft, die durchaus auch anders aussehen konnte. Der Charakter
der radikalen Wahl besteht also darin, dass hier eine Affizierung durch
rationale Griinde geschieht, die konfligierend, unvereinbar und wider-
streitend einen emotionalen Zustand der mentalen Paralyse entstehen
lassen. Derartige Prozesse binden das personale Erleben in besonders
hohem Maf3e. Eine Person kann eine derartige Entscheidung nicht voll-
stindig rational treffen. Dennoch gibt es aber verschiedene Grade des
Erlebens von Fremdbestimmung. In dem MafSe, in dem ein Individuum
glaubt, diese Entscheidung kontrollieren zu konnen, wird es sich auch als
selbstbestimmt wahrnehmen. Uberwiegen hingegen die unkontrollierba-
ren Rahmenbedingungen und die Unsicherheit dariiber, was in Zukunft
mit dieser Entscheidung verbunden sein wird, wird die Situation tenden-
ziell eher als schicksalshaft erlebt.

Die existenzialistische Betonung von Freiheit weist also darauf hin,
dass wir erst dann frei sind, wenn wir akzeptieren, dass wir uns nicht
einfach dazu entscheiden konnen Gutes zu tun. Vielmehr miissen wir uns
fiir einen Weg entscheiden, der vermutlich immer auch Schlechtes bringt.
Diese Entscheidung muss im Wissen darum getroffen werden, dass ein
einmal eingeschlagener Weg zumindest ein Stiick weit konsequent ge-
gangen werden muss, um abschitzen zu kénnen, ob er auf lange Sicht
zu einem annehmbaren Ergebnis fuhren wird. Es kann also die para-
doxe Aussage getroffen werden, dass Verantwortung nur im Bewusst-
sein genereller Ungewissheit tibernommen werden kann. Dieser Schluss
scheint auf den ersten Blick kontraintuitiv. Lehnen wir Verantwortung
nicht genau in dem Moment ab, in dem wir darauf hinweisen, dass wir
keine Kontrolle iiber unser Handeln haben? In der Regel werden wir von
anderen in solchen Fillen ja auch von Verantwortung freigesprochen.
Auf der anderen Seite aber deutet vieles darauf hin, dass Menschen sich
selbst die schirfsten Kritikerinnen und Kritiker sein konnen. Manche
Menschen kénnen sich bestimmte Vorfille nicht verzeihen, obwohl an-
dere sie schon lange vergessen haben. Wiederum anderen scheint derar-
tige Selbstkritik eher fremd zu sein, wodurch sie vermutlich in verstark-
tem MafSe die Kritik auf sich ziehen.

Verantwortung auf kontrollierbare Handlungsfolgen zu beschrianken
verkennt, dass wir fiir unsere nachsten Angehorigen am liebsten auch

95

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

die unerwarteten Gefihrdungen und Missgeschicke vorhersehen wollen.
Es verkennt, dass wir auch zu unseren selbstkritischen Tendenzen eine
Haltung entwickeln miissen. Um iiberhaupt einen eigenen Standpunkt
entwickeln zu konnen, ist es nicht nur notwendig eine kritische Haltung
zum eigenen Selbst zu entwickeln, sondern auch diese Kritik an einem
bestimmten Punkt ruhen zu lassen. Einerseits gehort es zur Verantwor-
tung, den eigenen Wiinschen, Bediirfnissen und Anliegen Grenzen zu
setzen, andererseits miissen wir unseren personlichen Beduirfnissen aber
auch gerecht werden. Alltiglich erleben wir diese Herausforderung als
eine Dialektik des Selbst, die uns zwischen Anpassung an die Gemein-
schaft und Selbstbehauptung schwanken lasst. Wir sind darum bemiiht
die Bedingungen unserer Gemeinschaft zu erkennen und die an uns ge-
stellten Anforderungen zu erfiillen. Dabei geraten wir aber immer wie-
der mit ihr in Konflikt und es entsteht ein Bediirfnis uns zu distanzieren.
Dem pragenden Einfluss der Gemeinschaft stehen individuierende Mo-
mente entgegen. Vielleicht ist im kommunitaristischen Sinne nachvoll-
ziehbar, dass die Gemeinschaft Identitit bestimmt, unsere Personalitiit
aber bringen wir in Dialektik mit unserer Gemeinschaft anteilig auch
selbst hervor. In einer emotionalen, praktischen und reflektierenden Aus-
einandersetzung mit unserer Gemeinschaft entwickeln wir einen person-
lichen Willen zur Verantwortung. Dies kann aber nur sehr bedingt als
eine Frage der Reflexion und der Rationalitiat angesehen werden. Ver-
antwortung zeigt sich auch in unserer emotionalen Verbundenheit mit
anderen und uns selbst. Wir miissen uns selbst darin vertrauen konnen,
welchen Menschen wir Glauben schenken, welche Kritik wir beherzigen
und welche wir getrost nicht beachten. Wir miissen diesen eigenen Stand-
punkt finden, um tiberhaupt handlungsfihig zu werden.

Die Asymmetrie von Beziehungen

Das Paradox der Verantwortung besteht also darin, dass man Verant-
wortung nur iibernehmen kann, wenn man versteht, dass man sie nie-
mals wird erfiillen konnen. Emmanuel Lévinas (1998[1963]: 214) be-
schreibt Verantwortung als eine Bewegung der Transzendenz, in der man
sich eines anderen Menschen wie eines gegentiberliegenden Briickenkop-
fes versichert. Ein Briickenkopf wird sein Gegenuiber niemals erreichen
konnen. Er muss sich aber auf dessen Existenz verlassen, um daraus die
Kraft schopfen zu konnen, die er braucht, um die Briicke zu halten. Ver-
antwortung ist die Kraft, die soziale Kohasion hervorbringen kann. Prin-
zipienbedingt liegt hierin aber eine Asymmetrie (Lévinas 1987[1980]:
311ff.). Ich kann die notwendige Verbindlichkeit und das notwendige
Vertrauen immer nur von meiner Seite her aufbringen. Ob dieser Ein-
satz auch auf Gegenseitigkeit beruht, werde ich niemals mit Gewissheit

96

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

sagen konnen. Auch werde ich nicht vorhersehen konnen, ob die ande-
re Seite ihr Bemiihen nicht vielleicht irgendwann aufkiindigt. Ich muss
in Vorleistung gehen, und zwar ohne zu wissen, ob ich jemals dafiir eine
Gegenleistung erhalten werde.

Meine soziale Position kann ich nicht holistisch betrachten. Sie er-
scheint mir nur schemenhaft in der Begegnung mit den Anderen. In der
>Heimsuchungs, die mir im Antlitz des anderen geschieht, werde ich auf-
gefordert, dem unergriindbaren anderen gerecht zu werden. Aus der Be-
gegnung mit dem Anderen entsteht der Impuls, die Verantwortung ihm
gegeniiber denkend zu fassen, um ihr gerecht werden zu konnen. Ver-
antwortung zeigt sich als Beduirfnis. Fur Lévinas geht Verantwortlich-
keit also dem Bewusstsein voraus (Mosés 1993; Buddeberg 20171). Nicht
das denkende Ich geht handelnd auf die Welt zu, vielmehr versucht es
dem affizierten Selbst zu Hilfe zu eilen. Verantwortung geht der Ratio-
nalitat voraus.

Lévinas zufolge kann Verantwortungsiibernahme nur eine einseitige
Bewegung sein, ein Aufbruch von Sich-selbst ausgehend hin zu dem an-
deren, allerdings ohne die Moglichkeit, diesen jemals zu erreichen. Da-
bei drangt es den Menschen immer wieder zu sich selbst zuriick. Er ist
geneigt eine Gegenleistung zu erwarten. Das Gefiihl von einem anderen
Menschen enttiuscht worden zu sein, ist eine solche Wiederkehr zu sich
selbst. Letztlich wird Verantwortung aber korrumpiert, wenn die not-
wendige Asymmetrie nicht ausgehalten wird. Verantwortung erfordert
auch das Vertrauen, dass ein Aufbruch von sich selbst nicht ins Leere
lauft. Verantwortlich richtet ein Mensch sein Werk demnach nicht auf
sich selbst, nicht auf den Eigennutz, nicht auf das identifizierende Ich-
sein, sondern auf sein soziales Sein:

»Aber der Aufbruch ohne Wiederkehr, der dennoch nicht ins Leere
fithrt, wiirde seine absolute Giite ebenso verlieren, wenn das Werk sei-
nen Lohn in der Unmittelbarkeit des Sieges verlangte, wenn es ungedul-
dig den Triumph seiner Sache erwartete. Die einseitige Bewegung wiir-
de sich in Gegenseitigkeit verkehren. Wiirde das Werk Ausgangs- und
Endpunkt einander gegeniiberstellen, so wiirde es sich in Gewinn- und
Verlustrechnungen verzehren, es ginge in kalkulierbaren Operationen
auf. Es wiirde sich dem Denken unterordnen. Die einseitige Tat ist nur
moglich in der Geduld; die bis ans Ende durchgehaltene Geduld be-
deutet fur den Handelnden: darauf zu verzichten, die Ankunft am Ziel
zu erleben, zu handeln, ohne das gelobte Land zu betreten.« (Lévinas
1998[1963]: 216)
Das Paradox der Verantwortung begriindet sich also nicht nur in der
prinzipiellen Offenheit der Zukunft, sondern auch in dieser prinzipi-
ellen Asymmetrie sozialer Beziehungen. Verantwortung ist nicht die
selbstherrliche Identifikation des Ich mit sich selbst. Das Ich entwirft
gute Grinde, warum sein Handeln gut und richtig ist. Verantwortung

97

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

erschopft sich aber eben nicht in zufriedenstellenden Antworten, die
eine Person sich selbst auf die Frage nach der Begriindung des eigenen
Tuns gibt. Verantwortung ist vielmehr der unbequeme Zweifel, iiber-
haupt auf dem richtigen Weg zu sein. Verantwortung kommt nicht zu-
riick zum Selbst, sondern greift immer weiter hinaus in Richtung des
Unbestimmbaren. Verantwortung muss auf viele, teils widerstreitende
Anspriiche antworten, und das im Wissen darum, niemals alle erfil-
len zu konnen. Verantwortung erwartet Kontrolle, erstreckt sich aber
in eine unbekannte Zukunft, in ein Netz komplexer Zusammenhinge,
in dem der sprichwortliche Flugelschlag eines Schmetterlings die Welt
verandern kann. Verantwortung tibernehmen bedeutet demnach, diese
Unbestimmtheit und Unsicherheit zu akzeptieren und trotzdem hand-
lungsfihig zu sein. Oder andersherum formuliert: wer nicht in Betracht
zieht, seine Handlungen konnten auch unbeabsichtigte, schiadliche Fol-
gen zeitigen, der kann letztlich gar nicht verantwortlich handeln. Ver-
antwortung bedeutet damit eine ganzheitliche Affirmation der prinzipi-
ellen Unsicherheit des sozialen Zusammenhangs, in den sich eine Person
gestellt sieht. Die mit der eigenen sozialen Position verbundenen Un-
wigbarkeiten mussen bejaht werden, also auch all das, was sich mog-
licherweise unverschuldet durch das Zutun anderer Menschen ergeben
konnte. Nur so kann auch die eigene Wirkung auf andere Personen als
etwas begriffen werden, fiir das jeder selbst — in eingeschranktem MafSe
— mitverantwortlich ist.

2.8 Unverantwortliche Wahrheiten

Nun hat die Akademia aber schon immer den Hang gehabt, aus dem
quéilenden Gefuhl dieser Ungewissheit heraus, wieder zuriick zur Identi-
fikation zu drangen. Die Suche nach Wahrheit ist ja gerade der Versuch,
die Ungewissheit zu besiegen und Gewissheit zu stiften. Wo aber liegen
die Grenzen der Rationalitit, an der sie beginnt, triigerisch zu werden?
Beziiglich der Regulierung und Burokratisierung wurde bereits ange-
sprochen, dass Rationalitit auch die Gefahr birgt Verantwortung zu kor-
rumpieren. Selbstverstandlich wire es unverantwortlich der Rationalitat
dort nicht zu folgen, wo sie eindeutig einen Weg zu gemeinschaftlich fir
gut befundenen Ergebnissen weist. Vor der menschlichen Diversitit, der
Multiplizitat der sozialen Wirklichkeit und der prinzipiellen Zukunftsof-
fenheit aber kann Rationalitit nicht alleine bestehen. Dies ldsst sich am
Beispiel der spieltheoretischen Untersuchungen iiber das Handeln unter
unsicheren Bedingungen verdeutlichen.

98

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN
#1 Das Gefangenendilemma

Das Gefangenendilemma ist ein Theorem, welches Entscheidungen in
Situationen unsicherer Solidaritdatsbeziehungen thematisiert’. In ver-
schiedenen Variationen etabliert es folgende Grundsituation: Zwei Per-
sonen werden eines Verbrechens beschuldigt. Sofern sie tatsichlich dieses
Verbrechens tiberfithrt werden konnten, wiirden sie jeweils die Hochst-
strafe (6 Jahre) erhalten. Nun wird zudem angenommen, dass es kei-
ne stichhaltigen Beweise gibt und dass beide Personen im Falle, dass sie
weiterhin miteinander kooperieren und die Tat leugnen, nur eine gerin-
ge Haftstrafe (2 Jahre) wegen anderer assoziierter Tatbestinde zu be-
furchten haben. Beide Personen werden nun getrennt voneinander ver-
hort und bekommen keine Moglichkeit sich abzusprechen. Gestehen sie
beide, bekommen sie wegen der Zusammenarbeit mit den Ermittlungs-
behorden eine verringerte Strafe (4 Jahre). Gesteht aber nur einer und
ist bereit den anderen zu beschuldigen, dann kann er von einer Kron-
zeugenregelung profitieren und musste nur mit einer einjahrigen Bewah-
rungsstrafe rechnen. Das Gefangenendilemma fragt nun danach welche
Entscheidung nach Mafgabe rationalen Uberlegens fiir das Individuum
die vorteilhafteste ist.

Der Spieltheorie zufolge lasst sich allein die Entscheidung, den Mit-
tater zu verraten, rational begriinden. Diese Entscheidung bringt zwar
nicht das absolut beste Ergebnis, ist aber die einzige Moglichkeit, die
von der Entscheidung der anderen Person unabhingig ist. Damit ist sie
die einzige souverine, autonome Moglichkeit. Im Sinne der Spieltheo-
rie ist Kooperation damit zwingend unverniinftig, weil niemals klar sein
kann, wie die andere Person sich entscheidet und deswegen immer mit
der Hochststrafe gerechnet werden muss (vgl. hierzu auch Nida-Riime-
lin 2011: 124). Bei diesem Theorem bleibt aber jegliche Idee einer ver-
bindlichen Beziehung zwischen den Gefangenen auflen vor. Das Gefan-
genendilemma wirkt genau genommen nur dann wirklich tiberzeugend,
wenn man sich die Verbrecher nicht allzu moralisch vorstellt.

Genau genommen wird das Gefangenendilemma aber erst wirklich
interessant, wenn es gegen seinen rationalistischen Strich gelesen wird.
Tatsachlich geht es um nicht weniger als die Frage, unter welchen Bedin-
gungen Menschen bereit sind, ihr bisheriges Leben aufzugeben und alle
damit verbundenen Verpflichtungen und Beziehungen aufzukiindigen. Es
ist nicht weniger als die Frage nach den Grenzen der Verantwortlichkeit

3  Das Gefangenendilemma wird in der politischen Theorie in Zusammenhang
mit kontraktualistischen Ansitzen (etwa bei Hobbes) diskutiert. Dabei geht
es um die Frage, wie aus einem ungeordneten Urzustand heraus Vergemein-
schaftung unter Menschen vorstellbar ist. In den Wirtschaftswissenschaften
ist es Grundlage vieler Szenarien (Vogt 2001).

929

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

fir das bislang gefiihrte Leben. Was muss gegeben sein, dass Menschen
bereit sind, ihre Versprechen dem Komplizen gegentiber aufzugeben und
von einem Moment auf den anderen vollig neue Voraussetzungen fiir das
eigene Leben zu akzeptieren? In diesem Sinne findet das Gefangenendi-
lemma hiufig in Spielfilmen als spannungsforderndes Element Verwen-
dung. Nicht selten ist es sogar ein entscheidendes Moment der Handlung.
Gelingt es den Ermittlerinnen oder Ermittlern die soeben festgenomme-
nen Verbrecherinnen so zu beeinflussen, dass sie einander verraten? Ge-
lingt es den moralisch integren Unterdriickten eines Unrechtsregimes,
sich nicht gegeneinander ausspielen zu lassen und so der autoritativen
Repression zu widerstehen? Das Gefangenendilemma ist nicht deswegen
interessant, weil wir mit seiner Hilfe erkennen konnen, wie wir uns in
derartigen Situationen am besten rational verhalten sollten. Es ist inte-
ressant, weil es unvermittelt Vorstellungen tiber die Moglichkeiten und
Grenzen gegenseitigen Vertrauens und verbindlicher Beziehungen in uns
hervorruft. Es ware langweilig, wenn die Figuren in den Spielfilmen im-
mer auf dieselbe Weise handeln wirden. Spannend ist doch gerade die
Offenheit der Situation und fiir die Zuschauerinnen und Zuschauer auch
die Suche nach Hinweisen darauf, wie stark die Beziehung der Figuren
untereinander wohl sein mogen. Werden sie zueinanderstehen oder sich
gegenseitig verraten? Ebenso ist es schauspielerisch nicht trivial die un-
zahligen Nuancen in konsistenter Abfolge so darzustellen, das dem Pu-
blikum das im Drehbuch vorgesehene Verhalten auch plausibel wird.

Die dramatische Spannung entsteht, weil die Gefangenen immer auch
die Option haben ihren Mitgefangenen zu vertrauen. Dariiber hinaus
aber muss diese Option auch in gewisser Weise plausibel erscheinen. Eine
bisher tiberhaupt nicht in Betracht gezogene Moglichkeit ware auch,
dass eine Taterin die Tat gesteht, sich selbst dabei die Hauptschuld ein-
raumt und dadurch die jeweilige Mittaterin entlastet. In diesem Fall hat-
te letztere womoglich mit einer noch weit geringeren Strafe zu rechnen,
ginge vielleicht sogar straffrei aus. Zudem konnte sich die bekennen-
de Person selbst eventuell auch mit einer leicht verringerten Haft kon-
frontiert sehen. Auch derartige Fille sind aus Spielfilmen bekannt, etwa
wenn Eltern sich vor die eintreffenden Gewaltherrscher stellen, um ihren
Kindern dadurch die Moglichkeit zur Flucht zu verschaffen oder wenn
Friedrich Schiller in »Die Biirgschaft« den Tyrannen zu den Gefangenen
sagen lasst: »Ich sei, gewdhrt mir die Bitte, in eurem Bunde der Dritte.«
Ins Gegenteil gewendet zeigt sich das Motiv des Gefangenendilemmas,
wenn es den Ermittelnden am Ende eines Krimis gelingt, die bis dahin
als Taterin geltende Person derart zu iiberlisten, dass sie diejenige Per-
son enttarnt, von der sie als Stindenbock fiir die Tat missbraucht wird.
Bezieht man das Gefangenendilemma also auf menschliche Zusammen-
héinge sozialer Beziehungen, dann offenbart es einen ungeahnten Reich-
tum moglicher Erkenntnisse.

I00

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN
Wer priferiert welche Losung?

Tatsdchlich ist die spieltheoretische Losung des Problems auch keinesfalls
die von Probanden in empirischen Studien bevorzugte Wahl (Vogt 2001).
In Studien wurde das Gedankenexperiment von einigen suggestiven Vo-
raussetzungen, etwa dem Szenario von Schuld, Verbrechen und Gefan-
genschaft, befreit und als folgenloses Spiel durchgefiihrt. Entgegen der
Annahmen zeigte sich, dass viele Menschen keineswegs die von der Spiel-
theorie als rational empfohlene Losung priferieren. Tatsdachlich wihl-
ten die Probanden sehr haufig die Moglichkeit der Kooperation. Dieses
Ergebnis hat das Gefangenentheorem in der Okonomie zu einem weit-
reichend diskutierten Phanomen gemacht. Auf diese Ergebnisse hin wur-
den unter anderem sehr unterschiedliche Modelle entwickelt, die versu-
chen das tatsachliche Verhalten der Versuchspersonen abzubilden. Diese
Entwirfe sollen hier nicht zur Diskussion stehen. Vielmehr ist die The-
se interessant, ein Studium der Okonomie koénnte dazu fithren, dass Stu-
dierende auf eine besondere Art und Weise mit dem Gefangenendilemma
umgehen (Frank, Gilovich & Regan 1993). Auf Basis vergleichender Stu-
dien zwischen fortgeschrittenen Studierenden und Studienanfingerinnen
und Studienanfingern wurde gar angenommen, dass ein Okonomiestudi-
um die Bereitschaft zu gesellschaftlicher Kooperation reduziert. Dies soll
hier als Inspiration gelesen werden, ob nicht eine Akkulturierung im Wis-
senschaftsbetrieb allgemein zu einer sich sukzessiv vertiefenden Bindung
an den Wert der Rationalitdt fithrt und ob es nicht so etwas wie einen
Rationaltits-Bias gibt, der die Wahrnehmung von Akademikerinnen und
Akademikern mit zunehmender Eindringtiefe in die akademische Welt
gegentiber der Wahrnehmung der Mehrheit der aufSeruniversitaren Men-
schen zu verzerren droht. Entsprechend konnte gefolgert werden, dass es
beim akademischen Arbeiten, wenn eine Anniaherung an das Verstandnis
der sozialen Welt angestrebt wird, weniger darum gehen sollte, eine rati-
onale Erklarung der Welt hervorzubringen, als vielmehr darum, all jene
lebensweltlichen Selbstverstiandlichkeiten, die die rationale Anschauung
der Wissenschaften gemeinhin als Irrationalititen ausweist, dem Verstand
zuganglich zu machen. Es ginge dann um die Vermittlung verschiedener
auf den ersten Blick unverstandlicher Standpunkte, also um Mediation.

Vor dem Hintergrund der Vielfiltigkeit dieser Spielarten des Gefan-
genendilemmas und der unterschiedlichen Bedingungen, unter denen sie
jeweils plausibel erscheinen, ist es dennoch kaum verwunderlich, dass
sich die wissenschaftliche Rationalitit so vehement an der einzig ratio-
nalen Losung dieses Problems aufhalt. Auch wenn es eine relativ uninte-
ressante und lebensferne Losung ist, so ist dies letztlich doch die einzige
Losung, die sich verallgemeinern lasst. Es ist die einzige Losung, die sich
von allen Rahmenbedingungen befreit und sich somit >ceteris paribus«
als gultig behaupten lasst.

I0I

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG
#2 Ceteris paribus

Folgendes Beispiel schildere ich aus meiner personlichen Erfahrung. In
einer Einfithrung in die Okonomie erklirte ein Dozent den Studierenden
das Prinzip des Pareto-Optimums. Er wihlte dazu das Beispiel eines Kin-
derspiels, bei dem verschiedene Kinder Gewinne in Form von kleinen Fi-
glrchen bekommen. Nun sind die Kinder aber mit ihrem jeweiligen Ge-
winn unzufrieden. Jedes Kind hatte, so die Annahme des Dozenten, eine
konkrete Rangliste, welche Figur es am liebsten haben mochte. Der Do-
zent entwarf also eine Matrix, in der drei Kinder mit Namen aufgefiihrt
waren, darunter die Figur, die sie erhalten hatten und darunter wiederum
ihre jeweilige Priferenzliste. Nun erklirte er die verschiedenen Moglich-
keiten, wie die Kinder durch Tausch ihrer Figuren ihre Position verbes-
sern konnen. Er wollte darauf hinaus, dass sich bei allen Moglichkeiten
immer ein sogenanntes Pareto-Optimum einstellt, und zwar immer ge-
nau dann, wenn jeder mogliche weitere Tausch fir eines der Kinder ei-
nen Nachteil bedeuten wiirde. Damit stelle sich zwar keineswegs immer
die insgesamt fiir alle beste Verteilung ein, in jedem Fall aber wire jeder
Tausch bis zu dieser Grenze immer eine Verbesserung.

In einem Fall hatte sich ein Gleichgewicht ergeben, wonach zwei Kin-
der ihre favorisierten Figuren bekommen hatten, wihrend ein Kind, in
diesem Fall zufillig ein Madchen, mit der Figur, die es am wenigsten
wollte, Vorlieb nehmen musste. In Wortmeldungen duflerten Studierende
den Einwand, dass es den Kindern, die ihre Wunschfiguren haben, miss-
fallen konnte, dass ein Kind am Ende so deutlich schlechter gestellt sein
sollte. Bezeichnenderweise nutzte der Dozent diese Wortmeldungen fiir
einen Witz. Er bestétigte, dass man nun naturlich annehmen konnte, dass
eines der bevorteilten Kinder, dasjenige das im gewihlten Beispiel auch
zufillig ein Junge war, in das benachteiligte Madchen verliebt sein konn-
te. Selbstverstiandlich konne man sich nun vorstellen, dass dieser Junge
seinen besseren Gewinn deswegen an das Madchen abgibt. Der Dozent
erntete Gelidchter als er schloss, dass der Junge dafiir aber sicherlich spa-
ter etwas Anderes von dem Madchen erwarten wiirde.

Der vielleicht erste Impuls wire, dies als einen sexistischen Witz ab-
zulehnen. Diese kleine Begebenheit erzihlt meines Erachtens aber mehr
uber die Wirtschaftswissenschaften und vielleicht sogar vieles iiber So-
zialwissenschaften. Das Beispiel sollte auch das Prinzip ceteris paribus
als eine grundlegende Annahme der Wirtschaftswissenschaften erkliren.
Das Prinzip besagt, dass Lehrsiatze immer nur ceteris paribus, also >un-
ter sonst gleichen Bedingungen« gelten. Ein Lehrsatz kann nur Geltung
haben, solange keine weiteren spezifischen Voraussetzungen Einfluss auf
den Ausgang der Geschehnisse haben. Offensichtlich konnen die Wirt-
schaftswissenschaften Liebe nur entweder als Austauschbeziehung ver-
stehen oder sie ins Reich der besonderen Voraussetzungen verbannen.

I02

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

Die Art und Weise wie der Dozent den Impuls der Studierenden, die Kin-
der konnten die Situation als ungerecht empfinden, in das Reich aufSer-
halb des ceteris paribus verbannte, ist Anreiz das gewihlte Beispiel noch
einmal niher anzuschauen.

Warum wihlt der Dozent ein Kinderspiel als Beispiel? Vermutlich soll-
te das Beispiel die Einfachheit des Prinzips unterstreichen. Dariiber hin-
aus ist auch von Kindern bekannt, dass sie in bestimmten Momenten ein
sehr impulsives Wollen entwickeln. Vielleicht sollte das auch die Plau-
sibilitat des fur dieses Beispiel so wichtigen Strebens nach einem besse-
ren Ergebnis fur sich selbst erhohen. Es gibt also Anlass zu glauben, dass
der Dozent mit dem Beispiel eine Art Verwurzelung des Prinzips in der
menschlichen Natur unterstreichen wollte, nach dem Motto: Wenn so-
gar Kinder so handeln, dann muss es wohl einem grundlegenden Prinzip
entsprechen. In den Reaktionen der Studierenden wird aber augenblick-
lich deutlich, dass diese den Kindern ein weit facettenreicheres Sozialver-
halten zuschreiben. Es ist nicht schwer sich das enttduschte Gesicht des
benachteiligten Kindes vorzustellen, ebenso wie es vorstellbar ist, dass
die bevorteilten Kinder einen Wunsch entwickeln, die Ungerechtigkeit
der Situation auszugleichen. Der Impuls der Studierenden ging erst ein-
mal dahin, bei den Kindern einen Sinn fir Gerechtigkeit anzunehmen.

In diesem Sinne verwendet auch John Rawls das Pareto-Prinzip, um
zu erkliren, warum freie Mirkte niemals fair sein kénnen. »Das Prin-
zip erklart einen Zustand fiir optimal, wenn man ihn nicht so abin-
dern kann, daf§ mindestens ein Mensch besser dasteht, ohne dafS irgend
jemand schlechter dasteht« (Rawls 2012[1973]: 87-88). Nach diesem
Prinzip ist es undenkbar, dass in einer freien Welt jemand, der viel be-
sitzt, etwas abgeben konnte, nur damit jemand, der weniger hat, mehr
bekommt. Da die Ausgangsbedingungen aber niemals fiir alle Individu-
en gleich sein konnen, bediirfe es Rawls zufolge besonderer Mafsnah-
men, um Chancengleichheit herzustellen. Rawls hilt es fiir ungerecht,
wenn Menschen mit gleichen Befihigungen nicht auch die gleichen ge-
sellschaftlichen Stellungen erreichen konnten. Er widmet einen GrofSteil
seiner weiteren Argumentation deshalb der Frage, wie derartige Chan-
cengerechtigkeit politisch und administrativ erreicht werden kann. Ge-
gen diese Gedanken ist kaum etwas einzuwenden, aufSer dass Rawls da-
mit das Pareto-Prinzip als eine Art Naturgesetz akzeptiert. Vielleicht aber
ist ja der Impuls der Studierenden nicht ganz so falsch. Tendenzen eines
Sinnes fur Ungerechtigkeit werden von neuerer Forschung auch fur Pri-
maten bestétigt (z.B. Brosnan & Waal 2003). Vielmehr lasst sich sogar
fragen, ob die Menschen ohne Veranlagung zur Kooperation tiberhaupt
ihre zivilisatorischen Leistungen hitten erreichen kénnen. Die 6kono-
mische Betonung des Primats der Rationalitat des Eigennutzes erscheint
damit ein weiteres Mal eher als eine kulturell antrainierte Tendenz denn
als eine natiirliche Voraussetzung. Derart rationalistische Betrachtungen,

103

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

seien sie nun gerechtigkeitstheoretisch wie bei Rawls oder wirtschafts-
wissenschaftlich, schliefSen ein empathisches Wahrnehmen des Anderen
ebenso aus, wie ein Unrechtsempfinden im Angesicht des unterprivile-
gierten Gegeniibers. Das solipsistische Streben nach dem eigenen Vor-
teil wird zum Standard erklirt und damit der Verantwortung entzogen.
Es wird deutlich, warum die klassische Okonomie von neueren Ansit-
zen kritischer Wirtschaftswissenschaften nicht nur als weltfremd, son-
dern auch menschenfeindlich angesehen wird. Die Annahme des homo
oeconomicus wurde vielfach kritisiert und ich mochte hier nur ein Bei-
spiel fiir diese Kritik anfithren, um diese dann im Sinne dieser Abhand-
lung tiber Rationalitit weiterfihren zu konnen.

Im Theorem des Gefangenendilemma zeigt sich, wie Apel (1990[1987]:
277) es ausdriickt, eine »formal-egoistisch orientierte Kalkiilrationali-
tat«. Apel zufolge ergeben sich aus einer ckonomischen Logik, die al-
lein auf dem Prinzip des Eigeninteresses beruht, letztlich »Konsequen-
zen, die ein Handeln nur nach der Rationalitit des homo oeconomicus
als menschlich und gesellschaftlich untragbar erscheinen lassen« (ebd.:
278). Verdeckt werde dies lediglich durch die Tatsache, dass in vie-
len 6konomischen Theoremen meist ein Fairness-Prinzip implizit mit-
gedacht werde. So sei beispielsweise im Ideal der Vertragsfreiheit eine
Verpflichtung zur Vertragseinhaltung implizit, ohne die 6konomisches
Handeln generell unmoglich sei. Auch 6konomisches Handeln baue
demnach auf gewissen moralischen Grundsitzen auf, die aber durch
die alleinige theoretische Orientierung am Eigennutz niemals gewahr-
leistet werden konne. Berufe man sich ausschliefSlich auf den rational
begriindbaren Eigennutz, dann bliebe allein ein strategisches Interes-
se mit kriminellem Vorbehalt tibrig, das letztlich keine Verantwortung
kennt. Zwar wiirde ein prinzipielles Interesse an der Verpflichtung zur
Vertragseinhaltung bestehen, gleichzeitig aber auch die Absicht, einen
Vertrag »bei der erstbesten Gelegenheit, wenn keine Sanktionen zu be-
fuirchten sind [...] zu brechen, um fiir sich den parasitdren Surplus-Vor-
teil daraus zu ziehen, daf§ die anderen den Vertrag einhalten« (ebd.:
278).

Wie gesagt geht es an dieser Stelle nicht darum das 6konomische Den-
ken generell zu verurteilen. Vielmehr sollen diese Gedanken Anlass ge-
ben, die Rolle der Rationalitit bei derartigen Konstruktionen zu unter-
suchen. Nur so kann deutlich werden, dass sich die Problematik nicht
durch neue verbesserte Konzepte aus der Welt schaffen lasst, sondern
dass die Konsequenz vielmehr eine veranderte Haltung zur Rationalitat
sein muss (vgl. hierzu Kap 3.5).

104

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.9 Zwischenfazit:
Das Verhiltnis von Verantwortung und Rationalitit

Bezuglich der Frage nach der Aufgabe der Rationalitit kann die Philoso-
phie Lévinas’ (1987[1980]; 1998[1963]) noch einmal einen entscheiden-
den Beitrag leisten. Lévinas verdeutlicht, dass das sinnliche Empfangen
des Antlitzes eines sozialen Gegeniibers einen Appell an uns richtet, dem
wir nicht entkommen konnen. Im oben erlduterten Kinderspiel wird da-
von ausgegangen, dass jedes Kind genau weifS, welche Figur es am liebs-
ten hitte, welche ihr am zweitliebsten sei und so weiter. Dies verkennt
jedoch, dass Kinder bei einem solchen Spiel gerne versuchsweise die Fi-
guren wechseln. Damit liegt der Wert einer Figur aber nicht mehr im Be-
sitz dieser Figur, sondern in deren Verfigbarkeit im Spiel. Es ist vorstell-
bar, wie Kinder ihre Praferenzen im Spiel entwickeln. Das Pareto-Prinzip
lasst fiir diese performativen Aspekte keinen Platz. Wahlt ein Kind ei-
nen Réduber, greift ein anderes zum Gendarmen. Tatsdchlich gewinnt eine
Figur ihren eigentlichen Wert erst im Spiel. Nur mit komplementiren Fi-
guren lasst sich ein gemeinsames Spiel entwickeln. Kinder verlieren sich,
so lasst sich annehmen, viel leichter als Erwachsene in der unmittelbaren
Sinnlichkeit eines Spiels. Ins Spiel vertieft reagieren sie auf die Angebo-
te ihrer Gegeniiber. In dem Mafe, wie sie auf die Impulse der Anderen
antworten, iibernehmen sie Verantwortung fiir das gemeinsame Spiel. So
veriandern sich auch bestiandig ihre Priferenzen, was Erwachsene hiu-
fig nicht nachvollziehen konnen. Emporen sich Erwachsene doch nicht
selten dariiber, dass ihre Kinder allein aus einem intrinsischen Interesse
heraus, selten langfristig bei einer Sache bleiben. Viele Kinder reagieren
starker auf soziale Impulse als auf Vorsatze der Selbstdisziplinierung.
Dinge werden meist dann langweilig, wenn die Mitspieler das Interesse
an diesen Dingen verlieren. Spielen ist natiirlich nicht immer ausschliefs-
lich kooperativ, sondern kann auch kompetitiv verlaufen. Welches Kind
mochte nicht gewinnen? Auch wiinschen sich Kind oft etwas nur, weil
ein anderes Kind etwas Ahnliches besitzt. Der Figennutz ist beim Spie-
len nicht ausgeschaltet, doch wird er durch eine Gemeinschaftsorientie-
rung komplementiert.

Wir sehen nun deutlich, wie rationale Standardisierungen der Funkti-
onsweise des sozialen Miteinanders, hier etwa im Falle des Pareto-Prin-
zips, sowohl eine mitfithlende Emotionalitit wie auch performative As-
pekte des Miteinanders aufSer Acht lassen. Die wechselnden Priferenzen
der Kinder lassen sich nur als eine instabile Fluktuation bestimmen. Ge-
winn und Gliick werden nur in der Kategorie des Erwerbs oder Besitzes
stabil und langfristig kalkulierbar.

Es deutet sich an, dass Rationalitit nicht bedingungsloses Vertrau-
en entgegengebracht werden kann. Es ist aber auch anzuerkennen, dass

105

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

die Anstrengungen der Vernunft aus dem Wunsch heraus unternommen
werden, Verantwortung kalkulierbar zu machen. Rationale Bemiihun-
gen werden unternommen, um Regularien zu entwerfen und diese nach-
vollziehbar zu kommunizieren, um dadurch Verantwortung iiberhaupt
erst handhabbar zu machen. Rationalitdt darf also keinesfalls als Ge-
gensatz von Verantwortung angesehen werden. Aber Rationalitit kann
Verantwortung auch korrumpieren. Wo aber liegt die Grenze? Gibt es
vielleicht besondere Formen der Rationalitit, die derartige ungewollte
Effekte mit sich bringen?

Die Diskursethik legt ihr Hauptaugenmerk auf die verniinftige Ar-
gumentation als vordringliches Medium der Verstindigung unter Ge-
sprachspartnern. Im politischen und privaten Leben lasst sich aber viel-
fach beobachten, wie wenig das letztlich funktioniert. Auf der einen
Seite gibt es zwar eine Intensivierung burgerschaftlicher Partizipations-
verfahren, auf der anderen Seite aber beschranken einige Personenkrei-
se ihre politische Teilhabe zusehends ausschliefSlich auf den konfronta-
tiven Protest. In einer sich zunehmend fragmentierenden Gesellschaft
verschlieflen sich Binnenlogiken und partikulare Weltsichten zusehends
in voneinander getrennte gesellschaftliche Spharen. Die resultierende ge-
sellschaftliche Spaltung wird dann meist denjenigen zugeschrieben, die
sich abgehangt oder von gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen aus-
geschlossen fithlen. Liegt aber das Problem nicht eher in der Erwartung
einer gesellschaftlichen Rationalitit, die diese Menschen — und das viel-
leicht zu Recht — weder leisten wollen noch konnen?

In dieser Betrachtung wird noch einmal deutlich, dass die zur Ver-
antwortung notwendige Selbsttranszendenz, das Uber-sich-selbst-hin-
ausgehen, nicht allein durch Rationalitat geleistet werden kann. Rati-
onalitdt reicht nicht aus, um Gewissheit zu erzeugen, also ein Weltbild
zu begrinden, das alle Eventualititen des Lebens zufriedenstellend er-
klaren konnte. Das Leben bedarf eines Umgangs mit dem Unbestimm-
baren, dem Ungewissen. Zwar bestimmt sich die Verantwortlichkeit ei-
nes bestimmten Individuums aus der spezifischen Form der von ihm zu
losenden Aufgaben. Aber es ist nicht allein der Verantwortungsbereich,
der ein entsprechendes Subjekt hervorbringt. Das Individuum muss eine
Eigenleistung erbringen, um seine gesellschaftliche Stellung verantwor-
tungsvoll auszufiillen. Ein Mensch wird auch nicht erst, wenn er in einen
Verantwortungsbereich hineinwichst, nicht erst durch die Rollentber-
nahme zu einem gesellschaftlichen Subjekt, sondern ist bereits vorgan-
gig als Person anzusehen. Eine Person gibt der iibernommenen gesell-
schaftlichen Position ein >individuelles Gesicht«. Dabei ist Rationalitit
sicherlich dann schadlich, wenn sie diesem individuellen Gesicht keinen
Raum ldsst, wenn sie Individuen nur in vorgegebene MafSstibe zwingt.
Wird dem Individuum ein Handeln entsprechend verabsolutierter Wis-
sensbestinde oder unumstofSlicher Regeln abverlangt kann es nicht mehr

106

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

verantwortlich handeln. Gesellschaftliche Rationalitit wird dann zu au-
toritarer Herrschaft. Dies ist vor allem von einer Rationalitit zu erwar-
ten, die sich nur nach ihrer inneren Schliissigkeit, also der Folgerichtigkeit
ihrer Schlussfolgerungen bemisst. Eine logozentristische Rationalitit, die
den Widerspruch nicht toleriert, verliert den Kontakt zu ihren lebendigen
Anwendungsbereichen. Schadlich ist auch eine Rationalitit, die, weil sie
Vagheit verabscheut, die Moglichkeit ihres eigenen Scheiterns systema-
tisch ausblendet. Dann wird Rationalitiat zum Selbstbetrug.

Es lassen sich auch Mechanismen identifizieren, die kognitive Ver-
zerrungen (cognitive bias), also systematische, unbewusste und fehler-
hafte Prozesse der menschlichen Informationsverarbeitung, begiinstigen
(Weber & Knorr 2020). So beschreibt etwa motivated reasoning die Tat-
sache, dass unser Denken unbewusst zu einem Ziel steuert, das uns wiin-
schenswert erscheint. Diese Funktion ergibt insofern Sinn, als dass wir
alltagspraktisch Probleme 16sen mussen. Wir nutzen unseren Verstand,
um Verbesserungen zu erzielen. Der Bestatigungsfehler (confirmation
bias), auch Bestdtigungstendenz oder Bestdtigungsverzerrung genannt,
besagt, dass wir Informationen, die unsere Ansichten bestitigen, hoher
gewichten, als solche, die uns im ersten Moment verstoren, weil wir sie
zunichst nicht einordnen konnen. Auch diese Verzerrung ist naheliegend,
denn wir konnen bestitigenden Informationen unmittelbar einen Platz
in unserem Denken zuweisen. Dadurch kénnen wir sie uns auch bes-
ser auf Anhieb merken. Anders als die instrumentelle Vernunft, die tech-
nisch-rational nur an der Erreichung eines Ziels interessiert ist, ohne an
die weiteren Folgen fiir das Gemeinwohl zu denken, entspringen die hier
beschriebenen Effekte nicht einer willentlichen Operationalisierung des
Denkens oder gar einer unredlichen Tduschung. Es sind dies Effekte, mit
denen sich das Ich sozusagen sselbst tiberlistet<. Dies sind Mechanismen
des Selbstbetrugs, die an sich selbst erst einmal wahrgenommen werden
miuissen, bevor man sie einhegen kann. Rationalitit sollte also immer die
Moglichkeit des Scheiterns der eigenen Schlussfolgerungen mitdenken.
Ungewissheit mahnt zur Aufmerksamkeit gegentiber den spezifischen Be-
dingungen des aktuellen Einzelfalles. Diese kritische Haltung der eige-
nen Vernunft gegeniiber fordert zwingend ein ernsthaftes Interesse an
den Wahrnehmungs- und Deutungsweisen anderer Menschen. Rationa-
litdt erfullt sich entsprechend nicht in einem Besser-Wissen, sondern in
einem Verstehen-Wollen. Nicht allein die fachliche Kompetenz, im Sin-
ne eines professionellen Wissens, oder ein lebenslanges Lernen im Sinne
der Anhaufung von Wissen ist demnach das Ziel, sondern auch zwingend
das bestindige Interesse an den Lebenserfahrungen anderer Menschen.

Den Ausfithrungen dieses Kapitels ldsst sich ein anthropologischer
Hinweis entnehmen, dem im nichsten Kapitel noch nachgespiirt werden
muss. Wie kann Kooperation als eine Voraussetzung menschlichen Han-
delns verstanden werden? Kooperation ist zwar empirisch beobachtbar,

107

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERANTWORTUNG

aber nur schwer zu begriinden, weil sie rational betrachtet scheinbar
nur als vermittelte Kategorie, also von Bedingungen abhingig, erklir-
bar ist. Wenn wir annehmen, dass jemand nicht seinen eigenen Vorteil
in den Mittelpunkt stellt, dann wird ceteris paribus zufolge fast reflexar-
tig erwartet, dass dafur auch ein Grund genannt wird. Sollten nicht aber
eher diejenigen einer besonderen Rechtfertigungspflicht unterliegen, die
nur nach dem Eigennutz streben? Wenn sich Kooperation aber nicht auf
prinzipielle Dispositionen des Menschen zuriickfiihren ldsst, wenn sie le-
diglich eine Frage des sozialen Lernens ist, dann kann sie, wie eben die
Spieltheorie annimmt, nicht vorausgesetzt werden. Eine Orientierung am
Eigennutz als unmittelbarem, instinkthaftem Trieb leuchtet demnach ein.
Dass Kooperation in einer Gemeinschaft dem Nutzen aller dienen kann,
miisste eine Person hingegen erst einmal rational verstehen, um iiber-
haupt Griinde fiir die Uberwindung ihrer unmittelbaren Neigungen und
zum kooperativen Handeln zu haben. Ein Hauptanliegen des nichsten
Kapitels wird daher darin bestehen, die Rolle der Rationalitit im mensch-
lichen Verhalten und der intellektuellen Wirksambkeit zu bestimmen.

In diesem Kapitel wurde immer wieder auf das Bediirfnis hingewiesen,
Verantwortung rational zu begriinden. Von Hans Jonas tiber die Diskurs-
ethik bis zur Responsibilisierung wird hinter Verantwortung immer ein
verstehbarer Zusammenhang angenommen. Auch bei Erkldarungen, die
Verantwortung in der gesellschaftlichen Praxis oder im Diskurs verorten,
stellt sich Verantwortung zwar kontingent aber immer rationalisiert oder
rationalisierbar dar (Banzhaf 2002; Buddeberg 201 1). Auch Nida-Riime-
lin zeigt, dass die »lebensweltliche Tendenz der Hervorhebung einzelner
Prozesse und Ereignisse als verantwortlich bzw. ursichlich keineswegs so
irrational ist, wie es dem Naturwissenschaftler vielleicht zunichst schei-
nen mag« (Nida-Rumelin 2011: 21). Trotz einiger weitreichender Aus-
dehnungen der Verantwortung bis hin zu Fragen der Person, verbleiben
derartige Erklarung aber in einer kulturalistischen Vorstellung, wonach
sich Fragen der Verantwortung als Begriindungsspiele in die unterschied-
lichen Lebensformen einschreiben. Verantwortung ist in der strukturellen
Rationalitdt oder im Diskurs entindividualisiert. Handlungstheorien wie-
derum unterscheiden Handlungen allein beztglich unterschiedlicher Ra-
tionalitiaten. Ob nun >strategisches, >instrumentelle« oder >ethisch-kommu-
nikative Rationalitite, diese Terme beschreiben jeweils unterschiedliche
Nutzenorientierungen des Handelns. Aber selbst den Theoretikern der
Diskurstheorie erscheint so etwas wie sethisch-kommunikative Rationali-
tatcals Ideal, nicht aber als mogliche Realitit, denn diese konne sich allen-
falls in der Vollendung eines Telos begriinden (Apel 1990[1987]). Heute
hingegen erscheinen teleologische Erzihlungen, wie etwa das christliche
Heilsversprechen, die VerheifSungen des Idealismus oder die des klassi-
schen Materialismus, dekonstruiert. Die Hoffnung auf eine bessere Welt
erscheint Uberholt. So muss Apel (1969[1966]: 333) zufolge auch die

108

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

eschatologische Bedeutung des Begriffes der Verantwortung »eliminiert
werden, wenn man den Begriff so interpretieren will, wie es dem BewufSt-
sein des 20. Jahrhunderts entspricht«. Wozu also noch Verantwortung
iibernehmen, wenn die Ubernahme von Verantwortung nicht mehr als
Garant fiir gemeinschaftliches oder personliches Heil verstanden werden
kann? Wenn das gute Ziel nicht begriindet werden kann, dann entfallt
jede Berechtigung, Verantwortung einzufordern.

Aber Hoffnung ist aus dem menschlichen Dasein nicht wegzudenken.
Wie gezeigt wurde, wohnt dem Begriff der Verantwortung immer noch
ein Bedeutungsiiberschuss inne. Dieser bringt einen Zusammenhang an
Verweisen hervor, der sich tief in das menschliche Dasein, also in die an-
thropologischen Bedingungen des Menschseins verzweigt. Die Erkennt-
nis des Paradoxons der Verantwortung bricht das Primat der Rationalitit
im Verantwortungsdiskurs und weist darauf hin, dass sich Verantwor-
tung nicht allein durch Begriindung oder Rationalisierung kontrollieren
lasst. Wie aber, wenn nicht rational, ldsst sich Verantwortung erfassen?

Die Antwort muss im personlichen Erleben gesucht werden. Und so
werden in den Geistes- und Kulturwissenschaften zunehmend Gefiihle,
Affekte, Emotionen und Atmosphiren debattiert. Dabei wird das Primat
der Rationalitdt im akademischen Denken wenig in Frage gestellt. Es ist
aber nicht damit getan Gefiihle und Emotionen zusatzlich, also zu allem
anderen hinzunehmend, »auch noch« zu betrachten. Die Frage muss lau-
ten: Wie muss sich unsere Betrachtungsweise des Gesellschaftlichen ver-
dndern, wenn wir die Fundierung von Verantwortung im Erleben erkannt
haben? An dieser Stelle bedarf es einiger Begriffe, die hiaufig ausschliefSlich
religiosen Begriindungszusammenhingen zugeschrieben werden. Im Fol-
genden Kapitel wird entsprechend danach gefragt werden, wie sich Be-
griffe wie Scham, Hoffnung, Heil oder Demut anthropologisch begriin-
den lassen. Diese Begriffe deuten auf die Notwendigkeit und die Fahigkeit
hin, sich als in einem grofleren Kontext stehend empfinden zu konnen.
Dass dieser Kontext haufig von religiosen Vorstellungen beschrieben wird
bedeutet nicht, dass Transzendenz nicht auch postkonventional erreicht
werden kann. So wird der Mensch im Folgenden auch im Ruckgriff auf
einige neuere medizinische Erkenntnisse, in seiner biopsychophysischen
Konstitution erortert. Dies fundiert nicht nur seine prinzipielle Anlage zur
Kooperation, sondern auch Konsequenzen bezuglich unserer Vorstellung
von Diskursen. Es wird also nicht darum gehen Rationalitit als triigerisch
zu verdammen. Vielmehr geht es um die Frage, wie man sich ein sinnvolles
Verhiltnis zwischen rationaler Begriindung von Verantwortung einerseits
und angemessener Infragestellung rationaler Zuschreibungen von Verant-
wortung andererseits vorstellen muss. Es wird ein Bild entstehen, wie sich
Verantwortung in der Personlichkeitsentwicklung des Individuums als ein
individueller Wille zur Verantwortung ausbildet.

109

20.01.2026, 03:18:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen
	2.2  Verantwortung im politischen Diskurs
	2.3  Verantwortung nach der Verantwortungsethik
	2.4  Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung von Verantwortungsbereichen
	2.5  Die performative Beziehungshaftigkeit von Verantwortung
	2.6  Person, Persönlichkeit und Personalität
	2.7  Das Paradox der Verantwortung
	2.8  Unverantwortliche Wahrheiten
	2.9  Zwischenfazit: Das Verhältnis von Verantwortung und Rationalität

