
62

2. Verantwortung –  
Zwischen Zurückweisung und  
allzu bereitwilliger Annahme

Moralphilosophinnen und -philosophen beantworten die Frage, für was 
ein Mensch verantwortlich gemacht werden kann, sehr unterschiedlich 
(Frankena 2017: 66ff.). Kann eine Person für alle ihre Handlungen ver-
antwortlich gemacht werden oder nur, wenn es auch eine Handlungsal-
ternative gegeben hätte? Wie verändert sich die Antwort, wenn es in der 
fraglichen Situation zwar keine Alternative gab, die Person im Vorfeld 
aber eine Entscheidung hätte anders treffen können? Macht dieser Um-
stand die Person dann schuldig? Mancher würde zudem fordern, dass 
besagte entscheidende Weichenstellung tatsächlich auch ›frei‹ getrof-
fen wurde, sich die Person also ohne äußeren Zwang für einen falschen 
Weg entschieden hat. Hier deutet sich schon an, dass die individuelle 
Vorstellung von Entscheidungs- oder Handlungsfreiheit die Antwor-
ten bedingt. Können wir uns als eigenverantwortlich Handelnde anse-
hen, oder sind wir Marionetten der Zwänge der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse? Sind wir in existenzialistischem Sinne zur Freiheit verdammt 
oder in ein zutiefst ›falsches Leben‹ eingebunden, in dem kein ›Richti-
ges‹ möglich ist? Sind nicht vielleicht selbst unsere Wünsche und Über-
zeugungen so grundlegend von den Gepflogenheiten und Geschmacks-
urteilen unserer Zeit geprägt, dass uns gar keine Wahl bleibt, autonom 
zu urteilen? Spätestens an dieser Stelle löst sich jegliche Idee von Verant-
wortung auf. Willens- oder zumindest Handlungsfreiheit ist eine zentra-
le Voraussetzung von Verantwortung (u.a. Ingarden 1970; Jonas 1979, 
1981; Apel 1990[1975]: 30). Ohne Agency oder Autonomie kann es 
keine Verantwortung geben. Um zu einer sinnvollen Vorstellung von 
Verantwortung zu kommen, müssen also auch diese Fragen diskutiert 
werden (siehe Kapitel 3.4). Hier sollen sie vorerst zurückgestellt wer-
den, denn die meisten Debatten, die unser gesellschaftliches Verständ-
nis von Verantwortung prägen, setzen die Möglichkeit freien Denkens 
und Entscheidens voraus. 

Einen Aufschwung nahm die Debatte um Verantwortung in den 
1970er Jahren vor dem Hintergrund der zunehmenden Unkontrollier-
barkeit der Technologiefolgen in modernen Gesellschaften. Anlass zur 
Diskussion gaben die Zerstörung der Natur, die Frage nach der Tragfä-
higkeit der Erde, die Gefahr eines drohenden Atomkriegs und insbeson-
dere die kaum vorstellbaren möglichen Folgen der Gentechnik. Aus die-
sen Debatten hat sich bis heute eine zwiespältige Situation entwickelt: 
»Verantwortung wird zunehmend gefordert, aber auch zunehmend als 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Überforderung abgewehrt« (Birnbacher 1995: 143). Heute lassen sich 
im gesellschaftlichen Leben widerstreitende Tendenzen von Verantwor-
tungsübernahme und -zurückweisung beobachten. Dies liege, so Birnba-
cher, an einer Universalisierung von Verantwortung, in der der Geltungs-
bereich der Verantwortung sukzessive immer weiter ausgedehnt wurde. 
Verantwortung rangiert zwischen bürokratisierter Haftungsverantwor-
tung und weltgesellschaftlicher Solidaritätsverantwortung. In komple-
xitätstheoretischen Vorstellungen von einer globalen Ökologie, in der 
der sprichwörtliche Flügelschlag eines Schmetterlings die Welt verän-
dern kann, wird Verantwortung schließlich vollkommen entgrenzt. Dann 
hat jede und jeder Einzelne Verantwortung für alles, aber auf eine derart 
unspezifische Art und Weise, dass eigentlich gar kein Handeln mehr als 
verantwortungsvoll angesehen werden kann. Wo also liegen die Gren-
zen der Verantwortung?

2.1 Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen

Hans Jonas (1979) erörterte in den 1970er bis 1980er Jahren die Not-
wendigkeit einer Erneuerung der Ethik, indem er Verantwortung »zum 
Grundprinzip einer unserem Zeitalter angemessenen Philosophie der 
Moral erklärt« (Bayertz 1995: 4). Durch seine technologischen Ent-
wicklungen, so Jonas’ These, schädige der Mensch Natur und Umwelt 
in einer Weise, die den Fortbestand der eigenen Spezies gefährde. Klas-
sische Ethiken seien implizit davon ausgegangen, dass die Natur un-
veränderlich sei. Deswegen sei Natur bisher nicht als Einflussbereich 
menschlichen Handelns angesehen worden. Ethiken hätten sich auf den 
unmittelbaren Umkreis des einzelnen Menschen beschränkt. So sei es de-
ren zentrales Anliegen gewesen, Richtlinien für die Bewertung einzelner 
Handlungen zu erarbeiten. Heute aber könne nicht mehr nur das Han-
deln des Einzelnen im Mittelpunkt der Betrachtung stehen, denn »es ist 
der kollektive Täter und die kollektive Tat, nicht der individuelle Täter 
und die individuelle Tat, die hier eine Rolle spielen« (Jonas 1979: 32). 
Damit wird die Debatte um Verantwortung zu einer politischen Frage. 
Es müsse beachtet werden, dass die langfristigen Folgen menschlichen 
Handelns nur abgeschätzt werden können, wenn auch bedacht wird, 
dass Handlungsfolgen einen kumulativen Charakter haben. Eine tech-
nische Errungenschaft hat keine isolierbaren Effekte. Sie führt zu neuen 
Erfindungen und diese wiederum zu neuen möglichen Schädigungen des 
Planeten Erde. So addieren sich die Wirkungen der Einzelhandlungen, 
weil die Ergebnisse des einen Handelns nachfolgend die Voraussetzun-
gen neuen Handelns bilden. Jonas zufolge verändert das die Vorausset-
zungen, unter denen moralisches Handeln gedacht werden muss. Moral 

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

müsse sich primär an der Frage nach der Erhaltung der menschlichen 
Art bemessen, denn diese stelle sich heute in existenzbedrohender Weise.

Trotz der Zielorientierung am Erhalt des menschlichen Lebens argu-
mentiert Jonas aber nicht im strengen Sinne teleologisch und keinesfalls 
utilitaristisch. Zwar ist ihm das Ziel der Arterhaltung eine sinnvolle Ab-
sicht, doch begründet er keine universelle Idee davon, welches indivi-
duelle Handeln im Sinne der Arterhaltung definitiv und letztbegründet 
als gut zu bewerten sei. Er betont, wie schon erwähnt, den kollektiven 
Charakter der Verantwortung. In erster Linie benötige diese Verantwor-
tung relevantes Wissens. Ohne Wissen seien die Folgen des menschli-
chen Handelns nicht in den Griff zu bekommen. In diesem Sinne hatte 
Jonas maßgeblichen Einfluss auf die Etablierung der Technikfolgenfor-
schung. Bis heute hat diese Forschung in vielen Bereichen mit relevan-
ten Erkenntnissen, etwa zur Verbesserung der Umweltqualität (z.B. Ge-
wässerreinhaltung oder Luftqualität), beigetragen.

Trotzdem aber kann die Entwicklung der Umweltdegradierung seit 
den 1970er und 1980er Jahren ernüchtern. In vielen Bereichen, wie bei-
spielsweise dem Klimaschutz, sind zwar einschlägige Forschungsergeb-
nisse vorhanden, doch wurden kaum politische Beschlüsse getroffen, die 
die drohende Klimaerwärmung effektiv eindämmen können. Seit dem 
1987 veröffentlichten Brundtland-Bericht geht es auch nicht mehr allein 
um die Erhaltung der menschlichen Art, sondern um intergenerationelle 
Gerechtigkeit, also um eine nachhaltige Entwicklung, die nicht übermä-
ßigen Raubbau an den natürlichen Ressourcen der Erde betreibt, sodass 
den nachfolgenden Generationen die Möglichkeit bleibt, ihre Bedürfnis-
se zu befriedigen. Offensichtlich gelingt es aber nicht, einen gesamtgesell-
schaftlichen Wandel einzuläuten, der dieser Verantwortung gerecht wird. 
Dies hat zur Krise des Begriffs der Verantwortung beigetragen.

Furcht, Hoffnung, Wissen und Politik

Jonas stellt die Frage, inwieweit die zukünftigen Folgen der sich selbst 
verstärkenden Prozesse des menschlichen Handelns überhaupt abge-
schätzt werden können, und definiert damit eine besondere Bedeutung 
umweltrelevanten Wissens im Zeichen der globalen Veränderungen.

»Unter solchen Umständen wird Wissen zu einer vordringlichen Pflicht 
über alles hinaus, was je vorher für seine Rolle in Anspruch genommen 
wurde, und das Wissen muß dem kausalen Ausmaß unseres Handelns 
größengleich sein. Die Tatsache aber, daß es ihm nicht wirklich größen-
gleich sein kann, das heißt, daß das vorhersagende Wissen hinter dem 
technischen Wissen, das unserem Handeln die Macht gibt, zurückbleibt, 
nimmt selbst ethische Bedeutung an.« (Jonas 1979: 28)

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Technische Entwicklungen sind also notwendigerweise in der Welt, be-
vor deren Folgen überhaupt abgeschätzt werden können. Auch kann, 
Jonas zufolge, die zunehmende Komplexität der Technikfolgen von der 
Wissenschaft nicht definitiv bestimmt, sondern allenfalls eingeschätzt 
werden. Der Mensch läuft sich demnach quasi selbst hinterher. Er be-
schließt technologische Maßnahmen und zeitigt damit Folgen, ohne da-
bei deren tatsächliches Ausmaß zu begreifen. Die Beobachtung der Tech-
nikfolgen im Sinne eines Monitorings kann dabei analog der Funktion 
eines Fieberthermometers gedacht werden. Ein Fieberthermometer kann 
eine Krankheit niemals aufhalten, es kann diese lediglich erkennbar und 
bedingt in ihrem Verlauf prognostizierbar machen. Deswegen solle der 
Wissenschaft unter diesen Bedingungen von Unsicherheit, gerade weil sie 
keine definitiven Antworten geben kann, eine besondere Rolle zukom-
men. Es muss gewährleistet werden, dass Wissen schnell und wirksam 
in die relevanten Entscheidungsinstanzen hineinwirkt.

Deswegen interessiert sich Jonas für Möglichkeiten, die ökonomische 
Praxis des gesellschaftlichen Lebens politisch zu regulieren. In der öko-
nomischen Praxis werden die Entscheidungen gefällt, die letztlich fata-
le Entwicklungen antreiben. In der gesellschaftlichen Debatte um neue 
Technologien stehen sich immer Befürworter und Skeptiker gegenüber. 
Jonas zufolge müsse deswegen immer der mögliche positive Nutzen einer 
Technologie mit deren möglichen negativen Folgen abgeglichen werden. 
Da diejenigen Akteure, die von den jeweils zur Debatte stehenden Tech-
nologien profitieren, dazu tendieren, die Folgen dieser Technologien he-
runterzuspielen, könne allein eine »Heuristik der Furcht« (Jonas 1979: 
63ff.) helfen, den Schaden zu begrenzen. Es müsste immer den schlechten 
Prognosen der Vorrang gegenüber den guten gewährt werden, denn letzt-
lich gebiete allein die Furcht vor der Katastrophe eine Selbstbeschrän-
kung in der Anwendung von Technologien.

Mit diesem Entwurf einer ›Heuristik der Furcht‹ widerspricht Jonas 
dem von Ernst Bloch formulierten Prinzip ›Hoffnung‹, wonach sich eine 
Gesellschaft einer ›utopischen‹ Hoffnung hingeben müsse, um die läh-
mende Haltung der Bewahrung, die aus Furcht vor Veränderung gebo-
ren werde, zu überwinden. Jonas aber erteilt der Überzeugung, aus Hoff-
nung könne eine neue bessere Gesellschaft entstehen, eine Absage. Dies 
gelte sowohl für den kapitalistischen Fortschrittsgedanken wie auch für 
das sozialistische Ideal des Marxismus. Vor dem Hintergrund der Tech-
nologieentwicklung könne es keine Hoffnung auf eine sich zwangsläu-
fig vollziehende Verbesserung der Verhältnisse geben. Selbstbeschrän-
kung sei unausweichlich. Diese könne sich aber nicht freiwillig aus der 
ökonomischen Praxis heraus entwickelt, sondern müsse notwendig poli-
tisch entschieden werden. Dieses Argument führt Jonas schließlich zu be-
denklichen, tendenziell anti-demokratischen Ansichten (vgl. hierzu auch 
Banzhaf 2002: 72). 

VERANTWORTUNG IM ZEICHEN DER TECHNOLOGIEFOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Jonas hält eine Selbstbeschränkung des Wohlstands für das Überle
ben der Menschheit für unabdingbar. Dass sich aber aus einer freien Ge-
sellschaft heraus ein neues Bewusstsein des freiwilligen Verzichts entwi-
ckelt, ist für ihn kaum vorstellbar. Jonas zufolge müssen die Heuristik 
der Furcht und entsprechend notwendige Maßnahmen der Selbstbe-
schränkung im Sinne des Umweltschutzes autoritativ durchgesetzt wer-
den. Die Verantwortung hierfür könne »nur eine Elite ethisch und in-
tellektuell« (Jonas 1979: 263) übernehmen. Auch denkt er an einen 
»neuen Machiavelli« (ebd.: 267) und hält die »Existenz einer Elite mit 
geheimen Loyalitäten und geheimen Zielsetzungen« (ebd.: 266) für 
möglich. Auch heute finden sich in der Ökologiebewegung derartige an-
tidemokratische Gedanken. Sie lassen sich nicht nur in Verschwörungs-
erzählungen, sondern insbesondere auch im derzeit vernehmbar lauter 
werdenden Ruf nach politisch regulierender Autorität erkennen. Offen-
sichtlich, so die gefährliche Ansicht, seien Demokratien nicht flexibel ge-
nug, auf die Anforderungen der Zeit zu reagieren, da unter den zuneh-
mend diverser werdenden Verhältnissen zu viele Ansprüche auf einen 
Nenner gebracht werden müssten. Diese Einschätzung bestärkt nicht 
nur den Ruf nach der Vereinheitlichung des Volkes unter einer starken 
Führung, sondern auch den nach einer linken Hegemonie (Laclau & 
Mouffe 2001; Mouffe 2018). 

Politischer Stillstand und Individualisierung der Verantwortung

Der politischen Starre bezüglich des Klimawandels begegnen Menschen 
heute häufig damit, dass sie Umweltschutz individualistisch interpretieren 
und Verantwortung in die Sphäre des Privaten verschieben. In der Dis-
kussion um Nachhaltigkeit wird vielfach folgendes Zitat aufgegriffen: 
»Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind mit der 
Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden« (Jonas 1979: 16). In 
diesem Prinzip aber bleibt der von Jonas betonte kollektive Charakter der 
Verantwortung unerwähnt. Da sich viele Menschen offenbar kaum Ein-
fluss auf die gesellschaftlichen Bedingungen zuschreiben, liegt zudem eine 
ausschließlich individualistische Lesart dieses Zitats nahe. Heute lässt 
sich an vielen Lebensstilen ablesen, wie weitreichend ökologische Ver-
antwortung auf individuelles Verhalten heruntergebrochen wurde. Nicht 
selten wird Hoffnung in eine auf breiter Basis stattfindende, verantwor-
tungsvolle Verhaltensänderung gelegt, wodurch sich, so die Hoffnung, 
bottom-up der Fußabdruck der Gesamtgesellschaft verändern könne. 

Da gesellschaftliche Positionierungen immer in Abgrenzung zu ande-
ren Positionen geschehen, bringt jede Position damit quasi-natürlich im-
mer auch eine oder mehrere Gegenpositionen hervor. Es wird also immer 
diejenigen geben, die sich nicht beschränken. Vor diesem Hintergrund 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

ist der Versuch, ökologiebewusste, gerechtigkeits- und gleichheitsorien-
tierte Einsichten im Alltagsleben zu propagieren und zu verbreiten, zwar 
nachvollziehbar, im Sinne einer politischen Verständigung ist er ab einem 
bestimmten Punkt aber kontraproduktiv. Wenn die individuelle Einstel-
lung aggressiv über den Rahmen des politischen Aktivismus hinaus als 
Imperativ ins Alltagsleben getragen wird, dann besteht die Gefahr, dass 
ein nervöses Klima der Hyperkritik entsteht (Edlinger 2015). Wir alle 
kennen – zumindest sofern wir nicht Hardliner des Verzichts oder eines 
konsequenten ökologischen Lebensstils sind – den Anflug eines schlech-
ten Gewissens sowie die Bereitschaft zu einer Abwehrreaktion, die uns 
beschleicht, wenn wir im alltäglichen Leben Fragen zu unserem Kon-
sumverhalten beantworten sollen. Wir wissen von der Empörung, die 
der Verdacht der Verantwortungslosigkeit zu erzeugen fähig ist, und wit-
tern die Gefahr diesen Vorwurf zu ernten. Neben feindschaftlichen All-
tagsatmosphären bringt das auch politische Spaltung hervor. Dabei wird 
die Art sozialer Spaltung provoziert, die Populisten so gerne haben, weil 
sie darauf ihren Einfluss begründen können. Die Beziehungen zwischen 
politischen Lagern werden mit alltagsfeindlichen Emotionen aufgela-
den. Dies befördert ein Erleben von Demokratie als Gegnerschafts- oder 
Feindschaftsverhältnisse im Sinne einer radikalen Demokratie (Laclau & 
Mouffe 2001). Im Sinne demokratischer Verständigung sollte aber ge-
sehen werden, dass vielfältige Beziehungsweisen denkbar sind. Hierzu 
muss Jonas’ Hinweis auf den kollektiven Charakter von Verantwortung 
ernst genommen werden, was eine weitergehende Betrachtung der gesell-
schaftlichen Vermittlungs- und Aushandlungsprozesse nahelegt. 

2.2 Verantwortung im politischen Diskurs

Es ist durchaus nachvollziehbar, dass der mit dem Prinzip ›Hoffnung‹ 
assoziierten Idee von Fortschritt in unserem technologisierten Zeitalter 
nicht mehr vertraut werden kann. Hans-Otto Apel (1990[1986b]: 183) 
sieht es aber als bedenklich an, dass sich Jonas von dem Vertrauen in die 
»immanente ›Vernunft der Geschichte‹« distanziert. Zwar sei es richtig, 
dass weder im Marxschen noch im Hegelschen Sinne davon ausgegangen 
werden könne, dass die Welt automatisch einem Besseren zustrebt, doch 
gehe Jonas fehl in der Einschätzung, dass die Frage, welche Entwicklun-
gen für den Menschen gut seien, vollständig hinter die Frage, was für den 
Planeten besser sei, zurücktreten solle. Dann dränge sich nämlich leicht 
auch eine sozialdarwinistische Lösung des Problems auf. Schließlich kön-
ne die Erde auch durch forcierte Schrumpfung der Weltbevölkerung ent-
lastet werden. Sicherlich käme eine nachhaltigere Wirtschaftsweise zu-
stande, wenn nur ausgewählte Personen überleben würden. Demnach 

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

fragt Apel (1990[1986b]: 185): »Muß also nicht ein entsprechender, so-
zial-emanzipativer Fortschrittsprozeß auch mit der heute geforderten Be-
wahrung des Daseins und der Würde des Menschen immer noch ver-
knüpft sein?« Apel – und Jürgen Habermas liegt dieser Auffassung sehr 
nahe – versteht seine Diskursethik deswegen ebenfalls als eine Verant-
wortungsethik. Allein durch die rationale Verhandlung und den vernunft-
gemäßen Gebrauch von Wissen im politischen Dialog wäre überhaupt 
denkbar, dass effektive Entscheidungen zugunsten einer Einschränkung 
der Technikfolgen getroffen werden könnten. In diesem Sinne entwickeln 
Apel (u.a. 1973[1972], 1989) und Habermas (u.a. 1992, 2015[1983]) 
das Prinzip ›Diskurs‹ zu einem formalen Grundprinzip der Ethik. 

Diskurs als ethisches Prinzip

Das Diskursprinzip kann nach Apel als grundlegendes Moralprinzip an-
gesehen werden, weil »jeder, der ernsthaft argumentiert, auch schon – 
zumindest implizit – eine ethische Grundnorm anerkannt haben muss« 
(Apel 1990[1975-88]: 46). Wer verstanden werden will, muss vorausset-
zen, dass so etwas wie ein verständigungsorientiertes Sprechen tatsäch-
lich auch den Austausch von Gedanken und Ideen ermöglicht. Idealer-
weise geht es beim Kommunizieren um den Versuch, das zu verstehen, 
was der andere sagt, und zunächst die eigenen Interessen und Überzeu-
gungen zurückzustellen. Selbstverständlich ist sich Apel bewusst, dass es 
keine idealen, rein rationalen und herrschaftsfreien Diskurse gibt. Jeder, 
der ernsthaft um Verständigung bemüht ist, müsse aber trotz besseren 
Wissens »merkwürdigerweise in seinem Publikum bereits die ideale Ar-
gumentationsgemeinschaft ansprechen« (ebd.: 202). Auf diese Weise ver-
sucht Apel das Prinzip Diskurs als letztbegründetes moralisches Prinzip 
abzuleiten (Apel 1989). Bekannterweise widerspricht Habermas dieser 
Ansicht. Ihm zufolge könne der diskurstheoretische Grundsatz allenfalls 
als universell angesehen werden. Einig sind sich Apel und Habermas aber 
schließlich darin, dass der diskurstheoretische Grundsatz die moralische 
Grundlage von Verständigung bilden kann, weil er sich als moralisches 
Prinzip lediglich auf die Prozedur der Aushandlung, nicht aber auf die 
zur Debatte stehenden Inhalte, bezieht. Im Sinne einer Verfahrensethik 
gibt er keinerlei Hinweise darauf, wie individuelle ethische Ansichten des 
praktischen Lebens bewertet werden sollen. 

Diskursorientierung zwischen Gesinnung und Verantwortung

Apel und Habermas sind sich bewusst, dass nicht jeder, der ernsthaft ar-
gumentiert, sich automatisch auch der Metanorm der Konsensbildung 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

verpflichtet fühlt. Vielmehr kann auch ernsthaft argumentieren, wer ein-
fach nur versucht, sein Gegenüber zu täuschen oder von seiner Meinung 
zu überzeugen. Die Diskursethik unterscheidet deswegen auch die Idee 
einer ethischen Kommunikation in einer idealen Kommunikationsge-
meinschaft, die auf Gleichberechtigung und Solidarität abzielt, von der 
strategischen Kommunikation realer Kommunikationsgemeinschaften, 
bei denen es um die Selbstbehauptung in politischen Debatten geht.

Paradoxerweise sind nun aber Situationen vorstellbar, in denen ein 
ethisches Kommunikationsverhalten unverantwortlich erscheinen mag, 
beispielsweise wenn in einer politischen Aushandlungssituation eine Par-
tei vehement versucht, ihre Interessen durchzusetzen. In diesem Fall wäre 
es unangemessen, wenn die Vertreterinnen und Vertreter der anderen 
Partei nicht gleichfalls versuchen würden, die Interessen derjenigen zu 
schützen, die sie vertreten. Apel hält in solchen Fällen eine strategische 
Argumentation für notwendig, die zwar keineswegs redlich oder aufrich-
tig ist, aber dem Zwecke einer langfristigen Durchsetzung des morali-
schen Prinzips der Diskursethik dienen soll. Apel (1990[1986a]: 141ff.) 
schlägt hierzu ein moralisch-ethisches Ergänzungsprinzip vor. Er sieht 
darin eine moralische Langzeitstrategie sowie eine Auflösung des Weber-
schen Dualismus zwischen Verantwortungs- und Gesinnungsethik. Max 
Weber (1958[1919]) hatte diese Unterscheidung auf politisches Handeln 
bezogen, welches seines Erachtens niemals blind einer Gesinnung folgen 
sollte, auch wenn diese das Gute verheißt. Politik müsse immer auch ver-
antwortungsbewusst die realpolitischen Konsequenzen ihrer Entschei-
dungen im Auge behalten. Ähnlich soll das Ergänzungsprinzip einer-
seits gewährleisten, dass ethisch orientierte Politik realpolitisch nicht von 
strategischen Offensiven unterminiert wird, dabei aber gleichzeitig die 
Bedingungen der gesellschaftlichen Kommunikation auf lange Sicht hin 
zu einer gerechteren und freieren Debattenkultur führen. 

Habermas (1992: 197) lehnt dieses Ergänzungsprinzip ab, denn es 
erfordere »ein seiner Struktur nach paradoxes Handeln: etwas soll zu-
gleich moralisch geboten sein und zweckrational angestrebt werden«. 
Das sei schlichtweg unmöglich. Doch sein Argument bleibt dabei selt-
sam abstrakt. Er begründet seine Ablehnung mit der Unvereinbarkeit 
von deontologischer und teleologischer Ethik. Es mag sicherlich richtig 
sein, dass sich diese ethischen Kalküle nicht logisch konsistent verbin-
den lassen, doch besagt das keineswegs, dass man sich lebensweltlich 
nicht für eine (unlogische) Mischung dieser Prinzipien entscheiden kann 
oder situativ für das, was gerade geboten oder angemessen erscheint. 
Ist es nicht vielmehr ein elementares Charakteristikum des tatsächli-
chen Lebens, dass es beständig Kompromisse einfordert, dass es theore-
tische Einsichten immer nur gebrochen widerspiegelt? Ist nicht die Not-
wendigkeit von Ambiguitätstoleranz eine zentrale Erfahrung, die immer 
dann gefordert ist, wenn man versucht, Theorie auf Praxis zu beziehen? 

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Teleologische und deontologische Ethik mögen universaltheoretisch un-
vereinbar sein. Dies lässt aber noch lange nicht den Schluss zu, dass sie 
nicht – im Sinne gegenstandsbezogener Argumentationen – unterschied-
liche Positionen jeweils konsistent begründen können. Wenn eine Person 
Gründe hat, die Voraussetzungen einer Situation neu zu bewerten, dann 
kann sie auch zu einer neuen logisch konsistenten Auffassung gelangen. 
In solchen Fällen aber kann der Sachverhalt nicht durch eine universa-
listische rationale Untersuchung geklärt werden. Vielmehr ist das von 
Apel angeführte Theorem des performativen Widerspruchs interessant. 
Es besagt, dass eine Argumentation dann gegenstandslos ist, wenn sich 
innerhalb der Gedankengänge Bezüge aufzeigen lassen, die bestimmten 
Annahmen und Ideen widersprechen, die die argumentierende Person 
zuvor selbst für ihre Argumentation festgelegt hat. Auf diese Weise lassen 
sich partikulare Positionen einer prüfenden immanenten Kritik unterzie-
hen. Dieses Argument ist auf eine ganz andere Art und Weise stichhaltig, 
als es der Habermassche Verweis auf die Unvereinbarkeit verschiedener 
theoretischer Ethikentwürfe ist. Das Argument des performativen Wider-
spruchs bezieht sich allein auf die Binnenlogik einer konkret stattfinden-
den Argumentation, mit der natürlicherweise immer auch der Anspruch 
verbunden ist, diese Argumentation sei logisch konsistent. Es kann also 
zur Verdeutlichung von Ungereimtheiten beitragen. 

Diskurs und Transzendenz

In jedem Fall muss ein verständigungsorientierter Diskurs über die par-
tikularen Binnenlogiken hinausgehen. Sowohl Apel wie auch Habermas 
halten hierfür eine Rationalisierung und die Transparenz von Argumen-
tationen für unabdingbar. Es ist Voraussetzung jeder Kommunikation, 
dass versucht wird, sich durch nachvollziehbare Argumentation ver-
ständlich zu machen. Auf dieser Basis begründet sich der Anspruch der 
Diskursethik. Verständigung stellt sich als ein moralisches Prinzip der 
gesellschaftlichen Aushandlung dar, welches im Sinne eines »Gerechtig-
keits- und Verantwortungsprinzip von vornherein die Interessen aller Be-
troffenen berücksichtigt« (Apel 1990[1987]: 281). Es entsteht die Vision 
einer zwanglosen Aushandlungssituation, in der sich das bessere Argu-
ment durchsetzt, allein deswegen, weil alle Beteiligten dessen Stichhal-
tigkeit erkennen. »Die spezifisch moralische Fragestellung löst sich vom 
ego- (bzw. ethno-)zentrischen Bezugspunkt je meines (oder unseres) Le-
benskontextes und verlangt eine Beurteilung interpersoneller Konflikte 
unter dem Gesichtspunkt, was alle gemeinsam wollen könnten« (Haber-
mas 1992: 124). Um dies zu ermöglichen schlägt Habermas zwei Grund-
prinzipien vor. Nach dem Diskursprinzip »D« sollen in einer Debatte nur 
die »Normen Geltung beanspruchen dürfen, die die Zustimmung aller 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen Diskurses finden (oder fin-
den könnten)« (Habermas 2015[1983]: 103). Nach dem Universalisie-
rungsprinzip »U« muss darüber hinaus jede gültige Norm der Bedingung 
genügen, »daß die Folgen und Nebenwirkungen, die sich jeweils aus ih-
rer allgemeinen Befolgung für die Befriedigung der Interessen eines je-
den Einzelnen (voraussichtlich) ergeben, von allen Betroffenen akzeptiert 
(und den Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmöglich-
keiten vorgezogen) werden können« (ebd..: 75-76). 

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Prinzipien eine tiefgreifen-
de Rationalisierung gesellschaftlicher Diskurse erfordern. Ganz grundle-
gend fordern sie allen Beteiligten nicht nur kommunikative Kompetenzen 
ab, sondern in wesentlich entscheidenderem Maße auch die Fähigkeit, 
vom eigenen Standpunkt zurücktreten zu können. Verantwortung lastet 
damit auf dem Individuum, in Form des Appells, diese Rationalität zu 
leisten. Die Habermasschen Grundprinzipien erfordern eine zumindest 
partielle Distanzierung von den eigenen Überzeugungen. Gefordert ist 
demnach eine rationale Selbsttranszendierung im Gespräch. Letztlich ist 
es demnach die Verantwortung des Einzelnen, sich selbst zu einem der-
art rational befähigten Subjekt heranzubilden. Entsprechend wurde zeit-
geschichtlich auch Bildung und Qualitätsjournalismus propagiert und 
protegiert. Heute ist aber deutlich geworden, dass eine durchschnittli-
che Person derartige Selbstrationalisierung im Gespräch gar nicht leis-
ten kann, also notwendigerweise überfordert ist, diese Regeln in konkre-
ten Debatten anzuwenden. Hans Joas (1997: 284f.) betont auch, dass 
Selbsttranszendenz viel wahrscheinlicher der affektiven Bindung an den 
Gesprächspartner entspringt denn der rationalen Argumentation. Selbst-
transzendenz entsteht demnach weniger einem rationalen Verstehen der 
Argumente des Anderen als vielmehr durch die Erfahrung, dass der An-
dere offensichtlich ebenso überzeugt von seiner Meinung ist, wie man 
selbst. Im Gesicht des Anderen (Lévinas 1998[1963]) erscheint die Ah-
nung eines unendlich unergründlichen fremden Kosmos.

Das Rechte und das Gute

Die Diskursethik, zumindest in der Habermasschen Ausdeutung, offen-
bart aber noch ein weiteres Problem. Wenn sie als Schlüssel zu morali-
schem Verhalten verstanden wird, gewährt sie dem Rechten, das in de-
mokratischen Prozessen beschlossen wurde, uneingeschränkten Vorrang 
vor dem Guten (Joas 1997: 127ff.). Was im herrschaftsfreien Diskurs be-
schlossen wurde, muss schließlich verbindlich für alle Mitglieder einer 
Gemeinschaft gelten. Damit wird aber das moderne Rechtswesen zum 
alleinigen Integrationsmechanismus moderner Gesellschaften erhoben. 
Es waren insbesondere die Kommunitaristen (vgl. hierzu die Beiträge in 

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Honneth 1993 und Brumlik & Brunkhorst 1993) die darauf hinwiesen, 
dass das nicht ausreicht, um moderne Gesellschaften in ihrer Diversität 
angemessen zu integrieren und zu regulieren. Die Habermassche Dis-
kursethik etabliert eine Trennung von Moral und Ethik, die Hans Joas 
(1997) insofern für verkürzend hält, als dass sie dem praktischen Leben 
widerspricht. Trennt man Moral, als die Sphäre universell geltender Nor-
men des Zusammenlebens von der Ethik, die man als eine Sphäre par-
tikularer Gesichtspunkte bezüglich der Frage nach einem guten Leben 
versteht, dann besteht die Tendenz ersteres der Gesetzgebung zu überant-
worten und zweites vollständig der individuellen Willkür zu überlassen. 
Zwar erkennt auch Habermas die Grenzen der Duldsamkeit, denn als 
Staatsbürger muss man sich ganz offensichtlich mit den Konflikten um 
Grenzziehungen bezüglich ethischer Fragen aller Art auseinandersetzten, 
doch Jaeggi (2014[1987]: 31) zufolge ist »die Trennung von Moral und 
Ethik faktisch häufig der erste Schritt nicht nur zu einer pragmatisch-
agnostischen Haltung, sondern auch zu einem faktischen Nonkognitivis-
mus in Bezug auf ethische Fragen, der ganz im Gegensatz zum erklär-
ten Kognitivismus in Bezug auf moralische Fragen steht.« Für politische 
Prozesse wird dann vehement eine Rationalität eingefordert, während 
die rationale Untersuchung persönlicher Werthaltungen gleichzeitig als 
unangemessen abgelehnt wird. Dies führt tendenziell zu einer liberalen 
Position, der zufolge sich Theorie eine ›ethische Enthaltsamkeit‹ aufer-
legen sollte. Fragen der Ethik, also Debatten darüber, was Personen in-
dividuell für gut ansehen, und welche Ansichten dabei Geltung erlangen 
sollen, werden von der Diskursethik bewusst ins Private verlegt (Apel 
1990[1987]; Habermas 1992; 2015[1983]). Auf der einen Seite kann 
das als eine Errungenschaft betrachtet werden. Die Privatsphäre wird – 
und das auch zurecht – vom modernen Rechtsstaat vor Übergriffen ge-
schützt. Dies ermöglicht aber auch eine von Jaeggi prominent kritisierte 
Abschottung von Lebensformen im Privaten. Wenn Lebensformen zur 
Privatsache erklärt werden, dann ermöglicht dies auch, dass das Private 
in manchen Lebensformen möglicherweise nicht mehr der Schutzraum 
ist, den sich der moderne Rechtsstaat erträumt, sondern zum Raum der 
Unterdrückung und Gewalt wird. Auch Carol Gilligan (1988[1982]: 33) 
spricht davon, dass »eine Moral des Rechts und der Nichteinmischung 
wegen der in ihr ruhenden Möglichkeit, Gleichgültigkeit und mangeln-
de Anteilnahme zu rechtfertigen« durchaus erschreckend wirken kann. 
Eine derartige akademische Haltung der Nichteinmischung manifestiert 
sich in einem Kulturrelativismus, der durch die Orientierungslosigkeit, 
die er bezüglich interkultureller Fragen erzeugt, in der Kritik steht, gesell-
schaftliche Polarisierungen anzuheizen (Edlinger 2015; Nassehi 2015; 
Weiss 2017; s. a. Kap 1.3).

Die Diskursethik vertritt ein striktes Primat des Rechten vor dem Gu-
ten. Was moralisch geboten sein soll, wird mittels rationaler Aushandlung 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

demokratisch beschlossen. Dies entspricht dem Selbstverständnis eines 
modernen Rechtsstaates. Kein Rechtssystem wird aber jemals alle Even-
tualitäten des Lebens derart bedenken, dass alle Entscheidungen immer 
auch von allen Beteiligten als gerecht empfunden werden (Hoffmann-
Riem 2001; Lotter 2012: 267ff). Jedes Rechtssystem braucht Ermessens-
spielräume, in denen individuelle Ansichten darüber, was im konkreten 
Einzelfall für gut empfunden wird, zumindest ansatzweise mitbedacht 
werden können. Entsprechende Verfahrensweisen sind vielen Rechtssys-
temen auch implementiert, doch bietet sich, wie gezeigt werden wird, 
ein weites Feld an Tatbeständen, die weiterhin als ungerecht empfunden 
werden, weil sie keiner Gerichtsbarkeit unterliegen und auch niemals 
justiziabel sein können. Vorfälle, die derartiges Unrechtsempfinden her-
vorrufen, konstituieren ein weites Feld gesellschaftlich streitbarer Sach-
verhalte. Es ist dies das Feld der Kritik, nicht nur der Gesellschaftskritik 
und der kritischen Theorie, sondern auch das der alltäglich gelebten Kri-
tik. Das dieses Feld heute weitgehend von einer oppositionellen Haltung 
besetzt ist, wurde vorausgehend schon als problematisch thematisiert. 

Instrumentalisierung der Rationalität

Daran aber ist die Diskurstheorie nicht gescheitert. Warum demokra-
tische Verhandlungen, beispielsweise über Maßnahmen gegen den Kli-
mawandel, bisher kaum durchschlagend wirksame Resultate erzeugt 
haben, liegt auch daran, dass der moralische Imperativ des rationalen 
Argumentierens instrumentalisiert wurde. Auf der einen Seite haben 
Kompetenzinitiativen, wie etwa neoliberale think tanks, eine Politik der 
Alternativlosigkeit hervorgebracht, während der Forschung und der wis-
senschaftlichen Expertise auf der anderen Seite zusehends die Überzeu-
gungskraft geraubt wurde, etwa durch scheinwissenschaftliche Korrup-
tionsversuche, wie im Falle der tabacco strategy (Oreskes & Conway 
2010). Gleichzeitig ist auch in vielen gesellschaftlichen Bereichen eine 
zunehmende Rationalisierung und Kontrolle nach Maßgabe rechtlicher 
und bürokratischer Maßstäbe zu verzeichnen, wodurch der individuel-
len Vernunft oftmals unüberwindbare Grenzen gesetzt werden. Regulie-
rungen, Normen und Vorschriften rauben Selbstwirksamkeit insbeson-
dere dort, wo trotz drängender Problemlagen angepasste praktikable 
Einzelfalllösungen wegen allzu spezifischer Regeln nicht umgesetzt wer-
den dürfen.1 

Man könnte nun zu dem Schluss kommen, dass korrumpierende 
strategische Kommunikation die ethisch-moralischen Ansprüche der 

1	 Beispielsweise wurde es im Herbst 2020 während der COVID-19 Pandemie 
Schulen verboten, privat gespendete Luftfilteranlagen zu betreiben.

VERANTWORTUNG IM POLITISCHEN DISKURS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Diskurstheorie ad absurdum geführt und damit der Bürokratie und au-
toritären Bestrebungen den Weg geebnet haben. Vielleicht hätte die Dis-
kurstheorie dem von Apel vorgeschlagenen Ergänzungsprinzip mehr 
Aufmerksamkeit schenken sollen. In diesem Sinne werden im Folgen-
den die Bedingungen untersucht, unter denen es angemessen erscheint, 
zwischen strategischem Argumentieren und verständigungsorientierter 
Kommunikation, oder auch zwischen Kritik als Opposition und Kritik 
als Mediation zu mäandern. Bevor aber diese Frage diskutiert wird, noch 
kurz ein Blick auf die jüngeren Entwicklungen gesellschaftlicher Verant-
wortungsverhältnisse.

2.3 Verantwortung nach der Verantwortungsethik

Die bisher genannten Autorinnen und Autoren haben den Begriff der 
Verantwortung zu einer Schlüsselkategorie der praktischen und der Mo-
ralphilosophie gemacht (Bayertz 1995; Banzhaf 2012). Damit war der 
Begriff in den 1970er - 80er Jahre prominent in den politischen Debat-
ten präsent. In den 80ern aber erlebte er mit der konservativen Revolu-
tion unter verändertem Vorzeichen eine weitere Konjunktur. 

Der Aufstieg der Eigenverantwortung

Yascha Mounk (2017a) beschreibt eine schleichende Verlagerung von 
strukturellen Überlegungen auf der gesellschaftlichen Ebene (responsi-
bility) hin zu einer Betonung des Individuums und dessen persönlicher 
Verantwortung (accountability). Der kollektive Charakter der Verant-
wortung sei dabei sukzessive aus dem Blick geraten. In Ratgeberliteratur, 
Kolumnen und der politischen Sprache werde an die Eigenverantwor-
tung des Einzelnen appelliert und so sei schließlich unsere gesamte mo-
ralische Vorstellungskraft tief von diesem Begriff erfasst worden. Selbst 
unsere Vorstellungen von der Natur eines Wohlfahrtsstaates hätten sich 
dadurch verändert. 

Dem Individuum wird in nahezu allen Lebensbereichen zunehmend 
Verantwortung zugeschrieben, so etwa für die eigene Gesundheit, Bil-
dung oder Zukunftsabsicherung. Um individuell Vorsorge treffen zu kön-
nen wird dem Individuum auferlegt, seine zukünftigen Bedürfnisse schon 
vorab zu ermitteln. Stillschweigend geht damit natürlich die Erwar-
tung einher, jede und jeder solle diesen Aufforderungen auch nachkom-
men. Im Umkehrschluss entstehen damit potenziell auch entsprechende 
Schuldzuschreibungen. Fälle von persönlichen Notlagen erscheinen dann 
allzu leicht als Fälle verfehlter Eigenverantwortung. Damit entsteht auch 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

die Tendenz zu Ansichten, die die Benachteiligten einer Gesellschaft pau-
schal diffamieren, wie etwa die folgende:

»Citizens exercise personal responsibility when they do the hard work 
and make the prudent choices that will ensure they have enough money 
to take care of their own needs. Citizens fail to exercise personal 
responsibility, by contrast, when they are so lazy, or make such foolish 
choices, that they wind up asking for collective assistance. Responsibility, 
in short, has become a form of accountability for our actions.« (Mounk 
2017b)

Mounk zufolge befinden wir uns heute in einem ›Zeitalter der Verant-
wortung‹, denn es habe sich eine Rhetorik der persönlichen Verantwor-
tung durchgesetzt. Gerät eine Person in eine Notlage, dann wird das 
tendenziell als eigenes Verschulden angesehen und es liegt nahe, dieser 
Person den Anspruch auf Unterstützung durch die Gemeinschaft abzu-
sprechen. Implizit schwingt dabei die Einschätzung mit, Menschen sei-
en die alleinigen Souveräne ihres Lebens. Wer erfolgreich ist, der glaubt 
auch gerne, dass nur er allein für seinen Erfolg verantwortlich ist, dass 
er eben die richtigen Entscheidungen getroffen und die richtigen Haltun-
gen habe. Nicht nur in Deutschland wurden derartige Auffassung etwa 
im Prinzip des Förderns und Forderns in vielen Bereichen der Sozialpo-
litik eingeführt. Bezüglich einer entsprechenden Arbeitsmarktpolitik be-
deutet das beispielsweise, dass erwerbsfähige Hilfebedürftige alle sich 
ihnen bietenden Möglichkeiten zur Beendigung oder Verringerung ih-
rer Hilfebedürftigkeit ausschöpfen müssen. Tun sie das nicht, dann dro-
hen Sanktionen, bis zur Aussetzung der Hilfszahlungen. Dabei wird au-
ßer Acht gelassen, dass es letztlich einer Behörde obliegt zu beurteilen, 
welche Maßnahmen möglich und angemessen sind. Eine Behörde kann 
dies aber – um Willkür und Missbrauch auszuschließen – nur nach kla-
ren bürokratischen Vorgaben beurteilen. Damit wird paradoxerweise 
das unmöglich gemacht, was ein solches System überhaupt nur gerecht 
machen könnte: eine faire und angemessene, das heißt individualisier-
te Beurteilung des jeweiligen Einzelfalles. Es entsteht eine Atmosphäre 
der Kontrolle nach Vorschriften, in der individuelle Gründe allzu leicht 
zu Ausreden degradiert werden. Das kommt einer strukturellen Verur-
teilung der Hilfebedürftigen gleich. Mounk (2017a/b) zufolge ist diese 
strafende Haltung gegenüber den Mitmenschen eine zutiefst verhängnis-
volle Angelegenheit. Sie verkennt, was eine Gemeinschaft ihren Mitbür-
gern als unveräußerliche Rechte zuerkennen sollte: das Recht auf Wah-
rung der menschlichen Würde. Dies müsse allen Menschen, unabhängig 
von deren Entscheidungen, zuerkannt werden. 

Ebenso gerät sukzessive aus dem Blick, dass auch strukturelle Faktoren 
Ursache individueller Notlagen sein können. In poststrukturalistischen 
Betrachtungen wird deshalb in der Regel auch von einer Naturalisierung 

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

dieser Art von Verantwortung ausgegangen. Die erhobenen Forderun-
gen nach Eigenverantwortung erfahren in den Subjektivierungsweisen 
der Individuen eine Verkörperung und bewirken so einen vorauseilen-
den Gehorsam. Als Basis der Vorstellung individueller Verantwortung 
lässt sich so beispielsweise eine individualisierende Biopolitik erkennen, 
die zur Selbstvermessung und Selbstoptimierung veranlasst. Es entsteht 
etwa die Aufforderung durch smart watches die eigenen Vitaldaten und 
Bewegungsleistungen aufzeichnen. Auch eine neoliberale Wohnungspo-
litik findet auf diese Weise ihren Ausdruck in einem entfesselten Immo-
bilien- und Wohnungsmarkt und das responsibilisierte Verständnis von 
Sicherheit drückt sich in immer unübersichtlicheren Angeboten der Ver-
sicherungsbranche aus. Verantwortung erscheint heute als unhintergeh-
barer Imperativ. In poststrukturalistischer Perspektive hat sich die Rede 
von Verantwortung als moralischer Grundsatz universalisiert und damit 
als Macht etabliert. Weil aber in poststrukturalistischem Sinne jede Idee 
einer universalisierten Moral als Unterdrückung erscheint, wird Verant-
wortung kategorisch zurückgewiesen und Effekte von persönlich emp-
fundener Verantwortung entsprechend als trügerisch empfunden und 
zum gouvernementalen Machteffekt erklärt. 

Der kritische Poststrukturalismus strebt eine Entunterwerfung der 
Subjekte von jeglichen moralischen Imperativen an. Die von den Beför-
derern der kritisierten Responsibilisierung erhobenen Argumente ent-
sprechen aber ironischerweise genau dieser poststrukturalistischen Lo-
gik. Bestimmte Verhaltensdispositionen einer Bevölkerungsmehrheit, so 
wird argumentiert, müssen ökonomisch oder politisch als Vorausset-
zung betrachtet werden (subjektivierende Macht). Man müsse doch se-
hen, dass viele Menschen sich auf den Sozialleistungen, die lange Jahre 
zu großzügig verteilt worden seien, ausruhen. Ebenso könne man auch 
nicht einfach Marktprinzipen aushebeln, die den Menschen in Fleisch 
und Blut übergegangen (subjektiviert) seien. Man könne nicht einfach 
ökologisch nachhaltigere Waren produzieren, wenn sich nicht vorher et-
was am Konsumverhalten ändert. An dieser Stelle erübrigt sich schließ-
lich jede weiter Diskussion um Verantwortung, denn auf diese Weise 
kann man sie für sich selbst beliebig ablehnen und anderen zuschrei-
ben. Wenn privilegierte Personen mit Entscheidungsbefugnissen auf die-
se Weise von ihrer eigenen gesellschaftlichen Verantwortung ablenken 
und die Verantwortung derart unspezifisch den Unterprivilegierten zu-
schreiben, dann fühlt man sich an Bruno Latours (2008: 53f) Essay »wir 
sind niemals modern gewesen« erinnert. Dort erklärt ein Weißer, hier als 
Sinnbild der personifizierten Moderne, in gespaltener Zunge einem Indi-
aner die Vorzüge des modernen Denkens. Dabei wechselt er wiederholt 
die Position. Je nachdem wie es ihm gerade passt, betont er dabei jeweils 
die gestaltbare soziale Konstruktion oder die unhintergehbare Realität 
der sozialen Verhältnisse. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Doch die poststrukturalistische Kritik der Responsibilisierung eröffnet 
eine wichtige Perspektive. Indem sie nahelegt, dass sich hinter dem Ruf 
nach Verantwortung anderweitige politische oder ökonomische Interes-
sen verbergen können, verdeutlicht sie eindringlich den Missbrauch, der 
im Namen der Verantwortung begangen werden kann. Damit dekons-
truiert sie aber nicht mehr als die politische Instrumentalisierung des 
Begriffs, die durch dessen Reduktion auf Selbstverantwortung möglich 
wird. Um dieser Unverbindlichkeit von Verantwortung zu entgehen, 
muss gefragt werden, ob Verantwortung nicht doch auch ein wichtiges 
Prinzip des menschlichen Zusammenlebens darstellt.

Die Rationalisierung der Verantwortung vor dem eigenen Gewissen

Responsibilisierung könnte nicht stattfinden, wenn es nicht auf brei-
ter gesellschaftlicher Basis eine große Bereitschaft gäbe, Verantwor-
tung zu übernehmen und Zuschreibungen individueller Verantwortung 
als gerechtfertigt zu empfinden. Woher aber kommt diese Bereitschaft? 
Georg Picht (1969) zufolge ist die moraltheoretische Verwendung des 
Begriffs der Verantwortung christlichen Ursprungs. Sie geht weit über 
sozial kodifizierte Formen von Verantwortung, wie etwa rechtlich gege-
bene Haftung, Rechenschafts- oder Fürsorgepflicht, hinaus. Zu der Ver-
antwortung, die man für etwas oder für jemanden trägt, trete mit dem 
christlichen Einfluss die Vorstellung, es gäbe auch eine Verantwortung 
vor einer höheren Instanz. In der christlichen Vorstellung trage man Ver-
antwortung vor Gott. Picht zufolge erzeugt die Rede von Verantwortung 
damit einen Bedeutungsüberschuss, der erst einmal überhaupt nicht ab-
grenzbar ist, da die Instanz, vor der man Verantwortung trägt, der eige-
nen Position unermesslich überlegen ist. Der Wille Gottes ist letztlich un-
ergründlich. Entsprechend kann ein Mensch es nicht vermeiden, sich auf 
die ein oder andere Art schuldig zu machen. Im christlichen Sinne ist es 
das Wesen der Sünde, dass man ihr niemals vollständig ausweichen kann. 

Picht argumentiert nun, dass Theologie und Seelsorge die Menschen 
dazu erzogen haben, diesen Bedeutungsüberschuss zu internalisieren und 
ihr Dasein im Hinblick auf die Heilsgewissheit ihrer Seele auszurichten. 
Im neuzeitlichen Denken sei dann schließlich das denkende Ich an die 
Stelle Gottes getreten und zu dieser maßgeblichen Instanz der sittlichen 
Vernunft erhoben worden. »Deshalb wird die Verantwortung als Ver-
antwortung vor dem eigenen Gewissen, das heißt als Verantwortung vor 
sich selbst, als Selbstverantwortung verstanden« (Picht 1969: 320). Die-
ser Auffassung folgend entsteht für den modernen Menschen damit eine 
Verpflichtung zu verantwortungsvollem Handeln, dessen Maßstab aber 
nun alleinig er selbst sein muss. Nicht mehr eine Institution, wie etwa 
die Kirche, hat noch die Deutungshoheit, diesen Bedeutungsüberschuss 

VERANTWORTUNG NACH DER VERANTWORTUNGSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

zu explizieren. Naheliegend also, dass die Moralphilosophie mit zahlrei-
chen rationalen Angeboten versucht, diese Lücke zu schließen. Im auf-
klärerischen Sinne soll jede und jeder Einzelne befähigt werden, für sich 
selbst gutes Handeln zu begründen. Entsprechend ergibt sich heute der 
Imperativ, dass jede und jeder für sich selbst die Pflicht hat, ihre oder sei-
ne persönliche Verantwortung in Bezug auf die gesellschaftlichen Zeit-
fragen zu bestimmen. Die hierzu notwendigen Rationalisierungen von 
Verantwortung können aber letztlich nur gelingen, wenn es möglich ist, 
eindeutige objektive Kausalzusammenhänge zu bestimmen, die zwangs-
läufig zu wünschenswerten oder eben nicht wünschenswerten Ergebnis-
sen führen. Das aber ist die Krux an der Sache. Wenn es beispielswei-
se um die großen Selbstgefährdungen moderner Gesellschaften durch 
Hochtechnologie, Biotechnik und ökologische Problematiken geht, dann 
lässt sich kaum eindeutig bestimmen, wie individuelles Handeln ausge-
richtet werden müsste, um auf gesamtgesellschaftlicher Ebene risikomi-
nimierend wirksam zu sein. Zwar ist eindeutig, dass der Ausstoß von 
Treibhausgasen den Klimawandel antreibt. Keineswegs geklärt ist aber 
die Frage, ob nun politischer Aktivismus oder persönlicher Verzicht ei-
nen größeren transformierenden Einfluss auf diese Zusammenhänge be-
wirken kann. Dies spiegelt sich beispielsweise in der Frage um nachhal-
tiges Konsumverhalten wider. Auf der einen Seite steht eine Position, die 
den Konsumenten in mehrfacher Hinsicht als überfordert ansieht. Da-
mit wird Konsumentenverantwortung »zwar nicht obsolet, aber in ih-
rem Anspruch und ihren Möglichkeiten stark relativiert« (Grunwald 
2018: 434). Menschen leben in politisch gewollten Strukturen und in 
dieser Auffassung sind es die Rahmenbedingungen, Systemzwänge und 
Anreizsysteme, die geändert werden müssen. Die andere Seite sieht hin-
gegen eine »überforderte Politik« und begreift den individuellen Konsum 
als das maßgebliche Instrumentarium einer nachhaltigen Transforma-
tion (Paech 2018). Die Auffassungen von individueller Verantwortung 
könnten also konträrer nicht sein. Für die einen ist sie der Königsweg 
zu einem moralisch guten Leben, für die anderen liegt in ihrer Betonung 
entweder maßlose Selbstüberschätzung oder ein Versuch gouvernemen-
taler Steuerung oder gar Unterdrückung.

Die Heftigkeit und Vielfältigkeit der Positionen zeugen von widerstrei-
tenden Tendenzen zwischen der Forderung nach einer Ausdehnung von 
Verantwortung und Hinweisen auf die Grenzen menschlicher Verantwor-
tungsfähigkeit (Kaufmann 1995). Im Sinne der Diskursethik wünscht 
man sich nun vielleicht, die unterschiedlichen Auffassungen würden pro-
duktive Debatten entstehen lassen, wodurch Maßnahmen beschlossen 
werden könnten, die notwendigen Verantwortlichkeiten produktiv zu re-
gulieren. Die zunehmende politische Polarisierung verweist aber eher da-
rauf, dass Rationalisierungen von Verantwortung allzu leicht zu Dogmen 
werden und damit unversöhnliche Lagerbildungsprozesse bewirken. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Darüber hinaus bringt der Imperativ zur Eigenverantwortung psycho-
logische Problematiken mit sich, nicht nur weil er, sofern er ernst genom-
men wird, zwangsläufig in die Überforderung führen muss sondern auch, 
weil er das Motiv der Schuld oder des sich Mitschuldigmachens in sich 
trägt. Die zunehmende gesellschaftliche Uneinigkeit ist ein guter Grund 
sich weiter auf die Suche nach Verantwortung zu begeben und sich vor 
allem den Dimensionen von Verantwortung zuzuwenden, die außerhalb 
der engen Vorstellungen von Eigenverantwortlichkeit liegen.

2.4 Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung  
von Verantwortungsbereichen

Der Idee der Eigenverantwortlichkeit zufolge kann eine Person nur für 
eine Handlung vollumfänglich verantwortlich sein, die sie bewusst aus-
führt, trotz besseren Wissens unterlässt oder wenn sie aus grober Un-
achtsamkeit heraus Fehler begeht, die sie hätte vermeiden müssen. Ver-
antwortung liegt demnach primär auf der Handlung und nur insofern 
auf den Folgen dieses Handelns, als dass retrospektiv abgeschätzt wird, 
ob die Wahrscheinlichkeiten des Eintreffens negativer Folgen absehbar 
waren und richtig kalkuliert wurden (Nida-Rümelin 2011). Heutige 
Rufe nach Verantwortung, etwa wenn die Verantwortung für den eige-
nen ökologischen Fußabdruck, die private Altersvorsorge oder individu-
elle Versicherungsportfolios eingefordert wird, folgen aber nur scheinbar 
diesem autonomistischen Ethos der Eigenverantwortlichkeit durch rich-
tiges Handeln. Angesichts ihres zukunftsbezogenen Charakters zielen sie 
darauf ab, bestimmte Ergebnisse zu produzieren, die ohne einen Begriff 
kollektiver Verantwortung nicht verstanden werden können. Das richti-
ge Handeln steht im Zeichen eines gemeinschaftlichen Zieles.

»Im Gegensatz zum handlungsbezogenen Ex-post-Begriff der Verant-
wortung ist der Ex-ante-Begriff primär ereignis- und zustandsbezogen. 
Das Ziel der Verantwortung ist primär die Herstellung bestimmter Gü-
ter und die Vermeidung bestimmter Übel und nicht - wie in den ›deon-
tologischen‹ Bereichen der Moral - die Ausführung oder Unterlassung 
bestimmter Handlungen.« (Birnbacher 1995: 147)

Im Gegensatz zu Verhaltensnormen wird die Art und Weise, wie verant-
wortliches Handeln innerhalb eines Verantwortungsbereiches aussehen 
könnte, nicht festgelegt. In einer Ex-ante Bestimmung von Verantwor-
tung werden allenfalls grob umrissene Ziele benannt und vielleicht eini-
ge konkretere Ergebnisse bestimmt, die wünschenswerter Weise eintre-
ten oder ausbleiben sollten, etwa ein Versicherungsportfolio erstellen, 
um sich damit vor Altersarmut zu schützen. Festzustellen, was genau 

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

dazu getan werden muss, liegt im Ermessen der betreffenden Person. 
Das Ziel aber ist ein gemeinsames; Altersarmut zu reduzieren bei gleich-
zeitiger Entlastung des Rentensystems. Ebenso werden bei Verantwor-
tungsbereichen innerhalb organisatorischer Strukturen Personen mit 
komplexen Aufgaben, wie etwa der Leitung bestimmter Organisations-
einheiten betraut. In der Regel werden hierzu Verantwortungsbereiche 
abgegrenzt innerhalb derer wiederum bestimmte Aufgabenbereiche aus-
gewiesen werden. Hier wird auf kooperative Verantwortung gesetzt, die 
davon ausgeht, dass ein gewisses intersubjektives Verständnis bezüglich 
des zu erfüllenden Aufgabenbereiches existiert. Der Begriff der Verant-
wortung bezieht sich also primär auf die Mitwirkung an einer gemein-
samen Sache, die dem gesellschaftlichen Bereich zugeordnet ist, in dem 
sich der Verantwortungsbereich befindet. Verantwortung überschreitet 
also naturgemäß das Individuum.

Wie Verantwortung das Individuum überschreitet

Bei kooperativer Verantwortung wird in der Regel ein common sense 
über die Prinzipien, Ziele und Zwecke des jeweiligen gesellschaftlichen 
Bereiches vorausgesetzt. Ein wesentlicher Aspekt eines common sense 
ist aber, dass er nicht im Einzelnen expliziert wird. Es wird angenom-
men, dass die jeweiligen Bewerberinnen und Bewerber für eine verant-
wortungsvolle Tätigkeit den notwendigen Kontext kennen, weil sie die-
se Kenntnis beispielsweise durch ihre berufliche Ausbildung gewonnen 
haben. Mit der Übernahme eines Verantwortungsbereichs werden ini-
tial weitgehend unbestimmte Schutz-, Fürsorge- oder Aufsichtspflich-
ten übertragen. In der Regel gibt es im Verlauf der Tätigkeiten dann re-
gelmäßige Abfragen an die Verantwortungspersonen, in denen diese ihr 
Handeln darstellen oder begründen müssen. ›Verantwortung‹ gründet 
auf dem Wortstamm ›antworten‹ (Banzhaf 2002; Nida-Rümelin 2011). 
›Verantwortlich sein‹ bedeutet demnach so viel wie ›eine Antwort schul-
dig sein‹ und ›sich verantworten‹ so viel wie ›jemandem Antwort ge-
ben‹. Dies ist aber kein Appell an ein vollkommen autonomes Subjekt. 
Die Gründe, die bei der Abfrage von Verantwortung zur Sprache kom-
men, liegen nicht im Individuum alleine, sondern Nida-Rümelin (2011) 
zufolge in einer strukturellen Rationalität. Diese stelle sich als ein Netz 
von Begründungsspielen dar, mittels derer Verantwortung im jeweiligen 
gesellschaftlichen Zusammenhang verhandelt, akzeptiert oder zurückge-
wiesen wird. Innerhalb dieser Begründungsspiele existieren immer auch 
spezifische Erklärungen darüber, was den kooperativen Charakter der je-
weiligen Praktiken konstituiert. Diese Erklärungen sind Aufforderungen, 
nicht egoistisch eigennützige Ziele zu verfolgen, sondern seine Eigenin-
teressen hinter der Erreichung des gemeinsamen Zieles zurückzustellen: 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

»Jeder einzelne trägt dann eine Verantwortung für diese kollektive ko-
operative Praxis. Diese Verantwortung lässt sich nicht herunterbrechen 
auf die Folgenabschätzung des eigenen Tuns« (ebd.: 123). Dies gelte in 
ganz unterschiedlichen sozialen Zusammenhängen. So könne man bei-
spielsweise seine Mitverantwortung für die Regierungsübernahme einer 
autoritativen Partei nicht zurückweisen, wenn man diese gewählt hat – 
und sei das nur als Protestwähler. Auch wenn die Stimme des Einzelnen 
keineswegs den Ausschlag gegeben haben mag, so erwartet es doch die 
demokratische Idee, dass man nach seiner Überzeugung wählt. Entspre-
chend habe man Nida-Rümelin zufolge seine Stimme dem Autoritaris-
mus gegeben. Derartige rationale Begründungszusammenhänge würden 
die gültigen von den ungültigen, die akzeptablen von den nicht-akzep-
tablen Gründen trennen und sich in allen Lebensbereichen und -stilen 
nachweisen lassen. 

Obwohl auf gesellschaftlichen Positionen immer nur Einzelperso-
nen mit entsprechender Verantwortlichkeit betraut werden können, 
bleibt Verantwortung aber nicht auf den tatsächlichen konkreten Ein-
flussbereich dieser Einzelpersonen beschränkt. Verantwortung ist sozi-
al kodiert, denn von Personen, die derartige Verantwortlichkeiten über-
nehmen, werden in der Regel auch bestimmte Kompetenzen erwartet. 
Darunter zählen kognitive, kommunikative und moralische Fähigkei-
ten (Kaufmann 1995: 88ff.). Kognitive Fähigkeiten werden in der Regel 
über entsprechende Ausbildungsgänge oder spezielle innerbetriebliche 
Qualifizierungsmaßnahmen abgeprüft und ausgebildet. Das Weiterler-
nen der Verantwortungspersonen wird mittels hierarchischer Systeme 
von Karrierestufen honoriert. Kommunikative Fähigkeiten sind erfor-
derlich, da verantwortungsvolle Handlungsfelder häufig im Schnittfeld 
vieler unterschiedlicher Meinungen und Positionen liegen und deswe-
gen auch entsprechend konfliktträchtig sein können. Es ist also wich-
tig, dass eine mit Verantwortung betraute Person ihre Entscheidungen 
und ihr Handeln überzeugend darzustellen weiß. Ebenso muss sie kri-
tikfähig sein und andere Meinungen reflektieren und respektieren kön-
nen. Zu den moralischen Fähigkeiten gehört schließlich auch die Bereit-
schaft, die Regeln des Handlungsbereiches einzuhalten und auch dessen 
grundlegende Werte, zumindest weitgehend, zu teilen. Im Konfliktfall 
müssen die Verantwortungstragenden auch ihre persönlichen Interessen 
dem Verantwortungsbereich unterstellen. Verantwortlichkeit stellt sich 
demnach als Verantwortung vor den Aufgaben einer gesellschaftlichen 
Position dar, beispielsweise in der Politik, oder als Verantwortung vor 
einer Institution als Arbeitgeber oder einem Auftraggeber. 

In diesem Sinne kann auch zwischen Aufgaben- und Rechenschafts-
verantwortung unterschieden werden, wobei erste zukunftsorientiert 
bestimmten Rollen, Funktionen und Ämtern zukommt, bezieht zwei-
te sich auf bereits vollzogene Handlungen. In diesem Sinne vertritt Eva 

VERANTWORTLICHKEITEN UND DIE SOZIALE KODIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Buddeberg (2011) einen diskurstheoretischen Begriff von Verantwor-
tung. Ähnlich wie Nida-Rümelin beschränkt auch sie Verantwortung auf 
begründetes Handeln und versteht sie als auf rational oder sprachlich ex-
plizierbaren Gründen fußend. Demnach wird mit jeglichem Handeln der 
Anspruch verbunden, dass es auch gerechtfertigt werden kann und dieser 
Anspruch auf Nachfrage auch eingelöst wird. In diesem Sinne werden 
bestimmte Aufgaben- und Verantwortungsbereiche auch durch expli-
zite Regelwerke reglementiert, etwa Straßenverkehr durch Verkehrsre-
geln, die Betreuung von Kindern durch pädagogische Ziele oder hand-
werkliche Leistungen durch Gewährleistungsansprüche. Dies geschieht, 
um einmal erreichte Standards nachhaltig zu sichern, erwünschte Folgen 
wiederholbar zu machen und um schädliche Verhaltensweisen zu unter-
binden. Erfahrungen werden tradiert damit nicht jede Einzelperson alle 
erdenklichen Fehler erst einmal selbst machen muss. Entsprechend wer-
den Ausbildungsgänge etabliert, um Individuen kompetent zu schulen 
und die notwendigen Qualifikationen zu prüfen. Fachbezogenes Wissen, 
professionelle Verhaltensstandards, definierte Anforderungen und Leis-
tungsprofile sollen helfen, die Gefahr unerwünschter Ereignisse im Sin-
ne kooperativer Verantwortung zu minimieren. 

Regulierung und Bürokratisierung

Die Betonung von Verantwortung zieht also ganz natürlich eine zuneh-
mende Regulierung und Bürokratisierung aller Praxisbereiche nach sich, 
die paradoxerweise wiederum das Gegenteil von Eigen- oder Selbstver-
antwortung gewährleistet. In ihrer Funktionsweise widersprechen sie der 
Idee, dass jede Einzelperson, aus ihrer persönlichen Erkenntnisfähigkeit 
heraus, die jeweils situationsbezogen besten Entscheidungen treffen soll. 
Regulierung und Bürokratisierung beschränken das Handeln, um un-
erwünschtes Verhalten zu vermeiden. Darüber hinaus sollen sie der In
stitution und der Verantwortungsperson auch Rechtssicherheit im Falle 
eines Unglücks oder einer Klage garantieren. Im ungünstigsten Fall ver-
liert eine Aufgabe durch Regulierung aber den Charakter einer verant-
wortungsvollen Tätigkeit und es besteht die Gefahr, dass die Einhaltung 
der Regeln zum Hauptaugenmerk wird. Dies widerspricht aber dem, was 
wir in diesem Kapitel zunehmend als Verantwortung erkennen:

»Verantwortungsvolle Aufgaben sind dem Allgemeinverständnis nach sol-
che, bei denen eine bloße Pflichterfüllung nicht genügt. [...] ›Verantwor-
tungsvolle Aufgaben‹ sind Aufgaben, deren Lösung typischerweise nicht 
im voraus feststeht, sondern ein charakteristisches Moment der Eigen-
ständigkeit, einen Handlungsspielraum auf Seiten des Verantwortungs-
trägers voraussetzt, den er durch spezifische Qualitäten seiner eigenen 
Person ›ausfüllen‹ muß.« (Kaufmann 1995: 82 mit Bezug auf Picht 1969)

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Zur Erfüllung verantwortungsvoller Aufgaben wird am besten flexibel 
und sachorientiert vorgegangen. Am effektivsten werden sie erledigt, in-
dem eine aktuelle Handlungsstrategie am jeweils vorliegenden Gegen-
stand ausgerichtet wird. Je mehr aber der Gestaltungsspielraum einer 
Stellung schwindet, desto mehr reduziert sich die Verantwortung für 
den kooperativen Nutzen oder für die Klientel, die von der Position be-
dient werden sollte. Von der Verantwortungsperson wird hauptsächlich 
erwartet die Funktionsweise ihrer Position zu erhalten. Aus der Zustän-
digkeit für die Erfüllung einer Aufgabe wird die Zuständigkeit für ein 
formales Amt. Unter derartigen Voraussetzungen kann sich eine ›Dia-
lektik der Herrschaft‹ entfalten (Picht 1969: 338), in der Zuständigkeit 
Gefahr läuft, rein als Regentschaft über einen Aufgabenbereich verstan-
den zu werden. Verantwortung rein in einem gesellschaftlichen Äußeren 
zu verorten, im Diskurs (Buddeberg 2011) oder einer strukturellen Ra-
tionalität (Nida-Rümelin 2011), beinhaltet demnach ebenfalls eine Ver-
kümmerung des Verantwortungsbegriffs.

2.5 Die performative Beziehungshaftigkeit  
von Verantwortung

Verantwortung kann, wie gezeigt wurde, weder auf eine normative 
Selbstverpflichtung des Subjektes noch auf Begründungsspiele, Diskur-
se, institutionelle Haftung oder dienstliche Pflichterfüllung innerhalb ei-
nes Verantwortungsbereiches reduziert werden. Während die erste Auf-
fassung die menschliche Freiheit überzeichnet, überbetont die zweite die 
strukturelle Fremdbestimmung. Umfassende Eigenverantwortung kann 
keinem Individuum abverlangt werden. Genauso wenig aber erschöpft 
sich Verantwortung ausschließlich in strukturellen Gegebenheiten. Es 
muss also tiefergehend analysiert werden, unter welchen Bedingungen 
sich Verantwortung überhaupt konstituiert. 

Nicht all unser Tun wird auch tatsächlich auf Verantwortung hin be-
fragt. »Ein Zug entgleist, und alsbald stellt sich die Frage: Wer ist dafür 
verantwortlich? Das Entgleisen des Zuges ist keine moralische Hand-
lung« (Picht 1969: 325). Die Frage nach der Verantwortung geht in 
diesem Falle nicht etwa vom Handlungssubjekt aus, sondern vom Ge-
schehen. Verantwortung im Sinne einer Rechenschaftspflicht taucht 
überhaupt nur dann auf, wenn es einen konkreten Anlass gibt, Taten 
oder die Folgen von Handlungen einer Bewertung zu unterziehen. Zwar 
ist der Täter »immer ihr Urheber, aber dies allein läßt die Frage nach 
seiner Verantwortung gar nicht auftauchen« (Ingarden 1970: 15). Es 
kommt entscheidend darauf an, wie sich die Ereignisse entwickeln. Ver-
antwortung hat eine performative Dimension. Nur im Einzelfall kann 

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

gefragt werden, was ursächlich für das Entgleisen des Zuges war. Bei der 
sprichwörtlichen ›Verkettung unglücklicher Umstände‹ entstehen Un-
fälle aus Ereignissen und Handlungen, die einzeln für sich genommen 
wenig problematisch sind, die aber in ihrer sequenziellen Abfolge das 
Unglück herbeiführen. So kann ein externes Ereignis auf den gesam-
ten Arbeitszusammenhang einwirken und obwohl jede und jeder Ein-
zelne seinen Beitrag verantwortungsbewusst leistet, wird die spezielle 
Besonderheit der Situation nicht erkannt, die Effekte addieren sich und 
es kommt zu einem Unglück. Soll nun die Verantwortung der einzelnen 
Beteiligten bemessen werden, muss hinterfragt werden, welche indivi-
duellen Freiheitsgrade die Personen hatten, die Ereignisse des größeren 
sozialen Zusammenhangs auf ihr eigene Weise zu gestalten oder zu be-
einflussen. Der individuelle Umgang mit der Verantwortung sollte also 
näher betrachtet werden.

Verantwortung und Vertrauen

Wenn sich verantwortungsvolle Tätigkeiten also durch eine gewisse Un-
bestimmtheit der zu erfüllenden Tätigkeiten auszeichnen, wie kann dann 
der Einzelne dieses spezifische Mehr, diesen Bedeutungsüberschuss ge-
genüber der reinen Pflichterfüllung gewährleisten? Wie kann er sich ei-
nen derartigen, mit dieser Vorstellung von Verantwortung benannten, 
jedoch weitgehend unbestimmten, höheren Anspruch zu eigen machen? 
Der mit dieser Idee von Verantwortung verbundene Anspruch korreliert 
mit dem Vertrauen, das in eine Person gesetzt wird, wenn ihr eine Auf-
gabe übertragen wird. Die Übernahme von Verantwortung schließt also 
gleichzeitig das notwendige Vertrauen ein, diese Aufgabe angemessen zu 
erfüllen. Gerade weil eine verantwortungsvolle Tätigkeit bezüglich ih-
res konkreten Inhaltes, der konkreten Schritte der Umsetzung sowie der 
zu erzeugenden Ergebnisse nur teilweise absehbar ist, benötigt die Per-
son, die diese Verantwortung übernehmen soll, Vertrauen im Sinne eines 
Handlungsspielraumes. Mit der Gewährung dieses Handlungsspielrau-
mes kann sie ein Vorgehen entwickeln, für das es bisher keine eindeutigen 
Regeln oder Handlungsanweisungen gibt oder geben kann. Ohne diesen 
Vertrauensvorschuss wäre Verantwortungsübernahme also schlicht nicht 
möglich: Verantwortung bedarf eines Vertrauensverhältnisses.

In sozialen Kontexten der Verantwortungsübernahme wird eine be-
sondere Beziehungsweise etabliert. Einer Ärztin bringen wir insofern Ver-
trauen entgegen, als dass wir von ihr eine Behandlung nach bestem Wis-
sen erwarten. In der Regel hat sie dabei die Hoheit über dieses Wissen. 
Als Patientin begeben wir uns damit in ein asymmetrisches Verhältnis. 
Wir erwarten aber auch, dass wir als ein individueller Mensch behandelt 
werden. Wir erwarten, dass die Ärztin unsere Leiden ernst nimmt und 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

selbst dann noch nach einer Ursache sucht, wenn sie schon alle gängigen 
Erklärungen ausgeschlossen hat. Außerdem erwarten wir, dass die Ärz-
tin eine Krankheit erkennt, selbst wenn es keine dringlichen Anzeichen 
gibt, in unserem speziellen Fall aber eher unauffällige Parameter in Zu-
sammenhang mit unseren individuellen Voraussetzungen und speziellen 
Lebensumständen auf eine Krankheit hindeuten. Die Ärztin schätzt ihre 
Patientinnen und Patienten aber nicht nur bezüglich des Gesundheitszu-
standes ein, sondern auch bezüglich deren Haltung ihrer fachlichen Au-
torität gegenüber. Verhalten wir uns der Ärztin gegenüber beispielsweise 
skeptisch und kontrollierend, erreichen wir sehr wahrscheinlich das Ge-
genteil dessen, was wir damit bezwecken wollen. So eine Haltung könn-
ten wir beispielsweise dann entwickeln, wenn wir uns das medizinische 
Wissen als eine harte Naturwissenschaft mit eineindeutigen Wahrheiten 
vorstellen. Dann sind wir vielleicht davon überzeugt, dass jede Informa-
tion, die wir selbstständig recherchieren, zur gemeinsamen Wahrheitsfin-
dung beiträgt. Wir werden aber sicherlich enttäuscht, wenn wir erwar-
ten, dass die Ärztin uns dadurch eine bessere individuelle Behandlung 
zuteilwerden lässt. Sehr wahrscheinlich wird sie uns nicht mehr als ihre 
grundlegende Pflichterfüllung entgegenbringen. Sie tut dies dann aber 
nicht aus verletzter Eitelkeit, sondern um ihrer Rechtssicherheit willen. 
Sie wird annehmen, dass wir im Fall des Scheiterns einer Behandlung 
ebenso emsig versuchen werden, ihr einen Fehler nachzuweisen. Sie wird 
mit ihrer Behandlung nicht über die verbrieften gängigen Standards hi-
nausgehen, um im Falle eines unvorhergesehenen Zwischenfalles keine 
Klage fürchten zu müssen. Um erkennen zu können, warum wir das von 
ihrer Seite notwendige Vertrauen verspielt haben, müssen wir uns ver-
gegenwärtigen, dass auch medizinisches Wissen weniger eindeutig und 
standardisiert ist, als vielfach angenommen wird. Viele Symptome sind 
keineswegs eindeutig und viele Standardmethoden oder Medikamen-
te sind auch nicht für alle erdenklichen Patientengruppen untersucht 
und getestet worden. Im Zweifelsfall wird sich für jede beliebige Über-
zeugung auch eine entsprechende Quelle finden. Für eine individuelle 
Behandlung müssen Ärztinnen und Ärzte unter Umständen auch über 
Standardannahmen hinausgehen und individuelle Behandlungen ohne 
Erfolgsgarantie ausprobieren. Mit fast allen Therapieformen sind immer 
auch gewisse Gefahren und Unsicherheiten verbunden. Streng genom-
men ist jede Therapie eine Einflussnahme auf den körperlichen Zustand 
einer Patientin oder eines Patienten und Nebenwirkungen gefährden ent-
sprechend die Unversehrtheit des Körpers. Bei fehlendem Vertrauensver-
hältnis fürchten Ärztinnen und Ärzte zu Recht Regressansprüche in Fäl-
len, in denen eine Behandlung nicht vollständig und unmittelbar zum 
Wohlbefinden einer Patientin oder eines Patienten beiträgt. Im gericht-
lichen Streitfall können Ärztinnen und Ärzte ihre Maßnahmen letztlich 
nur durch den Verweis auf standardisierte Therapien rechtfertigen, die 

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

im Zweifelsfall aber paradoxer Weise keine individualisierte Behandlung 
ermöglichen. Im Einzelfall sind es also immer Patientin und Ärztin ge-
meinsam, die eine spezifische Verantwortlichkeit konstituieren, und zwar 
in genau der individuellen Art und Weise, wie sie ein Vertrauensverhält-
nis zueinander entwickeln. Durch ihre Beziehung bringen beide gemein-
sam diese Verantwortlichkeit hervor.

Mehr als die Summe der Beteiligten

Beziehungen resultieren aus aufeinander bezogenen Interaktionen zwi-
schen Einzelpersonen. Dabei bleiben die Ergebnisse aller Einzeltaten un-
auslöschlich im Gedächtnis der Beziehung erhalten. Was einmal getan 
oder gesagt wurde kann nicht ungeschehen gemacht werden. Stellen wir 
uns eine Person vor, die eine andere Person massiv schädigt, etwa eine 
Autofahrerin, die unverschuldet eine Person tötet oder schwer schädigt. 
Unabhängig von der empfundenen Schuld oder Scham der Autofahrerin 
stellt die Schwere der Schädigung eine besondere Beziehung zwischen 
dem Opfer, den Angehörigen des Opfers und der Täterin her. Das Ge-
schehene wird zukünftig keine unbefangene Begegnung zwischen den 
Beteiligten mehr zulassen. Verantwortung ist also nicht nur ein morali-
sches Empfinden, sondern sie konstituiert sich maßgeblich im Vollzug ei-
nes Geschehens. Sie bleibt in ihrem Wert oder Unwert über die Ereignisse 
hinaus erhalten (vgl. auch Ingarden 1970). Auf diese Weise sind Bezie-
hungen mehr als die beteiligten Einzelpersonen. In ihrer Geschichtlich-
keit entwickeln sie eine Pfadträgheit, die über die unmittelbaren Ent-
scheidungen der Einzelpersonen hinausgeht und die die Einzelpersonen 
bei allen zukünftigen Unternehmungen mitdenken müssen. Auch müs-
sen sie sich auf die Pfadabhängigkeit einer Beziehung beziehen, wenn sie 
den Charakter einer Beziehung verändern wollen. Inwiefern eine Person 
nun Verantwortung für den sozialen Zusammenhang, in dem sie steht, 
übernimmt, bemisst sich in zwei beziehungshaften Dimensionen. Die 
eine betrifft das Verhältnis der Person zu anderen Menschen, die andere 
beschriebt das Verhältnis zum eigenen Selbst.

Erstens konkretisiert sich Verantwortung in einem gegebenen sozi-
alen Zusammenhang genau dann, wenn der spezifische Charakter der 
Beziehungen der Einzelpersonen im konkreten Kontext einer Serie von 
Ergebnissen thematisiert wird. Wird die Beziehungsebene thematisiert, 
dann wird nach den konkreten Auswirkungen bestimmter Handlungs-
weisen einer Person auf eine andere Person gefragt. Verantwortung ist 
konkreter Ausdruck der Interaktion individueller sozialer Akteure, die 
einander gegenüber Erwartungen ausbilden und sich gegenseitig Ver-
pflichtungen zuschreiben, oder anders gesagt, die sich in ihren Subjek-
tivitäten gegenseitig hervorbringen. Dies wird im folgenden Kapitel als 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Transaktion beschrieben werden. Ähnlich wie Vertragspartner im Ver-
trag gegenseitige Pflichten, Ansprüche und Rechte explizit kodifizieren, 
so findet das implizit in allen Beziehungen statt. Auch wenn sich Rechts-
anwältinnen noch so sehr darum bemühen: in Verträgen können nie-
mals alle gegenseitigen Erwartungen expliziert werden. Es besteht also 
– über die Pflicht zur Einhaltung des Vertrages hinaus – eine Verantwor-
tung auch die weiteren impliziten Erwartungen des Partners zu respek-
tieren. Die Tatsache, dass nicht alle Ansprüche explizit festgelegt sind, 
bedeutet keineswegs, dass keine weiteren Erwartungen bestehen würden. 
Darüber sind sich die Beteiligten in der Regel auch im Klaren. So sind 
etwa Ehepartner dafür verantwortlich, dass sie sich gegenseitig der tie-
feren Erwartungen und Anspruchshaltung des anderen versichern. Um 
ihr Ehegelübde, einander zu lieben und zu ehren, nachhaltig erfüllen zu 
können, müssen sie auch Veränderungen in diesen Haltungen wahrneh-
men. Ebenso übernehmen Lehrerinnen und Lehrer Verantwortung für 
Lernende besser, wenn sie nicht nur die Vermittlung von Lehrinhalten 
im Blick haben, sondern auch andere, eventuell auch individuelle Erwar-
tungen ihrer Schülerinnen und Schüler, beispielsweise den Wunsch nach 
abwechslungsreichem, interessantem Unterricht. Auch werden Lehrerin-
nen und Lehrer von Schülerinnen und Schülern motiviert, die sich ak-
tiv auf den Unterricht einlassen. Konkrete Verantwortlichkeit ergibt sich 
demnach als reziproke Anerkennung von Erwartungen in gelebten Bezie-
hungsweisen. Einem fremden Menschen nicht die volle Wahrheit zu sa-
gen, ist in einem ganz anderen Maß verantwortlich oder unverantwort-
lich, als das unter Ehepartnern der Fall ist. Über was Ehepartner sich 
Rechenschaft ablegen sollten, muss wiederum in der konkreten Einzel-
beziehung bestimmt werden. Verantwortung wird durch Beurteilung in 
die Welt gebracht, die immer vor dem Hintergrund der Geschehnisse und 
der konkreten Beziehung der Beteiligten stattfindet. 

Verantwortung findet darüber hinaus immer auch in der Selbstreflexi-
on statt. Stellen wir uns noch einmal die Autofahrerin vor, die vollkom-
men unverschuldet einen Menschen im Straßenverkehr tötet. Nehmen 
wir an, sie hätte sich an alle Regeln gehalten und sei nach Maßgabe al-
ler möglichen Überlegungen verantwortungsvoll gefahren. In jedem Fall 
wird sie mit ihrem persönlichen Gefühl von Verantwortung konfrontiert 
sein. Selbst wenn sie in gerichtlichen Prozessen oder von ihren Freunden 
und Bekannten von allen Vorwürfen freigesprochen wird, so zeigen Er-
fahrungen aus der Psychotraumatologie, dass viele Menschen sich, selbst 
bei nachgewiesener Unschuld, weiterhin Schuld beimessen. Die Autofah-
rerin wird sich beispielsweise fragen, ob sie nicht doch hätte vorsichti-
ger sein können, ob sie auch tatsächlich offen genug war, um alle mög-
lichen Vorzeichen wahrzunehmen. In welchem Maße eine Person sich 
auf diese Weise selbst Vorwürfe macht, ist von individuellen Vorausset-
zungen abhängig.

DIE PERFORMATIVE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT VON VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

2.6 Person, Persönlichkeit und Personalität

Mit diesen beiden Dimensionen der Verantwortung, die sich in den Be-
ziehungen eines Menschen zu anderen Menschen und seinem Verhältnis 
zu sich selbst ausdrückt, kommen wir dem nahe, was Persönlichkeit und 
Personalität genannt wird (Kap. 3.7). Persönlichkeit beschreibt die je-
weiligen Verhaltensdispositionen einer Person während Personalität zu-
dem auch noch die Entwicklung des individuellen Lebens einer Einzel-
person, also auch deren Lebensgeschichte und gesellschaftliche Stellung, 
fasst. Personalität wird, wie noch gezeigt werden wird (Kap. 3.5), kultur-
übergreifend thematisiert, die hier geführte Debatte ist also nicht auf den 
modern-christlichen Kulturkreis beschränkt. Kulturelle Voraussetzungen 
wirken zwar verstärkend oder mildernd auf Persönlichkeitsmerkmale 
und auch auf Faktoren wie Scham-, Schuld- oder Verantwortungsgefüh-
le, sie konstituieren diese aber nicht. Ebenfalls wird noch gezeigt wer-
den, dass es im Bereich von Persönlichkeitsstörungen auch Menschen 
gibt, die überhaupt keine oder nur in vermindertem Maße Schuldge-
fühle empfinden können und gefragt, ob sie deswegen überhaupt in der 
Lage sind, Verantwortung zu übernehmen (Kap. 3.7). Subjektive Emp-
findungen von Verantwortung und Schuld sind zwar keine objektivierba-
ren Größen, es kann aber versuchsweise die These erhoben werden, dass 
Menschen ihrer Persönlichkeit entsprechend mehr oder weniger Verant-
wortung empfinden und entsprechend individuell auch spezifische For-
men der Verantwortung übernehmen wollen und können.

Persönlichkeit und Verantwortung

Die meisten Menschen sind darin bestrebt persönlich Verantwortung zu 
übernehmen (Mounk 2017b). Sie wollen ihr Schicksal selbst in die Hand 
nehmen und sich um andere kümmern. Sie wollen ihr eigenes Leben ge-
stalten und es mit dem Wohlergehen anderer oder mit etwas, das größer 
ist als sie selbst, verbinden. Eine von Carol Gilligan (1988[1982]: 32) 
interviewte Person beschreibt das als ein »sehr starkes Gefühl der Ver-
antwortung gegenüber der Welt«. Darüber hinaus findet sich ein intrin-
sischer Impuls zur kritischen Selbstbefragung. Menschen sorgen sich, wie 
es eine andere Person ausdrückt, um »die Möglichkeit des Versäumnis-
ses, dass man anderen nicht hilft« (ebd.: 33). Mit ihrer Forschung tritt 
Gilligan der bis dato männlich dominierten intellektualistischen Lehr-
meinung entgegen, der zufolge sich Moralität vor allem in der Fähigkeit 
zur rationalen Begründung des eigenen Handelns verwirklicht. Diese 
Einschätzung wurde prominent von der Diskursethik vertreten und geht 
auf die entwicklungspsychologische Forschung von Lawrence Kohlberg 
zurück. Demnach entwickelt sich die moralische Urteilsfähigkeit eines 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Menschen in Stufen. Kohlberg entwickelte seine Theorie anhand von 
Langzeitstudien mit vorwiegend männlichen Probanden, die im Lau-
fe ihres Lebens zunehmend lernten, moralische Dilemmata bezugneh-
mend auf abstrakte moralische Prinzipien zu diskutieren. Gilligan zufol-
ge drückt sich in dieser Vorstellung die Sorge aus, die Menschen könnten 
sich gegenseitig in ihren unveräußerlichen Grundrechten beschneiden. 
Ein Verständnis dieser Grundrechte und die Fähigkeit zur rationalen Be-
gründung des eigenen Verhaltens in Bezug auf diese Grundrechte wird 
entsprechend als höchste Stufe der Moralentwicklung angesehen. Die-
ser klassische entwicklungspsychologische Reifebegriff erhebt die Refle-
xionstiefe des Moralverständnisses einer Person zum Ideal, bezieht sich 
also implizit auf die Geistesgeschichte der Aufklärung. 

Gilligan2 beschreibt eine alternative kontextbezogene Art des mora-
lischen Urteilens. Dabei ist weniger die rationale Begründung des Han-
delns wichtig, als vielmehr das Gelingen sozialer Beziehungen und die 
Wahrnehmung der Interdependenzen zwischen den beteiligten Einzelper-
sonen. Gilligans alternativer Reifebegriff stellt Fürsorge im Sinne einer 
Verantwortungsübernahme für den unmittelbaren Lebenszusammen-
hang in den Mittelpunkt. Demnach entwickelt sich Verantwortung aus 
der Erfahrung der unhintergehbaren Beziehungshaftigkeit des mensch-
lichen Lebens und gipfelt in der Mahnung an sich selbst, anderen gegen-
über umsichtig, aufgeschlossen und vorsichtig zu sein. 

Das der Mensch als soziales Wesen notwendig in soziale Gemeinschaft 
eingebunden ist, beschreibt auch die Philosophie der Person. Dabei ist 
Personsein nur durch Beziehung zu anderen möglich und Verantwortung 
nicht denkbar, ohne dass sich Menschen untereinander gegenseitig als 
Personen anerkennen (Kap. 3.5). Auf diese Weise lässt sich Verantwor-
tung als das tragende Netz der sozialen Praxis darstellen. Sie erscheint 
als ein jeder menschlichen Begegnung innewohnendes Versprechen, sich 
gegenseitig zu achten. In dieser Beziehungshaftigkeit ist Verantwortung 
etwas außerhalb des Individuums Erscheinendes, in dem Sinne, als dass 

2	 Ich löse Carol Gilligans Werk hier bewusst aus dem Genderkontext, nicht 
weil ich diesen nicht auch als wichtig erachte, sondern weil sie selbst sagt: 
»Die andere Stimme, die ich zum Ausdruck bringe, ist nicht an ein Ge-
schlecht gebunden« (1988[1982]: 10). Gilligan setzt zwar bei der entwick-
lungspsychologischen Ausklammerung der Frauen an, es liegt ihr aber fern, 
eine Dichotomie oder gar einen Bewertungskampf darum führen zu wollen, 
welche Moralentwicklung nun besser sei, die männliche oder die weibliche. 
Sie versteht die klassische männlich dominierte Entwicklungspsychologie 
eher als zu sehr auf den Fokus einer rational begründeten Rechte-Konzep-
tion der Moral fixiert, der sie einen alternativen Reifebegriff, basierend auf 
einer Verantwortungskonzeption der Moral, zur Seite stellt. In diesem Sin-
ne versucht Gilligan durch ihre Arbeit »eine umfassendere Sichtweise des 
Lebens beider Geschlechter zu gewinnen« (ebd.. 12).

PERSON, PERSÖNLICHKEIT UND PERSONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

sich die Folgen einer Tat und die damit eventuell ausgelösten Leidenser-
fahrungen anderer dem Individuum nicht zwingend unmittelbar erschlie-
ßen. Verantwortung zu übernehmen erfordert demnach Aufmerksam-
keit. Will eine Person verantwortlich sein, dann darf sie sich auch einer 
ehrlichen Beurteilung ihrer Selbst nicht verschließen. Manchmal treten 
die Folgen unserer Handlungen erst ein, wenn wir längst weitergegangen 
sind. Im Zweifelsfall muss also gezielt den Folgen der eigenen Handlun-
gen nachgespürt und gefragt werden, was schlussendlich zurückgelas-
sen wird. Verantwortung ist unermesslich, nicht weil sie als Verantwor-
tung vor Gott gedacht werden muss, sondern weil sie an den Grenzen 
des eigenen Ichs den unerreichbaren Kosmos des anderen erkennen lässt 
(Lévinas 1998[1963]). Es ist eine Frage danach, ob ich mich von einem 
Gegenüber affizieren lasse, ob ich achtsam der Verbindung zu ihm nach-
spüre. Darüber hinaus beschwört Verantwortung auch die Achtsamkeit 
gegenüber dem eigenen unergründlichen Selbst, den emotionalen Bewe-
gungen in einem selbst, die weitgehend unkontrolliert stattfinden. 

Die Art und Weise, wie eine Person diese doppelte Beziehungshaftig-
keit zu anderen und sich selbst lebt, wird als Persönlichkeit bezeichnet. 
Diese Dimension deutet Nida-Rümelin (2011) an, wenn er nicht nur 
Handlungen, sondern auch persönliche Haltungen und Einstellungen der 
Verantwortung zurechnet. So benennt er explizit den Sitz der Verantwor-
tung in der Persönlichkeit eines Menschen, führt das aber nur allgemein 
auf die Verpflichtung zur Begründung des eigenen Tuns, also auf Delibe-
ration im Sinne einer rationalen Verhandlung von Gründen zurück. Aus 
Ursachen, die Nida-Rümelin nicht weiter untersucht, wird eine indivi-
duelle Person von einigen Gründen eher affiziert als von anderen: einem 
individuellen Menschen erscheinen einige Begründungen angemessener 
als andere. Ebenso ist sich Banzhaf (2002: 185) bewusst, dass das ge-
sellschaftliche Netz der Verantwortung, so wie er es sich vorstellt, nicht 
automatisch trägt, denn es bedarf – und an dem Punkt schließt er lei-
der seine Betrachtung – der »Ausbildung einer verantwortlichen Grund-
haltung«. 

Im nächsten Kapitel wird diese Spur aufgenommen und die Frage ge-
stellt, wie sich Verantwortung in der Herausbildung einer individuellen 
Persönlichkeit begründet. Persönlichkeit bezieht sich auf die eminente 
Individualität eines jeden einzelnen Menschen. Im Gegensatz zur Iden-
tität bestimmt sie aber nicht das ›Was‹ eine Person ist, sondern vor al-
lem das ›Wie‹ sie sich sozial verhält. Persönlichkeit ist maßgeblich die 
Art und Weise, wie Personen Beziehungen ausbilden. Die eigene Persön-
lichkeit aber entzieht sich der direkten Kontrolle. Sie ist das, was jedem 
Menschen als das ungebändigte Selbst, manchmal auch als ein innerer 
Gegner, erscheint. Welche Einflussfaktoren sich auf Persönlichkeitsbil-
dung auswirken und wie sich dabei ein individueller Wille zur Verant-
wortung manifestiert, wird im folgenden Kapitel umfassend beschrieben. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

An dieser Stelle sollen jedoch zunächst weitere Dimensionen von Verant-
wortung betrachtet werden.

Die personale Dimension von Verantwortung

Georg Picht betont zwei Bezüge, die eine Person ausbildet, einen in die 
Natur und einen in die Geschichte. Die Verantwortung vor der Natur 
entspricht einer Verpflichtung zum sorgsamen Umgang mit der Umwelt. 
Die Verantwortung vor der Geschichte aber knüpft Picht an die Struk-
tur der Geschehnisse eines größeren zeitlichen Zusammenhangs. Dem-
nach gibt es in der Geschichte Ereignisse, »die dem gesamten Schicksal 
einer Völkergemeinschaft oder eines Kulturkreises eine neue Wendung 
geben und damit auch den Sinn der bisherigen Geschichte verändern. 
Wer für ein solches Ereignis verantwortlich ist, der trägt damit eine Ver-
antwortung vor der Geschichte, und zwar vor der vergangenen wie vor 
der zukünftigen Geschichte« (Picht 1969: 329). In den 1960er Jahren 
war dieser Verweis vor allem als ein Aufruf zur Aufarbeitung der NS-
Vergangenheit zu lesen, er lässt sich aber auch umfassender verstehen. 
Adolf Hitler und Josef Stalin werden für die Massenmorde ihrer totali-
tären Systeme verantwortlich gemacht, ebenso wie Persönlichkeiten wie 
Mahatma Ghandi oder Mutter Teresa für ihre humanitären Verdienste 
geehrt werden. Man zeugt diesen Personen aber nicht nur Verachtung 
oder Anerkennung für ihre Taten, sondern erhebt sie zudem auch in 
eine Stellvertreterposition für das, was über ihre Taten hinausgeht. So 
wurde Hitler zum Sinnbild für unmenschliche Grausamkeit und Mutter  
Teresa für selbstlose Nächstenliebe. Damit wird darauf verwiesen, dass 
diese Personen anderen Menschen »ein Beispiel geben« und impliziert, 
dass auch die Taten derjenigen betrachtet werden sollten, die durch die-
se Persönlichkeiten zu weiteren Taten animiert wurden. Heute gibt es 
sowohl Neonazismus wie auch humanitäre Hilfe. Die genannten Per-
sonen haben in ihrem zeitgeschichtlichen Kontext zukunftswirksame 
Beziehungsweisen entwickelt. Im Gegensatz zu obigen Beispielen ist es 
sicherlich wesentlich streitbarer, inwiefern Karl Marx für die Grausam-
keiten des real existierenden Kommunismus verantwortlich gemacht 
werden kann oder Adam Smith für die Folgen des neoliberalen Kapita-
lismus maßgeblich war. Derartige Fragen nach der Verantwortung von 
Einzelpersonen für einen größeren zeitgeschichtlichen Zusammenhang 
werden tatsächlich immer wieder hergestellt. In jüngerer Vergangenheit 
etwa im Falle der Ermordung von Walter Lübke und den zunehmenden 
Bedrohungen von Kommunalpolitikerinnen und -politikern, welche mit 
der zunehmenden Hasskriminalität im Internet in Verbindung gebracht 
werden. Diese Ereignisse werden auch im Hinblick auf die Mitverant-
wortung populistischer Politikerinnen und Politiker diskutiert, die in 

PERSON, PERSÖNLICHKEIT UND PERSONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

ihren Reden entsprechend harsche Aussagen über politische Gegnerin-
nen und Gegner machen. 

Prinzipiell erstreckt sich Verantwortlichkeit also über den gesamten 
historisch-gesellschaftlichen Kontext, innerhalb dessen wohl jede Per-
son eine individuelle Sphäre der Wirksamkeit besitzt. Diese hängt aber 
nicht allein von ihr selbst ab, sondern wird auch vom zeitgeschichtlichen 
Kontext mitbestimmt. Auf Fragen nach der historischen Wirkmächtig-
keit von Einzelpersonen können wohl niemals abschließende Antworten 
erwartet werden. Dass sie dennoch gestellt werden verweist aber auf eine 
besondere Dimension der Philosophie der Person. Neben der Persönlich-
keit als eine Reihe von Verhaltensdispositionen gegenüber sich selbst 
und anderen wird Personalität als eine Lebensleistung beschrieben, als 
ein individueller Lebensweg an dessen Ende eine wie auch immer gear-
tete Errungenschaft steht, die einer Bewertung harrt. Es kann wohl an-
genommen werden, dass es keine Person gibt, die sich niemals die Frage 
nach dem eigenen Beitrag am Weltgeschehen gestellt hat. Ein wesentli-
cher Aspekt von Verantwortungsübernahme liegt wohl darin begründet, 
die eigene Position in verschiedenen gesellschaftlichen Kontexten zu re-
flektieren. »Wer diese Verantwortung ablehnen will, wer die bisherige 
Geschichte vergißt, der beraubt in genau dem gleichen Maße, in dem er 
das tut, sich selbst der Möglichkeit, verantwortlich zu denken und zu 
handeln« (Picht 1969: 329). Verantwortung zu übernehmen, nicht nur 
für sich selbst, sondern auch für die auf den eigenen Handlungen aufbau-
ende Taten anderer, für vielleicht unerkannte Effekte des eigenen Han-
delns, für kausal den eigenen Taten nur unsicher zurechenbare Effekte 
oder gar für zukünftige Wirkungen des eigenen Handelns, kann zurecht 
nicht verbindlich eingefordert werden. Auch wenn niemand für derarti-
ge Wirkungszusammenhänge juristisch haftbar gemacht werden kann, 
so entsteht doch ein Bedürfnis nach Bestimmung derartiger Verantwor-
tungszusammenhänge. Nicht selten kommen entsprechende Anschuldi-
gungen und Verantwortungszuweisungen aufs Tablett gesellschaftlicher 
Aushandlung. Nicht selten sind diese Debatten hochgradig emotional 
aufgeladen und haben entsprechend soziale Sprengkraft. Betrachtet man 
sie in ihrer immanenten Beziehungshaftigkeit, dann besteht aber die 
Hoffnung, dass sie durch Mediation effektiv vermittelt werden können. 

2.7 Das Paradox der Verantwortung

Vorausgehend wurde der Verantwortungsbegriff derart entgrenzt, dass 
er sich nun in unermessliche Weiten erstreckt, die der einzelne Handeln-
de niemals wird überschauen können. Je weiterreichender wir die per-
formativen Effekte von Verantwortung fassen, desto mehr wird deutlich, 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

wie wenig wir Herr über Verantwortung sein können. Unsicherheiten 
liegen nicht nur in der Abschätzung der jeweils aktuellen Handlungs-
bedingungen oder der eigenen Kompetenzen und Fähigkeiten. Auch die 
Erwartungen unserer sozialen Partner sind kaum zu ergründen. Sollten 
wir vor dem Hintergrund dieser Unsicherheiten dann aber nicht in al-
len Alltagssituationen eine weit höhere Aufmerksamkeit aufbringen, als 
wir das für gewöhnlich tun? Oder sollten wir uns vielleicht genau davor 
hüten, weil eine gesteigerte Achtsamkeit eine unnatürliche Anspannung 
bewirkt, die ihrerseits wieder zu unerwünschten Ereignisverläufen füh-
ren kann? Können wir unserer situativen Wahrnehmung überhaupt ver-
trauen? Wie können wir überhaupt erkennen, wie andere uns wahrneh-
men? Können wir den Appellcharakter, den unser Handeln auf andere 
ausübt, überhaupt bestimmen? Für wessen Taten wird uns einmal Ver-
antwortung zugeschrieben werden? Die Antwort auf diese Fragen kann 
nur lauten, dass wir sie niemals werden abschießend beantworten kön-
nen. Naturgemäß kann eine Person in Momenten des Handelns niemals 
all diese Verflechtungen überblicken. Je weiter wir also die Grenzen der 
Verantwortung ziehen, desto dringlicher scheint die Frage zu werden, ob 
wir bei all dieser Komplexität überhaupt noch – und wenn ja wie – Ver-
antwortung bestimmen können.

Das Ich auf seinem Lebensweg durch die Gemeinschaft

Vielleicht hilft es erst einmal zu erkennen, dass unsere Wahl begrenzt 
ist. In realen Situationen haben wir in der Regel immer nur eine be-
grenzte Auswahl an möglichen Handlungsoptionen und alle beinhalten 
schon bestimmte Voraussetzungen für Verantwortung. In der Regel ste-
hen wir dabei vor dem Dilemma, dass wir uns mit der Wahl einer Option 
gleichzeitig gegen eine andere oder mehrere andere entscheiden müssen. 
Charles Taylor (1988) schlägt versuchsweise vor, im Falle folgenreicher 
Lebensentscheidungen ein stark wählendes Subjekt anzunehmen. Mit 
Rekurs auf Sartre erschließt er Verantwortungsübernahme als eine ›radi-
kale Wahl‹, bei der es keinen Weg gibt, »um auf Grundlage von Vernunft 
oder unter Berufung auf eine Art von übergreifenden Erwägungen [...] 
zu entscheiden« (ebd.: 29). Taylor versucht, diese Vorstellung der radi-
kalen Wahl als inkonsistent darzustellen. So könne man nur von ›Wahl‹ 
sprechen, wenn man sich auch tatsächlich auf Grundlage von Überle-
gungen und Abwägungen entscheidet. Dann aber wäre es keine ›radika-
le‹ Wahl mehr. Anders wäre es wiederum keine ›Wahl‹, wenn die resul-
tierende Handlung nur ein reflexartiger Ausdruck von Präferenzen oder 
ein kriterienloser unvermittelter Sprung wäre. Damit kommt Taylor zu 
dem Ergebnis, dass die radikale Freiheit des Existentialismus eine Illu-
sion sei. Wäre sie möglich, dann würde sie eine »schreckliche Erfahrung 

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

von Auflösung und Verlust« bedeuten, denn das »Versprechen des tota-
len Selbstbesitzes bedeutet in Wahrheit den totalen Selbstverlust« (ebd.: 
38). Man würde dabei alle bis zu diesem Zeitpunkt erworbenen Be-
wertungsmaßstäbe verlieren und gäbe mit diesen Bewertungsmaßstäben 
gleichzeitig auch die eigene Identität auf.

In diesem Gedanken zeigt sich das kommunitaristische Primat der Ge-
meinschaft. Die Gemeinschaft wird als einzige Möglichkeit der Identitäts-
bildung aufgefasst. Wer die Werte der Gemeinschaft verletzt, der verliert 
sich im Nichts. Dabei vergisst Taylor aber, dass eben diese Beschreibung 
des ›sich auflösen‹ treffend das Erleben einer Person beschreibt, die in 
ein existenzielles moralisches Dilemma gerät. Auch innerhalb bestehen-
der Gemeinschaften entstehen Situationen, in denen grundlegende Wert-
maßstäbe unvereinbar gegeneinander abgewogen werden müssen. Rati-
onale Argumentationen erlauben dann keine Klärung und man kommt 
nicht umhin in der ein oder anderen Art und Weise unmoralisch zu han-
deln. Vor diesem Hintergrund wirkt Taylors Haltung zutiefst intellektu-
alistisch. Taylor verkennt, dass Menschen manchen Situationen der sozi-
alen Praxis auch tatsächlich existenziell ausgeliefert sind. Die Erfahrung 
absoluter Hilflosigkeit in der Fremdbestimmung durch äußere Umstän-
de, insbesondere wenn diese mit Gewalt verbunden sind, wirkt trauma-
tisch und hat identitätsdissoziierende Effekte. Solche Erfahrungen ent-
stehen in jeder Gemeinschaft, vielleicht sogar in besonderem Maße in 
Gemeinschaften, die besonders starke verbindliche Werte für sich rekla-
mieren. Aber nicht nur traumatisierende Situationen haben einen derar-
tigen Charakter. Viele Zukunfts-, Beziehungs- und Berufsentscheidungen 
haben einen ähnlichen, wenn auch milderen ›radikalen‹ Charakter. Nicht 
selten müssen wir uns an bestimmten Punkten unseres Lebens für einen 
Weg und damit nicht selten zwischen widerstreitenden Werten, Bedürf-
nissen und Unwägbarkeiten entscheiden.

Wir müssen also den kommunitaristischen Gedanken des Vorrangs 
eines gesellschaftlichen Wertesystems vor den individuellen Lebensent-
scheidungen schon allein deswegen zurückweisen, weil auch innerhalb 
eines etablierten Wertesystems immer soziale Situationen entstehen wer-
den, in denen sich Wertmaßstäbe konfligierend gegenüberstehen. Eine 
Gemeinschaft kann selbst der Grund für einen Identitätsverlust werden, 
nämlich genau dann, wenn sie für die individuelle Problemlage einer Per-
son keine geeignete Lösung anbieten kann. In solchen Situationen lassen 
sich Entscheidungen nicht durch Rückkehr in den Schoß der Gemein-
schaft lösen. Ebenso lassen sie sich auch nicht individualistisch durch 
Gebrauch des eigenen Verstandes klären. Derartige Entscheidungen kön-
nen nur transrational getroffen werden, also in einer über die Rationa-
lität hinausgehenden Haltung, bei der zum Intellekt auch die gesam-
te emotionale, soziale und biophysische Kompetenz hinzugezogen wird 
(genauer in Kap. 3.5). Es muss ein Entschluss zustande kommen. Welcher 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Weg soll eingeschlagen werden? Diese Entscheidung muss in vollem Be-
wusstsein darüber zustande kommen, dass die Unwägbarkeiten nicht zu 
kontrollieren sind und dass mit diesem Weg mit Sicherheit auch negati-
ve Konsequenzen verbunden sein werden. Auch lässt sich nicht abschät-
zen, welchen Einfluss diese Entscheidung auf geliebte Menschen, die ei-
gene Familie, eine bestimmte Gruppe, eine Nation oder vielleicht sogar 
die ganze Menschheit haben wird. Hinzu kommt, dass all unsere Über-
legungen über die Auswirkung unserer Entscheidung keine gesicherten 
Erkenntnisse darstellen, sondern lediglich Projektionen in eine unkla-
re Zukunft, die durchaus auch anders aussehen könnte. Der Charakter 
der radikalen Wahl besteht also darin, dass hier eine Affizierung durch 
rationale Gründe geschieht, die konfligierend, unvereinbar und wider-
streitend einen emotionalen Zustand der mentalen Paralyse entstehen 
lassen. Derartige Prozesse binden das personale Erleben in besonders 
hohem Maße. Eine Person kann eine derartige Entscheidung nicht voll-
ständig rational treffen. Dennoch gibt es aber verschiedene Grade des 
Erlebens von Fremdbestimmung. In dem Maße, in dem ein Individuum 
glaubt, diese Entscheidung kontrollieren zu können, wird es sich auch als 
selbstbestimmt wahrnehmen. Überwiegen hingegen die unkontrollierba-
ren Rahmenbedingungen und die Unsicherheit darüber, was in Zukunft 
mit dieser Entscheidung verbunden sein wird, wird die Situation tenden-
ziell eher als schicksalshaft erlebt.

Die existenzialistische Betonung von Freiheit weist also darauf hin, 
dass wir erst dann frei sind, wenn wir akzeptieren, dass wir uns nicht 
einfach dazu entscheiden können Gutes zu tun. Vielmehr müssen wir uns 
für einen Weg entscheiden, der vermutlich immer auch Schlechtes bringt. 
Diese Entscheidung muss im Wissen darum getroffen werden, dass ein 
einmal eingeschlagener Weg zumindest ein Stück weit konsequent ge-
gangen werden muss, um abschätzen zu können, ob er auf lange Sicht 
zu einem annehmbaren Ergebnis führen wird. Es kann also die para-
doxe Aussage getroffen werden, dass Verantwortung nur im Bewusst-
sein genereller Ungewissheit übernommen werden kann. Dieser Schluss 
scheint auf den ersten Blick kontraintuitiv. Lehnen wir Verantwortung 
nicht genau in dem Moment ab, in dem wir darauf hinweisen, dass wir 
keine Kontrolle über unser Handeln haben? In der Regel werden wir von 
anderen in solchen Fällen ja auch von Verantwortung freigesprochen. 
Auf der anderen Seite aber deutet vieles darauf hin, dass Menschen sich 
selbst die schärfsten Kritikerinnen und Kritiker sein können. Manche 
Menschen können sich bestimmte Vorfälle nicht verzeihen, obwohl an-
dere sie schon lange vergessen haben. Wiederum anderen scheint derar-
tige Selbstkritik eher fremd zu sein, wodurch sie vermutlich in verstärk-
tem Maße die Kritik auf sich ziehen.

Verantwortung auf kontrollierbare Handlungsfolgen zu beschränken 
verkennt, dass wir für unsere nächsten Angehörigen am liebsten auch 

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

die unerwarteten Gefährdungen und Missgeschicke vorhersehen wollen. 
Es verkennt, dass wir auch zu unseren selbstkritischen Tendenzen eine 
Haltung entwickeln müssen. Um überhaupt einen eigenen Standpunkt 
entwickeln zu können, ist es nicht nur notwendig eine kritische Haltung 
zum eigenen Selbst zu entwickeln, sondern auch diese Kritik an einem 
bestimmten Punkt ruhen zu lassen. Einerseits gehört es zur Verantwor-
tung, den eigenen Wünschen, Bedürfnissen und Anliegen Grenzen zu 
setzen, andererseits müssen wir unseren persönlichen Bedürfnissen aber 
auch gerecht werden. Alltäglich erleben wir diese Herausforderung als 
eine Dialektik des Selbst, die uns zwischen Anpassung an die Gemein-
schaft und Selbstbehauptung schwanken lässt. Wir sind darum bemüht 
die Bedingungen unserer Gemeinschaft zu erkennen und die an uns ge-
stellten Anforderungen zu erfüllen. Dabei geraten wir aber immer wie-
der mit ihr in Konflikt und es entsteht ein Bedürfnis uns zu distanzieren. 
Dem prägenden Einfluss der Gemeinschaft stehen individuierende Mo-
mente entgegen. Vielleicht ist im kommunitaristischen Sinne nachvoll-
ziehbar, dass die Gemeinschaft Identität bestimmt, unsere Personalität 
aber bringen wir in Dialektik mit unserer Gemeinschaft anteilig auch 
selbst hervor. In einer emotionalen, praktischen und reflektierenden Aus-
einandersetzung mit unserer Gemeinschaft entwickeln wir einen persön-
lichen Willen zur Verantwortung. Dies kann aber nur sehr bedingt als 
eine Frage der Reflexion und der Rationalität angesehen werden. Ver-
antwortung zeigt sich auch in unserer emotionalen Verbundenheit mit 
anderen und uns selbst. Wir müssen uns selbst darin vertrauen können, 
welchen Menschen wir Glauben schenken, welche Kritik wir beherzigen 
und welche wir getrost nicht beachten. Wir müssen diesen eigenen Stand-
punkt finden, um überhaupt handlungsfähig zu werden.

Die Asymmetrie von Beziehungen

Das Paradox der Verantwortung besteht also darin, dass man Verant-
wortung nur übernehmen kann, wenn man versteht, dass man sie nie-
mals wird erfüllen können. Emmanuel Lévinas (1998[1963]: 214) be-
schreibt Verantwortung als eine Bewegung der Transzendenz, in der man 
sich eines anderen Menschen wie eines gegenüberliegenden Brückenkop-
fes versichert. Ein Brückenkopf wird sein Gegenüber niemals erreichen 
können. Er muss sich aber auf dessen Existenz verlassen, um daraus die 
Kraft schöpfen zu können, die er braucht, um die Brücke zu halten. Ver-
antwortung ist die Kraft, die soziale Kohäsion hervorbringen kann. Prin-
zipienbedingt liegt hierin aber eine Asymmetrie (Lévinas 1987[1980]: 
311ff.). Ich kann die notwendige Verbindlichkeit und das notwendige 
Vertrauen immer nur von meiner Seite her aufbringen. Ob dieser Ein-
satz auch auf Gegenseitigkeit beruht, werde ich niemals mit Gewissheit 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

sagen können. Auch werde ich nicht vorhersehen können, ob die ande-
re Seite ihr Bemühen nicht vielleicht irgendwann aufkündigt. Ich muss 
in Vorleistung gehen, und zwar ohne zu wissen, ob ich jemals dafür eine 
Gegenleistung erhalten werde.

Meine soziale Position kann ich nicht holistisch betrachten. Sie er-
scheint mir nur schemenhaft in der Begegnung mit den Anderen. In der 
›Heimsuchung‹, die mir im Antlitz des anderen geschieht, werde ich auf-
gefordert, dem unergründbaren anderen gerecht zu werden. Aus der Be-
gegnung mit dem Anderen entsteht der Impuls, die Verantwortung ihm 
gegenüber denkend zu fassen, um ihr gerecht werden zu können. Ver-
antwortung zeigt sich als Bedürfnis. Für Lévinas geht Verantwortlich-
keit also dem Bewusstsein voraus (Mosès 1993; Buddeberg 2011). Nicht 
das denkende Ich geht handelnd auf die Welt zu, vielmehr versucht es 
dem affizierten Selbst zu Hilfe zu eilen. Verantwortung geht der Ratio-
nalität voraus. 

Lévinas zufolge kann Verantwortungsübernahme nur eine einseitige 
Bewegung sein, ein Aufbruch von Sich-selbst ausgehend hin zu dem an-
deren, allerdings ohne die Möglichkeit, diesen jemals zu erreichen. Da-
bei drängt es den Menschen immer wieder zu sich selbst zurück. Er ist 
geneigt eine Gegenleistung zu erwarten. Das Gefühl von einem anderen 
Menschen enttäuscht worden zu sein, ist eine solche Wiederkehr zu sich 
selbst. Letztlich wird Verantwortung aber korrumpiert, wenn die not-
wendige Asymmetrie nicht ausgehalten wird. Verantwortung erfordert 
auch das Vertrauen, dass ein Aufbruch von sich selbst nicht ins Leere 
läuft. Verantwortlich richtet ein Mensch sein Werk demnach nicht auf 
sich selbst, nicht auf den Eigennutz, nicht auf das identifizierende Ich-
sein, sondern auf sein soziales Sein:

»Aber der Aufbruch ohne Wiederkehr, der dennoch nicht ins Leere 
führt, würde seine absolute Güte ebenso verlieren, wenn das Werk sei-
nen Lohn in der Unmittelbarkeit des Sieges verlangte, wenn es ungedul-
dig den Triumph seiner Sache erwartete. Die einseitige Bewegung wür-
de sich in Gegenseitigkeit verkehren. Würde das Werk Ausgangs- und 
Endpunkt einander gegenüberstellen, so würde es sich in Gewinn- und 
Verlustrechnungen verzehren, es ginge in kalkulierbaren Operationen 
auf. Es würde sich dem Denken unterordnen. Die einseitige Tat ist nur 
möglich in der Geduld; die bis ans Ende durchgehaltene Geduld be-
deutet für den Handelnden: darauf zu verzichten, die Ankunft am Ziel 
zu erleben, zu handeln, ohne das gelobte Land zu betreten.« (Lévinas 
1998[1963]: 216)

Das Paradox der Verantwortung begründet sich also nicht nur in der 
prinzipiellen Offenheit der Zukunft, sondern auch in dieser prinzipi-
ellen Asymmetrie sozialer Beziehungen. Verantwortung ist nicht die 
selbstherrliche Identifikation des Ich mit sich selbst. Das Ich entwirft 
gute Gründe, warum sein Handeln gut und richtig ist. Verantwortung 

DAS PARADOX DER VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

erschöpft sich aber eben nicht in zufriedenstellenden Antworten, die 
eine Person sich selbst auf die Frage nach der Begründung des eigenen 
Tuns gibt. Verantwortung ist vielmehr der unbequeme Zweifel, über-
haupt auf dem richtigen Weg zu sein. Verantwortung kommt nicht zu-
rück zum Selbst, sondern greift immer weiter hinaus in Richtung des 
Unbestimmbaren. Verantwortung muss auf viele, teils widerstreitende 
Ansprüche antworten, und das im Wissen darum, niemals alle erfül-
len zu können. Verantwortung erwartet Kontrolle, erstreckt sich aber 
in eine unbekannte Zukunft, in ein Netz komplexer Zusammenhänge, 
in dem der sprichwörtliche Flügelschlag eines Schmetterlings die Welt 
verändern kann. Verantwortung übernehmen bedeutet demnach, diese 
Unbestimmtheit und Unsicherheit zu akzeptieren und trotzdem hand-
lungsfähig zu sein. Oder andersherum formuliert: wer nicht in Betracht 
zieht, seine Handlungen könnten auch unbeabsichtigte, schädliche Fol-
gen zeitigen, der kann letztlich gar nicht verantwortlich handeln. Ver-
antwortung bedeutet damit eine ganzheitliche Affirmation der prinzipi-
ellen Unsicherheit des sozialen Zusammenhangs, in den sich eine Person 
gestellt sieht. Die mit der eigenen sozialen Position verbundenen Un-
wägbarkeiten müssen bejaht werden, also auch all das, was sich mög-
licherweise unverschuldet durch das Zutun anderer Menschen ergeben 
könnte. Nur so kann auch die eigene Wirkung auf andere Personen als 
etwas begriffen werden, für das jeder selbst – in eingeschränktem Maße 
– mitverantwortlich ist.

2.8 Unverantwortliche Wahrheiten

Nun hat die Akademia aber schon immer den Hang gehabt, aus dem 
quälenden Gefühl dieser Ungewissheit heraus, wieder zurück zur Identi-
fikation zu drängen. Die Suche nach Wahrheit ist ja gerade der Versuch, 
die Ungewissheit zu besiegen und Gewissheit zu stiften. Wo aber liegen 
die Grenzen der Rationalität, an der sie beginnt, trügerisch zu werden? 
Bezüglich der Regulierung und Bürokratisierung wurde bereits ange-
sprochen, dass Rationalität auch die Gefahr birgt Verantwortung zu kor-
rumpieren. Selbstverständlich wäre es unverantwortlich der Rationalität 
dort nicht zu folgen, wo sie eindeutig einen Weg zu gemeinschaftlich für 
gut befundenen Ergebnissen weist. Vor der menschlichen Diversität, der 
Multiplizität der sozialen Wirklichkeit und der prinzipiellen Zukunftsof-
fenheit aber kann Rationalität nicht alleine bestehen. Dies lässt sich am 
Beispiel der spieltheoretischen Untersuchungen über das Handeln unter 
unsicheren Bedingungen verdeutlichen. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

#1 Das Gefangenendilemma

Das Gefangenendilemma ist ein Theorem, welches Entscheidungen in  
Situationen unsicherer Solidaritätsbeziehungen thematisiert3. In ver-
schiedenen Variationen etabliert es folgende Grundsituation: Zwei Per-
sonen werden eines Verbrechens beschuldigt. Sofern sie tatsächlich dieses 
Verbrechens überführt werden könnten, würden sie jeweils die Höchst-
strafe (6 Jahre) erhalten. Nun wird zudem angenommen, dass es kei-
ne stichhaltigen Beweise gibt und dass beide Personen im Falle, dass sie 
weiterhin miteinander kooperieren und die Tat leugnen, nur eine gerin-
ge Haftstrafe (2 Jahre) wegen anderer assoziierter Tatbestände zu be-
fürchten haben. Beide Personen werden nun getrennt voneinander ver-
hört und bekommen keine Möglichkeit sich abzusprechen. Gestehen sie 
beide, bekommen sie wegen der Zusammenarbeit mit den Ermittlungs-
behörden eine verringerte Strafe (4 Jahre). Gesteht aber nur einer und 
ist bereit den anderen zu beschuldigen, dann kann er von einer Kron-
zeugenregelung profitieren und müsste nur mit einer einjährigen Bewäh-
rungsstrafe rechnen. Das Gefangenendilemma fragt nun danach welche 
Entscheidung nach Maßgabe rationalen Überlegens für das Individuum 
die vorteilhafteste ist. 

Der Spieltheorie zufolge lässt sich allein die Entscheidung, den Mit-
täter zu verraten, rational begründen. Diese Entscheidung bringt zwar 
nicht das absolut beste Ergebnis, ist aber die einzige Möglichkeit, die 
von der Entscheidung der anderen Person unabhängig ist. Damit ist sie 
die einzige souveräne, autonome Möglichkeit. Im Sinne der Spieltheo-
rie ist Kooperation damit zwingend unvernünftig, weil niemals klar sein 
kann, wie die andere Person sich entscheidet und deswegen immer mit 
der Höchststrafe gerechnet werden muss (vgl. hierzu auch Nida-Rüme-
lin 2011: 124). Bei diesem Theorem bleibt aber jegliche Idee einer ver-
bindlichen Beziehung zwischen den Gefangenen außen vor. Das Gefan-
genendilemma wirkt genau genommen nur dann wirklich überzeugend, 
wenn man sich die Verbrecher nicht allzu moralisch vorstellt. 

Genau genommen wird das Gefangenendilemma aber erst wirklich 
interessant, wenn es gegen seinen rationalistischen Strich gelesen wird. 
Tatsächlich geht es um nicht weniger als die Frage, unter welchen Bedin-
gungen Menschen bereit sind, ihr bisheriges Leben aufzugeben und alle 
damit verbundenen Verpflichtungen und Beziehungen aufzukündigen. Es 
ist nicht weniger als die Frage nach den Grenzen der Verantwortlichkeit 

3	 Das Gefangenendilemma wird in der politischen Theorie in Zusammenhang 
mit kontraktualistischen Ansätzen (etwa bei Hobbes) diskutiert. Dabei geht 
es um die Frage, wie aus einem ungeordneten Urzustand heraus Vergemein-
schaftung unter Menschen vorstellbar ist. In den Wirtschaftswissenschaften 
ist es Grundlage vieler Szenarien (Vogt 2001).

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

für das bislang geführte Leben. Was muss gegeben sein, dass Menschen 
bereit sind, ihre Versprechen dem Komplizen gegenüber aufzugeben und 
von einem Moment auf den anderen völlig neue Voraussetzungen für das 
eigene Leben zu akzeptieren? In diesem Sinne findet das Gefangenendi-
lemma häufig in Spielfilmen als spannungsförderndes Element Verwen-
dung. Nicht selten ist es sogar ein entscheidendes Moment der Handlung. 
Gelingt es den Ermittlerinnen oder Ermittlern die soeben festgenomme-
nen Verbrecherinnen so zu beeinflussen, dass sie einander verraten? Ge-
lingt es den moralisch integren Unterdrückten eines Unrechtsregimes, 
sich nicht gegeneinander ausspielen zu lassen und so der autoritativen 
Repression zu widerstehen? Das Gefangenendilemma ist nicht deswegen 
interessant, weil wir mit seiner Hilfe erkennen können, wie wir uns in 
derartigen Situationen am besten rational verhalten sollten. Es ist inte-
ressant, weil es unvermittelt Vorstellungen über die Möglichkeiten und 
Grenzen gegenseitigen Vertrauens und verbindlicher Beziehungen in uns 
hervorruft. Es wäre langweilig, wenn die Figuren in den Spielfilmen im-
mer auf dieselbe Weise handeln würden. Spannend ist doch gerade die 
Offenheit der Situation und für die Zuschauerinnen und Zuschauer auch 
die Suche nach Hinweisen darauf, wie stark die Beziehung der Figuren 
untereinander wohl sein mögen. Werden sie zueinanderstehen oder sich 
gegenseitig verraten? Ebenso ist es schauspielerisch nicht trivial die un-
zähligen Nuancen in konsistenter Abfolge so darzustellen, das dem Pu-
blikum das im Drehbuch vorgesehene Verhalten auch plausibel wird.

Die dramatische Spannung entsteht, weil die Gefangenen immer auch 
die Option haben ihren Mitgefangenen zu vertrauen. Darüber hinaus 
aber muss diese Option auch in gewisser Weise plausibel erscheinen. Eine 
bisher überhaupt nicht in Betracht gezogene Möglichkeit wäre auch, 
dass eine Täterin die Tat gesteht, sich selbst dabei die Hauptschuld ein-
räumt und dadurch die jeweilige Mittäterin entlastet. In diesem Fall hät-
te letztere womöglich mit einer noch weit geringeren Strafe zu rechnen, 
ginge vielleicht sogar straffrei aus. Zudem könnte sich die bekennen-
de Person selbst eventuell auch mit einer leicht verringerten Haft kon-
frontiert sehen. Auch derartige Fälle sind aus Spielfilmen bekannt, etwa 
wenn Eltern sich vor die eintreffenden Gewaltherrscher stellen, um ihren 
Kindern dadurch die Möglichkeit zur Flucht zu verschaffen oder wenn 
Friedrich Schiller in »Die Bürgschaft« den Tyrannen zu den Gefangenen 
sagen lässt: »Ich sei, gewährt mir die Bitte, in eurem Bunde der Dritte.« 
Ins Gegenteil gewendet zeigt sich das Motiv des Gefangenendilemmas, 
wenn es den Ermittelnden am Ende eines Krimis gelingt, die bis dahin 
als Täterin geltende Person derart zu überlisten, dass sie diejenige Per-
son enttarnt, von der sie als Sündenbock für die Tat missbraucht wird. 
Bezieht man das Gefangenendilemma also auf menschliche Zusammen-
hänge sozialer Beziehungen, dann offenbart es einen ungeahnten Reich-
tum möglicher Erkenntnisse.

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Wer präferiert welche Lösung?

Tatsächlich ist die spieltheoretische Lösung des Problems auch keinesfalls 
die von Probanden in empirischen Studien bevorzugte Wahl (Vogt 2001). 
In Studien wurde das Gedankenexperiment von einigen suggestiven Vo-
raussetzungen, etwa dem Szenario von Schuld, Verbrechen und Gefan-
genschaft, befreit und als folgenloses Spiel durchgeführt. Entgegen der 
Annahmen zeigte sich, dass viele Menschen keineswegs die von der Spiel-
theorie als rational empfohlene Lösung präferieren. Tatsächlich wähl-
ten die Probanden sehr häufig die Möglichkeit der Kooperation. Dieses  
Ergebnis hat das Gefangenentheorem in der Ökonomie zu einem weit-
reichend diskutierten Phänomen gemacht. Auf diese Ergebnisse hin wur-
den unter anderem sehr unterschiedliche Modelle entwickelt, die versu-
chen das tatsächliche Verhalten der Versuchspersonen abzubilden. Diese 
Entwürfe sollen hier nicht zur Diskussion stehen. Vielmehr ist die The-
se interessant, ein Studium der Ökonomie könnte dazu führen, dass Stu-
dierende auf eine besondere Art und Weise mit dem Gefangenendilemma 
umgehen (Frank, Gilovich & Regan 1993). Auf Basis vergleichender Stu-
dien zwischen fortgeschrittenen Studierenden und Studienanfängerinnen 
und Studienanfängern wurde gar angenommen, dass ein Ökonomiestudi-
um die Bereitschaft zu gesellschaftlicher Kooperation reduziert. Dies soll 
hier als Inspiration gelesen werden, ob nicht eine Akkulturierung im Wis-
senschaftsbetrieb allgemein zu einer sich sukzessiv vertiefenden Bindung 
an den Wert der Rationalität führt und ob es nicht so etwas wie einen  
Rationaltäts-Bias gibt, der die Wahrnehmung von Akademikerinnen und 
Akademikern mit zunehmender Eindringtiefe in die akademische Welt 
gegenüber der Wahrnehmung der Mehrheit der außeruniversitären Men-
schen zu verzerren droht. Entsprechend könnte gefolgert werden, dass es 
beim akademischen Arbeiten, wenn eine Annäherung an das Verständnis 
der sozialen Welt angestrebt wird, weniger darum gehen sollte, eine rati-
onale Erklärung der Welt hervorzubringen, als vielmehr darum, all jene 
lebensweltlichen Selbstverständlichkeiten, die die rationale Anschauung 
der Wissenschaften gemeinhin als Irrationalitäten ausweist, dem Verstand 
zugänglich zu machen. Es ginge dann um die Vermittlung verschiedener 
auf den ersten Blick unverständlicher Standpunkte, also um Mediation.

Vor dem Hintergrund der Vielfältigkeit dieser Spielarten des Gefan-
genendilemmas und der unterschiedlichen Bedingungen, unter denen sie 
jeweils plausibel erscheinen, ist es dennoch kaum verwunderlich, dass 
sich die wissenschaftliche Rationalität so vehement an der einzig ratio-
nalen Lösung dieses Problems aufhält. Auch wenn es eine relativ uninte-
ressante und lebensferne Lösung ist, so ist dies letztlich doch die einzige 
Lösung, die sich verallgemeinern lässt. Es ist die einzige Lösung, die sich 
von allen Rahmenbedingungen befreit und sich somit ›ceteris paribus‹ 
als gültig behaupten lässt.

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

#2 Ceteris paribus

Folgendes Beispiel schildere ich aus meiner persönlichen Erfahrung. In 
einer Einführung in die Ökonomie erklärte ein Dozent den Studierenden 
das Prinzip des Pareto-Optimums. Er wählte dazu das Beispiel eines Kin-
derspiels, bei dem verschiedene Kinder Gewinne in Form von kleinen Fi-
gürchen bekommen. Nun sind die Kinder aber mit ihrem jeweiligen Ge-
winn unzufrieden. Jedes Kind hatte, so die Annahme des Dozenten, eine 
konkrete Rangliste, welche Figur es am liebsten haben möchte. Der Do-
zent entwarf also eine Matrix, in der drei Kinder mit Namen aufgeführt 
waren, darunter die Figur, die sie erhalten hatten und darunter wiederum 
ihre jeweilige Präferenzliste. Nun erklärte er die verschiedenen Möglich-
keiten, wie die Kinder durch Tausch ihrer Figuren ihre Position verbes-
sern können. Er wollte darauf hinaus, dass sich bei allen Möglichkeiten 
immer ein sogenanntes Pareto-Optimum einstellt, und zwar immer ge-
nau dann, wenn jeder mögliche weitere Tausch für eines der Kinder ei-
nen Nachteil bedeuten würde. Damit stelle sich zwar keineswegs immer 
die insgesamt für alle beste Verteilung ein, in jedem Fall aber wäre jeder 
Tausch bis zu dieser Grenze immer eine Verbesserung. 

In einem Fall hatte sich ein Gleichgewicht ergeben, wonach zwei Kin-
der ihre favorisierten Figuren bekommen hatten, während ein Kind, in 
diesem Fall zufällig ein Mädchen, mit der Figur, die es am wenigsten 
wollte, Vorlieb nehmen musste. In Wortmeldungen äußerten Studierende 
den Einwand, dass es den Kindern, die ihre Wunschfiguren haben, miss-
fallen könnte, dass ein Kind am Ende so deutlich schlechter gestellt sein 
sollte. Bezeichnenderweise nutzte der Dozent diese Wortmeldungen für 
einen Witz. Er bestätigte, dass man nun natürlich annehmen könnte, dass 
eines der bevorteilten Kinder, dasjenige das im gewählten Beispiel auch 
zufällig ein Junge war, in das benachteiligte Mädchen verliebt sein könn-
te. Selbstverständlich könne man sich nun vorstellen, dass dieser Junge 
seinen besseren Gewinn deswegen an das Mädchen abgibt. Der Dozent 
erntete Gelächter als er schloss, dass der Junge dafür aber sicherlich spä-
ter etwas Anderes von dem Mädchen erwarten würde.

Der vielleicht erste Impuls wäre, dies als einen sexistischen Witz ab-
zulehnen. Diese kleine Begebenheit erzählt meines Erachtens aber mehr 
über die Wirtschaftswissenschaften und vielleicht sogar vieles über So-
zialwissenschaften. Das Beispiel sollte auch das Prinzip ceteris paribus 
als eine grundlegende Annahme der Wirtschaftswissenschaften erklären. 
Das Prinzip besagt, dass Lehrsätze immer nur ceteris paribus, also ›un-
ter sonst gleichen Bedingungen‹ gelten. Ein Lehrsatz kann nur Geltung 
haben, solange keine weiteren spezifischen Voraussetzungen Einfluss auf 
den Ausgang der Geschehnisse haben. Offensichtlich können die Wirt-
schaftswissenschaften Liebe nur entweder als Austauschbeziehung ver-
stehen oder sie ins Reich der besonderen Voraussetzungen verbannen. 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Die Art und Weise wie der Dozent den Impuls der Studierenden, die Kin-
der könnten die Situation als ungerecht empfinden, in das Reich außer-
halb des ceteris paribus verbannte, ist Anreiz das gewählte Beispiel noch 
einmal näher anzuschauen.

Warum wählt der Dozent ein Kinderspiel als Beispiel? Vermutlich soll-
te das Beispiel die Einfachheit des Prinzips unterstreichen. Darüber hin-
aus ist auch von Kindern bekannt, dass sie in bestimmten Momenten ein 
sehr impulsives Wollen entwickeln. Vielleicht sollte das auch die Plau-
sibilität des für dieses Beispiel so wichtigen Strebens nach einem besse-
ren Ergebnis für sich selbst erhöhen. Es gibt also Anlass zu glauben, dass 
der Dozent mit dem Beispiel eine Art Verwurzelung des Prinzips in der 
menschlichen Natur unterstreichen wollte, nach dem Motto: Wenn so-
gar Kinder so handeln, dann muss es wohl einem grundlegenden Prinzip 
entsprechen. In den Reaktionen der Studierenden wird aber augenblick-
lich deutlich, dass diese den Kindern ein weit facettenreicheres Sozialver-
halten zuschreiben. Es ist nicht schwer sich das enttäuschte Gesicht des 
benachteiligten Kindes vorzustellen, ebenso wie es vorstellbar ist, dass 
die bevorteilten Kinder einen Wunsch entwickeln, die Ungerechtigkeit 
der Situation auszugleichen. Der Impuls der Studierenden ging erst ein-
mal dahin, bei den Kindern einen Sinn für Gerechtigkeit anzunehmen.

In diesem Sinne verwendet auch John Rawls das Pareto-Prinzip, um 
zu erklären, warum freie Märkte niemals fair sein können. »Das Prin-
zip erklärt einen Zustand für optimal, wenn man ihn nicht so abän-
dern kann, daß mindestens ein Mensch besser dasteht, ohne daß irgend 
jemand schlechter dasteht« (Rawls 2012[1973]: 87-88). Nach diesem 
Prinzip ist es undenkbar, dass in einer freien Welt jemand, der viel be-
sitzt, etwas abgeben könnte, nur damit jemand, der weniger hat, mehr 
bekommt. Da die Ausgangsbedingungen aber niemals für alle Individu-
en gleich sein können, bedürfe es Rawls zufolge besonderer Maßnah-
men, um Chancengleichheit herzustellen. Rawls hält es für ungerecht, 
wenn Menschen mit gleichen Befähigungen nicht auch die gleichen ge-
sellschaftlichen Stellungen erreichen könnten. Er widmet einen Großteil 
seiner weiteren Argumentation deshalb der Frage, wie derartige Chan-
cengerechtigkeit politisch und administrativ erreicht werden kann. Ge-
gen diese Gedanken ist kaum etwas einzuwenden, außer dass Rawls da-
mit das Pareto-Prinzip als eine Art Naturgesetz akzeptiert. Vielleicht aber 
ist ja der Impuls der Studierenden nicht ganz so falsch. Tendenzen eines 
Sinnes für Ungerechtigkeit werden von neuerer Forschung auch für Pri-
maten bestätigt (z.B. Brosnan & Waal 2003). Vielmehr lässt sich sogar 
fragen, ob die Menschen ohne Veranlagung zur Kooperation überhaupt 
ihre zivilisatorischen Leistungen hätten erreichen können. Die ökono-
mische Betonung des Primats der Rationalität des Eigennutzes erscheint 
damit ein weiteres Mal eher als eine kulturell antrainierte Tendenz denn 
als eine natürliche Voraussetzung. Derart rationalistische Betrachtungen, 

UNVERANTWORTLICHE WAHRHEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

seien sie nun gerechtigkeitstheoretisch wie bei Rawls oder wirtschafts-
wissenschaftlich, schließen ein empathisches Wahrnehmen des Anderen 
ebenso aus, wie ein Unrechtsempfinden im Angesicht des unterprivile-
gierten Gegenübers. Das solipsistische Streben nach dem eigenen Vor-
teil wird zum Standard erklärt und damit der Verantwortung entzogen. 
Es wird deutlich, warum die klassische Ökonomie von neueren Ansät-
zen kritischer Wirtschaftswissenschaften nicht nur als weltfremd, son-
dern auch menschenfeindlich angesehen wird. Die Annahme des homo 
oeconomicus wurde vielfach kritisiert und ich möchte hier nur ein Bei-
spiel für diese Kritik anführen, um diese dann im Sinne dieser Abhand-
lung über Rationalität weiterführen zu können. 

Im Theorem des Gefangenendilemma zeigt sich, wie Apel (1990[1987]: 
277) es ausdrückt, eine »formal-egoistisch orientierte Kalkülrationali-
tät«. Apel zufolge ergeben sich aus einer ökonomischen Logik, die al-
lein auf dem Prinzip des Eigeninteresses beruht, letztlich »Konsequen-
zen, die ein Handeln nur nach der Rationalität des homo oeconomicus 
als menschlich und gesellschaftlich untragbar erscheinen lassen« (ebd.: 
278). Verdeckt werde dies lediglich durch die Tatsache, dass in vie-
len ökonomischen Theoremen meist ein Fairness-Prinzip implizit mit-
gedacht werde. So sei beispielsweise im Ideal der Vertragsfreiheit eine 
Verpflichtung zur Vertragseinhaltung implizit, ohne die ökonomisches 
Handeln generell unmöglich sei. Auch ökonomisches Handeln baue 
demnach auf gewissen moralischen Grundsätzen auf, die aber durch 
die alleinige theoretische Orientierung am Eigennutz niemals gewähr-
leistet werden könne. Berufe man sich ausschließlich auf den rational 
begründbaren Eigennutz, dann bliebe allein ein strategisches Interes-
se mit kriminellem Vorbehalt übrig, das letztlich keine Verantwortung 
kennt. Zwar würde ein prinzipielles Interesse an der Verpflichtung zur 
Vertragseinhaltung bestehen, gleichzeitig aber auch die Absicht, einen 
Vertrag »bei der erstbesten Gelegenheit, wenn keine Sanktionen zu be-
fürchten sind [...] zu brechen, um für sich den parasitären Surplus-Vor-
teil daraus zu ziehen, daß die anderen den Vertrag einhalten« (ebd.: 
278). 

Wie gesagt geht es an dieser Stelle nicht darum das ökonomische Den-
ken generell zu verurteilen. Vielmehr sollen diese Gedanken Anlass ge-
ben, die Rolle der Rationalität bei derartigen Konstruktionen zu unter-
suchen. Nur so kann deutlich werden, dass sich die Problematik nicht 
durch neue verbesserte Konzepte aus der Welt schaffen lässt, sondern 
dass die Konsequenz vielmehr eine veränderte Haltung zur Rationalität 
sein muss (vgl. hierzu Kap 3.5). 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

2.9 Zwischenfazit:  
Das Verhältnis von Verantwortung und Rationalität

Bezüglich der Frage nach der Aufgabe der Rationalität kann die Philoso-
phie Lévinas’ (1987[1980]; 1998[1963]) noch einmal einen entscheiden-
den Beitrag leisten. Lévinas verdeutlicht, dass das sinnliche Empfangen 
des Antlitzes eines sozialen Gegenübers einen Appell an uns richtet, dem 
wir nicht entkommen können. Im oben erläuterten Kinderspiel wird da-
von ausgegangen, dass jedes Kind genau weiß, welche Figur es am liebs-
ten hätte, welche ihr am zweitliebsten sei und so weiter. Dies verkennt 
jedoch, dass Kinder bei einem solchen Spiel gerne versuchsweise die Fi-
guren wechseln. Damit liegt der Wert einer Figur aber nicht mehr im Be-
sitz dieser Figur, sondern in deren Verfügbarkeit im Spiel. Es ist vorstell-
bar, wie Kinder ihre Präferenzen im Spiel entwickeln. Das Pareto-Prinzip 
lässt für diese performativen Aspekte keinen Platz. Wählt ein Kind ei-
nen Räuber, greift ein anderes zum Gendarmen. Tatsächlich gewinnt eine  
Figur ihren eigentlichen Wert erst im Spiel. Nur mit komplementären Fi-
guren lässt sich ein gemeinsames Spiel entwickeln. Kinder verlieren sich, 
so lässt sich annehmen, viel leichter als Erwachsene in der unmittelbaren 
Sinnlichkeit eines Spiels. Ins Spiel vertieft reagieren sie auf die Angebo-
te ihrer Gegenüber. In dem Maße, wie sie auf die Impulse der Anderen 
antworten, übernehmen sie Verantwortung für das gemeinsame Spiel. So 
verändern sich auch beständig ihre Präferenzen, was Erwachsene häu-
fig nicht nachvollziehen können. Empören sich Erwachsene doch nicht 
selten darüber, dass ihre Kinder allein aus einem intrinsischen Interesse 
heraus, selten langfristig bei einer Sache bleiben. Viele Kinder reagieren 
stärker auf soziale Impulse als auf Vorsätze der Selbstdisziplinierung. 
Dinge werden meist dann langweilig, wenn die Mitspieler das Interesse 
an diesen Dingen verlieren. Spielen ist natürlich nicht immer ausschließ-
lich kooperativ, sondern kann auch kompetitiv verlaufen. Welches Kind 
möchte nicht gewinnen? Auch wünschen sich Kind oft etwas nur, weil 
ein anderes Kind etwas Ähnliches besitzt. Der Eigennutz ist beim Spie-
len nicht ausgeschaltet, doch wird er durch eine Gemeinschaftsorientie-
rung komplementiert. 

Wir sehen nun deutlich, wie rationale Standardisierungen der Funkti-
onsweise des sozialen Miteinanders, hier etwa im Falle des Pareto-Prin-
zips, sowohl eine mitfühlende Emotionalität wie auch performative As-
pekte des Miteinanders außer Acht lassen. Die wechselnden Präferenzen 
der Kinder lassen sich nur als eine instabile Fluktuation bestimmen. Ge-
winn und Glück werden nur in der Kategorie des Erwerbs oder Besitzes 
stabil und langfristig kalkulierbar. 

Es deutet sich an, dass Rationalität nicht bedingungsloses Vertrau-
en entgegengebracht werden kann. Es ist aber auch anzuerkennen, dass 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

die Anstrengungen der Vernunft aus dem Wunsch heraus unternommen 
werden, Verantwortung kalkulierbar zu machen. Rationale Bemühun-
gen werden unternommen, um Regularien zu entwerfen und diese nach-
vollziehbar zu kommunizieren, um dadurch Verantwortung überhaupt 
erst handhabbar zu machen. Rationalität darf also keinesfalls als Ge-
gensatz von Verantwortung angesehen werden. Aber Rationalität kann 
Verantwortung auch korrumpieren. Wo aber liegt die Grenze? Gibt es 
vielleicht besondere Formen der Rationalität, die derartige ungewollte 
Effekte mit sich bringen?

Die Diskursethik legt ihr Hauptaugenmerk auf die vernünftige Ar-
gumentation als vordringliches Medium der Verständigung unter Ge-
sprächspartnern. Im politischen und privaten Leben lässt sich aber viel-
fach beobachten, wie wenig das letztlich funktioniert. Auf der einen 
Seite gibt es zwar eine Intensivierung bürgerschaftlicher Partizipations-
verfahren, auf der anderen Seite aber beschränken einige Personenkrei-
se ihre politische Teilhabe zusehends ausschließlich auf den konfronta-
tiven Protest. In einer sich zunehmend fragmentierenden Gesellschaft 
verschließen sich Binnenlogiken und partikulare Weltsichten zusehends 
in voneinander getrennte gesellschaftliche Sphären. Die resultierende ge-
sellschaftliche Spaltung wird dann meist denjenigen zugeschrieben, die 
sich abgehängt oder von gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen aus-
geschlossen fühlen. Liegt aber das Problem nicht eher in der Erwartung 
einer gesellschaftlichen Rationalität, die diese Menschen – und das viel-
leicht zu Recht – weder leisten wollen noch können?

In dieser Betrachtung wird noch einmal deutlich, dass die zur Ver-
antwortung notwendige Selbsttranszendenz, das Über-sich-selbst-hin-
ausgehen, nicht allein durch Rationalität geleistet werden kann. Rati-
onalität reicht nicht aus, um Gewissheit zu erzeugen, also ein Weltbild 
zu begründen, das alle Eventualitäten des Lebens zufriedenstellend er-
klären könnte. Das Leben bedarf eines Umgangs mit dem Unbestimm-
baren, dem Ungewissen. Zwar bestimmt sich die Verantwortlichkeit ei-
nes bestimmten Individuums aus der spezifischen Form der von ihm zu 
lösenden Aufgaben. Aber es ist nicht allein der Verantwortungsbereich, 
der ein entsprechendes Subjekt hervorbringt. Das Individuum muss eine 
Eigenleistung erbringen, um seine gesellschaftliche Stellung verantwor-
tungsvoll auszufüllen. Ein Mensch wird auch nicht erst, wenn er in einen 
Verantwortungsbereich hineinwächst, nicht erst durch die Rollenüber-
nahme zu einem gesellschaftlichen Subjekt, sondern ist bereits vorgän-
gig als Person anzusehen. Eine Person gibt der übernommenen gesell-
schaftlichen Position ein ›individuelles Gesicht‹. Dabei ist Rationalität 
sicherlich dann schädlich, wenn sie diesem individuellen Gesicht keinen 
Raum lässt, wenn sie Individuen nur in vorgegebene Maßstäbe zwängt. 
Wird dem Individuum ein Handeln entsprechend verabsolutierter Wis-
sensbestände oder unumstößlicher Regeln abverlangt kann es nicht mehr 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

verantwortlich handeln. Gesellschaftliche Rationalität wird dann zu au-
toritärer Herrschaft. Dies ist vor allem von einer Rationalität zu erwar-
ten, die sich nur nach ihrer inneren Schlüssigkeit, also der Folgerichtigkeit 
ihrer Schlussfolgerungen bemisst. Eine logozentristische Rationalität, die 
den Widerspruch nicht toleriert, verliert den Kontakt zu ihren lebendigen 
Anwendungsbereichen. Schädlich ist auch eine Rationalität, die, weil sie 
Vagheit verabscheut, die Möglichkeit ihres eigenen Scheiterns systema-
tisch ausblendet. Dann wird Rationalität zum Selbstbetrug. 

Es lassen sich auch Mechanismen identifizieren, die kognitive Ver-
zerrungen (cognitive bias), also systematische, unbewusste und fehler-
hafte Prozesse der menschlichen Informationsverarbeitung, begünstigen  
(Weber & Knorr 2020). So beschreibt etwa motivated reasoning die Tat-
sache, dass unser Denken unbewusst zu einem Ziel steuert, das uns wün-
schenswert erscheint. Diese Funktion ergibt insofern Sinn, als dass wir 
alltagspraktisch Probleme lösen müssen. Wir nutzen unseren Verstand, 
um Verbesserungen zu erzielen. Der Bestätigungsfehler (confirmation 
bias), auch Bestätigungstendenz oder Bestätigungsverzerrung genannt, 
besagt, dass wir Informationen, die unsere Ansichten bestätigen, höher 
gewichten, als solche, die uns im ersten Moment verstören, weil wir sie 
zunächst nicht einordnen können. Auch diese Verzerrung ist naheliegend, 
denn wir können bestätigenden Informationen unmittelbar einen Platz 
in unserem Denken zuweisen. Dadurch können wir sie uns auch bes-
ser auf Anhieb merken. Anders als die instrumentelle Vernunft, die tech-
nisch-rational nur an der Erreichung eines Ziels interessiert ist, ohne an 
die weiteren Folgen für das Gemeinwohl zu denken, entspringen die hier 
beschriebenen Effekte nicht einer willentlichen Operationalisierung des 
Denkens oder gar einer unredlichen Täuschung. Es sind dies Effekte, mit 
denen sich das Ich sozusagen ›selbst überlistet‹. Dies sind Mechanismen 
des Selbstbetrugs, die an sich selbst erst einmal wahrgenommen werden 
müssen, bevor man sie einhegen kann. Rationalität sollte also immer die 
Möglichkeit des Scheiterns der eigenen Schlussfolgerungen mitdenken. 
Ungewissheit mahnt zur Aufmerksamkeit gegenüber den spezifischen Be-
dingungen des aktuellen Einzelfalles. Diese kritische Haltung der eige-
nen Vernunft gegenüber fordert zwingend ein ernsthaftes Interesse an 
den Wahrnehmungs- und Deutungsweisen anderer Menschen. Rationa-
lität erfüllt sich entsprechend nicht in einem Besser-Wissen, sondern in 
einem Verstehen-Wollen. Nicht allein die fachliche Kompetenz, im Sin-
ne eines professionellen Wissens, oder ein lebenslanges Lernen im Sinne 
der Anhäufung von Wissen ist demnach das Ziel, sondern auch zwingend 
das beständige Interesse an den Lebenserfahrungen anderer Menschen.

Den Ausführungen dieses Kapitels lässt sich ein anthropologischer 
Hinweis entnehmen, dem im nächsten Kapitel noch nachgespürt werden 
muss. Wie kann Kooperation als eine Voraussetzung menschlichen Han-
delns verstanden werden? Kooperation ist zwar empirisch beobachtbar, 

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

aber nur schwer zu begründen, weil sie rational betrachtet scheinbar 
nur als vermittelte Kategorie, also von Bedingungen abhängig, erklär-
bar ist. Wenn wir annehmen, dass jemand nicht seinen eigenen Vorteil 
in den Mittelpunkt stellt, dann wird ceteris paribus zufolge fast reflexar-
tig erwartet, dass dafür auch ein Grund genannt wird. Sollten nicht aber 
eher diejenigen einer besonderen Rechtfertigungspflicht unterliegen, die 
nur nach dem Eigennutz streben? Wenn sich Kooperation aber nicht auf 
prinzipielle Dispositionen des Menschen zurückführen lässt, wenn sie le-
diglich eine Frage des sozialen Lernens ist, dann kann sie, wie eben die 
Spieltheorie annimmt, nicht vorausgesetzt werden. Eine Orientierung am 
Eigennutz als unmittelbarem, instinkthaftem Trieb leuchtet demnach ein. 
Dass Kooperation in einer Gemeinschaft dem Nutzen aller dienen kann, 
müsste eine Person hingegen erst einmal rational verstehen, um über-
haupt Gründe für die Überwindung ihrer unmittelbaren Neigungen und 
zum kooperativen Handeln zu haben. Ein Hauptanliegen des nächsten 
Kapitels wird daher darin bestehen, die Rolle der Rationalität im mensch-
lichen Verhalten und der intellektuellen Wirksamkeit zu bestimmen.

In diesem Kapitel wurde immer wieder auf das Bedürfnis hingewiesen, 
Verantwortung rational zu begründen. Von Hans Jonas über die Diskurs-
ethik bis zur Responsibilisierung wird hinter Verantwortung immer ein 
verstehbarer Zusammenhang angenommen. Auch bei Erklärungen, die 
Verantwortung in der gesellschaftlichen Praxis oder im Diskurs verorten, 
stellt sich Verantwortung zwar kontingent aber immer rationalisiert oder 
rationalisierbar dar (Banzhaf 2002; Buddeberg 2011). Auch Nida-Rüme-
lin zeigt, dass die »lebensweltliche Tendenz der Hervorhebung einzelner 
Prozesse und Ereignisse als verantwortlich bzw. ursächlich keineswegs so 
irrational ist, wie es dem Naturwissenschaftler vielleicht zunächst schei-
nen mag« (Nida-Rümelin 2011: 21). Trotz einiger weitreichender Aus-
dehnungen der Verantwortung bis hin zu Fragen der Person, verbleiben 
derartige Erklärung aber in einer kulturalistischen Vorstellung, wonach 
sich Fragen der Verantwortung als Begründungsspiele in die unterschied-
lichen Lebensformen einschreiben. Verantwortung ist in der strukturellen 
Rationalität oder im Diskurs entindividualisiert. Handlungstheorien wie-
derum unterscheiden Handlungen allein bezüglich unterschiedlicher Ra-
tionalitäten. Ob nun ›strategische‹, ›instrumentelle‹ oder ›ethisch-kommu-
nikative Rationalität‹, diese Terme beschreiben jeweils unterschiedliche 
Nutzenorientierungen des Handelns. Aber selbst den Theoretikern der 
Diskurstheorie erscheint so etwas wie ›ethisch-kommunikative Rationali-
tät‹ als Ideal, nicht aber als mögliche Realität, denn diese könne sich allen-
falls in der Vollendung eines Telos begründen (Apel 1990[1987]). Heute 
hingegen erscheinen teleologische Erzählungen, wie etwa das christliche 
Heilsversprechen, die Verheißungen des Idealismus oder die des klassi-
schen Materialismus, dekonstruiert. Die Hoffnung auf eine bessere Welt 
erscheint überholt. So muss Apel (1969[1966]: 333) zufolge auch die 

VERANTWORTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

eschatologische Bedeutung des Begriffes der Verantwortung »eliminiert 
werden, wenn man den Begriff so interpretieren will, wie es dem Bewußt-
sein des 20. Jahrhunderts entspricht«. Wozu also noch Verantwortung 
übernehmen, wenn die Übernahme von Verantwortung nicht mehr als 
Garant für gemeinschaftliches oder persönliches Heil verstanden werden 
kann? Wenn das gute Ziel nicht begründet werden kann, dann entfällt 
jede Berechtigung, Verantwortung einzufordern.

Aber Hoffnung ist aus dem menschlichen Dasein nicht wegzudenken. 
Wie gezeigt wurde, wohnt dem Begriff der Verantwortung immer noch 
ein Bedeutungsüberschuss inne. Dieser bringt einen Zusammenhang an 
Verweisen hervor, der sich tief in das menschliche Dasein, also in die an-
thropologischen Bedingungen des Menschseins verzweigt. Die Erkennt-
nis des Paradoxons der Verantwortung bricht das Primat der Rationalität 
im Verantwortungsdiskurs und weist darauf hin, dass sich Verantwor-
tung nicht allein durch Begründung oder Rationalisierung kontrollieren 
lässt. Wie aber, wenn nicht rational, lässt sich Verantwortung erfassen?

Die Antwort muss im persönlichen Erleben gesucht werden. Und so 
werden in den Geistes- und Kulturwissenschaften zunehmend Gefühle, 
Affekte, Emotionen und Atmosphären debattiert. Dabei wird das Primat 
der Rationalität im akademischen Denken wenig in Frage gestellt. Es ist 
aber nicht damit getan Gefühle und Emotionen zusätzlich, also zu allem 
anderen hinzunehmend, ›auch noch‹ zu betrachten. Die Frage muss lau-
ten: Wie muss sich unsere Betrachtungsweise des Gesellschaftlichen ver-
ändern, wenn wir die Fundierung von Verantwortung im Erleben erkannt 
haben? An dieser Stelle bedarf es einiger Begriffe, die häufig ausschließlich 
religiösen Begründungszusammenhängen zugeschrieben werden. Im Fol-
genden Kapitel wird entsprechend danach gefragt werden, wie sich Be-
griffe wie Scham, Hoffnung, Heil oder Demut anthropologisch begrün-
den lassen. Diese Begriffe deuten auf die Notwendigkeit und die Fähigkeit 
hin, sich als in einem größeren Kontext stehend empfinden zu können. 
Dass dieser Kontext häufig von religiösen Vorstellungen beschrieben wird 
bedeutet nicht, dass Transzendenz nicht auch postkonventional erreicht 
werden kann. So wird der Mensch im Folgenden auch im Rückgriff auf 
einige neuere medizinische Erkenntnisse, in seiner biopsychophysischen 
Konstitution erörtert. Dies fundiert nicht nur seine prinzipielle Anlage zur 
Kooperation, sondern auch Konsequenzen bezüglich unserer Vorstellung 
von Diskursen. Es wird also nicht darum gehen Rationalität als trügerisch 
zu verdammen. Vielmehr geht es um die Frage, wie man sich ein sinnvolles 
Verhältnis zwischen rationaler Begründung von Verantwortung einerseits 
und angemessener Infragestellung rationaler Zuschreibungen von Verant-
wortung andererseits vorstellen muss. Es wird ein Bild entstehen, wie sich 
Verantwortung in der Persönlichkeitsentwicklung des Individuums als ein 
individueller Wille zur Verantwortung ausbildet.

ZWISCHENFAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62 - am 20.01.2026, 03:18:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Verantwortung im Zeichen der Technologiefolgen
	2.2  Verantwortung im politischen Diskurs
	2.3  Verantwortung nach der Verantwortungsethik
	2.4  Verantwortlichkeiten und die soziale Kodierung von Verantwortungsbereichen
	2.5  Die performative Beziehungshaftigkeit von Verantwortung
	2.6  Person, Persönlichkeit und Personalität
	2.7  Das Paradox der Verantwortung
	2.8  Unverantwortliche Wahrheiten
	2.9  Zwischenfazit: Das Verhältnis von Verantwortung und Rationalität

