I. Einleitung

Als die Journalistin Madeleine Chapsal den Psychoanalytiker Jacques Lacan fur
ein Interview aufsuchte, entgegnete man ihr bei der BegriifSung iiberraschend:
»Sie sollten [...] [Bataille] aufsuchen. Er hat seltsame und schine Dinge zu sagen. [...]
Niemand kommt ihn besuchen. Und dabei ist es doch phantastisch, was er geschrie-
ben hat!«' Tatsichlich erlangte Georges Bataille (1897-1962) als Denker, Autor
und Publizist zu seinen Lebzeiten keine 6ffentliche Aufmerksambkeit fiir seine
Werke wie beispielsweise sein geschitzter Freund Jacques Lacan, dessen um-
strittene Deutung der Psychoanalyse auch in den Medien kontrovers disku-
tiert wurde. Georges Bataille war Bibliothekar an der franzdsischen National-
bibliothek und absolvierte als Zweitbester seines Jahrgangs die Priifung zum
Altertumskundler. Zeit seines Lebens beschiftige er sich mit theologischen,
philosophischen und soziologischen Fragen. Heute wird er in literaturwissen-
schaftlichen Kreisen zu den Pionieren der surrealistischen Kunstbewegung in
Frankreich gezihlt. Sein Schaffen hinterlisst viele interessante und vielfiltige
Werke fiir die akademische Nachwelt. Diese reichen von lyrisch-experimen-
tellen Texten bis hin zu wissenschaftlichen Auseinandersetzungen. Doch un-
schwer zu erkennen ist auch, dass sich sein ganzes Denken um ein bestimmtes
Thema drehte: die Religion.

Aus der Sicht der aktuellen Religionsforschung besteht sein besonderes
Verdienst darin, dass er die Relevanz der religionssoziologischen Durkheim-
Thesen fiir die Moderne in einem neuen Licht hervorhebt und die Funktion
von Religion als gemeinschaftsstiftenden Faktor im Spannungsfeld von pro-
fan und heilig mit Blick auf urspriingliche und moderne Ordnungsprinzipi-
en aufzeigt. Auch veranschaulichen seine Texte die spannende und diskursive
Auseinandersetzung mit dem Religionsbegriff in den 20er und 30er Jahren, in

1 Chapsal 1989, S. 241.

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

welchen sich ein radikaler Umbruch im vorherrschenden Religionsverstind-
nis der europiischen Wissenschaftler ablesen lisst. Denn zu Beginn des 20.
Jh. ist es nicht die innertheologische Krise, sondern die Entdeckung von Le-
bens- und Sozialformen indigener Bevolkerungen, die zu einer wissenschaftli-
chen Hinterfragung der Religionswahrnehmung fithren. Die Komplexitit der
Frage, wie die Religion als Gegenstand zu erfassen ist, ob als unmittelbares
Gefiihl, Bewusstsein, kollektives Phinomen oder Ritual, steigt mit dem Wis-
sen um andere Kulturformen exorbitant an. Mit der Entdeckung urspriing-
licher Lebensformen wird auch die Frage nach der Aktualitit von religiésen
Funktionen in sich sikularisierenden Gesellschaften aufgeworfen. Besonders
in Frankreich stof3t dies auf Interesse: Soziologien wie Emile Durkheim und
Marcel Mauss etablieren eine Art erste Soziologie mit dem Fundament reli-
gionswissenschaftlicher Fragestellungen. Sie verfolgen die Spuren religiésen
Lebens inihren elementaren Formen in urspriinglichen Gemeinschaftsformen
und davon ausgehend analysieren sie die Transformation religiéser Elemente
in modernen und industriell organisierten Gesellschaften.

Diese paradigmatische Wende zur Religionssoziologie stellt die Frage nach
der Bedeutung des Religionsbegriffs neu. Durkheim erkennt als Soziologe in
Religionen die Solidarititsquelle einer Gemeinschaft, weswegen er sie als so-
ziale Tatsache verifiziert. An die Durkheim’sche These anschlief}end wird der-
zeit die Frage diskutiert, ob die Sikularisierung tatsichlich auch Verlust von
Religion oder ob die schwindende, soziale Funktion von Religion auch ein Ver-
lust an Sakralitit bedeutet, oder ob die Profanisierung von Gesellschaft sakrale
Krifte nicht vielmehr in andere Lebensbereiche verschiebt. Die neueren Reli-
gionsthesen zeigen im letzteren Sinne an, dass nach der Abnahme der Einfliis-
se von institutionalisierten Religionen andere gesellschaftliche Bereiche von
religiésen Kriften bedient werden. Damit stellt die Betrachtung der Religion
als vermittelnde Funktion zwischen Individuum und Kollektiv nach wie vor
eine wichtige Kategorie in der Erforschung von gemeinschaftsbildenden Pro-
zessen.

Alle diese angefiihrten Problemhorizonte und Diskurse werden in der
Arbeit von Georges Bataille, der sich selbst durch eine vielfiltige Literatur zu
Religion bildet, in der Tiefe analysiert und abgehandelt. Zu seinen Lektiiren
zdhlen Nietzsche, Heidegger, Kierkegaard, Freud, Durkheim, Mauss, Otto,
Weber, mystische Werke und ethnologische Schriften, die zu seiner Zeit durch
die regen Religionsdiskurse prominent werden. In weiten Teilen schliefit sich
Bataille den gingigen Religionsthesen an und geht auch davon aus, dass die
Religion im Anbruch des 20. Jh. nicht mehr als ein objektiv geltendes System

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Einleitung

oder als Ort reiner Glaubensvermittlung gewertet werden kann. Im Mittel-
punkt seiner Religionsuntersuchungen stehen die Spannungsverhiltnisse von
sakralen und profanen Elementen innerhalb einer Gesellschaft, die sich als
soziale, unterschwellige Krifte auch jenseits von religios konnotierten Feldern
ausdriicken. So griindet Bataille gemeinsam mit den surrealistischen Autoren
und Ethnologen Roger Caillois und Michel Leiris im Jahr 1937 das Collége de
Sociologie, um im Rahmen einer sakralsoziologischen Untersuchung diese
unbewussten Mechanismen zu erforschen, welche moderne Gesellschaften
unterhalb rational nicht erfassbarer Prozesse steuern und beeinflussen. Der
Forschung des Collége geht es darum, im Anschluss an Durkheims religions-
theoretische Uberlegungen die Bedeutung der Religion mit der Frage nach der
einheitsstiftenden Funktion des Heiligen auf der Grundlage kollektiver und
menschlicher Erfahrungen neu zu bestimmen. Batailles Beitrag am Collége
zur Frage nach der Bedeutung von Religion in der Moderne hat die Theorie der
Heterologie zum Zentrum, in der es hauptsichlich um die These geht, dass
sdkulare Prozesse die religiésen Krifte nicht einfach transformieren, sondern
verschieben, verfemen oder verdringen. Diese verschobenen Krafteverhilt-
nisse fordern ein viel komplizierteres Gesellschaftssystem als man zunichst
annehmen mag. Wihrend Durkheim glaubt, dass die Homogenisierung von
Gemeinschaften sich durch die religios erlebte Bindungskraft rituell verfestigt
und sich in der Moderne durch gemeinsam geteilte moralische Uberzeugun-
gen innerhalb einer Gruppe weiterentwickelt, geht Bataille davon aus, dass
sich religiése Krifte nicht in selbstorganisierende Rationalisierungen trans-
formieren. Das »Religidse« beschreibt er als einen subliminalen Unterbau, als
eine sakrale Zone, die selbst durch Sikularisierungen und Rationalisierungen
nicht einfach zu transformieren oder gar zu verdringen ist. In diesem Sin-
ne behauptet er weiter, dass die Religion als eine genuine und vorrationale
Erfahrungskategorie zu untersuchen ist und nicht, wie einige Sikularisie-
rungsthesen nahelegen, als eine produktive Vergemeinschaftungsinstanz. In
der religionswissenschaftlichen Perspektive erscheint die Darstellung der reli-
giosen Bindungsfunktion reduziert. Hiufig wird mit ihr die identifikatorische
Transzendenzfihigkeit gedeutet: So erscheint die integrative Funktion von
Religion als Ersatzfunktion fiir alle moglichen Identifikationsprozesse, auf de-
ren Basis eine Integration in eine Gruppe geleistet werden soll. Damit werden
identifikatorische Selbstbeziige zu allen denkbaren Gruppen wie zum Beispiel
die Identifikation mit einer Nation oder Ethnie als religiose Leistungen inter-
pretiert. Auch wenn gemeinhin der spezifische Transzendenzcharakter der
Religion die Welt des Jenseitigen zum Diesseitigen abgrenzt, ist selbst dieser

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

metaphysische Bezug fiir Bataille nicht linger der Ort religiser Sinnbildung.
Er weist in seinem Religionskonzept auf das hin, was seines Erachtens in den
klassischen Religionsanalysen iibersehen wird: Es geht nicht um die Tran-
szendenz, sondern um die Immanenz des religiésen Selbsterlebens. Das, was
im religios-unbewussten Bereich des menschlichen Erfahrungsraums aufbe-
wahrt ist, ist nicht durch eine Transzendenz, sondern durch eine Riickkehr
zur Immanenz und der Wiederherstellung der Intimitit zu erreichen. Diese
Uberlegungen haben eine quasi-mystische Grundlage, deren subjektivierte
Perspektivitit zu einer soziodkonomisch relevanten Perspektive erweitert
wird.

Es ist ein typisches Merkmal von Bataille, die Leser/innen seiner Texte
zum Umdenken zu nétigen. So tut er dies auch in seinen Texten zu den Fragen
der Transzendenz und Immanenz, der Mystik und der Rationalitit, der Profa-
nitdt und Sakralitit. In der Religionsgeschichte beschreibt er die historischen
Verlustmomente von vergemeinschafteten Religionen als Revitalisierungs-
momente der inneren Dimension von Religion, die sich aufbauenden und
wachsenden Strukturen von Religionen hingegen als Verlustmomente der
religiésen Krifte. Aus den zwei spannungsgeladenen, geschichtlichen Ent-
wicklungen von Rationalitit und Religion, die eine Parallelitit bewahren,
erfolgt im Prinzip nie eine Verséhnung, sondern ein die Menschheit bewe-
gendes Reibungsverhiltnis. Wie fiir den Religionssoziologen Durkheim, so
ist auch fiir Bataille das menschliche Leben durch eine Reihe grundlegender
Gegensitze gepragt. Die Polarititen von Leben und Tod, Wissen und Nicht-
wissen, Sakralitit und Profanitit sowie Heterogenitit und Homogenitit sind
als wesentliche Elemente seiner Konzeptionen die tragenden Siulen seiner
Religionstheorie. Seine Religionsthesen stellen die klassischen Definitionen
von Religion in Frage, verkehren die Bedeutung gingiger Religionsdefini-
tionen ins Gegenteil. Die viel grundlegendere Seite der Religion ist fir ihn
die subjektive Dimension, die den dufleren Formen einer Religion entgegen-
gesetzt ist. Als innere Kraft fordert das religiése Prinzip die Auflésung und
Aufhebung von selbstbeschreibenden Strukturierungen: »Ich bin davon iiber-
zeugt, dass Religion ihrem Wesen nach etwas niederreif3t, sie rennt an gegen Normen.
Religion verlangt zumindest MafSiiberschreitung, Transgression zum Heiligen, [...]
Opfer, sie verlangt Feste, die in der Ekstase gipfeln.«* Was Bataille in diesem Zitat
andeutet, ist die emanzipative Kraft der Religion, die sich nicht unbedingt fiir
eine Verfestigung von Normen und Regeln hinsichtlich einer Konstitution von

2 Bataille 2004, S. 297.

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Einleitung

Gemeinschaften nutzen lisst. Vielmehr beschreibt er das religiése Prinzip als
eine Souverinititsquelle der Selbstbehauptung, die aus einer tieferen Ebene
des Seins heraus entspringt. Religiése Bewegungen in der Geschichte zei-
gen deswegen auch diesen doppelten Ausgang: Auf der einen Seite scheinen
sie durch die Verbindung zum souverinen Handeln als kritisches Element
in gemeinschafts- und gesellschaftsbildenden Prozessen gewirkt zu haben,
auf der anderen Seite ist jedoch auch der offensichtlich explosive Charakter
religis entbrannter Leidenschaften nicht von der Hand zu weisen. In seinen
religionshistorischen Analysen zieht Bataille diesbeziiglich eine Verbindung
zwischen »kritischem Individuumc, »religiésem Kollektiv« und »Gesellschaft«
und so erscheint in seinem Religionsmodell eine Emanzipationsbewegung
immer als Konflikt mit dem Gesetz und der Norm, welcher nicht selten in ei-
nem Entgrenzungsverhalten von Gruppen und Individuen ausgetragen wird
(z.B. in gewaltsamen Demonstrationen und Vandalismus). So greift er auf
die Religion als eine Vorstellung von vermittelnder, kollektiver Praxis zuriick,
die in der Moderne trotz verinderter Bedingungen durch Individualisierung
immer noch eine Rolle spielt. Der hiufig zitierte und markante Satz von
Bataille, die Religion ist »die Suche nach der verlorenen Intimitit<*, meint daher
die religioés angelegte Sehnsucht nach einem urspriinglichen Zustand des
Selbst in einem grofieren Ganzen. Dies lisst sich nur dadurch verwirklichen,
wenn die alltdglich praktizierte Selbstentfremdung durch Funktionsdenken
(zeitweise) wieder aufgehoben ist. An diese Idee der Wiederanbindung an
einen utopischen Ursprung ist auch seine Interpretation der Kulturpraktik
des Opfers gekoppelt. Mithilfe von Opferritualen wurde seines Erachtens
erstrebt, einen »heiligen« (ganzen) Zustand wiederherzustellen, indem die
differenzierende Funktionalisierung des Alltiglichen ausgeschaltet wird. In
anderen Worten: Alles, was sich objektiviert (rationalisiert), schafft Distanz.
Folglich muss das »Ding«, das sich uns zeigt, sich hergeben und opfern. Das,
was bleibt, ist ein innerer Sinn, der das Ding ausgezeichnet hat. Dieser innere
Sinn ist fur Bataille gleichbedeutend mit der Intimitit des Seins. Das religiése
Prinzip der Riickanbindung an die Immanenz des eigenen Seins und das
Aufgehobensein im grofieren Ganzen wird seines Erachtens ein Bediirfnis
sein, das sich zukiinftig sogar noch verstirken wird, weil in technisch fort-
entwickelten Gesellschaften die Distanzen zwischen den Menschen durch die
Erhohung von Rationalisierungen gréfer werden. Distanzen werden aber laut

3 Bataille 1997, S. 50.

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Bataille sicher nicht mehr anachronistisch in der Form rituell getatigter Op-
ferungen abgebaut, sondern im verinnerlichten Selbstopfer des mystischen
Wahrnehmens. Daher glaubt er mit Blick auf die Zukunft der sich indivi-
dualisierenden Gesellschaften, dass nicht mehr so sehr die Etablierung von
institutionalisierten Religionsgemeinschaften und die Fortfithrung traditio-
neller Praktiken und Rituale den Sinn von Religion auszeichnen wird, sondern
die gelebte, individualisierte Kollektiverfahrung im Schnittpunkt zwischen
Individualitit und Kollektivitit. Die Selbstverwirklichung des Kollektiven im
Individuellen ist fir ihn die folgerechte Weiterentwicklung des religiosen
Grundgefiihls innerhalb der Menschheitswerdung. Sieht man mit Bataille die
Religion als Ressource fiir Kollektivitit und als einen wesentlichen, konsti-
tutiven Teil der Gesellschaft selbst an, konnen kritische Momente zwischen
Individuum und Gesellschaft als religis relevante Bruchstellen erkannt wer-
den. In der Gesamtbetrachtung lisst Bataille dem religiésen Prinzip eine dem
rationalen Prinzip entgegenwirkende, aber erginzende Stellung zukommen:
Wihrend das rationale Prinzip als Stifter von Sinnordnungen fungiert, leistet
das religiose Prinzip die kritische Infragestellung dieser Ordnungen durch
Ursprungsdenken. So liefert Bataille eine interessante Idee davon, wie wir
als Subjekte im Spannungsgefille der Polaritit zwischen rational gesteuer-
tem Funktionsdenken und sozial-religiéser Selbstwahrnehmung »vergessen,
dass unsere Existenz zuinnerst selbst sakral ist und dass es die Dinge sind, die sie
transzendierenc.*

1. Ziel und Fragestellungen

Es liegt bis heute keine systematische Herausarbeitung der Religionstheorie
von Georges Bataille vor, die alle Aspekte seines Denkens beriicksichtigt und
seine Schliisselkonzeptionen in ihren Zusammenhingen untersucht. Daher
werden die zu untersuchenden Religionsthesen von Bataille umfassend be-
trachtet und analysiert. Leitend ist stets die Frage, in welcher Weise er zu
einem der Sache angemesseneren Verstindnis von Religion beitrigt und wie
sich die verschiedenen Aspekte seines Denkens iiber die Religion in seiner
Religionstheorie vereinen. Wenn Religion, wie Durkheim es formuliert, eine
soziale Tatsache ist, so stellt sich auch die Frage, wie der Religionsbegriff in
der sakralsoziologischen Perspektive Batailles erweitert wird. Im Zentrum

4 Bataille 2015, S. 45.

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Einleitung

der Hauptuntersuchungen steht die Analyse seiner Schliisselkategorien wie
»sakral und profan«, »Transzendenz und Immanenz«, »Homogenitit und
Heterogenitit« sowie die Konzepte der »Atheologie« und »Mystik« als auch
die Begriffe »Intimitit«, »Verausgabung« und »Opfer«. Das Ziel dieser Arbeit
wire erreicht, wenn es sich erwiese, dass die zahlreichen, in verschiedenen
Werken ausgefithrten Arbeiten zu den Konzeptionen des Sakralen, Hetero-
genen und der religiésen Erfahrung systematisch zusammenhingende Ideen
iiber die Religion aufweisen.

2. Aufbau der Arbeit

Das zweite Kapitel dieser Arbeit untersucht das Konzept der »Sakralsozio-
logie« des Colléege de Sociologie als Kreuzungspunkt von ethnologischen,
surrealistischen und phinomenologischen Diskursen und zeigt Unterschiede
in den kulturtheoretischen Reflexionen tiber das »Heilige« und die »Religion«
bei Durkheim, Mauss, Hertz, Caillois und Bataille. In diesem Kapitel wer-
den auch die verschiedenen Religionsbegriffe in ihrer Mehrdimensionalitit
dargestellt. Diese reichen von soziologischen Auffassungen wie denjenigen
von Durkheim und Mauss, religionspsychologischen und -ethnologischen
wie denjenigen von Hertz und Bataille bis hin zur 6konomischen Perspektive.
Die Beriicksichtigung diskursiver Kontexte dient dazu, die ersten Skizzen zu
den Hauptkonzeptionen Batailles herauszustellen und diese in den folgenden
Kapiteln weiterzuverfolgen.

Das dritte Kapitel wechselt die Perspektive und geht der Frage nach, wel-
cher Stellenwert subjektiver Erfahrung von Religion in Batailles Werken zu-
kommt. Die Kategorie des Sakralen wird bei Bataille als transgressiv gedacht
und entzieht sich in diesem Sinne der ausschliefilich strukturfunktionalisti-
schen Bestimmung der Religion von Durkheim. Die religiése Erfahrung wird
zur Kategorie der negierenden Erfahrung, durch die Normierungen der Ge-
sellschaft iiberboten werden. Grundsitzliche Erfahrungen des Selbstverlustes
zeichnen die religiés-mystischen Erfahrungen aus, die zugleich als universelle
Grundlagen derinneren Dimension der Religion dargestellt werden. In diesem
Kapitel wird auch die religiése Intention zwischen Verbot und Ubertretung er-
ldutert. Bataille unterscheidet in diesem Kontext auch zwischen transzenden-
ter und immanenter Gewalt und zeigt auf, warum die Entfesselung religioser
Anlagen im Subjekt auch eine Entfesselung von innerer Gewalt evoziert. Ein
daran ankniipfender Abschnitt beschiftigt sich mit der Souverinitatstheorie

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Batailles, welche er in Auseinandersetzung mit Hegels philosophischem Sys-
tem entwickelt und die auch als das Zentrum seiner lebensékonomischen Re-
ligions- und Opfertheorie gesehen werden kann.

Das vierte Kapitel wird die religiése Bedeutung des Opfers untersuchen
und die Erkenntnisse aus den vorhergehenden Kapiteln beriicksichtigen. Da-
zu wird eine evolutionire Interpretation des Motivs des Opfers nachgezeich-
net, in der die Verschiebung von religiésen Kriften in gemeinschaftsbilden-
den Prozessen, beginnend im archaischen Stammesleben, weiterverfolgend
in monotheistischen Religionssystemen, gipfelnd in der Moderne, beschrie-
ben werden. Zum Schluss erfolgt eine Zusammenfassung der Ritual- und Re-
ligionstheorie Batailles. Diese wird zeigen, wie sich die rituelle Erfahrung zu
einer inneren Erfahrung in der Moderne transformiert und Gemeinschaften
mitgestaltet.

https://dol.org/10.14361/9783838472965-001 - am 14.02.2026, 08:21:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

