
I. Einleitung

Als die JournalistinMadeleineChapsal den Psychoanalytiker Jacques Lacan für

ein Interviewaufsuchte,entgegneteman ihrbei derBegrüßungüberraschend:

»Sie sollten […] [Bataille] aufsuchen. Er hat seltsame und schöne Dinge zu sagen. […]

Niemand kommt ihn besuchen. Und dabei ist es doch phantastisch, was er geschrie-

ben hat!«1 Tatsächlich erlangte Georges Bataille (1897–1962) als Denker, Autor

und Publizist zu seinen Lebzeiten keine öffentliche Aufmerksamkeit für seine

Werke wie beispielsweise sein geschätzter Freund Jacques Lacan, dessen um-

strittene Deutung der Psychoanalyse auch in den Medien kontrovers disku-

tiert wurde. Georges Bataille war Bibliothekar an der französischen National-

bibliothek und absolvierte als Zweitbester seines Jahrgangs die Prüfung zum

Altertumskundler. Zeit seines Lebens beschäftige er sich mit theologischen,

philosophischen und soziologischen Fragen.Heutewird er in literaturwissen-

schaftlichen Kreisen zu den Pionieren der surrealistischen Kunstbewegung in

Frankreich gezählt. Sein Schaffen hinterlässt viele interessante und vielfältige

Werke für die akademische Nachwelt. Diese reichen von lyrisch-experimen-

tellen Texten bis hin zu wissenschaftlichen Auseinandersetzungen. Doch un-

schwer zu erkennen ist auch,dass sich sein ganzesDenkenumein bestimmtes

Thema drehte: die Religion.

Aus der Sicht der aktuellen Religionsforschung besteht sein besonderes

Verdienst darin, dass er die Relevanz der religionssoziologischen Durkheim-

Thesen für die Moderne in einem neuen Licht hervorhebt und die Funktion

von Religion als gemeinschaftsstiftenden Faktor im Spannungsfeld von pro-

fan und heilig mit Blick auf ursprüngliche und moderne Ordnungsprinzipi-

en aufzeigt. Auch veranschaulichen seine Texte die spannende und diskursive

Auseinandersetzungmit demReligionsbegriff in den 20er und 30er Jahren, in

1 Chapsal 1989, S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

welchen sich ein radikaler Umbruch im vorherrschenden Religionsverständ-

nis der europäischen Wissenschaftler ablesen lässt. Denn zu Beginn des 20.

Jh. ist es nicht die innertheologische Krise, sondern die Entdeckung von Le-

bens-undSozialformen indigenerBevölkerungen,die zu einerwissenschaftli-

chen Hinterfragung der Religionswahrnehmung führen. Die Komplexität der

Frage, wie die Religion als Gegenstand zu erfassen ist, ob als unmittelbares

Gefühl, Bewusstsein, kollektives Phänomen oder Ritual, steigt mit dem Wis-

sen um andere Kulturformen exorbitant an. Mit der Entdeckung ursprüng-

licher Lebensformen wird auch die Frage nach der Aktualität von religiösen

Funktionen in sich säkularisierenden Gesellschaften aufgeworfen. Besonders

in Frankreich stößt dies auf Interesse: Soziologien wie Émile Durkheim und

Marcel Mauss etablieren eine Art erste Soziologie mit dem Fundament reli-

gionswissenschaftlicher Fragestellungen. Sie verfolgen die Spuren religiösen

Lebens in ihren elementarenFormen inursprünglichenGemeinschaftsformen

und davon ausgehend analysieren sie die Transformation religiöser Elemente

in modernen und industriell organisierten Gesellschaften.

DieseparadigmatischeWendezurReligionssoziologie stellt die Fragenach

der Bedeutung des Religionsbegriffs neu. Durkheim erkennt als Soziologe in

Religionen die Solidaritätsquelle einer Gemeinschaft, weswegen er sie als so-

ziale Tatsache verifiziert. An die Durkheim’scheThese anschließend wird der-

zeit die Frage diskutiert, ob die Säkularisierung tatsächlich auch Verlust von

Religion oder ob die schwindende, soziale Funktion von Religion auch ein Ver-

lust anSakralität bedeutet, oder obdie Profanisierung vonGesellschaft sakrale

Kräfte nicht vielmehr in andere Lebensbereiche verschiebt. Die neueren Reli-

gionsthesen zeigen im letzteren Sinne an,dass nach der Abnahmeder Einflüs-

se von institutionalisierten Religionen andere gesellschaftliche Bereiche von

religiösen Kräften bedient werden. Damit stellt die Betrachtung der Religion

als vermittelnde Funktion zwischen Individuum und Kollektiv nach wie vor

eine wichtige Kategorie in der Erforschung von gemeinschaftsbildenden Pro-

zessen.

Alle diese angeführten Problemhorizonte und Diskurse werden in der

Arbeit von Georges Bataille, der sich selbst durch eine vielfältige Literatur zu

Religion bildet, in der Tiefe analysiert und abgehandelt. Zu seinen Lektüren

zählen Nietzsche, Heidegger, Kierkegaard, Freud, Durkheim, Mauss, Otto,

Weber,mystischeWerke und ethnologische Schriften, die zu seiner Zeit durch

die regen Religionsdiskurse prominent werden. In weiten Teilen schließt sich

Bataille den gängigen Religionsthesen an und geht auch davon aus, dass die

Religion im Anbruch des 20. Jh. nicht mehr als ein objektiv geltendes System

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung 9

oder als Ort reiner Glaubensvermittlung gewertet werden kann. Im Mittel-

punkt seiner Religionsuntersuchungen stehen die Spannungsverhältnisse von

sakralen und profanen Elementen innerhalb einer Gesellschaft, die sich als

soziale, unterschwellige Kräfte auch jenseits von religiös konnotierten Feldern

ausdrücken. So gründet Bataille gemeinsammit den surrealistischen Autoren

und Ethnologen Roger Caillois und Michel Leiris im Jahr 1937 das Collège de

Sociologie, um im Rahmen einer sakralsoziologischen Untersuchung diese

unbewussten Mechanismen zu erforschen, welche moderne Gesellschaften

unterhalb rational nicht erfassbarer Prozesse steuern und beeinflussen. Der

Forschung des Collège geht es darum, im Anschluss an Durkheims religions-

theoretischeÜberlegungen die Bedeutung der Religionmit der Frage nach der

einheitsstiftenden Funktion des Heiligen auf der Grundlage kollektiver und

menschlicher Erfahrungen neu zu bestimmen. Batailles Beitrag am Collège

zur Frage nach der Bedeutung vonReligion in derModerne hat dieTheorie der

Heterologie zum Zentrum, in der es hauptsächlich um die These geht, dass

säkulare Prozesse die religiösen Kräfte nicht einfach transformieren, sondern

verschieben, verfemen oder verdrängen. Diese verschobenen Kräfteverhält-

nisse fördern ein viel komplizierteres Gesellschaftssystem als man zunächst

annehmen mag. Während Durkheim glaubt, dass die Homogenisierung von

Gemeinschaften sich durch die religiös erlebte Bindungskraft rituell verfestigt

und sich in der Moderne durch gemeinsam geteilte moralische Überzeugun-

gen innerhalb einer Gruppe weiterentwickelt, geht Bataille davon aus, dass

sich religiöse Kräfte nicht in selbstorganisierende Rationalisierungen trans-

formieren. Das »Religiöse« beschreibt er als einen subliminalen Unterbau, als

eine sakrale Zone, die selbst durch Säkularisierungen und Rationalisierungen

nicht einfach zu transformieren oder gar zu verdrängen ist. In diesem Sin-

ne behauptet er weiter, dass die Religion als eine genuine und vorrationale

Erfahrungskategorie zu untersuchen ist und nicht, wie einige Säkularisie-

rungsthesen nahelegen, als eine produktive Vergemeinschaftungsinstanz. In

der religionswissenschaftlichenPerspektive erscheint dieDarstellungder reli-

giösenBindungsfunktion reduziert.Häufigwirdmit ihr die identifikatorische

Transzendenzfähigkeit gedeutet: So erscheint die integrative Funktion von

Religion als Ersatzfunktion für allemöglichen Identifikationsprozesse, auf de-

ren Basis eine Integration in eine Gruppe geleistet werden soll. Damit werden

identifikatorische Selbstbezüge zu allen denkbarenGruppenwie zumBeispiel

die Identifikation mit einer Nation oder Ethnie als religiöse Leistungen inter-

pretiert. Auch wenn gemeinhin der spezifische Transzendenzcharakter der

Religion die Welt des Jenseitigen zum Diesseitigen abgrenzt, ist selbst dieser

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

metaphysische Bezug für Bataille nicht länger der Ort religiöser Sinnbildung.

Er weist in seinem Religionskonzept auf das hin, was seines Erachtens in den

klassischen Religionsanalysen übersehen wird: Es geht nicht um die Tran-

szendenz, sondern um die Immanenz des religiösen Selbsterlebens. Das, was

im religiös-unbewussten Bereich des menschlichen Erfahrungsraums aufbe-

wahrt ist, ist nicht durch eine Transzendenz, sondern durch eine Rückkehr

zur Immanenz und der Wiederherstellung der Intimität zu erreichen. Diese

Überlegungen haben eine quasi-mystische Grundlage, deren subjektivierte

Perspektivität zu einer sozioökonomisch relevanten Perspektive erweitert

wird.

Es ist ein typisches Merkmal von Bataille, die Leser/innen seiner Texte

zumUmdenken zu nötigen. So tut er dies auch in seinen Texten zu den Fragen

der Transzendenz und Immanenz, derMystik und der Rationalität, der Profa-

nität und Sakralität. In der Religionsgeschichte beschreibt er die historischen

Verlustmomente von vergemeinschafteten Religionen als Revitalisierungs-

momente der inneren Dimension von Religion, die sich aufbauenden und

wachsenden Strukturen von Religionen hingegen als Verlustmomente der

religiösen Kräfte. Aus den zwei spannungsgeladenen, geschichtlichen Ent-

wicklungen von Rationalität und Religion, die eine Parallelität bewahren,

erfolgt im Prinzip nie eine Versöhnung, sondern ein die Menschheit bewe-

gendes Reibungsverhältnis. Wie für den Religionssoziologen Durkheim, so

ist auch für Bataille das menschliche Leben durch eine Reihe grundlegender

Gegensätze geprägt. Die Polaritäten von Leben und Tod, Wissen und Nicht-

wissen, Sakralität und Profanität sowie Heterogenität und Homogenität sind

als wesentliche Elemente seiner Konzeptionen die tragenden Säulen seiner

Religionstheorie. Seine Religionsthesen stellen die klassischen Definitionen

von Religion in Frage, verkehren die Bedeutung gängiger Religionsdefini-

tionen ins Gegenteil. Die viel grundlegendere Seite der Religion ist für ihn

die subjektive Dimension, die den äußeren Formen einer Religion entgegen-

gesetzt ist. Als innere Kraft fordert das religiöse Prinzip die Auflösung und

Aufhebung von selbstbeschreibenden Strukturierungen: »Ich bin davon über-

zeugt, dass Religion ihrem Wesen nach etwas niederreißt, sie rennt an gegen Normen.

Religion verlangt zumindest Maßüberschreitung, Transgression zum Heiligen, […]

Opfer, sie verlangt Feste, die in der Ekstase gipfeln.«2 Was Bataille in diesem Zitat

andeutet, ist die emanzipative Kraft der Religion, die sich nicht unbedingt für

eine Verfestigung vonNormen und Regeln hinsichtlich einer Konstitution von

2 Bataille 2004, S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung 11

Gemeinschaften nutzen lässt. Vielmehr beschreibt er das religiöse Prinzip als

eine Souveränitätsquelle der Selbstbehauptung, die aus einer tieferen Ebene

des Seins heraus entspringt. Religiöse Bewegungen in der Geschichte zei-

gen deswegen auch diesen doppelten Ausgang: Auf der einen Seite scheinen

sie durch die Verbindung zum souveränen Handeln als kritisches Element

in gemeinschafts- und gesellschaftsbildenden Prozessen gewirkt zu haben,

auf der anderen Seite ist jedoch auch der offensichtlich explosive Charakter

religiös entbrannter Leidenschaften nicht von der Hand zu weisen. In seinen

religionshistorischen Analysen zieht Bataille diesbezüglich eine Verbindung

zwischen »kritischem Individuum«, »religiösemKollektiv« und »Gesellschaft«

und so erscheint in seinem Religionsmodell eine Emanzipationsbewegung

immer als Konflikt mit dem Gesetz und der Norm, welcher nicht selten in ei-

nem Entgrenzungsverhalten von Gruppen und Individuen ausgetragen wird

(z.B. in gewaltsamen Demonstrationen und Vandalismus). So greift er auf

die Religion als eine Vorstellung von vermittelnder, kollektiver Praxis zurück,

die in der Moderne trotz veränderter Bedingungen durch Individualisierung

immer noch eine Rolle spielt. Der häufig zitierte und markante Satz von

Bataille, die Religion ist »die Suche nach der verlorenen Intimität«3, meint daher

die religiös angelegte Sehnsucht nach einem ursprünglichen Zustand des

Selbst in einem größeren Ganzen. Dies lässt sich nur dadurch verwirklichen,

wenn die alltäglich praktizierte Selbstentfremdung durch Funktionsdenken

(zeitweise) wieder aufgehoben ist. An diese Idee der Wiederanbindung an

einen utopischen Ursprung ist auch seine Interpretation der Kulturpraktik

des Opfers gekoppelt. Mithilfe von Opferritualen wurde seines Erachtens

erstrebt, einen »heiligen« (ganzen) Zustand wiederherzustellen, indem die

differenzierende Funktionalisierung des Alltäglichen ausgeschaltet wird. In

anderen Worten: Alles, was sich objektiviert (rationalisiert), schafft Distanz.

Folglich muss das »Ding«, das sich uns zeigt, sich hergeben und opfern. Das,

was bleibt, ist ein innerer Sinn, der das Ding ausgezeichnet hat. Dieser innere

Sinn ist für Bataille gleichbedeutendmit der Intimität des Seins.Das religiöse

Prinzip der Rückanbindung an die Immanenz des eigenen Seins und das

Aufgehobensein im größeren Ganzen wird seines Erachtens ein Bedürfnis

sein, das sich zukünftig sogar noch verstärken wird, weil in technisch fort-

entwickelten Gesellschaften die Distanzen zwischen den Menschen durch die

Erhöhung vonRationalisierungen größerwerden.Distanzenwerden aber laut

3 Bataille 1997, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Bataille sicher nicht mehr anachronistisch in der Form rituell getätigter Op-

ferungen abgebaut, sondern im verinnerlichten Selbstopfer des mystischen

Wahrnehmens. Daher glaubt er mit Blick auf die Zukunft der sich indivi-

dualisierenden Gesellschaften, dass nicht mehr so sehr die Etablierung von

institutionalisierten Religionsgemeinschaften und die Fortführung traditio-

neller Praktiken undRituale den Sinn vonReligion auszeichnenwird, sondern

die gelebte, individualisierte Kollektiverfahrung im Schnittpunkt zwischen

Individualität und Kollektivität. Die Selbstverwirklichung des Kollektiven im

Individuellen ist für ihn die folgerechte Weiterentwicklung des religiösen

Grundgefühls innerhalb der Menschheitswerdung. Sieht manmit Bataille die

Religion als Ressource für Kollektivität und als einen wesentlichen, konsti-

tutiven Teil der Gesellschaft selbst an, können kritische Momente zwischen

Individuum und Gesellschaft als religiös relevante Bruchstellen erkannt wer-

den. In der Gesamtbetrachtung lässt Bataille dem religiösen Prinzip eine dem

rationalen Prinzip entgegenwirkende, aber ergänzende Stellung zukommen:

Während das rationale Prinzip als Stifter von Sinnordnungen fungiert, leistet

das religiöse Prinzip die kritische Infragestellung dieser Ordnungen durch

Ursprungsdenken. So liefert Bataille eine interessante Idee davon, wie wir

als Subjekte im Spannungsgefälle der Polarität zwischen rational gesteuer-

tem Funktionsdenken und sozial-religiöser Selbstwahrnehmung »vergessen,

dass unsere Existenz zuinnerst selbst sakral ist und dass es die Dinge sind, die sie

transzendieren«.4

1. Ziel und Fragestellungen

Es liegt bis heute keine systematische Herausarbeitung der Religionstheorie

von Georges Bataille vor, die alle Aspekte seines Denkens berücksichtigt und

seine Schlüsselkonzeptionen in ihren Zusammenhängen untersucht. Daher

werden die zu untersuchenden Religionsthesen von Bataille umfassend be-

trachtet und analysiert. Leitend ist stets die Frage, in welcher Weise er zu

einem der Sache angemesseneren Verständnis von Religion beiträgt und wie

sich die verschiedenen Aspekte seines Denkens über die Religion in seiner

Religionstheorie vereinen. Wenn Religion, wie Durkheim es formuliert, eine

soziale Tatsache ist, so stellt sich auch die Frage, wie der Religionsbegriff in

der sakralsoziologischen Perspektive Batailles erweitert wird. Im Zentrum

4 Bataille 2015, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Einleitung 13

der Hauptuntersuchungen steht die Analyse seiner Schlüsselkategorien wie

»sakral und profan«, »Transzendenz und Immanenz«, »Homogenität und

Heterogenität« sowie die Konzepte der »Atheologie« und »Mystik« als auch

die Begriffe »Intimität«, »Verausgabung« und »Opfer«. Das Ziel dieser Arbeit

wäre erreicht, wenn es sich erwiese, dass die zahlreichen, in verschiedenen

Werken ausgeführten Arbeiten zu den Konzeptionen des Sakralen, Hetero-

genen und der religiösen Erfahrung systematisch zusammenhängende Ideen

über die Religion aufweisen.

2. Aufbau der Arbeit

Das zweite Kapitel dieser Arbeit untersucht das Konzept der »Sakralsozio-

logie« des Collège de Sociologie als Kreuzungspunkt von ethnologischen,

surrealistischen und phänomenologischen Diskursen und zeigt Unterschiede

in den kulturtheoretischen Reflexionen über das »Heilige« und die »Religion«

bei Durkheim, Mauss, Hertz, Caillois und Bataille. In diesem Kapitel wer-

den auch die verschiedenen Religionsbegriffe in ihrer Mehrdimensionalität

dargestellt. Diese reichen von soziologischen Auffassungen wie denjenigen

von Durkheim und Mauss, religionspsychologischen und -ethnologischen

wie denjenigen von Hertz und Bataille bis hin zur ökonomischen Perspektive.

Die Berücksichtigung diskursiver Kontexte dient dazu, die ersten Skizzen zu

den Hauptkonzeptionen Batailles herauszustellen und diese in den folgenden

Kapiteln weiterzuverfolgen.

Das dritte Kapitel wechselt die Perspektive und geht der Frage nach, wel-

cher Stellenwert subjektiver Erfahrung von Religion in Batailles Werken zu-

kommt. Die Kategorie des Sakralen wird bei Bataille als transgressiv gedacht

und entzieht sich in diesem Sinne der ausschließlich strukturfunktionalisti-

schen Bestimmung der Religion von Durkheim. Die religiöse Erfahrung wird

zur Kategorie der negierenden Erfahrung, durch die Normierungen der Ge-

sellschaft überboten werden. Grundsätzliche Erfahrungen des Selbstverlustes

zeichnen die religiös-mystischenErfahrungen aus, die zugleich als universelle

Grundlagender innerenDimensionderReligiondargestelltwerden.Indiesem

Kapitel wird auch die religiöse Intention zwischenVerbot undÜbertretung er-

läutert. Bataille unterscheidet in diesemKontext auch zwischen transzenden-

ter und immanenter Gewalt und zeigt auf, warum die Entfesselung religiöser

Anlagen im Subjekt auch eine Entfesselung von innerer Gewalt evoziert. Ein

daran anknüpfender Abschnitt beschäftigt sich mit der Souveränitätstheorie

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Batailles, welche er in Auseinandersetzung mit Hegels philosophischem Sys-

tem entwickelt und die auch als das Zentrum seiner lebensökonomischen Re-

ligions- und Opfertheorie gesehen werden kann.

Das vierte Kapitel wird die religiöse Bedeutung des Opfers untersuchen

und die Erkenntnisse aus den vorhergehenden Kapiteln berücksichtigen. Da-

zu wird eine evolutionäre Interpretation des Motivs des Opfers nachgezeich-

net, in der die Verschiebung von religiösen Kräften in gemeinschaftsbilden-

den Prozessen, beginnend im archaischen Stammesleben, weiterverfolgend

in monotheistischen Religionssystemen, gipfelnd in der Moderne, beschrie-

ben werden. Zum Schluss erfolgt eine Zusammenfassung der Ritual- und Re-

ligionstheorie Batailles. Diese wird zeigen, wie sich die rituelle Erfahrung zu

einer inneren Erfahrung in der Moderne transformiert und Gemeinschaften

mitgestaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001 - am 14.02.2026, 09:21:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

