2 Asthetische Positionen
Kunst als Leben - Leben als Kunst

LItis so difficult to change. Radical change
can only happen with some kind of tragedy

«l

that totally shakes your life.

Im vorherigen Kapitel sollten nicht nur die politischen und gesellschaftskritischen
Momente der Performance-Kunst beleuchtet, sondern auch die damit verkniipften
verschiedenen Methoden der Zusammenfithrung von Kunst und Leben verdeut-
licht werden, die sich ausgehend von den historischen Avantgarden im 20. und
beginnenden 21. Jahrhundert entwickelten. Das, was die KiinstlerInnen in diesem
Feld praktisch umzusetzen suchen, nimlich eine Kunst zu entwickeln, die Lebens-
praxis werden kann und die auf ihre RezipientInnen existenziell einzuwirken ver-
mag, wird in der Moderne dabei auch philosophisch reflektiert, denn es entwickeln
sich zentrale philosophische Positionen, die der Kunst explizit einen Platz im Le-
ben der Menschen und mithin gesellschaftliche, politische und ethische Relevanz
zusprechen und sich gegen die Auffassung von Kunst als zweckfreie und praxis-
ferne Instanz wenden, die befreit ist von gesellschaftlichen Funktionen und die
separiert ist von allem AufRerkiinstlerischen, von allem Gesellschaftlichen®. Bereits
im 19. Jahrhundert gab es Philosophen, die bestrebt waren, diesem Verstindnis
von Kunst einen Kunstbegriff entgegenzusetzen, der die Kunst als konstitutiven
Teil des Lebens in das Zentrum der Gesellschaft stellt.

Im Folgenden werden deshalb Asthetiken betrachtet, die sich mit ,l'art pour
Part“ nicht zufriedengeben und die zur Entwicklung eines Gegenentwurfs auf ein
Kunstverstindnis vor der platonischen Dichterzensur rekurrierten. Auch wenn die
Auseinandersetzung mit den nachfolgenden isthetischen Konzeptionen zunichst
wenig naheliegend erscheinen kann, dient sie doch gerade als Schwelle, die es zur

1 Abramovié zit. nach Anderson, Laurie (2003): Marina Abramovié. Interview. In: BOMB 84,
Summer 2003. <http://bombmagazine.org/article/2561/marina-abramovié/> (12.12.2016).

2 Vgl. Hinz, Berthold (1972): Zur Dialektik des birgerlichen Autonomie-Begriffs. In: Miiller, Mi-
chael/Bredekamp, Horst/Hinz, Berthold/Verspohl, Franz-Joachim/Fredel, Jiirgen/Apitzsch,
Ursula (Hrsg.): Autonomie der Kunst. Zur Genese und Kritik einer biirgerlichen Kategorie.
Frankfurt am Main, 173ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



http://bombmagazine.org/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombmagazine.org/

n8

Asthetik der Autonomie

philosophischen Durchdringung von Performance-Kunst fruchtbar zu machen gilt.
Denn gerade die Kunstphilosophien Hegels, Nietzsches und Heideggers machen
eine welt- und selbststiftende Kunst vor dem Wandel des Selbstverstindnisses der
antiken Griechen aus, die durch Sokrates und Platon im Namen der Vernunft und
der Wissenschaft vollzogen wurde?®, und setzen der Kunst seit Platon und bis zu
ihrer Zeit — in der die Auswirkungen seiner Philosophie nach wie vor deutlich spiir-
bar sind* - eine Kunstauffassung mit explizit anderer Zielsetzung entgegen.

Da Hegel die Geschichte der modernen Kunstphilosophie mit einem Pauken-
schlag — mit dem sogenannten ,Ende der Kunst“ — begonnen hat, dessen Nachhall
bis heute nicht verklungen ist, soll zunichst seine Asthetik betrachtet werden. He-
gel erklirt die Kunst seiner und der nachfolgenden Zeit fiir tot, denn sie hat sich so
weit vom Kern der menschlichen Existenz entfernt, dass sie nicht mehr imstande
ist, ihre eigentliche Aufgabe, die sinnliche Vermittlung der Ideen, zu erfiillen. Die-
se Spaltung von Kunst und Leben beklagen im Rekurs auf Hegel auch Nietzsche
und Heidegger, die zwar die Hoffnung auf eine weltstiftende Kunst nicht aufge-
ben, zu ihrer Zeit jedoch das Hegel'sche Diktum vom Vergangenheitscharakter der
Kunst nicht widerlegen kénnen. Wihrend also fiir Hegel die Kunst, ihren hochsten
Méglichkeiten nach, endgiiltig der Vergangenheit angehort, halten Nietzsche und
Heidegger an der Revitalisierung des vorsokratischen Kunstprinzips, an Kunst als
existenzieller gesellschaftlicher WirkgrofRe letztendlich fest. Nietzsche sieht in der
deutschen Philosophie und Musik, insbesondere in Immanuel Kant und Richard
Wagner®, eine Wiedergeburt des dionysischen Prinzips, wihrend Heidegger der
Kunst, sofern der isthetische Umgang mit ihr als sinnlicher Stimulus tiberwun-
den wird, das Potenzial zuschreibt, das Rettende im Zeitalter der Technik zu sein.
Sie soll der wissenschaftlich-technischen Zivilisation, in der der Mensch Gefahr
lduft, sein potenziell Besonderes aufzugeben, entgegentreten.

Sowohl Hegel als auch Nietzsche und Heidegger kniipfen ihre Kritik an der
Entfremdung der Kunst vom Leben an die Artikulation einer generellen Kritik an
der Partikularisierung und Entfremdung des Individuums durch den sich entwi-
ckelnden Kapitalismus und denken ,grof3e“ Kunst folglich in Verbindung mit spe-
zifischen Auffassungen von Freiheit und unentfremdetem In-der-Welt-sein. Ihre
Kritik an den Auswirkungen der soziopolitischen Entwicklungen der vergange-
nen Jahrhunderte auf das Individuum fiihrt sie zu einem Kunstverstindnis, das
die Kunst explizit mit politischen und ethischen Transformationsaufforderungen
verkniipft und ihr eine weitreichende Verpflichtung zur Konstitution des Subjekts
tbertragt. Die fundamentale Kritik an den Entfremdungszusammenhingen, die

3 Vgl. Hogrebe, 1987: 157.
4 Vgl. Wall, 2006: 35.
5 Zumindest bis zu Der Fall Wagner.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

sich im Zuge der Moderne stetig zu steigern scheinen und den Druck auf das In-
dividuum immer weiter erhohen, steht dabei nach wie vor im Zentrum zentraler
politischer und ethischer Philosophien, wie an der Gesellschaftskritik Badious und
an der Ethik Foucaults im Zuge dieses Kapitels noch zu zeigen sein wird. Bei die-
sen beiden Denkern erweist sich die Suche nach Auswegen aus dem Dilemma als
politische und ethische Aufgabe, in der die Kunst nach wie vor einen zentralen
Platz einnimmyt, bietet sie doch die Moglichkeit des Transformationsappells und
des ,Vor-Scheins“ — um es mit Bloch zu sagen®.

So sieht denn auch Badiou gerade in der Kunst die Méglichkeit gegeben, ei-
ne ereignishafte Rahmenverschiebung zu erleben, sich als Ereignissubjekt neu zu
konstituieren und sein Leben nachhaltig zu indern. Foucault schliefilich sieht im
Verschwinden der christlichen Gehorsamsmoral in der Postmoderne die wachsen-
de Chance fiir den Einzelnen, unter Zuhilfenahme verschiedener Selbsttechniken
aus seinem eigenen Leben ein Kunstwerk zu machen. Seine ,Asthetik der Exis-
tenz*, in der er explizit auf die griechische Antike rekurriert, schligt eine Befreiung
des Subjekts aus den Zwangszusammenhingen seiner jeweiligen Lebensrealitit
vor. So setzt er der Wesensrealisierung im antiken Sinne eine radikale, postmo-
derne Selbstschopfung entgegen, bei der die Kreativitit wieder im Zentrum der
moralischen Erfahrung steht” — statt fiir ein ,werde der, der du bist* plidiert er fiir
ein ,erfinde dich selbst*®.

Die Verkniipfung der dsthetischen Konzeptionen mit der politischen Philoso-
phie Badious und der Ethik Foucaults lisst sich folglich iiber die explizit gefor-
derte Nihe der Kunst zum Leben rechtfertigen, in der sich Kunst als Lebenspraxis

6 Kunst vermag ein Noch-nicht-Gewordenes in den Horizont der Realitit zu riicken und ei-
ne utopische Dimension als Moglichkeit geltend zu machen, die entgegen der Entfremdung
eine ,Ahnung kinftiger Freiheit vermittelt“ (Bloch, Ernst (1993): Das Prinzip Hoffnung. Ge-
samtausgabe, Band 5. Frankfurt am Main, 250). ,Dergestalt lautet die Losung des dsthetisch
versuchten Vor-Scheins: wie konnte die Welt vollendet werden, ohne dafd diese Welt, wie im
christlich-religiosen Vor-Schein, gesprengt wird und apokalyptisch verschwindet‘[...] ,Kunst
ist ein Laboratorium und ebenso ein Fest ausgefiihrter Moglichkeiten’, mitsamt den durch-
erfahrenen Alternativen darin, wobei die Ausfithrung wie das Resultat in der Weise des fun-
dierten Scheins geschehen, nimlich des welthaft vollendeten Vor-Scheins. In groRer Kunst
sind Ubersteigungen wie Ausfabelungen am sichtbarsten aufgetragen auf tendenzielle Kon-
sequenz und konkrete Utopie. Ob allerdings der Ruf nach Vollendung — man kann ihn das
gottlose Gebet der Poesie nennen — auch nur einigermafen praktisch wird und nicht blof3
im dsthetischen Vor-Schein bleibt, dariiber wird nicht in der Poesie entschieden, sondern in
der Gesellschaft“ (Bloch, 1993: 248f)).

7 Diese radikale Selbstschopfung darf dabei jedoch nicht mit der neoliberalen Forderung der
Selbstschopfung und -optimierung zugunsten einer besseren Nutzbarmachung des Einzel-
nen im Sinne kapitalistischer Gewinnmaximierung und Subjektsteuerung begriffen werden.

8 Vgl. Horn, Christoph (2001): Asthetik der Existenz und Selbstsorge. In: Kleiner, Marcus S.
(Hrsg.): Michel Foucault. Eine Einfithrung in sein Denken. Frankfurt am Main, 151f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

n9


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

120

Asthetik der Autonomie

erweist und elementar verkniipft ist mit Ethik. Gesellschaftskritik und Transfor-
mationsimpuls gehen hier Hand in Hand, denn nicht nur Nietzsche und Heideg-
ger (und in gewissem Sinne auch Hegel) verbinden ihre Kunstphilosophien mit
der Hoffnung auf eine Transformation der Lebensbedingung des modernen Indi-
viduums. Auch die dezidiert politischen und ethischen Konzeptionen Badious und
Foucaults zielen auf eine Lebenskunst, die eine bewusste Entscheidung zur Trans-
formation voraussetzt.

Die im Folgenden aus der Perspektive der Performance-Kunst neu gelesenen
Philosophien erdffnen also ein Feld vom deutschen Idealismus bis hin zur Postmo-
derne, das einerseits bis heute fiir die philosophische Beschiftigung mit Kunst zen-
trale Bezugspunkte bereitstellt — und insbesondere mit Blick auf die Performance-
Kunst die gesellschaftspolitische und identititspolitische Relevanz der Kunst un-
terstreicht — und in dem andererseits in der chronologischen Darstellung explizite
Riickbeziige zu den jeweiligen Vorgingerpositionen sichtbar werden. Die hier be-
handelten Philosophien sind in ihrer Verschiedenheit mit Bedacht gewZhlt. Abge-
sehen vom Rekurs auf die griechische Antike, der alle hier dargestellten Asthetiken
eint, soll mit Blick auf die Kunst eine Entwicklungslinie aufgezeigt werden, die aus-
gehend vom Hegel'schen Diktum des ,Vergangenheitscharakters der Kunst“ iiber
Nietzsches ,Artisten-Metaphysik“ bis hin zu Heideggers ,Ereignisdenken® reicht,
das sich in seiner kunstphilosophischen Ausgestaltung dezidiert auf Hegel und
Nietzsche bezieht. Heidegger, von Hegel zu Nietzsche einen Bogen spannend, wird
schliefilich ebenso wie Nietzsche zum Impulsgeber fiir Foucault. Dieser verldsst
jedoch das Feld der Kunstphilosophie und erhebt den Bezug auf die griechische
Antike zu einer Angelegenheit der Ethik.

Um dem Verdacht vorzubeugen, bei dem Rekurs auf die attische Kunst ginge
es darum, ein historisch korrektes Bild der griechischen Antike zur Grundlage der
Philosophie der Performance-Kunst machen zu wollen, sei hier angemerkt, dass
die Frage sekundir ist, ob ihre Theorien zur antiken griechischen Kunstwelt histo-
risch fundiert sind, da die Asthetiker ihre (Re-)Konstruktionen der attischen Kunst
vor der platonischen Dichterzensur vorranging dazu nutzen, bestimmte Konzepte
fiir ihre Gegenwart durch historische Beziige zu begriinden und zu verdeutlichen
- mogen diese auch imaginir sein. Hier wird es also nicht darum gehen, ein nost-
algisch-verklirtes Bild der griechischen Antike fiir unsere Gegenwart stark zu ma-
chen. Stattdessen wird es darum zu tun sein, den Vorstellungen der Asthetiker vom
Verhiltnis von KiinstlerIn, Kunstwerk und BetrachterIn in der Lebensrealitit des
vorsokratischen antiken Griechenland nachzuspiiren und fiir unsere Gegenwart
fruchtbar zu machen. Denn gerade die existenzielle Wirkmichtigkeit der Kunst,
die die Asthetiker in der Kunst des vorsokratischen Griechenland zu finden glau-
ben, verkniipft mit ihrem Versuch, das von Platon ausgehende selbstreferenzielle
Kunstverstindnis durch philosophische Rekonstruktionen des antiken Konzepts

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

von Kunst als Lebenspraxis zu iiberwinden’®, scheint im Kontext der philosophi-
schen Habhaftwerdung von Live-Performance-Kunst von besonderer Relevanz.

Bei der nachfolgenden Auseinandersetzung mit den oben genannten Philoso-
phen sollen also die Kernkonzepte und die zentrale Terminologie ihrer jeweiligen
philosophischen Reflexionen zur Kunst in ihrer Relevanz fiir eine Philosophie der
Performance-Kunst herausgestellt werden. Sie sollen im weiteren Verlauf der Ar-
beit als 4sthetisches Fundament zur Anniherung an eine philosophische Analyse
des Wirkpotenzials der Performance-Kunst in Bezug aufihre TeilnehmerInnen die-
nen und die Basis einer Philosophie der Performance-Kunst sein. Das Hauptaugen-
merk wird bei der Auseinandersetzung mit der Asthetik Hegels auf seiner Dramen-
theorie liegen, insbesondere auf seiner Theorie der attischen Tragddie am Beispiel
seiner Interpretation der sophokleischen Antigone. Bei der Asthetik Nietzsches wird
dessen Analyse des dionysischen Prinzips von besonderem Interesse sein. Und in
der Auseinandersetzung mit Heideggers Denkweg soll versucht werden, die fun-
damentalontologischen und kunstphilosophischen Aspekte seines, wenn man so
will, frithen Ereignisbegriffes herauszustellen und sie mit der Ereignisontologie
Alain Badious in politische und ethische Bahnen zu lenken, die mit dem Anspruch
der Performance-Kunst kompatibel sind. Alain Badious Theorie dient schlieRlich
als Uberleitung in das Feld der Ethik und somit hin zu Foucaults Konzepten der
Lebenskunst und Selbstsorge. Badiou und vor allem Foucault schlagen die fiir die-
se Arbeit notwendige Briicke von den kunstphilosophischen Uberlegungen Hegels,
Nietzsches und Heideggers zu den ethischen und politischen Philosophien und
somit zu den weiteren zentralen Positionen fiir ein Verstindnis der Performance-
Kunst, um die es im dritten Kapitel der vorliegenden Arbeit gehen wird.

Neben den zentralen Analysekategorien, die es aus den einzelnen Schriften her-
auszuarbeiten gilt, soll der Blick auf die strukturellen Gemeinsamkeiten der Kon-
zeptionen gelenkt werden, denn bei allen hier genannten Philosophien scheint ein
Zusammenhang zu bestehen zwischen wirkmichtiger (Lebens-)Kunst und einem
dezidierten Konzept von Freiheit, vor dessen Hintergrund sich das Individuum
iiberhaupt erst transformieren kann. Dariiber hinaus ist gerade das Spannungs-
verhiltnis dichotomer Pole in allen Konzeptionen der Motor fiir die Entwicklung
und Befreiung des Individuums, sei es nun der Konflikt zwischen subjektivem und
objektivem Geist, wie ihn Hegel in der Antigone erkennt, sei es der Kampf zwischen
dem dionysischen und apollinischen Prinzip, wie ihn Nietzsche in seiner Geburt der
Tragddie beschreibt, sei es der Streit zwischen Erde und Welt, den es Heidegger zu-
folge im Sinne Heraklits zu bestreiten gilt, oder die Polaritit zwischen Treue und

9 Die genauen Bezugspunkte und Kritiken der jeweiligen Kunstphilosophien an der durch So-
krates beziehungsweise Platon hervorgebrachten Zasur in der Ceschichte der Kunst werden
an entsprechenden Stellen noch differenzierter zu beleuchten sein.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

122

Aisthetik der Autonomie

Verrat bei Badiou und Macht und Herrschaft bei Foucault. Impulsgebend fiir ei-
ne nachhaltige Rahmenverschiebung ist also immer die Freiheit desjenigen, der
den Mut aufbringt, einen neuen Bezug zur Welt als Folie seines weiteren Lebens
zu wihlen sowie die unmittelbare, emotionale Erfahrung konfligierender Pole zu
machen. Kunst und Lebenskunst (im attischen Sinne) treten also gegen die Ent-
fremdung des Individuums an, indem sie dem Menschen die Moglichkeit des Er-
lebens und Erkennens seiner Selbst und seiner Welt gewdhren und dazu nicht auf
Kontemplation, sondern auf emotionale Bezugnahme setzen.

Wie sich im Einzelnen das Verhiltnis von Individuum und Freiheit von Ent-
fremdungszusammenhingen sowie von Kunst als Streit und Transformation dar-
stellt, wird im Folgenden zu kliren sein. Zunichst gilt es jedoch festzuhalten, dass
die zu besprechenden isthetischen, ethischen und politischen Konzeptionen alle
eine bestimmte Art der Kunstrezeption als Rettung des Individuums vor allgegen-
wirtiger Entfremdung und vor eigener Unfreiheit begreifen, die auf ein Verstind-
nis von Kunst und Politik griindet, das seit Platon kaum mehr Relevanz fir sich
beanspruchen kann. Denn gerade der Konflikt, den es eigentlich in der Kunst aus-
zutragen gilt, wurde durch die von Platon philosophisch begriindete Dichotomi-
sierung unterlaufen, indem die jeweiligen Pole an Wertzuschreibungen gekniipft
wurden, womit ein gleichberechtigtes Neben- bzw. Miteinander der Pole im Kunst-
werk — und mithin ein echter Streit — unmoglich wurde. Die Spaltung von Kunst
und Leben korreliert also mit einer generellen Dichotomisierung und durchzieht
dabei nicht nur die Sphire der Kunst, sondern auch das Verhiltnis von Theorie
und Praxis sowie die Beziehung des Selbst zum Anderen und insbesondere das Ge-
schlechterverhaltnis — wie an den Konzeptionen Hegels, Nietzsches und Heideg-
gers, aber auch an der Relevanz feministischer Forderungen in der Performance-
Kunst deutlich wird. Diese Spaltung kann als einer der Grundpfeiler politischer
Herrschaftsinteressen sowie ihrer Ausschluss- und Unterwerfungsmechanismen
begriffen werden, die der von Hegel, Nietzsche und Heidegger beklagten Entfrem-
dung Vorschub leisteten und die, wie bereits gezeigt wurde, auch die Performance-
Kunst zum Thema ihrer Arbeiten macht.

Im Folgenden soll also gepriift werden, inwiefern sich die hier vorgestellten
Konzeptionen auf eine Zusammenfithrung von Kunst und Leben berufen und
wie sich diese Zusammenfihrung inhaltlich ausgestaltet. Dariiber hinaus gilt es
die fir ihre Theorien zentralen Begriffe zu definieren und zu eruieren, wie sie
einerseits die weltstiftende, politische und gemeinschaftskonstitutive Dimension
der Kunst und andererseits das Moment der Identititskonstruktion gestalten.
Hier gilt es, Lesarten und Interpretationsvorschlige der Asthetiken zu entwi-
ckeln, die den Fokus auf die emanzipatorische und transformatorische Kraft
der Kunst legen, und Begriffe herauszukristallisieren, die zur Durchdringung
des Phinomens Performance-Kunst dienlich erscheinen. Wie also im Einzelnen
ywahre* Kunst bestimmt wird und was sie dazu ermichtigt, tatsichlich selbst-

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

und weltverindernd zu wirken, wie sich gerade im Streit dichotomer Pole ihr
transformatorisches Potenzial entfaltet, gilt es nachfolgend zu kliren und fiir eine
Betrachtung der Performance-Kunst fruchtbar zu machen.

2.1 Heros und Polis: Kunst und Sittlichkeit bei Hegel

George Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) entwickelte in seinen Vorlesungen iiber
die Asthetik™® ein Konzept der Kunst, das fiir die Betrachtung von Performance-
Kunst in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich erscheint, da es zum einen der Kunst
eine zentrale Rolle fiir das individuelle Verstindnis des Selbst und der Welt und
damit fiir den jeweiligen Lebensprozess zuspricht, und zum anderen gerade in
der attischen Kunst eine Verbindung von Kunst und Politik herausstellt, die sich
in der Versohnung des Streits zwischen den die Polis bestimmenden dichotomen
Polen im Ideal der Freiheit realisiert. Im Hegel'schen System ist Kunst Ausdruck
des Ringens um die eigene Freiheit, um die Selbstbewusstwerdung des Menschen
und elementarer Bestandteil des metaphysischen Rahmens, in dem der absolute
Geist seine dialektische Entwicklung durchliuft™.

Sie ist die Mittlerin zwischen ,der Natur und der endlichen Wirklichkeit und

“I2 und verhandelt die wahren

der unendlichen Freiheit des begreifenden Denkens
inneren Bediirfnisse des Menschen, das freie und in sich vollendete Individuum,

das einen Anspruch auf Absolutheit fiir sich erheben kann, da die Kunst neben der

10 Im Folgenden wird die vom Hegelschiiler Heinrich Custav Hotho zur Publikation gebrach-
te zweite (iberarbeitete Auflage aus der Freundesvereinsausgabe von 1842 zugrunde gelegt,
die philologisch als Hegel-Hotho-Korpus bezeichnet werden sollte. Sie stellt ein in sich ge-
schlossenes Werk dar und scheint in Bezug auf die nachfolgenden Uberlegungen eine gute
Grundlage zu sein.

1 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Wissenschaft der Logik [L], Band I-Il. Werke in 20
Binden (Band 5-6). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausgabe. Re-
daktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, 11/245ff. Die dialekti-
sche Entwicklung des Geistes, in der die Synthese als Emergenz schopferisch iiber These und
Antithese ,aufhebend” hinausgeht, denkt Hegel, kursorisch gesprochen, als Bewegung von
der Logik Gber die Natur hin zum Geist (vgl. Hegel, L 1:113f,, LII: 572f. u. Hegel, Georg Wilhelm
Friedrich (1970): Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften [E], Band I-1ll. Werke in
20 Banden (Band 8-10). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausga-
be. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, 1/393, 1/168ff.
u. ll/24ff.). Die Entwicklung des Geistes vollzieht sich sodann vom subjektiven Geist (Leben
des einzelnen Individuums, konkretes, subjektives Denken) zum objektiven Geist (Staat, Kul-
tur, Familie etc.) bis zum absoluten Ceist (vgl. Hegel, E I11: 32ff.). Der absolute Geist wiederum
vollzieht seine dialektische Entwicklung von der Kunst (materielles Medium) tiber die Religi-
on (subjektives Gefiihl, Inneres) hin zur Philosophie (sowohl objektives als auch subjektives
Absolutes).

12 Hegel, VA I: 21.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

123


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

124

Aisthetik der Autonomie

Religion und der Philosophie eine Form der Bemithung des absoluten Geistes —
also der freien Beschiftigung des Geistes mit sich selbst — ist, sich iiber das We-
sentliche des Menschen zu versichern™. Aufgrund ihres geistigen Ursprungs und
ihrer materiellen Gebundenheit ist sie die Schnittstelle zwischen objektivemn und
absolutem Geist, die vermittelnde Instanz zwischen der realen gesellschaftlichen
Welt und der hoheren Sphire der Religion und Philosophie. Sie ist die lebens- und
alltagsnichste Sphire des Absoluten und als solche ist ihr Gehalt explizit mensch-
lich™, sodass ihr die Aufgabe zufillt, die , gegliickte, also selbst entworfene Sub-
jektivitit zu verhandeln, die je nach zeitlichem und kulturellem Kontext je eigens
bestimmt werden muss®™.

In der Kunst beschiftigt sich der Mensch mit den tiefsten Interessen des Geis-
tes, dem Gottlichen im Menschen selbst, und iiberwindet so ein Stiick weit seine
eigene Endlichkeit. Er ist als lebender, gegenwirtiger Mensch, der in der ihn umge-
benden dufleren Natur titig ist und in seiner individuellen Unendlichkeit der ,volle
Mittelpunkt des Ideals*’®. Gerade da in der Kunst der Mensch sein Wissen um sich
selbst ausdriickt, ist Kunstproduktion und -rezeption existenziell notwendig und
darf folglich auch nicht einer Elite von KunstkennerInnen und Kunstwissenschaft-
lerInnen vorbehalten sein, sondern muss potenziell jedem Menschen ein Verstind-
nis seiner Lebensrealitit gewdhren. Den KiinstlerInnen fillt dabei die Aufgabe zu,
obwohl sie ihre Topoi aus fremden Kulturen und anderen Epochen entlehnen diir-
fen, den RezipientInnen die existenziellen Ideen ihrer Kultur und ihrer Gegenwart
zu Bewusstsein zu bringen'’.

Kunst vermag, Hegel zufolge, mittels ihrer Fihigkeit, ,die wahre Tiefe des Ge-
miits auf[zu]schlieBen®, dem Menschen einen Blick auf die eigene Lebensreali-
tit zu gewdhren und ein Verstindnis von sich selbst zu erlangen. Dies erméglicht
ihm, sich in der Welt zuhause fiithlen zu kénnen und sich in ihr selbst zu erkennen.
Kunst hilft dem Menschen, die Fremdheit der Welt zu tilgen, indem er sich mit ih-
rer Hilfe seiner selbst vergewissert und einen selbstbewussten Umgang mit sich,

13 ,Die Formder ,sinnlichen Anschauung‘ nun gehort der,Kunst‘an, so da die Kunstes ist, wel-
che die Wahrheit in Weise sinnlicher Gestaltung, welche in dieser ihrer Erscheinung selbst
einen hoheren, tieferen Sinn und Bedeutung hat, ohne jedoch durch das sinnliche Medium
hindurch den Begriff als solchen in seiner Allgemeinheit erfafdbar machen zu wollen; denn
gerade die ,Einheit' desselben mit der individuellen Erscheinung ist das Wesen des Schénen
und dessen Produktion durch die Kunst (Hegel, VA I: 140).

14 Wihrend das Gottliche als reiner Geist nur ,Gegenstand der denkenden Erkenntnis®, also der
Religion und Philosophie sein kann, gehort der ,in Tatigkeit verbleibende Geist, insoweit er
nurimmer an die Menschenbrust anklingt, [...] der Kunst“ (Hegel, VA I: 231).

15 Vgl. Schiittauf, Konrad (1984): Die Kunst und die bildenden Kiinste. Eine Auseinandersetzung
mit Hegels Asthetik. Bonn, 3f.

16 Vgl. Hegel, VA I: 49ff. u. 318; hier 318.

17 Vgl. Hegel, VA I: 356ff.

18 Hegel, VA I: 360f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

mit anderen Menschen und der Welt finden kann und entspricht so dem mensch-
lichen Bediirfnis, ,dass der Mensch die innere und duflere Welt sich zum geisti-
gen Bewusstsein als einen Gegenstand zu erheben hat, in welchem er sein eigenes

Selbst wiedererkennt*® —

dem Bediirfnis nach geistiger Freiheit. So wird die Kunst
bei Hegel zu einem notwendigen Moment der Wahrheitsvermittlung und des Ver-
stehens, denn ,was ich nicht verstehe, nicht erkenne, bleibt ein mir Fremdes und
Anderes**°. Sie steht deshalb, gerade weil sie ,das sinnliche Scheinen der Idee”
ist und Wahrheit offenbart®?, mitten im Leben.

Die Selbstbewusstwerdung des Menschen im historischen Prozess der Welt-
geistentwicklung, die von zunichst verworrenen und unklaren Erscheinungsfor-
men des Selbst zu einem immer klareren Selbstbewusstsein und Selbstbild fiihrt,
spiegelt sich dabei notwendigerweise auch in den Entwicklungsstufen der Kunst
wider — und beide unterliegen dem politischen, soziokulturellen und historischen
Wandel —, die von der symbolischen wber die klassische hin zur romantischen
Kunstform verlaufen, wobei jede dieser Stufen besondere Charakteristika aufweist,
so zum Beispiel charakteristische Kunstgattungen sowie ein vorherrschendes und
prigendes spezifisches Ideal.

Es ist eine Entwicklung von der schweren Materie in der altorientalischen, ar-
chaischen Architektur, in der sich das Subjekt in seiner Leiblichkeit erst sucht®,
iiber die freie Materie in der klassischen Skulptur des antiken Griechenland, de-
ren Ideal die Freiheit ist und in der sich das Subjekt in seiner Leiblichkeit adiquat
ist, hin zum Ideal der Liebe in der christlichen, ,romantischen“ Kunst**, in der das

19 Hegel VA I: 52.

20 Hegel, VA I: 433.

21 Hegel, VA, I:151.

22 ,In dieser ihrer Freiheit nun ist die schdne Kunst erst wahrhafte Kunst und 16st dann erst
ihre ,hochste’ Aufgabe, wenn sie sich in den gemeinschaftlichen Kreis mit der Religion und
Philosophie gestellt hat und nur eine Art und Weise ist, das ,Géttliche’, die tiefsten Interessen
des Menschen, die umfassendsten Wahrheiten des Ceistes zu Bewusstsein zu bringen und
auszusprechen. Im Kunstwerk haben die Vélker ihre gehaltreichsten inneren Anschauungen
und Vorstellungen niedergelegt, und fiir das Verstindnis der Weisheit und Religion macht
die schéne Kunst oftmals, und bei manchen Vélkern sie allein, den Schliissel aus“ (Hegel, VA
|: 20f).

23 Vgl. Hegel, VA I: 408, VA Il: 259, 266, 271 u. VA l11: 131f.

24  Die romantische Kunst umfasst das europdische Mittelalter und die Neuzeit bis hin zu He-
gels Gegenwart und entwickeltsich ihrerseits von der lllusion der romantischen Malerei iber
die seelische Bewegung in der romantischen Musik hin zur sinnlichen Vorstellung in der ro-
mantischen Poesie (vgl. Hegel, VA I1: 26f.,128ff., 424 u. VA lI1: 11ff., 31ff., 41ff., 121f). Innerhalb
der Poesie verlauft die dialektische Bewegung von der Epik tiber die Lyrik zur Dramatik (siehe
hierzu Hegel, VA II1: Drittes Kapitel, C. I-I11). Das Drama ist die Synthese aus der Objektivitit
des Epos’ und der Subjektivitat der Lyrik, denn es zeigt eine in sich geschlossene, aus dem
Inneren des Charakters entspringende Handlung mit einem der substanziellen Natur und
dem Zwecke entspringenden Resultat (vgl. Hegel, VA I1I: 474 u. 477).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

125


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

126

Asthetik der Autonomie

Subjekt um die Inadiquatheit der Verséhnung im Leiblichen weifd und sich in die
Innerlichkeit zuriickzieht. Im Zuge der Entwicklung des Weltgeistes weist schon
die romantische Kunst iiber sich hinaus und zur Religion hin. Die postromantische
Kunst schlieflich verliert in der aufgeklirten Gesellschaft ihre Bedeutung als eine
Instanz, die durch ihre Werke sozial verbindliche Handlungs- und Deutungsmus-
ter vermitteln kann, und ist nicht mehr Norm, Maf3stab oder Symbol des Sittlichen
oder Absoluten, so dass das ,Ende der Kunst“ erreicht wird®. Das ,,Ende der Kunst*
impliziert keine Kunstlosigkeit, nur ist die Kunst im Prozess der Weltgeistentwick-
lung nicht mehr das adiquate Mittel, sich tiber das Absolute zu vergewissern. Sie
wird aus ihrer Pflicht entlassen und ist ihren hochsten Moglichkeiten nach vergan-
gen®.

Wiahrend also der Mensch in der archaischen Kunst noch auf der Suche nach

“27 zu l8sen sucht, er in der romanti-

sich selbst ist und das ,Ritsel der Sphinx
schen Kunst schon um die Inadiquatheit seiner selbst in der sinnlichen Erschei-
nung weif3, sind in der klassischen Kunst Sein und Sollen verséhnt. Hier ist die
Inkarnation nicht der Beginn des Weges, wie in der romantischen Kunst, die in
ihrem prozessualen Charakter gerade Geschehen ist und in der das Kunstwerk auf
etwas zeigt, was es selbst nicht ist und nicht sein kann, nimlich auf eine héhere
Form des Bewusstseins. Hier ist die Inkarnation das Ziel, hier zeigt sich die antike
gediegene Individualitit®®, die unabdingbar mit dem politischen Kunstwerk, dem
Freiheitsbegrift der Polis verschrinkt ist. Gerade die klassische Kunst der griechi-
schen Antike ist, Hegel zufolge, im Gegensatz zur romantischen und postroman-
tischen Kunst ein elementarer Bestandteil der Gesellschaft. Sie ist ,Kunstreligi-
on”?, denn hier im ,Kultus“ nihert sich das sittliche Volk, ,das seinen Staat und

25 Vgl. Hegel, VA I1: 13ff,, 351ff. u. VA I: 25 u. 142. ,Die schonen Tage der griechischen Kunst wie
die goldene Zeit des spaten Mittelalters sind voriber. Die Reflexionsbildung unseres heuti-
gen Lebens macht es uns zum Bedurfnis, allgemeine Gesichtspunkte festzuhalten und da-
nach das Besondere zu regeln, so dass allgemeine Formen, Gesetze, Pflichten, Rechte, Ma-
ximen als Bestimmungsgriinde gelten und hauptsichlich regierend sind, deshalb ist unsere
Gegenwart ihrem allgemeinen Zustand nach der Kunst nicht giinstig (Hegel, VA I: 24f.).

26  ,Man kann wohl hoffen, dass die Kunst immer mehr steigen und sich vollenden werde, aber
ihre Form hat aufgehort, das hochste Bedirfnis des Geistes zu sein. Mégen wir die griechi-
schen Gotterbilder noch so vortrefflich finden und Cottvater, Christus, Maria noch so wiirdig
und vollendet dargestellt sehen — es hilft nichts, unsere Knie beugen wir doch nicht mehr*
(Hegel, VA 1:142).

27 Vgl. Hegel, VA I: 465.

28 Vgl. Hegel, VA I 23ff. u. VA Il 87ff.

29 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phianomenologie des Geistes [PdG]. Werke in
20 Banden (Band 3). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausgabe.
Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, C. VII. B. 512-544.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

die Handlungen desselben als den Willen und das Vollbringen seiner selbst weif3“,
seinem Gott®°.

Fur die antiken Griechen ist — im Gegensatz zu einer , geistigeren Religion“ wie
dem Christentum, die Kunst nur als Beiwerk zu ihrer Andacht braucht - die Kunst-
produktion eine religiése Titigkeit, und die Anschauung der Werke ist keine blof3e
Betrachtung, sondern gehort selbst zur Religion und zum Leben. Die Kunst ist Teil
der Offentlichkeit und des Allgemeinen und fiir jedermann zuginglich. ,In dieser
Offentlichkeit nun ist die Kunst der Griechen nicht blof3 ein Schmuck, sondern ein

! und gerade aufgrund ihrer

lebendiges, notwendig zu befriedigendes Bediirfnis
individuellen und soziopolitischen Funktion kann sie als expliziter Gegenentwurf
Hegels zu einem Konzept im Sinne von ,l'art pour l'art“ gelesen werden.

Vorrangig wird im Folgenden Hegels Konzeption des politischen Ideals der
Freiheit sowie der Kunst des klassischen Griechenlands behandelt, die in seiner
Analyse der attischen Tragddie — vor allem in seiner Interpretation der sophoklei-
schen Antigone — ihre eindrucksvollste Konkretisierung erfihrt, da hier die wesent-
lichen Konzepte und Begriffe fiir eine Philosophie der Performance-Kunst auffind-
bar scheinen. Hier wird in der Kunst nicht nur ein politisches Denken verankert,
das es fir eine Philosophie der Performance-Kunst zu pritfen gilt, hier fillt der
Kunst auch die Funktion gesellschaftlicher Selbstvergewisserung und der Ausdruck
individuellen Handelns zu. Was also groRe Kunst auf ihrem Hohepunkt und mit-
hin vor ihrem schrittweisen Niedergang und letztlich vor ihrem ,Ende* auszeich-
net, was Kunst fiir die Gesellschaft und den Einzelnen leisten kann und muss, um
wahrhaft relevant und wirkmachtig zu sein, das zu kliren wird Gegenstand der
nachfolgenden Betrachtung sein.

2.1.1 Die Tragddie als politisches Kunstwerk

Das Bild, das Hegel von der klassischen griechischen Antike zeichnet, ist gekenn-
zeichnet von der Idee der Freiheit, die er als Harmonie zwischen Individuum und
Norm begreift®?, als ,die héchste Bestimmung des Geistes*® sieht und die sich
in der griechischen Polis realisierte, die fiir Hegel das politische Kunstwerk par

30 Hegel, PdG: 525.

31 Hegel, VA Il: 429.

32 In seiner Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften definiert Hegel Freiheit wie folgt:
,L...] die Freiheit ist eben dies, in seinem Anderen bei sich selbst zu sein, von sich abzuhin-
gen, das Bestimmende seiner selbst zu sein. In allen Trieben fange ich von einem Anderen
an, von einem solchen, das fiir mich ein AuRerliches ist. Hier sprechen wir dann von Abhin-
gigkeit. Freiheit ist nur da, wo kein Anderes fiir mich ist, das ich nicht selbst bin“ (Hegel, E I:
84). )

33 Hegel, VA I:134.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

127


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

128

Asthetik der Autonomie

excellence ist. Hier war ,[d]ie Substanz des Staatslebens [...] ebenso in die Indivi-
duen versenkt, als diese ihre eigene Freiheit nur in den allgemeinen Zwecken des

Ganzen suchten®*

. Dieses spezifische Eingebundensein des freien Individuums in
der Polis, also die Sittlichkeit der Polis, zeichnet sich dabei durch die dialektische
Verbindung von Individuum und Norm aus; das Individuum kann @iberhaupt nur
durch die Polis konstituiert werden, gleichzeitig sind dessen Handeln und Leben
notwendig, um die Allgemeinheit hervorzubringen. In der Polis ist das 6ffentli-
che Leben Ausdruck der Menschen, die es gestalten, sodass auch die Freiheit als
individuelle Freiheit bei gleichzeitiger elementarer gesellschaftlicher Einbindung
zu verstehen ist®*. Die individuelle Freiheit wird also nicht durch das Allgemei-
ne, durch die Gemeinschaft beschrinkt, sondern realisiert sich erst in dieser, im
umfassenden Moment des gesellschaftlichen Lebens, das Hegel ,Staat“ nennt*®.
Hier besteht die unmittelbare Einheit von Substanz und Selbstbewusstsein, da der
absolute Geist als Substanz ,Volk“ und als Bewusstsein ,Biirger ist und also sein
,Wesen“ und seine ,Wirklichkeit* hat, die ,existiert und gilt*’.

Die beiden ,,Michte*, die in ihrer dialektischen Verséhnung ebenso wie in ih-
rer Konflikthaftigkeit der Sittlichkeit der Polis inhirent sind, charakterisiert He-
gel in der Phinomenologie des Geistes mit dem ,bestimmte[n] Gegensatz der zwei
Geschlechter, deren Natiirlichkeit zugleich die Bedeutung ihrer sittlichen Bestim-

mung ist*®. So stehen das minnliche Prinzip®® als das der Allgemeinheit und der

34  Hegel, VA ll: 26.

35  Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschich-
te [VPC]. Werke in 20 Bidnden (Band 12). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu
editierte Ausgabe. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main,
55ff. u. 275.

36 ,Doch ist dies nicht so zu nehmen, als ob der subjektive Wille des Einzelnen zu seiner Aus-
fithrung und seinem Genusse durch den allgemeinen Willen kime und dieser ein Mittel fur
ihn wire, als ob das Subjekt neben den andern Subjekten seine Freiheit so beschrankte, daf
diese gemeinsame Beschrankung, das Genieren aller gegeneinander, jedem einen kleinen
Platz lieRe, worin er sich ergehen kénne; vielmehr sind Recht, Sittlichkeit, Staat, und nur
sie, die positive Wirklichkeit und Befriedigung der Freiheit. ,Die‘ Freiheit, welche beschrankt
wird, ist die Willkiir, die sich auf das Besondere der Bediirfnisse bezieht“ (Hegel, VPC: 55f.).

37  Vgl. Hegel, PdC: 329 u. 338.

38  Hegel, PdG: 338.

39  Das mannliche Prinzip ist gekennzeichnet durch das Positive und Bewusste. Thm wird die
Sphére des Mannes, der Allgemeinheit, des Gemeinwesens und der Regierung zugeordnet
und es wird assoziiert mit Macht, Kraft, Reichtum, Gesetz und Biirgerrechten, personlicher
Selbststandigkeit, Eigentum, Erwerb und Genuss. Es ist das ,menschliche Gesetz*, das ,an der
Sonne geltende Gesetz*, das das bekannte Gesetz und die vorhandenen Sitten als sittliche
,Staatsmacht“ umfasst und in seiner Wahrheit ,Giiltigkeit“ ist. Es ist der ,in sich reflektierte
wirkliche Geist, das einfache Selbst der ganzen sittlichen Substanz* (vgl. Hegel, PdG: 329f.,
334f. u. 353; hier 334).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

sittlichen ,Staatsmacht“ sowie das weibliche Prinzip*® als das des Einzelnen und
des , sittliche[n] Seins‘ der Familie* in dialektischer Verbindung zueinander. Sie
wissen um die Differenz und gleichzeitig um die Notwendigkeit ihrer Verséhnung
fiir sich selbst und den Anderen, denn sie enthalten das jeweils andere in sich und
bringen es hervor*. ,Ihr Gegensatz ist die Bewihrung des einen durch das an-
dere“**. Da Hegel jedoch das minnliche Prinzip als das Ubersichhinausgehen des
Selbstbewusstseins aus seinem Grund — der Familie®* — definiert, spiegelt sich be-
reits in seiner Auffassung der Freiheit und Sittlichkeit der Polis seine durchaus
problematische Sicht auf das Geschlechterverhiltnis*. Diese Schwierigkeit haftet
auch seiner Interpretation der attischen Tragddie an, insbesondere seinem Ver-
stindnis der Antigone.

40  Das weibliche Prinzip ist gekennzeichnet durch das Negative und Bewusstlose. Thm wird die
Sphére der Frau, des Einzelnen, der Familie zugeordnet und es wird assoziiert mit dem in-
dividuellen Fiirsichsein, der Unmittelbarkeit, der Liebe und dem Totendienst. Dieses Prinzip
ist das ,gottliche Gesetz®, das ,unmittelbare Wesen der Sittlichkeit*, das ,,sittliche Sein‘ der
Familie” (vgl. Hegel, PdG: 330).

41 ,Keins von beiden ist allein an und fir sich; das menschliche Gesetz geht in seiner leben-
digen Bewegung von dem gottlichen, das auf Erden geltende von dem unterirdischen, das
bewufSte vom bewufitlosen, die Vermittlung von der Unmittelbarkeit aus und geht eben-
so dahin zuriick, wovon es ausging. Die unterirdische Macht dagegen hat auf der Erde ihre
Wirklichkeit'; sie wird durch das BewuRtsein Dasein und Tatigkeit“ (Hegel, PdG: 339).

42 Hegel, PdG: 341.

43 Der Mann verlasst die Sphare der Frau, die negative, unmittelbare ,elementarische“ Sittlich-
keit, um die ihrer selbst bewusste, wirkliche Sittlichkeit zu erwerben und hervorzubringen,
und geht also von der Sphére des gottlichen Gesetzes in das menschliche iber, wahrend die
Frau Vorstand des Hauses und die Bewahrerin des gottlichen Gesetzes bleibt. Das gottliche
Gesetz, das negative Wesen und die ,unterirdischen Reiche“ sind also die eigentliche Macht
des Gemeinwesens. Die Sittlichkeit der Frau wird von Hegel charakterisiert in ihrer Bestim-
mung fiir die Einzelheit und in ihrer Lust unmittelbar allgemein und der Einzelheit der Be-
gierde fremd zu bleiben, wihrend die Sittlichkeit des Mannes darauf beruht, als Biirger die
selbstbewusste Kraft der Allgemeinheit zu besitzen und sich so das Recht auf Begierde zu
erkaufen, wihrend er sich zugleich die Freiheit vor dieser bewahrt (vgl. Hegel, PdG: 330ff.).

44  Vgl. Hegel, PdG: 337 u. 352. Die Hegel’sche Konzeption der weiblichen Sphére ist aus gen-
dertheoretischer Sicht unverkennbar problematisch, denn Hegel reduziert die sittliche Tat
der Frau auf den Totendienst am méannlichen Biirger. lhre sittliche Aufgabe besteht darin,
den Mann im Tod, der die Wiederkehr der Bewusstlosigkeit der geistlosen Natur ist, davor
zu bewahren, dass er ihre eigene Position einnehmen kénnte und den Begierden anderer
ausgesetzt wird, so wie zuvor seine Frau und Kinder seinen Begierden ausgesetzt waren (vgl.
Hegel, PdC: 332ff.). Das Hegel'sche Subjekt der Phanomenologie erweist sich als médnnliches
Subjekt, das die Grenzfigur Frau tberwinden muss, um Burger und damit wirklich und sub-
stanziell werden zu kénnen. Die Frau bleibt, wie Hegel am Beispiel der Antigone begriindet,
die Bedingung des Staates, die jedoch als Bedingung auf ihre Funktion als Reprisentantin
des Unbewussten beschrinkt bleibt und so niemals Zugang zur Offentlichkeit erlangen kann
(vgl. Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei Hegel und
Nietzsche. Frankfurt am Main, 78ff. u. 118f).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

129


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

130

Aisthetik der Autonomie

Dennoch ist die Harmonie beziehungsweise der zu verséhnende Streit der
dichotomen Michte die Grundlage der Wirkmachtigkeit der attischen Tragodie.
Denn damit das Individuum die gegenseitige konstitutive Abhingigkeit von der
Gemeinschaft und mithin seine Allgemeinheit erkennt und demgemif handelt,
bedarf es in Hegels Bild der attischen Polis gerade der Kunst. Ihr fillt nimlich die
Aufgabe zu, den Betrachtenden den Streit der dichotomen Pole zu Bewusstsein
zu bringen und ihnen die Verséhnung des Konflikts kiinstlerisch ausgestaltet
vorzustellen, denn das Ideal der Freiheit ist, im politischen Kontext verortet,
der wesensgemifRe Inhalt attischer Kunst, durch den die RezipientInnen erst
die Moglichkeit haben, sich selbst als Teil der Gesellschaft zu erkennen und zu
positionieren.

Gerade da Hegel im Zuge seiner Auseinandersetzung mit der Kunst des klassi-
schen Griechenlands die Tragbdie wesensmiflig iiber das Handeln bestimmyt, die
den Moment des Konflikts der Pole am eindringlichsten zur Anschauung zu brin-
gen vermag, ist sie die hochste Form der kiinstlerischen Gestaltung der Idee der
Freiheit. Obwohl fiir Hegel die Skulptur® der Inbegriff der klassischen Kunst, die
Leigentliche Kunst des klassischen Ideals“*® ist, da in ihr der absolute Geist zur voll-
endeten Anschauung kommt, sich in ihr eine Identitit von Korper und Geist findet
und sich die Idee der Freiheit, die Autonomie des souverinen Menschen zeigt¥’,
stellt er die attische Tragddie als besondere Form der dramatischen Poesie letztlich
itber die Skulptur, da sie die verinnerlichte Plastik, das beseelte Skulpturbild*® ist,
in der sich das Wesen der klassischen Kunst, iiber die Hegel in seinen Vorlesungen
iiber die Asthetik schwirmt (,Schoner kann nichts sein und werden®), im Kampf
zwischen subjektivem und objektivem Geist realisiert. In der Tragodie verbindet
sich die ,redende Kunst mit der Skulptur, da ,das handelnde Individuum [...] als
objektives Bild in totaler Kérperlichkeit heraus[tritt]“*°.

45  Die Skulptur stellt das Géttliche dar, dem die dialektische Verséhnung von subjektivem und
objektivem Ceist inhdrent ist und wird gekennzeichnet durch Ruhe, Gelassenheit und Hei-
terkeit, durch die in sich widerstand- und folgelose, geschlossene Bewegung, die sich nicht
der Partikularitat und dem Konflikt der wirklichen Lebendigkeit bedienen darf und sich im
In-sich-Ruhen und dem freien Sich-in-sich-Versenken dufert, ohne zu lebendig fortschrei-
tenden Handlungen iiberzugehen (vgl. Hegel, VA II: 83ff,, 354ff,, 364f., 379ff., 400f. u. 432).

46  Hegel, VAIl: 360.

47  Vgl. Hegel, VA 11: 18ff.

48  Vgl. Hegel, VA lll: 505.

49  Hegel VA Il:128.

50 Hegel, VA IIl: 511.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Die Tragodie stellt durch den ,Chor** und den ,handelnden Heros“ das ,unent-
zweite Bewusstsein vom Géttlichen und das kimpfende, aber in gottlicher Tat und
Kraft auftretende Handeln“ dar®*. Hier geht es um das ,Géttliche in seiner Gemein-
de als Inhalt und Zweck der menschlichen Individualitit“?, die eben nicht wie in
der Skulptur als ,ruhende Macht®, unbewegt und ,selig in sich versunken bleibt*.

«54

Es geht um die ,ewigen Michte, das an und fiir sich Sittliche**, um die Darstellung

5. Dem ,festen, allgemeinen

eines ,Innere[n] und ,dessen‘ duflere[r] Realisierung’
Pathos“ wird durch die Maskierung der Schauspieler und die Einfachheit der Akti-
on Rechnung getragen, sodass die Darstellung einen ,plastischen Charakter“ erhilt

56 die eine

und die Helden als ,grofie und feste Individuen®, als ,Skulpturwerke
einzige Macht vertreten, den Kampf zwischen subjektivem und objektivem Geist
ausfechten, bis sie entweder durch ihr einseitiges Wollen zerstort werden oder re-

signieren miissen®’. Die so ,beseelte Statue®, indem sie den Inhalt der Poesie und

51 Die Relevanz des Chores fiir die attische Tragddie wird, ebenso wie ihr Untergang mit Eu-
ripides, der laut Hegel von der Bewunderung zur Riithrung tiberging und so den festen Pa-
thos des tragischen Charakters durch subjektives Leiden ersetzte (vgl. Hegel, VA IlI: 546),
in der Auseinandersetzung mit der Asthetik Nietzsches noch hervorzuheben sein. Zur He-
gel'schen Wertschitzung des Chores sei an dieser Stelle nur so viel gesagt: Der griechische
Chor ,sprichtdie allgemeinen Gesinnungen und Empfindungen in einer, bald gegen die Sub-
stantialitit epischer Ausspriiche, bald gegen den Schwung der Lyrik, hingewendete Weise
aus” (Hegel, VA III: 493). Er ist die ,wirkliche Substanz des sittlichen heroischen Lebens und
Handelns selbst“ und bietet ein Bewusstsein vom ,unbewegten Leben“ des einfachen Be-
wusstseins, dass vor der ,furchtbaren Kollision“ geschiitzt ist. Deswegen greift der Chor nicht
ein, sondern spricht sein theoretisches Urteil. Der Chor gehort wesentlich zur Tragédie, auch
wenn er aus den Bacchusfesten, wo er das Zentrum war, entstanden ist; so sieht man auch
den Verfall der Tragddie an den ,Verschlechterungen der Chére* (vgl. Hegel, VA 111: 540ff).

52 Vgl. Hegel, VA Ill: 522 u. 540; hier 540.

53 Hegel, VA IlI: 480.

54  Esist das Gottliche, ,wie es in die Welt, in das individuelle Handeln eintritt, in dieser Wirk-
lichkeit jedoch seinen substantiellen Charakter weder einbiifit, noch sich in das Gegenteil
seiner umgewendet sieht. In dieser Form ist die geistige Substanz des Wollens und Vollbrin-
gens das ,Sittliche* (Hegel, VA I1: 522).

55  Hegel, VAIIl: 477.

56  Hegel zufolge zeigt sich dieses Pathos auch an den Gestalten der epischen und dramatischen
Dichtung des antiken Griechenland ebenso wie an den bedeutenden Kiinstlern und Philoso-
phen dieser Epoche (Hegel verweist hier dezidiert auf Sophokles), denn sie sind , Individuen
aus .einem’ Guf, [...] die wie unsterblich todlose Gétterbilder dastehen (vgl. Hegel, VA I1:
374; hier 374).

57  Vgl.Hegel, VA lll: 480, 512, 521f. u. 537. Als Beispiel fiir eine objektive Verséhnung konnen die
Eumeniden des Aischylos angefithrt werden. Der Kampf zwischen Apoll und den Eumeniden
wird von Athene vor dem Areopag letztlich zugunsten des Apoll geschlichtet und die Kollisi-
on wird gel6st, indem Athene die Eumeniden mit Altaren und Verehrungen im Hain zu Ko-
lonos beschwichtigt und ihnen die Aufgabe des Schutzes des Volkes vor Naturkatastrophen
Ubergibt, gleichzeitig aber selbst die Aufgabe der Sorge um Kriegsstreitigkeiten in Athen fiir
sie iibernimmt (vgl. Hegel, VA I1: 68f. u. VA Il1: 550).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

131


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

132

Asthetik der Autonomie

die innere Bewegung der Leidenschaft in sich aufnimmt und ausspricht, ist ,geis-
tig klarer als jede Skulptur und jedes Gemilde“ und kann die Gétter und Menschen
vollstindiger darstellen, da sie Bewegung und Titigkeit mit einschlief3t®®.

Die Tragddie steht also im Zentrum der klassischen Kunst und hat im Griechen-
tum den ,Gipfelpunkt ihrer Vollendung” erreicht®. Sie allein vermag den mensch-
lichen Kampf um die Versdhnung der beiden Michte - also des menschlich-minn-
lichen und des géttlich-weiblichen Gesetzes — zu Bewusstsein bringen, denn sie ist
im Gegensatz zur Skulptur imstande, die konflikthafte Sittlichkeit der Polis, die ge-
rade durch handelnde Subjekte bestimmt wird, darzustellen und verfehlt deshalb,
trotz der von Hegel geforderten Zeit- und Kulturimmanenz von Kunstwerken, ,zu

keiner Zeit ihre Wirkung“*°.

,Das eigentlich sinnliche Material der dramatischen Poesie ist [...] nicht nur die
menschliche Stimme und das gesprochene Wort, sondern der ganze Mensch, der
nicht nur Empfindungen, Vorstellungen und Gedanken dufiert, sondern, in eine
konkrete Handlung verflochten, seinem totalen Dasein nach auf die Vorstellun-
gen, Vorsdtze, das Tun und Benehmen anderer wirkt und dhnliche Riickwirkungen

erfihrt oder sich behauptet.“®’

Die dramatische Handlung, in der sich die gottlichen Michte als ,Pathos von In-
dividuen“ gegeniibertreten, beruht auf ,kollidierenden Umstinden, Leidenschaf-
ten und Charakteren‘, deren ,Fortbewegung zur Endkatastrophe“ fithrt und die
Schlichtung des Kampfes notwendig machen. Beide Seiten des Konflikts haben ih-
re Berechtigung, werden aber, da sie den positiven Gehalt ihres Zwecks und Cha-
rakters nur als Verletzung der anderen Seite durchsetzen, in ihrer Sittlichkeit und
durch diese ,schuldig“*. Denn als ,einzelne Individualitit®, als ,Charakter* wird
die sittliche Dialektik nicht mitvollzogen, sondern die Geschlechter ordnen sich
aufgrund ihrer ,Natur“ der ihnen gemifien Macht, dem ihnen gemiflen ,sittli-
chen Bewusstsein“ zu. Hier existieren keine Wahlmoglichkeit und keine Zufillig-

w

keit. Die Sittlichkeit besteht in der ,,unmittelbaren ,Entschiedenheit, sodass fiir
das Bewusstsein nur ,das eine‘ Gesetz das Wesen ist“ und das andere ausgeschlos-
sen wird. Der Gegensatz erscheint ihnen deshalb als ,ungliickliche’ Kollision der

Pflicht mit der rechtlosen Wirklichkeit“®*. Die Kollision l4sst aus der Perspektive

58  Vgl. Hegel, VA lll: 511 u. VA II: 49.

59 Vgl. Hegel, VA 111 538. Es sind die Tragddien des Aischylos und des Sophokles, die Hegel hier
im Blick hat, mit der Komodie des Aristophanes dagegen ist der Hohepunkt der Tragédie
bereits von der Komddie abgeldst worden, die in ihrem Verfall letztlich in die rémische Dra-
matik iibergeht (Hegel, VA Il1: 538).

60  Vgl. Hegel, VA I1I: 522; hier 499.

61 Hegel, VA lIl: 506.

62 Vgl Hegel, VA Ill: 475, 480f., 488 u. 523.

63 Vgl. Hegel, PdG: 342f; hier 343.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

«w

des gottlichen Gesetzes das menschliche als ,zufillige Gewalttitigkeit, vice versa
das géttliche als , Eigensinn“ und ,Ungehorsam“ erscheinen, sodass das ,absolute
,Recht’ des sittlichen ,Selbstbewufitseins‘ [...] mit dem gdttlichen ,Recht‘ des We-
sens‘in Streit [kommt]“6*.

Die Tragddie der attischen Polis vermag dabei deshalb eine derartige existen-
zielle Wirkmachtigkeit zu entfalten, weil sie ihren Stoff aus der ,Heroenzeit be-
zieht, wie Hegel den mythischen ,Weltzustand“ in seinen Vorlesungen iiber die Asthe-
tik nennt. Gerade dieser ,heroische“ Weltzustand ist fiir die Kunst zu Zeiten des
Aischylos und Sophokles besonders giinstig, da in ihm das ,Sittliche®, der sittlich-

“¢5 in Menschengestalt, d.h. die ,substantielle

normative Geist, also das ,Géttliche
Individualitat“®®

durch das Individuum zur Lebendigkeit und Wirklichkeit gelangen kann und so

und das ,Gerechte* ausschlief3lich vom Individuum abhingt, nur

dem Betrachtenden in seiner besonderen Dringlichkeit vor Augen gefithrt wird®.
Die Heroen — die einer vorstaatlichen oder einen Staat erst begriindenden (fiktiven)
Zeit entstammen und deren Zeit sich folglich von der der ZuschauerInnen unter-
scheidet, in der die normative Ebene nicht mehr in der individuellen Handlung,
sondern in Sitten und Gesetzen verkorpert wird — sind hier Triger von Prinzipien
und Werten, die sie durch ihr Handeln durchzusetzen versuchen und folgen also
einer Notwendigkeit, die ihr Schicksal besiegelt, nicht einer subjektiv-reflexiven
Neigung. So zeigen sie den Rezipientlnnen der Tragddie ihr eigenes Recht und
ihre Pflicht auf, zum Zusammenleben in der Polis beizutragen®.

Die dichotome Sittlichkeit des ,heroischen Weltzustandes“ wird so zum ,,allge-
meinen Boden“ der tragischen Handlung, denn sie ist der Hintergrund, vor dem
sich das Leben der realen Subjekte abspielt. Nur hier kénnen die allgemeinen sitt-
lichen Michte, da sie weder als Gesetze des Staates noch als moralische Gebote
und Pflichten fixiert sind, in der Gestalt der Gotter auftreten, die sich entweder in

64  Hegel, PdC: 344.

65  Das Gottliche bezeichnet in der Hegel'schen Terminologie ,das in sich selber Substantielle
und Wabhre, [das] storungslose unpartikularisierte Sein des Geistes [...] Im Gegensatz gegen
die Endlichkeit, als das Auseinandergehen in das zuféllige Dasein [...]“ (Hegel, VA I1: 364).

66 Hegel, VA II:372.

67 Vgl Hegel, VA I: 242f. u. VA IlI: 522. In der klassischen Kunst, deren Inhalt gerade der objek-
tive Geist ist, geht also das Allgemeine ungezwungen im Besonderen auf und das Ideal der
Harmonie von Subjekt und Gesetz wird zur Anschauung gebracht. Die klassische Kunst, die
Lgriechische Schonheit* fithrt die objektiven, bleibenden sittlichen Werte und Michte vor
Augen, indem sich das Innere der geistigen Individualitit ganz in der leiblichen Gestalt, in
den Handlungen und Begebenheiten zeigt (vgl. Hegel, VA II: 144, 353ff. u. 362ff.). Die klas-
sische Kunst stellt demnach ,das subjektive menschliche Innere mit der echten Objektivitat
des Geistes, d.h. mitdem wesentlichen Gehalt des Sittlichen und Wahren, stets in gediegener
Identitit dar“ (Hegel, VA 11: 105).

68  Vgl. Hegel, VPG: 284ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

134

Asthetik der Autonomie

ihrer eigenen Titigkeit oder als freie menschliche Individualitit einander entge-
genstellen. Das Sittliche ist also die ,substantielle Grundlage der Entzweiung des
individuellen Handelns sowie ihrer Einheit*® und grundlegende Notwendigkeit der
Wirkmaichtigkeit der Kunst jener Zeit.

So ist denn auch im Hegel’'schen System gerade die attische Tragddie dazu im-
stande, Bewunderung fur die heroischen Charaktere auszulésen und das , feste Pa-
thos“ tragischer Charaktere’ als erstrebenswertes Ziel zu zeigen, denn sie scheint
in besonderem Mafle die RezipientInnen dazu anzuhalten, die eigene Freiheit in
der gemeinsamen Gestaltung der Polis zu nutzen. Die attische Tragddie steht al-
so gerade deswegen mitten im Leben, weil sie die Erfahrung der aktiven politi-
schen Mitgestaltung, der sittlichen Gemeinschaft und der Handlungsorientierung
ermoglicht.

2.1.2  Antigone als Prototyp heroischen Handelns

Das Wesen der Tragddie zeigt sich Hegel zufolge dabei besonders in der Antigone
des Sophokles, die aufgrund ihrer durchgehenden Konsequenz das ,befriedigends-

te Kunstwerk“”

, eines ,der allerbesten, in jeder Riicksicht vortrefflichsten Kunst-
werke aller Zeiten” ist. Hier stehen sich das minnliche Prinzip, das Gesetz des
Staates in der Gestalt des Kreon, und das weibliche Prinzip, die innere Familien-
liebe und die Pflicht gegeniiber dem Bruder in der Gestalt der Antigone, unver-
mittelt gegeniiber”. Indem Sophokles also Antigone die ,unterirdischen Gétter®
und Kreon den Zeus ehren lisst und damit den Hauptgegensatz in der Kollision
des Staates und der Familie darstellt, behandelt er in dieser Tragodie die ,reins-
ten Michte der tragischen Darstellung, die in ihrer Harmonie die ,vollstindige
Realitit des sittlichen Daseins“ ausmachen”.

Antigone wusste um das Gesetz und die Macht Kreons, hielt es fiir ,Gewalt und

Unrecht®, trat ihm entgegen und beging deshalb ,das Verbrechen®. Ihr ,sittliches

69  Vgl. Hegel, VA IlI: 539f.

70 Vgl. Hegel, VA lll: 546.

71 Hegel, VA Ill: 550.

72 Hegel, VA Il: 60.

73 Der Herrscher Kreon verbietet Antigone, ihren Bruder Polyneikes zu bestatten, der im Kampf
gegen die eigene Vaterstadt vor den Toren Thebens gefallen war. Kreon hatte generell per
Gesetz die Bestattung der Feinde unter Todesstrafe gestellt, aber Antigone kam trotz des
Verbotes ihrer ,heiligen Pflicht der Bestattung* nach — ,Der Verlust des Bruders ist daher der
Schwester unersetzlich und ihre Pflicht gegen ihn die héchste® (vgl. Hegel, PdG: 338) — und
berief sich dabei auf das géttliche Gesetz (vgl. Hegel, VA II: 60). Kreon verurteilt Antigone,
die sich in der Folge das Leben nimmt, woraufhin sich auch ihr Verlobter Haimon tétet, der
Kreons Sohn ist, was wiederum zum Suizid Eurydikes, seiner Mutter und Ehefrau Kreons,
fithrt.

74 Vgl. Hegel, VA lll: 544ff. u. 549.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Bewusstsein“ ist, da sie sich ihrer Handlung und Schuld bewusst war, vollstin-
dig und rein. Durch diese Tat verkehrt sich das sittliche Bewusstsein und muss
sein Entgegengesetztes als ihm zugehorig und folglich die eigene Schuld anerken-
nen. Diese Anerkennung driickt die aufgehobene Kluft zwischen den Dichotomien
und die Riickkehr zur ,sittlichen Gesinnung“ aus. Damit aber gibt Antigone ihren
,Charakter“ und die ,Wirklichkeit ihres Selbst auf und ist ,zugrunde gegangen‘”>.
Sowohl Antigone als auch Kreon ist das immanent, wogegen sie sich erheben, so-
dass beide letztlich am Kampf gegen den Teil ihrer selbst zugrunde gehen, den sie
eigentlich ehren sollten. In ihrer Einseitigkeit sind beide zugleich ,schuldig® und
yunschuldig® und erfahren Gerechtigkeit”, denn der Sieg der einen iiber die an-
dere Macht und ihres Charakters wire nur ein unvollendeter Schritt auf dem Weg
zur notwendigen Versohnung, sodass letztlich beide sittlichen Michte den gleichen
Untergang und damit ihr ,wahres Ende“ erfahren, denn beide haben zum Schluss
die Gewissheit, dass sie nicht ,mehr Ubel erleiden, als sie zufiigen”’.

Gerade da Antigone ihr Prinzip setzt und dieses auch durchhilt, gerade da sie
in den Konflikt bis zur dulersten Konsequenz eingeht, erscheint sie als Prototyp
Jheroischen Handelns und als Verkérperung des Ideals der dramatischen Figur.
Die Unbedingtheit, durch die sich Antigone auszeichnet, macht den heroischen
Charakter bei Hegel aus, denn ,es ist die Ehre der grofen Charaktere, schuldig zu
sein’®. IThr fester, starker Charakter, der eins ist mit ihrem Pathos, soll keine Rith-
rung, sondern Bewunderung hervorrufen, denn die Heroen sind ,das was sie sind,
was sie wollen und vollbringen“. Erst indem die ,Gegensitze in der Verséhnung
der Michte des Handelns* aufgehoben werden, erkennt der Geist die Notwendig-
keit dessen, was dem Individuum geschieht, als verniinftig an und sein Gemiit ist
wahrhaft sittlich beruhigt’”®. Die Tragédie, in der die Kollision von Zwecken und
Charakteren sowie die notwendige Auflésung des Kampfes im Mittelpunkt stehen,
soll dem Betrachter also das ,Gefiihl der Verséhnung“ durch den Anblick ewiger

Gerechtigkeit gewihren und ist ,die Auflosung der Einseitigkeit dieser Michte®°.

75  Vgl. Hegel, PdG: 348f.

76  Vgl. Hegel, VA ll: 549.

77 Vgl. Hegel, PdG: 348f. Antigone dufiert sich dazu im Werk Sophokles’ wie folgt: ,Nein, von
den Freunden so ganz verlassen gehe ich Ungliicksweib lebend in der Toten Gruft. Weil ich
—welches Recht der Gotter — nicht achtete? Was soll ich Ungliickselige zu den Gottern noch
aufblicken? Welchen Beistand benennen? Denn — das ist jetzt klar — Gottlosigkeit habe ich
durch frommes Tun erworben. Aber wenn dies nun gut heifdt bei den Gottern, werden wir
durch Leiden die Einsicht gewinnen, dafd wir gefehlt. Wenn aber die da fehlen, sollen sie nicht
mehr Ubel erleiden, als sie mir aufer Rechts angetan haben“ (Sophokles (1981): Antigone.
Griechisch/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von Norbert Zink. Stuttgart, 75/918-928).

78  Hegel, VA IIl: 546.

79  Vgl. Hegel, VA IlI: 546f.

80  Vgl. Hegel, VA lll: 486f., 520 u. 526; hier 481.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

135


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

136

Aisthetik der Autonomie

Das heif3t: Der Betrachter ist ,erschiittert durch das Los der Helden, [aber] ver-
sohnt in der Sache*®!.

Die attische Tragddie wird also durch Bewegung, Konflikt und Leiden charak-
terisiert; in ihr identifiziert sich das Subjekt vollstindig mit seiner Handlung, also
mit dem ,wirkliche[n] Ausfithren innerer Absichten und Zwecke* und ist sich so-
wohl der eigenen Motive als auch der Resultate seiner Taten bewusst. Es geht ganz
in seiner Handlung auf, ,genief3t“ diese und steht ,mit seinem ganzen Selbst“ fiir
alle Konsequenzen seines Wollens und seiner Tat ein®?. Die Subjekte, die den Streit
der beiden Michte verkdrpern, ,sind grofd und frei, selbststindig auf dem Boden
ihrer in sich selber substanziellen Besonderheit erwachsen, sich aus sich erzeu-

(83

gend und zu dem bildend, was sie waren und sein wollten“”® und erweisen sich als

Heroen, denn sie sind

LIndividuen, welche aus der Selbststindigkeit ihres Charakters und ihrer Willkir
heraus das Ganze einer Handlung auf sich nehmen und vollbringen und bei denen
es daher als individuelle Gesinnung erscheint, wenn sie das ausfihren, was das
Rechte und Sittliche ist. %4

Sie bleiben im unmittelbaren Zusammenhang mit ihrem gesamten Wollen, Tun
und Vollbringen und stehen vollumfinglich fiir alle Konsequenzen ihres Handelns
ein. Sie wollen die Schuld nicht teilen und wissen, im Gegensatz zum heutigen
,moralischen Handeln, nicht vom Gegensatz der subjektiven Absicht und der ob-
jektiven Tat. Indem diese Charaktere nun zur ,Tat“ schreiten, indem sie ,handeln®,
erheben sie sich aus der ,einfachen Unmittelbarkeit“ und setzen selbst die ,Ent-
zweiung®. Diese Tat ist ein ,Verbrechen, denn der Charakter hat sich dem einen
Gesetz zugewandt und das andere durch die entzweiende Tat ,verletzt‘, so dass
dieses ihm nun ,feindlich“ gegeniibersteht und ,Rache fordert“. Erst indem sich
der Charakter durch die Tat, die das Unbewusste mit dem Bewussten, das Eige-
ne mit dem Fremden verkniipft, ,schuldig macht, erkennt er die wesensmiflige
Einheit beider Gesetze. Er erfihrt das ,sittliche Selbstbewusstsein“ und kann sein
Verbrechen und seine Schuld nicht verleugnen®.

Das ,individuelle Pathos“ treibt also die handelnden Charaktere — die als ,fes-
te Figuren“ nur das sind, was sie sind, im Anerkennen des eigenen Pathos’ nicht
schwanken und folglich keine Kollision in sich selbst tragen — mit sittlicher Be-
rechtigung zum Konflikt mit ihrem Gegensatz. Dieser Konflikt kann nur ,auf dem

81 Hegel, VA lll: 547.

82  Vgl. Hegel, VA Ill: 478.

83  Hegel, VA ll: 374.

84 Hegel, VA I: 243f.

85  Vgl. Hegel, VA I: 246f. u. PdG: 345ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Boden menschlicher Wirklichkeit zum Vorschein kommen*, denn die seligen Gét-
ter wissen als allgemeines Bewusstsein um die Einheit und haben folglich keine
Motivation zu handeln®.

Der Heroismus der handelnden Individuen ist es also, der der Tragodie eine
derart existenzielle Tragweite ermdglicht, denn nur durch heroische Verantwor-
tungsitbernahme fiir die eigene Existenz kann sich das die attische Polis bestim-
mende Ideal der Freiheit — verstanden als individuelle Freiheit, die sich erst im
Gemeinsam-Sein und Gemeinsam-Handeln in der Gesellschaft entfalten kann und
gleichzeitig die Bedingung fiir die Polis (als Zusammenschluss handelnder Biirger)
ist — artikulieren®. Nur so kann die Kunst dem Gefiihl der Fremdheit der Welt ent-
gegentreten und dem Menschen die notwendigen Grundlagen fiir sein Verstindnis
von sich selbst als Teil der Gesellschaft erdffnen. Hier wird den RezipientInnen ein
Begriff vom »Menschen« vorgestellt, der auf Tatkriftigkeit, Eigenverantwortlich-
keit und mithin Freiheit basiert, und aufgezeigt, was es heifdt, sich wirksam in
die Gesellschaft einzubringen, sich seiner eigenen Potenz bewusst zu sein und die
Konsequenzen der eigenen Handlungen zu tragen. Der Heroismus ist also einer-
seits jenes zentrale Moment, das die attische Tragodie zu einer welt- und selbststif-
tenden Kunst erhebt, andererseits ist er genau das, was dem ,heutigen Menschen*
vollstindig abgeht. Im Moment des Heroischen stehen sich die attische Kunst, die
sich gerade aus ihrem Bezug zur Heroenzeit speist, und die Kunst der heutigen
Zeit (ebenso wie die heutige Zeit im Allgemeinen) diametral gegeniiber®®.

2.1.3 Performing Hegel

Nach diesem kursorischen Blick auf die Hegel’sche Kunstphilosophie, insbesonde-
re auf sein Verstindnis der attischen Tragddie, lassen sich nun die im Kern relevan-
ten Aspekte fiir eine theoretische Fundierung der Performance-Kunst benennen:
Vielversprechend erscheint dabei zunichst die Heroizitit. Die attische Tragodie
stellt das Individuum als ,heroisch* vor und zeigt eine Welt, in der sich die Indivi-
duen durch ihre Eigenverantwortlichkeit und Tatkriftigkeit auszeichnen und auch

86  Vgl. Hegel, VA IIl: 539f ; hier 540.

87 ,In Athen war eine lebendige Freiheit vorhanden und eine lebendige Gleichheit der Sitten
und der geistigen Bildung [...]. Neben dieser Gleichheit und innerhalb dieser Freiheit konnte
sichalle Ungleichheit des Charakters und des Talents, alle Verschiedenheit der Individualitat
aufs freiste geltend machen und aus der Umgebung die reichste Anregung zur Entwicklung
finden [...] (Hegel VPG: 318).

88  Der ,heroische Charakter steht dem ,heutigen Menschen“ beziiglich der Verantwortungs-
ibernahme fiir seine Handlungen diametral entgegen, dennder ,[...] heutige Mensch nimmt
[nicht] den gesamten Umfang dessen, was er getan hat, auf sich, sondern er weist den Teil
seiner Tat von sich ab, welcher durch ein Nichtwissen oder Verkennen der Umstande selber
anders geworden ist, als er im Willen lag, und rechnet sich nur das zu, was er gewufRt und in
Beziehung auf dieses Wissen mit Vorsatz und Absicht vollbracht hat“ (Hegel, VA I: 246).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

137


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

138

Asthetik der Autonomie

dann zu ihren Taten stehen, wenn das Resultat ihres Handelns weder antizipier-
bar noch intendiert war. Diese heroische Individualitit steht den modernen Par-
tikularinteressen, dem birgerlichen Subjekt, diametral entgegen, sodass sich im
Konzept des ,Heroischen“ auch eine implizite Kritik an der entfremdeten Gesell-
schaft der Gegenwart Hegels kundtut. Das Heroische, auch in seiner gesellschafts-
und entfremdungskritischen Dimension, kann wohl als das zentralste Moment
des Versuchs der Fruchtbarmachung der Hegel’schen Asthetik fiir eine Philosophie
der Performance-Kunst begriffen werden. Denn eigenverantwortliches heroisches
Handeln und das Austragen von Konflikten bis zur duflersten Konsequenz sind
nicht nur Schliisselmomente der Hegel’schen Bestimmung der attischen Tragédie
und ihrer Wirkmichtigkeit, sondern sollten auch fiir die Performance-Kunst — zu-
nichst fiir die Funktion der KiinstlerInnen, letztlich jedoch wohl auch als Appell
an die TeilnehmerInnen — geltend gemacht werden. Wie Antigone, so gehen hiu-
fig auch die Performance-KiinstlerInnen in ihren Handlungen bis zum AufRersten
und rufen letztlich auch ihre TeilnehmerInnen dazu auf, es ihnen gleichzutun.

Des Weiteren stellt die Hegel'sche Utopie von der Versihnung der konfligieren-
den dichotomen Pole und mithin der Freiheit in der Gesellschaft einen zentralen
Bezugspunkt bereit. Denn die Verséhnung von Individuum und Norm, die den Be-
griff der »Freiheit« im Hegel'schen Bild der griechischen Polis charakterisiert, kann
fiir den heutigen Leser ebenso wie fiir die Performance-Kunst als Utopie erschei-
nen. Im Hegel’schen System vermag allein die attische Tragddie den menschlichen
Kampf um die Verséhnung der beiden Michte, also des menschlich-mannlichen
und des gottlich-weiblichen Gesetzes, zu Bewusstsein zu bringen, denn sie ist im
Gegensatz zur Skulptur imstande, die konflikthafte Sittlichkeit der Polis, die ge-
rade durch handelnde Subjekte bestimmt wird, darzustellen. So wird der Streit
zwischen den dichotomen Polen, der die Tragodie wesensmif3ig bestimmt, in He-
gels Konzept letztlich also zum Motor der Kunst und der Gesellschaft. Er verbindet
die Aufgabe der Tragédie, die politische Realisierung der Freiheit widerzuspiegeln
und so potenziell jedem Menschen als Teil der eigenen Lebensrealitit erfahrbar zu
machen, mit dem Aufruf, sich selbst in die Gesellschaft handelnd und gestaltend
einzubringen.

Indem Hegel die Tragddie als das politische Kunstwerk bestimmt, das eine ver-
gangene Welt vorstellt, die zeitgleich aber auch als eine mogliche zukinftige er-
scheint, bestimmt er die Tragddie als einen Orientierungspunkt fiir das eigene
Selbstbewusstsein und Seinsverstindnis, nimmt sie als gesellschaftliches Faktum
ernst und stirke sie gegen jedwede Konzepte von ,lart pour I'art“. Und gerade die-
ser Anspruch an Kunst, in die gesellschaftliche Wirklichkeit hineinzuwirken, zeich-
net nicht nur die Hegel'sche Auffassung von der attischen Tragddie, sondern auch
die Performance-Kunst aus.

Die Performance-KiinstlerInnen, so kénnte man mit Hegel sagen, treten als
heroische Charaktere zum Kampf um Freiheit an. Sie wissen um die Dichotomi-

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

en, die den heutigen ,Weltzustand“ bestimmen, entscheiden sich fiir eine Seite
und tragen die Konsequenzen ihres Widerstandes gegen die andere Seite mit al-
len Implikationen. Als tragische Charaktere, die sich fir ihre Sache dem ,Anderen*
vollstindig aussetzen, bringen sie den Kampf der dichotomen Aspekte der Sitt-
lichkeit und Freiheit ,,auf die Bithne“. Es ist der Streit zwischen dichotomen Polen,
ob nun Mann und Frau, Individuum und Kollektiv, Herrschaft und Knechtschaft,
Privatheit und Offentlichkeit oder zwischen KiinstlerInnen und RezipientInnen,
den es in der Performance auszutragen gilt, mit dem Ziel einen gesellschaftlichen
und politischen Wandel anzustof3en. Es geht hier darum, mit aller Konsequenz,
mit aller Kraft fiir die eigene Uberzeugung einzutreten und selbst dann nicht zu-
riickzuweichen, wenn der Preis fiir dieses Einstehen womdglich hoher ist als das
tatsichliche Resultat des Kampfes.

Dies sind also die positiven Bezugspunkte der Hegel'schen Asthetik, die fiir ei-
ne Philosophie der Performance-Kunst dienlich sind, jedoch erscheint in Hegels
Konzept der dialektischen Versdhnung letztlich doch das Allgemeinen als das Vor-
rangige, sodass die angestrebte Versdhnung sich vielfach als eine ,falsche erweist.
Hegel fordert zwar die Dialektik zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen,
gewihrt aber tendenziell dem Allgemeinen die Vorherrschaft, da er das Besonde-

“8  wie zum Beispiel Adorno konstatiert.

re ,gar nicht so furchtbar ernst nimmt
Dieser Vorrang des Allgemeinen, des méannlichen Prinzips vor dem weiblichen,
erscheint als eine mafigebliche Schwierigkeit in der Fruchtbarmachung der He-
gel’schen Kunstphilosophie fiir die Performance-Kunst, denn er ist genau das, was
explizit von Performance-Kiinstlerinnen®® angefochten wird und was auch im Zen-
trum der Kritik Adornos steht.

Diese genderpolitische Schwierigkeit kommt auch deutlich in Hegels Interpre-
tation der Antigone zum Tragen, denn indem er beide Schicksale als gleicherma-
Ren gerecht erachtet, den Tod der Antigone und den Verlust von Frau und Sohn
des iiberlebenden Kreon®, spricht er sich in letzter Konsequenz auch hier fiir das
minnliche Prinzip und folglich fiir die patriarchale Ordnung, fiir das Recht des

Staates aus. Nicht zuletzt deshalb unterscheidet sich wohl seine Interpretation der

89  Vgl. Adorno, Theodor W. (2006): Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit. Frankfurt
am Main, 63.

90 An dieser Stelle sei daran erinnert, dass gerade die Performance-Kunst in den 1960er- und
1970er-Jahren zu dem Medium wurde, in dem Kiinstlerinnen politische Kritik an den patri-
archalen Geschlechterverhiltnissen und der ihnen zugeschriebenen Rolle in der Kunstwelt
bten.

91 Sophokles lasst deshalb ,nicht nur die Antigone leiden und untergehen; im Gegenteil sehen
wir ebenso sehr den Kreon durch den schmerzlichen Verlust seiner Gattin und des Haimon
gestraft, die durch den Tod der Antigone gleichfalls ihren Untergang finden“ (Hegel, VA II:
69).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

139


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

140

Asthetik der Autonomie

Antigone signifikant von der, die man von den Performance-KiinstlerInnen erwar-
ten wiirde. Denn aus heutiger Sicht scheint doch Antigone, gerade als Opfer eines
starren Systems, eher im Recht zu sein. Im Blick auf Nietzsches Asthetik erweist sie
sich gerade als das zerrissene Subjekt, das zwar durch ihr heroisches Festhalten an
ihrem Standpunkt scheitert, dem wir aber mit Sympathie und Solidaritit begeg-
nen wiirden, da ihr Untergang gerade das Unrecht ist, gegen das es sich zu wehren
gilt. Hegel geht hier jedoch nicht den in seiner Dramentheorie angelegten Schritt
zu einer Emanzipationsphilosophie aufgrund seines Dogmas letztlicher Harmo-
nie.

Obwohl Hegel in seiner Interpretation der Antigone zwar den Konflikt im Allge-
meinen und auch in seiner Konkretisierung der Rebellion des weiblichen Prinzips
gegen starre Gesetze und damit das Recht Antigones anerkennt, fordert er in letzter
Konsequenz statt der Emanzipation der Antigone die Versdhnung beider Prinzipi-
en, denn gerade in der dialektischen Verséhnung von Objektivitit und Subjektivi-
tit®* besteht die Aufgabe der klassischen Kunst und damit auch der Tragédie. Der
Streit als zentrales Moment der Tragddie wird in Antigone also ausgetragen und
vermag ihr die notige Wirkkraft zu verleihen, aber am Ende siegt fiir Hegel das
mannliche Prinzip und wirft ein patriarchal gefirbtes Bild auf die durch die Tra-
godie vermittelte Vorstellung von Selbst und Welt, das fiir die Performance-Kunst
nicht hinnehmbar erscheint. Denn der Performance-Kunst scheint es im Kern um
die Emanzipation aus starren Herrschaftsverhiltnissen zu gehen, so wie sie sich
auch im Kampf feministischer Performances gegen die von Hegel gedachte Un-
terordnung des weiblichen Prinzips unter das minnliche Prinzip artikuliert, sie
strebt einen siegreichen Ausgang im Sinne der Erstreitung neuer Freiheitsriume
an, nicht jedoch die von Hegel geforderte Verschnung.

Auch das Ideal der Freiheit, obwohl es nicht nur in der Hegel’'schen Betrachtung
attischer Kunst elementar ist, sondern sich auch als Motivation des ethischen und
politischen Strebens der Performance-Kunst erweist, kann nicht ohne Weiteres von
Hegel entlehnt werden, denn der Rahmen, in dem das Individuum sich konstituie-
ren kann, und mithin das Verhiltnis von Individuum und Gesellschaft haben sich
seit Hegels Zeit signifikant gewandelt. Obwohl es also notwendig sein wird, einen
Begriff von »Freiheit« fiir eine Philosophie der Performance-Kunst zu finden, miissen
doch gerade die Differenzen zur Auffassung Hegels klar herausgestellt werden, um
der Zeit- und Kulturimmanenz der Performance-Kunst gerecht werden zu kénnen.

Eine weitere Schwierigkeit besteht in der Hegel'schen These vom ,Ende der
Kunst“, die die Performance-Kunst nicht hinnehmen kann, da sie gerade auf
kiinstlerische Wirkweisen setzt, die als Einwinde im Sinne eines Riickgriffs auf

92 Vgl. Hegel, VA II: 353ff. u. 362ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

ein Kunstverstindnis erscheinen, dessen notwendigen Verfall”®* Hegel mit Sokrates
(und Platon) ab dem 4. vorchristlichen Jahrhundert eingeldutet sieht. Aus seiner
Sicht konsequent, meint Hegel, die Kunst sei am Ende, denn indem Sokrates
die Innerlichkeit, d.h. die Subjektivitit ausspricht, forciert er den Untergang der
Polis und etabliert den Grundpfeiler der modernen Welt, den Sieg des Logos iiber
den Mythos®. Sokrates erscheint so als Symptom des der attischen Sittlichkeit
inhirenten und entfachten Streits zwischen der Polis und der Philosophie bzw.
des Denkens, in dessen Zuge auch die platonische Dichter-Zensur statthaben
konnte®. Die Zeit der Heroen weicht der Zeit des theoretischen Menschen, in
der Kunst geht die Bewunderung zur Rithrung itber und das feste Pathos des
tragischen Charakters wird durch subjektives Leiden ersetzt®®. Wie nach ihm
Nietzsche, der Sokrates als Urbild des theoretischen Menschen begreift, sieht auch
Hegel in Sokrates eine — wenn auch notwendige — Zisur. Bereits er sieht also
den Wechsel vom Mythos zur Theorie, vom Gefithl zur Vernunft (in Anlehnung
an die Dichter-Zensur Platons), vom Individuum zum Subjekt, von der aktiven
Teilhabe an gesellschaftlichen Gestaltungsprozessen zu Innerlichkeit und Moral als
Wendepunkt, indem sich auch die Kunst der attischen Polis als Mittel der Selbst-
und Weltvermittlung iiberfliissig macht®’, bis sie schlieflich als postromantische
Kunst endgiiltig (ihren hochsten Moglichkeiten nach) eine vergangene ist.

Auch wenn Hegels dialektische Weltgeistentwicklung dabei nicht vorsieht, zu
einem derartigen Kunstverstindnis zuriickzukehren, wie es die attische Polis aus-

93  DerAusgang aus der Kunst, die Erkenntnis, dass die Kunst nicht mehr das geeignete Medium
zur Darstellung tiefster menschlicher Interessen ist, sondern dies vielmehr die reflexive Sub-
jektivitat, die Wissenschaft und Religion zu leisten vermaégen, fihrt auch zu einem Ausgang
aus der Individualitat, die sich innerlich wird und das Interesse an der Wirklichkeit und dem
Staat verliert (vgl. Hegel, VPG: 329).

94  Vgl. Hegel, VPG: 292f u. 326ff. ,Sokrates, indem er es der Einsicht, der Uberzeugung anheim-
gestellt hat, den Menschen zum Handeln zu bestimmen, hat das Subjekt als entscheidend
gegen Vaterland und Sitte gesetzt und sich somit zum Orakel im griechischen Sinne gemacht.
[...] Durch die aufgehende innere Welt der Subjektivitat ist der Bruch mit der Wirklichkeit
eingetreten. Wenn Sokrates selbst zwar noch seine Pflichten als Biirger erfillte, so war ihm
doch nichtdieser bestehende Staat und dessen Religion, sondern die Gedankenwelt die wah-
re Heimat. [...] Das Prinzip des Sokrates erwies sich als revolutionar gegen den athenischen
Saat; denn das Eigentiimliche dieses Staates ist, dafd die Sitte die Form ist, worin er besteht,
namlich die Untrennbarkeit des Gedankens von dem wirklichen Leben“ (Hegel, VPGC: 329).

95  Vgl. Hegel, VPG: 326f. u. 330. ,Der Schiiler des Sokrates, Platon, verbannte aus dem Staate
den Homer und Hesiod, die Urheber der religiésen Vorstellungsart der Griechen, denn er
verlangte eine héhere, dem Gedanken zusagende Vorstellung von dem, was als Gott verehrt
werden soll“ (Hegel, VPG: 329). In diesem Kontext fiel dann auch die Kunst der Zensur an-
heim.

96  Vgl. Hegel, VA Il: 546.

97  Vgl. Hegel, VPC: 323.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

142

Aisthetik der Autonomie

«98 zu

zeichnete — da um das Ziel, den ,Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit
erreichen, die einzelnen Stadien durchlaufen und iiberwunden werden miissen,
um zum Absoluten zu gelangen -, soll doch mit Blick auf die Hegel'sche These
vom ,Ende der Kunst“ gefragt werden, ob die Performance-Kunst als Revitalisie-
rung des heroischen KiinstlerInnen-Begriffs und als Transformationsimpuls ihrer
RezipientInnen in eigenverantwortliche BiirgerInnen verstanden werden kann, die
ihr Recht und ihre Pflicht auf konstruktive Mitgestaltung der Gesellschaft im Lich-
te individueller Freiheit durch die Kunst erkennen und nutzen. Mit Blick auf die
Hegel'schen Grundannahmen und die Wesensmerkmale einer Kunst, die fir die
individuelle Lebensfithrung jedes Einzelnen relevant ist, stellt sich in Bezug auf
Performance-Kunst also die Frage, ob sie als zentraler Aspekt der Selbsterkennt-
nis begriffen werden kann, ob sie Lebensprozess zu sein vermag, der auf die Ge-
sellschaft zuriickwirke, ob sie zum eigenverantwortlichen Handeln aufzurufen im-
stande ist und ob wir vor ihr woméglich wenn nicht die ,Knie beugen, so doch
existenzielle Erschiitterung erfahren kénnen.

2.2 Kunst und Rausch: Das zerrissene Subjekt bei Nietzsche

Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844-1900) ist einer der einflussreichsten Kritiker des
autonomen Kunstverstindnisses. Fiir ihn ist Kunst das Prinzip der Lebenspraxis,
»[d]enn nur als aesthetisches Phinomen ist das Dasein und die Welt ewig gerecht-
fertigt*”. Der totalen Autonomisierung des Kunstbegriffs in der Romantik stellt
Nietzsche einen Kunstbegriff entgegen, der vom Leben und der Lebendigkeit nicht
zu trennen ist, und fordert so die Uberwindung der traditionellen Asthetik, denn

190 werden. Nietzsche wendet sich ent-

Kunst - also Lebensform - muss , gefeiert
schieden sowohl gegen die Trennung von Kunst und Leben als auch gegen die Re-
duktion der Kunst auf dsthetische Kunstobjekte'. Sein Begriff der Kunst zielt in

seiner frithen, erstmals 1872 veroffentlichten Schrift Die Geburt der Tragidie aus dem

98  Hegel, VPG: 32-

99  Nietzsche, Friedrich (1988): Die Geburt der Tragddie [KSA 1]. In: Friedrich Nietzsche: Samt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbdnden. Herausgegeben von Giorgio Col-
li und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 47. Alle im Folgenden verwendeten
Nietzsche-Texte werden nach dieser kritischen Studienausgabe zitiert. Die Geburt der Tragidie
wird bei weiteren Nennungen mit dem Sigel GT bezeichnet.

100 Nietzsche duertsichinden Nachgelassenen Fragmenten1880-1882 zur Kunst als Fest wie folgt:
LIchwill gegen die Kunst der Kunstwerke eine hohere Kunst lehren: die der Erfindung von Fes-
ten“ (Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1880-1882 [KSA 9]. In: Friedrich
Nietzsche: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbanden. Herausgegeben
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 506).

101 Vgl. Wall, 2006: 74f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Geiste der Musik'”, in der er die Produktions-Asthetik einer Kunst-Religion entwi-

193 auf einen umfassenden Begriff

ckelt, ebenso wie in seiner letzten Schaffensphase
aller schépferischen Leistungen des Menschen ab™*.

Nietzsche weist in seiner Tragddien-Schrift, in der er letztlich eine Philosophie
1% und damit einhergehend eine Konzeption des zerrissenen Indivi-

duums entwickelt, das Dionysische als Kunsttrieb des vorsokratischen Griechen-

des Rausches

land, um den es im Folgenden vorrangig gehen soll, als jenen aus, der einige der
wesentlichen Elemente der Performance-Kunst bereits in sich trigt. Im Dionysi-
schen werden die Menschen zu KinstlerInnen, die ,zugleich Subject und Object,
zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer sind. Als KiinstlerInnen sind sie von
ihrem ,individuellen Willen erlést und gleichsam Medium*“®®. Der Kunst kann mit
theoretischer Reflexion, mit dem Wissen der ZuschauerInnen, ein Kunstwerk vor
sich zu haben und keine empirische Realitit, nicht beigekommen werden, sodass
sich Nietzsche fiir die Widergeburt der ,aesthetischen RezipientInnen ausspricht
und gegen die intellektualisierte, ,kritische* Kunstkennerschaft, die fiir die tragi-
sche Wirkung nicht empfinglich ist. Nietzsche konzipiert so eine Asthetik, in der
der Mensch selbst zum Kunstwerk wird, und nimmt die zentralen Elemente ei-
ner Lebenskunst, einer Kunst, die vom Leben des Einzelnen nicht zu trennen ist,
bereits vorweg'”.

Abzielend auf die Performance-Kunst werde ich mich im Folgenden hauptsich-
lich der Darstellung und Interpretation des Begriffspaars »dionysisch« und »apol-

102 Nietzsche selbst bezeichnete seine frithe Kunstphilosophie in dem der zweiten Ausgabe der
Tragodie-Schrift vorangestellten Versuch einer Selbstkritik, da sie die Schopenhauer’'sche dua-
listische Willensmetaphysik aufgriff, ironisch als ,Artisten Metaphysik“ (Nietzsche, GT, KSA
1: 21).

103 Nietzsches Denken wird oft in drei Phasen unterteilt, die Walter Schulz folgendermafien for-
muliert: Der Wandel im Denken Nietzsches (und somit auch seiner Asthetik) vollzieht sich
im Fortschreiten vom Bejahenden-Verehren zum freien Geist. Es ist eine Wandlung vom ,Du
sollst“ (dem tragsamen Geist vorgegebener Werte) zum ,Ich will“ (dem Ceist, der sich zur
Freiheit eines neuen Schaffens entschliefdt) und schliefilich zum einfachen ,Ich bin“ (zu ei-
nem in sich ruhenden kindlichen Geist). In seiner zweiten, der sogenannten positivistischen
oder aufklarerischen Schaffensphase, riickt er sowohl von seinem Wagner-Bild als auch von
seiner urspringlichen und finalen Kunstauffassung ab. Trotz der Verdnderungen, die seinen
Denkweg pragen, zieht sich eine Konstante durch seine gesamte Philosophie: Die radikale
Abkehr von der traditionellen Vernunftmetaphysik zugunsten einer Metaphysik des Lebens
(vgl. Schulz, Walter (1985): Metaphysik des Schwebens. Untersuchungen zur Geschichte der
Asthetik. Pfullingen, 44).

104 Vgl. Thorgeisdottir, Sigridur (1996): Vis creativa. Kunst und Wahrheit in der Philosophie
Nietzsches. Wiirzburg, 27.

105 Die Relevanz des Rausches in der Philosophie Nietzsches schlagt sich zum Beispiel auch im
Futurismus und explizit in Marinettis Auffassung von Kunst nieder (siehe hierzu Kapitel 1.1).

106 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 47f.

107 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30, 53 u. 143.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

143


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

M

Aisthetik der Autonomie

linisch« zuwenden, wobei es vorrangig um die Interpretation und Rechtfertigung
des Dionysischen, des Rauschhaften zu tun ist, da das Dionysische in besonderem
Maf3e fiir eine philosophische Betrachtung der Performance-Kunst fruchtbar zu
sein scheint.

2.2.1 Dionysos als Archetyp der Tragddie

Ausgangspunkt fiir den kiinstlerischen Schaffensdrang der Menschen des vorso-
kratischen Griechenland ist Nietzsche zufolge das grundlegende, sich durch tief
empfundene Verzweiflung und durch Leid auszeichnende Lebensgefiihl der Hel-

lenen, das sich in der ,Weisheit des Silen“*°®

ausdriickt: Es wire besser, nie gebo-
ren worden zu sein. Um angesichts dieser Erkenntnis ttberhaupt leben zu kénnen,
brauchen die Hellenen Kunst, denn allein die Kunst, die ,rettende“ und ,heilkundi-
ge Zauberin®, vermag ,jene Ekelgedanken tiber das Entsetzliche und Absurde des
Daseins in Vorstellungen umzubiegen, mit denen sich leben lsst“'*?. Die Kunst
entstammt dabei einem Kunsttrieb, der zugleich ein Lebenstrieb ist. Sie ist al-
so nicht auf ein sekundires Bediirfnis, sondern auf einen Trieb zuriickzufithren
und folglich nichts Zufilliges oder Willkiirliches, sondern etwas Lebensnotwendi-
ges. Nietzsche konkretisiert diesen Kunsttrieb in der Analyse der ,Duplicitit“ der
Jkiinstlerischen Machte* des Dionysischen und des Apollinischen, die aus der Na-
tur selbst ,ohne Vermittlung des menschlichen Kiinstlers“ hervorbrechen™.
Die Empfindung des ,Schrecken[s] und [der] Entsetzlichkeit des Daseins
wird also zur Wurzel der hellenischen Kultur, und im Kampf des hellenischen ,Wil-

«111

lens“ gegen die Weisheit des Silen entsteht zunichst die apollinische Kunst. Von
diesem Lebens- und Kunsttrieb motiviert, erschufen die Hellenen die olympische
Welt und hielten so ihrem Pessimismus einen verklirenden Spiegel vor, wihrend
sie mit der apollinischen Kunst eine ,verfithrende Erginzung und Vollendung des

108 Silenwurde von Kénig Midas gefragt, ,was fiir den Menschen das Allerbeste und Allervorziig-
lichste sei“. Silen antwortet Midas: ,Das Allerbeste ist fiir dich ganzlich unerreichbar: nicht
geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das Zweitbeste aber ist fir dich — bald zu ster-
ben“ (vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 35). Den Uberlieferungen zufolge ist Silen ein stets betrun-
kener und wenig wahrheitsliebender, aber weiser Satyr. Er ist der Erzieher des Dionysos, der
mitihm und einer wilden Herde Satyren und Mainaden iiber die ganze Welt wanderte. Einst
von K6nig Midas nach einer langen Jagd durch den Wald gefangen, berichtete er dem Koénig
fiinf Tage und Nichte von fernen Lindern und wundersamen Dingen, bevor Midas ihn zum
Lager des Dionysos zuriickbrachte und zum Dank von Dionysos den folgenschweren Wunsch,
dass sich alles, was er beriihrt, in Gold verwandeln sollte, erfiillt bekam; so eine Variante der
Sage, auf die sich auch Nietzsche bezieht (vgl. Ranke-Craves, Robert von (2003): Griechische
Mythologie. Quellen und Deutungen. Reinbek bei Hamburg, 91,117 u. 255).

109 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 57.

110 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25 u. 30.

111 Nietzsche, GT, KSA 1: 35.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Daseins“ schufen. Durch den ,apollinischen Schénheitstrieb* wurde die , titani-
sche Gotterordnung des Schreckens“langsam zur ,olympischen Gétterordnung der
Freude.

Der urspriinglich die griechische Kultur prigende Trieb ist folglich das Apolli-
nische,die , Kunstwelt des Traumes“. Sie ist die ,Kunst des Bildners“, des von dem
,Wahrhaft-Seienden“ und ,Ur-Einen“, dem ewig ,Widerspruchsvollen®, das schon
Heraklit als Vater aller Dinge begriffen hatte, ,erlésenden Scheins“. Sie wird mit
dem Gott Apoll™, dem ,scheinenden‘ und ,wahrsagenden® Gott der ,bildnerischen
Krifte“ und der MaRigung, dem Herrscher iiber den ,schénen Schein und die in-
nere Phantasie-Welt“, dem Gott des principium individuationis, den Nietzsche als
U5, Der ,schéne Schein der
Traumwelt, in deren Erzeugung jeder Mensch voller Kiinstler ist, ist die Vorausset-

Vater der ganzen olympischen Welt begreift, assoziiert

zung aller bildenden Kunst“¢

und spiegelt sich vor allem in der dorischen Kunst
wider. Der apollinische Imperativ ist das Individuum, ist die Einhaltung der Gren-
zen des Individuums, seine ethischen Prinzipien sind die Selbsterkenntnis und
Mifligung™.

Die apollinische Kunst ist demnach gekennzeichnet durch die dem ,schénen
Schein“ gehorchende ,Gestalt“ der ,Statue®, die dem Gesetz der ,,massvolle[n] Be-
grenzung“ und der ,weisheitsvolle[n] Ruhe des Bildnergottes“ unterliegt. Sie ist
frei von ,wilden Regungen“ und ,sonnenhaft, ihre Musik ist dorische Architek-

118

tur in Kithara-Ténen"®. Die apollinische Kunst, die ,freudige Nothwendigkeit der

112 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 36ff.

113 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25f. u. 38ff.

114 Apollon, der Sohn des Zeus und der Leto, wird mit — freilich meist ungliicklichen — Liebes-
abenteuern ebenso assoziiert wie mit den Blattern des Lorbeerbaums. Von Pan lernte er die
Kunst der Prophezeiung und tibernahm das delphische Orakel. Im musikalischen Wettstreit
trat er siegreich mit seiner siebensaitigen Leier zuerst gegen den Flote spielenden Marsyas
und spater gegen Pan an und sicherte sich so den Rang eines Gottes der Musik. Indem er die
Kyklopen totete, zog ersich den Zorn des Zeus zu, der ihn zur Strafe in den Tartaros verbannen
wollte. Leto konnte jedoch durch ihr Flehen die Strafe mildern und so musste Apollon statt-
dessen ein Jahr harte Arbeit in den Schafstéllen des Kénigs Admetos von Pherai verrichten.
Fortan predigte er Bescheidenheit. Zu seinem Credo wurden die Sitze ,Kenne dich selbst!*
und ,Nichts im UbermaR!“ auf die auch die Nietzsche’sche Deutung rekurriert (vgl. Ranke-
Graves, 2003: 65ff.). Ranke-Graves betont berdies: ,Im Klassischen Zeitalter kamen Musik,
Poesie, Philosophie, Astronomie, Mathematik, Medizin, Naturwissenschaft unter Apollons
Kontrolle. Als Feind alles Barbarischen trat er fir Mafligung in allem ein. [...] Wegen der
Parallelen zwischen ihm und dem Kinde Horus, einer Personifikation der Sonne, wurde er
schliefdlich auch als Sonne angebetet“ (Ranke-Graves, 2003: 70).

115 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 27f. u. 34.

116  Nietzsche, GT, KSA 1: 26.

117 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32 u. 40.

118 Vgl Nietzsche, GT, KSA 1: 26, 28, 33 u. 563.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

145


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

146

Asthetik der Autonomie

Traumerfahrung®, ist es nun, die — wie der ,Schleier der Maja“”® — das elende Leben
ertraglich macht und den so dringend notwendigen Trost spendet, denn: ,[M]itten
in einer Welt voll Qualen [sitzt] ruhig der einzelne Mensch, gestiitzt und vertrau-
end auf das principium individuationis“’*°. In der Scheinhaftigkeit der Traumwelt
zieht die ,ganze gottliche Komddie des Lebens am ,kiinstlerisch erregbaren Men-
schen“ vorbei. Aus den Bildern dieser ,Wirklichkeit des Traumes“ deutet er sich
das Leben und iibt sich gleichsam fiir dasselbe. Die ,unerklirliche Heiterkeit“ der
homerischen Zeit, die ,Naivitit“ der traumenden Griechen, resultiert Nietzsche
zufolge bereits aus dem ,vollkommene[n] Sieg der apollinischen Illusion, mit der
sie die Realitit durch ein ,Wahnbild“ fortwihrend tiberwanden beziehungsweise
verdeckten und verschleierten, indem sie sich die Olympier als ,Mittelwelt“ schu-
fen™'.

In diese auf Verschleierung und Beruhigung, auf Reflexion und Kontemplation,
auf Schonheit, Harmonie und Ebenmaf? und das principium individuationis set-
zende Kunst der apollinischen Griechen, in die Heiterkeit des homerischen Grie-
chentums, bricht nun von aufien das ,orgiastische®, rauschhaft-ekstatische, ,tita-
nisch-barbarische“,dionysische“ Prinzip hinein, das ,im Rausch die Wahrheit“, die
Weisheit des Silen spricht. Die ,Selbstvergessenheit der dionysischen Zustinde*
steht dem Apollinischen, dem ,Individuum mit all seinen Grenzen und Mafen*
diametral entgegen und duflert sich in der ,erschiitternden Gewalt“ der dionysi-
schen Musik™*. Das Dionysische,das Nietzsche zufolge kulturhistorisch ein altbe-
kanntes und weitverbreitetes Prinzip ist, konnte sich jedoch nur Bahn brechen,
da es eben nicht nur als Fremdeinwirkung, sondern als latenter Urgrund ohnehin
schon im Griechentum vorhanden war. Die ,Philosophie des Waldgottes“ wurde
von den apollinischen Griechen durch Schaffung der olympischen Welt bis dahin
schlicht verschleiert oder — wenn man so will - verdringt'®. So entbrannte im 6.
Jahrhundert ein steter Kampf zwischen dem Apollinischen und dem Dionysischen.

119 Mayaist in der indischen Mythologie einerseits die Gottin der Illusion, durch deren Schleier
der Mensch die Welt getriibt wahrnimmt, andererseits ist sie ein Prinzip. Als Prinzip steht
maya fiir die kosmische Illusion, die Irrealitit, das Nicht-Sein und fiir magische Macht, die
sich in der kosmischen Schopfung manifestiert. Dariiber hinaus bezeichnet sie die individu-
elle Erfahrung der Blindheit und wird mit dem Unwissen und dem Traum verbunden (vgl.
Eliade, Mircea (1979a): Geschichte der religiosen Ideen. Band 2: Von Gautama Buddha bis zu
den Anfangen des Christentums. Freiburg/Basel/Wien, 51 u. Eliade, Mircea (1979): Geschichte
der religiosen Ideen. Band 1: Von der Steinzeit bis zu den Mysterien von Eleusis. Freiburg/Ba-
sel/Wien, 190).

120 Nietzsche, GT, KSA 1: 28.

121 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 27f. u. 35ff.

122 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32f. u. 40f.

123 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 31f. u. 36.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Der Schleier der Maja, der die Weisheit des Silen ertriglich machen sollte, so-
wie das principium individuationis wird von Dionysos™*, dem tragischen Helden
par excellence, zerrissen. Nietzsche entwickelt seinen Begriff des Dionysischen aus
dem Mythos des Dionysos Zagreus, dem Jiger, dem ,zerrissenen“ Dionysos. Er ist
der ,leidende Dionysos der Mysterien, der die ,Leiden der Individuation“ an sich
selbst erfahren hat. Die ZerreifSung des Dionysos — in der Existenz als Zerstiickel-
ter ist er zugleich sanftmiitiger Herrscher und grausamer, verwilderter Dimon -
kommt dabei einer Umwandlung in die vier Elemente gleich, der Zustand der In-
dividuation hingegen ist der ,Quell und Urgrund allen Leidens, als etwas an sich
Verwerfliches’*. Uber diese Zerreiflung im Rausch, worin sich Dionysos der Zer-
stiickelung preisgibt, um eine Erschiitterung herbeizufiihren, entwirft Nietzsche
eine Asthetik der tragischen Zerstérung des Subjekts.

An den Einfluss ,narkotischer Getrinke“ oder an die ,gewaltigen*, lustvoll-or-
giastischen nichtlichen Feiern zu Ehren des Dionysos, an die Minadenfeste'®, bei
denen alle zwei Jahre zur Wintersonnenwende die Feiernden durch die Wilder lau-
fen, sich in Ekstase tanzen, in Satyre verwandeln und die Zerreiflung des Dionysos

124 Dionysos (der gehdrnte und mit einer Schlangenkrone geschmiickte Cott des Weines) ist der
Sohn des Zeus, der auf Befehl Heras von den Titanen als Neugeborener in Stiicke gerissen
wurde. Seine Grofimutter Rhea sammelte alle Teile und setzte ihn wieder zusammen. Von
Hermes wurde er auf Befehl des Zeus, um ihn vor Hera zu verstecken, in eine Ziege oder
einen Widder verwandelt und in die Obhut der Nymphen auf dem helikonischen Berg Ny-
sa gegeben, wo er den Wein entdeckte. Hera erkannte Dionysos dennoch und bestrafte ihn
daraufhin mit Wahnsinn. Mit seinem Erzieher Silen und einer wilden Herde von Satyren und
Mainaden wanderte er, bewaffnet mit dem Thyrsosstab, Schwertern, Schlangen und larmen-
den Instrumenten, iiber die ganze Welt. Er errang militarische Erfolge und griindete grofie
Stadte, bis er endlich seine Anbetung in der ganzen Welt erzwungen hatte. Als Dionysos’
grofites Verdienst giltjedoch die Ausbreitung der Weinkultur in Europa, Asien und Nordafri-
ka, denn er lehrte tiberall die Kunst des Weinbaus (vgl. Ranke-Craves, 2003: 91ff.).

125 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 71f.

126 Geradedie zur Verdeutlichung des Dionysischen so zentralen Midnadenfeste beschreibt Hans
Peter Duerr sehr treffend, wenn er auf die ekstatische und orgiastische Wildheit dieser Feste
hinweist, in der das Moment der ,Wilden Jagd“ deutlich hervortritt. Die ekstatischen ,)Jage-
rinnen‘ tosten wie die Erinnyen ,zwischen den Zeiten®, in Panther-, Reh- oder Fuchsfelle ge-
hiillt, den Thyrsos in der Hand, durch die Landschaft. Sie brachten Chaos in die Ordnung und
beendeten fiir kurze Zeit die Herrschaft der Herren tiber die Sklaven. Insbesondere die unter-
jochten vor-griechischen Gesellschaften und die marginalisierten Teile der Bevolkerung, also
Frauen und Sklaven, huldigten dem Dionysos Zagreus in diesem Fest (vgl. Duerr, Hans Peter
(1984): Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation. Frankfurt am Main,
50f.). Und auch Schiller fiihrt uns dies bildlich vor Augen, wenn er schreibt: ,Und schauerlich
gedrehtim Kreise / Beginnen sie des Hymnus Weise, / Der durch das Herz zerreiRend dringt,
/ Die Bande um den Siinder schlingt. / Besinnungsraubend, herzbetérend / Schallt der Er-
innyen Cesang, / Er schallt, des Horers Mark verzehrend, / Und duldet nicht der Leier Klang*
(Schiller, Friedrich (1976): Die Kraniche des Ibykus. In: Friedrich Schiller. Werke in drei Binden
(Band I1). Miinchen, 761).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

147


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

148

Asthetik der Autonomie

wiederholen, indem sie eine Ziege zerstiickeln und verspeisen und ,in deren Stei-
gerung das Subjective zu volliger Selbstvergessenheit hinschwindet®, erinnert er,
um diesen , Hexentrank* aus ,Wollust und Grausamkeit“ vor Augen zu fithren'”.

In der Konzeption Nietzsches steht das Dionysische fiir den Rausch und das Or-
giastische, fiir die Vertiefung des Unertriglichen ins Rauschhalfte, fiir die Riickbin-
dung an das ,Ur-Eine* sowie die Auflosung der Grenzen des Individuums: fiir das
Tragische als Freude an der Vernichtung des Individuums, durch die die Ewigkeit
des Willens erfahrbar wird. Das dionysische Prinzip geht mit der ,wonnevolle[n]
Verziickung“ beim Zerbrechen des principium individuationis einher. Der Mensch
geht im Klang der dionysischen Musik in den Lebensstrom ein, iiberwindet die
Grenzen zu seinem Gegeniiber und wird eins mit der Natur. Das ,Ur-Eine* offen-
bart sich ihm, indem der Einzelne vernichtet und in ein mythisches Einheitsemp-
finden erlést wird?®, denn ,etwas Nieempfundenes dringt sich zur Aeusserung,
die Vernichtung des Schleiers der Maja, des Einssein als Genius der Gattung, ja
der Natur“'*®. Hier liegt fiir Nietzsche die Quelle der tragischen Kunst. Fiir ihn ist
die dionysische Feier der eigentliche Urgrund der Tragddie, an deren Anfang der
dithyrambische Satyrchor steht.

Im dithyrambischen Satyrchor — einem Chor aus Naturwesen, die hinter aller
Zivilisation als ewig sie selbst Bleibende leben — verwandelt sich der dionysische
Grieche selbst in einen Satyr, in ein , Urbild des Menschen®, in den ,Ausdruck sei-
ner hochsten und stirksten Regungen®, in den ,mitleidenden Genossen des Dio-
nysos®, der das dionysische Leid erfihrt, indem er selbst zerstiickelt wird, und so
selbst zum ,Weisheitsverkiinder“ der Natur wird. So ist es dem Satyrchor maglich,

das Dasein wahrhaftiger, wirklicher und vollstindiger als das Apollinische abzu-
bilden®™°.

,Die dionysische Erregung ist im Stande, einer ganzen Masse diese kiinstlerische
Begabung mitzutheilen, sich von einer solchen Geisterschaar umringt zu sehen,
mit der sie sich innerlich eins weiss. Dieser Prozess des Tragddienchors ist das
dramatische Urphdnomen: sich selbst vor sich verwandelt zu sehen und jetzt zu
handeln, als ob man wirklich in einen anderen Leib, in einen andern Charakter
eingegangen wire. [...] [Hlier ist bereits ein Aufgeben des Individuums durch Ein-
kehr in eine fremde Natur. Und zwar tritt dieses Phinomen epidemisch auf: ei-
ne ganze Schaar fiihlt sich in dieser Weise verzaubert. [...] [D]er dithyrambische
Chor ist ein Chor von Verwandelten, bei denen ihre birgerliche Vergangenheit,

127 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 28f. u. 32.
128 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 28ff.

129 Nietzsche, GT, KSA1: 33.

130 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 55 u. 58ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

ihre sociale Stellung vollig vergessen ist: sie sind die zeitlosen, ausserhalb aller

Gesellschaftssphiren lebenden Diener ihres Gottes geworden ™'

Der Chor ist fiir Nietzsche der Inbegriff der Tragédie, denn ,die Tragddie ist aus
dem tragischen Chore entstanden [...] [sie war] urspriinglich nur Chor und nichts
als Chor*®*. In dieser urspriinglichen Tragédie lebte der ,Satyr als der dionysische
Choreut“in einer religiosen Wirklichkeit unter den Sanktionen des Mythos’. In der
durch den Satyrchor vermittelten Urspriinglichkeit fuhlt sich der ,Culturmensch*
aufgehoben, denn die Kliifte zwischen Staat und Gesellschaft sowie zwischen den
einzelnen Menschen werden in einem ,ibermichtigen Einheitsgefiihl“ aufgeho-

ben, ,welches an das Herz der Natur zuriickfithrt“*.

JJetzt ist der Sklave freier Mann, jetzt zerbrechen all die starren, feindseligen
Abgrenzungen, die Noth, Willkiir oder ,freche Mode‘ zwischen den Menschen
festgesetzt haben. Jetzt, bei dem Evangelium der Weltharmonie, fiihlt sich Jeder
mit seinem Nachsten nicht nur vereinigt, versdhnt, verschmolzen, sondern eins,
als ob der Schleier der Maja zerrissen wire und nur noch in Fetzen vor dem
geheimnissvollen Ur-Einen herumflattere. Singend und tanzend dussert sich der
Mensch als Mitglied einer héheren Gemeinsamkeit [...] Aus seinen Gebarden
spricht die Verzauberung [...] als Gott fiihlt er sich, er selbst wandelt jetzt so
verziickt und erhoben, wie er die Goétter im Traume wandeln sah. Der Mensch
ist nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk geworden: Die Kunstgewalt der ganzen
Natur, zur hochsten Wonnebefriedigung des Ur-Einen, offenbart sich hier unter

den Schauern des Rausches "*

In einem ekstatischen Herausgehen iiber die reale Welt mit all ihren Grauen, Lei-
den und Qualen trennt sich der dionysische Zustand von der alltiglichen Wirklich-
keit ab. Diese ekstatische Verwandlung, diese Verzauberung, in der alle Beteiligten
zu unbewussten Mitspielern werden, ist ein Kernelement des Dionysischen und die
Voraussetzung aller dramatischen Kunst. Wenn die alltigliche Wirklichkeit dann
jedoch wieder ins Bewusstsein tritt, empfindet der dionysische Mensch Ekel und
einen willensverneinenden Zustand. Wie Hamlet erkennt der dionysische Mensch,
nachdem er ,einen wahren Blick in das Wesen der Dinge getan hat*, dass sein
Handeln nichts am ,ewigen Wesen der Dinge dndern“ kann, und empfindet es als
Zumutung, die aus den Fugen geratene Welt wieder einzurichten: Es ekelt ihn.
Erst indem der dionysische Mensch in der Verwandlung eine Vision aufler-
halb seiner selbst als apollinische Vollendung seines Zustands sieht, erst indem
sich der dionysische Chor immer wieder in einer apollinischen Bildwelt entlidt,

131 Nietzsche, GT, KSA 1: 61.

132 Nietzsche, GT, KSA 1: 52.

133 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 55f.
134 Nietzsche, GT, KSA 1: 29f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

149


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

150

Asthetik der Autonomie

kann er der ,buddhaistischen Verneinung des Willens“ in der Versdhnung der bei-
den antagonistischen Kunsttriebe entgehen. Erst durch die ,Umschleierung durch
die Illusion“ wird Handeln nach der Erkenntnis der Grausamkeit der Welt wieder
moglich™s.

So kommt es schliefdlich nach langen Kimpfen und trotz der sie letztlich
trennenden ,uniiberwindbaren Kluft“ zur Synthese, zu einer Versbhnung, zu
einem ,Bruderbund“ beider Triebe, die einander in ihrer Dichotomie bediir-
fen. ,Als gemeinsames Ziel beider“ entsteht die attische Tragddie'*®
,Friedensschluss“lieR, so Nietzsche, aus dem Barbarisch-Dionysischen ein kiinst-

. Erst dieser

lerisches Phinomen werden und ermoglichte dem apollinischen Griechen die
Selbsterkenntnis, dass sein apollinisches Bewusstsein die dionysische Welt nur
wie ein Schleier verhiillt.Der Moment der Synthese beider Triebe gilt Nietzsche
als ,der wichtigste Moment in der Geschichte des griechischen Cultus“, dessen
Umwilzungen iiberall sichtbar waren™. Denn obwohl beide Krifte auch einzeln
imstande waren, den Menschen aus dem Pessimismus des Silen zu erldsen,
erscheint Nietzsche die Synthese in der attischen Tragodie als Konigsweg der
Erlésung durch Kunst; und so sollten beide fortan in ,immer neuen auf einan-
der folgenden Geburten, und sich gegenseitig steigernd, das hellenische Wesen
beherrschlen]“**8.

Das ,Wesen der Tragddie“ besteht in der ,Manifestation und Verbildlichung
dionysischer Zustinde, als sichtbare Symbolisierung der Musik, als die Traum-
welt eines dionysischen Rausches*. Dionysos, der urspriinglich nicht wahrhaft
vorhanden war, wird jetzt zum Bithnenhelden und zum Mittelpunkt der Vision.
Dem dithyrambischen Chor kommt die Aufgabe zu, das Publikum so zu erregen,
dass es, wenn der tragische Held die Bithne betritt, diesen nicht als maskierten
Schauspieler, sondern als leibhaftigen Gott wahrnimmt. Nun ,redet Dionysos nicht

mehr durch Krifte, sondern als epischer Held, fast mit der Sprache Homers**°.

Der Chor wird zur notwendigen Voraussetzung des Dramas™

und der tragische
Mythos zur ,Verbildlichung dionysischer Weisheit durch apollinische Kunstmit-
tel™**. In der Tragddie zeigt sich also das Dionysische als Urgrund, ,als die ewige
und urspriingliche Kunstgewalt, die iiberhaupt die ganze Welt der Erscheinung in’s
Dasein ruft: in deren Mitte ein neuer Verklirungsschein néthig wird, um die be-

lebte Welt der Individuation im Leben festzuhalten®®. Der Kiinstler der attischen

135 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 56ff.

136 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25, 41f. u. 140.
137 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32ff.

138 Nietzsche, GT, KSA 1: 41.

139 Nietzsche, GT, KSA 1: 95.

140 Nietzsche, GT, KSA 1: 64.

141 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 63.

142 Nietzsche, GT, KSA1: 141,

143 Nietzsche, GT, KSA 1: 155.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Tragodie ist zugleich Rausch- und Traumkiinstler geworden, der fortan die dio-
nysische Erkenntnis zur bildlichen Anschauung bringt, dass die Individuation der
Urgrund des Ubels ist, dass eine Einheit alles Vorhandenen besteht und dass die
Kunst, indem sie die Individuation zerbrechen kann, diese Einheit wieder herzu-
stellen imstande ist*.

Als Beispiel fiir die attische Tragodie fithrt Nietzsche Aeschylus’ ,Prometheus*
an. Hier realisiert sich genau dieses Konzept, hier wird das Publikum dionysisch
erregt, um dann den Urhelden des Mythos’ in Gestalt des Prometheus auf der Biih-

45 Doch bereits im ,Uberhandnehmen der

ne vor Augen gefithrt zu bekommen
Charakterdarstellung und der psychologischen Raffinesse* in der Tragddie des So-
phokles, in der sich der Charakter nicht mehr zum ewigen Typus erweitern lassen
soll, womit das Apollinische in der Bedeutung das Dionysische mehr und mehr
iiberwiegt, zeichnet sich eine Entwicklung zum ,undionysischen Geiste“ ab, die

letztlich im Tod der Tragédie miindet*®.

2.2.2 Vom tragischen Griechen zum ,Moral-Zértling”

So ldutet Euripides mit der ,neueren attischen Tragodie*, mit der er die ,aeschy-
leische Tragodie bekimpfte und besiegte, schliefilich den Tod der Tragodie ein™’.
Euripides entzaubert die Tragédie, indem er sie profanisiert und den ,Mensch[en]
des alltiglichen Lebens®, ,die biirgerliche Mittelmissigkeit“, den Zuschauer auf die
Bithne bringt, um ihn ,wahrhaft urtheilsfihig zu machen®. Mit dem Ziel bewusster
Erkenntnis fithrt er den das Stiick erklirenden Prolog und am Schluss des Stiicks
die Figur des ,deus ex machina“ein, der iiber die Zukunft der Helden Auskunft er-
teilt. So rahmt er sein eigentliches Drama mit epischen Erzihlungen und verbannt
das Dionysische ganzlich von der Bithne. Der Held wird zum ,Gladiator und der
,deus ex machina“ ersetzt den metaphysischen Trost™.

Geistiger Schirmherr dieser ,rationalistischen Methodeist Sokrates. Er ist der
neue Gegensatz zum Dionysischen, dessen Credo ,.alles muss bewusst sein, um gut
zu sein“ Euripides in seinem ,aesthetischen Sokratismus* zum Leitsatz ,alles muss
verstandlich sein, um schén zu sein“ umsetzt'’. Mit dem ,Tod der Tragddie“ geht
demnach auch die ,Geburt der Wissenschaft* einher. Sokrates ist dabei das , Urbild

des theoretischen Optimisten®, des ,theoretischen Menschen®, denn im Glauben an

144 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30f. u. 73.

145 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 65ff.

146 Vgl. Nietzsche, GT, KSA1: 95 u. 113.

147 Auch Hegel sieht, wie in Kapitel 2.1 ausgefiihrt, den Untergang der Tragddie durch Euripides
eingelautet.

148 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 75ff., 86 u. 114.

149 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 83ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

152

Asthetik der Autonomie

die Ergriindbarkeit der Natur und der Dinge spricht er dem Wissen und der Er-
kenntnis die Kraft zu, den Irrtum als grundlegendes Ubel heilen zu kénnen'*°. So-
krates und nach ihm Platon, der den Dichter aus dem Staat verbannen wollte, wer-
den zum historischen Wendepunkt, zu den Begriindern der , sokratisch-alexandri-
nischen Cultur“ beziehungsweise der modernen Rationalitit und zu Firsprechern
einer pidagogischen Kunst, der rationalen und intellektuellen Kunstrezeption™
sowie fiir die ,weibischel...] Flucht vor dem Ernst und dem Schrecken“’>>.

Mit Sokrates beginnt, Nietzsche zufolge, also das Zeitalter der Vernunftme-
taphysik, das ,Zeitalter der Décadence, dessen Problem ein Hauptthema seiner
Philosophie ist™3. Vor dem Hintergrund seines affirmativen Blicks auf die vorso-
kratische Antike entwirft er eine Kritik an der Moderne und der gesamten meta-
physischen Tradition, die sich im Wesentlichen als Kritik an der Vernunft duflert,
die eine unproduktive und einseitige Gelehrsambkeit zur Folge hat und die sich am
durch die Theorie verschleierten Verhiltnis zu sich selbst und der Welt zeigt. Der
,contemplative“ Mensch ist nach Nietzsche zum ,Zuschauer* seines Lebens gewor-
den, der sein eigenes Leben nicht mehr erleben, fithren und gestalten kann, und
dessen Triebe verarmt sind. IThm fehlt die ,vis creativa®, also die Fihigkeit, der Welt

5%, Die sich durch Feminisierung und An-

Wert zu geben und existenziell zu leben
drogynisierung auszeichnende moderne Moral schwicht den Menschen in dem
Mafle, dass er zum ,,Moral-Zirtling"*® verkommt, und eben jene Effekte der Moral
gilt es zu {itberwinden™*.

In der Geburt der Tragodie wird nun die Kunst zum Antidot erhoben gegen die
nihilistische, handlungshemmende Verzweiflung sowie gegen die intellektualisti-
sche, lebensfeindliche Moral und zum Heilmittel gegen den an seine Grenzen sto-

157

fenden Sokratismus®™’. Die Wiedergeburt des dionysischen Geistes sieht er zum

150 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1:100 u. 116.

151 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 92f.

152 Nietzsche, GT, KSA1: 78.

153 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Der Fall Wagner [KSA 6]. In: Friedrich Nietzsche: Samtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbanden. Herausgegeben von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 11.

154 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Die frohliche Wissenschaft [KSA 3]. In: Friedrich Nietzsche:
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbdnden. Herausgegeben von Gior-
gio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 540 u. Lossi, Annamaria (2006):
Nietzsche und Platon. Begegnung auf dem Weg der Umdrehung des Platonismus. Wiirzburg,
sf.

155 Nietzsche, Friedrich (1988): Zur Genealogie der Moral [KSA 5]. In: Friedrich Nietzsche: Samt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbanden. Herausgegeben von Giorgio Colli
und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 254.

156  Vgl. Purtschert, 2006: 135ff.

157 Vgl. Roth, Florian (1997). Die absolute Freiheit des Schaffens: Asthetik und Politik bei Nietz-
sche. Nietzsche Studien: Internationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-Forschung, Band 26. Ber-
lin/New York, 89f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

einem in der Philosophie der tragischen Menschen Kant und Schopenhauer, die die
unserer Kultur zugrunde liegenden Grenzen der Wissenschaft aufzeigen, zum an-
deren im wiedererstarkenden Dionysischen in der Musik Bachs und Beethovens,
aber vor allem im ,Gesamtkunstwerk“ Wagners. Letzterer liutet mit Tristan und
Isolde das Ende des sokratischen Menschen und das erneute Aufleben der Tragddie
ein; gerade das Mitleid fiir Isolde rettet den Betrachter vor dem Urleid der Welt, so
er es wagt, tragischer Mensch zu sein™®.

An diesem Punkt der Darstellung endet die Geburt der Tragddie, jedoch soll kurz
darauf hingewiesen werden, dass Nietzsche, nachdem er sich von Wagner abwand-
te’®, die Revitalisierung der ,vis creativa“ im grenzenlos schépferischen ,Ubermen-
schen“ verwirklicht sah. Der Ubermensch ist fiir Nietzsche der Typus, der Leben
und Welt in einem freien Akt der Setzung nach eigenen Wertmaf3stiben kiinst-
lerisch umgestaltet im Sinne eines Universal-Kunstwerks. Der Ubermensch wird
zum Leitbild des spiten Nietzsche und Metaphysik, Moral, Religion und Wissen-

schaft werden zu Produkten seines Willens zur Kunst*®°.

2.2.3 Performing Nietzsche

Fir eine Fruchtbarmachung der Kunstphilosophie Nietzsches fir die philosophi-
sche Durchdringung des Phinomens Performance-Kunst erscheinen nun folgende
Elemente zentral:

Zunichst und im Wesentlichen ist das Moment des Dionysischen zu nennen, das
nicht nur die attische Kunst, sondern auch die Performance-Kunst auszuzeichnen
scheint, denn hier ist es den TeilnehmerInnen méglich, die Erfahrung einer Ge-
meinschaft zu machen, in der die bestehende Ordnung infrage gestellt wird und
neue Formen sozialen Miteinanders erlebbar werden. Im Dionysischen werden die
realititsbestimmenden Herrschaftsverhiltnisse aufler Kraft gesetzt, sodass sich
die Chance erdffnet, neue Seinsweisen zu erproben und sich selbst als gleichwer-
tigen Teil der Mit-Welt zu erfahren.

Dariiber hinaus fithren Rausch und ekstatische Verwandlung den Menschen
zu einer Naturerfahrung, die insbesondere in der modernen Welt dem Verdikt der
Rationalitit zum Opfer gefallen ist, jedoch als psychologische Grundkonstante ein
elementarer Bestandteil des Menschseins ist. Die Erfahrung des Dionysischen, das
Sich-Einlassen auf die Zerreifdung, hingt also auch mit der Erfahrung der Natur-
verbundenheit zusammen — gemeint als Verbundenheit mit der eigenen , Natur*

158 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1:118f,, 127, 132 u. 136f.

159  Zu Nietzsches Bruch mit Wagner und zum Verhéltnis von Nietzsche und Wagner sowie zu
Nietzsches Haltung zum Wagner'schen Antisemitismus und Rassismus ebenso wie zum eli-
taren Kunstverstindnis Bayreuths siehe Ottmann, Henning (1999): Philosophie und Politik
bei Nietzsche. Berlin/New York, 99ff.

160 Vgl. Roth, 1997: 91ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

153


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

154

Asthetik der Autonomie

und der die Menschen umgebenden - und scheint gerade vor dem Hintergrund
heutiger Lebensverhiltnisse, aber auch schon zu Zeiten Nietzsches, ein zentrales
Element im Bestreben zu sein, der Entfremdung zu begegnen.

Der Entfremdung sieht Nietzsche durch Sokrates den Weg bereitet, der die
Rationalitit zum zentralen Moment erhebt und damit der Dichter-Zensur Pla-
tons Tiir und Tor 6ffnet. Die emotionale Ergriffenheit, die schopferische Kraft, die
dem Dionysischen innewohnt, ist mit dem durch Sokrates eingeliuteten Paradig-
menwechsel nicht mehr haltbar. Obwohl er den Umbruch durch Sokrates beklagt,
schmalert allerdings Nietzsche selbst bereits das transformatorische Potenzial der
Kunst, indem er die Verschnung des Dionysischen und des Apollinischen fir die
attische Tragddie als elementar definiert. Wie bereits Hegel schafft Nietzsche es
aufgrund der Forderung nach Verséhnung nicht, das emanzipatorische Moment
seiner Rausch-Philosophie voll auszuschépfen. Jedoch kann er, im Gegensatz zur
Hegel'schen Gebundenheit an sein dialektisches System, eine Revitalisierung dio-
nysischer Kunst fir seine Zeit fordern und tut dies auch.

Auch Nietzsche sieht also die Kunst im vorsokratischen Griechenland als jene
an, der ein besonderes Potenzial innewohnt, die Menschen zu bewegen und ih-
nen ihre kreativ-schopferische Wirkmichtigkeit zu Bewusstsein zu bringen. Diese
Kunst ist zum Leben existenziell notwendig, sie ist Lebenspraxis und vermag das
Bild des Menschen auf die Welt und auf sich selbst als Teil der Welt zu beein-
flussen und zu formen. Mit der Revitalisierung einer solch wirkméichtigen Kunst
fordert er also auch die RezipientInnen dazu auf, sich ihrer selbst zu bemichti-
gen und nicht weiter ZuschauerInnen ihres eigenen Lebens zu sein, sondern selbst
zu kreativen Schépferlnnen ihrer Existenz und mithin der Gesellschaft, in die sie
eingebunden sind, zu werden. Diese Aufforderung zur Emanzipation scheint auch
die Performance-Kunst an ihre TeilnehmerInnen zu richten.

Die Kunst des vorsokratischen Griechenland zeichnet sich, Nietzsche zufol-
ge, durch den Kampf der dichotomen Pole aus, der — wie bereits bei Hegel - als
Geschlechterkampf gelesen werden kann. Und obwohl Nietzsche doch gerade mit
Blick auf seine Terminologie bei der Beschreibung des ,contemplativen* Menschen
durchweg kritisch gelesen werden muss, spricht er sich mit dem Dionysischen
letztlich fir das weibliche Prinzip — wenn auch in der diisteren Gestalt des Mina-
dischen — aus, das eben auf Naturverbundenheit, Emotionalitit, Hingabe, Einheit
und unmittelbarer Lebenskraft, aber auch auf Zerstérung (als Voraussetzung der
Wiedergeburt) beruht. So kann seine Asthetik als explizite Kritik an der Wende,
die die sokratische Philosophie lanciert hat, gelesen werden. Diese hilt bis zu sei-
ner Gegenwart (und letztlich bis zu unserer) nicht nur an, sondern steigert sich
stetig und macht es umso notwendiger, wieder eine Kunst zu etablieren, die mit
dionysischen Mitteln der Entfremdung begegnen kann.

Dies, so die These, kann womdglich gerade die Performance-Kunst leisten.
Denn sie erhebt die Zerreiflung der KinstlerInnen durch sich selbst ebenso wie

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

durch die Teilnehmerlnnen zum zentralen Element. In Performances werden
Zerreiflung und Zerrissenheit — im Moment der Autodestruktion aber auch im
Moment der Mit-Tdterschaft, provoziert durch die Notwendigkeit, sich zu ent-
scheiden und die Situation handelnd mitzugestalten — zum ,unwiderstehlichen®
kreativen Impuls. Durch die Existenzialitit der Situation werden die ausgel6sten
Gefiihle in einer dionysischen Qualitit heraufbeschworen, die Emotionalitit nicht
nur als wesentlichen Bestandteil des Menschseins sondern auch als unkontrollier-
bare zerstorerische und schopferische Kraft zugleich erscheinen lassen. So wird
in der Performance-Kunst der Rausch zum notwendigen Erlebnis, um sich selbst
im Kontext von Gemeinschaft zu erfahren.

2.3 Kunst als Gestalterin der Existenz: Das ,Ereignis” bei Heidegger
und Badiou

Fiir die Auseinandersetzung mit der Performance-Kunst ist der Begriff »Ereignis«

1! denn das ,Ereignis bezeichnet einen Wendepunkt, eine

von enormer Bedeutung
Transformation oder Zisur, die ein Andersdenken méglich, ja eventuell sogar not-
wendig macht“**, Es wird, da es in Performances gerade darum zu gehen scheint,
die TeilnehmerInnen zu einem Umdenken aufzufordern, das potenziell die Revisi-
on gingiger Handlungs- und Deutungsmuster nach sich zieht, zu einem zentralen
Terminus im Sprechen tiber die politischen, sozialen und individuellen Auswir-
kungen von Performances. Das Ereignis ist, wie Slavoj ZiZek im Rekurs auf Alain
Badiou formuliert, ,eine Verinderung des Rahmens, durch den wir die Welt wahr-
nehmen und uns in ihr bewegen. Es ist eine ,radikale Intervention, in deren Fol-

<

ge ,nichts mehr bleibt, wie es vorher war*“. Es ist eben dieses ,traumatische [...]
Eindringen [...] von etwas Neuem, das fiir die vorherrschende Sicht inakzeptabel
bleibt; es ist ,ein radikaler Wendepunkt [...], der in seiner wahren Dimension un-
sichtbar ist“'®.

Der Frage, was unter dem Begriff »Ereignis« konkret zu verstehen ist und wel-
che Auswirkungen die von ZiZek behauptete Rahmenverschiebung auf den Men-
schen haben kann, soll hier insbesondere anhand der Auseinandersetzung mit
der Philosophie Martin Heideggers (1889-1976), aber auch mit der Ereignisonto-

logie Alain Badious (*1937) nachgegangen werden, denn beiden gilt das Ereignis

161  So liefert beispielsweise zu Beginn des Katalogs des ZKM zur Ausstellung Moments. Eine Ge-
schichte der Performance-Kunst in10 Akten ein Aufsatz iiber das Ereignis-Denken bei Heidegger,
Badiou, Lyotard und Deleuze die Basis fiir das Verstidndnis des in den folgenden Beitrigen
immer wiederkehrenden Terminus »Ereignis« (vgl. Wallenstein, 2012: 23-32).

162 Wallenstein, 2012: 23.

163 Zizek, Slavoj (2014): Was ist ein Ereignis? Frankfurt am Main, 16, 81, 115 u. 177.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

155


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

156

Asthetik der Autonomie

als Bruch mit dem Vertrauten, der konkrete Auswirkung auf das Leben jedes Ein-
zelnen haben kann. Zu diesem Zweck soll die Struktur des Ereignisbegriffs des
frithen Heidegger und Badious betrachtet werden.

Heidegger gilt als der zentrale Denker des »Ereignisses«, der bis in die
Gegenwart der historische und philosophische Referenzpunkt jedweden Ereignis-

164 Deshalb soll trotz der nationalsozialistischen Kontamination'®®

Denkens ist
seines philosophischen Denkens im Folgenden der Ereignisbegrift des frithen Hei-
degger betrachten werden, obwohl im Zuge dieses Kapitels davon ausgegangen
wird, dass sich in der Abfolge der Werke von Sein und Zeit (1927) iiber den Ursprung
des Kunstwerkes (1935/36) bis hin zu den Beitrigen zur Philosophie (1936-1938) und
zu Das Ereignis (1941/42) eher eine sukzessive Radikalisierung Heideggers als eine
,Kehre zeigt und folglich auch Sein und Zeit und sein Kunstwerk-Aufsatz, dessen

166

erste Ausarbeitung er nach eigenen Angaben 1931-32 angefertigt hat'*®, terminolo-

164 ,[...] Heidegger [hat] [...] auf entscheidende Weise den Ereignisbegriff gepriagt und in den
Mittelpunkt seiner Philosophie gestellt [...]. Alle spateren Versuche, das Ereignis philoso-
phisch auszuzeichnen, stehen gewollt oder ungewollt in der Tradition Heideggers und miis-
sen vor diesem Hintergrund ihr kritisches Potential und ihre weiterfiihrende Kraft unter Be-
weis stellen” (Rolli, Marc (2004): Einleitung. Ereignis auf Franzdsisch. In: R6lli, Marc (Hrsg.):
Ereignis auf Franzosisch. Von Bergson bis Deleuze. Miinchen, 8).

165 Seit vielen Jahren wird kontrovers Uber die Verstrickungen Heideggers in den Nationalso-
zialismus und die Auswirkungen seines Engagements auf seine Philosophie diskutiert (zu
seinen Kritikern zdhlen u.a. Jaspers, Adorno, Schwan, Farias und Faye, zu seinen Apologe-
ten beispielsweise von Hermann, Trawny und di Cesare). Doch spatestens das Erscheinen
seiner sogenannten Schwarzen Hefte seit dem Frithjahr 2014 entlarvte Heideggers Distan-
zierung vom Nationalsozialismus als Mythos und seine gesamte Terminologie als natio-
nalsozialistisch kontaminiert, denn die Schwarzen Hefte reflektieren, so Wolin, das ,meta-
politische“ Unterfangen, die letztendliche ontologische Bedeutung aus der Perspektive der
Seinsgeschichte des Nationalsozialismus’ zu bestimmen (vgl. Wolin, Richard (2015): Heideg-
gers ,Schwarze Hefte“. Nationalsozialismus, Weltjudentum und Seinsgeschichte. In: Viertel-
jahrshefte fiir Zeitgeschichte 63(3), 386). So wird es denen, die Heideggers denkerische Ver-
strickungen in den NS verharmlosen und verschleiern wollen, zukiinftig enorm schwerfal-
len, ,auch erklartermafien politische Texte in eine vergeistigte und politisch keimfreie Au-
ra [zu hillen]“ (vgl. Noll, Alfred J. (2016): Der Rechte Werkmeister. Martin Heidegger nach
den ,Schwarzen Heften“ Kéln, 192ff. u. Kellerer, Sidonie (2015): Des Meisters neue Klei-
der. In: Hohe Luft. Philosophie-Zeitschrift. <http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-
meisters-neue-kleider/> (06.10.2015); hier Losurdo, Domenico (1995): Die Gemeinschaft, der
Tod, das Abendland. Heidegger und die Kriegsideologie. Stuttgart/Weimar, 209).

166  Seinen Vortrag zum Ursprung des Kunstwerkes hielt Heidegger insgesamt drei Mal in den Jah-
ren 1935 und 1936, also in der Zeit seines aktiven Engagements fir den Nationalsozialis-
mus. Die erste Ausarbeitung hat er eigenen Angaben zufolge jedoch bereits 1931-32 geschrie-
ben (vgl. Faye, Emmanuel (2009): Heidegger. Die Einfiihrung des Nationalsozialismus in die
Philosophie. Im Umkreis der unveréffentlichten Seminare zwischen 1933 und 1935. Berlin,
319, Gethmann-Siefert, Annemarie (1989): Martin Heidegger und die Kunstwissenschaft. In:
Gethmann-Siefert, Annemarie/Péggeler, Otto (Hrsg.): Heidegger und die praktische Philoso-

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



http://www.hoheluft-magazin.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.hoheluft-magazin.de/

Asthetische Positionen

gisch und inhaltlich problematisch sind'¥’. Hier soll eine Lesart der dsthetischen
Konzeption Heideggers im Ursprung des Kunstwerkes vorschlagen werden, die den
ereignishaften Nachvollzug des Streits zwischen ,Erde* und ,Welt“ als Modifikati-
on des in seinem Verstindnis des Individuums angelegten Streits zwischen ,Man-
selbst“ und ,eigentlichem Selbst“ in Sein und Zeit begreift, wobei weder Sein und
Zeit noch der Ursprung des Kunstwerkes im ,volkischen“ Sinne, sondern im Blick auf
die individuellen Auswirkungen des Streites gelesen werden.

Mit diesem Vorgehen mochte ich weder die politischen Schwierigkeiten aus-
blenden, die bereits in Sein und Zeit evident sind, noch soll der Versuch einer er-
neuten Apologetik unternommen werden. Mir ist es darum zu tun, eine Lesart zu
versuchen, die die individuelle Ebene, die die Auswirkungen der Rahmenverschie-
bung durch das Ereignis des Streits auf das Individuum ins Blickfeld der Betrach-
tung riickt und die der enormen Wirkung der Heidegger'schen Asthetik auf die
Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Kunst Rechnung zollt.

Heidegger bestimmt das Kunstwerk als jenes, in welchem sich die Wahrheit
als Urstreit zwischen Lichtung und Verbergung ,ereignet®, und geht, wie bereits
Hegel und Nietzsche, von einer grundsitzlichen Dichotomie aus, die das Ereignis
letztlich erst moéglich macht. Dabei fasst er, entgegen Hegel und in Rekurs auf

168

Nietzsche, diesen Streit im Sinne Heraklits'®® auf, den es nicht aufzulésen, sondern

zu bestreiten gilt. Auch er wendet sich gegen die »Autonomie der Kunst«**, da

phie. Frankfurt am Main, 251 u. Kern, Andrea (2013): 16. Der Ursprung des Kunstwerkes. Kunst
und Wahrheit zwischen Stiftung und Streit. In: Thom4, Dieter (Hrsg.): Heidegger-Handbuch.
Leben —Werke — Wirkung. Stuttgart, 133).

167 Viele Heidegger-Kritiker sehen bereits in Sein und Zeit, in der Verkniipfung der Geschichtlich-
keit mit dem antidemokratischen Paradigma des ,Volkes®, proto-faschistische und national-
sozialistische Ideale formuliert. Wolin zufolge bezeichnet ,Geschichtlichkeit* hier die Uber-
nahme dereigenen Vergangenheit durch ein Volk und ist mit dem Paradigma der Homogeni-
tat des ,Volkes“ verknlpft, denn allein das ,Volk* kann durch seine rassische Gemeinsamkeit
geschichtlich sein (vgl. Wolin, 2015: 394f.). Im Ursprung des Kunstwerkes ist seine nationalso-
zialistische Konzeption des ,Volkischen* eng verwoben mit dem Begriff der »aletheia« (vgl.
Farfas, Victor (1989): Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt am Main, 318f., Faye,
2009: 226f. u. Schneider, Norbert (2005): Geschichte der Asthetik von der Aufklarung bis zur
Postmoderne. Eine pragmatische Einfithrung. Stuttgart, 164f.). Heideggers Wahrheitsbegriff
impliziert laut Faye eine ,v6lkische Konzeption mitallen Pramissen des Nationalsozialismus“
(Faye, 2009: 226f.).

168 Vgl. Heidegger, Martin (2003): Der Ursprung des Kunstwerkes [UdK]. In: Herrmann, Friedrich
Wilhelm von (Hrsg.): Martin Heidegger. Holzwege [CA 5]. Frankfurt am Main, 29.

169 ,DieArt, wie der Mensch die Kunst erlebt, soll iiber ihr Wesen Aufschluss geben. Das Erlebnis
ist nicht nur fiir den Kunstgenuf, sondern ebenso fiir das Kunstschaffen die maRgebende
Quelle. Alles ist Erlebnis. Doch vielleichtist das Erlebnis das Element, in dem die Kunst stirbt*
(Heidegger, UdK: 66).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

157


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

158

Asthetik der Autonomie

«170 lm

fiir ihn Kunst nur dann bedeutungsvoll ist, wenn sie, wie die ,grofRe Kunst
vorsokratischen Griechenland, mitten im Leben steht. So gilt ihm ,[d]ie Kunst [...]
weder als Leistungsbezirk der Kultur, noch als Erscheinung des Geistes, sie gehort
in das ,Ereignis‘, aus dem sich erst der ,Sinn vom Sein' [...] bestimmt“”.

In Sein und Zeit, so die hier vorgeschlagene Lesart, ist das ,Ereignis“ die den
Menschen vereinzelnde Angst. Sie erdffnet, laut Heidegger, erst die Wahlmog-
lichkeiten des Individuums zu einem authentischen Leben und reift den Men-
schen aus dem ,Wirbel“ der fremdbestimmten ,, Man-verfallenheit*. Im Ursprung des
Kunstwerkes ,,reiflt“ die Kunst eine ,offene Stelle®, eine , Lichtung®, ein , Ereignis“ auf,
nach dem nichts mehr so ist und sein wird, wie es vorher war. Sie ,,st6f3t“ den Men-
schen in die Wahrheit, oder wenn man so will, in die , Eigentlichkeit*, und fithrt zu
einem ,Wesenswandel, der allerdings in einer Philosophie der Performance-Kunst

inhaltlich anders gefiillt werden muss, als vom spiten Heidegger intendiert'”*.

170 Heidegger, Martin (1961): Nietzsche. Band | und Il. Pfullingen, 95. Im dezidierten Rekurs auf
Hegel und Nietzsche sieht er das vorsokratische Griechenland als das ,goldene Zeitalter“an,
in dem Kunst nicht ,erlebt wurde, sondern sich ,ereignet” hat.

171 Heidegger, UdK: 73.

172 Der ,Wesenswandel“ ist dabei das, was das Ereignis des spiten Heideggers charakterisiert
und was er beispielsweise in den Beitrigen zur Philosophie ,erwartet”. Es ist ,ein Wesens-
wandel des Menschen aus dem yverninftigen Tier* (animal rationale) in das Da-Sein“ mit
dem Ziel ,[d]er Griinder und Wahrer der Wahrheit des Seyns zu werden“ (Heidegger, Martin
(2003): Abt. 3, Unveroffentlichte Abhandlungen, Vortrige — Gedachtes. Beitrage zur Philoso-
phie (vom Ereignis) [GA 65]. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main,
3 u.16). Das»Ereignis«des spaten Heidegger wird das Moment, das getrieben vom ,Erschre-
cken® vor der Seinsverlassenheit, vom ,Zwischenfall“ der Metaphysik den ,anderen Anfang“
einleitet, der die Seinsvergessenheit des metaphysischen Zeitalters ilberwindet, indem erim
Rekurs auf den ,ersten Anfang“ das Wesen der Wahrheit als Unverborgenheit begreift (vgl.
Heidegger, Martin (2009): Abt. 3, Unveroffentlichte Abhandlungen, Vortrige — Gedachtes.
Das Ereignis [GA 71]. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Hermann. Frankfurt am Main, 174 u.
Heidegger, GA 65: 15). Da neben den Griechen die Deutschen das einzige ,historische Volk
sind*, kann ,[d]er Deutsche allein [...] das Sein urspriinglich neu dichten und sagen“ (Heideg-
ger, Martin (2014): Uberlegungen 11Vl (Schwarze Hefte 1931-1938) [GA 94]. Hrsg. von Peter
Trawny. Frankfurt am Main, 27) und der ,andere Anfang“ kann nur vom ,deutschen Volk“ er-
fahren werden, das allein ,die Wahrheit griinden“ darf (vgl. Faye, 2009: 367ff.). Sein spates Er-
eignisdenken erweist sich letztlich also als ein Konzept, das auf Ausschluss gegriindet ist und
mit nationalsozialistischen Uberzeugungen kompatibel ist. Es ist ein hermetisch abgeschlos-
senes, exklusives und elitdres System, denn nur einigen ,Wenigen“ und ,Seltenen“ist das Er-
kennen der Notwendigkeit des Wesenswandels des Menschen zum ,geschichtliche[n] Da-
sein“ vorbehalten (vgl. Wansing, Rudolf (2004): Im Denken erfahren. Ereignis und Geschich-
te bei Heidegger. In: Rolli, Marc (Hrsg.): Ereignis auf Franzésisch. Von Bergson bis Deleuze.
Miinchen, 87). Zu dieser Elite zéhlt natiirlich auch Heidegger selbst, der sich fiir den ,Meis-
ter* [hielt], der allein ,fiir die Wenigen‘ zu bestimmen vermochte, wie die ,ekstatische Zeit-
lichkeit das Da urspriinglich (lichtet) (Noll, 2016: 7). An diesem System konnen bestimmte
Menschen aufgrund ihrer von Heidegger behaupteten biologisch definierten Rassenzugeho-

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Gerade dieser Weg vom Erdffnen einer Moglichkeit iiber den Stof in ein
Unbekanntes hin zur individuellen Transformation bzw. Metamorphose macht
Heideggers Philosophie des ,Ereignisses fir das philosophische Verstehen der
Performance-Kunst vielversprechend. Denn Performances konnen als , Ereignisse®
verstanden werden, deren ,Eigentlichkeit“ sie vielleicht in ihrer kiinstlerischen
Geltung unvergleichbar machen.

Die politischen Implikationen der Heidegger’schen Begrifflichkeiten und Kon-
strukte, die selbstverstindlich nicht fiir den weiteren Verlauf dieser Arbeit affirma-
tiv itbernommen werden, sollen durch die Badiow’sche Konzeption des Ereignisses,
das er als universelle Méglichkeit fiir alle gleichermaen und somit jenseits jed-
weder biologistischer und religiéser Bedingungen entwirft, eine andere politische
StofRrichtung erfahren. Badious Ereignisbegriff lisst, indem er eine materialisti-
sche Theorie jenseits von Transzendenzen konzipiert, die Raum fiir Vielheiten l4sst,

7 zu, die frei von oben genannten Ausschlusskriterien

alle Filllungen der Leere
sind, und muss daher als pluralistisches Prinzip zugunsten eines ergebnisoffenen
Diskurses und Denkens begriffen werden. Jeder hat die Moglichkeit, am Ereignis
eines Wahrheitsprozesses teilzuhaben'”.

Dariiber hinaus 6ffnet die Badiowsche Konzeption des »Ereignisses« den Blick
fiir die soziopolitischen Implikationen einer ereignishaften Rahmenverschiebung
und bietet somit eine Basis, um auch die politischen und ethischen Forderungen
der Performance-Kunst zu betrachten. Er entwirft das Ereignis — es markiert die
Leere, die niemals ganz gefiillt werden kann'® — unter Ausschluss der Vorwegnah-

me dessen, was werden soll, sodass seine Ereignisontologie als egalitire, radikale

rigkeit niemals partizipieren. So ist es gerade die jidische ,Rasse“ (Heidegger, Martin (2014):
Uberlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941) [GA 96]. Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt
am Main, 46), die aufgrund ihrer ,Weltlosigkeit* (Heidegger, Martin (2014): Uberlegungen
VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39) [GA 95]. Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt am Main, 97) zur
Ereignis-Erfahrung mit all ihren Implikationen nicht imstande ist. Heidegger (iberlisst sich,
so Noll, in seinem Denken und Tun einem Antisemitismus, der allen von Max Horkheimer
aufgefiihrten Typen desselben entspricht, der dem ,Walten des Seyns* liberlassen, an den
Staat und die Gemeinschaft delegiert ist und in dem das ,Sein“ fiir ,den Juden® nicht selbst-
verstandlich ist, unabhidngig davon, wer er ist, was er vertritt, in welcher Situation er sich
befindet oder wo er herkommt oder hin will (vgl. Noll, 2016: 192ff. u197). Faye zufolge ist der
angestrebte Wesenswandel ein explizit ,hitlersches Thema“ und hat das ,volkische“ Prinzip
und die rassische Diskriminierung und Zichtung zur Grundlage, sodass sich das ,Ereignis*
des spaten Heidegger als nationalsozialistisch aufgeladener Terminus erweist, denn das vol-
kische Prinzip ist das ,Gesetz“, das sich das Volk im ,Kampf“ selbst gibt, ,sofern es schon zu
sich selbst, zum Dasein sich entscheidet” (vgl. Faye, 2009: 367ff. u. Heidegger, GA 65: 43).

173 Vgl. Badiou, Alain (2003): Ethik. Versuch iiber das Bewusstsein des Bosen. Wien/Berlin, 43.

174 ,Die Leere [ist] in einer Situation das Nichtreprisentierbare der Priasentation“ (Badiou, Alain
(2005): Das Sein und das Ereignis. Berlin, 74).

175 Vgl. Badiou, 2003: 96ff.

176  Siehe hierzu beispielsweise Badiou, 2005: 200ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

159


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

160

Asthetik der Autonomie

Emanzipationsphilosophie gelesen werden kann. Badious »Ereignis« impliziert al-
so eine emanzipatorische beziehungsweise revolutionire Dimension, die an egali-
tire Prinzipien gebunden ist'”.

Mit der Betrachtung der ethischen und politischen Ausgestaltung des »Ereig-
nisses« bei Badiou, soll also ein Ereignisbegrift vorgeschlagen werden, der dezi-
diert den gesellschaftspolitischen Dimensionen der emanzipatorischen Forderun-
gen der Performance-Kunst ein philosophisches Fundament zu geben vermag. So
soll iiber die mit Heidegger zu denkenden Auswirkungen auf das sich im Ereig-
nis konstituierende Subjekt hinaus der Blick fir die daraus resultierenden gesell-
schaftlichen und mithin ethischen Entwicklungs- und Verinderungschancen und
folglich fur die Auswirkungen einer individuell erfahrbaren ereignishaften Rah-
menverschiebung auf die Gesellschaft ge6ffnet werden.

Im Folgenden sollen die von Heidegger und Badiou gedachten Voraussetzun-
gen eines nachhaltig wirksamen, ereignishaften Bruchs betrachtet werden. Dem
Subjekt werden dabei bestimmte Verhaltensweisen und Einstellungen abverlangt,
denn es muss nicht nur eine Wahl treffen und sich dazu entschliefien, sich auf
dieses Neue, also auf die Eigentlichkeit oder auf den Eintritt in ein Ereignis einzu-
lassen. Es muss auch den Mut aufbringen, sich iiber das eigene Selbst hin zu iber-
schreiten und sein ,Sich-vorweg-sein“ anzuerkennen, und schliefilich die Kraft und
Courage aufbringen, zu seiner Wahl zu stehen und dem Ereignis die Treue zu hal-
ten. Das Ereignis stellt eine Herausforderung fiir ein Individuum dar, die Mut und
Entschlossenheit verlangt. Sowohl das Heidegger'sche als auch das Badiou’sche
»Ereignis« sollen auf ihre gemeinsamen und unterschiedlichen Strukturmomente
hin untersucht werden. Ausgehend von den jeweiligen Gesellschaftskritiken wer-
den die Ausloser des Ereignisses und schlieflich die Folgen fiir das Individuum
betrachtet.

2.3.1 Der zu iiberwindende Status quo

Heidegger entwickelt seinen Ereignis-Begriff auf der Grundlage zweier seine ge-
samte Philosophie bestimmenden Aspekte, die beide elementar mit seiner Defini-
tion von »Wahrheit« verbunden sind: seiner Frage nach dem ,Wesen des Seins“und

177 ,Andererseits richtet sich der ergreifende Bruch, der durch die Machtiibernahme der Nazis
im Jahre 1933 suggeriert wird und der sich formal nicht von einem Ereignis unterscheidet —
genaudies hatte Heidegger irren lassen —, weil er sich wie eine ,deutsche’ Revolution denken
lasst und nur der hypostatisierten nationalen Substanz eines Volkes treu ist, in Wirklichkeit
nurandie, die er selbst als ,Deutsche’ definiert. Der Bruch ist also radikal ungeeignet fiirjede
beliebige Wahrheit, und das, sowie das Ereignis als solches benannt wird und obgleich diese
Benennung als ,Revolution nur unter der Bedingung von wahren universellen Ereignissen
(z.B. der Revolutionen von 1792 und 1917) Sinn macht“ (Badiou, 2003: 97).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

seiner Gesellschaftskritik. Seinen Wahrheitsbegriff entlehnt er dabei dem griechi-
schen Begriff der »aletheia« und definiert ihn im Rekurs auf Heraklit als Unverbor-
genheit, als Lichtung und Verbergung zugleich'®.

Seiner Frage nach dem ,Wesen des Seins“ spiirt er in Sein und Zeit nach, in-
dem er den Menschen ,neu” zu denken versucht. Als ,Dasein® unterscheidet sich
der Mensch von anderen Formen des Seins, sobald er sich mit der Frage seines
eigenen Seins beschiftigt. Der Verstindnishorizont des Menschen ist gerade die
,Existenz®, also ein jeweiliges Sein, zu dem er sich in irgendeiner Form verhilt.
Der Mensch, der immer schon ein ,Sein in der Welt“ ist, muss sich seine Exis-

79 Er ist sowohl ,Mitseiender* als auch ,Selbstseiender, der

tenz selbst wihlen
apriorisch als ,In-der-Welt-seiend“ begriffen wird. Dieses , In-der-Welt-sein“ des
Daseins ist der Grund der Seinsverfassung und Modus des ,Welterkennens“*. Da
der Mensch immer schon in eine bestimmte ,Welt“ und einen bestimmten Umkreis
von innerweltlich begegnendem Seienden , geworfen® ist, jedoch im , Entwurf“ die
Moglichkeit hat, sich zum eigenen Seinkénnen zu entscheiden, fasst Heidegger ihn
in der Formel: ,Sich-vorweg-schon-sein-in-als-Sein-bei“. Der Mensch kann sich
aus der Welt und von anderen Menschen her verstehen, oder aus seinem eigens-
ten Seinkénnen. Er ist ,geworfener Entwurf®, der im Modus der ,Verfallenheit®,
in dem er sich an seine Welt verliert, unwahr ist und erst im Modus der ,Eigent-
lichkeit*, in dem er sein eigenstes Seinkénnen wihlt, zur ,Wahrheit der Existenz*,
zu einem authentischen Leben vordringt. Insofern ist das Dasein als , In-der-Welt-
sein“ immer schon durch Wahrheit und Unwahrheit bestimmt'®'.

yZunichst und zumeist“ lebt der Mensch, so Heidegger, grundsitzlich im
,Man*. Sein alltigliches ,In-der-Welt-sein“ hat den existenzialen Charakter der
,Durchschnittlichkeit“. Dieses ,Man“ ist die ,Offentlichkeit*, die alles verdunkelt
und eben dies als das Bekannte ausgibt. Sie gibt alle Urteile und Entscheidungen
vor und nimmt dem Dasein so die Verantwortlichkeit®?. Das Dasein im ,Man®,
das ,Man-selbst“, genieft und vergniigt sich, es urteilt und verhilt sich, wie
yman‘ es tut. Es verhilt sich unreflektiert konform zu den Aufgaben, Regeln,
Sitten und Gebriuchen seiner Kultur®. Im ,Man“ ist das Dasein ,verfallen®, es
ist von ,seinem eigentlichen Selbstseinkénnen* , abgefallen®. Es ist ,uneigentlich®,
yunselbststindig* und von der ,Man-Welt“ ,vollig benommen“*. Hier ist ,[J]eder
[...] der Andere und Keiner er selbst“!®. Das Dasein ist hier wesentlich und immer

178 Vgl
179 Vgl
180 Vgl
181 Vgl
182 Vgl

Heidegger, Martin (2006): Sein und Zeit [SuZ]. Tibingen, 20ff., 32ff., 48 u. 219ff.
Heidegger, SuZ: 11ff.

Heidegger, SuZ: 41, 53 u. 59ff.

Heidegger, Suz: 221ff. u. 249.

Heidegger, SuZ: 113 u. 127.

183 Vgl. Heidegger, SuZ: 126f u. 268.

184 Vgl. Heidegger, SuZ: 113,128 u. 175ff.

185 Heidegger, SuZ: 128.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

162

Asthetik der Autonomie

schon ein ,Mitsein, das sich in die konkurrenzhafte Verbindung mit anderen
setzt, denen es gleicht, mit denen es sich eine Mitwelt, eine ,Weltlichkeit“, also
ein Verweisungsganzes der Bedeutsamkeit, gemeinsame Ziele und Titigkeiten
teilt™®®. Dieses Mitsein wird laut Heidegger bestimmt von ,Neugierde®, ,,Zweideu-
tigkeit“ und ,Gerede, das zu Zerstreuung im vermeintlich ,echten Leben“ und
zur Verschleierung des entwurzelten Daseinsverstindnisses fithrt. Der wesent-
liche Charakter des Mitseins besteht fiir Heidegger in der Konkurrenz und dem
permanenten ,Gegeneinander’®’. Das ,Man* entfaltet seine Diktatur, indem es
die Unterschiedlichkeit und Ausdriicklichkeit der Einzelnen im Miteinandersein
unterdriickt. Hier geht es um Abhingigkeit und Beherrschung des Anderen, ohne
dass dies erkannt wird'®®.

Im ,Man“ wird laut Heidegger die Seinsart durch Versuchung, Beruhigung
und Entfremdung bestimmt'®. Indem ein beruhigendes ,universelles Daseinsver-
stindnis“vorgetduscht und ein ,alles verstehendes Sichvergleichen mit allem* sug-
geriert wird, werden Verfallenheit und Entfremdung gesteigert, und es wird ver-
borgen, dass ,das Verstehen selbst ein Seinskénnen ist, das einzig im eigensten’
Dasein frei werden muss“”*°. Das ,selbstverlorene* ,,Man-selbst“ flieht im Aufge-
hen in die ,Man-verfallenheit“ vor sich selbst, vor seinem eigentlichen ,Selbst-
sein-kénnen“ in die ,besorgte Welt“. Diese Abkehr von sich selbst bleibt ihm jedoch
verborgen, denn durch die 6ffentliche Ausgelegtheit empfindet es sie als , Aufstieg”
und ,konkretes Leben“. Es ist in das ,Man ,zerstreut und muss sich erst finden’**.

Die Bewegung dieser ,Verfallenheit an das ,Man*, dieses ,Absturzes*, ist ein
JWirbel“, der stindig das Verstehen verhindert und es zugleich in die beruhigende
Vermeintlichkeit des Man reift und so das ,Entwerfen eigentlicher Moglichkeiten*
vereitelt. Das Dasein bleibt, solange es ist, im Wurf und wird in die Uneigentlich-
keit des Man hineingewirbelt. Der Mensch verliert sich also in seiner Alltiglichkeit
und lebt in der Verfallenheit ,von sich weg“. Das ,Verfallen“ ist der Modus des un-
eigentlichen und somit unwahren , In-der-Welt-sein-kénnens**.

Diese von Heidegger in Sein und Zeit artikulierte Gesellschaftskritik hingt dabei
unmittelbar mit der Frage nach dem Wesen des Seins zusammen und resultiert aus
einer historischen Entwicklung, die sich ausgehend von Platon bis in die heutige
Zeit weiter fortgefithrt hat. Seines Erachtens kam es im Verlauf der ,Geschich-
te der Metaphysik“ infolge eines unzureichenden Fragens nach dem Sein und der
Auffassung des Menschen als ,,animal rationale“ zu einer ,Seinsvergessenheit“. Die

186 Vgl.
187 Vgl

Heidegger, SuZ: 118, 122f. u. 125.

Heidegger, SuZ: 168ff.

188 Vgl. Heidegger, SuZ: 121f. u. 126.

189 Vgl. Heidegger, SuZ: 254.

190 Vgl. Heidegger, SuZ: 175 u. 178.; hier178.

191 Vgl. Heidegger, SuZ: 125f.,, 129,178 u. 184f.; hier 129.
192 Vgl. Heidegger, SuZ: 178ff. u. 221f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

grundlegende Frage nach dem ,Sinn vom Sein“ wurde, so Heidegger, von Platon
iber Descartes bis in die heutige Zeit ,verschiittet“. Diese ,Verschiittung” hat vor
allem Konsequenzen fir das Verstindnis von »Wahrheit«, denn die »aletheia«, die
Unverborgenheit, wurde — beginnend mit Platon - zugunsten der Reduktion auf
erkenntnisorientierte rationale und logische Richtigkeit oder Falschheit umgedeu-
tet. Wahrheit wird so zum Wesen der platonischen Idee. Die damit einhergehenden
Konsequenzen fiir den Menschen bestehen darin, dass ihm die Geschichtlichkeit
des Daseins, seine eigene Seinsverfassung, verborgen bleibt, er seiner Welt verfillt
und sich nicht mehr fragen, wihlen und selbst fithren kann'.

Die Geschichte der Metaphysik, die letztlich als Geschichte des Verfalls bezeich-
net wird, erreicht ihren Hohepunkt im technischen Zeitalter, im ,Machenschaftli-
chen, im ,Ge-Stell“. Es ist die hochste Steigerung der Seinsvergessenheit, in der
alles als be- und verrechenbarer Bestand begriffen wird™*. Im ,Ge-Stell“ baut der
Mensch als ,,Funktionir der Technik“ die ,Welt technisch als Gegenstand auf*“ und
verbaut sich so ,willentlich und vollstindig den ohnehin schon gesperrten Weg ins
Offene“. Hier steht er nicht auflerhalb des Offenen, sondern er kehrt sich durch die
JVergegenstindlichung der Welt“ vom ,,reinen Bezug* weg™”.

Auch fiir die Kunst, deren Bestimmung unmittelbar mit der Frage nach dem
,Wesen des Seins“ zusammenhingt, da auch zu ihr die Wahrheit gehért, verstan-
den als Unverborgenheit des Seienden und als Spielraum der Offenheit, der Lich-

1% hatte der Beginn der Geschichte der Metaphysik durch Platon weitreichen-

tung
de Konsequenzen. Im Kunstwerk tritt laut Heidegger das Seiende in die Unverbor-
genheit seines Seins hinein und damit in die Wahrheit im Sinne der »aletheia«.
Das ,Wesen der Kunst“liegt gerade in ihrer Ereignishaftigkeit, im , Sich-ins-Werk-
Setzen der Wahrheit des Seienden”. Da aber im metaphysischen Zeitalter das
Kunstwerk als bloRer , Erlebniserreger” fungiert, kann es seine Funktion, kann es
seine Ereignishaftigkeit nicht bewahren und die Menschen nicht in die ,Zugeho-
rigkeit zu der im Werk geschehenen Wahrheit“ riicken'®.

Heidegger wendet sich so gegen das gesamte Betriebssystem Kunst, das die
Kunst museal zu bewahren, rational zu deuten oder kapitalistisch zu nutzen sucht,
da es seines Erachtens dem Wesen der Kunst nicht gerecht wird®. Denn nur in

193 Vgl. Heidegger, SuZ: 20ff., 32ff., 48 u. 219ff.

194 Vgl. Heidegger, GA 65: 57.

195 Vgl. Heidegger, Martin (2003): Wozu Dichter? In: Herrmann, Friedrich Wilhelm von (Hrsg.):
Martin Heidegger. Holzwege [GA 5]. Frankfurt am Main, 293f.

196 Vgl. Heidegger, UdK: 49 u. 73.

197 Vgl. Heidegger, UdK: 2, 21f,, 37ff. u. 41.

198 Vgl. Heidegger, UdK: 55.

199 Vgl. Heidegger, UdK: 26ff., 41f. u. 56. Der Kunstbetrieb reicht immer nur bis an das Gegen-
standsein, das Werksein erreicht er nie, sodass er der Kunst ihre Welt entzieht. In dem Mo-
ment, in dem das Werk als Gegenstand betrachtet wird, der in uns ,irgendwelche Zustidnde*
bewirken soll, lassen wir das Werk nicht Werk sein und berauben es seiner Werkhaftigkeit.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

163


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

164

Asthetik der Autonomie

seiner zeit- und kulturimmanenten®®° Ereignishaftigkeit vermag das Werk ,in sei-
nem Dastehen den Dingen erst ihr Gesicht und den Menschen erst die Aussicht
auf sich selbst****

wird in der metaphysischen Weltauffassung die mafigebende Quelle sowohl fiir den

zu geben. Das Erlebnis als , Element, in dem die Kunst stirbt**?,

Kunstgenuss als auch fiir das Kunstschaffen, sodass der Beginn der Geschichte der
«203

Metaphysik gleichzeitig der Eintritt in das Zeitalter der , Kunst-losigkeit** ist, in
dem die Kunst als ,Erlebnis“ nur noch zur Entspannung und Unterhaltung dient
und deshalb ihren Namen nicht verdient. Heidegger zollt damit der Hegel'schen
These vom ,,Ende der Kunst“ Tribut, die seines Erachtens so lange giiltig bleibt, so-
lange Kunst ,Erlebnis“ist und das abendlindische Denken seit Platon die Wahrheit
nicht als Unverborgenheit, sondern als Richtigkeit begreift***. Was Heidegger also
in Sein und Zeit als ,Man“ und als ,Uneigentlichkeit bestimmt, erhilt sich struktu-
rell in seiner Analyse der Seinsvergessenheit und erzeugt schliefilich im Ursprung
des Kunstwerkes ,tote Kunst“.

Auch Badiou kennt einen Status quo, der itberwunden werden muss. Im Ge-
gensatz zu Heidegger begriindet er diesen jedoch weniger daseins-ontologisch als
vielmehr konkret politisch-gesellschaftskritisch. Seine Gesellschaftskritik, wie er
sie in seiner Ethik duflert, geht Hand in Hand mit seiner Analyse der gegenwir-
tigen hegemonialen westlichen, ,ethischen“ Ideologie, die er als Machtinstrument
n®% und als ,Magd* der kapita-
listischen Okonomie sieht, die einen gesellschaftlichen Konsens herstellt, der un-

zur Unterjochung des Subjekts und des ,Andere

beugsamen dufleren Zwingen gehorcht.

,Im Ausgang von der 6konomischen Objektivitit [...] organisieren unsere parla-
mentarischen Regierungen die 6ffentliche Meinung und eine Subjektivitat, die
von vornherein gezwungen sind, das Notwendige [also die Okonomie] zu besti-

tigen.“zoe

200 Nursolange zum Beispiel der Gott im Tempel des antiken Griechenland ,weste®, fiigte er die
Einheit der Bahnen und Beziige zusammen, sodass die Kunst die Aussicht auf sich selbst
und ein Verstandnis, ein Bewusstmachen als solches, von bedeutungshaftem Seienden brin-
gen konnte. Die Welt der alten Griechen ist jedoch vergangen und weder ,Weltenzug“ noch
JWeltzerfall konnen riickgdngig gemacht werden, sodass der Tempel ebenso wie die Kunst
im Museum nicht mehr das sind, was sie einst waren (vgl. Heidegger, UdK: 26ff.).

201 Heidegger, UdK: 29.

202 Heidegger, UdK: 66.

203 Vgl. Heidegger, GA 65: 505f.

204 Vgl. Heidegger, UdK: 68ff.

205 ,Und daheristdie ,Ethik‘ zeitgendssisch, nach Jahrzehnten mutiger Kritik am Kolonialismus
und Imperialismus, der schmutzigen Selbstbefriedigung der ,Bewohner des Westens', der
eingehdmmerten These, wonach das Elend der Dritten Welt das Ergebnis ihrer Unerfahren-
heit, ihrer eigenen Eitelkeit, kurz ihres ,Untermenschentums* sei“ (Badiou, 2003: 25).

206 Badiou, 2003: 47.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Seines Erachtens geht es gerade darum, durch die negative und opferbezogene
Definition des Menschen und durch ,abstrakte und statistische Allgemeinheit“ das
Nachdenken iiber die besondere Situation zu verhindern und einen ,beunruhigen-
den Konservatismus* zu stiitzen**’.

Badiou geht es um Verschleierungspraktiken unter dem Deckmantel der Ethik,
die die ,ganz offen sich zeigende Wirklichkeit die Entfesslung der Egoismen, das
Verschwinden oder die duflerste Unsicherheit der emanzipatorischen Politik, die
Vervielfiltigung der ethischen' Gewaltsamkeiten und die Universalitit der wild-
wiichsigen Konkurrenz ist“*°®. Laut Badiou ist ,[d]ie Herrschaft der Ethik [...]
ein Symptom fiir eine Welt, die eine merkwiirdige Kombination aus Resignation
vor dem Notwendigen und aus einem rein negativen, ja destruktiven Willen be-
herrscht*®. Seine Kritik richtet sich folglich gegen das, was er Nihilismus, Selbst-
betrug und die Zufriedenheit mit den gegenwirtigen Verhiltnissen nennt — dies

210

sind die Erscheinungsformen des Bésen®° —, die vom politischen und sozialen Es-

tablishment und dem westlichen Kapitalismus lanciert werden®".

2.3.2 Der ,StoB” in die ,Wahrheit”

Sowohl die Seinskritik Heideggers als auch die Gesellschaftskritik Badious fordern
nun einen Ausweg fiir das Subjekt aus jenen Zwangszusammenhingen, und ge-
nau an dieser Stelle wird das »Ereignis« zum zentralen und rettenden Konzept in
beiden Philosophien. Es ist, wenn man so will, eine Art ,Black Box*, in der das
gesellschaftlich normierte Individuum eine Transformation durchliuft und als ein
verdndertes heraustritt. Heidegger denkt diese Metamorphose hauptsichlich in
Bezug auf das Selbstverstindnis des jeweiligen Subjekts, wihrend Badiou ihr eine
gesellschaftsverindernde Dimension zuspricht.

Heidegger zufolge gibt es zwei Moglichkeiten der ,Man-verfallenheit“ zu ent-
kommen, denn sowohl das Gefithl der ,Sorge* in ihrer Modifikation der ,Angst*
als auch die Kunst vermogen den Menschen aus der bestehenden Seinsverges-
senheit zu stoflen. Da der Mensch immer schon ,iiber sich hinaus“ existiert, da
er ein Sein zum Seinkénnen, da er Entwurf ist, eroffnet ihm die ,Sorge®, da sie
das ,Sich-vorweg-sein®, die Bedingung des , Freiseins fur“ eigentliche existenzielle
Moglichkeiten ist, die Wahl, sich tiber den eigenen gegenwirtigen Status hinaus zu
entscheiden: entweder fiir ein Verharren in seinem alltdglichen und durchschnittli-

207 Vgl. Badiou, 2003: 28.

208 Badiou, 2003: 21.

209 Badiou, 2003: 47.

210 Siehe hierzu Badiou, 2003: 95ff.
211 Siehe Badiou, 2003: 95ff.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

165


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

166

Asthetik der Autonomie

chen ,In-der-Welt-sein®, in das hinein er zunichst geworfen ist und in dem er auch
zumeist konstant verhaftet bleibt, oder fiir die Freiheit und die ,Eigentlichkeit***.

Die Sorge, das ,Sich-vorweg-sein“ als existenzieller Sinn des Daseins und mit-
hin die Wahlmaoglichkeit, offenbart sich dem Menschen am eindringlichsten im
Moment der Vereinzelung, da er ihn aus seinem gewohnten Verstindnishorizont
und seiner Lebensrealitit herausreifit. Die Vereinzelung tritt in der Angst und am
radikalsten in der Todesangst — beides Modifikationen der Sorge — zutage und
3 Diese
Vereinzelung ist eine Weise des Erschlieflens des ,Da‘ fiir die Existenz. Sie macht

ist die wesentliche Voraussetzung fiir das Freisein fiir die Eigentlichkeit

offenbar, daf} alles Sein bei dem Besorgten und jedes Mitsein mit Anderen versagt,
wenn es um das eigenste Seinkdnnen geht“*.

Die »Angst« ist laut Heidegger sowohl die Angst vor der Welt als solcher als auch
um das , In-der-Welt-sein-konnen*. Sie 16st das Gefiihl der ,,Unheimlichkeit*, des
,Nicht-zuhause-seins“ aus, holt den Menschen aus seinem ,In-Sein“ heraus und
wirft ihn auf sich selbst, auf sein eigenes ,In-der-Welt-sein-konnen“ zuriick. Sie

25 und ,offenbart im

lasst die ,alltigliche Vertrautheit® in sich zusammenbrechen
Dasein das ,Sein zum' eigensten Seinkénnen, das heif3t, das ,Freisein fiir* die Frei-
heit des Sich-selbst-wihlens und -ergreifens‘*®. Den Tod als die Unméglichkeit
weiterer Moglichkeiten, in dem der Mensch seine ,Ganzheit“ erreicht, bestimmt
Heidegger als ausgezeichnetes Existenzial der Angst. Im Tod kommt es zur radi-
kalsten Vereinzelung — denn das Sterben und den Tod kann einem niemand abneh-
men*”. ,Die Angst vor dem Tod ist Angst yor‘ dem eigensten, unbeziiglichen und
uniiberholbaren Seinkénnen‘*®. Da der Mensch als ,Sich-vorweg-sein“ immer et-
was ,Ausstehendes“ impliziert und als geschichtliches Dasein immer schon in den
Tod geworfen ist und ihm nicht entgehen kann, ist sein Sein das ,Sein zum To-
de“und ,wesenhaft Angst“. Sein eigenes ,Ganzseinkonnen® im Tod bleibt ihm zwar
verschlossen, aber iiber den Tod eines anderen kann er als Mitseiender eine Erfah-
rung vom Tod gewinnen. Die eindringliche Erfahrung des Todes eines anderen, die
existenzielle Erfahrung des Sterbensehens, kann ihm die Augen 6ffnen fiir seine
eigenen Wahlméglichkeiten im Leben*?. In der Geworfenheit in den Tod wurzelt

212 Vgl. Heidegger, SuZ: 129f. u. 192ff.

213 Vgl, Heidegger, SuZ: 180ff., 259ff. u. 236.

214 Heidegger, SuZ: 263.

215 Vgl. Heidegger, SuZ: 181f. u. 187ff.

216 Heidegger, SuZ: 188.

217 Vgl. Heidegger, SuZ: 239f.

218 Heidegger, Suz: 251.

219 Vgl. Heidegger, SuZ: 234ff., 251, 259 u. 266. ,Das vorlaufende Freiwerden fiir den eigenen Tod
befreit von der Verlorenheit in die zufallig sich andringenden Méglichkeiten, so zwar, dafd es
die faktischen Moglichkeiten, die der untiberholbaren vorgelagert sind, allererst eigentlich
verstehen und wahlen lasst. Das Vorlaufen erschliefit der Existenz als duflerste Moglichkeit
die Selbstaufgabe und zerbricht so jede Versteifung auf die je erreichte Existenz. Das Dasein

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

einerseits also die Angst vor dem eigensten Seinkénnen, vor dem eigenen Tod, und
andererseits alle Pline, alles Vorweg-sein.

Sowie die Angst als spezifische Emotion also den Menschen dazu veranlassen
kann, sich aus der Man-verfallenheit zu l6sen, vermag dies auch die Kunst zu tun,
verstanden als Streit. Denn wihrend die Angst den Menschen aus seinem gewohn-
ten In-Sein in die Unheimlichkeit herauszieht und ihm so die Vereinzelung als
Moglichkeit der Erschliefung seiner Existenz aufzeigt, stof3t ihn der Streit, der in
der Kunst zur Anschauung gebracht wird, ins Ungeheure und Neue, ins Offene des
Werkes, in die Offenbarung der Wahrheit im Werk**® und somit in die Méglichkeit
seiner eigentlichen Existenz.

Dies tut die Kunst, indem sie eine ,Welt“ eréffnet und diese in die ,Erde*
zuriickstellt. ,Erde“ ist fiir Heidegger das Materielle, das Stoffliche, das Seiende
selbst. Sie ist das ,wesenhaft sich-verschliefiende, das alles ,Aufgehende” birgt.
Erde ist der ,heimatliche Grund“, ,worauf und worin der Mensch sein Wohnen
griindet*”. Die ,Welt“ — die Heidegger schon in Sein und Zeit als Bedeutungs-
ganzheit begreift, deren sinnhafte ,Bahnen und Beziige sich dem Betrachter im
Werk erschliefien — lichtet die Erde im Sinne der »aletheia«***. Welt und Erde
sind wesenhaft dichotom, bediirfen einander jedoch gegenseitig, denn die Welt

behiitet sich, vorlaufend, davor, hinter sich selbst und das verstandene Seinkénnen zuriick-
zufallen und ,fiir seine Siege zu alt zu werden™ (Heidegger, SuZ: 264).

220 Das Kunstwerk stellt neben ,Ding“ und ,Zeug* eine dritte ontologische Kategorie dar. Es ist
in seiner Materialitat zwar ,dinghaft“ und als Hergestelltes und Diendendes ,zeughaft® in

«

seiner Werkhaftigkeit jedoch ist es eine ausgezeichnete Weise des ,ins-Werk-setzens der
Wabhrheit®, in der das Zeugsein des Zeugs erst zum Vorschein kommt (vgl. Heidegger, UdK:
1ff., 18ff. u. 24f).

221 Vgl. Heidegger, UdK: 28ff. Die ,Erde“ ist das ,Massige und Schwere* des Steins, das ,Leuch-
ten und Dunkeln“ der Farbe, der ,Klang“ des Tons, die im Werk, anders als im Zeug, nicht
verschwindet, sondern im Offenen der im Kunstwerk aufgestellten Welt, die sich in jenes
Massige und Schwere zuriickstellt, erst hervorkommt. Die ,Erde“ zeigt sich nur, solange sie
Lunentborgen und ungeklart“ bleibt; sie entzieht sich dem Verstehen, denn sobald beispiels-
weise die Leuchtkraft der Farbe oder die Masse des Steines rational fassbar gemacht werden
sollen, verschwinden sie. Die Erde als ,wesenhaft UnerschliefRbare* lasst jedes verstehenwol-
lende Eindringen an sich selbst zerschellen (vgl. Heidegger, UdK: 28ff.).

222 Vgl. Heidegger, UdK: 28. Sie ist, Heidegger zufolge, die Gesamtheit der ,Bahnen und Bezii-
ge“ zwischen Geburt und Tod eines ,geschichtlichen Volkes*. Sie ,weltet“ dort, ,wo die we-
senhaften Entscheidungen unserer Geschichte fallen, von uns iibernommen und verlassen,
verkannt und wieder erfragt werden“. Im Werk offenbart sich die Welt der Griechen oder die
der Bauerin, weil sie sich im Offenen des Seienden aufhilt, wahrend Steine, Tiere und Pflan-
zen hingegen ,weltlos“sind (vgl. Heidegger, UdK: 28ff.). ,Welt weltet und ist seiender als das
Greifbare und Vernehmbare, worin wir uns heimisch glauben. Welt ist nie ein Gegenstand,
dervor uns steht und angeschaut werden kann. Welt ist das immer Ungegenstindliche, dem
wir unterstehen, solange die Bahnen von Geburt und Tod, Segen und Fluch uns in das Sein
entriickt haben (Heidegger, UdK: 30f.).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

167


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

168

Asthetik der Autonomie

griindet sich auf die Erde und die Erde durchragt die Welt. Die Welt duldet als das
Sichoffnende nicht das Verschliefen der Erde; und die Erde neigt dazu, die Welt
in sich zu verbergen. Dieses ,Gegeneinander von Welt und Erde ist ein Streit, in
dem das eine das andere zu seiner ,Selbstbehauptung® bringt, es gleichsam iiber
sich hinaustrigt und so der Streit immer strittiger wird***. Indem das Werk eine
Welt aufstellt, da es das Offene der Welt offen hilt, stellt es die Erde her, da es die
Erde als SichverschlieBende ins Offene bringt®**
und stiftet so den Streit zwischen Erde und Welt. Dieses ,Anstiften* geschieht

und sie einfach Erde sein lisst,

nicht, um eine Schlichtung durch einen Kompromiss herbeizufiihren, sondern
um den Streit zu vollziehen®”s. Das ,Werksein des Werkes besteht [also] in der

“226 indem das Seiende im Ganzen

Bestreitung des Streits zwischen Erde und Welt
in die Unverborgenheit gebracht und in ihr gehalten wird.

Das Werk erstreitet und hiitet die Wahrheit, die gerade in diesem Streit ,west*.
Denn der Streit, der sich im Kunstwerk vollzieht, ist der , Urstreit* als ,Gegenwen-
digkeit“ zwischen Lichtung und Verbergung und somit das ,Wesen der Wahrheit*
selbst. Hier wird eine ,offene Mitte® erstritten, in die das Seiende ,hereinsteht und
aus der es sich in sich selbst zuriickstellt“. In diesem Streit treten Lichtung und
Verbergung auseinander und das Offene, d.h. die Wahrheit des Streitraums, wird
erstritten®”. Dabei ist Wahrheit kein Zustand, sondern ein Geschehen, denn ,die
offene Stelle inmitten des Seienden, die Lichtung, ist niemals eine starre Bithne mit
stindig aufgezogenem Vorhang, auf der sich das Spiel des Seienden abspielt“**3.
Das Wahrheitsgeschehen ist ein , Ereignis*, das nur geschieht, wenn sich die Wahr-
heit in dem durch sie selbst erdffneten Streit und Spielraum einrichtet.

Insofern ist der Streit ein ,Rif%, ein ,Auf-rifR“, der es dem Seienden ermog-
licht, die Wahrheit zu erkennen. Dieser Rif$ reift Erde und Welt in die Herkunft
ihrer Einheit und zeigt die Erde als SichverschlieRendes. Das Seiende, das von der
Wahrheit hervorgebracht wird, wird dabei selbst in den Rifd von Lichtung und Ver-
bergung, also in die Offenheit gebracht und erlangt seine ,Gestalt“. Im Werk wird
das ,es ist“ ins Offene gehalten. Es ist ein ,StoR¢, ein ,Daf*, das im Werk her-
vortritt. Dieser ,Stof ins Offene, die Ereignishaftigkeit, ,zittert“ im Werk nicht
einfach nach, sondern bestimmt es wesensmiflig, denn ,das Geschaffensein ent-
hiille sich als das Festgestellt-sein des Streits durch den Rif3 in die Gestalt“ und
steht als ,der stille Stof jenes ,Dafy’ ins Offene”. Es ist ein Stof} ins ,Ungeheure®,

223 Vgl. Heidegger, UdK: 35.

224 ,Offen gelichtetalssie selbsterscheintdie Erde nur, wo sie als die wesenhaft Unerschlief3bare
gewahrt und bewahrt wird, die vor jeder Erschlieffung zuriickweicht und d.h. stindig sich
verschlossen hilt“ (Heidegger, UdK: 33).

225 Vgl. Heidegger, UdK: 30ff.

226 Heidegger, UdK: 36.

227 Vgl. Heidegger, UdK: 42f., 48 u. 50.

228 Heidegger, UdK: 41.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

der alles bislang geheuer Scheinende umst68t. Das Werk riickt den Menschen aus
dem Gewohnlichen hinaus in die Offenheit. Es st6f3t den Menschen in eine offene
Stelle, in eine Lichtung, die ,Inmitten des Seienden im Ganzen west“ und diese
Lichtung, die zugleich Verbergung ist, schenkt dem Menschen einen , Durchgang®
zum hier unmittelbarer erscheinenden Seienden und zum eigenen Dasein®*’.
Auch die Kunst ist also , Entwurf“ und deshalb, Heidegger zufolge, Dichtung.
Das ,Entwerfen ist das Auslésen eines Wurfes, als welcher die Unverborgenheit
sich in das Seiende als solches schickt“**°. Als Dichtung ist Kunst die Stiftung der
Wahrheit. Diese Stiftung muss als Schenkung, als Griindung und als Anfang, die
das Offene inmitten des Seienden zum , Leuchten‘ und , Klingen* bringt, begriffen
werden und ist nur in der Bewahrung wirklich**'. ,Aus dem dichtenden Wesen der
Kunst geschieht es, daf sie inmitten des Seienden eine offene Stelle aufschligt, in

deren Offenheit alles anders ist als sonst“***

, denn das Werk bewirkt einen Wan-
del des Seins, indem es das bisherige, gewdhnliche Sein negiert. Kunst stof3t das
Ungeheure auf und das Geheure um. Die sich eréffnende Wahrheit ist aus dem
Bisherigen nie zu belegen und abzuleiten, das Bisherige wird durch das Werk in
seiner ausschliefllichen Wirklichkeit widerlegt. Kunst erschafft etwas Neues und
dieses Neue ist , Uberflufl“ und , Schenkung**®.

Sowohl die Angst als auch die Kunst lassen sich letztlich als ereignishaft be-
greifen, denn sie fithren zu einer Rahmenverschiebung. Die Angst fithrt den Men-
schen zu seiner ,wahren®, eigentlichen Existenz; und die Kunst st6f3t ihn in die
von ihr gelichtete Wahrheit und eréffnet ihm so die Eigentlichkeit. Wahrend sich
in der Angst der Streit zwischen ,,Man-selbst“ und ,eigentlichem Selbst“ vollzieht,
der dem Menschen seine Wahlméglichkeiten aufzeigt, vollzieht sich in der Kunst
der Streit zwischen , Erde“ und ,Welt“, der den Menschen auf etwas nicht Antizi-
pierbares, Ungewohntes und Neues stofden ldsst.

Fur Badiou besteht die Moglichkeit, die bestehenden Verhiltnisse zu verindern
beziehungsweise sich selbst aus den bestehenden Herrschaftsverhiltnissen zu be-
freien, gerade darin, dass der Mensch, wie es Badiou formuliert, das vom Kon-
servatismus fiir unmoglich Deklarierte zu wollen wagt und die ,Wahrheit“ gegen
den bestehenden Nihilismus bejaht. Er muss sich also von der nihilistischen Ethik
befreien und die ,Moglichkeit des Unméglichen®, die sich in Wahrheitsprozeduren
zeigt, ergreifen®*.

Auch Badious Kritik am gesellschaftlichen Status quo ist also an einen Begriff
von »Wahrheit« gekniipft, der an die Frage nach dem Sein gebunden ist. Im Gegen-

229 Vgl. Heidegger, UdK: 39ff. u. 49ff.; hier 53.
230 Heidegger, UdK: 61.

231 Vgl. Heidegger, UdK: 60ff.

232 Heidegger, UdK: 59.

233 Vgl. Heidegger, UdK: 60ff.

234 Vgl. Badiou, 2003: 56f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

169


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

170

Asthetik der Autonomie

satz zu Heidegger begreift Badiou jedoch »Wahrheit« weder als Unverborgenheit
noch schligt er die Riickkehr zu den vorsokratischen Griechen vor. Eine Wahrheit
im Sinne Badious ist der wirkliche , Prozess der Treue zu einem Ereignis. Das, was
diese Treue in der Situation hervorbringt [...] Im Grunde ist eine Wahrheit die ma-
terielle Spur eines ereignishaften Zusatzes in der Situation. Sie ist also ein imma-
nenter Bruch®**. Badious Wahrheitsbegriff ist im Kern emanzipatorisch, gehorcht
einer egalitiren Maxime und setzt auf absolute Gleichheit. Was dieser Maxime im
Namen der Wirklichkeit nicht folgt, bleibt Badiou zufolge der Wahrheit fremd?*¢.
So schreibt er seinem Wahrheitsbegriff auch folgende Attribute zu:

,1) Erhdngt von einem Auftauchen und nicht von einer Struktur ab. Alle Wahrheit
ist neu, dies wird die Lehre des Ereignisses sein. 2) Alle Wahrheit ist universell;
in einem radikalen Sinn konstituiert sie das fiir alle anonyme Egalitire, das bloRe
Fiir-alle in ihrem Sein; dies wird ihre Generizitat sein. 3) Die Wahrheit konstituiert

ihr Subjekt und nicht umgekehrt, dies ist ihre aktivistische Dimension %%’

Seine Ereignisontologie ist folglich eine Theorie dessen, ,was fiir das Denken zu-
gleich die Heidegger’sche Verkniipfung zwischen dem Sein und der Wahrheit auf-
16st und das Subjekt nicht als stittzenden Ursprung, sondern als ,Fragment’ einer
Wahrheitsprozedur instituiert“**®. Badiou zufolge gibt es vier Quellen der Wahr-
heit: Politik, Wissenschaft, Liebe und Kunst. Diese Quellen der Wahrheit sind dabei

identisch mit den vier Typen generischer Prozeduren®’.

,Mit ihnen in Verbindung stehen sowohl die ideale Zusammenfithrung [récolle-
tion] einer Wahrheit als auch die ,endliche’ Instanz einer solchen Zusammenfiih-
rung, die in meinen Augen ein Subjekt ist. [...] Was in der Kunst, in der Wissen-
schaft, in der wahren und seltenen Politik und in der Liebe (wenn sie existiert) ge-
schieht, ist das Zutagetreten eines Ununterscheidbaren der Zeit, das aus diesem
CGrund weder eine bekannte oder wiedererkannte Vielheit noch eine unaussprech-
liche Besonderheit darstellt, das aber in seinem Vielheit-Sein alle gemeinsamen
Ziige des betrachteten Ensembles enthilt und in diesem Sinne die Wahrheit des

Seins ist.?4°

Der Mensch muss also vor der Folie der Liebe, der Wissenschaft, der Politik oder
der Kunst den ethischen ,Konsens“ als Machtinstrument des westlichen Imperia-

235 Badiou, 2003: 63.

236 ,Die abstrakte Maxime der Philosophie ist notwendigerweise die absolute Gleichheit. Alles
was sich im Namen der Wirklichkeit mit der gegenteiligen Tendenz abfindet, bleibt fiir mich
aller Wahrheit fremd* (Badiou, 2003: 133).

237 Badiou, 2003: 133.

238 Badiou, 2005: 29.

239 Vgl. Badiou, 2005: 542.

240 Badiou, 2005: 31.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

lismus, verstanden im Sinne Lenins als hochster Stufe des Kapitalismus’, als zihen
Konservatismus entlarven, der die Verinderung des Bestehenden zu verhindern
versucht, indem er den Menschen glauben machen will, dass jedes Revolutionspro-
jekt, das als utopisch bezeichnet wird, in einem totalitiren Albtraum endet; dass
jede Willensabsicht, die darauf zielt, eine Gerechtigkeits- oder Gleichheitsidee in
die Wirklichkeit umzusetzen, in einer Katastrophe miindet und der kollektive Wille

241

zum Guten das Bose hervorbringt**'. Denn:

,Die ethische Auffassung vom Menschen ist nicht nur letzten Endes entweder bio-
logisch (Bilder von Opfern) oder westlich’ (Zufriedenheit des bewaffneten Wohl-
taters), sondern sie untersagt jede breite positive Sicht der Méglichkeiten. Was
uns hier angepriesen wird und was die Ethik legitimiert, ist in Wirklichkeit die

Erhaltung seines Besitzes durch den vorgeblichen Westen:*4>

Um zum Guten, um zu dieser ,Wahrheit“ zu gelangen, muss der ,Weg des politi-
schen Wandels“, muss der ,Weg der radikalen Gerechtigkeit“ eingeschlagen wer-
den. Dies geschieht, indem ,die Stitte des Unprisentierbaren“ ausgelotet wird.

,Der Weg des politischen Wandels, damit meine ich den Weg der radikalen Ge-
rechtigkeit, kann auf den Staat, wenn er ihn schon nicht los wird, keinesfalls bau-
en, denn der Staat ist gerade nicht politisch, insofern man an ihm nichts dndern
kann, aufSer den ihn fithrenden Handen, was bekanntlich wenig strategische Be-
deutung hat.[...] Der Politikerist kein Krieger vor den Mauern des Staates, sondern
eher ein Spaher, der geduldig einem Ereignis der Leere auflauert. Denn allein im
Ringen mitdem Ereignis erblindet der Staat an seiner eigenen Herrschaft. So kon-
struiert der Politiker etwas, womit er, und sei es nur fiir einen Moment, die Statte
des Unprésentierbaren auslotet und von da an dem Eigennamen treu bleibt, wel-
chem erim Nachhineinjenem Nicht-Ort des Ortes, der die Leere ist, gegeben oder

—ohne dies entscheiden zu konnen — iiberlassen haben wird.*4

Der gesellschaftliche Status quo ist also die Bedingung fiir eine ereignishafte Rah-
menverschiebung, da sich an ihm eine Leere auftun kann, die es zu nutzen gilt.
Badiou kritisiert, wie bereits Heidegger in seiner Analyse der »Man-verfallenheitc,
die gesellschaftlichen Strategien, die iiber die Beruhigung des Einzelnen das Be-
stehende schiitzen. Wihrend jedoch fir Heidegger die Vielheit einer Menge von
Menschen oder die reine Vielheit, also die ,Man-Welt“, als Problem fiir den Einzel-
nen erscheint, erdffnet sich fiir Badiou gerade durch diese Menge die Moglichkeit
des Ereignisses. Denn da, wo sich eine Leere auftut, liegt die Chance fiir den Einzel-

241 Vgl. Badiou, 2003: 25.
242 Badiou, 2003: 25f.
243 Badiou, 2005: 130.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

172

Asthetik der Autonomie

nen - Badiou denkt das Subjekt als Teil von Vielheiten, als vielfache Singularitit™*
—, die Menge zu verindern und aus ihr heraus ,dem Bésen durch [die] eigene Treue
zu den Wahrheiten entgegen zu treten — dem Bdsen, von dem [man] erkannt hat,
dass es die Kehrseite oder die Schattenseite dieser Wahrheiten ist“*#.

Das Ereignis (’événement) ist eine Rahmenverschiebung?*. Es l6st einen radi-
kalen Bruch®*" aus. Es ist ein blitzartiger Zusatz zu einer Situation**® und zwingt
uns dazu, eine neue Seinsweise zu entscheiden®*. Es stof3t einem Menschen zu**°
und er muss sich dazu verhalten: ob er ihm die Treue hilt oder es verrit. Auch bei
Badiou geht es also um eine Wahl, nimlich um die Wahl, die ereignishafte Rah-

menverschiebung anzuerkennen und ihr treu zu sein.

,Die Ereignisse sind die Einzigartigkeiten, die nicht auf etwas anderes zurlickge-
fithrt werden konnen, es sind die ,Gesetzwidrigen® (;hors-la-loi) der Situationen.
Die der Wahrheit treuen Prozesse sind immanente Briiche, die jedes Mal vollig
neu erfunden werden. Die Subjekte, die ,lokalen’ Vorkommnisse des Wahrheits-
prozesses (Wahrheitspunkte) sind, sind besondere und unvergleichliche Induk-

tionen.*”"

Gerade in diesem Sinne ist das Ereignis eine Wette, eben insofern es unberechen-
bar ist und insofern die Existenz einer Wahrheit vom Eintreten eines Ereignisses
abhingt. Ein Ereignis ist jedoch erst retrospektiv erkennbar, da es nur in der Riick-

2 entschieden werden kann®3. ,Denn wenn das Ereignis

wirkung eines Eingriffs
erratisch ist und man vom Punkt der Situation nicht entscheiden kann, ob es exis-

tiert oder nicht, so bleibt uns immer noch die Méglichkeit zu wetten, das heif3t

244 Vgl.Badiou, 2003: 66. ,Sagen wir, dass ein ,Subjekt‘ [mit Minuskel, also ein konkretes Subjekt,
A.d.U] das tber das Tier hinausreicht (aber das Tier ist sein einziger Trager), erfordert, dass
etwas geschehen ist, etwas, das sich nicht wiederum auf die gewdhnliche Einschreibung ins
,es gibt’ zuriickfithren l4sst. Lassen Sie uns diesen ,Zusatz' mit ,Ereignis‘ benennen und un-
terscheiden wir das Vielfach-Sein, in dem es nicht um Wahrheit (sondern um Meinungen)
geht, vom Ereignis, das uns zwingt, eine neue Seinsweise zu entscheiden” (Badiou, 2003: 62).

245 Badiou, 2003:114.

246 Siehe hierzu zum Beispiel Badiou, 2003: 105.

247 ,.Bruch’, weil das, was das Auftreten [oder den Prozess, A.d.U.] der Wahrheit —das Ereignis —
moglich macht, weder in den Gewohnheiten der Situation lag, noch sich durch die etablier-
ten Kenntnisse denken lief3“ (Badiou, 2003: 64).

248 Vgl. Badiou, 2003: 95.

249 Vgl. Badiou, 2003: 62.

250 Badiou, 2003: 73.

251 Badiou, 2003: 65.

252, Ich nenne ,Eingriff‘jene Prozedur, durch die eine Vielheit als Ereignis erkannt wird“ (Badiou,
2005: 230). ,Einzugreifen bedeutet, am Rand der Leere das Treu-Sein zu ihrem voranstehen-
den Rand zu vollziehen® (Badiou, 2005: 240).

253 Vgl. Badiou, 2005: 31.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

ohne Gesetze beziiglich dieser Situation Gesetze zu erlassen®*. Das Ereignis bei
Badiou ist dem Mallarmé’schen ,Wiirfelwurf“ vergleichbar®®.

Badiou denkt das Ereignis als einen geschichtlich®® erfahrbaren Moment, ei-
nen Bruch am Rand der Leere, in dem die Moglichkeit besteht, dass ein Einzelner
zum Subjekt des Ereignisses wird und unter diesem bis dahin Unnennbaren al-
le weiteren Situationen vom Standpunkt des ereignishaften Zusatzes aus denkt.
Als Beispiele fiir Ereignisse nennt Badiou die Franzésische Revolution®”, die chi-
nesische Kulturrevolution oder die 68er-Bewegung ebenso wie beispielsweise den
durch Einstein hervorgerufenen wissenschaftlichen Umbruch oder eine Liebesbe-
gegnung, bei der ,[e]s [...] klar [ist], dass ich unter der Einwirkung einer Liebes-
begegnung, wenn ich ihr wirklich’ treu bleiben will, von Kopf bis Fufy meine ge-
wohnliche Art, meine Situation zu leben (franz. habiter), umkrempeln muss“**®.
Aber auch Kunst kann ereignishaft sein und damit ein Subjekt konstituieren, das
sich fortan vor der Folie dieses Ereignisses verhalten wird, wenn es ihm treu ist>?.
Denn:

,Nichts auf der Welt kdnnte die Intensitit der Existenz mehr hervorrufen als die-
ser Schauspieler, der mir Hamlet nahe bringt, als diese gedankliche Wahrneh-
mung von der Zweisambkeit, als dieses Problem algebraischer Geometrie, dessen
zahllose Verzweigungen ich plotzlich entdecke, oder als diese Versammlung im
Freien, vor den Toren einer Fabrik, wo ich feststelle, dass meine politische Aussa-
ge die Leute versammelt und umwandelt [...] Ich bin dort véllig prasent, indem
ich meine Bestandteile zu einem ,Uberschreiten iiber mich selbst! das die durch
mich hindurchgehende Wahrheit induziert, verbinde. [...] Es gibt nur eine Frage
in der Ethik der Wahrheiten: Wie werde ich als Jemand ,fortfahren’, mein eigenes
Sein zu (iberschreiten?26°

254 Badiou, 2005: 226.

255 Siehe hierzu Meditation 19 in Alain Badious ,Das Sein und das Ereignis“ (2005: 219ff.)

256 ,Die Situationen, in denen sich zumindest eine Ereignisstatte findet, nenne ich ,geschicht-
liche* Situationen. Ich wihle das Wort ,geschichtlich’, um den Gegensatz zur intrinsischen
Bestandigkeit der natiirlichen Situation zu bezeichnen. Ich betone die Tatsache, dass die Ge-
schichtlichkeit ein lokales Merkmal ist. [...] Eine geschichtliche Situation ist also, zumindest
in einem ihrer Punkte, am Rande der Leere. Auf diese Weise ist die Geschichtlichkeit der Pra-
sentation an den Punktgrenzen ihres Seins“ (Badiou, 2005: 203).

257 ,Die Revolution von 1789 ist gewiss ,franzosisch’, doch ,Frankreich® ist nicht dasjenige, was
deren Ereignishaftigkeit erzeugt und benennt. Es ist vielmehr, seither, die Revolution, die
riickwirkend — da sie sich per Entscheidung in [es] eingeschrieben hat — die Bedeutung fiir
die historische Situation liefert, welche man ,Frankreich’ nennt“ (Badiou, 2005: 232).

258 Badiou, 2003: 63.

259 Vgl. Badiou, 2003: 63.

260 Badiou, 2003: 71.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

173


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

174

Asthetik der Autonomie

Badiou bezeichnet beispielsweise Haydn als Ereignis in der barocken Musik. Er ha-
be die Leere benannt, die unbemerkt und zugleich entscheidend das Zentrum des
barocken Stils situiert und so einen Bruch mit diesem herbeigefithrt. Im Zentrum
einer Situation existiert eine Leere, die die Grundlage des Seins dieser Situati-
on ist und um die herum sich die Fiille der infrage stehenden Situation konstitu-
iert. Das Haydn-Ereignis entwickelte eine neue Architektonik, ein neues thema-
tisches Prinzip, das vom Inneren des barocken Stils aus nicht wahrnehmbar war.
Das Haydn-Ereignis ist das Ungewusste der Situation®®'. Badiou entwickelt also
einen Ereignis-Begriff, der die Kunst als Sphire, in der tatsichliche Rahmenver-
schiebungen auftreten konnen, explizit mit einbezieht, insofern sich ein Einzelner
existenziell von Kunst betreffen lassen kann und die Kunstrezeption einen Bruch,
eine Rahmenverschiebung auslost.

»Jemand- ist also moglicherweise ,jener Zuschauer, dessen Denken durch einen
Theaterskandal erschiittert, ergriffen und verwirrt wird, welcher Skandal so Teil
der komplexen Beschaffenheit eines kiinstlerischen Augenblicks wird. [...] Der ,Je-
mand’, der als Zeuge dessen aufgefasst wird, dass er als Stiitzpunkt zum Prozess
einer Wahrheit gehort, ist zugleich ,er selbst’, nichts anderes als er selbst, eine
vielfache Singularitit, die unter allen anderen ausgemacht werden kann, ,und im
Verhiltnis zu sich selbst im Uberschuss’, weil die zufillige Spur der Treue ,durch
ihn hindurchgeht, seinen singuliaren Korper erstarren lasst und ihn, vom Inneren

selbst der Zeit her, in einen Augenblick der Ewigkeit einschreibt ¢

Auch Badiou sieht den Menschen im Sinne Heideggers als ,sich-vorweg®, und ge-
rade in diesem ,Uberschreiten iiber mich selbst“ liegt die Chance auf ein Ereig-
nis, auf eine tatsichliche Rahmenverschiebung und damit auf die Transformation
bestehender Herrschaftssysteme. Indem er jedoch das Subjekt gerade in seinem
,Mitsein®, in seiner gesellschaftspolitischen Dimension denkt, setzt er dem Hei-
degger’schen dystopischen ,Sein zum Tode*, so konnte man sagen, ein ,Sein zum
Leben“ entgegen.

2.3.3 Die Treue zur Entscheidung

Sowohl Heidegger als auch Badiou denken das Ereignis letztlich als Aufriss von
etwas Neuem, nicht Vorhersehbarem, welches das Individuum mit einem neuen
Blick auf die problematische Gesellschaft, mit einem neuen Blick auf das eigene
Selbst konfrontiert und so tatsichliche Wirksamkeit fiir das Leben jedes Einzelnen
und fir soziopolitische Transformationen erlangen kann, wenn das Subjekt den

261 Vgl. Badiou, 2003: 92.
262 Badiou, 2003: 66.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Mut und den Willen hat, die Rahmenverschiebung, den Bruch mit dem Bekannten
anzuerkennen und sein Leben von nun an neu zu organisieren.

Heidegger zufolge ermdglicht das durch die Angst erdffnete Ereignis dem Men-
schen das Nachholen einer Wahl und somit die existenzielle Modifikation des Man-
selbst zum eigentlichen Selbst, die die Man-weltlichkeit dem Einzelnen abgenom-
men hat. Diese Wahlmoglichkeit wird dem Menschen von seinem ,Gewissen® ge-
zeigt, in der sich die eigene ,Sorge* als ,schweigender“ ,Ruf*, also als eigentliche
Rede artikuliert, das ,Gerede“ unterbricht und den Menschen auf sein eigenstes
Seinkénnen aufmerksam macht*?. Die Interpretation des eigenen Gewissensru-
fesistindividuell, denn:,Die Objektivitit‘ des Anrufs erhilt dadurch erst ihr Recht,
dafd die Interpretation ihm seine ,Subjektivitit’ beldsst, die freilich dem Man-selbst
die Herrschaft versagt“>®+,

Das Ereignis ermdglicht also die Entscheidung fiir ein ,Seinkénnen aus dem ei-
genen Selbst“. Es ermoglicht die ,eigentliche Existenz®, die existenzial nur ein mo-
difiziertes Ergreifen dieser verfallenden Alltiglichkeit ist>®. Die , Eigentlichkeit“ist
das ,Wihlen der Wahl“des in die ,Uneigentlichkeit“ geworfenen Individuums. Das
existenzielle Wahlen der Wahl nennt Heidegger , Entschlossenheit®, die ein ,Sich-
aufrufen-lassen aus der Verlorenheit in das Man“ ist und zugleich auf die Man-
weltlichkeit angewiesen bleibt. Die ,Entschlossenheit offenbart dem Menschen,
dass er sich in seinem eigensten Seinkdnnen als Geworfener nur auf bestimmte
faktische Méglichkeiten hin entwerfen kann*. ,Der Entschuf} entzieht sich nicht
der Wirklichkeit!, sondern entdeckt erst das faktisch Mogliche, so zwar, dafd er es
dergestalt, wie es als eigenstes Seinkénnen moglich ist, ergreift“*’.

Der Mensch erkennt, dass er es sich selbst ,schuldet* zu wihlen, denn so-
fern er seine Geschichtlichkeit im eigentlichen Sinne begreift, als ,vorlaufend-
wiederholenden-Augenblick einer Entgegenwirtigung®, d.h., wenn er sich ,zu-
kinftig® im Blick auf seinen eigenen Tod als ,Gewesener* begreift, kann er ,sich
selbst die ererbte Moglichkeit iiberliefernd, die eigene Geworfenheit iibernehmen

w

und augenblicklich sein fiir ,seine Zeit“. So erweist sich die Entschlossenheit als

,das verschwiegene, angstbereitete Sichentwerfen auf das eigene Schuldigsein®

und ,konstituiert die Treue‘ der Existenz zum eigenen Selbst“*%,

263 Vgl. Heidegger, SuZ: 268ff. u. 275ff. ,[Dler Ruf redet im unheimlichen Modus des ,Schwei-
gens’. Und dergestalt nur darum, weil der Ruf den Angerufenen nicht in das 6ffentliche Gere-
de des Man hinein-, sondern aus diesem ,zuriickruft in die Verschwiegenheit des existenten
Seinkonnens* (Heidegger, Suz: 277).

264 Heidegger, SuZ: 278.

265 Vgl. Heidegger, SuZ: 178ff., 197 u. 268.

266 Vgl. Heidegger, SuZ: 268ff. u. 299.

267 Heidegger, SuZ: 299.

268 Vgl. Heidegger, SuZ: 283ff., 382ff. u. 391.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

175


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

176

Asthetik der Autonomie

Heidegger entwirft damit in Sein und Zeit einen Begriff vom Menschen, der in
die ,Man-Welt“ hineingeworfen die Wahl hat, die , Eigentlichkeit“ zu wihlen, sofern
er auf den Ruf seines Gewissens hort. Sowohl die Annahme als auch die Ablehnung
seiner Wahlmaéglichkeit sind dabei fiir Heidegger frei von moralischen Konventio-
nen oder vorgegebenen ethischen Maximen. Wenn der Mensch sich fiir die Eigent-
lichkeit entscheidet, muss er sich immer wieder gegen die Wirbel der Alltaglichkeit
behaupten, um sein eigenstes Selbstseinkénnen, die Wahrheit des Daseins, die Er-
schlossenheit des Daseins zu behaupten. Er muss sich immer wieder der Angst —
als Erméglicherin der Eigentlichkeit — stellen und sie aushalten®®.

In Heideggers Konzeption der Eigentlichkeit als Modifikation der Uneigent-
lichkeit geht es also darum, sich die vorgefundene Welt mit allen Regeln und Ma-
ximen anzueignen und einen selbstbestimmten und individuellen Umgang mit ihr
zu finden. Was das Selbst-sein konkret bedeutet, ist allerdings nicht zu bestimmen.
Da jedoch eine Existenz fiir den Menschen losgelost von der Welt nicht moglich
ist, bleibt auch die eigentliche Existenz an das ,In-Sein“ gebunden®°. Die meisten
Menschen halten dieses Hineingehaltenwerden ins Nichts nicht aus. Sie erkennen
nicht die eigene Freiheit, sondern fliehen in die Man-verfallenheit zuriick, sodass
sowohl die eigentliche Angst, als auch die eigentliche Erfahrung des Todes Phino-
mene sind, auf die sich die alltiglichen Menschen nur selten einlassen, und iiber
die das Man beruhigt. Zumeist ergreift das Dasein nicht die Moglichkeit des Selbst-
sein-konnens und flieht vor dieser stindigen Bedrohung durch das Unheimliche
in die Verfallenheit des Man®”.

Auch die Kunst er6ffnet Heidegger zufolge dem Menschen die Moglichkeit, sich
zur eigentlichen Existenz zu entscheiden, denn sie ereignet eine ,Eroffnung®, ei-
ne ,Entbergung” des Seins des Seienden. Das Kunstwerk setzt auf seine Weise die
Wahrheit ins Werk®*”* und eréffnet in seiner Ereignishaftigkeit als ,Vorlauf“ gerade
eine Moglichkeit ,sich selbst verstehen [zu] konnen im Sein des so enthiillten Sei-
enden [...], das heif3t [die] Méglichkeit eigentlicher Existenz“*”*. Das Kunstwerk
ereignet eine ,Verriickung* die, wenn man ihr folgt, die Verwandlung der gewohn-
ten ,Beziige“ zu Welt und Erde und ein ,Ansichhalten‘ oder, wenn man so will,
eine Revision aller geliufigen Denk- und Handlungsmuster fordert, um in der ge-
schehenen Wahrheit des Werkes verweilen zu konnen. In dem das Werk einfach

269 Vgl. Heidegger, SuZ: 256ff.

270 Derentschlossene Mensch, der sich fiir seine Welt freigegeben hat, kann zum ,Gewissen“ der
anderen werden. Er kann die Mitseienden, die er in der vorspringend-befreienden Fursorge
miteinschliefit, in ihrem eigensten Seinkdnnen einfach ,sein“ lassen (vgl. Heidegger, SuZ:
298).

271 Vgl. Heidegger, SuzZ: 187ff. u. 253ff.

272 Vgl. Heidegger, UdK: 25.

273 Heidegger, SuZ: 262f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

als Werk sein gelassen wird, wird es ,bewahrt“, und es bleibt immer auf den ,Be-
wahrenden® bezogen, selbst wenn dieser das Werk vergisst, denn das Bewahren
ist ein ,Innestehen“ in der im Werk geschaffenen Offenheit des Seienden. Dieses
,Innestehen“ ist ein ,Wissen“ und ,wer wahrhaft das Seiende weif}, weif}, was er
inmitten des Seienden will“*7.

Die Kunst offenbart dem Menschen also eine Wahrheit, verschiebt damit den
herkémmlichen Bezugsrahmen und fordert ein , Bewahren®, ebenso wie in Sein und
Zeit vom Menschen die Treue gefordert wird. Das Bewahren als Wissen und Wollen
ist das ,ekstatische Sicheinlassen des existierenden Menschen in die Unverborgen-
heit des Seins®, es ist die , Ent-schlossenheit“ aus Sein und Zeit, also ,die Er6ffnung
des Daseins aus der Befangenheit im Seienden zur Offenheit des Seins“*”>. Hier
geht es nicht um die Aktion eines Subjekts; im Wollen geht es um die ,niichterne
Ent-Schlossenheit des existierenden Ubersichhinausgehens, das sich der Offenheit
des Seienden als der ins Werk gesetzten aussetzt“*”.

Auch Badiou verkniipft das »Ereignis« mit dem Moment des Bewahrens, er
nennt es ausdriicklich »Treue« (fidélité). Unter dem Einfluss des Badiouw’schen Er-
eignisses wird die Interpretation der Wirklichkeit neu verhandelt, denn da das
Ereignis nicht innerhalb der gewohnlichen Gesetze der Situation enthalten war,
zwingt es das Subjekt dazu, eine neue Seins- und Handlungsweise in der Situati-
on zu erfinden*”’. Das im Rahmen der Vielheiten gedachte Subjekt kann sich in ein

278 wandeln und ist diesem und der damit einhergehenden Wahr-

Ereignissubjekt
heit treu oder verrit es. In seinem Herausgehen aus dem Ereignis bleibt es dieser

,Jemand*, bewahrt jedoch das Ereignis in sich und ist mithin Zeuge.

274 Heidegger, UdK: 54f; hier 55. Da die Kunst ein ,Werden und Geschehen der Wahrheit*, die
,schaffende Bewahrung der Wahrheitim Werk*“ist, geh6ren zu ihr ebenso notwendig wie das
Werk selbst und die Rezipientlnnen, die Kiinstlerlnnen, deren Schaffen Heidegger im Sinne
der»techné«fasst, d.h. als eine Weise des Wissens, die wesenhaft gerade auf der»alethetia«
beruht und als erfahrenes Wissen ein Hervorbringen des Seienden als Unverborgenheit be-
deutet. Die KiinstlerInnen sind ein ,sich selbst vernichtender Durchgang fiir den Hervorgang
des Werkes*, deren Schaffen ein ,Hervorgehenlassen in ein Hervorgebrachtes* ist. Das Werk
bedarf also einerseits der Schaffung als Hervorbringen der Unverborgenheit des Seienden
und andererseits das in Gang- und ins Geschehenbringen des Werkseins, also das Bewahren
(vgl. Heidegger, UdK: 26, 45ff. u. 59).

275 Heidegger, UdK: 55.

276 Heidegger, UdK: 56.

277 Vgl. Badiou, 2003: 62.

278 ,Ein Subjekt [...] stiitzt sich allein auf eine generische Prozedur und folglich gibt es ,stricto
sensu’ kein anderes Subjekt als das kiinstlerische, liebende, wissenschaftliche oder politi-
sche“ (Badiou, 2005: 31). Es geht also darum, als ,Jemand® in einen Wahrheitsprozess einzu-
treten und so zu einem kiinstlerischen, wissenschaftlichen, liebenden oder politischen Sub-
jekt zu werden. Liebende etwa treten in die Komposition eines Subjekts der Liebe ein, das
Uberjeden der Beteiligten hinausgeht (vgl. Badiou, 2003: 64).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

171


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

178

Asthetik der Autonomie

Die Treue ist die Entscheidung, die aus dem Wahrheitsprozess entspringt, sich
von nun an auf die Situation vom Standpunkt des ereignishaften Zusatzes aus zu
beziehen. Wenn man der radikalen Neuheit des Einstein’schen Textes von 1905 treu
sein will, kann man nicht mehr Physik in ihrem klassischen Rahmen betreiben.
Ebenso muss man Politik — vor allem mit Blick auf die Arbeiter — vollig anders
gestalten, als es beispielsweise die sozialistische Tradition fordert, wenn man der
Kulturrevolution treu sein will, so Badiou. Demzufolge ist die Treue zum Ereignis
ein wirklicher Bruch innerhalb der Ordnung. Sie ist ein sowohl praktischer als auch
gedachter Bruch der Ordnung, in der das Ereignis stattfand, ob es nun politisches,
liebevolles, kiinstlerisches oder wissenschaftliches Ereignis war”.

Die ethische Maxime, die aus der Treue zum Ereignis resultiert, ist das ,Weiter-
machen“ auf dem Fundament der Transformationserfahrung, das ein wahrhaftes
Umlenken des ,Verharrens im Sein“ voraussetzt?®*°. Verraten kann man ein Ereig-
nis hingegen nur, wenn man mit dem Bruch, den es darstellt und der einen er-
griffen hat, bricht. Dieser Verrat begriindet sich in der Kontinuitit der Situation
und der Meinungen und ist ein Zuriickkehren in die Passivitit, in das ,Ausharren
im Sein“ und somit eine Entscheidung gegen die ethische Maxime des ,Weiter-
machen!“?®, Badiou fordert letztlich dazu auf, einer ,Treue treu zu sein und dem
Gesetz der Ethik einer Wahrheit zu folgen, das besagt: ,Tue alles, was du kannst,
um das ausharren zu lassen, was iiber dein Ausharren hinausgeschritten ist. Harre
in der Unterbrechung aus. Ergreife in deinem Sein, was dich ergriffen und gebro-

chen hat*®?,  Liebe das, was du nie zweimal glaubst*®*,

279 Vgl. Badiou, 2003: 62ff.
280 Vgl. Badiou, 2003: 75.
281 Vgl. Badiou, 2003: 103f.
282 Badiou, 2003: 69.

283 Badiou, 2003: 74.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

2.3.4 Performing Heidegger und Badiou

Die fiir die Betrachtung der Performance-Kunst wesentlichen Elemente der Kon-
zeptionen des Ereignisses bei Heidegger und Badiou kénnen nun folgendermaflen
skizziert werden:

Grundsitzlich wendet sich Heidegger in seiner Daseins-Analyse und in seiner
Kunstphilosophie gegen das ,Erleben, das signifikant fiir das metaphysische Zeit-
alter ist und die Menschen in einer Abstindigkeit von dem hilt, was sie wesent-
lich auszeichnet. Ausgehend von seiner Kritik an der durch Platon eingefithrten
Rationalitit, an der Umdeutung der Wahrheit zur logischen Richtigkeit, sieht er
die Menschen heute — im Zeitalter der Technik mehr denn je — sich von sich selbst
und der Welt entfremden; um dieser Entfremdung zu begegnen, diirfen Kunst und
Leben nicht lediglich erlebt werden, sondern miissen sich ereignen. Dazu bedarf
es einer Kunst, die im Zeitalter der , Kunst-losigkeit“ dem Menschen wieder eine
Aussicht auf sich selbst gibt und ihm eine ereignishafte Rahmenverschiebung er-
moglicht, die sein Leben und seine Sicht auf die Welt und sich selbst zu indern
vermag. Dies will gerade die Performance-Kunst leisten und so die Heidegger’sche
Hoffnung auf eine Revision des Hegel'schen Diktums vom ,Ende der Kunst* erfiil-
len.

Im Kontext seiner Gesellschaftskritik als Folie seiner Kunst- und Existenzphi-
losophie denkt Heidegger, wie vor ihm schon Hegel und Nietzsche, den Streit, der
nicht nur als Motor der Kunst, sondern auch der Selbstwerdung wirket, im de-
zidierten Rekurs auf die Kunst des vorsokratischen Griechenland. Auch die sein
Kunstverstindnis bestimmenden konfligierenden Pole (Erde und Welt) kénnen,
wie bereits bei Hegel und Nietzsche, mit den zwei Geschlechtern assoziiert wer-
den. Allerdings muss der Streit zwischen ihnen fortwihrend bestritten werden,
denn Heidegger zielt explizit nicht auf eine Verséhnung und folglich auch nicht
auf die Unterordnung einer der beiden Pole*®*. Das Gleiche gilt fiir den Kampf der
Eigentlichkeit gegen die Man-verfallenheit, der nie final beigelegt werden kann.
Denn wie in der Kunst, bedarf es auch in der Selbstwerdung eines stetigen Rin-
gens um die Authentizitit oder die Wahrheit. Mit Badiou kann dieser Aspekt durch
die Dichotomie von ,Teue“ und ,Verrat“ inhaltlich angereichert werden, denn auch

284 Zur Erinnerung: Wahrend sich Hegel letztlich in seiner Interpretation der sophokleischen
Antigone fiir die Unterordung des Weiblichen ausspricht, obwohl er theoretisch die Versoh-
nung beider Pole zum Ziel erklart, spricht sich Nietzsche fiir die Kraft des Midnadischen und
mithin fiir das Weibliche aus, tritt in letzter Konsequenz jedoch hinter die Radikalitdt seiner
Rauschphilosophie zuriick und sieht in der Versdhnung des Dionysischen und des Apollini-
schen erst die hochste Form der Kunst (die attische Tragddie) realisiert.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

179


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

180

Asthetik der Autonomie

hier bedarf es einer bewussten Entscheidung, die Rahmenverschiebung anzuer-
kennen, sie als Folie fir das zukiinftige Leben wirken zu lassen und sich gegen alle
Widerstinde den Techniken der Zerstreuung und Verschleierung, die zur Aufrecht-
erhaltung des herrschenden Systems und zur Beruhigung seiner Produktivkrifte
genutzt werden, stetig zu widersetzen.

Ebenso wie es bereits Hegel und Nietzsche und im direkten Riickbezug auf sie
auch Heidegger fiir eine weltstiftende Kunst fordern, tritt, so die These, auch die
Performance-Kunst dazu an, Situationen zu kreieren, die die RezipientInnen tief
zu bewegen vermdogen, indem sie dichotome Pole (hiufig explizit die beiden Ge-
schlechter) aufeinanderprallen lisst. Auch die Performance-Kunst setzt damit auf
die emotionale Bezugnahme der Beteiligten, die — durch den Streit zwischen die
ihre Zeit und Kultur bestimmenden Binarititen ausgeldst — sich ihrer Einverlei-
bung als kulturindustrielles Spektakel in die ,Man-welt“ verwahrt. Sie lisst sich so
auch mit der von Badiou konzipierten gesellschaftlichen Emanzipationspraxis ver-
kniipfen, in der die Einzelnen als Ereignissubjekte die Rahmenverschiebung durch
ihre verinderte Haltung zum Leben annehmen und wirksam machen.

Ein weiterer wesentlicher Aspekt fiir eine wirkmichtige Kunst und fiir den
Aufruf, sich gegen das Verharren in der Man-verfallenheit und fiir den Weg zur
Eigentlichkeit zu entscheiden, ist nach Heidegger die Dimension des Neuen, des
Nicht-Antizipierbaren. Dies ist das Unheimliche, das Schockierende, das Aufriitteln-
de, das nicht nur der ,Angst“ als Motivation zur Eigentlichkeit, sondern auch dem
,Stof3“ durch die Kunst zu eigen ist. Die Kunst kann, ebenso wie die Angst, das Be-
wusstsein um die Moglichkeit der Eigentlichkeit, um sich selbst als Entwurf und
die Notwendigkeit der Emanzipation von der Man-welt hervorrufen, indem sie uns
mit Neuem bekannt macht. Und obwohl wahrheitslichtende Kunst ebenso selten
ist wie wahre Angst, sieht Heidegger doch beide als méglich an und setzt in sie die
Hoffnung, den Menschen aus dem Entfremdungszustand der technischverwalte-
ten Welt zu ,retten“. In beiden Fillen allerdings muss sich der Mensch seiner Angst
vor dem Neuen und Unbekannten stellen und sie aushalten, um den Kampf um die
eigene Authentizitit zu beginnen und eine neue Seinsweise zu entwickeln.

Auch Badiou sieht gerade in der Dimension des Nicht-Antizipierbaren die
Chance, das System zu verdndern. Auch er scheint davon auszugehen, dass das
Zurickfallen in das Bekannte (indem man das Ereignis verrit) das gesellschaftlich
Erwiinschte ist, gegen das es sich zu behaupten gilt. Denn die Entscheidung,
sich selbst als Ereignissubjekt und das Ereignis als radikale Zisur zu begreifen,
vor dessen Hintergrund das eigene Sein und die Umwelt kritisch hinterfragt und
im Zweifel neu konstituiert werden muss, fordert Mut und Stirke, um fiir das
Erkannte einzustehen. Im Neuen des Heidegger’schen und Badiou’schen Ereignis-
ses liegt also die Chance, der Beruhigung und Verschleierung des hegemonialen
Systems zu begegnen und individuelle und gesellschaftliche Verinderungen zu

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

forcieren, so man sich auf die Erfahrung des Ereignisses einlisst und ihm die
Treue hilt — oder mit Heidegger gesprochen: es in sich bewahrt.

Gerade da Performance-Kunst ephemere Situationen kreiert, die erst in der
Beteiligung aller zu dem werden, was sie letztlich sind, ihre Entwicklung mithin
unvorhersehbar ist und Neues und Unerwartetes so zum elementaren Bestand-
teil dieser Kunstform wird, gerade da sie oft extreme und gewaltsame Situationen
erschafft, denen man sich kaum zu entziehen vermag, liegt hier ein Bezug zum
»Ereignis« nahe. Auch die Performance-Kunst versucht zu provozieren und auf-
zuritteln, um eine Gesellschaftskritik zu artikulieren, die dhnlich der Heideggers
der Beruhigung und Verschleierung im ,Man“ entgegentritt und zu Selbsterkennt-
nis und Emanzipation aufruft. Allerdings scheint es fir die politischen Ziele der
Performance-Kunst angezeigt, deren gesellschaftskorrektive Funktion mit dem Ba-
diow’schen »Ereignis« auszugestalten, da dies allen Menschen die Moglichkeit gibt,
eine neue Seinsweise zu erfinden und die Gesellschaft zugunsten eines egalitireren
Pluralismus’ zu verindern.

Das fir die Performance-Kunst wohl entscheidendste Merkmal des Ereignis-
ses, sowohl in der Konzeption Heideggers als auch in der Badious, ist seine trans-
formatorische Kraft. Das Ereignis ist eine unerwartete und neue, aufriittelnde Si-
tuation, die der Einzelne als Impuls begreifen kann, eine neue Seinsweise zu ent-
scheiden, deren Wirkung sich dann auch auf die Gesellschaft erstrecken kann.
Genau aus diesem Grunde soll es hier als Analysekategorie zum Verstindnis des
Potenzials der Performance-Kunst, vermittelt iiber ihre TeilnehmerInnen auf die
Gesellschaft zu wirken, fruchtbar gemacht werden. Denn die Performance-Kunst
kreiert auf hiufig ,erschreckende“ Weise radikal Neues. Sie zeigt nicht nur die ,,un-
heimlichen® Seiten (durchaus auch im Freud’schen Sinne) der Situation, sondern
auch die des eigenen Seins und st6f3t so alle Beteiligten im zweifachen Sinne in
einen Zustand der Haltlosigkeit, der eine Neupositionierung, bzw. eine Neuschép-
fung des eigenen Bezugsrahmens formlich erzwingt.

Der Ereignisbegriff, der letztlich die Schwelle beschreibt, bietet die Chance,
die singulire Situation der Performance-Kunst in ihrer Unmittelbarkeit und ih-
rer individuellen, sozialen und politischen Sprengkraft zu begreifen und Kunst als
integralen Bestandteil des Lebens jedes Einzelnen zu denken.

2.4 Die ,Sorge um die Freiheit”: Die Kunst der Selbsterméachtigung
bei Foucault

Michel Foucault (1926-1984) schlief3lich berfithrt die Frage nach der Relevanz der
Kunst fir die individuelle Lebenspraxis und mithin das Problem der ,autonomen
Kunst“, der sich die hier vorgestellten Philosophen hauptsichlich in ihren kunst-
philosophischen Schriften widmen, in das Feld postmoderner Ethik. Er erhebt das

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

181


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

182

Asthetik der Autonomie

Subjekt selbst zum Medium der Kunst, das es zu gestalten gilt. Dabei beruft er

sich jedoch nicht auf die vorsokratische Antike, sondern auf die Lebenskunst vor

allem des Hellenismus’. Im Rekurs auf und als Weiterentwicklung seiner fritheren

Begriffe der »Macht«*® und der »Subjektivitit«

286 stellt er in seiner letzten Schaf-

fensphase die antiken Selbsttechniken, mit deren Hilfe die Subjekte versuchen,

aus ihrem Leben ein Kunstwerk zu machen, der christlichen »Gehorsamsmoral«

285

286

»Macht« (pouvoir) ist ein Kernbegriff der Philosophie Foucaults, der sich im Laufe seiner
Schaffensphasen von einem negativ konnotierten zu einem positiv-produktiven entwickelt.
Beginnend mitseiner Auseinandersetzung mit traditionelljuridischer Machtin Wahnsinn und
Gesellschaft, wo die Schaffung grofler Internierungshiduser durch den absolutistischen Kénig
zum einschneidenden Moment in der Geschichte der Ausschliefdung wird, wandelt sich sein
Machtbegriff seit Die Ordnung des Diskurses grundlegend: von der Macht zum Ausschluss von
Menschen zur Macht zum Ausschluss von Diskursen. Ab den 1970er-Jahren entwickelt Fou-
cault eine ,Analytik der Macht, die den souverinen Machtbegriff durch den — ungleich be-
deutenderen—depersonalisierten Machtbegriff erganzt“. Macht verbindet sich mit bestimm-
ten gesellschaftlichen Einrichtungen und Anforderungen, ist aber keine Eigenschaft, die ei-
ner Einzelperson oder einer regierenden Cruppe zugeschrieben werden kann. Mittels Kor-
pertechnologien versucht dieser Machttyp, den Kérper zu dressieren (Disziplinarmacht). Ab
den1980er-Jahren und seinem Werk Der Wille zum Wissen entwickelt Foucault einen strategi-
schen Machtbegriff (Bio-Macht) und erginzt diesen schlieflich um den Begriff der »Gouver-
nementalitit« (und dessen Vorform, die Pastoralmacht), der den Zusammenhang zwischen
Macht und Politik — Macht als Mittel der Steuerung der gesamten Gesellschaft — herstellt.
In den unterschiedlichen historischen Zusammenhangen werden also verschiedene Formen
von Macht genutzt, um Individuum und Cesellschaft zu kontrollieren und zu steuern (vgl.
Ruoff, Michael (2007): Foucault-Lexikon. Entwicklung — Kernbegriffe — Zusammenhinge. Pa-
derborn, 146ff.; hier147).

Betrachtete Foucault das Subjekt zunachst als jenes, das durch Disziplin, Diskurs und Macht
produziert wird und das durch diese zugeschriebene Stellung innerhalb des Systems ge-
bunden wird, entwickelt er in seiner spaten Schaffensphase einen Subjektbegriff, der dem
Subjekt Autonomie zuspricht, welche dieses zur stetigen Selbstformung nutzt. Unter Beriick-
sichtigung seines spaten Denkens kann also zwischen ,einem ,diskurrierenden’ Subjekt und
einem ,freien Subjekt“ unterschieden werden. ,Das erste wire das epistemische Subjekt
der Humanwissenschaften und der Disziplinen (einschlieRlich der Bevélkerung als Gegen-
stand statistischer Methoden unter dem Einfluss unterschiedlicher Machttypen), das zweite
das Subjekt der Sorge um sich selbst” (vgl. Ruoff, 2007: 198ff.; hier 200). Dieses autonome
Subjekt zu denken, stellt sich dabei als notwendige Bedingung fiir die Ausarbeitung eines
praktischen Widerstandsbegriffs dar und fithrt schliefslich zu den dichotomen Begriffen von
Herrschaft (domination) und Macht (pouvoir) sowie der damit verbundenen Aufforderung,
Widerstand gegen Herrschaftsstrukturen zu leisten, um sich den Praktiken rigider Unterwer-
fung unter allgemeinglltige Normen und Werte zu widersetzen und einen selbstbestimm-
ten Existenzstil zu verwirklichen. In seinem spaten Subjektbegriff ist also seine Forderung
— angesichts der zunehmenden Fragmentierung des Selbst — ein ,kritisch-widerstindiges
Ethos des Subjekts zu realisieren, bereits angelegt (vgl. Kgler, Hans-Herbert (2004): Mi-
chel Foucault. Stuttgart/Weimar, 144ff., 161ff. u. 199).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

gegeniiber. In der Postmoderne sieht er schlieflich das Potenzial zur Revitalisie-
rung einer Ethik, verstanden als ,Asthetik der Existenz“. In ihr wird das idstheti-
sche Moment der Lebensfithrung wieder ins Zentrum gestellt und eine neue Form
der Selbsterkenntnis und Selbstbemichtigung nach dem Vorbild der griechischen
Antike angestrebt.

Vor der Folie des Hegel'schen Freiheitsbegrifts der attischen Polis, des Heideg-
ger’'schen Zusammenhangs von Subjekt und Wahrheit und Nietzsches Konzeption
der Lebenskunst*” konstatiert er die schrittweise Entfernung der Kunst vom In-
dividuum und vom Leben, beginnend mit dem Aufkommen des Christentums. So
wie bereits Nietzsche und Heidegger versuchen, das Griechentum als antike Denk-
form, die nicht vom Christentum kontaminiert war, ,zuriick zu gewinnen®, ver-
sucht auch Foucault, das Griechentum neu zu denken. Die Aufgabe besteht seines
Erachtens darin, ,dafiir zu sorgen, dass das europiische Denken iiber das grie-
chische Denken als einer einmal gegebenen Erfahrung, der gegeniiber man alle

n*®®, ohne das griechische Denken

Freiheiten hat, wieder in Gang kommen kan
jedoch zu idealisieren®®.

Seines Erachtens wich die antike Moral, die im Wesentlichen die Suche nach
einer personlichen Ethik und somit eine Freiheitspraxis war, allmihlich der christ-
lichen Moral des Gehorsams gegeniiber einem Regelsystem®°. Dieser Wandel der
Moral hatte dabei auch eine enorme Auswirkung auf die Asthetik und auf das, was
unter dem Begriff »Werk« verstanden wurde. Aus der Lebenskunst wurde ,l'art

pour lart.

287 Vgl. Foucault, Michel (2007¢): Die Ruckkehr der Moral. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Fou-
cault. Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 247.

288 Foucault, 2007c: 246.

289 Foucault geht es nicht darum, ,zu einem fritheren Zustand zuriick zu kehren“ (Foucault,

2007b:198), denn er halt die griechische Antike weder fiir beispielhaft noch fiir bewunderns-
wert (vgl. Foucault, 2007c: 241). ,Nichts ist mir fremder als die Vorstellung, dass die Philoso-
phie von einem bestimmten Zeitpunkt an auf Abwege geraten ist, dass sie etwas vergessen
hat, dass irgendwo in ihrer Geschichte ein Prinzip, eine Begriindung existiert hitte und nun
wiederentdeckt werden misse. [...] Dies soll trotzdem nicht heifden, dass der Kontakt mit der
einen oder anderen Philosophie nicht etwas hervorbringen konnte, aber man misste dann
richtig betonen, dass dies etwas Neues ist“ (Foucault, Michel (2005): Die Ethik der Sorge um
sich als Praxis der Freiheit. In: Defert, Daniel/Ewald, Francois (Hrsg.): Dits et Ecrits. Schriften
in vier Binden (Band IV). 1980-1988. Frankfurt am Main, 894). ,Die Arbeit des Denkens be-
steht nicht darin, das Ubel zu entlarven, das allem, was existiert, im Geheimen innewohnen
wiirde, sondern die Gefahr zu erahnen, die in allem droht, was gewdhnlich ist, und alles das
zur Frage zu machen, was festgefiigt ist. Der ,Optimismus‘ des Denkens, wenn man dieses
Wort verwenden mochte, ist, dass es kein goldenes Zeitalter gibt“ (Foucault, 2007b: 195).
290 Vgl. Foucault, Michel (2007d): Eine Asthetik der Existenz. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel
Foucault. Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 282.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

183


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

184

Asthetik der Autonomie

,Was mich erstaunt, ist, da in unserer Gesellschaft die Kunst nur noch eine Be-
ziehung mit den Objekten und nicht mit den Individuen oder mit dem Leben hat,
und auch, dafd die Kunst ein spezialisierter Bereich ist, der Bereich von Experten,
namlich den Kinstlern. Aber konnte nicht das Leben eines jeden Individuums ein
Kunstwerk sein? Warum sind ein Gemalde oder ein Haus Kunstobjekte, aber nicht

unser Leben?*”

Die Forderung Foucaults, aus dem eigenen Leben ein Kunstwerk zu machen und
Kunst und Leben auf diese Weise wieder zusammenzufiihren, ist auch in der
Performance-Kunst fundamental, denn indem Performance-KiinstlerInnen den
realen Korper zur Artikulation ihrer Freiheitsforderungen nutzen und die Betrach-
terInnen zum wesentlichen Bestandteil des ,Werkes“ machen, fithren sie, wie von
Foucault gefordert, ethische und politische Dimensionen des Verhiltnisses vom
Selbst und den anderen vor Augen, die auf eine Selbstermichtigung aller Betei-
ligter und mithin auf die Ausbildung eines isthetischen Ethos abzielen. Dadurch
sollen sie direkte Auswirkungen auf die individuelle Lebenspraxis und folglich auf
das Handeln jedes Einzelnen in der Gesellschaft haben. Anhand verschiedener
Interviews und Aufsitze aus den frithen 1980er-Jahren soll deshalb seine , Asthetik
der Existenz“ betrachtet werden, die als ein Plidoyer fiir eine Verwandlung von
Grenzen in Schwellen gelesen werden kann, denn sowohl Foucault als auch der
Performance-Kunst scheint es darum zu gehen, Verhirtungen aufzuweichen,
um so neue Denk- und Handlungsoptionen fir eine individuelle Ethik freier
Subjekte zu ermoglichen, die dezidiert auch politische Konsequenzen haben. Die
Foucault’sche ,Lebenskunst“ erméglicht demnach einen Briickenschlag zwischen
den hier vorgestellten isthetischen Theorien und den im Weiteren niher zu be-
stimmenden ethischen und politischen Implikationen einer Asthetik der Autonomie
des Subjekts, nicht der Kunst.

2.4.1 Antike Lebenskunst als Ethos der Selbstsorge

Foucault denkt Kunst als existenziellen und individuellen Ausdruck des Lebens, die
fiir die Gestaltung der eigenen Freiheit unabdingbar ist. Diese Funktion der Kunst,
die sich seines Erachtens am nachdriicklichsten in der Zeit des klassischen Grie-
chenland bis zur Phase des griechisch-rémischen Denkens der Kaiserzeit zeigt,
war im Wesentlichen eine Selbstkultur unter dem Gebot der ,Sorge um sich*, die
dabei elementar mit der Sorge um andere verkniipft war; hier war das Selbst das zu
gestaltende Kunstwerk. Mit dem Christentum vollzog sich jedoch eine Verkehrung
dieser Selbstkultur: Fortan galt es, dem Selbst zu entsagen. Im Christentum kam
es zur Umgestaltung der ethischen Substanz, zum Beispiel in der Reinigung und

291 Foucault, 2007b: 201.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Ausrottung der Begierden, und die Selbstkultur wurde in den Dienst einer ,Pas-
toralmacht“ gestellt, sodass die Sorge um sich einen Grof3teil ihrer Autonomie ver-
lor und fortan negativ konnotiert wurde*”. Im Mittelalter schlieflich verschwand
die Vorstellung des eigenen Lebens als Kunstwerk vollstindig und tauchte erst in
der Renaissance wieder auf. Anstelle des Gebotes der Selbstsorge im Hellenismus
wurde im Christentum und bis in die Moderne das Gebot der Selbsterkenntnis zum
zentralen Motiv***. Das Prinzip der christlichen Gehorsamsmoral, die mit Gestind-
niszwang und Selbstaufgabe einhergeht, verdringt die antike Freiheitspraxis®*.
Fur die Postmoderne konstatiert Foucault eine Riickkehr zur Moral im Sinne
einer Riickkehr zu einer bestimmten Form griechischer Erfahrung, sodass heu-
te, in einer Zeit, in der ,die meisten von uns nicht glauben, dass eine Moral auf
der Religion gegriindet sein kann und wir kein Rechtssystem wollen, das in un-
ser moralisches, personliches und intimes Leben eingreift“**, eine Asthetik der
Existenz, die sich auf die Sorge um sich und die Sorge um andere griindet, ei-
ne bedenkenswerte Alternative zu sein scheint. Das heutige Moralverstindnis mit
seinen Vorschriften, Anordnungen und Ratschligen weist eine unmittelbare Nihe
zum antiken Moralverstindnis auf. Es gilt, so Foucault, die Gemeinsamkeiten und

292 Im Christentum wurde die Sorge um sich negativ konnotiert, als Wurzel verschiedener mo-
ralischer Fehler, als Eigenliebe und Egoismus der notwendigen Selbstaufopferung entgegen-
gestellt und schliefSlich, beispielsweise von Gregor von Nyssa, als Verzicht auf das Selbst um-
gedeutet und das Heil ins postmortale Jenseits verlegt. Die griechische techng, aus dem ei-
genen Leben ein Kunstwerk zu machen, wurde neu ausgearbeitet und die Verkniipfung von
Kunst und Leben wurde aufgehoben. Das Werk und die Kunst waren fortan nur mehr Ge-
genstinde, die den Tod ihres Schopfers iiberdauerten. Die Subjektivierung des antiken grie-
chischen Denkens wich der Konstituierung der ,christlichen Doktrin und [des] Pastorals des
Fleisches®; es kam zu einer Vermehrung der Kodifikationen. In diesem Zuge wurden die Aner-
kennung eines Gesetzeskodex’ und der Gehorsam gegeniiber der pastoralen Autoritat sowie
die Selbstverleugnung und Reinheit nach Vorbild der Jungfraulichkeit zentral (vgl. Foucault,
2005: 879f., 885f., Foucault, 2007b: 198ff. u. Foucault, Michel (1989): Der Gebrauch der Luste.
Sexualitdt und Wahrheit. Zweiter Band. Frankfurt am Main, 44 u.122).

293 Vgl. Foucault, 2007b: 207ff., 217 u. Foucault, Michel (2007e): Technologien des Selbst. In: De-
fert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frank-
furt am Main, 290ff.

294 Mit dem Christentum kam es zu einer Umdeutung des Moralverstindnisses. Der ,Wille zur
Moral“ des antiken Griechenland wurde zur Idee eines ,gottlichen Willens“ und die Moral
wurde in Regelwerken, denen man zu gehorchen hatte, fixiert. Diese Moral des Gehorsams
grindete sich auf zwei Maximen des Gestdndniszwangs, die als Selbstenthiillung bezeich-
net werden konnen: auf das Publikmachen der eigenen Siinden in Form der exomologésis
sowie auf den Verzicht auf den eigenen Willen und sich selbst im Zuge des absoluten Gehor-
sams gegenlber einem Anderen, der sogenannten exagoreusis. Dies sind im Wesentlichen
die Selbsttechnologien, die sich aus Gehorsam und moénchischer Kontemplation entwickel-
ten und die die strenge Wahrheitsverpflichtung sowie die dogmatischen und kanonischen
Pflichten illustrieren (vgl. Foucault, 2007e: 309ff. u. Foucault, 2007d: 282).

295 Foucault, 2007b: 194.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

185


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

186

Asthetik der Autonomie

Unterschiede sichtbar zu machen und zu zeigen, wie der Rat der antiken Moral
im zeitgendssischen ,Moralstil“ auf neue Weise funktioniert. Allerdings wird bei
dieser Riickkehr die fundamentale Aufgabe der politischen Philosophie und der
Philosophie iiberhaupt vergessen®*.

,Die Suche nach Existenzstilen, mit moglichst grofien Unterschieden untereinan-
der, scheint mir einer der Punkte zu sein, durch welche die zeitgendssische Suche
einst in besonderen Gruppen hatte gestartet werden konnen. Die Suche nach ei-
ner Form der Moral, die fiir alle annehmbar wire — in dem Sinne, daf alle sich

dem zu unterwerfen hitten —, erscheint mir als eine Katastrophe.***’

Statt wie in seinen fritheren Schriften sein Hauptaugenmerk auf ,Zwangsprakti-
ken“ zu legen®?®, steht fiir Foucault nun also die ,Praxis des Selbst*, die Praxis der
,Selbstformierung des Subjekts“ im Zentrum der Betrachtung, die hauptsichlich
die griechische, aber auch die rémische Antike bestimmte. Diese Zeit sieht er da-
bei als Bezugspunkt fiir eine mogliche postmoderne ,Praxis des Selbst“**?. Dem
Subjekt des frithen Foucault, das sich iiber Praktiken der Unterwerfung konstitu-
iert, gesellt sich nun ein Subjekt zu, das ,auf autonome Weise, durch Praktiken
der Befreiung, der Freiheit konstituiert wird“. Die autonome Subjektkonstituti-
on basiert dabei auf einer gewissen Anzahl von milieuspezifischen Regeln, Stilen
und Konventionen, wie es bereits in der Antike der Fall war**°. Dieser Aspekt der
Selbstformierung, der sich gegenwirtig, gemif} der Forderung Foucaults, explizit
in pluralen Existenzstilen duflern muss, lisst das Foucault’sche Konzept fiir eine

296 Vgl. Foucault, 2007c: 244ff. u. Foucault, 2007b: 194.

297 Foucault, 2007c: 251.

298 Dies tut er beispielsweise noch in seinem 1975 erschienen Werk Surveiller et punir (Uberwa-
chen und Strafen), in dem er schreibt: ,Die Wirksamkeit der Macht und ihre Zwingkraft gehen
sozusagen auf ihre Zielscheiben tber. Derjenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist
und dies weif}, ibernimmt die Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selber aus;
er internalisiert das Machtverhaltnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er wird
zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung® (Foucault, Michel (1977): Uberwachen und Stra-
fen. Die Geburt des Gefiangnisses. Frankfurt am Main, 260).

299 Der Selbstoptimierungsgedanke, der beim spaten Foucault zentral wird, darf dabei nicht mit
zeitgenossischen politischen Strategien der Selbstoptimierung, wie sie sich beispielsweise
im Neoliberalismus finden lassen, verwechselt werden. Darauf weist auch Etienne Balibar
treffend hin, wenn er schreibt: ,Mir scheint, man beachte nicht immer genug, dass Foucault
in seinen letzten Jahren das Thema der ,Selbstsorge ,ironisch’ entwickelt hat — sowohl als
letzte Geste des Bruchs mit der Heidegger-Schule als auch mit kritischem Blick auf das da-
malige sprunghafte Anwachsen der  Technologien des Selbst’. Ohne diesen Kontrapunkt lduft
man Gefahr, sein Werk in die Hinde der postpolitischen, neoliberalen Ethik zu spielen. Dies
ist zumindest Gegenstand einer Schlacht zwischen verschiedenen Erben, die sich auf ihn be-
rufen“ (Balibar, 2012: 60).

300 Vgl. Foucault, 2007d: 283 u. Foucault, 2005: 875f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

Philosophie der Performance-Kunst zentral erscheinen, sodass im Folgenden ein
Blick auf die Foucault’sche Analyse antiker Lebenskunst notwendig erscheint.

Foucault denkt die »Lebenskunst« (techné tou biou), die die klassische und hel-
lenistische Antike geprigt hat und die verschiedene philosophische Selbstsorge-
Praktiken hervorbrachte, unmittelbar im Zusammenhang mit der Verbindung zwi-
schen Subjekt und Wahrheit, mit einem individuellen Freiheitsstreben und einer
bestimmten Haltung sich selbst, seinen Mitmenschen und der Welt gegeniiber. Die
Arbeit an sich selbst ist ein notwendiger Kampf, den es zu gewinnen gilt, um sich
einer Seinsweise zu nihern, die durch aktive Freiheit charakterisiert ist und die auf
einem ,strukturellen, instrumentellen und ontologischen Verhiltnis zur Wahrheit
beruht®. Sie wird in diesem Kontext als Voraussetzung betrachtet, bestimmte
Wahrheiten zu erkennen. Laut Foucault ist diese Verbindung von Selbstausarbei-
tung als Grundlage fiir den Zugang zur Wahrheit nicht nur fiir das antike Den-
ken, sondern auch fiir das dsthetische Denken fundamental. Es geht darum, Wahr-
heiten zu erfassen, aufzunehmen und in Handlungsprinzipien transformieren zu
kénnen, sodass die alétheia zum éthos wird>°>.

Die Frage nach dem Subjekt, nach dem Ursprung der Beziehung von Subjekt
und Wahrheit, wurde in der griechischen Antike vom delphischen Spruch ,gnothi
seauton®, also: ,Erkenne dich selbst“, aufgeworfen. Allerdings schrieb das ,Erken-
ne dich selbst“ entgegen der heutigen philosophischen Interpretation, nicht die
Selbsterkenntnis als Grundlage der Moral oder der Beziehung zu den Gottern vor,
sondern ein umsichtig-kluges Verhalten. Im philosophischen Denken trat das Ge-
bot ,gnothi seauton® erst mit Sokrates auf und wurde fortan mit dem Begriff der
»epimeleia heautou«®® als der »Sorge um sich« verkniipft und schlieRlich im Hel-
lenismus dieser untergeordnet. Die ,epimeleia heautou® ist der Rahmen und Bo-
den, der das Gebot ,gnothi seauton‘ rechtfertigt. In der gesamten klassischen An-
tike und Spatantike war die Sorge um sich als lebenslange Praxis des sich um sich

301 Foucault, 1989: 121.

302 Vgl. Foucault, 2007b: 218. u. Foucault, 2007e: 305.

303 ,Die epimeleia heautou‘isteine Haltung, eine Haltung sich selbst, den anderen und der Welt
gegenliber. [...] Die ,epimeleia heautou' ist auch eine bestimmte Form der Aufmerksambkeit,
des Blicks. Sich um sich selbst zu sorgen beinhaltet, dafd man seinen Blick umkehrt, dafd man
ihn von auen —ich mochte fast sagen — nach ,innen‘ wendet, [...] daR man seinen Blick von
aufden, den anderen, der Welt usf. weg und auf ,sich selbst‘ wenden muss. Die Sorge um sich
selbst beinhaltet eine gewisse Art, darauf zu achten, was man denkt und was sich im Denken
abspielt. Das Wort ,epimeleia‘ ist mit ,melete’ verwandt, das sowohl Ubung als auch Medi-
tation bedeutet. [...] Der Begriff ,epimeleia‘ bezeichnet nicht nur diese allgemeine Haltung
oderdiese sich selbst zugewandte Aufmerksamkeit. Die ,epimeleia‘ bezeichnet stets auch ei-
ne Reihe von Handlungen, und zwar solche, die auf einen selbst gerichtet sind, Handlungen,
durch die man fiir sich selbst Sorge tragt, durch die man sich verandert, reinigt, verwandelt
und ldutert” (Foucault, Michel (2009): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de
France (1981/82). Frankfurt am Main, 26f.).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

188

Asthetik der Autonomie

Kiimmerns zentral und wurde schliefflich im hellenischen und rémischen Denken
zu einer gesamtkulturellen Erscheinung. Sie war die notwendige Voraussetzung,
um sich selbst zu erkennen und zu formen, sich ethisch und 4sthetisch zu optimie-
ren und seine Begierden zu meistern. Sie war die Voraussetzung eines richtigen
Verhaltens und eines richtigen Gebrauchs der eigenen Freiheit®*.

Die Sorge um sich ist ein Grundsatz und eine durchgingige Praxis. Sie ist eine
grundlegende Pflicht und ein Ensemble sorgfiltig ausgearbeiteter Verfahren und
Techniken. Bei Platon, der sie pidagogisch deutete, bestand die Aufforderung im
Wesentlichen darin, die eigene Aufmerksambkeit auf sich selbst, auf sein Inneres
zu lenken, um sich selbst zu erkennen und sich an die eigene Verwandtschaft mit
der geschauten Wahrheit zu erinnern. In der hellenistischen Philosophie wurde
der Sorge um sich in Vorschriften fiir die Lebensfithrung Rechnung getragen®>.
So bestand beispielsweise die Aufgabe im stoischen Denken darin, durch Unter-
weisungen bestimmte Grundprinzipien, also Wahrheiten und Verhaltensregeln, in
Form von Doktrinen zu erlernen. Diese Prinzipien sollten dem Menschen in je-

3°¢ Die Lebenskunst musste demnach

307

der Lage das richtige Verhalten erméglichen

mittels einer ,askésis“ — d.h. eines Ensembles von Praktiken®**’ im Sinne der Ein-

304 Vgl. Foucault, 2009: 16ff. u. Foucault, 2005: 880.

305 Im platonischen Denken wird der delphischen Maxime der Selbsterkenntnis Prioritét ein-
geraumt. Im hellenistischen Denken und der griechisch-rémischen Zeit hingegen wandelt
sich dieser Vorzug, und das »Erkenne dich selbst« wird der »Sorge um sich« untergeordnet
(vgl. Foucault, 2007e: 297). Bei Platon ist die ,Sorge um sich” eine Aufgabe der Jugend und
beinhaltet eine Konversion, die jedoch nicht nur eine Hinwendung zum eigenen Inneren,
zur Seele ist, sondern immer auch eine Hinwendung zum Goéttlichen impliziert. Im Helle-
nismus und der rémischen Antike wird die ,Sorge um sich zur lebenslangen Praxis, zu einer
Lebensform mit dem Ziel der Hinwendung in das eigene Innere. An die Stelle des platonisch-
padagogischen Moments treten nun die vollkommene Beherrschung des eigenen Selbst, die
als stindiger Kampf aufgefasst wird, sowie das Verlernen schlechter Gewohnheiten, falscher
Ansichten etc., die Notwendigkeit eines Lehrers und ein therapeutisches, heilendes Moment
(vgl. Foucault, 2009: 602ff.).

306 Vgl. Foucault, 2009: 600ff. u. Foucault, 2005: 881.

307 Siesollten es dem Individuum erlauben zu lernen, potenziellen Ereignissen standzuhalten,
sich von ihnen nicht aus der Fassung bringen und sich nicht von den so ausgelésten Gefiih-
len hinreifRen zu lassen. Zu diesen Praktiken zahlt das, was Foucault als ,Wahrheitsaskese“
bezeichnet und bei der die Techniken dazu gebraucht werden, Subjekt und Wahrheit mitein-
ander zu verbinden, sodass das Subjekt mit einer ihm vorher unvertrauten Wahrheit ausge-
riistet wird, die gelernt, erinnert und schrittweise zur Anwendung gebracht wird, um so ein
souveran im Individuum herrschendes ,Quasi-Subjekt” zu schaffen. Zu diesem Zweck bedarf
es der wahren und verniinftigen Rede (logoi), die durch fortschreitende intensivierte Aneig-
nung und Erinnerung zum zentralen Riistzeug wird. Die hierzu notwendigen Techniken und
Ubungen sind Zuhoren, Lesen, innere Einkehr, die ,praemeditatio malorum®, also das Voraus-
denken zukiinftigen Unglicks, und die ,melete thanatou, die Einiibung des Todes im Sinne
seines permanenten Vergegenwartigen mit dem Ziel, jeden Tag so zu leben, als wire es der
letzte. Neben der ,meditatio“ gab es die ,exercitio®, also jene Ubungen, die realiter vollzo-

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

wirkung des Subjekts auf sich selbst, einer Selbstbelehrung — erlernt werden, mit
deren Hilfe man sich zu transformieren suchte und den Zugang zu einer bestimm-
ten Seinsweise zu erlangen anstrebte. Ziel war es, , Herrscher tiber sich selbst“ und
vollkommen unabhingig* zu sein®*®.

Laut Foucault war ,[d]ie Sorge um sich [...] in der griechisch-rémischen Welt
die Art und Weise, in der sich die individuelle Freiheit — oder gewissermafien die
biirgerliche Freiheit - als Ethik reflektierte*®”, wobei »Ethik« im Sinne des griechi-
schen Begriffs »ethos« als ,weise zu sein und sich zu verhalten“ verstanden werden
muss. Das Ethos duflerte sich unter anderem in Kleidung, Bewegung und innerer
Haltung. In ihm reflektierte sich die Freiheit, insofern sich das Ethos des Subjekts
in der Art und Weise spiegelt, wie es seine Freiheit praktiziert. Die Aufgabe bestand
also darin, mittels eingehender Arbeit an sich selbst der eigenen Freiheitspraxis in
einem Ethos, das als ,gut, schon, ehrenhaft, achtbar und erinnerungswiirdig er-
scheint“, Ausdruck zu verleihen. Das Wichtigste war dabei nicht, die Gesetze und
Briuche (némoi) zu achten, vielmehr war die Haltung, die fiir die Achtung sorgt,
und somit das Verhiltnis zu sich selbst zentral’°.

Obwohl die Praktiken des Selbst, mittels derer sich das Subjekt auf aktive Wei-
se konstituiert, einem kollektiven Kanon unterworfen war, also auf von der Kultur
und Gruppe vorgegebenen Schemata beruhten, ging es nicht darum, verallgemei-
nerbare Verhaltensmodelle zu internalisieren, sondern eine personliche Wahl zu
treffen. Diese Wahlmoglichkeit stand dabei jedoch nur einer kleinen Elite freier

311

Minner offen®". Die Motivation fiir die persénliche Wahl, eine Moral®** auszubil-

gen wurden und die die Unabhéngigkeit des Individuums von der duferen Welt herstellen
sollten. Sie bestanden in Ubungen der Enthaltsamkeit, Entbehrung und der korperlichen Wi-
derstandsfahigkeit (vgl. Foucault, 2009: 607ff.).

308 Vgl. Foucault, 2007b: 211, Foucault, 2009: 603ff. u. Foucault, 2005: 876.

309 Foucault, 2005: 879.

310 Vgl. Foucault, 2005: 882 u. Foucault, 1989: 43.

311 ,Sich umsich selbst kiimmern ist ein Privileg; es ist Zeichen gesellschaftlicher Uberlegenheit
im Gegensatz zu denjenigen, die sich als Diener um andere kiimmern oder ein Handwerk
ausiiben missen, um leben zu kénnen® (Foucault, 2009: 601). Die antike Gesellschaft war eine
virile, die an die Vorstellung von Asymmetrien und die AusschlieRung von anderen gebunden
war, was sich unter anderem in der Unterdriickung der Frauen zeigte (vgl. Foucault, 2007b:
192ff. u. Foucault, 2005: 889). Die antike Moral war letztlich eine ,Mannermoral“ und die
MaRigung ausschlieftlich eine ,Mannestugend®, die zum Ziel hatte, ,dafd das Verhltnis zu
sich isomorph mit dem Herrschafts-, Hierarchie- und Autorititsverhiltnis wird, das man als
Mann, als freier Mann, iilber seine Untergebenen herzustellen beansprucht“ (Foucault, 1989:
110).

312 Unter Moral versteht Foucault in diesem Kontext ,das wirkliche Verhalten der Individuen in
seinem Verhiltnis zu den Regeln und Werten, die ihnen vorgesetzt sind: man bezeichnet so
die Art und Weise, in der sie sich mehr oder weniger vollstindig einem Verhaltensgrundsatz
unterwerfen, einem Verbot oder einer Vorschrift gehorchen oder widerstehen, ein Werten-
semble achten oder vernachldssigen“ (Foucault, 1989: 36).

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

189


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

190

Asthetik der Autonomie

den, die im Wesentlichen eben isthetischen Charakter hatte, die eine ,Asthetik der

“*B war, resultierte aus dem Willen nach einem schénen, erinnerungswiir-

Existenz
digen Leben, denn die Ethik und die Beziehung zu sich und zu anderen standen
in der Antike im Zentrum - um religiése Probleme, so Foucault, sorgte man sich
nicht. Der Wille, ein moralisches Subjekt zu sein, und die Suche nach einer Ethik
der Existenz waren demnach in der Antike wesentliche Bestandteile der Behaup-
tung der eigenen Freiheit. Das Subjekt war bemiiht, dem eigenen Leben eine Form
zu geben, die es ihm ermdglichte, sich selbst anzuerkennen und von anderen an-
erkannt zu werden. Es bildete sich selbst als persénliches Kunstwerk aus**.

Dabei war gerade die individuelle Freiheit, so Foucault, den Griechen sehr
wichtig, und es war in der gesamten griechischen Antike ein fundamentales Ziel,
kein Sklave zu sein — weder der eines anderen Menschen noch einer anderen
Polis, noch seiner eigenen Leidenschaften. Foucault konstatiert also explizit, im
Gegensatz zum Hegel'schen Vorrang des Allgemeinen vor dem Besonderen, die
Relevanz individueller Freiheit, sodass das ,wihrend der grofien acht Jahrhunderte
der antiken Kultur“ bestindige Problem der Sorge um sich im Wesentlichen als
»Sorge um die Freiheit“ betrachtet werden muss®”.

Ziel der antiken Lebenskunst war die vollstindige Selbstbeherrschung, die es
einem freien Mann ermoglichte, gegeniiber seinen Begierden und Liisten Herr-
schaft und Uberlegenheit zu erlangen und sich nicht von ihnen fortreifRen zu las-
sen. Angestrebt wurde ein Zustand innerer Ruhe und die Freiheit von jeglicher
Versklavung durch seine Leidenschaften sowie eine Seinsweise, die sich durch die
vollkommene Souverdnitat iiber sich selbst und den vollen Genuss seiner selbst
auszeichnet®®. Das individuelle Leben wurde — entgegen der heutigen, herkémm-
lichen Auffassung - als Werk betrachtet, welches es zu kreieren galt und das im
besten Falle auch post mortem Anerkennung fand. Es war eine techné, das eigene
Leben, gerade weil es verganglich ist, zum Kunstwerk zu machen. Die griechisch-
rémische , Sorge um sich® ist also eine individuelle Aufgabe im Diesseits, die voll-
stindig auf das eigene Leben, auf die eigenen Handlungen und den Platz, den man
unter den Anderen einnimmt, ausgerichtet ist®”.

Auch die Performance-Kunst scheint den BetrachterInnen die Méglichkeit der
Transformation zu Menschen, die sich ihrer individuellen Freiheit und ihrer Ver-

313 Unterdem Terminus ,Asthetik der Existenz*ist eine Lebensweise zu verstehen, deren mora-
lischer Wert nicht auf ihrer Ubereinstimmung mit einem Verhaltenscode und auch nicht auf
einer Reinigungsarbeit beruht, sondern auf gewissen Formen oder vielmehr auf gewissen
allgemeinen formellen Prinzipien im Gebrauch der Luste, auf ihrer Aufteilung, Begrenzung
und Hierarchisierung“ (Foucault, 1989:118).

314 Vgl. Foucault, 2007b: 192ff. u. Foucault, 2007d: 282.

315 Vgl. Foucault, 2005: 880.

316 Vgl. Foucault, 1989: 43.

317 Vgl. Foucault, 2007b: 198ff. u. Foucault, 2005: 886.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

antwortlichkeiten bewusst sind, aufzeigen zu wollen, indem sie einerseits die Auf-
merksambkeit auf das eigene Selbst und andererseits auf die Interdependenzen mit
anderen lenkt. Sie scheint dazu aufzurufen, sich selbst zu erfinden und sich da-
bei eine Form zu geben, in der sich die in der Performance vor Augen gefithrten
,Wahrheiten“auch in den neu zu kreierenden Handlungsprinzipien widerspiegeln.
Im Gegensatz zur kleinen Anzahl derer, denen in der Antike diese Erfahrung of-
fenstand, haben in der Performance-Kunst nun alle Beteiligten die Moglichkeit,
eine Seins- und Verhaltensweise zu entwickeln und zu erproben, die auf freien
Entscheidungen beruht. Ob dies dazu fiihrt, dass sich die TeilnehmerInnen selbst
anerkennen oder von anderen anerkannt werden, liegt dabei in der Hand des Ein-
zelnen, aber der Aufruf, sich zu transformieren, um Zugang zu einer neuen Seins-
weise zu erlangen, wird von der Performance-Kunst deutlich artikuliert.

2.4.2 Macht, Herrschaft und Raume des Widerstands

Foucaults Uberlegungen zu einer Praxis der Selbstsorge fufen unmittelbar auf sei-
ner Analyse von Machtbeziehungen, sodass es letztlich um die Verbindung der
Technologien der Beherrschung anderer und der Technologien des Selbst geht,
die Foucault als »Gouvernementalitit« bezeichnet*™®: die ,Gesamtheit der Prakti-
ken [...] mit denen man die Strategien konstituieren, definieren, organisieren und
instrumentalisieren kann, die die Einzelnen in ihrer Freiheit wechselseitig verfol-
gen®”. Im Begriff der »Gouvernementalitit« wird also der Freiheit des Subjekts
und seiner Beziehung zu anderen Rechnung getragen, die gerade den ,Gegen-
standsbereich der Ethik konstituiert®*°.

Um sich der Frage der Freiheit in Bezug auf die Sorge zu nihern, muss man
nach Foucault prizise zwischen Macht- und Herrschaftsbeziehungen unterschei-
den. Machtbeziehungen bestimmen weite Teile menschlicher Beziehungen, denn
darin existiert ein ,ganzes Biindel von Machtbeziehungen®, die auch mit Herr-
schaftsformen korrelieren kénnen. Sie werden zwischen Individuen, innerhalb der
Familie in pidagogischen Beziehungen oder im politischen Korper wirksam, zeich-
nen sich jedoch gerade durch ihre Verinderbarkeit aus. »Macht« bezeichnet eine
Beziehung zwischen individuellen oder kollektiven ,Partnern®, die als Form han-
delnder Einwirkung aufeinander ausgeiibt wird und fiir die zwei Elemente uner-
lasslich sind: zum einen muss der ,Andere®, auf den Macht ausgeiibt wird, konti-
nuierlich als handelndes Subjekt angesehen werden, zum anderen muss sich ein

318 Vgl. Foucault, 2007e: 289.
319  Foucault, 2005: 901.
320 Vgl. Foucault, 2005: 901.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

192

Asthetik der Autonomie

Feld moglicher Reaktionen, Wirkungen und Antworten eréffnen. Macht ist dem-
nach ein ,auf Handeln gerichtetes Handeln®*.

Vor dieser Folie lasst sich auch die Verkniipfung der praktizierten ,Sorge um
sich“als Ethos der Freiheit mit der ,Sorge um andere* verstehen. In der antiken Le-
benskunst erlangte die Sorge um andere auf zweierlei Arten Relevanz: zum einen,
indem die Sorge um sich selbst das Subjekt dazu befihigte, seinen gebithrenden
Platz in der Gesellschaft, in der Gemeinschaft und in personlichen Beziehungen
einzunehmen; zum anderen, indem die Sorge um sich immer der Unterweisung
eines Meisters in Form eines Ratgebers oder eines Freundes bedurfte. Die Sorge
um den anderen muss also im Feld der Selbstsorge, die dabei der Sorge um andere
ethisch vorrangig ist, immer mitgedacht werden.

So ging es letztlich bei der antiken Selbstsorge darum, eine Kunst des Regie-
rens zu erlernen, denn nur, wer sich in rechter Weise um sich selbst sorgt, ist auch
in der Lage, sich in angemessener Weise in Bezug auf andere und fiir andere selbst
zu leiten. Selbstsorge ist, so verstanden, immer auch eine Konversion der Macht,
da sie Machtmissbrauch kontrolliert und begrenzt. Der Tyrann beispielsweise, der
seine Macht missbraucht, indem er sie anderen aufzwingt, ist den griechischen
Philosophen zufolge der Sklave seiner Begierden, wogegen der gute Souverin sei-
ne Macht iiber sich selbst ausiibt, die die Macht iiber die anderen reguliert***. Das
Thema der Sorge um sich durchzog also das gesamte moralische Denken und Han-
deln, von den platonischen Dialogen bis zu den Texten der spiten Stoa.

,Die ethische Substanz der Griechen [war] die ,aphrodisia‘ [...]; der Subjektivie-
rungsmodus war eine politisch-dsthetische Wahl. Die Askeseform war die ver-
wandte techné& in der man beispielsweise die techné‘ des Korpers oderjene Oko-
nomie der Gesetze findet, durch welche man seine Rolle als Ehemann definierte
oder auch jene Erotik als Form einer Askese sich selbst gegeniiber in der Knaben-

liebe, usw.; und weiter war dann die Teleologie die Selbstbeherrschung.*?

Die Sorge um sich ist also in ihrer ,vollen und positiven Form*“ eine Macht, die man
tiber sich selbst und andere ausiibt. Sie duflert sich im Verhiltnis des Individuums
zu sich selbst, in der Souverinitit, die es iiber sich selbst ausiibt, und ist dabei
konstitutives Element fiir das ,Gliick und die ,Ordnung“ der Polis***.

Foucault geht nicht davon aus, dass es eine Gesellschaft ohne Machtbeziehun-
gen geben kann und hilt dies auch nicht fiir notwendig aufgrund seiner wertfreien
Definition von Macht als , strategische Spiele“ — wobei »Spiel« hier ,die Gesamtheit

321 Vgl. Foucault, 2005: 878 u. Foucault, Michel (2007a): Subjekt und Macht. In: Defert, Dani-
el (Hrsg.): Michel Foucault. Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am
Main, 92ff.; hier 97.

322 Vgl. Foucault, 2005: 883ff. u. Foucault, 1989: 107f.

323 Foucault, 2007b: 206f.

324 Vgl. Foucault, 1989: 105f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

von Regeln zur Herstellung der Wahrheit*** meint. Seines Erachtens besteht die
Aufgabe schlicht darin ,sich die Rechtsregeln, die Fithrungstechniken und auch
die Moral zu geben, das ethos’, die Sorge um sich, die es gestattet, innerhalb der
Machtspiele mit dem Minimum an Herrschaft zu spielen®*.

Machbeziehungen sind dabei solche, in denen ,der eine das Verhalten des an-
deren zu lenken versucht®. Das heif3t, menschliche Beziehungen erweisen sich stets
als mobile, reversible und instabile Machtbeziehungen, ob es sich nun um sprachli-
che Kommunikation, um institutionelle oder 6konomische Beziehungen oder Lie-
besbeziehungen handelt. In Machtbeziehungen geht es um , Fithrung® im Sinne der
Lenkung anderer und der des eigenen Verhaltens in einem mehr oder weniger of-
fenen Handlungsfeld mit dem Ziel, Einfluss auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit
zu nehmen. Es geht weder um den kriegerischen noch juristischen Handlungs-
modus des ,Regierens“ im Sinne des Strukturierens moglicher Handlungsfelder
der anderen. Macht kann also nur iber ,freie Subjekte ausgeiibt werden. Das be-
deutet: Freiheit ist die Voraussetzung fir Macht und dufert sich in agonistischem
Verhalten. In dem Moment, wo Machtbeziehungen erstarren und den verschie-
denen Parteien die Moglichkeit zu Verinderung versperren, in dem Moment, wo
sich ein asymmetrisches Machtverhiltnis verfestigt, muss von Herrschaftszustand
gesprochen werden®”’.

Eine neue Ethik muss sich demnach auf einem Spiel mit einem Minimum an
Herrschaft begriinden, um die ethischen Hauptaufgaben zu erméglichen: den po-
litischen Kampf fiir die Achtung vor dem Gesetz, die kritische Reflexion der miss-
brauchlichen Regierungstechniken und die ethische Suche nach der Begriindung
individueller Freiheit®?®. So verstanden, lassen sich auch Performances als Macht-
spiele, aber eben nicht als Herrschaftsspiele lesen, die jene soziopolitischen Ziele
zu realisieren suchen, indem sich freie Individuen in einem Feld begegnen, das die
Moglichkeit einer Reaktion und Antwort lisst. In Performances scheinen Handlun-
gen tatsichlich auf Handlungen gerichtet zu sein und Erfahrungsriume erdffnet
zu werden, die Selbstbeherrschung als erforderlich erscheinen lassen und so zu
Konversionen der Macht fithren kénnen. Hier ist die Freiheit jedes Einzelnen die
notwendige Voraussetzung fiir das Machtspiel, in dem es auch um den Einfluss
auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit geht. Hier wird der Betrachtende letztlich
dazu aufgefordert, sich seiner Selbst zu bemichtigen, um seine Macht iiber die
Anderen zu regulieren, damit das Performance-Spiel nicht in ein Herrschaftsspiel
umschligt und die Méglichkeit individueller Transformation bestehen bleibt.

325 Foucault, 2005: 897.

326 Foucault, 2005: 899.

327 Vgl. Foucault, 2007a: 97f. u. Foucault, 2005: 878, 890.
328 Vgl. Foucault, 2005: 899f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

193


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

194

Asthetik der Autonomie

Da also die Freiheit der Subjekte die Voraussetzung fiir Machtbeziehungen ist,
liegt in ihnen immer schon die Moglichkeit des Widerstands, denn die Macht iiber
andere kann nur in dem Mafie ausgeiibt werden, in dem den anderen noch die
Moglichkeit bleibt, sich zu widersetzen und zu widerstehen, sei es durch Flucht,
List oder Strategien, die Situation umzukehren. In Herrschaftszustinden, seien
es 6konomische, soziale, institutionelle oder sexuelle Asymmetrien, ist der Spiel-
raum jedoch duflerst beschrinkt, sodass hier das Problem darin besteht, zu wissen,
an welcher Stelle sich Widerstand formieren kann. Um also einen Herrschafts-
zustand sinnvoll zu kritisieren, muss man, um die Konsequenzen dieses Herr-
schaftszustands aufzuzeigen, ein bestimmtes ,Wahrheitsspiel“ spielen und andere,
yverniinftigere“ Moglichkeiten aufzeigen sowie den Menschen klarmachen, was sie
iiber ihre eigene Situation nicht wissen®*.

Wo also die Bedingungen des Handelns restlos determiniert sind, beispiels-
weise in der Sklaverei, die ein Verhiltnis von physischem Zwang ist, kann es keine
Machtbeziehungen geben.

,Wenn es einem Individuum oder einer gesellschaftlichen Gruppe gelingt, ein Feld
von Machtbeziehungen zu blockieren, sie unbeweglich und starr zu machen und
jede Umkehrung der Bewegung zu verhindern—durch den Einsatz von Instrumen-
ten, die sowohl 6konomischer, politischer oder militarischer Natur sein mégen
—, dann steht man vor etwas, das man als einen Herrschaftszustand bezeichnen

kann.33°

Innerhalb eines solchen Herrschaftszustands sind Widerstand und Befreiung pro-
bate Mittel, um ein Feld fiir neue Machtbeziehungen zu eréffnen. Hier ist die Be-
freiung ein politisches und historisches Mittel fiir eine Praxis der Freiheit, denn
innerhalb solcher Herrschaftszustinde konnen Freiheitspraktiken gar nicht oder
nur in sehr begrenztem Umfang existieren. Wurde durch Widerstand und Eman-
zipation ein Feld neuer Machtbeziehungen geschaffen, gilt es, dieses durch Frei-
heitspraktiken zu kontrollieren. Insofern konnen Freiheitskimpfe selbst Formen
der Freiheitspraxis sein beziehungsweise den Boden fiir eine Praxis der Freiheit
bilden®'. Der Widerstand gegen starre Herrschaftszustinde mit dem Ziel, diese
in Machtverhiltnisse zu transformieren, erweist sich so als Transformation von
Grenzen in Schwellen. So werden Riume geéffnet, in denen Macht in der oben
genannten Definition wieder moglich ist und die Subjekte frei sind. In diesem
Kontext sollten auch Revolutionen, so Foucault, nicht einfach als politische Pro-

329 Vgl. Foucault, 2005: 890ff.
330 Foucault, 2005: 878.
331 Vgl. Foucault, 2007a: 98 u. Foucault, 2005: 878f.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

jekte, sondern als Stil, als Existenzweise mit ihrer asketischen Asthetik und ihren
besonderen Formen einer Beziehung zu sich und zu anderen gedacht werden®>.

Foucault zufolge haben sich in der Postmoderne eine Reihe von Widerstinden
entwickelt, wie beispielsweise der Widerstand gegen die patriarchale Herrschaft
iiber die Frau oder die Herrschaft der Psychiatrie iiber die Geisteskranken. Zu be-
obachten ist dabei, dass in der Postmoderne, im Gegensatz zu den Kimpfen gegen
Ausbeutung im 19. Jahrhundert, der Kampf gegen die Objektivierung, also gegen
die Unterwerfung der Subjektivitit im Vordergrund steht. Es sind ,transversale
Kampfe*, die nicht auf politische oder 6konomische Systeme beschrinkt sind. Thr
Ziel ist die Auswirkung der Macht als solche. Sie sind ,unmittelbar“ und insofern
yanarchisch®, da sich ihre Kritik nicht gegen eine iibergeordnete Instanz und sich
ihr Kampf nicht auf ein zukiinftiges Versprechen (wie beispielsweise bei politi-
schen Revolutionen) richtet. Vor allem jedoch stellen diese Kimpfe den Status des
Individuums infrage. Sie treten fiir das Recht ein, anders zu sein und betonen
die Individualitit des Individuums, wenden sich andererseits gegen alles, was das
Individuum isoliert und gegen alles, was die Gesellschaft spaltet. Diese Kimpfe
richten sich gegen die , Privilegien des Wissens“ und ,wenden sich gegen jene Abs-
traktionen und jene Gewalt, die der dkonomische und ideologische Staat ausiibt,
ohne zu wissen, wer wir als Individuen sind, wie auch gegen die wissenschaftliche
oder administrative Inquisition, die unsere Identitit festlegt*®®.

Auch die Performance-Kunst richtet sich gegen diese Unterwerfung des Sub-
jekts und tritt fiir eine Revitalisierung einer postmodernen Ethik der Existenz nach
antikem Vorbild ein. Sie veranschaulicht die Problematiken und zeigt zumeist ex
negativo Alternativen zu den das Individuum betreffenden Herrschaftsmechanis-
men und Zwangspraktiken auf mit dem Ziel, individuelle Freiheitsriume zu 6ffnen
und fiir jeden sichtbar zu machen. Indem sie also Freiheitsforderungen kiinstle-
risch artikuliert und magliche Schwelleniiberschreitungen aufzeigt, die sich aus
der Transformation der Grenzen ergeben, kann sie selbst, folgt man den Ausfith-
rungen Foucaults, den Boden fiir eine Praxis der Freiheit bilden und eben ein ex-
emplarisches Feld neuer Machtbeziehungen schaffen, die - in den Alltag iiberfithrt
— gesellschaftlich wirksam werden kénnen.

2.4.3 Performing Foucault

Was die Foucault'sche Asthetik respektive die ethischen Konzeptionen seiner letz-
ten Schaffensphase fiir die folgende Betrachtung der Performance-Kunst so re-
levant erscheinen ldsst, ist die in seiner Konzeption enthaltene Moglichkeit, die
Kunst vom Individuum aus zu denken. So setzt er sich nachdriicklich nicht nur

332 Vgl. Foucault, 2007b: 217.
333 Vgl. Foucault, 2007a: 85ff.; hier 86.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

195


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

196

Asthetik der Autonomie

gegen praxisferne Kunst ein, wie es auch Hegel, Nietzsche, Heidegger und Badiou
tun, sondern ebenso gegen die Beherrschung jedes Einzelnen und appelliert an den
Freiheitsdrang der Menschen, sich ihr Recht auf Selbstbestimmung zu erkimpfen,
ihr Recht darauf, sich ein Ethos zu wihlen, das sich durch Pluralitit und Respekt
vor dem Anderen auszeichnet.

Auch er stirkt also einen politischen Handlungsbegriff, der auf die Kongru-
enz von Denken und Handeln und auf Freiheit und Verantwortlichkeit fiir sich
selbst und die Umwelt griindet, allerdings indem er im Rekurs auf die individu-
elle ,Sorge um sich“ die Dimension des ,Anderen‘ vor dem Hintergrund postmo-
derner Pluralitit denkt. Sein Rekurs auf die griechische Antike dient ihm letzt-
lich dazu, etwas grundlegend Neues, fiir jeden Menschen Zugingliches zu den-
ken, nicht jedoch — wie bei Hegel, Nietzsche oder Heidegger — die griechische
Antike zu idealisieren. Mit Foucault lisst sich also der Aufruf zur Transformation,
wie ihn auch Nietzsche und Heidegger formulieren, als Aufruf zur Transformation
von Grenzen in Schwellen vor dem Hintergrund pluraler Lebensstile, als Aufruf zur
Selbsterkenntnis, Selbstpriifung und Selbstgestaltung verstehen, der in der prak-
tischen Umsetzung ethische Handlungsmodelle nahelegt, die den biopolitischen
Herrschaftsanspriichen und hegemonialen Dichotomisierungspraktiken ein Mit-
einander unter freien Individuen entgegenhalten. Die transformatorische Dimen-
sion der Performance-Kunst kann auf diese Weise in grundlegende ethische und
politische Bahnen gelenkt werden, die auf einen gesellschaftlichen Verinderungs-
prozess zielen, der von den Freiheitsforderungen jedes Einzelnen ausgeht und ge-
tragen wird, ohne den ,Anderen dabei aus dem Blick zu verlieren.

Die Erkenntnis der Notwendigkeit, die eigene Existenz als Kunstwerk im Sinne
Foucaults zu gestalten, ist demnach verkniipft mit dem Aufruf zum Widerstand
gegen starre Herrschaftsstrukturen, fiir das Recht, anders zu sein, und fiir die ethi-
sche Suche nach der Begriindung individueller Freiheit, sodass mit der Foucault’-
schen Forderung, Herrschaft in Macht zu transformieren mit dem Ziel, ein Mehr an
individueller Freiheit zu ermoglichen, die politische Dimension der Performance-
Kunst von ihrem Fundament her gedacht werden kann. Eben diese Forderung kann
als Ausgangspunkt fiir die Bestimmung ihres utopischen Potenzials fungieren.

Foucault liefert mit seiner Konzeption der ,Sorge um sich“ eine grundlegende
Kritik an der Entfremdung des Individuums von sich selbst und seinem schop-
ferischen Potenzial sowie seiner Eigenverantwortlichkeit. Gleichzeitig artikuliert
er eine Kritik an den Unterwerfungs- und Unterdriickungspraktiken der imperia-
listischen und kapitalistischen Systeme. Seine Forderung, Herrschaft in Macht zu
transformieren und sich ein Recht auf eine Selbstsorge zuriickzuerobern, die vor
der Folie der eigenen Freiheit im Angesicht des Anderen eine anerkennungswiir-
dige, weil gerechte Existenz ermdoglicht (die dabei also explizit nicht mit dem Ziel
neoliberaler Selbstoptimierung praktiziert wird), schlief3t sich also — auch wenn ei-
ne Kritik an Platon ebenso ausbleibt wie ein Rekurs auf die attische Kunst — nicht

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Asthetische Positionen

nur an die individuellen Auswirkungen ,grof3er Kunst* an, wie sie Hegel, Nietzsche
und Heidegger denken, sondern auch an die politischen Rahmenverschiebungen,
wie sie Badiou konzipiert. Dem eigenverantwortlichen Handeln (Hegel) und den
individuellen Transformationsimpulsen (Nietzsche und Heidegger) ebenso wie den
politischen Rahmenverschiebungen (Badiou) gesellt sich also die Verwandlung von
Grenzen in Schwellen im Sinne der Verwandlung von Herrschaft in Macht zu, und
gerade diese Verwandlung verspricht dabei fiir die Bestimmung des utopischen
Potenzials der Performance-Kunst fruchtbar zu sein.

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.

197


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

