
2 Ästhetische Positionen

Kunst als Leben – Leben als Kunst

„It is so difficult to change. Radical change

can only happenwith some kind of tragedy

that totally shakes your life.“1

Im vorherigen Kapitel sollten nicht nur die politischen und gesellschaftskritischen

Momente der Performance-Kunst beleuchtet, sondern auch die damit verknüpften

verschiedenen Methoden der Zusammenführung von Kunst und Leben verdeut-

licht werden, die sich ausgehend von den historischen Avantgarden im 20. und

beginnenden 21. Jahrhundert entwickelten. Das, was die KünstlerInnen in diesem

Feld praktisch umzusetzen suchen, nämlich eine Kunst zu entwickeln, die Lebens-

praxis werden kann und die auf ihre RezipientInnen existenziell einzuwirken ver-

mag, wird in derModerne dabei auch philosophisch reflektiert, denn es entwickeln

sich zentrale philosophische Positionen, die der Kunst explizit einen Platz im Le-

ben der Menschen und mithin gesellschaftliche, politische und ethische Relevanz

zusprechen und sich gegen die Auffassung von Kunst als zweckfreie und praxis-

ferne Instanz wenden, die befreit ist von gesellschaftlichen Funktionen und die

separiert ist von allem Außerkünstlerischen, von allem Gesellschaftlichen2. Bereits

im 19. Jahrhundert gab es Philosophen, die bestrebt waren, diesem Verständnis

von Kunst einen Kunstbegriff entgegenzusetzen, der die Kunst als konstitutiven

Teil des Lebens in das Zentrum der Gesellschaft stellt.

Im Folgenden werden deshalb Ästhetiken betrachtet, die sich mit „l’art pour

l’art“ nicht zufriedengeben und die zur Entwicklung eines Gegenentwurfs auf ein

Kunstverständnis vor der platonischen Dichterzensur rekurrierten. Auch wenn die

Auseinandersetzung mit den nachfolgenden ästhetischen Konzeptionen zunächst

wenig naheliegend erscheinen kann, dient sie doch gerade als Schwelle, die es zur

1 Abramović zit. nach Anderson, Laurie (2003): Marina Abramović. Interview. In: BOMB 84,

Summer 2003. <http://bombmagazine.org/article/2561/marina-abramović/> (12.12.2016).

2 Vgl. Hinz, Berthold (1972): Zur Dialektik des bürgerlichen Autonomie-Begriffs. In: Müller, Mi-

chael/Bredekamp, Horst/Hinz, Berthold/Verspohl, Franz-Joachim/Fredel, Jürgen/Apitzsch,

Ursula (Hrsg.): Autonomie der Kunst. Zur Genese und Kritik einer bürgerlichen Kategorie.

Frankfurt am Main, 173ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bombmagazine.org/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://bombmagazine.org/


118 Ästhetik der Autonomie

philosophischenDurchdringung von Performance-Kunst fruchtbar zumachen gilt.

Denn gerade die Kunstphilosophien Hegels, Nietzsches und Heideggers machen

eine welt- und selbststiftende Kunst vor demWandel des Selbstverständnisses der

antiken Griechen aus, die durch Sokrates und Platon im Namen der Vernunft und

der Wissenschaft vollzogen wurde3, und setzen der Kunst seit Platon und bis zu

ihrer Zeit – in der die Auswirkungen seiner Philosophie nach wie vor deutlich spür-

bar sind4 – eine Kunstauffassung mit explizit anderer Zielsetzung entgegen.

Da Hegel die Geschichte der modernen Kunstphilosophie mit einem Pauken-

schlag –mit dem sogenannten „Ende der Kunst“ – begonnen hat, dessen Nachhall

bis heute nicht verklungen ist, soll zunächst seine Ästhetik betrachtet werden. He-

gel erklärt die Kunst seiner und der nachfolgenden Zeit für tot, denn sie hat sich so

weit vom Kern der menschlichen Existenz entfernt, dass sie nicht mehr imstande

ist, ihre eigentliche Aufgabe, die sinnliche Vermittlung der Ideen, zu erfüllen. Die-

se Spaltung von Kunst und Leben beklagen im Rekurs auf Hegel auch Nietzsche

und Heidegger, die zwar die Hoffnung auf eine weltstiftende Kunst nicht aufge-

ben, zu ihrer Zeit jedoch das Hegel’sche Diktum vom Vergangenheitscharakter der

Kunst nicht widerlegen können.Während also für Hegel die Kunst, ihren höchsten

Möglichkeiten nach, endgültig der Vergangenheit angehört, halten Nietzsche und

Heidegger an der Revitalisierung des vorsokratischen Kunstprinzips, an Kunst als

existenzieller gesellschaftlicher Wirkgröße letztendlich fest. Nietzsche sieht in der

deutschen Philosophie und Musik, insbesondere in Immanuel Kant und Richard

Wagner5, eine Wiedergeburt des dionysischen Prinzips, während Heidegger der

Kunst, sofern der ästhetische Umgang mit ihr als sinnlicher Stimulus überwun-

den wird, das Potenzial zuschreibt, das Rettende im Zeitalter der Technik zu sein.

Sie soll der wissenschaftlich-technischen Zivilisation, in der der Mensch Gefahr

läuft, sein potenziell Besonderes aufzugeben, entgegentreten.

Sowohl Hegel als auch Nietzsche und Heidegger knüpfen ihre Kritik an der

Entfremdung der Kunst vom Leben an die Artikulation einer generellen Kritik an

der Partikularisierung und Entfremdung des Individuums durch den sich entwi-

ckelnden Kapitalismus und denken „große“ Kunst folglich in Verbindung mit spe-

zifischen Auffassungen von Freiheit und unentfremdetem In-der-Welt-sein. Ihre

Kritik an den Auswirkungen der soziopolitischen Entwicklungen der vergange-

nen Jahrhunderte auf das Individuum führt sie zu einem Kunstverständnis, das

die Kunst explizit mit politischen und ethischen Transformationsaufforderungen

verknüpft und ihr eine weitreichende Verpflichtung zur Konstitution des Subjekts

überträgt. Die fundamentale Kritik an den Entfremdungszusammenhängen, die

3 Vgl. Hogrebe, 1987: 157.

4 Vgl. Wall, 2006: 35.

5 Zumindest bis zu Der Fall Wagner.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 119

sich im Zuge der Moderne stetig zu steigern scheinen und den Druck auf das In-

dividuum immer weiter erhöhen, steht dabei nach wie vor im Zentrum zentraler

politischer und ethischer Philosophien, wie an der Gesellschaftskritik Badious und

an der Ethik Foucaults im Zuge dieses Kapitels noch zu zeigen sein wird. Bei die-

sen beiden Denkern erweist sich die Suche nach Auswegen aus dem Dilemma als

politische und ethische Aufgabe, in der die Kunst nach wie vor einen zentralen

Platz einnimmt, bietet sie doch die Möglichkeit des Transformationsappells und

des „Vor-Scheins“ – um es mit Bloch zu sagen6.

So sieht denn auch Badiou gerade in der Kunst die Möglichkeit gegeben, ei-

ne ereignishafte Rahmenverschiebung zu erleben, sich als Ereignissubjekt neu zu

konstituieren und sein Leben nachhaltig zu ändern. Foucault schließlich sieht im

Verschwinden der christlichen Gehorsamsmoral in der Postmoderne die wachsen-

de Chance für den Einzelnen, unter Zuhilfenahme verschiedener Selbsttechniken

aus seinem eigenen Leben ein Kunstwerk zu machen. Seine „Ästhetik der Exis-

tenz“, in der er explizit auf die griechische Antike rekurriert, schlägt eine Befreiung

des Subjekts aus den Zwangszusammenhängen seiner jeweiligen Lebensrealität

vor. So setzt er der Wesensrealisierung im antiken Sinne eine radikale, postmo-

derne Selbstschöpfung entgegen, bei der die Kreativität wieder im Zentrum der

moralischen Erfahrung steht7 – statt für ein „werde der, der du bist“ plädiert er für

ein „erfinde dich selbst“8.

Die Verknüpfung der ästhetischen Konzeptionen mit der politischen Philoso-

phie Badious und der Ethik Foucaults lässt sich folglich über die explizit gefor-

derte Nähe der Kunst zum Leben rechtfertigen, in der sich Kunst als Lebenspraxis

6 Kunst vermag ein Noch-nicht-Gewordenes in den Horizont der Realität zu rücken und ei-

ne utopische Dimension als Möglichkeit geltend zu machen, die entgegen der Entfremdung

eine „Ahnung künftiger Freiheit vermittelt“ (Bloch, Ernst (1993): Das Prinzip Hoffnung. Ge-

samtausgabe, Band 5. Frankfurt amMain, 250). „Dergestalt lautet die Losung des ästhetisch

versuchten Vor-Scheins: wie könnte die ‚Welt vollendet werden, ohne daß dieseWelt, wie im

christlich-religiösen Vor-Schein, gesprengt wird und apokalyptisch verschwindet‘ [...] ‚Kunst

ist ein Laboratorium und ebenso ein Fest ausgeführter Möglichkeiten‘, mitsamt den durch-

erfahrenen Alternativen darin, wobei die Ausführung wie das Resultat in der Weise des fun-

dierten Scheins geschehen, nämlich des welthaft vollendeten Vor-Scheins. In großer Kunst

sind Übersteigungen wie Ausfabelungen am sichtbarsten aufgetragen auf tendenzielle Kon-

sequenz und konkrete Utopie. Ob allerdings der Ruf nach Vollendung – man kann ihn das

gottlose Gebet der Poesie nennen – auch nur einigermaßen praktisch wird und nicht bloß

im ästhetischen Vor-Schein bleibt, darüber wird nicht in der Poesie entschieden, sondern in

der Gesellschaft“ (Bloch, 1993: 248f.).

7 Diese radikale Selbstschöpfung darf dabei jedoch nicht mit der neoliberalen Forderung der

Selbstschöpfung und -optimierung zugunsten einer besseren Nutzbarmachung des Einzel-

nen im Sinne kapitalistischer Gewinnmaximierung und Subjektsteuerung begriffen werden.

8 Vgl. Horn, Christoph (2001): Ästhetik der Existenz und Selbstsorge. In: Kleiner, Marcus S.

(Hrsg.): Michel Foucault. Eine Einführung in sein Denken. Frankfurt am Main, 151f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


120 Ästhetik der Autonomie

erweist und elementar verknüpft ist mit Ethik. Gesellschaftskritik und Transfor-

mationsimpuls gehen hier Hand in Hand, denn nicht nur Nietzsche und Heideg-

ger (und in gewissem Sinne auch Hegel) verbinden ihre Kunstphilosophien mit

der Hoffnung auf eine Transformation der Lebensbedingung des modernen Indi-

viduums. Auch die dezidiert politischen und ethischen Konzeptionen Badious und

Foucaults zielen auf eine Lebenskunst, die eine bewusste Entscheidung zur Trans-

formation voraussetzt.

Die im Folgenden aus der Perspektive der Performance-Kunst neu gelesenen

Philosophien eröffnen also ein Feld vom deutschen Idealismus bis hin zur Postmo-

derne, das einerseits bis heute für die philosophische Beschäftigungmit Kunst zen-

trale Bezugspunkte bereitstellt – und insbesondere mit Blick auf die Performance-

Kunst die gesellschaftspolitische und identitätspolitische Relevanz der Kunst un-

terstreicht – und in dem andererseits in der chronologischen Darstellung explizite

Rückbezüge zu den jeweiligen Vorgängerpositionen sichtbar werden. Die hier be-

handelten Philosophien sind in ihrer Verschiedenheit mit Bedacht gewählt. Abge-

sehen vom Rekurs auf die griechische Antike, der alle hier dargestellten Ästhetiken

eint, sollmit Blick auf die Kunst eine Entwicklungslinie aufgezeigt werden, die aus-

gehend vom Hegel’schen Diktum des „Vergangenheitscharakters der Kunst“ über

Nietzsches „Artisten-Metaphysik“ bis hin zu Heideggers „Ereignisdenken“ reicht,

das sich in seiner kunstphilosophischen Ausgestaltung dezidiert auf Hegel und

Nietzsche bezieht.Heidegger, vonHegel zu Nietzsche einen Bogen spannend,wird

schließlich ebenso wie Nietzsche zum Impulsgeber für Foucault. Dieser verlässt

jedoch das Feld der Kunstphilosophie und erhebt den Bezug auf die griechische

Antike zu einer Angelegenheit der Ethik.

Um dem Verdacht vorzubeugen, bei dem Rekurs auf die attische Kunst ginge

es darum, ein historisch korrektes Bild der griechischen Antike zur Grundlage der

Philosophie der Performance-Kunst machen zu wollen, sei hier angemerkt, dass

die Frage sekundär ist, ob ihre Theorien zur antiken griechischen Kunstwelt histo-

risch fundiert sind, da die Ästhetiker ihre (Re-)Konstruktionen der attischen Kunst

vor der platonischen Dichterzensur vorranging dazu nutzen, bestimmte Konzepte

für ihre Gegenwart durch historische Bezüge zu begründen und zu verdeutlichen

–mögen diese auch imaginär sein. Hier wird es also nicht darum gehen, ein nost-

algisch-verklärtes Bild der griechischen Antike für unsere Gegenwart stark zu ma-

chen. Stattdessenwird es darum zu tun sein, den Vorstellungen der Ästhetiker vom

Verhältnis von KünstlerIn, Kunstwerk und BetrachterIn in der Lebensrealität des

vorsokratischen antiken Griechenland nachzuspüren und für unsere Gegenwart

fruchtbar zu machen. Denn gerade die existenzielle Wirkmächtigkeit der Kunst,

die die Ästhetiker in der Kunst des vorsokratischen Griechenland zu finden glau-

ben, verknüpft mit ihrem Versuch, das von Platon ausgehende selbstreferenzielle

Kunstverständnis durch philosophische Rekonstruktionen des antiken Konzepts

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 121

von Kunst als Lebenspraxis zu überwinden9, scheint im Kontext der philosophi-

schen Habhaftwerdung von Live-Performance-Kunst von besonderer Relevanz.

Bei der nachfolgenden Auseinandersetzung mit den oben genannten Philoso-

phen sollen also die Kernkonzepte und die zentrale Terminologie ihrer jeweiligen

philosophischen Reflexionen zur Kunst in ihrer Relevanz für eine Philosophie der

Performance-Kunst herausgestellt werden. Sie sollen im weiteren Verlauf der Ar-

beit als ästhetisches Fundament zur Annäherung an eine philosophische Analyse

desWirkpotenzials der Performance-Kunst in Bezug auf ihre TeilnehmerInnen die-

nen und die Basis einer Philosophie der Performance-Kunst sein.DasHauptaugen-

merkwird bei der Auseinandersetzungmit der Ästhetik Hegels auf seiner Dramen-

theorie liegen, insbesondere auf seiner Theorie der attischen Tragödie am Beispiel

seiner Interpretation der sophokleischen Antigone. Bei der Ästhetik Nietzsches wird

dessen Analyse des dionysischen Prinzips von besonderem Interesse sein. Und in

der Auseinandersetzung mit Heideggers Denkweg soll versucht werden, die fun-

damentalontologischen und kunstphilosophischen Aspekte seines, wenn man so

will, frühen Ereignisbegriffes herauszustellen und sie mit der Ereignisontologie

Alain Badious in politische und ethische Bahnen zu lenken, die mit dem Anspruch

der Performance-Kunst kompatibel sind. Alain Badious Theorie dient schließlich

als Überleitung in das Feld der Ethik und somit hin zu Foucaults Konzepten der

Lebenskunst und Selbstsorge. Badiou und vor allem Foucault schlagen die für die-

se Arbeit notwendige Brücke von den kunstphilosophischen Überlegungen Hegels,

Nietzsches und Heideggers zu den ethischen und politischen Philosophien und

somit zu den weiteren zentralen Positionen für ein Verständnis der Performance-

Kunst, um die es im dritten Kapitel der vorliegenden Arbeit gehen wird.

Neben den zentralen Analysekategorien, die es aus den einzelnen Schriften her-

auszuarbeiten gilt, soll der Blick auf die strukturellen Gemeinsamkeiten der Kon-

zeptionen gelenkt werden, denn bei allen hier genannten Philosophien scheint ein

Zusammenhang zu bestehen zwischen wirkmächtiger (Lebens-)Kunst und einem

dezidierten Konzept von Freiheit, vor dessen Hintergrund sich das Individuum

überhaupt erst transformieren kann. Darüber hinaus ist gerade das Spannungs-

verhältnis dichotomer Pole in allen Konzeptionen der Motor für die Entwicklung

und Befreiung des Individuums, sei es nun der Konflikt zwischen subjektivem und

objektivem Geist, wie ihn Hegel in der Antigone erkennt, sei es der Kampf zwischen

dem dionysischen und apollinischen Prinzip, wie ihn Nietzsche in seiner Geburt der

Tragödie beschreibt, sei es der Streit zwischen Erde undWelt, den es Heidegger zu-

folge im Sinne Heraklits zu bestreiten gilt, oder die Polarität zwischen Treue und

9 Die genauen Bezugspunkte und Kritiken der jeweiligen Kunstphilosophien an der durch So-

krates beziehungsweise Platon hervorgebrachten Zäsur in der Geschichte der Kunst werden

an entsprechenden Stellen noch differenzierter zu beleuchten sein.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


122 Ästhetik der Autonomie

Verrat bei Badiou und Macht und Herrschaft bei Foucault. Impulsgebend für ei-

ne nachhaltige Rahmenverschiebung ist also immer die Freiheit desjenigen, der

den Mut aufbringt, einen neuen Bezug zur Welt als Folie seines weiteren Lebens

zu wählen sowie die unmittelbare, emotionale Erfahrung konfligierender Pole zu

machen. Kunst und Lebenskunst (im attischen Sinne) treten also gegen die Ent-

fremdung des Individuums an, indem sie dem Menschen die Möglichkeit des Er-

lebens und Erkennens seiner Selbst und seiner Welt gewähren und dazu nicht auf

Kontemplation, sondern auf emotionale Bezugnahme setzen.

Wie sich im Einzelnen das Verhältnis von Individuum und Freiheit von Ent-

fremdungszusammenhängen sowie von Kunst als Streit und Transformation dar-

stellt, wird im Folgenden zu klären sein. Zunächst gilt es jedoch festzuhalten, dass

die zu besprechenden ästhetischen, ethischen und politischen Konzeptionen alle

eine bestimmte Art der Kunstrezeption als Rettung des Individuums vor allgegen-

wärtiger Entfremdung und vor eigener Unfreiheit begreifen, die auf ein Verständ-

nis von Kunst und Politik gründet, das seit Platon kaum mehr Relevanz für sich

beanspruchen kann. Denn gerade der Konflikt, den es eigentlich in der Kunst aus-

zutragen gilt, wurde durch die von Platon philosophisch begründete Dichotomi-

sierung unterlaufen, indem die jeweiligen Pole an Wertzuschreibungen geknüpft

wurden,womit ein gleichberechtigtes Neben- bzw.Miteinander der Pole imKunst-

werk – und mithin ein echter Streit – unmöglich wurde. Die Spaltung von Kunst

und Leben korreliert also mit einer generellen Dichotomisierung und durchzieht

dabei nicht nur die Sphäre der Kunst, sondern auch das Verhältnis von Theorie

und Praxis sowie die Beziehung des Selbst zum Anderen und insbesondere das Ge-

schlechterverhältnis – wie an den Konzeptionen Hegels, Nietzsches und Heideg-

gers, aber auch an der Relevanz feministischer Forderungen in der Performance-

Kunst deutlich wird. Diese Spaltung kann als einer der Grundpfeiler politischer

Herrschaftsinteressen sowie ihrer Ausschluss- und Unterwerfungsmechanismen

begriffen werden, die der von Hegel, Nietzsche und Heidegger beklagten Entfrem-

dung Vorschub leisteten und die, wie bereits gezeigt wurde, auch die Performance-

Kunst zum Thema ihrer Arbeiten macht.

Im Folgenden soll also geprüft werden, inwiefern sich die hier vorgestellten

Konzeptionen auf eine Zusammenführung von Kunst und Leben berufen und

wie sich diese Zusammenführung inhaltlich ausgestaltet. Darüber hinaus gilt es

die für ihre Theorien zentralen Begriffe zu definieren und zu eruieren, wie sie

einerseits die weltstiftende, politische und gemeinschaftskonstitutive Dimension

der Kunst und andererseits das Moment der Identitätskonstruktion gestalten.

Hier gilt es, Lesarten und Interpretationsvorschläge der Ästhetiken zu entwi-

ckeln, die den Fokus auf die emanzipatorische und transformatorische Kraft

der Kunst legen, und Begriffe herauszukristallisieren, die zur Durchdringung

des Phänomens Performance-Kunst dienlich erscheinen. Wie also im Einzelnen

„wahre“ Kunst bestimmt wird und was sie dazu ermächtigt, tatsächlich selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 123

und weltverändernd zu wirken, wie sich gerade im Streit dichotomer Pole ihr

transformatorisches Potenzial entfaltet, gilt es nachfolgend zu klären und für eine

Betrachtung der Performance-Kunst fruchtbar zu machen.

2.1 Heros und Polis: Kunst und Sittlichkeit bei Hegel

George Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) entwickelte in seinen Vorlesungen über

die Ästhetik10 ein Konzept der Kunst, das für die Betrachtung von Performance-

Kunst inmehrfacherHinsicht aufschlussreich erscheint, da es zumeinen der Kunst

eine zentrale Rolle für das individuelle Verständnis des Selbst und der Welt und

damit für den jeweiligen Lebensprozess zuspricht, und zum anderen gerade in

der attischen Kunst eine Verbindung von Kunst und Politik herausstellt, die sich

in der Versöhnung des Streits zwischen den die Polis bestimmenden dichotomen

Polen im Ideal der Freiheit realisiert. Im Hegelʼschen System ist Kunst Ausdruck

des Ringens um die eigene Freiheit, um die Selbstbewusstwerdung des Menschen

und elementarer Bestandteil des metaphysischen Rahmens, in dem der absolute

Geist seine dialektische Entwicklung durchläuft11.

Sie ist die Mittlerin zwischen „der Natur und der endlichen Wirklichkeit und

der unendlichen Freiheit des begreifenden Denkens“12 und verhandelt die wahren

inneren Bedürfnisse des Menschen, das freie und in sich vollendete Individuum,

das einen Anspruch auf Absolutheit für sich erheben kann, da die Kunst neben der

10 Im Folgenden wird die vom Hegelschüler Heinrich Gustav Hotho zur Publikation gebrach-

te zweite überarbeitete Auflage aus der Freundesvereinsausgabe von 1842 zugrunde gelegt,

die philologisch als Hegel-Hotho-Korpus bezeichnet werden sollte. Sie stellt ein in sich ge-

schlossenes Werk dar und scheint in Bezug auf die nachfolgenden Überlegungen eine gute

Grundlage zu sein.

11 Vgl. Hegel, GeorgWilhelm Friedrich (1986):Wissenschaft der Logik [L], Band I-II. Werke in 20

Bänden (Band 5-6). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausgabe. Re-

daktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt amMain, II/245ff. Die dialekti-

sche Entwicklung des Geistes, in der die Synthese als Emergenz schöpferisch über These und

Antithese „aufhebend“ hinausgeht, denkt Hegel, kursorisch gesprochen, als Bewegung von

der Logik über dieNatur hin zumGeist (vgl. Hegel, L I: 113f., L II: 572f. u. Hegel, GeorgWilhelm

Friedrich (1970): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften [E], Band I-III. Werke in

20 Bänden (Band 8-10). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausga-

be. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, I/393, I/168ff.

u. II/24ff.). Die Entwicklung des Geistes vollzieht sich sodann vom subjektiven Geist (Leben

des einzelnen Individuums, konkretes, subjektivesDenken) zumobjektivenGeist (Staat, Kul-

tur, Familie etc.) bis zumabsolutenGeist (vgl. Hegel, E III: 32ff.). Der absolute Geist wiederum

vollzieht seine dialektische Entwicklung von der Kunst (materiellesMedium) über die Religi-

on (subjektives Gefühl, Inneres) hin zur Philosophie (sowohl objektives als auch subjektives

Absolutes).

12 Hegel, VÄ I: 21.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


124 Ästhetik der Autonomie

Religion und der Philosophie eine Form der Bemühung des absoluten Geistes –

also der freien Beschäftigung des Geistes mit sich selbst – ist, sich über das We-

sentliche des Menschen zu versichern13. Aufgrund ihres geistigen Ursprungs und

ihrer materiellen Gebundenheit ist sie die Schnittstelle zwischen objektivem und

absolutem Geist, die vermittelnde Instanz zwischen der realen gesellschaftlichen

Welt und der höheren Sphäre der Religion und Philosophie. Sie ist die lebens- und

alltagsnächste Sphäre des Absoluten und als solche ist ihr Gehalt explizit mensch-

lich14, sodass ihr die Aufgabe zufällt, die „geglückte“, also selbst entworfene Sub-

jektivität zu verhandeln, die je nach zeitlichem und kulturellem Kontext je eigens

bestimmt werden muss15.

In der Kunst beschäftigt sich der Mensch mit den tiefsten Interessen des Geis-

tes, dem Göttlichen im Menschen selbst, und überwindet so ein Stück weit seine

eigene Endlichkeit. Er ist als lebender, gegenwärtigerMensch, der in der ihn umge-

benden äußeren Natur tätig ist und in seiner individuellen Unendlichkeit der „volle

Mittelpunkt des Ideals“16. Gerade da in der Kunst der Mensch sein Wissen um sich

selbst ausdrückt, ist Kunstproduktion und -rezeption existenziell notwendig und

darf folglich auch nicht einer Elite von KunstkennerInnen und Kunstwissenschaft-

lerInnen vorbehalten sein, sondernmuss potenziell jedemMenschen ein Verständ-

nis seiner Lebensrealität gewähren. Den KünstlerInnen fällt dabei die Aufgabe zu,

obwohl sie ihre Topoi aus fremden Kulturen und anderen Epochen entlehnen dür-

fen, den RezipientInnen die existenziellen Ideen ihrer Kultur und ihrer Gegenwart

zu Bewusstsein zu bringen17.

Kunst vermag, Hegel zufolge, mittels ihrer Fähigkeit, „die wahre Tiefe des Ge-

müts auf[zu]schließen“18, dem Menschen einen Blick auf die eigene Lebensreali-

tät zu gewähren und ein Verständnis von sich selbst zu erlangen. Dies ermöglicht

ihm, sich in derWelt zuhause fühlen zu können und sich in ihr selbst zu erkennen.

Kunst hilft demMenschen, die Fremdheit der Welt zu tilgen, indem er sich mit ih-

rer Hilfe seiner selbst vergewissert und einen selbstbewussten Umgang mit sich,

13 „Die Formder ‚sinnlichen Anschauung‘ nun gehört der ‚Kunst‘ an, so daß die Kunst es ist, wel-

che die Wahrheit in Weise sinnlicher Gestaltung, welche in dieser ihrer Erscheinung selbst

einen höheren, tieferen Sinn und Bedeutung hat, ohne jedoch durch das sinnliche Medium

hindurch den Begriff als solchen in seiner Allgemeinheit erfaßbar machen zu wollen; denn

gerade die ‚Einheit‘ desselbenmit der individuellen Erscheinung ist dasWesen des Schönen

und dessen Produktion durch die Kunst“ (Hegel, VÄ I: 140).

14 Während das Göttliche als reiner Geist nur „Gegenstand der denkenden Erkenntnis“, also der

Religion und Philosophie sein kann, gehört der „in Tätigkeit verbleibende Geist, insoweit er

nur immer an die Menschenbrust anklingt, [...] der Kunst“ (Hegel, VÄ I: 231).

15 Vgl. Schüttauf, Konrad (1984): Die Kunst und die bildenden Künste. Eine Auseinandersetzung

mit Hegels Ästhetik. Bonn, 3f.

16 Vgl. Hegel, VÄ I: 49ff. u. 318; hier 318.

17 Vgl. Hegel, VÄ I: 356ff.

18 Hegel, VÄ I: 360f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 125

mit anderen Menschen und der Welt finden kann und entspricht so dem mensch-

lichen Bedürfnis, „dass der Mensch die innere und äußere Welt sich zum geisti-

gen Bewusstsein als einen Gegenstand zu erheben hat, in welchem er sein eigenes

Selbst wiedererkennt“19 – dem Bedürfnis nach geistiger Freiheit. So wird die Kunst

bei Hegel zu einem notwendigen Moment der Wahrheitsvermittlung und des Ver-

stehens, denn „was ich nicht verstehe, nicht erkenne, bleibt ein mir Fremdes und

Anderes“20. Sie steht deshalb, gerade weil sie „das sinnliche Scheinen der Idee“21

ist und Wahrheit offenbart22, mitten im Leben.

Die Selbstbewusstwerdung des Menschen im historischen Prozess der Welt-

geistentwicklung, die von zunächst verworrenen und unklaren Erscheinungsfor-

men des Selbst zu einem immer klareren Selbstbewusstsein und Selbstbild führt,

spiegelt sich dabei notwendigerweise auch in den Entwicklungsstufen der Kunst

wider – und beide unterliegen dem politischen, soziokulturellen und historischen

Wandel –, die von der symbolischen über die klassische hin zur romantischen

Kunstform verlaufen,wobei jede dieser Stufen besondere Charakteristika aufweist,

so zum Beispiel charakteristische Kunstgattungen sowie ein vorherrschendes und

prägendes spezifisches Ideal.

Es ist eine Entwicklung von der schweren Materie in der altorientalischen, ar-

chaischen Architektur, in der sich das Subjekt in seiner Leiblichkeit erst sucht23,

über die freie Materie in der klassischen Skulptur des antiken Griechenland, de-

ren Ideal die Freiheit ist und in der sich das Subjekt in seiner Leiblichkeit adäquat

ist, hin zum Ideal der Liebe in der christlichen, „romantischen“ Kunst24, in der das

19 Hegel, VÄ I: 52.

20 Hegel, VÄ I: 433.

21 Hegel, VÄ, I: 151.

22 „In dieser ihrer Freiheit nun ist die schöne Kunst erst wahrhafte Kunst und löst dann erst

ihre ‚höchste‘ Aufgabe, wenn sie sich in den gemeinschaftlichen Kreis mit der Religion und

Philosophie gestellt hat und nur eine Art undWeise ist, das ‚Göttliche‘, die tiefsten Interessen

des Menschen, die umfassendsten Wahrheiten des Geistes zu Bewusstsein zu bringen und

auszusprechen. Im Kunstwerk haben die Völker ihre gehaltreichsten inneren Anschauungen

und Vorstellungen niedergelegt, und für das Verständnis der Weisheit und Religion macht

die schöne Kunst oftmals, und bei manchen Völkern sie allein, den Schlüssel aus“ (Hegel, VÄ

I: 20f.).

23 Vgl. Hegel, VÄ I: 408, VÄ II: 259, 266, 271 u. VÄ III: 131f.

24 Die romantische Kunst umfasst das europäische Mittelalter und die Neuzeit bis hin zu He-

gels Gegenwart und entwickelt sich ihrerseits von der Illusion der romantischenMalerei über

die seelische Bewegung in der romantischen Musik hin zur sinnlichen Vorstellung in der ro-

mantischen Poesie (vgl. Hegel, VÄ II: 26f., 128ff., 424 u. VÄ III: 11ff., 31ff., 41ff., 121ff.). Innerhalb

der Poesie verläuft die dialektische Bewegung von der Epik über die Lyrik zur Dramatik (siehe

hierzu Hegel, VÄ III: Drittes Kapitel, C. I-III). Das Drama ist die Synthese aus der Objektivität

des Epos’ und der Subjektivität der Lyrik, denn es zeigt eine in sich geschlossene, aus dem

Inneren des Charakters entspringende Handlung mit einem der substanziellen Natur und

dem Zwecke entspringenden Resultat (vgl. Hegel, VÄ III: 474 u. 477).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


126 Ästhetik der Autonomie

Subjekt um die Inadäquatheit der Versöhnung im Leiblichen weiß und sich in die

Innerlichkeit zurückzieht. Im Zuge der Entwicklung des Weltgeistes weist schon

die romantische Kunst über sich hinaus und zur Religion hin. Die postromantische

Kunst schließlich verliert in der aufgeklärten Gesellschaft ihre Bedeutung als eine

Instanz, die durch ihre Werke sozial verbindliche Handlungs- und Deutungsmus-

ter vermitteln kann, und ist nicht mehr Norm,Maßstab oder Symbol des Sittlichen

oder Absoluten, so dass das „Ende der Kunst“ erreicht wird25. Das „Ende der Kunst“

impliziert keine Kunstlosigkeit, nur ist die Kunst im Prozess derWeltgeistentwick-

lung nicht mehr das adäquate Mittel, sich über das Absolute zu vergewissern. Sie

wird aus ihrer Pflicht entlassen und ist ihren höchsten Möglichkeiten nach vergan-

gen26.

Während also der Mensch in der archaischen Kunst noch auf der Suche nach

sich selbst ist und das „Rätsel der Sphinx“27 zu lösen sucht, er in der romanti-

schen Kunst schon um die Inadäquatheit seiner selbst in der sinnlichen Erschei-

nung weiß, sind in der klassischen Kunst Sein und Sollen versöhnt. Hier ist die

Inkarnation nicht der Beginn des Weges, wie in der romantischen Kunst, die in

ihrem prozessualen Charakter gerade Geschehen ist und in der das Kunstwerk auf

etwas zeigt, was es selbst nicht ist und nicht sein kann, nämlich auf eine höhere

Form des Bewusstseins. Hier ist die Inkarnation das Ziel, hier zeigt sich die antike

gediegene Individualität28, die unabdingbar mit dem politischen Kunstwerk, dem

Freiheitsbegriff der Polis verschränkt ist. Gerade die klassische Kunst der griechi-

schen Antike ist, Hegel zufolge, im Gegensatz zur romantischen und postroman-

tischen Kunst ein elementarer Bestandteil der Gesellschaft. Sie ist „Kunstreligi-

on“29, denn hier im „Kultus“ nähert sich das sittliche Volk, „das seinen Staat und

25 Vgl. Hegel, VÄ II: 13ff., 351ff. u. VÄ I: 25 u. 142. „Die schönen Tage der griechischen Kunst wie

die goldene Zeit des späten Mittelalters sind vorüber. Die Reflexionsbildung unseres heuti-

gen Lebens macht es uns zum Bedürfnis, allgemeine Gesichtspunkte festzuhalten und da-

nach das Besondere zu regeln, so dass allgemeine Formen, Gesetze, Pflichten, Rechte, Ma-

ximen als Bestimmungsgründe gelten und hauptsächlich regierend sind, deshalb ist unsere

Gegenwart ihrem allgemeinen Zustand nach der Kunst nicht günstig“ (Hegel, VÄ I: 24f.).

26 „Man kann wohl hoffen, dass die Kunst immer mehr steigen und sich vollenden werde, aber

ihre Form hat aufgehört, das höchste Bedürfnis des Geistes zu sein. Mögen wir die griechi-

schen Götterbilder noch so vortrefflich finden und Gottvater, Christus, Maria noch so würdig

und vollendet dargestellt sehen – es hilft nichts, unsere Knie beugen wir doch nicht mehr“

(Hegel, VÄ I: 142).

27 Vgl. Hegel, VÄ I: 465.

28 Vgl. Hegel, VÄ II: 23ff. u. VÄ III: 87ff.

29 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phänomenologie des Geistes [PdG]. Werke in

20 Bänden (Band 3). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu editierte Ausgabe.

Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main, C. VII. B. 512-544.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 127

die Handlungen desselben als den Willen und das Vollbringen seiner selbst weiß“,

seinem Gott30.

Für die antiken Griechen ist – im Gegensatz zu einer „geistigeren Religion“ wie

demChristentum, die Kunst nur als Beiwerk zu ihrer Andacht braucht – die Kunst-

produktion eine religiöse Tätigkeit, und die Anschauung der Werke ist keine bloße

Betrachtung, sondern gehört selbst zur Religion und zum Leben. Die Kunst ist Teil

der Öffentlichkeit und des Allgemeinen und für jedermann zugänglich. „In dieser

Öffentlichkeit nun ist die Kunst der Griechen nicht bloß ein Schmuck, sondern ein

lebendiges, notwendig zu befriedigendes Bedürfnis“31, und gerade aufgrund ihrer

individuellen und soziopolitischen Funktion kann sie als expliziter Gegenentwurf

Hegels zu einem Konzept im Sinne von „l’art pour l’art“ gelesen werden.

Vorrangig wird im Folgenden Hegels Konzeption des politischen Ideals der

Freiheit sowie der Kunst des klassischen Griechenlands behandelt, die in seiner

Analyse der attischen Tragödie – vor allem in seiner Interpretation der sophoklei-

schen Antigone – ihre eindrucksvollste Konkretisierung erfährt, da hier die wesent-

lichen Konzepte und Begriffe für eine Philosophie der Performance-Kunst auffind-

bar scheinen. Hier wird in der Kunst nicht nur ein politisches Denken verankert,

das es für eine Philosophie der Performance-Kunst zu prüfen gilt, hier fällt der

Kunst auch die Funktion gesellschaftlicher Selbstvergewisserung und der Ausdruck

individuellen Handelns zu. Was also große Kunst auf ihrem Höhepunkt und mit-

hin vor ihrem schrittweisen Niedergang und letztlich vor ihrem „Ende“ auszeich-

net, was Kunst für die Gesellschaft und den Einzelnen leisten kann und muss, um

wahrhaft relevant und wirkmächtig zu sein, das zu klären wird Gegenstand der

nachfolgenden Betrachtung sein.

2.1.1 Die Tragödie als politisches Kunstwerk

Das Bild, das Hegel von der klassischen griechischen Antike zeichnet, ist gekenn-

zeichnet von der Idee der Freiheit, die er als Harmonie zwischen Individuum und

Norm begreift32, als „die höchste Bestimmung des Geistes“33 sieht und die sich

in der griechischen Polis realisierte, die für Hegel das politische Kunstwerk par

30 Hegel, PdG: 525.

31 Hegel, VÄ II: 429.

32 In seiner Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften definiert Hegel Freiheit wie folgt:

„[...] die Freiheit ist eben dies, in seinem Anderen bei sich selbst zu sein, von sich abzuhän-

gen, das Bestimmende seiner selbst zu sein. In allen Trieben fange ich von einem Anderen

an, von einem solchen, das für mich ein Äußerliches ist. Hier sprechen wir dann von Abhän-

gigkeit. Freiheit ist nur da, wo kein Anderes für mich ist, das ich nicht selbst bin“ (Hegel, E I:

84).

33 Hegel, VÄ I: 134.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


128 Ästhetik der Autonomie

excellence ist. Hier war „[d]ie Substanz des Staatslebens [...] ebenso in die Indivi-

duen versenkt, als diese ihre eigene Freiheit nur in den allgemeinen Zwecken des

Ganzen suchten“34. Dieses spezifische Eingebundensein des freien Individuums in

der Polis, also die Sittlichkeit der Polis, zeichnet sich dabei durch die dialektische

Verbindung von Individuum und Norm aus; das Individuum kann überhaupt nur

durch die Polis konstituiert werden, gleichzeitig sind dessen Handeln und Leben

notwendig, um die Allgemeinheit hervorzubringen. In der Polis ist das öffentli-

che Leben Ausdruck der Menschen, die es gestalten, sodass auch die Freiheit als

individuelle Freiheit bei gleichzeitiger elementarer gesellschaftlicher Einbindung

zu verstehen ist35. Die individuelle Freiheit wird also nicht durch das Allgemei-

ne, durch die Gemeinschaft beschränkt, sondern realisiert sich erst in dieser, im

umfassenden Moment des gesellschaftlichen Lebens, das Hegel „Staat“ nennt36.

Hier besteht die unmittelbare Einheit von Substanz und Selbstbewusstsein, da der

absolute Geist als Substanz „Volk“ und als Bewusstsein „Bürger“ ist und also sein

„Wesen“ und seine „Wirklichkeit“ hat, die „existiert und gilt“37.

Die beiden „Mächte“, die in ihrer dialektischen Versöhnung ebenso wie in ih-

rer Konflikthaftigkeit der Sittlichkeit der Polis inhärent sind, charakterisiert He-

gel in der Phänomenologie des Geistes mit dem „bestimmte[n] Gegensatz der zwei

Geschlechter, deren Natürlichkeit zugleich die Bedeutung ihrer sittlichen Bestim-

mung ist“38. So stehen das männliche Prinzip39 als das der Allgemeinheit und der

34 Hegel, VÄ II: 26.

35 Vgl. Hegel, GeorgWilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen über die Philosophie der Geschich-

te [VPG]. Werke in 20 Bänden (Band 12). Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, neu

editierte Ausgabe. Redaktion Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt amMain,

55ff. u. 275.

36 „Doch ist dies nicht so zu nehmen, als ob der subjektive Wille des Einzelnen zu seiner Aus-

führung und seinem Genusse durch den allgemeinen Willen käme und dieser ein Mittel für

ihn wäre, als ob das Subjekt neben den andern Subjekten seine Freiheit so beschränkte, daß

diese gemeinsame Beschränkung, das Genieren aller gegeneinander, jedem einen kleinen

Platz ließe, worin er sich ergehen könne; vielmehr sind Recht, Sittlichkeit, Staat, und nur

sie, die positive Wirklichkeit und Befriedigung der Freiheit. ‚Die‘ Freiheit, welche beschränkt

wird, ist die Willkür, die sich auf das Besondere der Bedürfnisse bezieht“ (Hegel, VPG: 55f.).

37 Vgl. Hegel, PdG: 329 u. 338.

38 Hegel, PdG: 338.

39 Das männliche Prinzip ist gekennzeichnet durch das Positive und Bewusste. Ihm wird die

Sphäre des Mannes, der Allgemeinheit, des Gemeinwesens und der Regierung zugeordnet

und es wird assoziiert mit Macht, Kraft, Reichtum, Gesetz und Bürgerrechten, persönlicher

Selbstständigkeit, Eigentum, Erwerb undGenuss. Es ist das „menschlicheGesetz“, das „an der

Sonne geltende Gesetz“, das das bekannte Gesetz und die vorhandenen Sitten als sittliche

„Staatsmacht“ umfasst und in seiner Wahrheit „Gültigkeit“ ist. Es ist der „in sich reflektierte

wirkliche Geist, das einfache Selbst der ganzen sittlichen Substanz“ (vgl. Hegel, PdG: 329f.,

334f. u. 353; hier 334).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 129

sittlichen „Staatsmacht“ sowie das weibliche Prinzip40 als das des Einzelnen und

des „‚sittliche[n] Seins‘ der Familie“ in dialektischer Verbindung zueinander. Sie

wissen um die Differenz und gleichzeitig um die Notwendigkeit ihrer Versöhnung

für sich selbst und den Anderen, denn sie enthalten das jeweils andere in sich und

bringen es hervor41. „Ihr Gegensatz ist die Bewährung des einen durch das an-

dere“42. Da Hegel jedoch das männliche Prinzip als das Übersichhinausgehen des

Selbstbewusstseins aus seinem Grund – der Familie43 – definiert, spiegelt sich be-

reits in seiner Auffassung der Freiheit und Sittlichkeit der Polis seine durchaus

problematische Sicht auf das Geschlechterverhältnis44. Diese Schwierigkeit haftet

auch seiner Interpretation der attischen Tragödie an, insbesondere seinem Ver-

ständnis der Antigone.

40 Das weibliche Prinzip ist gekennzeichnet durch das Negative und Bewusstlose. Ihm wird die

Sphäre der Frau, des Einzelnen, der Familie zugeordnet und es wird assoziiert mit dem in-

dividuellen Fürsichsein, der Unmittelbarkeit, der Liebe und dem Totendienst. Dieses Prinzip

ist das „göttliche Gesetz“, das „unmittelbare Wesen der Sittlichkeit“, das „‚sittliche Sein‘ der

Familie“ (vgl. Hegel, PdG: 330).

41 „Keins von beiden ist allein an und für sich; das menschliche Gesetz geht in seiner leben-

digen Bewegung von dem göttlichen, das auf Erden geltende von dem unterirdischen, das

bewußte vom bewußtlosen, die Vermittlung von der Unmittelbarkeit aus und geht eben-

so dahin zurück, wovon es ausging. Die unterirdische Macht dagegen hat auf der Erde ihre

‚Wirklichkeit‘; sie wird durch das Bewußtsein Dasein und Tätigkeit“ (Hegel, PdG: 339).

42 Hegel, PdG: 341.

43 Der Mann verlässt die Sphäre der Frau, die negative, unmittelbare „elementarische“ Sittlich-

keit, um die ihrer selbst bewusste, wirkliche Sittlichkeit zu erwerben und hervorzubringen,

und geht also von der Sphäre des göttlichen Gesetzes in das menschliche über, während die

Frau Vorstand des Hauses und die Bewahrerin des göttlichen Gesetzes bleibt. Das göttliche

Gesetz, das negative Wesen und die „unterirdischen Reiche“ sind also die eigentliche Macht

des Gemeinwesens. Die Sittlichkeit der Frau wird von Hegel charakterisiert in ihrer Bestim-

mung für die Einzelheit und in ihrer Lust unmittelbar allgemein und der Einzelheit der Be-

gierde fremd zu bleiben, während die Sittlichkeit des Mannes darauf beruht, als Bürger die

selbstbewusste Kraft der Allgemeinheit zu besitzen und sich so das Recht auf Begierde zu

erkaufen, während er sich zugleich die Freiheit vor dieser bewahrt (vgl. Hegel, PdG: 330ff.).

44 Vgl. Hegel, PdG: 337 u. 352. Die Hegelʼsche Konzeption der weiblichen Sphäre ist aus gen-

dertheoretischer Sicht unverkennbar problematisch, denn Hegel reduziert die sittliche Tat

der Frau auf den Totendienst am männlichen Bürger. Ihre sittliche Aufgabe besteht darin,

den Mann im Tod, der die Wiederkehr der Bewusstlosigkeit der geistlosen Natur ist, davor

zu bewahren, dass er ihre eigene Position einnehmen könnte und den Begierden anderer

ausgesetzt wird, so wie zuvor seine Frau und Kinder seinen Begierden ausgesetzt waren (vgl.

Hegel, PdG: 332ff.). Das Hegelʼsche Subjekt der Phänomenologie erweist sich als männliches

Subjekt, das die Grenzfigur Frau überwinden muss, um Bürger und damit wirklich und sub-

stanziell werden zu können. Die Frau bleibt, wie Hegel am Beispiel der Antigone begründet,

die Bedingung des Staates, die jedoch als Bedingung auf ihre Funktion als Repräsentantin

des Unbewussten beschränkt bleibt und so niemals Zugang zur Öffentlichkeit erlangen kann

(vgl. Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei Hegel und

Nietzsche. Frankfurt am Main, 78ff. u. 118f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


130 Ästhetik der Autonomie

Dennoch ist die Harmonie beziehungsweise der zu versöhnende Streit der

dichotomen Mächte die Grundlage der Wirkmächtigkeit der attischen Tragödie.

Denn damit das Individuum die gegenseitige konstitutive Abhängigkeit von der

Gemeinschaft und mithin seine Allgemeinheit erkennt und demgemäß handelt,

bedarf es in Hegels Bild der attischen Polis gerade der Kunst. Ihr fällt nämlich die

Aufgabe zu, den Betrachtenden den Streit der dichotomen Pole zu Bewusstsein

zu bringen und ihnen die Versöhnung des Konflikts künstlerisch ausgestaltet

vorzustellen, denn das Ideal der Freiheit ist, im politischen Kontext verortet,

der wesensgemäße Inhalt attischer Kunst, durch den die RezipientInnen erst

die Möglichkeit haben, sich selbst als Teil der Gesellschaft zu erkennen und zu

positionieren.

Gerade da Hegel im Zuge seiner Auseinandersetzung mit der Kunst des klassi-

schen Griechenlands die Tragödie wesensmäßig über das Handeln bestimmt, die

den Moment des Konflikts der Pole am eindringlichsten zur Anschauung zu brin-

gen vermag, ist sie die höchste Form der künstlerischen Gestaltung der Idee der

Freiheit. Obwohl für Hegel die Skulptur45 der Inbegriff der klassischen Kunst, die

„eigentliche Kunst des klassischen Ideals“46 ist, da in ihr der absolute Geist zur voll-

endeten Anschauung kommt, sich in ihr eine Identität von Körper und Geist findet

und sich die Idee der Freiheit, die Autonomie des souveränen Menschen zeigt47,

stellt er die attische Tragödie als besondere Form der dramatischen Poesie letztlich

über die Skulptur, da sie die verinnerlichte Plastik, das beseelte Skulpturbild48 ist,

in der sich das Wesen der klassischen Kunst, über die Hegel in seinen Vorlesungen

über die Ästhetik schwärmt („Schöner kann nichts sein und werden“49), im Kampf

zwischen subjektivem und objektivem Geist realisiert. In der Tragödie verbindet

sich die „redende Kunst mit der Skulptur“, da „das handelnde Individuum [...] als

objektives Bild in totaler Körperlichkeit heraus[tritt]“50.

45 Die Skulptur stellt das Göttliche dar, dem die dialektische Versöhnung von subjektivem und

objektivem Geist inhärent ist und wird gekennzeichnet durch Ruhe, Gelassenheit und Hei-

terkeit, durch die in sich widerstand- und folgelose, geschlossene Bewegung, die sich nicht

der Partikularität und dem Konflikt der wirklichen Lebendigkeit bedienen darf und sich im

In-sich-Ruhen und dem freien Sich-in-sich-Versenken äußert, ohne zu lebendig fortschrei-

tenden Handlungen überzugehen (vgl. Hegel, VÄ II: 83ff., 354ff., 364f., 379ff., 400f. u. 432).

46 Hegel, VÄ II: 360.

47 Vgl. Hegel, VÄ II: 18ff.

48 Vgl. Hegel, VÄ III: 505.

49 Hegel, VÄ II: 128.

50 Hegel, VÄ III: 511.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 131

Die Tragödie stellt durch den „Chor“51 und den „handelnden Heros“ das „unent-

zweite Bewusstsein vom Göttlichen und das kämpfende, aber in göttlicher Tat und

Kraft auftretende Handeln“ dar52. Hier geht es um das „Göttliche in seiner Gemein-

de als Inhalt und Zweck der menschlichen Individualität“53, die eben nicht wie in

der Skulptur als „ruhende Macht“, unbewegt und „selig in sich versunken bleibt“.

Es geht um die „ewigenMächte, das an und für sich Sittliche“54, um die Darstellung

eines „Innere[n] und ‚dessen‘ äußere[r] Realisierung“55. Dem „festen, allgemeinen

Pathos“ wird durch die Maskierung der Schauspieler und die Einfachheit der Akti-

on Rechnung getragen, sodass die Darstellung einen „plastischen Charakter“ erhält

und die Helden als „große und feste Individuen“, als „Skulpturwerke“56, die eine

einzige Macht vertreten, den Kampf zwischen subjektivem und objektivem Geist

ausfechten, bis sie entweder durch ihr einseitiges Wollen zerstört werden oder re-

signieren müssen57. Die so „beseelte Statue“, indem sie den Inhalt der Poesie und

51 Die Relevanz des Chores für die attische Tragödie wird, ebenso wie ihr Untergang mit Eu-

ripides, der laut Hegel von der Bewunderung zur Rührung überging und so den festen Pa-

thos des tragischen Charakters durch subjektives Leiden ersetzte (vgl. Hegel, VÄ III: 546),

in der Auseinandersetzung mit der Ästhetik Nietzsches noch hervorzuheben sein. Zur He-

gelʼschen Wertschätzung des Chores sei an dieser Stelle nur so viel gesagt: Der griechische

Chor „spricht die allgemeinen Gesinnungen und Empfindungen in einer, bald gegen die Sub-

stantialität epischer Aussprüche, bald gegen den Schwung der Lyrik, hingewendete Weise

aus“ (Hegel, VÄ III: 493). Er ist die „wirkliche Substanz des sittlichen heroischen Lebens und

Handelns selbst“ und bietet ein Bewusstsein vom „unbewegten Leben“ des einfachen Be-

wusstseins, dass vor der „furchtbaren Kollision“ geschützt ist. Deswegen greift der Chor nicht

ein, sondern spricht sein theoretisches Urteil. Der Chor gehört wesentlich zur Tragödie, auch

wenn er aus den Bacchusfesten, wo er das Zentrum war, entstanden ist; so sieht man auch

den Verfall der Tragödie an den „Verschlechterungen der Chöre“ (vgl. Hegel, VÄ III: 540ff.).

52 Vgl. Hegel, VÄ III: 522 u. 540; hier 540.

53 Hegel, VÄ III: 480.

54 Es ist das Göttliche, „wie es in die Welt, in das individuelle Handeln eintritt, in dieser Wirk-

lichkeit jedoch seinen substantiellen Charakter weder einbüßt, noch sich in das Gegenteil

seiner umgewendet sieht. In dieser Form ist die geistige Substanz desWollens und Vollbrin-

gens das ‚Sittliche‘“ (Hegel, VÄ III: 522).

55 Hegel, VÄ III: 477.

56 Hegel zufolge zeigt sich dieses Pathos auch an den Gestalten der epischen und dramatischen

Dichtung des antiken Griechenland ebenso wie an den bedeutenden Künstlern und Philoso-

phen dieser Epoche (Hegel verweist hier dezidiert auf Sophokles), denn sie sind „Individuen

aus ‚einem‘ Guß, [...] die wie unsterblich todlose Götterbilder dastehen“ (vgl. Hegel, VÄ II:

374; hier 374).

57 Vgl. Hegel, VÄ III: 480, 512, 521f. u. 537. Als Beispiel für eine objektive Versöhnung können die

Eumeniden des Aischylos angeführt werden. Der Kampf zwischen Apoll und den Eumeniden

wird von Athene vor dem Areopag letztlich zugunsten des Apoll geschlichtet und die Kollisi-

on wird gelöst, indem Athene die Eumeniden mit Altären und Verehrungen im Hain zu Ko-

lonos beschwichtigt und ihnen die Aufgabe des Schutzes des Volkes vor Naturkatastrophen

übergibt, gleichzeitig aber selbst die Aufgabe der Sorge um Kriegsstreitigkeiten in Athen für

sie übernimmt (vgl. Hegel, VÄ II: 68f. u. VÄ III: 550).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


132 Ästhetik der Autonomie

die innere Bewegung der Leidenschaft in sich aufnimmt und ausspricht, ist „geis-

tig klarer als jede Skulptur und jedes Gemälde“ und kann die Götter und Menschen

vollständiger darstellen, da sie Bewegung und Tätigkeit mit einschließt58.

Die Tragödie steht also imZentrumder klassischenKunst und hat imGriechen-

tum den „Gipfelpunkt ihrer Vollendung“ erreicht59. Sie allein vermag den mensch-

lichen Kampf um die Versöhnung der beidenMächte – also des menschlich-männ-

lichen und des göttlich-weiblichen Gesetzes – zu Bewusstsein bringen, denn sie ist

imGegensatz zur Skulptur imstande, die konflikthafte Sittlichkeit der Polis, die ge-

rade durch handelnde Subjekte bestimmt wird, darzustellen und verfehlt deshalb,

trotz der von Hegel geforderten Zeit- und Kulturimmanenz von Kunstwerken, „zu

keiner Zeit ihre Wirkung“60.

„Das eigentlich sinnliche Material der dramatischen Poesie ist [...] nicht nur die

menschliche Stimme und das gesprocheneWort, sondern der ganze Mensch, der

nicht nur Empfindungen, Vorstellungen und Gedanken äußert, sondern, in eine

konkrete Handlung verflochten, seinem totalen Dasein nach auf die Vorstellun-

gen, Vorsätze, das Tun und Benehmen anderer wirkt und ähnliche Rückwirkungen

erfährt oder sich behauptet.“61

Die dramatische Handlung, in der sich die göttlichen Mächte als „Pathos von In-

dividuen“ gegenübertreten, beruht auf „kollidierenden Umständen, Leidenschaf-

ten und Charakteren“, deren „Fortbewegung zur Endkatastrophe“ führt und die

Schlichtung des Kampfes notwendig machen. Beide Seiten des Konflikts haben ih-

re Berechtigung, werden aber, da sie den positiven Gehalt ihres Zwecks und Cha-

rakters nur als Verletzung der anderen Seite durchsetzen, in ihrer Sittlichkeit und

durch diese „schuldig“62. Denn als „einzelne Individualität“, als „Charakter“ wird

die sittliche Dialektik nicht mitvollzogen, sondern die Geschlechter ordnen sich

aufgrund ihrer „Natur“ der ihnen gemäßen Macht, dem ihnen gemäßen „sittli-

chen Bewusstsein“ zu. Hier existieren keine Wahlmöglichkeit und keine Zufällig-

keit. Die Sittlichkeit besteht in der „unmittelbaren ‚Entschiedenheit‘“, sodass für

das Bewusstsein nur „das ‚eine‘ Gesetz das Wesen ist“ und das andere ausgeschlos-

sen wird. Der Gegensatz erscheint ihnen deshalb als „‚unglückliche‘ Kollision der

Pflicht mit der rechtlosen ‚Wirklichkeit‘“63. Die Kollision lässt aus der Perspektive

58 Vgl. Hegel, VÄ III: 511 u. VÄ II: 49.

59 Vgl. Hegel, VÄ III 538. Es sind die Tragödien des Aischylos und des Sophokles, die Hegel hier

im Blick hat, mit der Komödie des Aristophanes dagegen ist der Höhepunkt der Tragödie

bereits von der Komödie abgelöst worden, die in ihrem Verfall letztlich in die römische Dra-

matik übergeht (Hegel, VÄ III: 538).

60 Vgl. Hegel, VÄ III: 522; hier 499.

61 Hegel, VÄ III: 506.

62 Vgl. Hegel, VÄ III: 475, 480f., 488 u. 523.

63 Vgl. Hegel, PdG: 342f.; hier 343.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 133

des göttlichen Gesetzes das menschliche als „zufällige ‚Gewalttätigkeit‘“, vice versa

das göttliche als „Eigensinn“ und „Ungehorsam“ erscheinen, sodass das „absolute

‚Recht‘ des sittlichen ‚Selbstbewußtseins‘ [...] mit dem göttlichen ‚Recht‘ des ‚We-

sens‘ in Streit [kommt]“64.

Die Tragödie der attischen Polis vermag dabei deshalb eine derartige existen-

zielle Wirkmächtigkeit zu entfalten, weil sie ihren Stoff aus der „Heroenzeit“ be-

zieht, wie Hegel den mythischen „Weltzustand“ in seinen Vorlesungen über die Ästhe-

tik nennt. Gerade dieser „heroische“ Weltzustand ist für die Kunst zu Zeiten des

Aischylos und Sophokles besonders günstig, da in ihm das „Sittliche“, der sittlich-

normative Geist, also das „Göttliche“65 in Menschengestalt, d.h. die „substantielle

Individualität“66 und das „Gerechte“ ausschließlich vom Individuum abhängt, nur

durch das Individuum zur Lebendigkeit und Wirklichkeit gelangen kann und so

dem Betrachtenden in seiner besonderen Dringlichkeit vor Augen geführt wird67.

DieHeroen –die einer vorstaatlichen oder einen Staat erst begründenden (fiktiven)

Zeit entstammen und deren Zeit sich folglich von der der ZuschauerInnen unter-

scheidet, in der die normative Ebene nicht mehr in der individuellen Handlung,

sondern in Sitten und Gesetzen verkörpert wird – sind hier Träger von Prinzipien

und Werten, die sie durch ihr Handeln durchzusetzen versuchen und folgen also

einer Notwendigkeit, die ihr Schicksal besiegelt, nicht einer subjektiv-reflexiven

Neigung. So zeigen sie den RezipientInnen der Tragödie ihr eigenes Recht und

ihre Pflicht auf, zum Zusammenleben in der Polis beizutragen68.

Die dichotome Sittlichkeit des „heroischenWeltzustandes“ wird so zum „allge-

meinen Boden“ der tragischen Handlung, denn sie ist der Hintergrund, vor dem

sich das Leben der realen Subjekte abspielt. Nur hier können die allgemeinen sitt-

lichen Mächte, da sie weder als Gesetze des Staates noch als moralische Gebote

und Pflichten fixiert sind, in der Gestalt der Götter auftreten, die sich entweder in

64 Hegel, PdG: 344.

65 Das Göttliche bezeichnet in der Hegel’schen Terminologie „das in sich selber Substantielle

und Wahre, [das] störungslose unpartikularisierte Sein des Geistes [...] Im Gegensatz gegen

die Endlichkeit, als das Auseinandergehen in das zufällige Dasein [...]“ (Hegel, VÄ II: 364).

66 Hegel, VÄ II: 372.

67 Vgl. Hegel, VÄ I: 242f. u. VÄ III: 522. In der klassischen Kunst, deren Inhalt gerade der objek-

tive Geist ist, geht also das Allgemeine ungezwungen im Besonderen auf und das Ideal der

Harmonie von Subjekt und Gesetz wird zur Anschauung gebracht. Die klassische Kunst, die

„griechische Schönheit“ führt die objektiven, bleibenden sittlichen Werte und Mächte vor

Augen, indem sich das Innere der geistigen Individualität ganz in der leiblichen Gestalt, in

den Handlungen und Begebenheiten zeigt (vgl. Hegel, VÄ II: 144, 353ff. u. 362ff.). Die klas-

sische Kunst stellt demnach „das subjektive menschliche Innere mit der echten Objektivität

desGeistes, d.h.mit demwesentlichenGehalt des SittlichenundWahren, stets in gediegener

Identität dar“ (Hegel, VÄ II: 105).

68 Vgl. Hegel, VPG: 284ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


134 Ästhetik der Autonomie

ihrer eigenen Tätigkeit oder als freie menschliche Individualität einander entge-

genstellen. Das Sittliche ist also die „substantielle Grundlage“ der Entzweiung des

individuellen Handelns sowie ihrer Einheit69 und grundlegende Notwendigkeit der

Wirkmächtigkeit der Kunst jener Zeit.

So ist denn auch im Hegel’schen System gerade die attische Tragödie dazu im-

stande, Bewunderung für die heroischen Charaktere auszulösen und das „feste Pa-

thos“ tragischer Charaktere70 als erstrebenswertes Ziel zu zeigen, denn sie scheint

in besonderem Maße die RezipientInnen dazu anzuhalten, die eigene Freiheit in

der gemeinsamen Gestaltung der Polis zu nutzen. Die attische Tragödie steht al-

so gerade deswegen mitten im Leben, weil sie die Erfahrung der aktiven politi-

schen Mitgestaltung, der sittlichen Gemeinschaft und der Handlungsorientierung

ermöglicht.

2.1.2 Antigone als Prototyp heroischen Handelns

Das Wesen der Tragödie zeigt sich Hegel zufolge dabei besonders in der Antigone

des Sophokles, die aufgrund ihrer durchgehenden Konsequenz das „befriedigends-

te Kunstwerk“71, eines „der allerbesten, in jeder Rücksicht vortrefflichsten Kunst-

werke aller Zeiten“72 ist. Hier stehen sich das männliche Prinzip, das Gesetz des

Staates in der Gestalt des Kreon, und das weibliche Prinzip, die innere Familien-

liebe und die Pflicht gegenüber dem Bruder in der Gestalt der Antigone, unver-

mittelt gegenüber73. Indem Sophokles also Antigone die „unterirdischen Götter“

und Kreon den Zeus ehren lässt und damit den Hauptgegensatz in der Kollision

des Staates und der Familie darstellt, behandelt er in dieser Tragödie die „reins-

ten Mächte der tragischen Darstellung“, die in ihrer Harmonie die „vollständige

Realität des sittlichen Daseins“ ausmachen74.

Antigone wusste um das Gesetz und die Macht Kreons, hielt es für „Gewalt und

Unrecht“, trat ihm entgegen und beging deshalb „das Verbrechen“. Ihr „sittliches

69 Vgl. Hegel, VÄ III: 539f.

70 Vgl. Hegel, VÄ III: 546.

71 Hegel, VÄ III: 550.

72 Hegel, VÄ II: 60.

73 Der Herrscher Kreon verbietet Antigone, ihren Bruder Polyneikes zu bestatten, der im Kampf

gegen die eigene Vaterstadt vor den Toren Thebens gefallen war. Kreon hatte generell per

Gesetz die Bestattung der Feinde unter Todesstrafe gestellt, aber Antigone kam trotz des

Verbotes ihrer „heiligen Pflicht der Bestattung“ nach – „Der Verlust des Bruders ist daher der

Schwester unersetzlich und ihre Pflicht gegen ihn die höchste“ (vgl. Hegel, PdG: 338) – und

berief sich dabei auf das göttliche Gesetz (vgl. Hegel, VÄ II: 60). Kreon verurteilt Antigone,

die sich in der Folge das Leben nimmt, woraufhin sich auch ihr Verlobter Haimon tötet, der

Kreons Sohn ist, was wiederum zum Suizid Eurydikes, seiner Mutter und Ehefrau Kreons,

führt.

74 Vgl. Hegel, VÄ III: 544ff. u. 549.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 135

Bewusstsein“ ist, da sie sich ihrer Handlung und Schuld bewusst war, vollstän-

dig und rein. Durch diese Tat verkehrt sich das sittliche Bewusstsein und muss

sein Entgegengesetztes als ihm zugehörig und folglich die eigene Schuld anerken-

nen. Diese Anerkennung drückt die aufgehobene Kluft zwischen den Dichotomien

und die Rückkehr zur „sittlichen Gesinnung“ aus. Damit aber gibt Antigone ihren

„Charakter“ und die „Wirklichkeit“ ihres Selbst auf und ist „zugrunde gegangen“75.

Sowohl Antigone als auch Kreon ist das immanent, wogegen sie sich erheben, so-

dass beide letztlich am Kampf gegen den Teil ihrer selbst zugrunde gehen, den sie

eigentlich ehren sollten. In ihrer Einseitigkeit sind beide zugleich „schuldig“ und

„unschuldig“ und erfahren Gerechtigkeit76, denn der Sieg der einen über die an-

dere Macht und ihres Charakters wäre nur ein unvollendeter Schritt auf dem Weg

zur notwendigen Versöhnung, sodass letztlich beide sittlichenMächte den gleichen

Untergang und damit ihr „wahres Ende“ erfahren, denn beide haben zum Schluss

die Gewissheit, dass sie nicht „mehr Übel erleiden, als sie zufügen“77.

Gerade da Antigone ihr Prinzip setzt und dieses auch durchhält, gerade da sie

in den Konflikt bis zur äußersten Konsequenz eingeht, erscheint sie als Prototyp

„heroischen“ Handelns und als Verkörperung des Ideals der dramatischen Figur.

Die Unbedingtheit, durch die sich Antigone auszeichnet, macht den heroischen

Charakter bei Hegel aus, denn „es ist die Ehre der großen Charaktere, schuldig zu

sein“78. Ihr fester, starker Charakter, der eins ist mit ihrem Pathos, soll keine Rüh-

rung, sondern Bewunderung hervorrufen, denn die Heroen sind „das was sie sind,

was sie wollen und vollbringen“. Erst indem die „Gegensätze in der Versöhnung

der Mächte des Handelns“ aufgehoben werden, erkennt der Geist die Notwendig-

keit dessen, was dem Individuum geschieht, als vernünftig an und sein Gemüt ist

wahrhaft sittlich beruhigt79. Die Tragödie, in der die Kollision von Zwecken und

Charakteren sowie die notwendige Auflösung des Kampfes imMittelpunkt stehen,

soll dem Betrachter also das „Gefühl der Versöhnung“ durch den Anblick ewiger

Gerechtigkeit gewähren und ist „die Auflösung der Einseitigkeit dieser Mächte“80.

75 Vgl. Hegel, PdG: 348f.

76 Vgl. Hegel, VÄ III: 549.

77 Vgl. Hegel, PdG: 348f. Antigone äußert sich dazu im Werk Sophokles’ wie folgt: „Nein, von

den Freunden so ganz verlassen gehe ich Unglücksweib lebend in der Toten Gruft. Weil ich

– welches Recht der Götter – nicht achtete? Was soll ich Unglückselige zu den Göttern noch

aufblicken? Welchen Beistand benennen? Denn – das ist jetzt klar – Gottlosigkeit habe ich

durch frommes Tun erworben. Aber wenn dies nun gut heißt bei den Göttern, werden wir

durch Leidendie Einsicht gewinnen, daßwir gefehlt.Wennaber die da fehlen, sollen sie nicht

mehr Übel erleiden, als sie mir außer Rechts angetan haben“ (Sophokles (1981): Antigone.

Griechisch/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben von Norbert Zink. Stuttgart, 75/918-928).

78 Hegel, VÄ III: 546.

79 Vgl. Hegel, VÄ III: 546f.

80 Vgl. Hegel, VÄ III: 486f., 520 u. 526; hier 481.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


136 Ästhetik der Autonomie

Das heißt: Der Betrachter ist „erschüttert durch das Los der Helden, [aber] ver-

söhnt in der Sache“81.

Die attische Tragödie wird also durch Bewegung, Konflikt und Leiden charak-

terisiert; in ihr identifiziert sich das Subjekt vollständig mit seiner Handlung, also

mit dem „wirkliche[n] Ausführen innerer Absichten und Zwecke“ und ist sich so-

wohl der eigenen Motive als auch der Resultate seiner Taten bewusst. Es geht ganz

in seiner Handlung auf, „genießt“ diese und steht „mit seinem ganzen Selbst“ für

alle Konsequenzen seinesWollens und seiner Tat ein82. Die Subjekte, die den Streit

der beiden Mächte verkörpern, „sind groß und frei, selbstständig auf dem Boden

ihrer in sich selber substanziellen Besonderheit erwachsen, sich aus sich erzeu-

gend und zu dem bildend, was sie waren und sein wollten“83 und erweisen sich als

Heroen, denn sie sind

„Individuen, welche aus der Selbstständigkeit ihres Charakters und ihrer Willkür

heraus das Ganze einerHandlung auf sich nehmenund vollbringen und bei denen

es daher als individuelle Gesinnung erscheint, wenn sie das ausführen, was das

Rechte und Sittliche ist.“84

Sie bleiben im unmittelbaren Zusammenhang mit ihrem gesamten Wollen, Tun

und Vollbringen und stehen vollumfänglich für alle Konsequenzen ihres Handelns

ein. Sie wollen die Schuld nicht teilen und wissen, im Gegensatz zum heutigen

„moralischen“ Handeln, nicht vom Gegensatz der subjektiven Absicht und der ob-

jektiven Tat. Indem diese Charaktere nun zur „Tat“ schreiten, indem sie „handeln“,

erheben sie sich aus der „einfachen Unmittelbarkeit“ und setzen selbst die „Ent-

zweiung“. Diese Tat ist ein „Verbrechen“, denn der Charakter hat sich dem einen

Gesetz zugewandt und das andere durch die entzweiende Tat „verletzt“, so dass

dieses ihm nun „feindlich“ gegenübersteht und „Rache fordert“. Erst indem sich

der Charakter durch die Tat, die das Unbewusste mit dem Bewussten, das Eige-

ne mit dem Fremden verknüpft, „schuldig“ macht, erkennt er die wesensmäßige

Einheit beider Gesetze. Er erfährt das „sittliche Selbstbewusstsein“ und kann sein

Verbrechen und seine Schuld nicht verleugnen85.

Das „individuelle Pathos“ treibt also die handelnden Charaktere – die als „fes-

te Figuren“ nur das sind, was sie sind, im Anerkennen des eigenen Pathos’ nicht

schwanken und folglich keine Kollision in sich selbst tragen – mit sittlicher Be-

rechtigung zum Konflikt mit ihrem Gegensatz. Dieser Konflikt kann nur „auf dem

81 Hegel, VÄ III: 547.

82 Vgl. Hegel, VÄ III: 478.

83 Hegel, VÄ II: 374.

84 Hegel, VÄ I: 243f.

85 Vgl. Hegel, VÄ I: 246f. u. PdG: 345ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 137

Boden menschlicher Wirklichkeit zum Vorschein kommen“, denn die seligen Göt-

ter wissen als allgemeines Bewusstsein um die Einheit und haben folglich keine

Motivation zu handeln86.

Der Heroismus der handelnden Individuen ist es also, der der Tragödie eine

derart existenzielle Tragweite ermöglicht, denn nur durch heroische Verantwor-

tungsübernahme für die eigene Existenz kann sich das die attische Polis bestim-

mende Ideal der Freiheit – verstanden als individuelle Freiheit, die sich erst im

Gemeinsam-Sein und Gemeinsam-Handeln in der Gesellschaft entfalten kann und

gleichzeitig die Bedingung für die Polis (als Zusammenschluss handelnder Bürger)

ist – artikulieren87. Nur so kann die Kunst demGefühl der Fremdheit derWelt ent-

gegentreten und demMenschen die notwendigen Grundlagen für sein Verständnis

von sich selbst als Teil der Gesellschaft eröffnen. Hier wird den RezipientInnen ein

Begriff vom »Menschen« vorgestellt, der auf Tatkräftigkeit, Eigenverantwortlich-

keit und mithin Freiheit basiert, und aufgezeigt, was es heißt, sich wirksam in

die Gesellschaft einzubringen, sich seiner eigenen Potenz bewusst zu sein und die

Konsequenzen der eigenen Handlungen zu tragen. Der Heroismus ist also einer-

seits jenes zentraleMoment, das die attische Tragödie zu einer welt- und selbststif-

tenden Kunst erhebt, andererseits ist er genau das, was dem „heutigen Menschen“

vollständig abgeht. Im Moment des Heroischen stehen sich die attische Kunst, die

sich gerade aus ihrem Bezug zur Heroenzeit speist, und die Kunst der heutigen

Zeit (ebenso wie die heutige Zeit im Allgemeinen) diametral gegenüber88.

2.1.3 Performing Hegel

Nach diesem kursorischen Blick auf die Hegelʼsche Kunstphilosophie, insbesonde-

re auf sein Verständnis der attischen Tragödie, lassen sich nun die im Kern relevan-

ten Aspekte für eine theoretische Fundierung der Performance-Kunst benennen:

Vielversprechend erscheint dabei zunächst dieHeroizität. Die attische Tragödie

stellt das Individuum als „heroisch“ vor und zeigt eine Welt, in der sich die Indivi-

duen durch ihre Eigenverantwortlichkeit und Tatkräftigkeit auszeichnen und auch

86 Vgl. Hegel, VÄ III: 539f.; hier 540.

87 „In Athen war eine lebendige Freiheit vorhanden und eine lebendige Gleichheit der Sitten

und der geistigen Bildung [...]. Neben dieser Gleichheit und innerhalb dieser Freiheit konnte

sich alle Ungleichheit des Charakters und des Talents, alle Verschiedenheit der Individualität

aufs freiste geltend machen und aus der Umgebung die reichste Anregung zur Entwicklung

finden [...]“ (Hegel VPG: 318).

88 Der „heroische Charakter“ steht dem „heutigen Menschen“ bezüglich der Verantwortungs-

übernahme für seineHandlungendiametral entgegen, dennder „[...] heutigeMenschnimmt

[nicht] den gesamten Umfang dessen, was er getan hat, auf sich, sondern er weist den Teil

seiner Tat von sich ab, welcher durch ein Nichtwissen oder Verkennen der Umstände selber

anders geworden ist, als er imWillen lag, und rechnet sich nur das zu, was er gewußt und in

Beziehung auf dieses Wissen mit Vorsatz und Absicht vollbracht hat“ (Hegel, VÄ I: 246).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


138 Ästhetik der Autonomie

dann zu ihren Taten stehen, wenn das Resultat ihres Handelns weder antizipier-

bar noch intendiert war. Diese heroische Individualität steht den modernen Par-

tikularinteressen, dem bürgerlichen Subjekt, diametral entgegen, sodass sich im

Konzept des „Heroischen“ auch eine implizite Kritik an der entfremdeten Gesell-

schaft der Gegenwart Hegels kundtut. Das Heroische, auch in seiner gesellschafts-

und entfremdungskritischen Dimension, kann wohl als das zentralste Moment

des Versuchs der Fruchtbarmachung der Hegelʼschen Ästhetik für eine Philosophie

der Performance-Kunst begriffen werden. Denn eigenverantwortliches heroisches

Handeln und das Austragen von Konflikten bis zur äußersten Konsequenz sind

nicht nur Schlüsselmomente der Hegelʼschen Bestimmung der attischen Tragödie

und ihrer Wirkmächtigkeit, sondern sollten auch für die Performance-Kunst – zu-

nächst für die Funktion der KünstlerInnen, letztlich jedoch wohl auch als Appell

an die TeilnehmerInnen – geltend gemacht werden. Wie Antigone, so gehen häu-

fig auch die Performance-KünstlerInnen in ihren Handlungen bis zum Äußersten

und rufen letztlich auch ihre TeilnehmerInnen dazu auf, es ihnen gleichzutun.

Des Weiteren stellt die Hegel’sche Utopie von der Versöhnung der konfligieren-

den dichotomen Pole und mithin der Freiheit in der Gesellschaft einen zentralen

Bezugspunkt bereit. Denn die Versöhnung von Individuum und Norm, die den Be-

griff der »Freiheit« imHegelʼschen Bild der griechischen Polis charakterisiert, kann

für den heutigen Leser ebenso wie für die Performance-Kunst als Utopie erschei-

nen. Im Hegel’schen System vermag allein die attische Tragödie den menschlichen

Kampf um die Versöhnung der beiden Mächte, also des menschlich-männlichen

und des göttlich-weiblichen Gesetzes, zu Bewusstsein zu bringen, denn sie ist im

Gegensatz zur Skulptur imstande, die konflikthafte Sittlichkeit der Polis, die ge-

rade durch handelnde Subjekte bestimmt wird, darzustellen. So wird der Streit

zwischen den dichotomen Polen, der die Tragödie wesensmäßig bestimmt, in He-

gels Konzept letztlich also zumMotor der Kunst und der Gesellschaft. Er verbindet

die Aufgabe der Tragödie, die politische Realisierung der Freiheit widerzuspiegeln

und so potenziell jedem Menschen als Teil der eigenen Lebensrealität erfahrbar zu

machen, mit dem Aufruf, sich selbst in die Gesellschaft handelnd und gestaltend

einzubringen.

Indem Hegel die Tragödie als das politische Kunstwerk bestimmt, das eine ver-

gangene Welt vorstellt, die zeitgleich aber auch als eine mögliche zukünftige er-

scheint, bestimmt er die Tragödie als einen Orientierungspunkt für das eigene

Selbstbewusstsein und Seinsverständnis, nimmt sie als gesellschaftliches Faktum

ernst und stärkt sie gegen jedwede Konzepte von „l’art pour l’art“. Und gerade die-

ser Anspruch an Kunst, in die gesellschaftlicheWirklichkeit hineinzuwirken, zeich-

net nicht nur die Hegelʼsche Auffassung von der attischen Tragödie, sondern auch

die Performance-Kunst aus.

Die Performance-KünstlerInnen, so könnte man mit Hegel sagen, treten als

heroische Charaktere zum Kampf um Freiheit an. Sie wissen um die Dichotomi-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 139

en, die den heutigen „Weltzustand“ bestimmen, entscheiden sich für eine Seite

und tragen die Konsequenzen ihres Widerstandes gegen die andere Seite mit al-

len Implikationen. Als tragische Charaktere, die sich für ihre Sache dem „Anderen“

vollständig aussetzen, bringen sie den Kampf der dichotomen Aspekte der Sitt-

lichkeit und Freiheit „auf die Bühne“. Es ist der Streit zwischen dichotomen Polen,

ob nun Mann und Frau, Individuum und Kollektiv, Herrschaft und Knechtschaft,

Privatheit und Öffentlichkeit oder zwischen KünstlerInnen und RezipientInnen,

den es in der Performance auszutragen gilt, mit dem Ziel einen gesellschaftlichen

und politischen Wandel anzustoßen. Es geht hier darum, mit aller Konsequenz,

mit aller Kraft für die eigene Überzeugung einzutreten und selbst dann nicht zu-

rückzuweichen, wenn der Preis für dieses Einstehen womöglich höher ist als das

tatsächliche Resultat des Kampfes.

Dies sind also die positiven Bezugspunkte der Hegel’schen Ästhetik, die für ei-

ne Philosophie der Performance-Kunst dienlich sind, jedoch erscheint in Hegels

Konzept der dialektischen Versöhnung letztlich doch das Allgemeinen als das Vor-

rangige, sodass die angestrebte Versöhnung sich vielfach als eine „falsche“ erweist.

Hegel fordert zwar die Dialektik zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen,

gewährt aber tendenziell dem Allgemeinen die Vorherrschaft, da er das Besonde-

re „gar nicht so furchtbar ernst nimmt“89, wie zum Beispiel Adorno konstatiert.

Dieser Vorrang des Allgemeinen, des männlichen Prinzips vor dem weiblichen,

erscheint als eine maßgebliche Schwierigkeit in der Fruchtbarmachung der He-

gelʼschen Kunstphilosophie für die Performance-Kunst, denn er ist genau das, was

explizit von Performance-Künstlerinnen90 angefochten wird und was auch im Zen-

trum der Kritik Adornos steht.

Diese genderpolitische Schwierigkeit kommt auch deutlich in Hegels Interpre-

tation der Antigone zum Tragen, denn indem er beide Schicksale als gleicherma-

ßen gerecht erachtet, den Tod der Antigone und den Verlust von Frau und Sohn

des überlebenden Kreon91, spricht er sich in letzter Konsequenz auch hier für das

männliche Prinzip und folglich für die patriarchale Ordnung, für das Recht des

Staates aus. Nicht zuletzt deshalb unterscheidet sich wohl seine Interpretation der

89 Vgl. Adorno, TheodorW. (2006): Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit. Frankfurt

am Main, 63.

90 An dieser Stelle sei daran erinnert, dass gerade die Performance-Kunst in den 1960er- und

1970er-Jahren zu dem Medium wurde, in dem Künstlerinnen politische Kritik an den patri-

archalen Geschlechterverhältnissen und der ihnen zugeschriebenen Rolle in der Kunstwelt

übten.

91 Sophokles lässt deshalb „nicht nur die Antigone leiden und untergehen; im Gegenteil sehen

wir ebenso sehr den Kreon durch den schmerzlichen Verlust seiner Gattin und des Haimon

gestraft, die durch den Tod der Antigone gleichfalls ihren Untergang finden“ (Hegel, VÄ II:

69).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


140 Ästhetik der Autonomie

Antigone signifikant von der, die man von den Performance-KünstlerInnen erwar-

ten würde. Denn aus heutiger Sicht scheint doch Antigone, gerade als Opfer eines

starren Systems, eher imRecht zu sein. ImBlick auf Nietzsches Ästhetik erweist sie

sich gerade als das zerrissene Subjekt, das zwar durch ihr heroisches Festhalten an

ihrem Standpunkt scheitert, dem wir aber mit Sympathie und Solidarität begeg-

nen würden, da ihr Untergang gerade das Unrecht ist, gegen das es sich zu wehren

gilt. Hegel geht hier jedoch nicht den in seiner Dramentheorie angelegten Schritt

zu einer Emanzipationsphilosophie aufgrund seines Dogmas letztlicher Harmo-

nie.

Obwohl Hegel in seiner Interpretation der Antigone zwar den Konflikt im Allge-

meinen und auch in seiner Konkretisierung der Rebellion des weiblichen Prinzips

gegen starre Gesetze und damit das Recht Antigones anerkennt, fordert er in letzter

Konsequenz statt der Emanzipation der Antigone die Versöhnung beider Prinzipi-

en, denn gerade in der dialektischen Versöhnung von Objektivität und Subjektivi-

tät92 besteht die Aufgabe der klassischen Kunst und damit auch der Tragödie. Der

Streit als zentrales Moment der Tragödie wird in Antigone also ausgetragen und

vermag ihr die nötige Wirkkraft zu verleihen, aber am Ende siegt für Hegel das

männliche Prinzip und wirft ein patriarchal gefärbtes Bild auf die durch die Tra-

gödie vermittelte Vorstellung von Selbst und Welt, das für die Performance-Kunst

nicht hinnehmbar erscheint. Denn der Performance-Kunst scheint es im Kern um

die Emanzipation aus starren Herrschaftsverhältnissen zu gehen, so wie sie sich

auch im Kampf feministischer Performances gegen die von Hegel gedachte Un-

terordnung des weiblichen Prinzips unter das männliche Prinzip artikuliert, sie

strebt einen siegreichen Ausgang im Sinne der Erstreitung neuer Freiheitsräume

an, nicht jedoch die von Hegel geforderte Versöhnung.

Auch das Ideal der Freiheit, obwohl es nicht nur in der Hegel’schen Betrachtung

attischer Kunst elementar ist, sondern sich auch als Motivation des ethischen und

politischen Strebens der Performance-Kunst erweist, kann nicht ohneWeiteres von

Hegel entlehnt werden, denn der Rahmen, in dem das Individuum sich konstituie-

ren kann, und mithin das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft haben sich

seit Hegels Zeit signifikant gewandelt. Obwohl es also notwendig sein wird, einen

Begriff von »Freiheit« für eine Philosophie der Performance-Kunst zu finden, müssen

doch gerade die Differenzen zur Auffassung Hegels klar herausgestellt werden, um

der Zeit- und Kulturimmanenz der Performance-Kunst gerecht werden zu können.

Eine weitere Schwierigkeit besteht in der Hegelʼschen These vom „Ende der

Kunst“, die die Performance-Kunst nicht hinnehmen kann, da sie gerade auf

künstlerische Wirkweisen setzt, die als Einwände im Sinne eines Rückgriffs auf

92 Vgl. Hegel, VÄ II: 353ff. u. 362ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 141

ein Kunstverständnis erscheinen, dessen notwendigen Verfall93 Hegel mit Sokrates

(und Platon) ab dem 4. vorchristlichen Jahrhundert eingeläutet sieht. Aus seiner

Sicht konsequent, meint Hegel, die Kunst sei am Ende, denn indem Sokrates

die Innerlichkeit, d.h. die Subjektivität ausspricht, forciert er den Untergang der

Polis und etabliert den Grundpfeiler der modernen Welt, den Sieg des Logos über

den Mythos94. Sokrates erscheint so als Symptom des der attischen Sittlichkeit

inhärenten und entfachten Streits zwischen der Polis und der Philosophie bzw.

des Denkens, in dessen Zuge auch die platonische Dichter-Zensur statthaben

konnte95. Die Zeit der Heroen weicht der Zeit des theoretischen Menschen, in

der Kunst geht die Bewunderung zur Rührung über und das feste Pathos des

tragischen Charakters wird durch subjektives Leiden ersetzt96. Wie nach ihm

Nietzsche, der Sokrates als Urbild des theoretischen Menschen begreift, sieht auch

Hegel in Sokrates eine – wenn auch notwendige – Zäsur. Bereits er sieht also

den Wechsel vom Mythos zur Theorie, vom Gefühl zur Vernunft (in Anlehnung

an die Dichter-Zensur Platons), vom Individuum zum Subjekt, von der aktiven

Teilhabe an gesellschaftlichen Gestaltungsprozessen zu Innerlichkeit undMoral als

Wendepunkt, indem sich auch die Kunst der attischen Polis als Mittel der Selbst-

und Weltvermittlung überflüssig macht97, bis sie schließlich als postromantische

Kunst endgültig (ihren höchsten Möglichkeiten nach) eine vergangene ist.

Auch wenn Hegels dialektische Weltgeistentwicklung dabei nicht vorsieht, zu

einem derartigen Kunstverständnis zurückzukehren, wie es die attische Polis aus-

93 Der Ausgang aus der Kunst, die Erkenntnis, dass die Kunst nichtmehr das geeigneteMedium

zur Darstellung tiefstermenschlicher Interessen ist, sondern dies vielmehr die reflexive Sub-

jektivität, die Wissenschaft und Religion zu leisten vermögen, führt auch zu einem Ausgang

aus der Individualität, die sich innerlich wird und das Interesse an der Wirklichkeit und dem

Staat verliert (vgl. Hegel, VPG: 329).

94 Vgl. Hegel, VPG: 292f u. 326ff. „Sokrates, indem er es der Einsicht, der Überzeugung anheim-

gestellt hat, den Menschen zum Handeln zu bestimmen, hat das Subjekt als entscheidend

gegenVaterlandundSitte gesetzt und sich somit zumOrakel imgriechischen Sinne gemacht.

[...] Durch die aufgehende innere Welt der Subjektivität ist der Bruch mit der Wirklichkeit

eingetreten. Wenn Sokrates selbst zwar noch seine Pflichten als Bürger erfüllte, so war ihm

doch nicht dieser bestehende Staat unddessenReligion, sondern die Gedankenwelt diewah-

re Heimat. [...] Das Prinzip des Sokrates erwies sich als revolutionär gegen den athenischen

Saat; denn das Eigentümliche dieses Staates ist, daß die Sitte die Form ist, worin er besteht,

nämlich die Untrennbarkeit des Gedankens von dem wirklichen Leben“ (Hegel, VPG: 329).

95 Vgl. Hegel, VPG: 326f. u. 330. „Der Schüler des Sokrates, Platon, verbannte aus dem Staate

den Homer und Hesiod, die Urheber der religiösen Vorstellungsart der Griechen, denn er

verlangte eine höhere, dem Gedanken zusagende Vorstellung von dem, was als Gott verehrt

werden soll“ (Hegel, VPG: 329). In diesem Kontext fiel dann auch die Kunst der Zensur an-

heim.

96 Vgl. Hegel, VÄ III: 546.

97 Vgl. Hegel, VPG: 323.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


142 Ästhetik der Autonomie

zeichnete – da um das Ziel, den „Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit“98 zu

erreichen, die einzelnen Stadien durchlaufen und überwunden werden müssen,

um zum Absoluten zu gelangen –, soll doch mit Blick auf die Hegelʼsche These

vom „Ende der Kunst“ gefragt werden, ob die Performance-Kunst als Revitalisie-

rung des heroischen KünstlerInnen-Begriffs und als Transformationsimpuls ihrer

RezipientInnen in eigenverantwortliche BürgerInnen verstanden werden kann, die

ihr Recht und ihre Pflicht auf konstruktive Mitgestaltung der Gesellschaft im Lich-

te individueller Freiheit durch die Kunst erkennen und nutzen. Mit Blick auf die

Hegelʼschen Grundannahmen und die Wesensmerkmale einer Kunst, die für die

individuelle Lebensführung jedes Einzelnen relevant ist, stellt sich in Bezug auf

Performance-Kunst also die Frage, ob sie als zentraler Aspekt der Selbsterkennt-

nis begriffen werden kann, ob sie Lebensprozess zu sein vermag, der auf die Ge-

sellschaft zurückwirkt, ob sie zum eigenverantwortlichen Handeln aufzurufen im-

stande ist und ob wir vor ihr womöglich wenn nicht die „Knie beugen“, so doch

existenzielle Erschütterung erfahren können.

2.2 Kunst und Rausch: Das zerrissene Subjekt bei Nietzsche

FriedrichWilhelmNietzsche (1844-1900) ist einer der einflussreichsten Kritiker des

autonomen Kunstverständnisses. Für ihn ist Kunst das Prinzip der Lebenspraxis,

„[d]enn nur als aesthetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig gerecht-

fertigt“99. Der totalen Autonomisierung des Kunstbegriffs in der Romantik stellt

Nietzsche einen Kunstbegriff entgegen, der vom Leben und der Lebendigkeit nicht

zu trennen ist, und fordert so die Überwindung der traditionellen Ästhetik, denn

Kunst – also Lebensform – muss „gefeiert“100 werden. Nietzsche wendet sich ent-

schieden sowohl gegen die Trennung von Kunst und Leben als auch gegen die Re-

duktion der Kunst auf ästhetische Kunstobjekte101. Sein Begriff der Kunst zielt in

seiner frühen, erstmals 1872 veröffentlichten Schrift Die Geburt der Tragödie aus dem

98 Hegel, VPG: 32.

99 Nietzsche, Friedrich (1988): Die Geburt der Tragödie [KSA 1]. In: Friedrich Nietzsche: Sämt-

liche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Giorgio Col-

li und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 47. Alle im Folgenden verwendeten

Nietzsche-Texte werden nach dieser kritischen Studienausgabe zitiert. Die Geburt der Tragödie

wird bei weiteren Nennungen mit dem Sigel GT bezeichnet.

100 Nietzsche äußert sich in denNachgelassenen Fragmenten 1880-1882 zur Kunst als Festwie folgt:

„Ichwill gegendieKunst der Kunstwerke einehöhereKunst lehren: die der Erfindung von Fes-

ten“ (Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1880-1882 [KSA 9]. In: Friedrich

Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben

von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 506).

101 Vgl. Wall, 2006: 74f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 143

Geiste der Musik102, in der er die Produktions-Ästhetik einer Kunst-Religion entwi-

ckelt, ebensowie in seiner letzten Schaffensphase103 auf einen umfassenden Begriff

aller schöpferischen Leistungen des Menschen ab104.

Nietzsche weist in seiner Tragödien-Schrift, in der er letztlich eine Philosophie

des Rausches105 und damit einhergehend eine Konzeption des zerrissenen Indivi-

duums entwickelt, das Dionysische als Kunsttrieb des vorsokratischen Griechen-

land, um den es im Folgenden vorrangig gehen soll, als jenen aus, der einige der

wesentlichen Elemente der Performance-Kunst bereits in sich trägt. Im Dionysi-

schen werden die Menschen zu KünstlerInnen, die „zugleich Subject und Object,

zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer“ sind. Als KünstlerInnen sind sie von

ihrem „individuellen Willen erlöst und gleichsamMedium“106. Der Kunst kann mit

theoretischer Reflexion, mit dem Wissen der ZuschauerInnen, ein Kunstwerk vor

sich zu haben und keine empirische Realität, nicht beigekommen werden, sodass

sich Nietzsche für die Widergeburt der „aesthetischen“ RezipientInnen ausspricht

und gegen die intellektualisierte, „kritische“ Kunstkennerschaft, die für die tragi-

sche Wirkung nicht empfänglich ist. Nietzsche konzipiert so eine Ästhetik, in der

der Mensch selbst zum Kunstwerk wird, und nimmt die zentralen Elemente ei-

ner Lebenskunst, einer Kunst, die vom Leben des Einzelnen nicht zu trennen ist,

bereits vorweg107.

Abzielend auf die Performance-Kunst werde ichmich im Folgenden hauptsäch-

lich der Darstellung und Interpretation des Begriffspaars »dionysisch« und »apol-

102 Nietzsche selbst bezeichnete seine frühe Kunstphilosophie in dem der zweiten Ausgabe der

Tragödie-Schrift vorangestellten Versuch einer Selbstkritik, da sie die Schopenhauerʼsche dua-

listische Willensmetaphysik aufgriff, ironisch als „Artisten Metaphysik“ (Nietzsche, GT, KSA

1: 21).

103 Nietzsches Denkenwird oft in drei Phasen unterteilt, dieWalter Schulz folgendermaßen for-

muliert: Der Wandel im Denken Nietzsches (und somit auch seiner Ästhetik) vollzieht sich

im Fortschreiten vom Bejahenden-Verehren zum freien Geist. Es ist eineWandlung vom „Du

sollst“ (dem tragsamen Geist vorgegebener Werte) zum „Ich will“ (dem Geist, der sich zur

Freiheit eines neuen Schaffens entschließt) und schließlich zum einfachen „Ich bin“ (zu ei-

nem in sich ruhenden kindlichen Geist). In seiner zweiten, der sogenannten positivistischen

oder aufklärerischen Schaffensphase, rückt er sowohl von seinemWagner-Bild als auch von

seiner ursprünglichen und finalen Kunstauffassung ab. Trotz der Veränderungen, die seinen

Denkweg prägen, zieht sich eine Konstante durch seine gesamte Philosophie: Die radikale

Abkehr von der traditionellen Vernunftmetaphysik zugunsten einer Metaphysik des Lebens

(vgl. Schulz, Walter (1985): Metaphysik des Schwebens. Untersuchungen zur Geschichte der

Ästhetik. Pfullingen, 44).

104 Vgl. Thorgeisdottir, Sigridur (1996): Vis creativa. Kunst und Wahrheit in der Philosophie

Nietzsches. Würzburg, 27.

105 Die Relevanz des Rausches in der Philosophie Nietzsches schlägt sich zum Beispiel auch im

Futurismus und explizit in Marinettis Auffassung von Kunst nieder (siehe hierzu Kapitel 1.1).

106 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 47f.

107 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30, 53 u. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


144 Ästhetik der Autonomie

linisch« zuwenden, wobei es vorrangig um die Interpretation und Rechtfertigung

des Dionysischen, des Rauschhaften zu tun ist, da das Dionysische in besonderem

Maße für eine philosophische Betrachtung der Performance-Kunst fruchtbar zu

sein scheint.

2.2.1 Dionysos als Archetyp der Tragödie

Ausgangspunkt für den künstlerischen Schaffensdrang der Menschen des vorso-

kratischen Griechenland ist Nietzsche zufolge das grundlegende, sich durch tief

empfundene Verzweiflung und durch Leid auszeichnende Lebensgefühl der Hel-

lenen, das sich in der „Weisheit des Silen“108 ausdrückt: Es wäre besser, nie gebo-

ren worden zu sein. Um angesichts dieser Erkenntnis überhaupt leben zu können,

brauchen die Hellenen Kunst, denn allein die Kunst, die „rettende“ und „heilkundi-

ge Zauberin“, vermag „jene Ekelgedanken über das Entsetzliche und Absurde des

Daseins in Vorstellungen umzubiegen, mit denen sich leben lässt“109. Die Kunst

entstammt dabei einem Kunsttrieb, der zugleich ein Lebenstrieb ist. Sie ist al-

so nicht auf ein sekundäres Bedürfnis, sondern auf einen Trieb zurückzuführen

und folglich nichts Zufälliges oder Willkürliches, sondern etwas Lebensnotwendi-

ges. Nietzsche konkretisiert diesen Kunsttrieb in der Analyse der „Duplicität“ der

„künstlerischen Mächte“ des Dionysischen und des Apollinischen, die aus der Na-

tur selbst „ohne Vermittlung des menschlichen Künstlers“ hervorbrechen110.

Die Empfindung des „Schrecken[s] und [der] Entsetzlichkeit des Daseins“111

wird also zurWurzel der hellenischen Kultur, und im Kampf des hellenischen „Wil-

lens“ gegen die Weisheit des Silen entsteht zunächst die apollinische Kunst. Von

diesem Lebens- und Kunsttrieb motiviert, erschufen die Hellenen die olympische

Welt und hielten so ihrem Pessimismus einen verklärenden Spiegel vor, während

sie mit der apollinischen Kunst eine „verführende Ergänzung und Vollendung des

108 Silenwurde von KönigMidas gefragt, „was für denMenschen das Allerbeste undAllervorzüg-

lichste sei“. Silen antwortet Midas: „Das Allerbeste ist für dich gänzlich unerreichbar: nicht

geboren zu sein, nicht zu sein, nichts zu sein. Das Zweitbeste aber ist für dich – bald zu ster-

ben“ (vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 35). Den Überlieferungen zufolge ist Silen ein stets betrun-

kener und wenig wahrheitsliebender, aber weiser Satyr. Er ist der Erzieher des Dionysos, der

mit ihm und einer wilden Herde Satyren undMainaden über die ganzeWelt wanderte. Einst

von König Midas nach einer langen Jagd durch denWald gefangen, berichtete er dem König

fünf Tage und Nächte von fernen Ländern und wundersamen Dingen, bevor Midas ihn zum

Lager des Dionysos zurückbrachte und zumDank vonDionysos den folgenschwerenWunsch,

dass sich alles, was er berührt, in Gold verwandeln sollte, erfüllt bekam; so eine Variante der

Sage, auf die sich auch Nietzsche bezieht (vgl. Ranke-Graves, Robert von (2003): Griechische

Mythologie. Quellen und Deutungen. Reinbek bei Hamburg, 91, 117 u. 255).

109 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 57.

110 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25 u. 30.

111 Nietzsche, GT, KSA 1: 35.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 145

Daseins“ schufen. Durch den „apollinischen Schönheitstrieb“ wurde die „titani-

sche Götterordnung des Schreckens“ langsam zur „olympischenGötterordnung der

Freude“112.

Der ursprünglich die griechische Kultur prägende Trieb ist folglich das Apolli-

nische,die „Kunstwelt des Traumes“. Sie ist die „Kunst des Bildners“, des von dem

„Wahrhaft-Seienden“ und „Ur-Einen“, dem ewig „Widerspruchsvollen“, das schon

Heraklit als Vater aller Dinge begriffen hatte, „erlösenden Scheins“113. Sie wird mit

dem Gott Apoll114, dem „scheinenden“ und „wahrsagenden“ Gott der „bildnerischen

Kräfte“ und der Mäßigung, dem Herrscher über den „schönen Schein und die in-

nere Phantasie-Welt“, dem Gott des principium individuationis, den Nietzsche als

Vater der ganzen olympischen Welt begreift, assoziiert115. Der „schöne Schein der

Traumwelt, in deren Erzeugung jeder Mensch voller Künstler ist, ist die Vorausset-

zung aller bildenden Kunst“116 und spiegelt sich vor allem in der dorischen Kunst

wider. Der apollinische Imperativ ist das Individuum, ist die Einhaltung der Gren-

zen des Individuums, seine ethischen Prinzipien sind die Selbsterkenntnis und

Mäßigung117.

Die apollinische Kunst ist demnach gekennzeichnet durch die dem „schönen

Schein“ gehorchende „Gestalt“ der „Statue“, die dem Gesetz der „massvolle[n] Be-

grenzung“ und der „weisheitsvolle[n] Ruhe des Bildnergottes“ unterliegt. Sie ist

frei von „wilden Regungen“ und „sonnenhaft“, ihre Musik ist dorische Architek-

tur in Kithara-Tönen118. Die apollinische Kunst, die „freudige Nothwendigkeit der

112 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 36ff.

113 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25f. u. 38ff.

114 Apollon, der Sohn des Zeus und der Leto, wird mit – freilich meist unglücklichen – Liebes-

abenteuern ebenso assoziiert wie mit den Blättern des Lorbeerbaums. Von Pan lernte er die

Kunst der Prophezeiung und übernahm das delphische Orakel. ImmusikalischenWettstreit

trat er siegreich mit seiner siebensaitigen Leier zuerst gegen den Flöte spielenden Marsyas

und später gegen Pan an und sicherte sich so den Rang eines Gottes der Musik. Indem er die

Kyklopen tötete, zog er sich denZorndes Zeus zu, der ihn zur Strafe in denTartaros verbannen

wollte. Leto konnte jedoch durch ihr Flehen die Strafe mildern und so musste Apollon statt-

dessen ein Jahr harte Arbeit in den Schafställen des Königs Admetos von Pherai verrichten.

Fortan predigte er Bescheidenheit. Zu seinem Credo wurden die Sätze „Kenne dich selbst!“

und „Nichts im Übermaß!“, auf die auch die Nietzscheʼsche Deutung rekurriert (vgl. Ranke-

Graves, 2003: 65ff.). Ranke-Graves betont überdies: „Im Klassischen Zeitalter kamen Musik,

Poesie, Philosophie, Astronomie, Mathematik, Medizin, Naturwissenschaft unter Apollons

Kontrolle. Als Feind alles Barbarischen trat er für Mäßigung in allem ein. [...] Wegen der

Parallelen zwischen ihm und dem Kinde Horus, einer Personifikation der Sonne, wurde er

schließlich auch als Sonne angebetet“ (Ranke-Graves, 2003: 70).

115 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 27f. u. 34.

116 Nietzsche, GT, KSA 1: 26.

117 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32 u. 40.

118 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 26, 28, 33 u. 563.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


146 Ästhetik der Autonomie

Traumerfahrung“, ist es nun, die –wie der „Schleier derMaja“119 –das elende Leben

erträglich macht und den so dringend notwendigen Trost spendet, denn: „[M]itten

in einer Welt voll Qualen [sitzt] ruhig der einzelne Mensch, gestützt und vertrau-

end auf das principium individuationis“120. In der Scheinhaftigkeit der Traumwelt

zieht die „ganze göttliche Komödie des Lebens“ am „künstlerisch erregbaren Men-

schen“ vorbei. Aus den Bildern dieser „Wirklichkeit des Traumes“ deutet er sich

das Leben und übt sich gleichsam für dasselbe. Die „unerklärliche Heiterkeit“ der

homerischen Zeit, die „Naivität“ der träumenden Griechen, resultiert Nietzsche

zufolge bereits aus dem „vollkommene[n] Sieg der apollinischen Illusion“, mit der

sie die Realität durch ein „Wahnbild“ fortwährend überwanden beziehungsweise

verdeckten und verschleierten, indem sie sich die Olympier als „Mittelwelt“ schu-

fen121.

In diese auf Verschleierung und Beruhigung, auf Reflexion undKontemplation,

auf Schönheit, Harmonie und Ebenmaß und das principium individuationis set-

zende Kunst der apollinischen Griechen, in die Heiterkeit des homerischen Grie-

chentums, bricht nun von außen das „orgiastische“, rauschhaft-ekstatische, „tita-

nisch-barbarische“ „dionysische“ Prinzip hinein, das „im Rausch dieWahrheit“, die

Weisheit des Silen spricht. Die „Selbstvergessenheit der dionysischen Zustände“

steht dem Apollinischen, dem „Individuum mit all seinen Grenzen und Maßen“

diametral entgegen und äußert sich in der „erschütternden Gewalt“ der dionysi-

schen Musik122. Das Dionysische,das Nietzsche zufolge kulturhistorisch ein altbe-

kanntes und weitverbreitetes Prinzip ist, konnte sich jedoch nur Bahn brechen,

da es eben nicht nur als Fremdeinwirkung, sondern als latenter Urgrund ohnehin

schon im Griechentum vorhanden war. Die „Philosophie des Waldgottes“ wurde

von den apollinischen Griechen durch Schaffung der olympischen Welt bis dahin

schlicht verschleiert oder – wenn man so will – verdrängt123. So entbrannte im 6.

Jahrhundert ein steter Kampf zwischen dem Apollinischen und demDionysischen.

119 Māyā ist in der indischen Mythologie einerseits die Göttin der Illusion, durch deren Schleier

der Mensch die Welt getrübt wahrnimmt, andererseits ist sie ein Prinzip. Als Prinzip steht

māyā für die kosmische Illusion, die Irrealität, das Nicht-Sein und für magische Macht, die

sich in der kosmischen Schöpfung manifestiert. Darüber hinaus bezeichnet sie die individu-

elle Erfahrung der Blindheit und wird mit dem Unwissen und dem Traum verbunden (vgl.

Eliade, Mircea (1979a): Geschichte der religiösen Ideen. Band 2: Von Gautama Buddha bis zu

den Anfängen des Christentums. Freiburg/Basel/Wien, 51 u. Eliade,Mircea (1979): Geschichte

der religiösen Ideen. Band 1: Von der Steinzeit bis zu denMysterien von Eleusis. Freiburg/Ba-

sel/Wien, 190).

120 Nietzsche, GT, KSA 1: 28.

121 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 27f. u. 35ff.

122 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32f. u. 40f.

123 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 31f. u. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 147

Der Schleier der Maja, der die Weisheit des Silen erträglich machen sollte, so-

wie das principium individuationis wird von Dionysos124, dem tragischen Helden

par excellence, zerrissen. Nietzsche entwickelt seinen Begriff des Dionysischen aus

dem Mythos des Dionysos Zagreus, dem Jäger, dem „zerrissenen“ Dionysos. Er ist

der „leidende Dionysos der Mysterien“, der die „Leiden der Individuation“ an sich

selbst erfahren hat. Die Zerreißung des Dionysos – in der Existenz als Zerstückel-

ter ist er zugleich sanftmütiger Herrscher und grausamer, verwilderter Dämon –

kommt dabei einer Umwandlung in die vier Elemente gleich, der Zustand der In-

dividuation hingegen ist der „Quell und Urgrund allen Leidens, als etwas an sich

Verwerfliches“125. Über diese Zerreißung im Rausch, worin sich Dionysos der Zer-

stückelung preisgibt, um eine Erschütterung herbeizuführen, entwirft Nietzsche

eine Ästhetik der tragischen Zerstörung des Subjekts.

An den Einfluss „narkotischer Getränke“ oder an die „gewaltigen“, lustvoll-or-

giastischen nächtlichen Feiern zu Ehren des Dionysos, an die Mänadenfeste126, bei

denen alle zwei Jahre zurWintersonnenwende die Feiernden durch dieWälder lau-

fen, sich in Ekstase tanzen, in Satyre verwandeln und die Zerreißung des Dionysos

124 Dionysos (der gehörnte undmit einer Schlangenkrone geschmückte Gott desWeines) ist der

Sohn des Zeus, der auf Befehl Heras von den Titanen als Neugeborener in Stücke gerissen

wurde. Seine Großmutter Rhea sammelte alle Teile und setzte ihn wieder zusammen. Von

Hermes wurde er auf Befehl des Zeus, um ihn vor Hera zu verstecken, in eine Ziege oder

einen Widder verwandelt und in die Obhut der Nymphen auf dem helikonischen Berg Ny-

sa gegeben, wo er den Wein entdeckte. Hera erkannte Dionysos dennoch und bestrafte ihn

daraufhinmitWahnsinn. Mit seinem Erzieher Silen und einer wilden Herde von Satyren und

Mainadenwanderte er, bewaffnetmit dem Thyrsosstab, Schwertern, Schlangen und lärmen-

den Instrumenten, über die ganze Welt. Er errang militärische Erfolge und gründete große

Städte, bis er endlich seine Anbetung in der ganzen Welt erzwungen hatte. Als Dionysos’

größtes Verdienst gilt jedoch die Ausbreitung derWeinkultur in Europa, Asien undNordafri-

ka, denn er lehrte überall die Kunst des Weinbaus (vgl. Ranke-Graves, 2003: 91ff.).

125 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 71f.

126 Gerade die zur Verdeutlichung desDionysischen so zentralenMänadenfeste beschreibtHans

Peter Duerr sehr treffend, wenn er auf die ekstatische und orgiastischeWildheit dieser Feste

hinweist, in der das Moment der „Wilden Jagd“ deutlich hervortritt. Die ekstatischen „Jäge-

rinnen“ tosten wie die Erinnyen „zwischen den Zeiten“, in Panther-, Reh- oder Fuchsfelle ge-

hüllt, den Thyrsos in der Hand, durch die Landschaft. Sie brachten Chaos in die Ordnung und

beendeten für kurze Zeit dieHerrschaft derHerren über die Sklaven. Insbesondere die unter-

jochten vor-griechischenGesellschaften und diemarginalisierten Teile der Bevölkerung, also

Frauen und Sklaven, huldigten dem Dionysos Zagreus in diesem Fest (vgl. Duerr, Hans Peter

(1984): Traumzeit. Über die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation. Frankfurt am Main,

50f.). Und auch Schiller führt uns dies bildlich vor Augen, wenn er schreibt: „Und schauerlich

gedreht im Kreise / Beginnen sie des HymnusWeise, / Der durch das Herz zerreißend dringt,

/ Die Bande um den Sünder schlingt. / Besinnungsraubend, herzbetörend / Schallt der Er-

innyen Gesang, / Er schallt, des Hörers Mark verzehrend, / Und duldet nicht der Leier Klang“

(Schiller, Friedrich (1976): Die Kraniche des Ibykus. In: Friedrich Schiller.Werke in drei Bänden

(Band II). München, 761).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


148 Ästhetik der Autonomie

wiederholen, indem sie eine Ziege zerstückeln und verspeisen und „in deren Stei-

gerung das Subjective zu völliger Selbstvergessenheit hinschwindet“, erinnert er,

um diesen „Hexentrank“ aus „Wollust und Grausamkeit“ vor Augen zu führen127.

In der KonzeptionNietzsches steht dasDionysische für denRausch und dasOr-

giastische, für die Vertiefung des Unerträglichen ins Rauschhafte, für die Rückbin-

dung an das „Ur-Eine“ sowie die Auflösung der Grenzen des Individuums: für das

Tragische als Freude an der Vernichtung des Individuums, durch die die Ewigkeit

des Willens erfahrbar wird. Das dionysische Prinzip geht mit der „wonnevolle[n]

Verzückung“ beim Zerbrechen des principium individuationis einher. Der Mensch

geht im Klang der dionysischen Musik in den Lebensstrom ein, überwindet die

Grenzen zu seinem Gegenüber und wird eins mit der Natur. Das „Ur-Eine“ offen-

bart sich ihm, indem der Einzelne vernichtet und in ein mythisches Einheitsemp-

finden erlöst wird128, denn „etwas Nieempfundenes drängt sich zur Aeusserung,

die Vernichtung des Schleiers der Maja, des Einssein als Genius der Gattung, ja

der Natur“129. Hier liegt für Nietzsche die Quelle der tragischen Kunst. Für ihn ist

die dionysische Feier der eigentliche Urgrund der Tragödie, an deren Anfang der

dithyrambische Satyrchor steht.

Im dithyrambischen Satyrchor – einem Chor aus Naturwesen, die hinter aller

Zivilisation als ewig sie selbst Bleibende leben – verwandelt sich der dionysische

Grieche selbst in einen Satyr, in ein „Urbild des Menschen“, in den „Ausdruck sei-

ner höchsten und stärksten Regungen“, in den „mitleidenden Genossen des Dio-

nysos“, der das dionysische Leid erfährt, indem er selbst zerstückelt wird, und so

selbst zum „Weisheitsverkünder“ der Natur wird. So ist es dem Satyrchor möglich,

das Dasein wahrhaftiger, wirklicher und vollständiger als das Apollinische abzu-

bilden130.

„Die dionysische Erregung ist im Stande, einer ganzen Masse diese künstlerische

Begabung mitzutheilen, sich von einer solchen Geisterschaar umringt zu sehen,

mit der sie sich innerlich eins weiss. Dieser Prozess des Tragödienchors ist das

dramatische Urphänomen: sich selbst vor sich verwandelt zu sehen und jetzt zu

handeln, als ob man wirklich in einen anderen Leib, in einen andern Charakter

eingegangen wäre. [...] [H]ier ist bereits ein Aufgeben des Individuums durch Ein-

kehr in eine fremde Natur. Und zwar tritt dieses Phänomen epidemisch auf: ei-

ne ganze Schaar fühlt sich in dieser Weise verzaubert. [...] [D]er dithyrambische

Chor ist ein Chor von Verwandelten, bei denen ihre bürgerliche Vergangenheit,

127 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 28f. u. 32.

128 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 28ff.

129 Nietzsche, GT, KSA 1: 33.

130 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 55 u. 58ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 149

ihre sociale Stellung völlig vergessen ist: sie sind die zeitlosen, ausserhalb aller

Gesellschaftssphären lebenden Diener ihres Gottes geworden.“131

Der Chor ist für Nietzsche der Inbegriff der Tragödie, denn „die Tragödie ist aus

dem tragischen Chore entstanden [...] [sie war] ursprünglich nur Chor und nichts

als Chor“132. In dieser ursprünglichen Tragödie lebte der „Satyr als der dionysische

Choreut“ in einer religiösenWirklichkeit unter den Sanktionen des Mythos’. In der

durch den Satyrchor vermittelten Ursprünglichkeit fühlt sich der „Culturmensch“

aufgehoben, denn die Klüfte zwischen Staat und Gesellschaft sowie zwischen den

einzelnen Menschen werden in einem „übermächtigen Einheitsgefühl“ aufgeho-

ben, „welches an das Herz der Natur zurückführt“133.

„Jetzt ist der Sklave freier Mann, jetzt zerbrechen all die starren, feindseligen

Abgrenzungen, die Noth, Willkür oder ‚freche Mode‘ zwischen den Menschen

festgesetzt haben. Jetzt, bei dem Evangelium der Weltharmonie, fühlt sich Jeder

mit seinem Nächsten nicht nur vereinigt, versöhnt, verschmolzen, sondern eins,

als ob der Schleier der Maja zerrissen wäre und nur noch in Fetzen vor dem

geheimnissvollen Ur-Einen herumflattere. Singend und tanzend äussert sich der

Mensch als Mitglied einer höheren Gemeinsamkeit [...] Aus seinen Gebärden

spricht die Verzauberung [...] als Gott fühlt er sich, er selbst wandelt jetzt so

verzückt und erhoben, wie er die Götter im Traume wandeln sah. Der Mensch

ist nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk geworden: Die Kunstgewalt der ganzen

Natur, zur höchsten Wonnebefriedigung des Ur-Einen, offenbart sich hier unter

den Schauern des Rausches.“134

In einem ekstatischen Herausgehen über die reale Welt mit all ihren Grauen, Lei-

den und Qualen trennt sich der dionysische Zustand von der alltäglichenWirklich-

keit ab. Diese ekstatische Verwandlung, diese Verzauberung, in der alle Beteiligten

zu unbewusstenMitspielern werden, ist ein Kernelement des Dionysischen und die

Voraussetzung aller dramatischen Kunst. Wenn die alltägliche Wirklichkeit dann

jedoch wieder ins Bewusstsein tritt, empfindet der dionysische Mensch Ekel und

einen willensverneinenden Zustand.Wie Hamlet erkennt der dionysische Mensch,

nachdem er „einen wahren Blick in das Wesen der Dinge getan hat“, dass sein

Handeln nichts am „ewigen Wesen der Dinge ändern“ kann, und empfindet es als

Zumutung, die aus den Fugen geratene Welt wieder einzurichten: Es ekelt ihn.

Erst indem der dionysische Mensch in der Verwandlung eine Vision außer-

halb seiner selbst als apollinische Vollendung seines Zustands sieht, erst indem

sich der dionysische Chor immer wieder in einer apollinischen Bildwelt entlädt,

131 Nietzsche, GT, KSA 1: 61.

132 Nietzsche, GT, KSA 1: 52.

133 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 55f.

134 Nietzsche, GT, KSA 1: 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


150 Ästhetik der Autonomie

kann er der „buddhaistischen Verneinung des Willens“ in der Versöhnung der bei-

den antagonistischen Kunsttriebe entgehen. Erst durch die „Umschleierung durch

die Illusion“ wird Handeln nach der Erkenntnis der Grausamkeit der Welt wieder

möglich135.

So kommt es schließlich nach langen Kämpfen und trotz der sie letztlich

trennenden „unüberwindbaren Kluft“ zur Synthese, zu einer Versöhnung, zu

einem „Bruderbund“ beider Triebe, die einander in ihrer Dichotomie bedür-

fen. „Als gemeinsames Ziel beider“ entsteht die attische Tragödie136. Erst dieser

„Friedensschluss“ ließ, so Nietzsche, aus dem Barbarisch-Dionysischen ein künst-

lerisches Phänomen werden und ermöglichte dem apollinischen Griechen die

Selbsterkenntnis, dass sein apollinisches Bewusstsein die dionysische Welt nur

wie ein Schleier verhüllt.Der Moment der Synthese beider Triebe gilt Nietzsche

als „der wichtigste Moment in der Geschichte des griechischen Cultus“, dessen

Umwälzungen überall sichtbar waren137. Denn obwohl beide Kräfte auch einzeln

imstande waren, den Menschen aus dem Pessimismus des Silen zu erlösen,

erscheint Nietzsche die Synthese in der attischen Tragödie als Königsweg der

Erlösung durch Kunst; und so sollten beide fortan in „immer neuen auf einan-

der folgenden Geburten, und sich gegenseitig steigernd, das hellenische Wesen

beherrsch[en]“138.

Das „Wesen der Tragödie“ besteht in der „Manifestation und Verbildlichung

dionysischer Zustände, als sichtbare Symbolisierung der Musik, als die Traum-

welt eines dionysischen Rausches“139. Dionysos, der ursprünglich nicht wahrhaft

vorhanden war, wird jetzt zum Bühnenhelden und zum Mittelpunkt der Vision.

Dem dithyrambischen Chor kommt die Aufgabe zu, das Publikum so zu erregen,

dass es, wenn der tragische Held die Bühne betritt, diesen nicht als maskierten

Schauspieler, sondern als leibhaftigen Gott wahrnimmt.Nun „redet Dionysos nicht

mehr durch Kräfte, sondern als epischer Held, fast mit der Sprache Homers“140.

Der Chor wird zur notwendigen Voraussetzung des Dramas141 und der tragische

Mythos zur „Verbildlichung dionysischer Weisheit durch apollinische Kunstmit-

tel“142. In der Tragödie zeigt sich also das Dionysische als Urgrund, „als die ewige

und ursprüngliche Kunstgewalt, die überhaupt die ganzeWelt der Erscheinung in’s

Dasein ruft: in deren Mitte ein neuer Verklärungsschein nöthig wird, um die be-

lebte Welt der Individuation im Leben festzuhalten“143. Der Künstler der attischen

135 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 56ff.

136 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 25, 41f. u. 140.

137 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 32ff.

138 Nietzsche, GT, KSA 1: 41.

139 Nietzsche, GT, KSA 1: 95.

140 Nietzsche, GT, KSA 1: 64.

141 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 63.

142 Nietzsche, GT, KSA 1: 141.

143 Nietzsche, GT, KSA 1: 155.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 151

Tragödie ist zugleich Rausch- und Traumkünstler geworden, der fortan die dio-

nysische Erkenntnis zur bildlichen Anschauung bringt, dass die Individuation der

Urgrund des Übels ist, dass eine Einheit alles Vorhandenen besteht und dass die

Kunst, indem sie die Individuation zerbrechen kann, diese Einheit wieder herzu-

stellen imstande ist144.

Als Beispiel für die attische Tragödie führt Nietzsche Aeschylus’ „Prometheus“

an. Hier realisiert sich genau dieses Konzept, hier wird das Publikum dionysisch

erregt, um dann den Urhelden des Mythos’ in Gestalt des Prometheus auf der Büh-

ne vor Augen geführt zu bekommen145. Doch bereits im „Überhandnehmen der

Charakterdarstellung und der psychologischen Raffinesse“ in der Tragödie des So-

phokles, in der sich der Charakter nicht mehr zum ewigen Typus erweitern lassen

soll, womit das Apollinische in der Bedeutung das Dionysische mehr und mehr

überwiegt, zeichnet sich eine Entwicklung zum „undionysischen Geiste“ ab, die

letztlich im Tod der Tragödie mündet146.

2.2.2 Vom tragischen Griechen zum „Moral-Zärtling“

So läutet Euripides mit der „neueren attischen Tragödie“, mit der er die „aeschy-

leische Tragödie bekämpfte und besiegte“, schließlich den Tod der Tragödie ein147.

Euripides entzaubert die Tragödie, indem er sie profanisiert und den „Mensch[en]

des alltäglichen Lebens“, „die bürgerliche Mittelmässigkeit“, den Zuschauer auf die

Bühne bringt, um ihn „wahrhaft urtheilsfähig zu machen“. Mit dem Ziel bewusster

Erkenntnis führt er den das Stück erklärenden Prolog und am Schluss des Stücks

die Figur des „deus ex machina“ ein, der über die Zukunft der Helden Auskunft er-

teilt. So rahmt er sein eigentliches Drama mit epischen Erzählungen und verbannt

das Dionysische gänzlich von der Bühne. Der Held wird zum „Gladiator“ und der

„deus ex machina“ ersetzt den metaphysischen Trost148.

Geistiger Schirmherr dieser „rationalistischen Methode“ ist Sokrates. Er ist der

neue Gegensatz zumDionysischen, dessen Credo „alles muss bewusst sein, um gut

zu sein“ Euripides in seinem „aesthetischen Sokratismus“ zum Leitsatz „alles muss

verständlich sein, um schön zu sein“ umsetzt149. Mit dem „Tod der Tragödie“ geht

demnach auch die „Geburt der Wissenschaft“ einher. Sokrates ist dabei das „Urbild

des theoretischen Optimisten“, des „theoretischenMenschen“, denn imGlauben an

144 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 30f. u. 73.

145 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 65ff.

146 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 95 u. 113.

147 Auch Hegel sieht, wie in Kapitel 2.1 ausgeführt, den Untergang der Tragödie durch Euripides

eingeläutet.

148 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 75ff., 86 u. 114.

149 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 83ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


152 Ästhetik der Autonomie

die Ergründbarkeit der Natur und der Dinge spricht er dem Wissen und der Er-

kenntnis die Kraft zu, den Irrtum als grundlegendes Übel heilen zu können150. So-

krates und nach ihm Platon, der den Dichter aus dem Staat verbannen wollte, wer-

den zum historischenWendepunkt, zu den Begründern der „sokratisch-alexandri-

nischen Cultur“ beziehungsweise der modernen Rationalität und zu Fürsprechern

einer pädagogischen Kunst, der rationalen und intellektuellen Kunstrezeption151

sowie für die „weibische[...] Flucht vor dem Ernst und dem Schrecken“152.

Mit Sokrates beginnt, Nietzsche zufolge, also das Zeitalter der Vernunftme-

taphysik, das „Zeitalter der Décadence“, dessen Problem ein Hauptthema seiner

Philosophie ist153. Vor dem Hintergrund seines affirmativen Blicks auf die vorso-

kratische Antike entwirft er eine Kritik an der Moderne und der gesamten meta-

physischen Tradition, die sich im Wesentlichen als Kritik an der Vernunft äußert,

die eine unproduktive und einseitige Gelehrsamkeit zur Folge hat und die sich am

durch die Theorie verschleierten Verhältnis zu sich selbst und der Welt zeigt. Der

„contemplative“ Mensch ist nach Nietzsche zum „Zuschauer“ seines Lebens gewor-

den, der sein eigenes Leben nicht mehr erleben, führen und gestalten kann, und

dessen Triebe verarmt sind. Ihm fehlt die „vis creativa“, also die Fähigkeit, der Welt

Wert zu geben und existenziell zu leben154. Die sich durch Feminisierung und An-

drogynisierung auszeichnende moderne Moral schwächt den Menschen in dem

Maße, dass er zum „Moral-Zärtling“155 verkommt, und eben jene Effekte der Moral

gilt es zu überwinden156.

In der Geburt der Tragödie wird nun die Kunst zum Antidot erhoben gegen die

nihilistische, handlungshemmende Verzweiflung sowie gegen die intellektualisti-

sche, lebensfeindliche Moral und zum Heilmittel gegen den an seine Grenzen sto-

ßenden Sokratismus157. Die Wiedergeburt des dionysischen Geistes sieht er zum

150 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 100 u. 116.

151 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 92f.

152 Nietzsche, GT, KSA 1: 78.

153 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Der Fall Wagner [KSA 6]. In: Friedrich Nietzsche: Sämtliche

Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Giorgio Colli und

Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 11.

154 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Die fröhliche Wissenschaft [KSA 3]. In: Friedrich Nietzsche:

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Gior-

gio Colli undMazzinoMontinari. München/Berlin/New York, 540 u. Lossi, Annamaria (2006):

Nietzsche undPlaton. Begegnung auf demWegderUmdrehungdes Platonismus.Würzburg,

41f.

155 Nietzsche, Friedrich (1988): Zur Genealogie der Moral [KSA 5]. In: Friedrich Nietzsche: Sämt-

licheWerke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von Giorgio Colli

und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 254.

156 Vgl. Purtschert, 2006: 135ff.

157 Vgl. Roth, Florian (1997). Die absolute Freiheit des Schaffens: Ästhetik und Politik bei Nietz-

sche. Nietzsche Studien: Internationales Jahrbuch für dieNietzsche-Forschung, Band 26. Ber-

lin/New York, 89f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 153

einem in der Philosophie der tragischenMenschen Kant und Schopenhauer, die die

unserer Kultur zugrunde liegenden Grenzen der Wissenschaft aufzeigen, zum an-

deren im wiedererstarkenden Dionysischen in der Musik Bachs und Beethovens,

aber vor allem im „Gesamtkunstwerk“ Wagners. Letzterer läutet mit Tristan und

Isolde das Ende des sokratischen Menschen und das erneute Aufleben der Tragödie

ein; gerade das Mitleid für Isolde rettet den Betrachter vor dem Urleid der Welt, so

er es wagt, tragischer Mensch zu sein158.

An diesem Punkt der Darstellung endet die Geburt der Tragödie, jedoch soll kurz

darauf hingewiesen werden, dass Nietzsche, nachdem er sich vonWagner abwand-

te159, die Revitalisierung der „vis creativa“ im grenzenlos schöpferischen „Übermen-

schen“ verwirklicht sah. Der Übermensch ist für Nietzsche der Typus, der Leben

und Welt in einem freien Akt der Setzung nach eigenen Wertmaßstäben künst-

lerisch umgestaltet im Sinne eines Universal-Kunstwerks. Der Übermensch wird

zum Leitbild des späten Nietzsche und Metaphysik, Moral, Religion und Wissen-

schaft werden zu Produkten seines Willens zur Kunst160.

2.2.3 Performing Nietzsche

Für eine Fruchtbarmachung der Kunstphilosophie Nietzsches für die philosophi-

sche Durchdringung des Phänomens Performance-Kunst erscheinen nun folgende

Elemente zentral:

Zunächst und imWesentlichen ist dasMoment desDionysischen zu nennen, das

nicht nur die attische Kunst, sondern auch die Performance-Kunst auszuzeichnen

scheint, denn hier ist es den TeilnehmerInnen möglich, die Erfahrung einer Ge-

meinschaft zu machen, in der die bestehende Ordnung infrage gestellt wird und

neue Formen sozialen Miteinanders erlebbar werden. Im Dionysischen werden die

realitätsbestimmenden Herrschaftsverhältnisse außer Kraft gesetzt, sodass sich

die Chance eröffnet, neue Seinsweisen zu erproben und sich selbst als gleichwer-

tigen Teil der Mit-Welt zu erfahren.

Darüber hinaus führen Rausch und ekstatische Verwandlung den Menschen

zu einer Naturerfahrung, die insbesondere in der modernen Welt dem Verdikt der

Rationalität zum Opfer gefallen ist, jedoch als psychologische Grundkonstante ein

elementarer Bestandteil des Menschseins ist. Die Erfahrung des Dionysischen, das

Sich-Einlassen auf die Zerreißung, hängt also auch mit der Erfahrung der Natur-

verbundenheit zusammen – gemeint als Verbundenheit mit der eigenen „Natur“

158 Vgl. Nietzsche, GT, KSA 1: 118f., 127, 132 u. 136f.

159 Zu Nietzsches Bruch mit Wagner und zum Verhältnis von Nietzsche und Wagner sowie zu

Nietzsches Haltung zumWagnerʼschen Antisemitismus und Rassismus ebenso wie zum eli-

tären Kunstverständnis Bayreuths siehe Ottmann, Henning (1999): Philosophie und Politik

bei Nietzsche. Berlin/New York, 99ff.

160 Vgl. Roth, 1997: 91ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


154 Ästhetik der Autonomie

und der die Menschen umgebenden – und scheint gerade vor dem Hintergrund

heutiger Lebensverhältnisse, aber auch schon zu Zeiten Nietzsches, ein zentrales

Element im Bestreben zu sein, der Entfremdung zu begegnen.

Der Entfremdung sieht Nietzsche durch Sokrates den Weg bereitet, der die

Rationalität zum zentralen Moment erhebt und damit der Dichter-Zensur Pla-

tons Tür und Tor öffnet. Die emotionale Ergriffenheit, die schöpferische Kraft, die

dem Dionysischen innewohnt, ist mit dem durch Sokrates eingeläuteten Paradig-

menwechsel nicht mehr haltbar. Obwohl er den Umbruch durch Sokrates beklagt,

schmälert allerdings Nietzsche selbst bereits das transformatorische Potenzial der

Kunst, indem er die Versöhnung des Dionysischen und des Apollinischen für die

attische Tragödie als elementar definiert. Wie bereits Hegel schafft Nietzsche es

aufgrund der Forderung nach Versöhnung nicht, das emanzipatorische Moment

seiner Rausch-Philosophie voll auszuschöpfen. Jedoch kann er, im Gegensatz zur

Hegelʼschen Gebundenheit an sein dialektisches System, eine Revitalisierung dio-

nysischer Kunst für seine Zeit fordern und tut dies auch.

Auch Nietzsche sieht also die Kunst im vorsokratischen Griechenland als jene

an, der ein besonderes Potenzial innewohnt, die Menschen zu bewegen und ih-

nen ihre kreativ-schöpferische Wirkmächtigkeit zu Bewusstsein zu bringen. Diese

Kunst ist zum Leben existenziell notwendig, sie ist Lebenspraxis und vermag das

Bild des Menschen auf die Welt und auf sich selbst als Teil der Welt zu beein-

flussen und zu formen. Mit der Revitalisierung einer solch wirkmächtigen Kunst

fordert er also auch die RezipientInnen dazu auf, sich ihrer selbst zu bemächti-

gen und nicht weiter ZuschauerInnen ihres eigenen Lebens zu sein, sondern selbst

zu kreativen SchöpferInnen ihrer Existenz und mithin der Gesellschaft, in die sie

eingebunden sind, zu werden. Diese Aufforderung zur Emanzipation scheint auch

die Performance-Kunst an ihre TeilnehmerInnen zu richten.

Die Kunst des vorsokratischen Griechenland zeichnet sich, Nietzsche zufol-

ge, durch den Kampf der dichotomen Pole aus, der – wie bereits bei Hegel – als

Geschlechterkampf gelesen werden kann. Und obwohl Nietzsche doch gerade mit

Blick auf seine Terminologie bei der Beschreibung des „contemplativen“ Menschen

durchweg kritisch gelesen werden muss, spricht er sich mit dem Dionysischen

letztlich für das weibliche Prinzip – wenn auch in der düsteren Gestalt des Mäna-

dischen – aus, das eben auf Naturverbundenheit, Emotionalität, Hingabe, Einheit

und unmittelbarer Lebenskraft, aber auch auf Zerstörung (als Voraussetzung der

Wiedergeburt) beruht. So kann seine Ästhetik als explizite Kritik an der Wende,

die die sokratische Philosophie lanciert hat, gelesen werden. Diese hält bis zu sei-

ner Gegenwart (und letztlich bis zu unserer) nicht nur an, sondern steigert sich

stetig und macht es umso notwendiger, wieder eine Kunst zu etablieren, die mit

dionysischen Mitteln der Entfremdung begegnen kann.

Dies, so die These, kann womöglich gerade die Performance-Kunst leisten.

Denn sie erhebt die Zerreißung der KünstlerInnen durch sich selbst ebenso wie

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 155

durch die TeilnehmerInnen zum zentralen Element. In Performances werden

Zerreißung und Zerrissenheit – im Moment der Autodestruktion aber auch im

Moment der Mit-Täterschaft, provoziert durch die Notwendigkeit, sich zu ent-

scheiden und die Situation handelnd mitzugestalten – zum „unwiderstehlichen“

kreativen Impuls. Durch die Existenzialität der Situation werden die ausgelösten

Gefühle in einer dionysischen Qualität heraufbeschworen, die Emotionalität nicht

nur als wesentlichen Bestandteil des Menschseins sondern auch als unkontrollier-

bare zerstörerische und schöpferische Kraft zugleich erscheinen lassen. So wird

in der Performance-Kunst der Rausch zum notwendigen Erlebnis, um sich selbst

im Kontext von Gemeinschaft zu erfahren.

2.3 Kunst als Gestalterin der Existenz: Das „Ereignis“ bei Heidegger
und Badiou

Für die Auseinandersetzung mit der Performance-Kunst ist der Begriff »Ereignis«

von enormer Bedeutung161, denn das „Ereignis bezeichnet einenWendepunkt, eine

Transformation oder Zäsur, die ein Andersdenken möglich, ja eventuell sogar not-

wendig macht“162. Es wird, da es in Performances gerade darum zu gehen scheint,

die TeilnehmerInnen zu einem Umdenken aufzufordern, das potenziell die Revisi-

on gängiger Handlungs- und Deutungsmuster nach sich zieht, zu einem zentralen

Terminus im Sprechen über die politischen, sozialen und individuellen Auswir-

kungen von Performances. Das Ereignis ist, wie Slavoj Žižek im Rekurs auf Alain

Badiou formuliert, „eine Veränderung des Rahmens, durch den wir die Welt wahr-

nehmen und uns in ihr bewegen“. Es ist eine „radikale Intervention, in deren Fol-

ge ‚nichts mehr bleibt, wie es vorher war‘“. Es ist eben dieses „traumatische [...]

Eindringen [...] von etwas Neuem, das für die vorherrschende Sicht inakzeptabel

bleibt“; es ist „ein radikaler Wendepunkt [...], der in seiner wahren Dimension un-

sichtbar ist“163.

Der Frage, was unter dem Begriff »Ereignis« konkret zu verstehen ist und wel-

che Auswirkungen die von Žižek behauptete Rahmenverschiebung auf den Men-

schen haben kann, soll hier insbesondere anhand der Auseinandersetzung mit

der Philosophie Martin Heideggers (1889-1976), aber auch mit der Ereignisonto-

logie Alain Badious (*1937) nachgegangen werden, denn beiden gilt das Ereignis

161 So liefert beispielsweise zu Beginn des Katalogs des ZKM zur Ausstellung Moments. Eine Ge-

schichte der Performance-Kunst in 10Akten einAufsatz über das Ereignis-Denken beiHeidegger,

Badiou, Lyotard und Deleuze die Basis für das Verständnis des in den folgenden Beiträgen

immer wiederkehrenden Terminus »Ereignis« (vgl. Wallenstein, 2012: 23-32).

162 Wallenstein, 2012: 23.

163 Žižek, Slavoj (2014): Was ist ein Ereignis? Frankfurt am Main, 16, 81, 115 u. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


156 Ästhetik der Autonomie

als Bruch mit dem Vertrauten, der konkrete Auswirkung auf das Leben jedes Ein-

zelnen haben kann. Zu diesem Zweck soll die Struktur des Ereignisbegriffs des

frühen Heidegger und Badious betrachtet werden.

Heidegger gilt als der zentrale Denker des »Ereignisses«, der bis in die

Gegenwart der historische und philosophische Referenzpunkt jedweden Ereignis-

Denkens ist164. Deshalb soll trotz der nationalsozialistischen Kontamination165

seines philosophischen Denkens im Folgenden der Ereignisbegriff des frühen Hei-

degger betrachten werden, obwohl im Zuge dieses Kapitels davon ausgegangen

wird, dass sich in der Abfolge der Werke von Sein und Zeit (1927) über den Ursprung

des Kunstwerkes (1935/36) bis hin zu den Beiträgen zur Philosophie (1936-1938) und

zu Das Ereignis (1941/42) eher eine sukzessive Radikalisierung Heideggers als eine

„Kehre“ zeigt und folglich auch Sein und Zeit und sein Kunstwerk-Aufsatz, dessen

erste Ausarbeitung er nach eigenen Angaben 1931-32 angefertigt hat166, terminolo-

164 „[...] Heidegger [hat] [...] auf entscheidende Weise den Ereignisbegriff geprägt und in den

Mittelpunkt seiner Philosophie gestellt [...]. Alle späteren Versuche, das Ereignis philoso-

phisch auszuzeichnen, stehen gewollt oder ungewollt in der Tradition Heideggers und müs-

sen vor diesem Hintergrund ihr kritisches Potential und ihre weiterführende Kraft unter Be-

weis stellen“ (Rölli, Marc (2004): Einleitung. Ereignis auf Französisch. In: Rölli, Marc (Hrsg.):

Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze. München, 8).

165 Seit vielen Jahren wird kontrovers über die Verstrickungen Heideggers in den Nationalso-

zialismus und die Auswirkungen seines Engagements auf seine Philosophie diskutiert (zu

seinen Kritikern zählen u.a. Jaspers, Adorno, Schwan, Farías und Faye, zu seinen Apologe-

ten beispielsweise von Hermann, Trawny und di Cesare). Doch spätestens das Erscheinen

seiner sogenannten Schwarzen Hefte seit dem Frühjahr 2014 entlarvte Heideggers Distan-

zierung vom Nationalsozialismus als Mythos und seine gesamte Terminologie als natio-

nalsozialistisch kontaminiert, denn die Schwarzen Hefte reflektieren, so Wolin, das „meta-

politische“ Unterfangen, die letztendliche ontologische Bedeutung aus der Perspektive der

Seinsgeschichte des Nationalsozialismus’ zu bestimmen (vgl.Wolin, Richard (2015): Heideg-

gers „Schwarze Hefte“. Nationalsozialismus, Weltjudentum und Seinsgeschichte. In: Viertel-

jahrshefte für Zeitgeschichte 63(3), 386). So wird es denen, die Heideggers denkerische Ver-

strickungen in den NS verharmlosen und verschleiern wollen, zukünftig enorm schwerfal-

len, „auch erklärtermaßen politische Texte in eine vergeistigte und politisch keimfreie Au-

ra [zu hüllen]“ (vgl. Noll, Alfred J. (2016): Der Rechte Werkmeister. Martin Heidegger nach

den „Schwarzen Heften“. Köln, 192ff. u. Kellerer, Sidonie (2015): Des Meisters neue Klei-

der. In: Hohe Luft. Philosophie-Zeitschrift. <http://www.hoheluft-magazin.de/2015/03/des-

meisters-neue-kleider/> (06.10.2015); hier Losurdo, Domenico (1995): Die Gemeinschaft, der

Tod, das Abendland. Heidegger und die Kriegsideologie. Stuttgart/Weimar, 209).

166 Seinen Vortrag zum Ursprung des Kunstwerkes hielt Heidegger insgesamt drei Mal in den Jah-

ren 1935 und 1936, also in der Zeit seines aktiven Engagements für den Nationalsozialis-

mus. Die erste Ausarbeitung hat er eigenenAngaben zufolge jedoch bereits 1931-32 geschrie-

ben (vgl. Faye, Emmanuel (2009): Heidegger. Die Einführung des Nationalsozialismus in die

Philosophie. Im Umkreis der unveröffentlichten Seminare zwischen 1933 und 1935. Berlin,

319, Gethmann-Siefert, Annemarie (1989): Martin Heidegger und die Kunstwissenschaft. In:

Gethmann-Siefert, Annemarie/Pöggeler, Otto (Hrsg.): Heidegger und die praktische Philoso-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hoheluft-magazin.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.hoheluft-magazin.de/


Ästhetische Positionen 157

gisch und inhaltlich problematisch sind167. Hier soll eine Lesart der ästhetischen

Konzeption Heideggers im Ursprung des Kunstwerkes vorschlagen werden, die den

ereignishaften Nachvollzug des Streits zwischen „Erde“ und „Welt“ als Modifikati-

on des in seinem Verständnis des Individuums angelegten Streits zwischen „Man-

selbst“ und „eigentlichem Selbst“ in Sein und Zeit begreift, wobei weder Sein und

Zeit noch der Ursprung des Kunstwerkes im „völkischen“ Sinne, sondern im Blick auf

die individuellen Auswirkungen des Streites gelesen werden.

Mit diesem Vorgehen möchte ich weder die politischen Schwierigkeiten aus-

blenden, die bereits in Sein und Zeit evident sind, noch soll der Versuch einer er-

neuten Apologetik unternommen werden. Mir ist es darum zu tun, eine Lesart zu

versuchen, die die individuelle Ebene, die die Auswirkungen der Rahmenverschie-

bung durch das Ereignis des Streits auf das Individuum ins Blickfeld der Betrach-

tung rückt und die der enormen Wirkung der Heideggerʼschen Ästhetik auf die

Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Kunst Rechnung zollt.

Heidegger bestimmt das Kunstwerk als jenes, in welchem sich die Wahrheit

als Urstreit zwischen Lichtung und Verbergung „ereignet“, und geht, wie bereits

Hegel und Nietzsche, von einer grundsätzlichen Dichotomie aus, die das Ereignis

letztlich erst möglich macht. Dabei fasst er, entgegen Hegel und in Rekurs auf

Nietzsche, diesen Streit im SinneHeraklits168 auf, den es nicht aufzulösen, sondern

zu bestreiten gilt. Auch er wendet sich gegen die »Autonomie der Kunst«169, da

phie. Frankfurt amMain, 251 u. Kern, Andrea (2013): 16. Der Ursprung des Kunstwerkes. Kunst

undWahrheit zwischen Stiftung und Streit. In: Thomä, Dieter (Hrsg.): Heidegger-Handbuch.

Leben – Werke – Wirkung. Stuttgart, 133).

167 Viele Heidegger-Kritiker sehen bereits in Sein und Zeit, in der Verknüpfung der Geschichtlich-

keit mit dem antidemokratischen Paradigma des „Volkes“, proto-faschistische und national-

sozialistische Ideale formuliert. Wolin zufolge bezeichnet „Geschichtlichkeit“ hier die Über-

nahmeder eigenenVergangenheit durch einVolk und istmit demParadigmaderHomogeni-

tät des „Volkes“ verknüpft, denn allein das „Volk“ kann durch seine rassische Gemeinsamkeit

geschichtlich sein (vgl. Wolin, 2015: 394f.). Im Ursprung des Kunstwerkes ist seine nationalso-

zialistische Konzeption des „Völkischen“ eng verwoben mit dem Begriff der »aletheia« (vgl.

Farías, Victor (1989): Heidegger und der Nationalsozialismus. Frankfurt amMain, 318f., Faye,

2009: 226f. u. Schneider, Norbert (2005): Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur

Postmoderne. Eine pragmatische Einführung. Stuttgart, 164f.). HeideggersWahrheitsbegriff

impliziert laut Faye eine „völkische Konzeptionmit allen Prämissen desNationalsozialismus“

(Faye, 2009: 226f.).

168 Vgl. Heidegger, Martin (2003): Der Ursprung des Kunstwerkes [UdK]. In: Herrmann, Friedrich

Wilhelm von (Hrsg.): Martin Heidegger. Holzwege [GA 5]. Frankfurt am Main, 29.

169 „Die Art, wie derMensch die Kunst erlebt, soll über ihrWesen Aufschluss geben. Das Erlebnis

ist nicht nur für den Kunstgenuß, sondern ebenso für das Kunstschaffen die maßgebende

Quelle. Alles ist Erlebnis. Doch vielleicht ist das Erlebnis das Element, in demdie Kunst stirbt“

(Heidegger, UdK: 66).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


158 Ästhetik der Autonomie

für ihn Kunst nur dann bedeutungsvoll ist, wenn sie, wie die „große Kunst“170 im

vorsokratischen Griechenland, mitten im Leben steht. So gilt ihm „[d]ie Kunst [...]

weder als Leistungsbezirk der Kultur, noch als Erscheinung des Geistes, sie gehört

in das ‚Ereignis‘, aus dem sich erst der ‚Sinn vom Sein‘ [...] bestimmt“171.

In Sein und Zeit, so die hier vorgeschlagene Lesart, ist das „Ereignis“ die den

Menschen vereinzelnde Angst. Sie eröffnet, laut Heidegger, erst die Wahlmög-

lichkeiten des Individuums zu einem authentischen Leben und reißt den Men-

schen aus dem„Wirbel“ der fremdbestimmten „Man-verfallenheit“. ImUrsprung des

Kunstwerkes „reißt“ die Kunst eine „offene Stelle“, eine „Lichtung“, ein „Ereignis“ auf,

nach dem nichts mehr so ist und sein wird, wie es vorher war. Sie „stößt“ denMen-

schen in die Wahrheit, oder wenn man so will, in die „Eigentlichkeit“, und führt zu

einem „Wesenswandel“, der allerdings in einer Philosophie der Performance-Kunst

inhaltlich anders gefüllt werden muss, als vom späten Heidegger intendiert172.

170 Heidegger, Martin (1961): Nietzsche. Band I und II. Pfullingen, 95. Im dezidierten Rekurs auf

Hegel und Nietzsche sieht er das vorsokratische Griechenland als das „goldene Zeitalter“ an,

in dem Kunst nicht „erlebt“ wurde, sondern sich „ereignet“ hat.

171 Heidegger, UdK: 73.

172 Der „Wesenswandel“ ist dabei das, was das Ereignis des späten Heideggers charakterisiert

und was er beispielsweise in den Beiträgen zur Philosophie „erwartet“. Es ist „ein Wesens-

wandel des Menschen aus dem ‚vernünftigen Tier‘ (animal rationale) in das Da-Sein“ mit

dem Ziel „[d]er Gründer undWahrer der Wahrheit des Seyns zu werden“ (Heidegger, Martin

(2003): Abt. 3, Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Gedachtes. Beiträge zur Philoso-

phie (vom Ereignis) [GA 65]. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt amMain,

3 u. 16). Das »Ereignis« des späten Heidegger wird das Moment, das getrieben vom „Erschre-

cken“ vor der Seinsverlassenheit, vom „Zwischenfall“ der Metaphysik den „anderen Anfang“

einleitet, der die Seinsvergessenheit desmetaphysischen Zeitalters überwindet, indemer im

Rekurs auf den „ersten Anfang“ das Wesen der Wahrheit als Unverborgenheit begreift (vgl.

Heidegger, Martin (2009): Abt. 3, Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge – Gedachtes.

Das Ereignis [GA 71]. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm von Hermann. Frankfurt am Main, 174 u.

Heidegger, GA 65: 15). Da neben den Griechen die Deutschen das einzige „historische Volk

sind“, kann „[d]er Deutsche allein [...] das Sein ursprünglich neu dichten und sagen“ (Heideg-

ger, Martin (2014): Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938) [GA 94]. Hrsg. von Peter

Trawny. Frankfurt am Main, 27) und der „andere Anfang“ kann nur vom „deutschen Volk“ er-

fahrenwerden, das allein „dieWahrheit gründen“ darf (vgl. Faye, 2009: 367ff.). Sein spätes Er-

eignisdenken erweist sich letztlich also als ein Konzept, das auf Ausschluss gegründet ist und

mit nationalsozialistischenÜberzeugungen kompatibel ist. Es ist ein hermetisch abgeschlos-

senes, exklusives und elitäres System, denn nur einigen „Wenigen“ und „Seltenen“ ist das Er-

kennen der Notwendigkeit des Wesenswandels des Menschen zum „geschichtliche[n] Da-

sein“ vorbehalten (vgl. Wansing, Rudolf (2004): Im Denken erfahren. Ereignis und Geschich-

te bei Heidegger. In: Rölli, Marc (Hrsg.): Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze.

München, 87). Zu dieser Elite zählt natürlich auch Heidegger selbst, der sich „für den ‚Meis-

ter‘ [hielt], der allein ‚für die Wenigen‘ zu bestimmen vermochte, wie die ‚ekstatische Zeit-

lichkeit das Da ursprünglich (lichtet)‘“ (Noll, 2016: 7). An diesem System können bestimmte

Menschen aufgrund ihrer vonHeidegger behaupteten biologisch definierten Rassenzugehö-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 159

Gerade dieser Weg vom Eröffnen einer Möglichkeit über den Stoß in ein

Unbekanntes hin zur individuellen Transformation bzw. Metamorphose macht

Heideggers Philosophie des „Ereignisses“ für das philosophische Verstehen der

Performance-Kunst vielversprechend. Denn Performances können als „Ereignisse“

verstanden werden, deren „Eigentlichkeit“ sie vielleicht in ihrer künstlerischen

Geltung unvergleichbar machen.

Die politischen Implikationen der Heideggerʼschen Begrifflichkeiten und Kon-

strukte, die selbstverständlich nicht für den weiteren Verlauf dieser Arbeit affirma-

tiv übernommenwerden, sollen durch die Badiouʼsche Konzeption des Ereignisses,

das er als universelle Möglichkeit für alle gleichermaßen173 und somit jenseits jed-

weder biologistischer und religiöser Bedingungen entwirft, eine andere politische

Stoßrichtung erfahren. Badious Ereignisbegriff lässt, indem er eine materialisti-

scheTheorie jenseits von Transzendenzen konzipiert, die Raum für Vielheiten lässt,

alle Füllungen der Leere174 zu, die frei von oben genannten Ausschlusskriterien

sind, und muss daher als pluralistisches Prinzip zugunsten eines ergebnisoffenen

Diskurses und Denkens begriffen werden. Jeder hat die Möglichkeit, am Ereignis

eines Wahrheitsprozesses teilzuhaben175.

Darüber hinaus öffnet die Badiouʼsche Konzeption des »Ereignisses« den Blick

für die soziopolitischen Implikationen einer ereignishaften Rahmenverschiebung

und bietet somit eine Basis, um auch die politischen und ethischen Forderungen

der Performance-Kunst zu betrachten. Er entwirft das Ereignis – es markiert die

Leere, die niemals ganz gefüllt werden kann176 – unter Ausschluss der Vorwegnah-

me dessen, was werden soll, sodass seine Ereignisontologie als egalitäre, radikale

rigkeit niemals partizipieren. So ist es gerade die jüdische „Rasse“ (Heidegger, Martin (2014):

Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941) [GA 96]. Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt

am Main, 46), die aufgrund ihrer „Weltlosigkeit“ (Heidegger, Martin (2014): Überlegungen

VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39) [GA 95]. Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt am Main, 97) zur

Ereignis-Erfahrung mit all ihren Implikationen nicht imstande ist. Heidegger überlässt sich,

so Noll, in seinem Denken und Tun einem Antisemitismus, der allen von Max Horkheimer

aufgeführten Typen desselben entspricht, der dem „Walten des Seyns“ überlassen, an den

Staat und die Gemeinschaft delegiert ist und in dem das „Sein“ für „den Juden“ nicht selbst-

verständlich ist, unabhängig davon, wer er ist, was er vertritt, in welcher Situation er sich

befindet oder wo er herkommt oder hin will (vgl. Noll, 2016: 192ff. u 197). Faye zufolge ist der

angestrebte Wesenswandel ein explizit „hitlersches Thema“ und hat das „völkische“ Prinzip

und die rassische Diskriminierung und Züchtung zur Grundlage, sodass sich das „Ereignis“

des späten Heidegger als nationalsozialistisch aufgeladener Terminus erweist, denn das völ-

kische Prinzip ist das „Gesetz“, das sich das Volk im „Kampf“ selbst gibt, „sofern es schon zu

sich selbst, zum Dasein sich entscheidet“ (vgl. Faye, 2009: 367ff. u. Heidegger, GA 65: 43).

173 Vgl. Badiou, Alain (2003): Ethik. Versuch über das Bewusstsein des Bösen. Wien/Berlin, 43.

174 „Die Leere [ist] in einer Situation das Nichtrepräsentierbare der Präsentation“ (Badiou, Alain

(2005): Das Sein und das Ereignis. Berlin, 74).

175 Vgl. Badiou, 2003: 96ff.

176 Siehe hierzu beispielsweise Badiou, 2005: 200ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


160 Ästhetik der Autonomie

Emanzipationsphilosophie gelesen werden kann. Badious »Ereignis« impliziert al-

so eine emanzipatorische beziehungsweise revolutionäre Dimension, die an egali-

täre Prinzipien gebunden ist177.

Mit der Betrachtung der ethischen und politischen Ausgestaltung des »Ereig-

nisses« bei Badiou, soll also ein Ereignisbegriff vorgeschlagen werden, der dezi-

diert den gesellschaftspolitischen Dimensionen der emanzipatorischen Forderun-

gen der Performance-Kunst ein philosophisches Fundament zu geben vermag. So

soll über die mit Heidegger zu denkenden Auswirkungen auf das sich im Ereig-

nis konstituierende Subjekt hinaus der Blick für die daraus resultierenden gesell-

schaftlichen und mithin ethischen Entwicklungs- und Veränderungschancen und

folglich für die Auswirkungen einer individuell erfahrbaren ereignishaften Rah-

menverschiebung auf die Gesellschaft geöffnet werden.

Im Folgenden sollen die von Heidegger und Badiou gedachten Voraussetzun-

gen eines nachhaltig wirksamen, ereignishaften Bruchs betrachtet werden. Dem

Subjekt werden dabei bestimmte Verhaltensweisen und Einstellungen abverlangt,

denn es muss nicht nur eine Wahl treffen und sich dazu entschließen, sich auf

dieses Neue, also auf die Eigentlichkeit oder auf den Eintritt in ein Ereignis einzu-

lassen. Es muss auch den Mut aufbringen, sich über das eigene Selbst hin zu über-

schreiten und sein „Sich-vorweg-sein“ anzuerkennen, und schließlich die Kraft und

Courage aufbringen, zu seiner Wahl zu stehen und dem Ereignis die Treue zu hal-

ten. Das Ereignis stellt eine Herausforderung für ein Individuum dar, die Mut und

Entschlossenheit verlangt. Sowohl das Heideggerʼsche als auch das Badiouʼsche

»Ereignis« sollen auf ihre gemeinsamen und unterschiedlichen Strukturmomente

hin untersucht werden. Ausgehend von den jeweiligen Gesellschaftskritiken wer-

den die Auslöser des Ereignisses und schließlich die Folgen für das Individuum

betrachtet.

2.3.1 Der zu überwindende Status quo

Heidegger entwickelt seinen Ereignis-Begriff auf der Grundlage zweier seine ge-

samte Philosophie bestimmenden Aspekte, die beide elementar mit seiner Defini-

tion von »Wahrheit« verbunden sind: seiner Frage nach dem „Wesen des Seins“ und

177 „Andererseits richtet sich der ergreifende Bruch, der durch die Machtübernahme der Nazis

im Jahre 1933 suggeriert wird und der sich formal nicht von einem Ereignis unterscheidet –

genau dies hatte Heidegger irren lassen –, weil er sich wie eine ‚deutsche‘ Revolution denken

lässt und nur der hypostatisierten nationalen Substanz eines Volkes treu ist, in Wirklichkeit

nur an die, die er selbst als ‚Deutsche‘ definiert. Der Bruch ist also radikal ungeeignet für jede

beliebigeWahrheit, und das, sowie das Ereignis als solches benannt wird und obgleich diese

Benennung als ‚Revolution‘ nur unter der Bedingung von wahren universellen Ereignissen

(z.B. der Revolutionen von 1792 und 1917) Sinn macht“ (Badiou, 2003: 97).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 161

seiner Gesellschaftskritik. Seinen Wahrheitsbegriff entlehnt er dabei dem griechi-

schen Begriff der »aletheia« und definiert ihn im Rekurs auf Heraklit als Unverbor-

genheit, als Lichtung und Verbergung zugleich178.

Seiner Frage nach dem „Wesen des Seins“ spürt er in Sein und Zeit nach, in-

dem er den Menschen „neu“ zu denken versucht. Als „Dasein“ unterscheidet sich

der Mensch von anderen Formen des Seins, sobald er sich mit der Frage seines

eigenen Seins beschäftigt. Der Verständnishorizont des Menschen ist gerade die

„Existenz“, also ein jeweiliges Sein, zu dem er sich in irgendeiner Form verhält.

Der Mensch, der immer schon ein „Sein in der Welt“ ist, muss sich seine Exis-

tenz selbst wählen179. Er ist sowohl „Mitseiender“ als auch „Selbstseiender“, der

apriorisch als „In-der-Welt-seiend“ begriffen wird. Dieses „In-der-Welt-sein“ des

Daseins ist der Grund der Seinsverfassung und Modus des „Welterkennens“180. Da

derMensch immer schon in eine bestimmte „Welt“ und einen bestimmten Umkreis

von innerweltlich begegnendem Seienden „geworfen“ ist, jedoch im „Entwurf“ die

Möglichkeit hat, sich zum eigenen Seinkönnen zu entscheiden, fasst Heidegger ihn

in der Formel: „Sich-vorweg-schon-sein-in-als-Sein-bei“. Der Mensch kann sich

aus der Welt und von anderen Menschen her verstehen, oder aus seinem eigens-

ten Seinkönnen. Er ist „geworfener Entwurf“, der im Modus der „Verfallenheit“,

in dem er sich an seine Welt verliert, unwahr ist und erst im Modus der „Eigent-

lichkeit“, in dem er sein eigenstes Seinkönnen wählt, zur „Wahrheit der Existenz“,

zu einem authentischen Leben vordringt. Insofern ist das Dasein als „In-der-Welt-

sein“ immer schon durch Wahrheit und Unwahrheit bestimmt181.

„Zunächst und zumeist“ lebt der Mensch, so Heidegger, grundsätzlich im

„Man“. Sein alltägliches „In-der-Welt-sein“ hat den existenzialen Charakter der

„Durchschnittlichkeit“. Dieses „Man“ ist die „Öffentlichkeit“, die alles verdunkelt

und eben dies als das Bekannte ausgibt. Sie gibt alle Urteile und Entscheidungen

vor und nimmt dem Dasein so die Verantwortlichkeit182. Das Dasein im „Man“,

das „Man-selbst“, genießt und vergnügt sich, es urteilt und verhält sich, wie

„man“ es tut. Es verhält sich unreflektiert konform zu den Aufgaben, Regeln,

Sitten und Gebräuchen seiner Kultur183. Im „Man“ ist das Dasein „verfallen“, es

ist von „seinem eigentlichen Selbstseinkönnen“ „abgefallen“. Es ist „uneigentlich“,

„unselbstständig“ und von der „Man-Welt“ „völlig benommen“184. Hier ist „[J]eder

[...] der Andere und Keiner er selbst“185. Das Dasein ist hier wesentlich und immer

178 Vgl. Heidegger, Martin (2006): Sein und Zeit [SuZ]. Tübingen, 20ff., 32ff., 48 u. 219ff.

179 Vgl. Heidegger, SuZ: 11ff.

180 Vgl. Heidegger, SuZ: 41, 53 u. 59ff.

181 Vgl. Heidegger, SuZ: 221ff. u. 249.

182 Vgl. Heidegger, SuZ: 113 u. 127.

183 Vgl. Heidegger, SuZ: 126f u. 268.

184 Vgl. Heidegger, SuZ: 113, 128 u. 175ff.

185 Heidegger, SuZ: 128.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


162 Ästhetik der Autonomie

schon ein „Mitsein“, das sich in die konkurrenzhafte Verbindung mit anderen

setzt, denen es gleicht, mit denen es sich eine Mitwelt, eine „Weltlichkeit“, also

ein Verweisungsganzes der Bedeutsamkeit, gemeinsame Ziele und Tätigkeiten

teilt186. Dieses Mitsein wird laut Heidegger bestimmt von „Neugierde“, „Zweideu-

tigkeit“ und „Gerede“, das zu Zerstreuung im vermeintlich „echten Leben“ und

zur Verschleierung des entwurzelten Daseinsverständnisses führt. Der wesent-

liche Charakter des Mitseins besteht für Heidegger in der Konkurrenz und dem

permanenten „Gegeneinander“187. Das „Man“ entfaltet seine Diktatur, indem es

die Unterschiedlichkeit und Ausdrücklichkeit der Einzelnen im Miteinandersein

unterdrückt. Hier geht es um Abhängigkeit und Beherrschung des Anderen, ohne

dass dies erkannt wird188.

Im „Man“ wird laut Heidegger die Seinsart durch Versuchung, Beruhigung

und Entfremdung bestimmt189. Indem ein beruhigendes „universelles Daseinsver-

ständnis“ vorgetäuscht und ein „alles verstehendes Sichvergleichen mit allem“ sug-

geriert wird, werden Verfallenheit und Entfremdung gesteigert, und es wird ver-

borgen, dass „das Verstehen selbst ein Seinskönnen ist, das einzig im ‚eigensten‘

Dasein frei werden muss“190. Das „selbstverlorene“ „Man-selbst“ flieht im Aufge-

hen in die „Man-verfallenheit“ vor sich selbst, vor seinem eigentlichen „Selbst-

sein-können“ in die „besorgte Welt“. Diese Abkehr von sich selbst bleibt ihm jedoch

verborgen, denn durch die öffentliche Ausgelegtheit empfindet es sie als „Aufstieg“

und „konkretes Leben“. Es ist in das „Man ‚zerstreut‘ und muss sich erst finden“191.

Die Bewegung dieser „Verfallenheit“ an das „Man“, dieses „Absturzes“, ist ein

„Wirbel“, der ständig das Verstehen verhindert und es zugleich in die beruhigende

Vermeintlichkeit des Man reißt und so das „Entwerfen eigentlicher Möglichkeiten“

vereitelt. Das Dasein bleibt, solange es ist, im Wurf und wird in die Uneigentlich-

keit des Man hineingewirbelt. Der Mensch verliert sich also in seiner Alltäglichkeit

und lebt in der Verfallenheit „von sich weg“. Das „Verfallen“ ist der Modus des un-

eigentlichen und somit unwahren „In-der-Welt-sein-könnens“192.

Diese vonHeidegger in Sein und Zeit artikulierte Gesellschaftskritik hängt dabei

unmittelbarmit der Frage nach demWesen des Seins zusammen und resultiert aus

einer historischen Entwicklung, die sich ausgehend von Platon bis in die heutige

Zeit weiter fortgeführt hat. Seines Erachtens kam es im Verlauf der „Geschich-

te der Metaphysik“ infolge eines unzureichenden Fragens nach dem Sein und der

Auffassung des Menschen als „animal rationale“ zu einer „Seinsvergessenheit“. Die

186 Vgl. Heidegger, SuZ: 118, 122f. u. 125.

187 Vgl. Heidegger, SuZ: 168ff.

188 Vgl. Heidegger, SuZ: 121f. u. 126.

189 Vgl. Heidegger, SuZ: 254.

190 Vgl. Heidegger, SuZ: 175 u. 178.; hier 178.

191 Vgl. Heidegger, SuZ: 125f., 129, 178 u. 184f.; hier 129.

192 Vgl. Heidegger, SuZ: 178ff. u. 221f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 163

grundlegende Frage nach dem „Sinn vom Sein“ wurde, so Heidegger, von Platon

über Descartes bis in die heutige Zeit „verschüttet“. Diese „Verschüttung“ hat vor

allem Konsequenzen für das Verständnis von »Wahrheit«, denn die »aletheia«, die

Unverborgenheit, wurde – beginnend mit Platon – zugunsten der Reduktion auf

erkenntnisorientierte rationale und logische Richtigkeit oder Falschheit umgedeu-

tet.Wahrheit wird so zumWesen der platonischen Idee.Die damit einhergehenden

Konsequenzen für den Menschen bestehen darin, dass ihm die Geschichtlichkeit

des Daseins, seine eigene Seinsverfassung, verborgen bleibt, er seiner Welt verfällt

und sich nicht mehr fragen, wählen und selbst führen kann193.

Die Geschichte derMetaphysik, die letztlich als Geschichte des Verfalls bezeich-

net wird, erreicht ihren Höhepunkt im technischen Zeitalter, im „Machenschaftli-

chen“, im „Ge-Stell“. Es ist die höchste Steigerung der Seinsvergessenheit, in der

alles als be- und verrechenbarer Bestand begriffen wird194. Im „Ge-Stell“ baut der

Mensch als „Funktionär der Technik“ die „Welt technisch als Gegenstand auf“ und

verbaut sich so „willentlich und vollständig den ohnehin schon gesperrten Weg ins

Offene“. Hier steht er nicht außerhalb des Offenen, sondern er kehrt sich durch die

„Vergegenständlichung der Welt“ vom „reinen Bezug“ weg195.

Auch für die Kunst, deren Bestimmung unmittelbar mit der Frage nach dem

„Wesen des Seins“ zusammenhängt, da auch zu ihr die Wahrheit gehört, verstan-

den als Unverborgenheit des Seienden und als Spielraum der Offenheit, der Lich-

tung196, hatte der Beginn der Geschichte derMetaphysik durch Platon weitreichen-

de Konsequenzen. Im Kunstwerk tritt laut Heidegger das Seiende in die Unverbor-

genheit seines Seins hinein und damit in die Wahrheit im Sinne der »aletheia«.

Das „Wesen der Kunst“ liegt gerade in ihrer Ereignishaftigkeit, im „Sich-ins-Werk-

Setzen der Wahrheit des Seienden“197. Da aber im metaphysischen Zeitalter das

Kunstwerk als bloßer „Erlebniserreger“ fungiert, kann es seine Funktion, kann es

seine Ereignishaftigkeit nicht bewahren und die Menschen nicht in die „Zugehö-

rigkeit zu der im Werk geschehenen Wahrheit“ rücken198.

Heidegger wendet sich so gegen das gesamte Betriebssystem Kunst, das die

Kunst museal zu bewahren, rational zu deuten oder kapitalistisch zu nutzen sucht,

da es seines Erachtens dem Wesen der Kunst nicht gerecht wird199. Denn nur in

193 Vgl. Heidegger, SuZ: 20ff., 32ff., 48 u. 219ff.

194 Vgl. Heidegger, GA 65: 57.

195 Vgl. Heidegger, Martin (2003): Wozu Dichter? In: Herrmann, Friedrich Wilhelm von (Hrsg.):

Martin Heidegger. Holzwege [GA 5]. Frankfurt am Main, 293f.

196 Vgl. Heidegger, UdK: 49 u. 73.

197 Vgl. Heidegger, UdK: 2, 21f., 37ff. u. 41.

198 Vgl. Heidegger, UdK: 55.

199 Vgl. Heidegger, UdK: 26ff., 41f. u. 56. Der Kunstbetrieb reicht immer nur bis an das Gegen-

standsein, das Werksein erreicht er nie, sodass er der Kunst ihre Welt entzieht. In dem Mo-

ment, in dem dasWerk als Gegenstand betrachtet wird, der in uns „irgendwelche Zustände“

bewirken soll, lassen wir das Werk nicht Werk sein und berauben es seiner Werkhaftigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


164 Ästhetik der Autonomie

seiner zeit- und kulturimmanenten200 Ereignishaftigkeit vermag das Werk „in sei-

nem Dastehen den Dingen erst ihr Gesicht und den Menschen erst die Aussicht

auf sich selbst“201 zu geben. Das Erlebnis als „Element, in dem die Kunst stirbt“202,

wird in dermetaphysischenWeltauffassung diemaßgebendeQuelle sowohl für den

Kunstgenuss als auch für das Kunstschaffen, sodass der Beginn der Geschichte der

Metaphysik gleichzeitig der Eintritt in das Zeitalter der „Kunst-losigkeit“203 ist, in

dem die Kunst als „Erlebnis“ nur noch zur Entspannung und Unterhaltung dient

und deshalb ihren Namen nicht verdient. Heidegger zollt damit der Hegelʼschen

These vom „Ende der Kunst“ Tribut, die seines Erachtens so lange gültig bleibt, so-

lange Kunst „Erlebnis“ ist und das abendländische Denken seit Platon dieWahrheit

nicht als Unverborgenheit, sondern als Richtigkeit begreift204. Was Heidegger also

in Sein und Zeit als „Man“ und als „Uneigentlichkeit“ bestimmt, erhält sich struktu-

rell in seiner Analyse der Seinsvergessenheit und erzeugt schließlich im Ursprung

des Kunstwerkes „tote Kunst“.

Auch Badiou kennt einen Status quo, der überwunden werden muss. Im Ge-

gensatz zu Heidegger begründet er diesen jedoch weniger daseins-ontologisch als

vielmehr konkret politisch-gesellschaftskritisch. Seine Gesellschaftskritik, wie er

sie in seiner Ethik äußert, geht Hand in Hand mit seiner Analyse der gegenwär-

tigen hegemonialen westlichen, „ethischen“ Ideologie, die er als Machtinstrument

zur Unterjochung des Subjekts und des „Anderen“205 und als „Magd“ der kapita-

listischen Ökonomie sieht, die einen gesellschaftlichen Konsens herstellt, der un-

beugsamen äußeren Zwängen gehorcht.

„Im Ausgang von der ökonomischen Objektivität [...] organisieren unsere parla-

mentarischen Regierungen die öffentliche Meinung und eine Subjektivität, die

von vornherein gezwungen sind, das Notwendige [also die Ökonomie] zu bestä-

tigen.“206

200 Nur solange zum Beispiel der Gott im Tempel des antiken Griechenland „weste“, fügte er die

Einheit der Bahnen und Bezüge zusammen, sodass die Kunst die Aussicht auf sich selbst

und ein Verständnis, ein Bewusstmachen als solches, von bedeutungshaftem Seienden brin-

gen konnte. Die Welt der alten Griechen ist jedoch vergangen und weder „Weltenzug“ noch

„Weltzerfall“ können rückgängig gemacht werden, sodass der Tempel ebenso wie die Kunst

im Museum nicht mehr das sind, was sie einst waren (vgl. Heidegger, UdK: 26ff.).

201 Heidegger, UdK: 29.

202 Heidegger, UdK: 66.

203 Vgl. Heidegger, GA 65: 505f.

204 Vgl. Heidegger, UdK: 68ff.

205 „Und daher ist die ‚Ethik‘ zeitgenössisch, nach Jahrzehnten mutiger Kritik am Kolonialismus

und Imperialismus, der schmutzigen Selbstbefriedigung der ‚Bewohner des Westens‘, der

eingehämmerten These, wonach das Elend der Dritten Welt das Ergebnis ihrer Unerfahren-

heit, ihrer eigenen Eitelkeit, kurz ihres ‚Untermenschentums‘ sei“ (Badiou, 2003: 25).

206 Badiou, 2003: 47.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 165

Seines Erachtens geht es gerade darum, durch die negative und opferbezogene

Definition des Menschen und durch „abstrakte und statistische Allgemeinheit“ das

Nachdenken über die besondere Situation zu verhindern und einen „beunruhigen-

den Konservatismus“ zu stützen207.

Badiou geht es um Verschleierungspraktiken unter demDeckmantel der Ethik,

die die „ganz offen sich zeigende Wirklichkeit die Entfesslung der Egoismen, das

Verschwinden oder die äußerste Unsicherheit der emanzipatorischen Politik, die

Vervielfältigung der ‚ethischen‘ Gewaltsamkeiten und die Universalität der wild-

wüchsigen Konkurrenz ist“208. Laut Badiou ist „[d]ie Herrschaft der Ethik [...]

ein Symptom für eine Welt, die eine merkwürdige Kombination aus Resignation

vor dem Notwendigen und aus einem rein negativen, ja destruktiven Willen be-

herrscht“209. Seine Kritik richtet sich folglich gegen das, was er Nihilismus, Selbst-

betrug und die Zufriedenheit mit den gegenwärtigen Verhältnissen nennt – dies

sind die Erscheinungsformen des Bösen210 –, die vom politischen und sozialen Es-

tablishment und dem westlichen Kapitalismus lanciert werden211.

2.3.2 Der „Stoß“ in die „Wahrheit“

Sowohl die Seinskritik Heideggers als auch die Gesellschaftskritik Badious fordern

nun einen Ausweg für das Subjekt aus jenen Zwangszusammenhängen, und ge-

nau an dieser Stelle wird das »Ereignis« zum zentralen und rettenden Konzept in

beiden Philosophien. Es ist, wenn man so will, eine Art „Black Box“, in der das

gesellschaftlich normierte Individuum eine Transformation durchläuft und als ein

verändertes heraustritt. Heidegger denkt diese Metamorphose hauptsächlich in

Bezug auf das Selbstverständnis des jeweiligen Subjekts, während Badiou ihr eine

gesellschaftsverändernde Dimension zuspricht.

Heidegger zufolge gibt es zwei Möglichkeiten der „Man-verfallenheit“ zu ent-

kommen, denn sowohl das Gefühl der „Sorge“ in ihrer Modifikation der „Angst“

als auch die Kunst vermögen den Menschen aus der bestehenden Seinsverges-

senheit zu stoßen. Da der Mensch immer schon „über sich hinaus“ existiert, da

er ein Sein zum Seinkönnen, da er Entwurf ist, eröffnet ihm die „Sorge“, da sie

das „Sich-vorweg-sein“, die Bedingung des „Freiseins für“ eigentliche existenzielle

Möglichkeiten ist, dieWahl, sich über den eigenen gegenwärtigen Status hinaus zu

entscheiden: entweder für ein Verharren in seinem alltäglichen und durchschnittli-

207 Vgl. Badiou, 2003: 28.

208 Badiou, 2003: 21.

209 Badiou, 2003: 47.

210 Siehe hierzu Badiou, 2003: 95ff.

211 Siehe Badiou, 2003: 95ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


166 Ästhetik der Autonomie

chen „In-der-Welt-sein“, in das hinein er zunächst geworfen ist und in dem er auch

zumeist konstant verhaftet bleibt, oder für die Freiheit und die „Eigentlichkeit“212.

Die Sorge, das „Sich-vorweg-sein“ als existenzieller Sinn des Daseins und mit-

hin die Wahlmöglichkeit, offenbart sich dem Menschen am eindringlichsten im

Moment der Vereinzelung, da er ihn aus seinem gewohnten Verständnishorizont

und seiner Lebensrealität herausreißt. Die Vereinzelung tritt in der Angst und am

radikalsten in der Todesangst – beides Modifikationen der Sorge – zutage und

ist die wesentliche Voraussetzung für das Freisein für die Eigentlichkeit213. „Diese

Vereinzelung ist eine Weise des Erschließens des ‚Da‘ für die Existenz. Sie macht

offenbar, daß alles Sein bei dem Besorgten und jedes Mitsein mit Anderen versagt,

wenn es um das eigenste Seinkönnen geht“214.

Die »Angst« ist lautHeidegger sowohl die Angst vor derWelt als solcher als auch

um das „In-der-Welt-sein-können“. Sie löst das Gefühl der „Unheimlichkeit“, des

„Nicht-zuhause-seins“ aus, holt den Menschen aus seinem „In-Sein“ heraus und

wirft ihn auf sich selbst, auf sein eigenes „In-der-Welt-sein-können“ zurück. Sie

lässt die „alltägliche Vertrautheit“ in sich zusammenbrechen215 und „offenbart im

Dasein das ‚Sein zum‘ eigensten Seinkönnen, das heißt, das ‚Freisein für‘ die Frei-

heit des Sich-selbst-wählens und -ergreifens“216. Den Tod als die Unmöglichkeit

weiterer Möglichkeiten, in dem der Mensch seine „Ganzheit“ erreicht, bestimmt

Heidegger als ausgezeichnetes Existenzial der Angst. Im Tod kommt es zur radi-

kalsten Vereinzelung –denn das Sterben und den Tod kann einem niemand abneh-

men217. „Die Angst vor dem Tod ist Angst ‚vor‘ dem eigensten, unbezüglichen und

unüberholbaren Seinkönnen“218. Da der Mensch als „Sich-vorweg-sein“ immer et-

was „Ausstehendes“ impliziert und als geschichtliches Dasein immer schon in den

Tod geworfen ist und ihm nicht entgehen kann, ist sein Sein das „Sein zum To-

de“ und „wesenhaft Angst“. Sein eigenes „Ganzseinkönnen“ im Tod bleibt ihm zwar

verschlossen, aber über den Tod eines anderen kann er als Mitseiender eine Erfah-

rung vom Tod gewinnen. Die eindringliche Erfahrung des Todes eines anderen, die

existenzielle Erfahrung des Sterbensehens, kann ihm die Augen öffnen für seine

eigenen Wahlmöglichkeiten im Leben219. In der Geworfenheit in den Tod wurzelt

212 Vgl. Heidegger, SuZ: 129f. u. 192ff.

213 Vgl, Heidegger, SuZ: 180ff., 259ff. u. 236.

214 Heidegger, SuZ: 263.

215 Vgl. Heidegger, SuZ: 181f. u. 187ff.

216 Heidegger, SuZ: 188.

217 Vgl. Heidegger, SuZ: 239f.

218 Heidegger, SuZ: 251.

219 Vgl. Heidegger, SuZ: 234ff., 251, 259 u. 266. „Das vorlaufende Freiwerden für den eigenen Tod

befreit von der Verlorenheit in die zufällig sich andrängendenMöglichkeiten, so zwar, daß es

die faktischen Möglichkeiten, die der unüberholbaren vorgelagert sind, allererst eigentlich

verstehen und wählen lässt. Das Vorlaufen erschließt der Existenz als äußerste Möglichkeit

die Selbstaufgabe und zerbricht so jede Versteifung auf die je erreichte Existenz. Das Dasein

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 167

einerseits also die Angst vor dem eigensten Seinkönnen, vor dem eigenen Tod, und

andererseits alle Pläne, alles Vorweg-sein.

Sowie die Angst als spezifische Emotion also den Menschen dazu veranlassen

kann, sich aus der Man-verfallenheit zu lösen, vermag dies auch die Kunst zu tun,

verstanden als Streit. Denn während die Angst denMenschen aus seinem gewohn-

ten In-Sein in die Unheimlichkeit herauszieht und ihm so die Vereinzelung als

Möglichkeit der Erschließung seiner Existenz aufzeigt, stößt ihn der Streit, der in

der Kunst zur Anschauung gebracht wird, ins Ungeheure und Neue, ins Offene des

Werkes, in die Offenbarung der Wahrheit imWerk220 und somit in die Möglichkeit

seiner eigentlichen Existenz.

Dies tut die Kunst, indem sie eine „Welt“ eröffnet und diese in die „Erde“

zurückstellt. „Erde“ ist für Heidegger das Materielle, das Stoffliche, das Seiende

selbst. Sie ist das „wesenhaft sich-verschließende“, das alles „Aufgehende“ birgt.

Erde ist der „heimatliche Grund“, „worauf und worin der Mensch sein Wohnen

gründet“221. Die „Welt“ – die Heidegger schon in Sein und Zeit als Bedeutungs-

ganzheit begreift, deren sinnhafte „Bahnen und Bezüge“ sich dem Betrachter im

Werk erschließen – lichtet die Erde im Sinne der »aletheia«222. Welt und Erde

sind wesenhaft dichotom, bedürfen einander jedoch gegenseitig, denn die Welt

behütet sich, vorlaufend, davor, hinter sich selbst und das verstandene Seinkönnen zurück-

zufallen und ‚für seine Siege zu alt zu werden‘“ (Heidegger, SuZ: 264).

220 Das Kunstwerk stellt neben „Ding“ und „Zeug“ eine dritte ontologische Kategorie dar. Es ist

in seiner Materialität zwar „dinghaft“ und als Hergestelltes und Diendendes „zeughaft“, in

seiner Werkhaftigkeit jedoch ist es eine ausgezeichnete Weise des „ins-Werk-setzens der

Wahrheit“, in der das Zeugsein des Zeugs erst zum Vorschein kommt (vgl. Heidegger, UdK:

11ff., 18ff. u. 24f.).

221 Vgl. Heidegger, UdK: 28ff. Die „Erde“ ist das „Massige und Schwere“ des Steins, das „Leuch-

ten und Dunkeln“ der Farbe, der „Klang“ des Tons, die im Werk, anders als im Zeug, nicht

verschwindet, sondern im Offenen der im Kunstwerk aufgestellten Welt, die sich in jenes

Massige und Schwere zurückstellt, erst hervorkommt. Die „Erde“ zeigt sich nur, solange sie

„unentborgen und ungeklärt“ bleibt; sie entzieht sich demVerstehen, denn sobald beispiels-

weise die Leuchtkraft der Farbe oder die Masse des Steines rational fassbar gemacht werden

sollen, verschwinden sie. Die Erde als „wesenhaft Unerschließbare“ lässt jedes verstehenwol-

lende Eindringen an sich selbst zerschellen (vgl. Heidegger, UdK: 28ff.).

222 Vgl. Heidegger, UdK: 28. Sie ist, Heidegger zufolge, die Gesamtheit der „Bahnen und Bezü-

ge“ zwischen Geburt und Tod eines „geschichtlichen Volkes“. Sie „weltet“ dort, „wo die we-

senhaften Entscheidungen unserer Geschichte fallen, von uns übernommen und verlassen,

verkannt und wieder erfragt werden“. ImWerk offenbart sich die Welt der Griechen oder die

der Bäuerin, weil sie sich im Offenen des Seienden aufhält, während Steine, Tiere und Pflan-

zen hingegen „weltlos“ sind (vgl. Heidegger, UdK: 28ff.). „Welt weltet und ist seiender als das

Greifbare und Vernehmbare, worin wir uns heimisch glauben. Welt ist nie ein Gegenstand,

der vor uns steht und angeschaut werden kann.Welt ist das immer Ungegenständliche, dem

wir unterstehen, solange die Bahnen von Geburt und Tod, Segen und Fluch uns in das Sein

entrückt haben“ (Heidegger, UdK: 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


168 Ästhetik der Autonomie

gründet sich auf die Erde und die Erde durchragt die Welt. Die Welt duldet als das

Sichöffnende nicht das Verschließen der Erde; und die Erde neigt dazu, die Welt

in sich zu verbergen. Dieses „Gegeneinander“ von Welt und Erde ist ein Streit, in

dem das eine das andere zu seiner „Selbstbehauptung“ bringt, es gleichsam über

sich hinausträgt und so der Streit immer strittiger wird223. Indem das Werk eine

Welt aufstellt, da es das Offene der Welt offen hält, stellt es die Erde her, da es die

Erde als Sichverschließende ins Offene bringt224 und sie einfach Erde sein lässt,

und stiftet so den Streit zwischen Erde und Welt. Dieses „Anstiften“ geschieht

nicht, um eine Schlichtung durch einen Kompromiss herbeizuführen, sondern

um den Streit zu vollziehen225. Das „Werksein des Werkes besteht [also] in der

Bestreitung des Streits zwischen Erde undWelt“226, indem das Seiende im Ganzen

in die Unverborgenheit gebracht und in ihr gehalten wird.

DasWerk erstreitet und hütet dieWahrheit, die gerade in diesem Streit „west“.

Denn der Streit, der sich im Kunstwerk vollzieht, ist der „Urstreit“ als „Gegenwen-

digkeit“ zwischen Lichtung und Verbergung und somit das „Wesen der Wahrheit“

selbst. Hier wird eine „offene Mitte“ erstritten, in die das Seiende „hereinsteht und

aus der es sich in sich selbst zurückstellt“. In diesem Streit treten Lichtung und

Verbergung auseinander und das Offene, d.h. die Wahrheit des Streitraums, wird

erstritten227. Dabei ist Wahrheit kein Zustand, sondern ein Geschehen, denn „die

offene Stelle inmitten des Seienden, die Lichtung, ist niemals eine starre Bühnemit

ständig aufgezogenem Vorhang, auf der sich das Spiel des Seienden abspielt“228.

DasWahrheitsgeschehen ist ein „Ereignis“, das nur geschieht, wenn sich dieWahr-

heit in dem durch sie selbst eröffneten Streit und Spielraum einrichtet.

Insofern ist der Streit ein „Riß“, ein „Auf-riß“, der es dem Seienden ermög-

licht, die Wahrheit zu erkennen. Dieser Riß reißt Erde und Welt in die Herkunft

ihrer Einheit und zeigt die Erde als Sichverschließendes. Das Seiende, das von der

Wahrheit hervorgebracht wird, wird dabei selbst in den Riß von Lichtung und Ver-

bergung, also in die Offenheit gebracht und erlangt seine „Gestalt“. Im Werk wird

das „es ist“ ins Offene gehalten. Es ist ein „Stoß“, ein „Daß“, das im Werk her-

vortritt. Dieser „Stoß ins Offene“, die Ereignishaftigkeit, „zittert“ im Werk nicht

einfach nach, sondern bestimmt es wesensmäßig, denn „das Geschaffensein ent-

hüllt sich als das Festgestellt-sein des Streits durch den Riß in die Gestalt“ und

steht als „der stille Stoß jenes ‚Daß‘ ins Offene“. Es ist ein Stoß ins „Ungeheure“,

223 Vgl. Heidegger, UdK: 35.

224 „Offen gelichtet als sie selbst erscheint die Erdenur,wo sie als diewesenhaftUnerschließbare

gewahrt und bewahrt wird, die vor jeder Erschließung zurückweicht und d.h. ständig sich

verschlossen hält“ (Heidegger, UdK: 33).

225 Vgl. Heidegger, UdK: 30ff.

226 Heidegger, UdK: 36.

227 Vgl. Heidegger, UdK: 42f., 48 u. 50.

228 Heidegger, UdK: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 169

der alles bislang geheuer Scheinende umstößt. Das Werk rückt den Menschen aus

dem Gewöhnlichen hinaus in die Offenheit. Es stößt den Menschen in eine offene

Stelle, in eine Lichtung, die „Inmitten des Seienden im Ganzen west“ und diese

Lichtung, die zugleich Verbergung ist, schenkt dem Menschen einen „Durchgang“

zum hier unmittelbarer erscheinenden Seienden und zum eigenen Dasein229.

Auch die Kunst ist also „Entwurf“ und deshalb, Heidegger zufolge, Dichtung.

Das „Entwerfen ist das Auslösen eines Wurfes, als welcher die Unverborgenheit

sich in das Seiende als solches schickt“230. Als Dichtung ist Kunst die Stiftung der

Wahrheit. Diese Stiftung muss als Schenkung, als Gründung und als Anfang, die

das Offene inmitten des Seienden zum „Leuchten“ und „Klingen“ bringt, begriffen

werden und ist nur in der Bewahrung wirklich231. „Aus dem dichtendenWesen der

Kunst geschieht es, daß sie inmitten des Seienden eine offene Stelle aufschlägt, in

deren Offenheit alles anders ist als sonst“232, denn das Werk bewirkt einen Wan-

del des Seins, indem es das bisherige, gewöhnliche Sein negiert. Kunst stößt das

Ungeheure auf und das Geheure um. Die sich eröffnende Wahrheit ist aus dem

Bisherigen nie zu belegen und abzuleiten, das Bisherige wird durch das Werk in

seiner ausschließlichen Wirklichkeit widerlegt. Kunst erschafft etwas Neues und

dieses Neue ist „Überfluß“ und „Schenkung“233.

Sowohl die Angst als auch die Kunst lassen sich letztlich als ereignishaft be-

greifen, denn sie führen zu einer Rahmenverschiebung. Die Angst führt den Men-

schen zu seiner „wahren“, eigentlichen Existenz; und die Kunst stößt ihn in die

von ihr gelichtete Wahrheit und eröffnet ihm so die Eigentlichkeit. Während sich

in der Angst der Streit zwischen „Man-selbst“ und „eigentlichem Selbst“ vollzieht,

der dem Menschen seine Wahlmöglichkeiten aufzeigt, vollzieht sich in der Kunst

der Streit zwischen „Erde“ und „Welt“, der den Menschen auf etwas nicht Antizi-

pierbares, Ungewohntes und Neues stoßen lässt.

Für Badiou besteht dieMöglichkeit, die bestehenden Verhältnisse zu verändern

beziehungsweise sich selbst aus den bestehenden Herrschaftsverhältnissen zu be-

freien, gerade darin, dass der Mensch, wie es Badiou formuliert, das vom Kon-

servatismus für unmöglich Deklarierte zu wollen wagt und die „Wahrheit“ gegen

den bestehenden Nihilismus bejaht. Er muss sich also von der nihilistischen Ethik

befreien und die „Möglichkeit des Unmöglichen“, die sich in Wahrheitsprozeduren

zeigt, ergreifen234.

Auch Badious Kritik am gesellschaftlichen Status quo ist also an einen Begriff

von »Wahrheit« geknüpft, der an die Frage nach dem Sein gebunden ist. ImGegen-

229 Vgl. Heidegger, UdK: 39ff. u. 49ff.; hier 53.

230 Heidegger, UdK: 61.

231 Vgl. Heidegger, UdK: 60ff.

232 Heidegger, UdK: 59.

233 Vgl. Heidegger, UdK: 60ff.

234 Vgl. Badiou, 2003: 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


170 Ästhetik der Autonomie

satz zu Heidegger begreift Badiou jedoch »Wahrheit« weder als Unverborgenheit

noch schlägt er die Rückkehr zu den vorsokratischen Griechen vor. Eine Wahrheit

im Sinne Badious ist der wirkliche „Prozess der Treue zu einem Ereignis. Das, was

diese Treue in der Situation hervorbringt [...] Im Grunde ist eineWahrheit die ma-

terielle Spur eines ereignishaften Zusatzes in der Situation. Sie ist also ein imma-

nenter Bruch“235. Badious Wahrheitsbegriff ist im Kern emanzipatorisch, gehorcht

einer egalitären Maxime und setzt auf absolute Gleichheit. Was dieser Maxime im

Namen der Wirklichkeit nicht folgt, bleibt Badiou zufolge der Wahrheit fremd236.

So schreibt er seinem Wahrheitsbegriff auch folgende Attribute zu:

„1) Er hängt von einem Auftauchen und nicht von einer Struktur ab. AlleWahrheit

ist neu, dies wird die Lehre des Ereignisses sein. 2) Alle Wahrheit ist universell;

in einem radikalen Sinn konstituiert sie das für alle anonyme Egalitäre, das bloße

Für-alle in ihrem Sein; dies wird ihre Generizität sein. 3) DieWahrheit konstituiert

ihr Subjekt und nicht umgekehrt, dies ist ihre aktivistische Dimension.“237

Seine Ereignisontologie ist folglich eine Theorie dessen, „was für das Denken zu-

gleich die Heideggerʼsche Verknüpfung zwischen dem Sein und der Wahrheit auf-

löst und das Subjekt nicht als stützenden Ursprung, sondern als ‚Fragment‘ einer

Wahrheitsprozedur instituiert“238. Badiou zufolge gibt es vier Quellen der Wahr-

heit: Politik,Wissenschaft, Liebe und Kunst.Diese Quellen derWahrheit sind dabei

identisch mit den vier Typen generischer Prozeduren239.

„Mit ihnen in Verbindung stehen sowohl die ideale Zusammenführung [récolle-

tion] einer Wahrheit als auch die ‚endliche‘ Instanz einer solchen Zusammenfüh-

rung, die in meinen Augen ein Subjekt ist. [...] Was in der Kunst, in der Wissen-

schaft, in der wahren und seltenen Politik und in der Liebe (wenn sie existiert) ge-

schieht, ist das Zutagetreten eines Ununterscheidbaren der Zeit, das aus diesem

Grundweder eine bekannte oderwiedererkannte Vielheit noch eine unaussprech-

liche Besonderheit darstellt, das aber in seinem Vielheit-Sein alle gemeinsamen

Züge des betrachteten Ensembles enthält und in diesem Sinne die Wahrheit des

Seins ist.“240

Der Mensch muss also vor der Folie der Liebe, der Wissenschaft, der Politik oder

der Kunst den ethischen „Konsens“ als Machtinstrument des westlichen Imperia-

235 Badiou, 2003: 63.

236 „Die abstrakte Maxime der Philosophie ist notwendigerweise die absolute Gleichheit. Alles

was sich imNamen derWirklichkeit mit der gegenteiligen Tendenz abfindet, bleibt für mich

aller Wahrheit fremd“ (Badiou, 2003: 133).

237 Badiou, 2003: 133.

238 Badiou, 2005: 29.

239 Vgl. Badiou, 2005: 542.

240 Badiou, 2005: 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 171

lismus, verstanden im Sinne Lenins als höchster Stufe des Kapitalismus’, als zähen

Konservatismus entlarven, der die Veränderung des Bestehenden zu verhindern

versucht, indem er denMenschen glaubenmachen will, dass jedes Revolutionspro-

jekt, das als utopisch bezeichnet wird, in einem totalitären Albtraum endet; dass

jede Willensabsicht, die darauf zielt, eine Gerechtigkeits- oder Gleichheitsidee in

dieWirklichkeit umzusetzen, in einer Katastrophemündet und der kollektiveWille

zum Guten das Böse hervorbringt241. Denn:

„Die ethische Auffassung vomMenschen ist nicht nur letzten Endes entweder bio-

logisch (Bilder von Opfern) oder ‚westlich‘ (Zufriedenheit des bewaffneten Wohl-

täters), sondern sie untersagt jede breite positive Sicht der Möglichkeiten. Was

uns hier angepriesen wird und was die Ethik legitimiert, ist in Wirklichkeit die

Erhaltung seines Besitzes durch den vorgeblichen ‚Westen‘.“242

Um zum Guten, um zu dieser „Wahrheit“ zu gelangen, muss der „Weg des politi-

schen Wandels“, muss der „Weg der radikalen Gerechtigkeit“ eingeschlagen wer-

den. Dies geschieht, indem „die Stätte des Unpräsentierbaren“ ausgelotet wird.

„Der Weg des politischen Wandels, damit meine ich den Weg der radikalen Ge-

rechtigkeit, kann auf den Staat, wenn er ihn schon nicht los wird, keinesfalls bau-

en, denn der Staat ist gerade nicht politisch, insofern man an ihm nichts ändern

kann, außer den ihn führenden Händen, was bekanntlich wenig strategische Be-

deutunghat. [...] Der Politiker ist keinKrieger vor denMauerndes Staates, sondern

eher ein Späher, der geduldig einem Ereignis der Leere auflauert. Denn allein im

Ringenmit demEreignis erblindet der Staat an seiner eigenenHerrschaft. So kon-

struiert der Politiker etwas, womit er, und sei es nur für einen Moment, die Stätte

des Unpräsentierbaren auslotet und von da an dem Eigennamen treu bleibt, wel-

chemer imNachhinein jenemNicht-Ort des Ortes, der die Leere ist, gegeben oder

– ohne dies entscheiden zu können – überlassen haben wird.“243

Der gesellschaftliche Status quo ist also die Bedingung für eine ereignishafte Rah-

menverschiebung, da sich an ihm eine Leere auftun kann, die es zu nutzen gilt.

Badiou kritisiert, wie bereits Heidegger in seiner Analyse der »Man-verfallenheit«,

die gesellschaftlichen Strategien, die über die Beruhigung des Einzelnen das Be-

stehende schützen. Während jedoch für Heidegger die Vielheit einer Menge von

Menschen oder die reine Vielheit, also die „Man-Welt“, als Problem für den Einzel-

nen erscheint, eröffnet sich für Badiou gerade durch diese Menge die Möglichkeit

des Ereignisses.Denn da,wo sich eine Leere auftut, liegt die Chance für den Einzel-

241 Vgl. Badiou, 2003: 25.

242 Badiou, 2003: 25f.

243 Badiou, 2005: 130.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


172 Ästhetik der Autonomie

nen – Badiou denkt das Subjekt als Teil von Vielheiten, als vielfache Singularität244

–, dieMenge zu verändern und aus ihr heraus „demBösen durch [die] eigene Treue

zu den Wahrheiten entgegen zu treten – dem Bösen, von dem [man] erkannt hat,

dass es die Kehrseite oder die Schattenseite dieser Wahrheiten ist“245.

Das Ereignis (l’événement) ist eine Rahmenverschiebung246. Es löst einen radi-

kalen Bruch247 aus. Es ist ein blitzartiger Zusatz zu einer Situation248 und zwingt

uns dazu, eine neue Seinsweise zu entscheiden249. Es stößt einemMenschen zu250

und er muss sich dazu verhalten: ob er ihm die Treue hält oder es verrät. Auch bei

Badiou geht es also um eine Wahl, nämlich um die Wahl, die ereignishafte Rah-

menverschiebung anzuerkennen und ihr treu zu sein.

„Die Ereignisse sind die Einzigartigkeiten, die nicht auf etwas anderes zurückge-

führt werden können, es sind die ‚Gesetzwidrigen‘ (‚hors-la-loi‘) der Situationen.

Die der Wahrheit treuen Prozesse sind immanente Brüche, die jedes Mal völlig

neu erfunden werden. Die Subjekte, die ‚lokalen‘ Vorkommnisse des Wahrheits-

prozesses (‚Wahrheitspunkte‘) sind, sind besondere und unvergleichliche Induk-

tionen.“251

Gerade in diesem Sinne ist das Ereignis eine Wette, eben insofern es unberechen-

bar ist und insofern die Existenz einer Wahrheit vom Eintreten eines Ereignisses

abhängt. Ein Ereignis ist jedoch erst retrospektiv erkennbar, da es nur in der Rück-

wirkung eines Eingriffs252 entschieden werden kann253. „Denn wenn das Ereignis

erratisch ist und man vom Punkt der Situation nicht entscheiden kann, ob es exis-

tiert oder nicht, so bleibt uns immer noch die Möglichkeit zu wetten, das heißt

244 Vgl. Badiou, 2003: 66. „Sagenwir, dass ein ‚Subjekt‘ [mitMinuskel, also ein konkretes Subjekt,

A.d.Ü.] das über das Tier hinausreicht (aber das Tier ist sein einziger Träger), erfordert, dass

etwas geschehen ist, etwas, das sich nicht wiederum auf die gewöhnliche Einschreibung ins

‚es gibt‘ zurückführen lässt. Lassen Sie uns diesen ‚Zusatz‘ mit ‚Ereignis‘ benennen und un-

terscheiden wir das Vielfach-Sein, in dem es nicht um Wahrheit (sondern um Meinungen)

geht, vom Ereignis, das uns zwingt, eine neue Seinsweise zu entscheiden“ (Badiou, 2003: 62).

245 Badiou, 2003: 114.

246 Siehe hierzu zum Beispiel Badiou, 2003: 105.

247 „‚Bruch‘, weil das, was das Auftreten [oder den Prozess, A.d.Ü.] der Wahrheit – das Ereignis –

möglich macht, weder in den Gewohnheiten der Situation lag, noch sich durch die etablier-

ten Kenntnisse denken ließ“ (Badiou, 2003: 64).

248 Vgl. Badiou, 2003: 95.

249 Vgl. Badiou, 2003: 62.

250 Badiou, 2003: 73.

251 Badiou, 2003: 65.

252 „Ich nenne ‚Eingriff‘ jene Prozedur, durch die eine Vielheit als Ereignis erkanntwird“ (Badiou,

2005: 230). „Einzugreifen bedeutet, am Rand der Leere das Treu-Sein zu ihrem voranstehen-

den Rand zu vollziehen“ (Badiou, 2005: 240).

253 Vgl. Badiou, 2005: 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 173

ohne Gesetze bezüglich dieser Situation Gesetze zu erlassen“254. Das Ereignis bei

Badiou ist dem Mallarméʼschen „Würfelwurf“ vergleichbar255.

Badiou denkt das Ereignis als einen geschichtlich256 erfahrbaren Moment, ei-

nen Bruch am Rand der Leere, in dem die Möglichkeit besteht, dass ein Einzelner

zum Subjekt des Ereignisses wird und unter diesem bis dahin Unnennbaren al-

le weiteren Situationen vom Standpunkt des ereignishaften Zusatzes aus denkt.

Als Beispiele für Ereignisse nennt Badiou die Französische Revolution257, die chi-

nesische Kulturrevolution oder die 68er-Bewegung ebenso wie beispielsweise den

durch Einstein hervorgerufenen wissenschaftlichen Umbruch oder eine Liebesbe-

gegnung, bei der „[e]s [...] klar [ist], dass ich unter der Einwirkung einer Liebes-

begegnung, wenn ich ihr ‚wirklich‘ treu bleiben will, von Kopf bis Fuß meine ge-

wöhnliche Art, meine Situation zu leben (franz. habiter), umkrempeln muss“258.

Aber auch Kunst kann ereignishaft sein und damit ein Subjekt konstituieren, das

sich fortan vor der Folie dieses Ereignisses verhalten wird, wenn es ihm treu ist259.

Denn:

„Nichts auf der Welt könnte die Intensität der Existenz mehr hervorrufen als die-

ser Schauspieler, der mir Hamlet nahe bringt, als diese gedankliche Wahrneh-

mung von der Zweisamkeit, als dieses Problem algebraischer Geometrie, dessen

zahllose Verzweigungen ich plötzlich entdecke, oder als diese Versammlung im

Freien, vor den Toren einer Fabrik, wo ich feststelle, dass meine politische Aussa-

ge die Leute versammelt und umwandelt [...] Ich bin dort völlig präsent, indem

ich meine Bestandteile zu einem ‚Überschreiten über mich selbst‘, das die durch

mich hindurchgehende Wahrheit induziert, verbinde. [...] Es gibt nur eine Frage

in der Ethik der Wahrheiten: Wie werde ich als Jemand ‚fortfahren‘, mein eigenes

Sein zu überschreiten?“260

254 Badiou, 2005: 226.

255 Siehe hierzu Meditation 19 in Alain Badious „Das Sein und das Ereignis“ (2005: 219ff.)

256 „Die Situationen, in denen sich zumindest eine Ereignisstätte findet, nenne ich ‚geschicht-

liche‘ Situationen. Ich wähle das Wort ‚geschichtlich‘, um den Gegensatz zur intrinsischen

Beständigkeit der natürlichen Situation zu bezeichnen. Ich betone die Tatsache, dass die Ge-

schichtlichkeit ein lokales Merkmal ist. [...] Eine geschichtliche Situation ist also, zumindest

in einem ihrer Punkte, am Rande der Leere. Auf dieseWeise ist die Geschichtlichkeit der Prä-

sentation an den Punktgrenzen ihres Seins“ (Badiou, 2005: 203).

257 „Die Revolution von 1789 ist gewiss ‚französisch‘, doch ‚Frankreich‘ ist nicht dasjenige, was

deren Ereignishaftigkeit erzeugt und benennt. Es ist vielmehr, seither, die Revolution, die

rückwirkend – da sie sich per Entscheidung in [es] eingeschrieben hat – die Bedeutung für

die historische Situation liefert, welche man ‚Frankreich‘ nennt“ (Badiou, 2005: 232).

258 Badiou, 2003: 63.

259 Vgl. Badiou, 2003: 63.

260 Badiou, 2003: 71.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


174 Ästhetik der Autonomie

Badiou bezeichnet beispielsweise Haydn als Ereignis in der barockenMusik. Er ha-

be die Leere benannt, die unbemerkt und zugleich entscheidend das Zentrum des

barocken Stils situiert und so einen Bruch mit diesem herbeigeführt. Im Zentrum

einer Situation existiert eine Leere, die die Grundlage des Seins dieser Situati-

on ist und um die herum sich die Fülle der infrage stehenden Situation konstitu-

iert. Das Haydn-Ereignis entwickelte eine neue Architektonik, ein neues thema-

tisches Prinzip, das vom Inneren des barocken Stils aus nicht wahrnehmbar war.

Das Haydn-Ereignis ist das Ungewusste der Situation261. Badiou entwickelt also

einen Ereignis-Begriff, der die Kunst als Sphäre, in der tatsächliche Rahmenver-

schiebungen auftreten können, explizit mit einbezieht, insofern sich ein Einzelner

existenziell von Kunst betreffen lassen kann und die Kunstrezeption einen Bruch,

eine Rahmenverschiebung auslöst.

„‚Jemand‘ ist also möglicherweise ‚jener‘ Zuschauer, dessen Denken durch einen

Theaterskandal erschüttert, ergriffen und verwirrt wird, welcher Skandal so Teil

der komplexen Beschaffenheit eines künstlerischenAugenblickswird. [...] Der ‚Je-

mand‘, der als Zeuge dessen aufgefasst wird, dass er als Stützpunkt zum Prozess

einer Wahrheit gehört, ist zugleich ‚er selbst‘, nichts anderes als er selbst, eine

vielfache Singularität, die unter allen anderen ausgemacht werden kann, ‚und im

Verhältnis zu sich selbst im Überschuss‘, weil die zufällige Spur der Treue ‚durch

ihn hindurchgeht‘, seinen singulären Körper erstarren lässt und ihn, vom Inneren

selbst der Zeit her, in einen Augenblick der Ewigkeit einschreibt.“262

Auch Badiou sieht den Menschen im Sinne Heideggers als „sich-vorweg“, und ge-

rade in diesem „Überschreiten über mich selbst“ liegt die Chance auf ein Ereig-

nis, auf eine tatsächliche Rahmenverschiebung und damit auf die Transformation

bestehender Herrschaftssysteme. Indem er jedoch das Subjekt gerade in seinem

„Mitsein“, in seiner gesellschaftspolitischen Dimension denkt, setzt er dem Hei-

deggerʼschen dystopischen „Sein zum Tode“, so könnte man sagen, ein „Sein zum

Leben“ entgegen.

2.3.3 Die Treue zur Entscheidung

Sowohl Heidegger als auch Badiou denken das Ereignis letztlich als Aufriss von

etwas Neuem, nicht Vorhersehbarem, welches das Individuum mit einem neuen

Blick auf die problematische Gesellschaft, mit einem neuen Blick auf das eigene

Selbst konfrontiert und so tatsächliche Wirksamkeit für das Leben jedes Einzelnen

und für soziopolitische Transformationen erlangen kann, wenn das Subjekt den

261 Vgl. Badiou, 2003: 92.

262 Badiou, 2003: 66.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 175

Mut und den Willen hat, die Rahmenverschiebung, den Bruch mit dem Bekannten

anzuerkennen und sein Leben von nun an neu zu organisieren.

Heidegger zufolge ermöglicht das durch die Angst eröffnete Ereignis demMen-

schen das Nachholen einerWahl und somit die existenzielleModifikation desMan-

selbst zum eigentlichen Selbst, die die Man-weltlichkeit dem Einzelnen abgenom-

men hat. Diese Wahlmöglichkeit wird dem Menschen von seinem „Gewissen“ ge-

zeigt, in der sich die eigene „Sorge“ als „schweigender“ „Ruf“, also als eigentliche

Rede artikuliert, das „Gerede“ unterbricht und den Menschen auf sein eigenstes

Seinkönnen aufmerksam macht263. Die Interpretation des eigenen Gewissensru-

fes ist individuell, denn: „Die ‚Objektivität‘ des Anrufs erhält dadurch erst ihr Recht,

daß die Interpretation ihm seine ‚Subjektivität‘ belässt, die freilich demMan-selbst

die Herrschaft versagt“264.

Das Ereignis ermöglicht also die Entscheidung für ein „Seinkönnen aus dem ei-

genen Selbst“. Es ermöglicht die „eigentliche Existenz“, die existenzial nur ein mo-

difiziertes Ergreifen dieser verfallenden Alltäglichkeit ist265. Die „Eigentlichkeit“ ist

das „Wählen der Wahl“ des in die „Uneigentlichkeit“ geworfenen Individuums. Das

existenzielle Wählen der Wahl nennt Heidegger „Entschlossenheit“, die ein „Sich-

aufrufen-lassen aus der Verlorenheit in das Man“ ist und zugleich auf die Man-

weltlichkeit angewiesen bleibt. Die „Entschlossenheit“ offenbart dem Menschen,

dass er sich in seinem eigensten Seinkönnen als Geworfener nur auf bestimmte

faktische Möglichkeiten hin entwerfen kann266. „Der Entschuß entzieht sich nicht

der ‚Wirklichkeit‘, sondern entdeckt erst das faktisch Mögliche, so zwar, daß er es

dergestalt, wie es als eigenstes Seinkönnen möglich ist, ergreift“267.

Der Mensch erkennt, dass er es sich selbst „schuldet“ zu wählen, denn so-

fern er seine Geschichtlichkeit im eigentlichen Sinne begreift, als „vorlaufend-

wiederholenden-Augenblick einer Entgegenwärtigung“, d.h., wenn er sich „zu-

künftig“ im Blick auf seinen eigenen Tod als „Gewesener“ begreift, kann er „sich

selbst die ererbte Möglichkeit überliefernd, die eigene Geworfenheit übernehmen

und augenblicklich sein für ‚seine Zeit‘“. So erweist sich die Entschlossenheit als

„das verschwiegene, angstbereitete Sichentwerfen auf das eigene Schuldigsein“

und „konstituiert die ‚Treue‘ der Existenz zum eigenen Selbst“268.

263 Vgl. Heidegger, SuZ: 268ff. u. 275ff. „[D]er Ruf redet im unheimlichen Modus des ‚Schwei-

gens‘. Und dergestalt nur darum, weil der Ruf den Angerufenen nicht in das öffentliche Gere-

de des Man hinein-, sondern aus diesem ‚zurückruft in die Verschwiegenheit des existenten

Seinkönnens‘“ (Heidegger, SuZ: 277).

264 Heidegger, SuZ: 278.

265 Vgl. Heidegger, SuZ: 178ff., 197 u. 268.

266 Vgl. Heidegger, SuZ: 268ff. u. 299.

267 Heidegger, SuZ: 299.

268 Vgl. Heidegger, SuZ: 283ff., 382ff. u. 391.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


176 Ästhetik der Autonomie

Heidegger entwirft damit in Sein und Zeit einen Begriff vom Menschen, der in

die „Man-Welt“ hineingeworfen dieWahl hat, die „Eigentlichkeit“ zuwählen, sofern

er auf den Ruf seines Gewissens hört. Sowohl die Annahme als auch die Ablehnung

seiner Wahlmöglichkeit sind dabei für Heidegger frei von moralischen Konventio-

nen oder vorgegebenen ethischenMaximen.Wenn der Mensch sich für die Eigent-

lichkeit entscheidet,muss er sich immer wieder gegen dieWirbel der Alltäglichkeit

behaupten, um sein eigenstes Selbstseinkönnen, die Wahrheit des Daseins, die Er-

schlossenheit des Daseins zu behaupten. Er muss sich immer wieder der Angst –

als Ermöglicherin der Eigentlichkeit – stellen und sie aushalten269.

In Heideggers Konzeption der Eigentlichkeit als Modifikation der Uneigent-

lichkeit geht es also darum, sich die vorgefundene Welt mit allen Regeln und Ma-

ximen anzueignen und einen selbstbestimmten und individuellen Umgang mit ihr

zu finden.Was das Selbst-sein konkret bedeutet, ist allerdings nicht zu bestimmen.

Da jedoch eine Existenz für den Menschen losgelöst von der Welt nicht möglich

ist, bleibt auch die eigentliche Existenz an das „In-Sein“ gebunden270. Die meisten

Menschen halten dieses Hineingehaltenwerden ins Nichts nicht aus. Sie erkennen

nicht die eigene Freiheit, sondern fliehen in die Man-verfallenheit zurück, sodass

sowohl die eigentliche Angst, als auch die eigentliche Erfahrung des Todes Phäno-

mene sind, auf die sich die alltäglichen Menschen nur selten einlassen, und über

die dasMan beruhigt. Zumeist ergreift das Dasein nicht dieMöglichkeit des Selbst-

sein-könnens und flieht vor dieser ständigen Bedrohung durch das Unheimliche

in die Verfallenheit des Man271.

Auch die Kunst eröffnetHeidegger zufolge demMenschen dieMöglichkeit, sich

zur eigentlichen Existenz zu entscheiden, denn sie ereignet eine „Eröffnung“, ei-

ne „Entbergung“ des Seins des Seienden. Das Kunstwerk setzt auf seine Weise die

Wahrheit ins Werk272 und eröffnet in seiner Ereignishaftigkeit als „Vorlauf“ gerade

eine Möglichkeit „sich selbst verstehen [zu] können im Sein des so enthüllten Sei-

enden [...], das heißt [die] Möglichkeit ‚eigentlicher Existenz‘“273. Das Kunstwerk

ereignet eine „Verrückung“ die, wenn man ihr folgt, die Verwandlung der gewohn-

ten „Bezüge“ zu Welt und Erde und ein „Ansichhalten“ oder, wenn man so will,

eine Revision aller geläufigen Denk- und Handlungsmuster fordert, um in der ge-

schehenen Wahrheit des Werkes verweilen zu können. In dem das Werk einfach

269 Vgl. Heidegger, SuZ: 256ff.

270 Der entschlosseneMensch, der sich für seineWelt freigegeben hat, kann zum „Gewissen“ der

anderen werden. Er kann die Mitseienden, die er in der vorspringend-befreienden Fürsorge

miteinschließt, in ihrem eigensten Seinkönnen einfach „sein“ lassen (vgl. Heidegger, SuZ:

298).

271 Vgl. Heidegger, SuZ: 187ff. u. 253ff.

272 Vgl. Heidegger, UdK: 25.

273 Heidegger, SuZ: 262f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 177

als Werk sein gelassen wird, wird es „bewahrt“, und es bleibt immer auf den „Be-

wahrenden“ bezogen, selbst wenn dieser das Werk vergisst, denn das Bewahren

ist ein „Innestehen“ in der im Werk geschaffenen Offenheit des Seienden. Dieses

„Innestehen“ ist ein „Wissen“ und „wer wahrhaft das Seiende weiß, weiß, was er

inmitten des Seienden will“274.

Die Kunst offenbart dem Menschen also eine Wahrheit, verschiebt damit den

herkömmlichen Bezugsrahmen und fordert ein „Bewahren“, ebenso wie in Sein und

Zeit vomMenschen die Treue gefordert wird. Das Bewahren alsWissen undWollen

ist das „ekstatische Sicheinlassen des existierendenMenschen in die Unverborgen-

heit des Seins“, es ist die „Ent-schlossenheit“ aus Sein und Zeit, also „die Eröffnung

des Daseins aus der Befangenheit im Seienden zur Offenheit des Seins“275. Hier

geht es nicht um die Aktion eines Subjekts; im Wollen geht es um die „nüchterne

Ent-Schlossenheit des existierenden Übersichhinausgehens, das sich der Offenheit

des Seienden als der ins Werk gesetzten aussetzt“276.

Auch Badiou verknüpft das »Ereignis« mit dem Moment des Bewahrens, er

nennt es ausdrücklich »Treue« (fidélité). Unter dem Einfluss des Badiouʼschen Er-

eignisses wird die Interpretation der Wirklichkeit neu verhandelt, denn da das

Ereignis nicht innerhalb der gewöhnlichen Gesetze der Situation enthalten war,

zwingt es das Subjekt dazu, eine neue Seins- und Handlungsweise in der Situati-

on zu erfinden277. Das im Rahmen der Vielheiten gedachte Subjekt kann sich in ein

Ereignissubjekt278 wandeln und ist diesem und der damit einhergehenden Wahr-

heit treu oder verrät es. In seinem Herausgehen aus dem Ereignis bleibt es dieser

„Jemand“, bewahrt jedoch das Ereignis in sich und ist mithin Zeuge.

274 Heidegger, UdK: 54f.; hier 55. Da die Kunst ein „Werden und Geschehen der Wahrheit“, die

„schaffende Bewahrung derWahrheit imWerk“ ist, gehören zu ihr ebenso notwendigwie das

Werk selbst und die RezipientInnen, die KünstlerInnen, deren Schaffen Heidegger im Sinne

der »techné« fasst, d.h. als eineWeise desWissens, die wesenhaft gerade auf der »alethetia«

beruht und als erfahrenes Wissen ein Hervorbringen des Seienden als Unverborgenheit be-

deutet. Die KünstlerInnen sind ein „sich selbst vernichtender Durchgang für denHervorgang

desWerkes“, deren Schaffen ein „Hervorgehenlassen in ein Hervorgebrachtes“ ist. DasWerk

bedarf also einerseits der Schaffung als Hervorbringen der Unverborgenheit des Seienden

und andererseits das in Gang- und ins Geschehenbringen desWerkseins, also das Bewahren

(vgl. Heidegger, UdK: 26, 45ff. u. 59).

275 Heidegger, UdK: 55.

276 Heidegger, UdK: 56.

277 Vgl. Badiou, 2003: 62.

278 „Ein Subjekt [...] stützt sich allein auf eine generische Prozedur und folglich gibt es ‚stricto

sensu‘ kein anderes Subjekt als das künstlerische, liebende, wissenschaftliche oder politi-

sche“ (Badiou, 2005: 31). Es geht also darum, als „Jemand“ in einenWahrheitsprozess einzu-

treten und so zu einem künstlerischen, wissenschaftlichen, liebenden oder politischen Sub-

jekt zu werden. Liebende etwa treten in die Komposition eines Subjekts der Liebe ein, das

über jeden der Beteiligten hinausgeht (vgl. Badiou, 2003: 64).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


178 Ästhetik der Autonomie

Die Treue ist die Entscheidung, die aus demWahrheitsprozess entspringt, sich

von nun an auf die Situation vom Standpunkt des ereignishaften Zusatzes aus zu

beziehen.Wennman der radikalen Neuheit des Einstein’schen Textes von 1905 treu

sein will, kann man nicht mehr Physik in ihrem klassischen Rahmen betreiben.

Ebenso muss man Politik – vor allem mit Blick auf die Arbeiter – völlig anders

gestalten, als es beispielsweise die sozialistische Tradition fordert, wenn man der

Kulturrevolution treu sein will, so Badiou. Demzufolge ist die Treue zum Ereignis

ein wirklicher Bruch innerhalb der Ordnung. Sie ist ein sowohl praktischer als auch

gedachter Bruch der Ordnung, in der das Ereignis stattfand, ob es nun politisches,

liebevolles, künstlerisches oder wissenschaftliches Ereignis war279.

Die ethischeMaxime, die aus der Treue zumEreignis resultiert, ist das „Weiter-

machen“ auf dem Fundament der Transformationserfahrung, das ein wahrhaftes

Umlenken des „Verharrens im Sein“ voraussetzt280. Verraten kann man ein Ereig-

nis hingegen nur, wenn man mit dem Bruch, den es darstellt und der einen er-

griffen hat, bricht. Dieser Verrat begründet sich in der Kontinuität der Situation

und der Meinungen und ist ein Zurückkehren in die Passivität, in das „Ausharren

im Sein“ und somit eine Entscheidung gegen die ethische Maxime des „Weiter-

machen!“281. Badiou fordert letztlich dazu auf, einer „Treue treu zu sein“ und dem

Gesetz der Ethik einer Wahrheit zu folgen, das besagt: „Tue alles, was du kannst,

um das ausharren zu lassen, was über dein Ausharren hinausgeschritten ist. Harre

in der Unterbrechung aus. Ergreife in deinem Sein, was dich ergriffen und gebro-

chen hat“282. „Liebe das, was du nie zweimal glaubst“283.

279 Vgl. Badiou, 2003: 62ff.

280 Vgl. Badiou, 2003: 75.

281 Vgl. Badiou, 2003: 103f.

282 Badiou, 2003: 69.

283 Badiou, 2003: 74.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 179

2.3.4 Performing Heidegger und Badiou

Die für die Betrachtung der Performance-Kunst wesentlichen Elemente der Kon-

zeptionen des Ereignisses bei Heidegger und Badiou können nun folgendermaßen

skizziert werden:

Grundsätzlich wendet sich Heidegger in seiner Daseins-Analyse und in seiner

Kunstphilosophie gegen das „Erleben“, das signifikant für das metaphysische Zeit-

alter ist und die Menschen in einer Abständigkeit von dem hält, was sie wesent-

lich auszeichnet. Ausgehend von seiner Kritik an der durch Platon eingeführten

Rationalität, an der Umdeutung der Wahrheit zur logischen Richtigkeit, sieht er

die Menschen heute – im Zeitalter der Technik mehr denn je – sich von sich selbst

und derWelt entfremden; um dieser Entfremdung zu begegnen, dürfen Kunst und

Leben nicht lediglich erlebt werden, sondern müssen sich ereignen. Dazu bedarf

es einer Kunst, die im Zeitalter der „Kunst-losigkeit“ dem Menschen wieder eine

Aussicht auf sich selbst gibt und ihm eine ereignishafte Rahmenverschiebung er-

möglicht, die sein Leben und seine Sicht auf die Welt und sich selbst zu ändern

vermag. Dies will gerade die Performance-Kunst leisten und so die Heideggerʼsche

Hoffnung auf eine Revision des Hegelʼschen Diktums vom „Ende der Kunst“ erfül-

len.

Im Kontext seiner Gesellschaftskritik als Folie seiner Kunst- und Existenzphi-

losophie denkt Heidegger, wie vor ihm schon Hegel und Nietzsche, den Streit, der

nicht nur als Motor der Kunst, sondern auch der Selbstwerdung wirkt, im de-

zidierten Rekurs auf die Kunst des vorsokratischen Griechenland. Auch die sein

Kunstverständnis bestimmenden konfligierenden Pole (Erde und Welt) können,

wie bereits bei Hegel und Nietzsche, mit den zwei Geschlechtern assoziiert wer-

den. Allerdings muss der Streit zwischen ihnen fortwährend bestritten werden,

denn Heidegger zielt explizit nicht auf eine Versöhnung und folglich auch nicht

auf die Unterordnung einer der beiden Pole284. Das Gleiche gilt für den Kampf der

Eigentlichkeit gegen die Man-verfallenheit, der nie final beigelegt werden kann.

Denn wie in der Kunst, bedarf es auch in der Selbstwerdung eines stetigen Rin-

gens um die Authentizität oder dieWahrheit.Mit Badiou kann dieser Aspekt durch

die Dichotomie von „Teue“ und „Verrat“ inhaltlich angereichert werden, denn auch

284 Zur Erinnerung: Während sich Hegel letztlich in seiner Interpretation der sophokleischen

Antigone für die Unterordung des Weiblichen ausspricht, obwohl er theoretisch die Versöh-

nung beider Pole zum Ziel erklärt, spricht sich Nietzsche für die Kraft des Mänadischen und

mithin für dasWeibliche aus, tritt in letzter Konsequenz jedoch hinter die Radikalität seiner

Rauschphilosophie zurück und sieht in der Versöhnung des Dionysischen und des Apollini-

schen erst die höchste Form der Kunst (die attische Tragödie) realisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


180 Ästhetik der Autonomie

hier bedarf es einer bewussten Entscheidung, die Rahmenverschiebung anzuer-

kennen, sie als Folie für das zukünftige Leben wirken zu lassen und sich gegen alle

Widerstände den Techniken der Zerstreuung und Verschleierung, die zur Aufrecht-

erhaltung des herrschenden Systems und zur Beruhigung seiner Produktivkräfte

genutzt werden, stetig zu widersetzen.

Ebenso wie es bereits Hegel und Nietzsche und im direkten Rückbezug auf sie

auch Heidegger für eine weltstiftende Kunst fordern, tritt, so die These, auch die

Performance-Kunst dazu an, Situationen zu kreieren, die die RezipientInnen tief

zu bewegen vermögen, indem sie dichotome Pole (häufig explizit die beiden Ge-

schlechter) aufeinanderprallen lässt. Auch die Performance-Kunst setzt damit auf

die emotionale Bezugnahme der Beteiligten, die – durch den Streit zwischen die

ihre Zeit und Kultur bestimmenden Binaritäten ausgelöst – sich ihrer Einverlei-

bung als kulturindustrielles Spektakel in die „Man-welt“ verwahrt. Sie lässt sich so

auchmit der von Badiou konzipierten gesellschaftlichen Emanzipationspraxis ver-

knüpfen, in der die Einzelnen als Ereignissubjekte die Rahmenverschiebung durch

ihre veränderte Haltung zum Leben annehmen und wirksam machen.

Ein weiterer wesentlicher Aspekt für eine wirkmächtige Kunst und für den

Aufruf, sich gegen das Verharren in der Man-verfallenheit und für den Weg zur

Eigentlichkeit zu entscheiden, ist nach Heidegger die Dimension des Neuen, des

Nicht-Antizipierbaren. Dies ist das Unheimliche, das Schockierende, das Aufrütteln-

de, das nicht nur der „Angst“ als Motivation zur Eigentlichkeit, sondern auch dem

„Stoß“ durch die Kunst zu eigen ist. Die Kunst kann, ebenso wie die Angst, das Be-

wusstsein um die Möglichkeit der Eigentlichkeit, um sich selbst als Entwurf und

die Notwendigkeit der Emanzipation von derMan-welt hervorrufen, indem sie uns

mit Neuem bekannt macht. Und obwohl wahrheitslichtende Kunst ebenso selten

ist wie wahre Angst, sieht Heidegger doch beide als möglich an und setzt in sie die

Hoffnung, den Menschen aus dem Entfremdungszustand der technischverwalte-

tenWelt zu „retten“. In beiden Fällen allerdings muss sich der Mensch seiner Angst

vor demNeuen und Unbekannten stellen und sie aushalten, um den Kampf um die

eigene Authentizität zu beginnen und eine neue Seinsweise zu entwickeln.

Auch Badiou sieht gerade in der Dimension des Nicht-Antizipierbaren die

Chance, das System zu verändern. Auch er scheint davon auszugehen, dass das

Zurückfallen in das Bekannte (indem man das Ereignis verrät) das gesellschaftlich

Erwünschte ist, gegen das es sich zu behaupten gilt. Denn die Entscheidung,

sich selbst als Ereignissubjekt und das Ereignis als radikale Zäsur zu begreifen,

vor dessen Hintergrund das eigene Sein und die Umwelt kritisch hinterfragt und

im Zweifel neu konstituiert werden muss, fordert Mut und Stärke, um für das

Erkannte einzustehen. Im Neuen des Heideggerʼschen und Badiouʼschen Ereignis-

ses liegt also die Chance, der Beruhigung und Verschleierung des hegemonialen

Systems zu begegnen und individuelle und gesellschaftliche Veränderungen zu

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 181

forcieren, so man sich auf die Erfahrung des Ereignisses einlässt und ihm die

Treue hält – oder mit Heidegger gesprochen: es in sich bewahrt.

Gerade da Performance-Kunst ephemere Situationen kreiert, die erst in der

Beteiligung aller zu dem werden, was sie letztlich sind, ihre Entwicklung mithin

unvorhersehbar ist und Neues und Unerwartetes so zum elementaren Bestand-

teil dieser Kunstform wird, gerade da sie oft extreme und gewaltsame Situationen

erschafft, denen man sich kaum zu entziehen vermag, liegt hier ein Bezug zum

»Ereignis« nahe. Auch die Performance-Kunst versucht zu provozieren und auf-

zurütteln, um eine Gesellschaftskritik zu artikulieren, die ähnlich der Heideggers

der Beruhigung und Verschleierung im „Man“ entgegentritt und zu Selbsterkennt-

nis und Emanzipation aufruft. Allerdings scheint es für die politischen Ziele der

Performance-Kunst angezeigt, deren gesellschaftskorrektive Funktionmit demBa-

diouʼschen »Ereignis« auszugestalten, da dies allenMenschen die Möglichkeit gibt,

eine neue Seinsweise zu erfinden und die Gesellschaft zugunsten eines egalitäreren

Pluralismus’ zu verändern.

Das für die Performance-Kunst wohl entscheidendste Merkmal des Ereignis-

ses, sowohl in der Konzeption Heideggers als auch in der Badious, ist seine trans-

formatorische Kraft. Das Ereignis ist eine unerwartete und neue, aufrüttelnde Si-

tuation, die der Einzelne als Impuls begreifen kann, eine neue Seinsweise zu ent-

scheiden, deren Wirkung sich dann auch auf die Gesellschaft erstrecken kann.

Genau aus diesem Grunde soll es hier als Analysekategorie zum Verständnis des

Potenzials der Performance-Kunst, vermittelt über ihre TeilnehmerInnen auf die

Gesellschaft zu wirken, fruchtbar gemacht werden. Denn die Performance-Kunst

kreiert auf häufig „erschreckende“Weise radikal Neues. Sie zeigt nicht nur die „un-

heimlichen“ Seiten (durchaus auch im Freud’schen Sinne) der Situation, sondern

auch die des eigenen Seins und stößt so alle Beteiligten im zweifachen Sinne in

einen Zustand der Haltlosigkeit, der eine Neupositionierung, bzw. eine Neuschöp-

fung des eigenen Bezugsrahmens förmlich erzwingt.

Der Ereignisbegriff, der letztlich die Schwelle beschreibt, bietet die Chance,

die singuläre Situation der Performance-Kunst in ihrer Unmittelbarkeit und ih-

rer individuellen, sozialen und politischen Sprengkraft zu begreifen und Kunst als

integralen Bestandteil des Lebens jedes Einzelnen zu denken.

2.4 Die „Sorge um die Freiheit“: Die Kunst der Selbstermächtigung

bei Foucault

Michel Foucault (1926-1984) schließlich überführt die Frage nach der Relevanz der

Kunst für die individuelle Lebenspraxis und mithin das Problem der „autonomen

Kunst“, der sich die hier vorgestellten Philosophen hauptsächlich in ihren kunst-

philosophischen Schriften widmen, in das Feld postmoderner Ethik. Er erhebt das

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


182 Ästhetik der Autonomie

Subjekt selbst zum Medium der Kunst, das es zu gestalten gilt. Dabei beruft er

sich jedoch nicht auf die vorsokratische Antike, sondern auf die Lebenskunst vor

allem des Hellenismus’. Im Rekurs auf und als Weiterentwicklung seiner früheren

Begriffe der »Macht«285 und der »Subjektivität«286, stellt er in seiner letzten Schaf-

fensphase die antiken Selbsttechniken, mit deren Hilfe die Subjekte versuchen,

aus ihrem Leben ein Kunstwerk zu machen, der christlichen »Gehorsamsmoral«

285 »Macht« (pouvoir) ist ein Kernbegriff der Philosophie Foucaults, der sich im Laufe seiner

Schaffensphasen von einem negativ konnotierten zu einem positiv-produktiven entwickelt.

Beginnendmit seinerAuseinandersetzungmit traditionell juridischerMacht inWahnsinnund

Gesellschaft, wo die Schaffung großer Internierungshäuser durch den absolutistischen König

zum einschneidenden Moment in der Geschichte der Ausschließung wird, wandelt sich sein

Machtbegriff seit Die Ordnung des Diskurses grundlegend: von der Macht zum Ausschluss von

Menschen zur Macht zum Ausschluss von Diskursen. Ab den 1970er-Jahren entwickelt Fou-

cault eine „Analytik der Macht, die den souveränen Machtbegriff durch den – ungleich be-

deutenderen–depersonalisiertenMachtbegriff ergänzt“.Macht verbindet sichmit bestimm-

ten gesellschaftlichen Einrichtungen und Anforderungen, ist aber keine Eigenschaft, die ei-

ner Einzelperson oder einer regierenden Gruppe zugeschrieben werden kann. Mittels Kör-

pertechnologien versucht dieser Machttyp, den Körper zu dressieren (Disziplinarmacht). Ab

den 1980er-Jahren und seinemWerkDerWille zumWissen entwickelt Foucault einen strategi-

schen Machtbegriff (Bio-Macht) und ergänzt diesen schließlich um den Begriff der »Gouver-

nementalität« (und dessen Vorform, die Pastoralmacht), der den Zusammenhang zwischen

Macht und Politik – Macht als Mittel der Steuerung der gesamten Gesellschaft – herstellt.

In den unterschiedlichen historischen Zusammenhängen werden also verschiedene Formen

von Macht genutzt, um Individuum und Gesellschaft zu kontrollieren und zu steuern (vgl.

Ruoff, Michael (2007): Foucault-Lexikon. Entwicklung – Kernbegriffe – Zusammenhänge. Pa-

derborn, 146ff.; hier 147).

286 Betrachtete Foucault das Subjekt zunächst als jenes, das durch Disziplin, Diskurs und Macht

produziert wird und das durch diese zugeschriebene Stellung innerhalb des Systems ge-

bunden wird, entwickelt er in seiner späten Schaffensphase einen Subjektbegriff, der dem

Subjekt Autonomie zuspricht, welche dieses zur stetigen Selbstformung nutzt. Unter Berück-

sichtigung seines späten Denkens kann also zwischen „einem ‚diskurrierenden‘ Subjekt und

einem ‚freien‘ Subjekt“ unterschieden werden. „Das erste wäre das epistemische Subjekt

der Humanwissenschaften und der Disziplinen (einschließlich der Bevölkerung als Gegen-

stand statistischer Methoden unter dem Einfluss unterschiedlicher Machttypen), das zweite

das Subjekt der Sorge um sich selbst“ (vgl. Ruoff, 2007: 198ff.; hier 200). Dieses autonome

Subjekt zu denken, stellt sich dabei als notwendige Bedingung für die Ausarbeitung eines

praktischenWiderstandsbegriffs dar und führt schließlich zu den dichotomen Begriffen von

Herrschaft (domination) und Macht (pouvoir) sowie der damit verbundenen Aufforderung,

Widerstand gegenHerrschaftsstrukturen zu leisten, um sich den Praktiken rigider Unterwer-

fung unter allgemeingültige Normen und Werte zu widersetzen und einen selbstbestimm-

ten Existenzstil zu verwirklichen. In seinem späten Subjektbegriff ist also seine Forderung

– angesichts der zunehmenden Fragmentierung des Selbst – ein „kritisch-widerständiges

Ethos des Subjekts“ zu realisieren, bereits angelegt (vgl. Kögler, Hans-Herbert (2004): Mi-

chel Foucault. Stuttgart/Weimar, 144ff., 161ff. u. 199).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 183

gegenüber. In der Postmoderne sieht er schließlich das Potenzial zur Revitalisie-

rung einer Ethik, verstanden als „Ästhetik der Existenz“. In ihr wird das ästheti-

sche Moment der Lebensführung wieder ins Zentrum gestellt und eine neue Form

der Selbsterkenntnis und Selbstbemächtigung nach dem Vorbild der griechischen

Antike angestrebt.

Vor der Folie des Hegelʼschen Freiheitsbegriffs der attischen Polis, des Heideg-

gerʼschen Zusammenhangs von Subjekt und Wahrheit und Nietzsches Konzeption

der Lebenskunst287 konstatiert er die schrittweise Entfernung der Kunst vom In-

dividuum und vom Leben, beginnend mit dem Aufkommen des Christentums. So

wie bereits Nietzsche und Heidegger versuchen, das Griechentum als antike Denk-

form, die nicht vom Christentum kontaminiert war, „zurück zu gewinnen“, ver-

sucht auch Foucault, das Griechentum neu zu denken. Die Aufgabe besteht seines

Erachtens darin, „dafür zu sorgen, dass das europäische Denken über das grie-

chische Denken als einer einmal gegebenen Erfahrung, der gegenüber man alle

Freiheiten hat, wieder in Gang kommen kann“288, ohne das griechische Denken

jedoch zu idealisieren289.

Seines Erachtens wich die antike Moral, die im Wesentlichen die Suche nach

einer persönlichen Ethik und somit eine Freiheitspraxis war, allmählich der christ-

lichen Moral des Gehorsams gegenüber einem Regelsystem290. Dieser Wandel der

Moral hatte dabei auch eine enorme Auswirkung auf die Ästhetik und auf das, was

unter dem Begriff »Werk« verstanden wurde. Aus der Lebenskunst wurde „l’art

pour l’art“.

287 Vgl. Foucault, Michel (2007c): Die Rückkehr der Moral. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel Fou-

cault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 247.

288 Foucault, 2007c: 246.

289 Foucault geht es nicht darum, „zu einem früheren Zustand zurück zu kehren“ (Foucault,

2007b: 198), denn er hält die griechische Antikeweder für beispielhaft noch für bewunderns-

wert (vgl. Foucault, 2007c: 241). „Nichts ist mir fremder als die Vorstellung, dass die Philoso-

phie von einem bestimmten Zeitpunkt an auf Abwege geraten ist, dass sie etwas vergessen

hat, dass irgendwo in ihrer Geschichte ein Prinzip, eine Begründung existiert hätte und nun

wiederentdeckt werdenmüsse. [...] Dies soll trotzdemnicht heißen, dass der Kontaktmit der

einen oder anderen Philosophie nicht etwas hervorbringen könnte, aber man müsste dann

richtig betonen, dass dies etwas Neues ist“ (Foucault, Michel (2005): Die Ethik der Sorge um

sich als Praxis der Freiheit. In: Defert, Daniel/Ewald, François (Hrsg.): Dits et Ecrits. Schriften

in vier Bänden (Band IV). 1980-1988. Frankfurt am Main, 894). „Die Arbeit des Denkens be-

steht nicht darin, das Übel zu entlarven, das allem, was existiert, im Geheimen innewohnen

würde, sondern die Gefahr zu erahnen, die in allem droht, was gewöhnlich ist, und alles das

zur Frage zu machen, was festgefügt ist. Der ‚Optimismus‘ des Denkens, wenn man dieses

Wort verwenden möchte, ist, dass es kein goldenes Zeitalter gibt“ (Foucault, 2007b: 195).

290 Vgl. Foucault, Michel (2007d): Eine Ästhetik der Existenz. In: Defert, Daniel (Hrsg.): Michel

Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am Main, 282.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


184 Ästhetik der Autonomie

„Was mich erstaunt, ist, daß in unserer Gesellschaft die Kunst nur noch eine Be-

ziehungmit den Objekten und nicht mit den Individuen oder mit dem Leben hat,

und auch, daß die Kunst ein spezialisierter Bereich ist, der Bereich von Experten,

nämlich den Künstlern. Aber könnte nicht das Leben eines jeden Individuums ein

Kunstwerk sein?Warum sind ein Gemälde oder ein Haus Kunstobjekte, aber nicht

unser Leben?“291

Die Forderung Foucaults, aus dem eigenen Leben ein Kunstwerk zu machen und

Kunst und Leben auf diese Weise wieder zusammenzuführen, ist auch in der

Performance-Kunst fundamental, denn indem Performance-KünstlerInnen den

realen Körper zur Artikulation ihrer Freiheitsforderungen nutzen und die Betrach-

terInnen zum wesentlichen Bestandteil des „Werkes“ machen, führen sie, wie von

Foucault gefordert, ethische und politische Dimensionen des Verhältnisses vom

Selbst und den anderen vor Augen, die auf eine Selbstermächtigung aller Betei-

ligter und mithin auf die Ausbildung eines ästhetischen Ethos abzielen. Dadurch

sollen sie direkte Auswirkungen auf die individuelle Lebenspraxis und folglich auf

das Handeln jedes Einzelnen in der Gesellschaft haben. Anhand verschiedener

Interviews und Aufsätze aus den frühen 1980er-Jahren soll deshalb seine „Ästhetik

der Existenz“ betrachtet werden, die als ein Plädoyer für eine Verwandlung von

Grenzen in Schwellen gelesen werden kann, denn sowohl Foucault als auch der

Performance-Kunst scheint es darum zu gehen, Verhärtungen aufzuweichen,

um so neue Denk- und Handlungsoptionen für eine individuelle Ethik freier

Subjekte zu ermöglichen, die dezidiert auch politische Konsequenzen haben. Die

Foucault’sche „Lebenskunst“ ermöglicht demnach einen Brückenschlag zwischen

den hier vorgestellten ästhetischen Theorien und den im Weiteren näher zu be-

stimmenden ethischen und politischen Implikationen einer Ästhetik der Autonomie

des Subjekts, nicht der Kunst.

2.4.1 Antike Lebenskunst als Ethos der Selbstsorge

Foucault denkt Kunst als existenziellen und individuellen Ausdruck des Lebens, die

für die Gestaltung der eigenen Freiheit unabdingbar ist. Diese Funktion der Kunst,

die sich seines Erachtens am nachdrücklichsten in der Zeit des klassischen Grie-

chenland bis zur Phase des griechisch-römischen Denkens der Kaiserzeit zeigt,

war im Wesentlichen eine Selbstkultur unter dem Gebot der „Sorge um sich“, die

dabei elementarmit der Sorge um andere verknüpft war; hier war das Selbst das zu

gestaltende Kunstwerk. Mit dem Christentum vollzog sich jedoch eine Verkehrung

dieser Selbstkultur: Fortan galt es, dem Selbst zu entsagen. Im Christentum kam

es zur Umgestaltung der ethischen Substanz, zum Beispiel in der Reinigung und

291 Foucault, 2007b: 201.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 185

Ausrottung der Begierden, und die Selbstkultur wurde in den Dienst einer „Pas-

toralmacht“ gestellt, sodass die Sorge um sich einen Großteil ihrer Autonomie ver-

lor und fortan negativ konnotiert wurde292. Im Mittelalter schließlich verschwand

die Vorstellung des eigenen Lebens als Kunstwerk vollständig und tauchte erst in

der Renaissance wieder auf. Anstelle des Gebotes der Selbstsorge im Hellenismus

wurde imChristentumund bis in dieModerne das Gebot der Selbsterkenntnis zum

zentralenMotiv293.Das Prinzip der christlichenGehorsamsmoral, diemit Geständ-

niszwang und Selbstaufgabe einhergeht, verdrängt die antike Freiheitspraxis294.

Für die Postmoderne konstatiert Foucault eine Rückkehr zur Moral im Sinne

einer Rückkehr zu einer bestimmten Form griechischer Erfahrung, sodass heu-

te, in einer Zeit, in der „die meisten von uns nicht glauben, dass eine Moral auf

der Religion gegründet sein kann und wir kein Rechtssystem wollen, das in un-

ser moralisches, persönliches und intimes Leben eingreift“295, eine Ästhetik der

Existenz, die sich auf die Sorge um sich und die Sorge um andere gründet, ei-

ne bedenkenswerte Alternative zu sein scheint. Das heutige Moralverständnis mit

seinen Vorschriften, Anordnungen und Ratschlägen weist eine unmittelbare Nähe

zum antiken Moralverständnis auf. Es gilt, so Foucault, die Gemeinsamkeiten und

292 Im Christentum wurde die Sorge um sich negativ konnotiert, als Wurzel verschiedener mo-

ralischer Fehler, als Eigenliebe und Egoismus der notwendigen Selbstaufopferung entgegen-

gestellt und schließlich, beispielsweise von Gregor vonNyssa, als Verzicht auf das Selbst um-

gedeutet und das Heil ins postmortale Jenseits verlegt. Die griechische technê, aus dem ei-

genen Leben ein Kunstwerk zu machen, wurde neu ausgearbeitet und die Verknüpfung von

Kunst und Leben wurde aufgehoben. Das Werk und die Kunst waren fortan nur mehr Ge-

genstände, die den Tod ihres Schöpfers überdauerten. Die Subjektivierung des antiken grie-

chischen Denkens wich der Konstituierung der „christlichen Doktrin und [des] Pastorals des

Fleisches“; es kamzu einer Vermehrung der Kodifikationen. In diesemZugewurden die Aner-

kennung eines Gesetzeskodex’ und der Gehorsam gegenüber der pastoralen Autorität sowie

die Selbstverleugnung und Reinheit nach Vorbild der Jungfräulichkeit zentral (vgl. Foucault,

2005: 879f., 885f., Foucault, 2007b: 198ff. u. Foucault, Michel (1989): Der Gebrauch der Lüste.

Sexualität und Wahrheit. Zweiter Band. Frankfurt am Main, 44 u. 122).

293 Vgl. Foucault, 2007b: 207ff., 217 u. Foucault, Michel (2007e): Technologien des Selbst. In: De-

fert, Daniel (Hrsg.): Michel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frank-

furt am Main, 290ff.

294 Mit dem Christentum kam es zu einer Umdeutung des Moralverständnisses. Der „Wille zur

Moral“ des antiken Griechenland wurde zur Idee eines „göttlichen Willens“ und die Moral

wurde in Regelwerken, denen man zu gehorchen hatte, fixiert. Diese Moral des Gehorsams

gründete sich auf zwei Maximen des Geständniszwangs, die als Selbstenthüllung bezeich-

net werden können: auf das Publikmachen der eigenen Sünden in Form der exomologêsis

sowie auf den Verzicht auf den eigenenWillen und sich selbst im Zuge des absoluten Gehor-

sams gegenüber einem Anderen, der sogenannten exagoreusis. Dies sind im Wesentlichen

die Selbsttechnologien, die sich aus Gehorsam und mönchischer Kontemplation entwickel-

ten und die die strenge Wahrheitsverpflichtung sowie die dogmatischen und kanonischen

Pflichten illustrieren (vgl. Foucault, 2007e: 309ff. u. Foucault, 2007d: 282).

295 Foucault, 2007b: 194.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


186 Ästhetik der Autonomie

Unterschiede sichtbar zu machen und zu zeigen, wie der Rat der antiken Moral

im zeitgenössischen „Moralstil“ auf neue Weise funktioniert. Allerdings wird bei

dieser Rückkehr die fundamentale Aufgabe der politischen Philosophie und der

Philosophie überhaupt vergessen296.

„Die Suche nach Existenzstilen, mit möglichst großen Unterschieden untereinan-

der, scheint mir einer der Punkte zu sein, durch welche die zeitgenössische Suche

einst in besonderen Gruppen hatte gestartet werden können. Die Suche nach ei-

ner Form der Moral, die für alle annehmbar wäre – in dem Sinne, daß alle sich

dem zu unterwerfen hätten –, erscheint mir als eine Katastrophe.“297

Statt wie in seinen früheren Schriften sein Hauptaugenmerk auf „Zwangsprakti-

ken“ zu legen298, steht für Foucault nun also die „Praxis des Selbst“, die Praxis der

„Selbstformierung des Subjekts“ im Zentrum der Betrachtung, die hauptsächlich

die griechische, aber auch die römische Antike bestimmte. Diese Zeit sieht er da-

bei als Bezugspunkt für eine mögliche postmoderne „Praxis des Selbst“299. Dem

Subjekt des frühen Foucault, das sich über Praktiken der Unterwerfung konstitu-

iert, gesellt sich nun ein Subjekt zu, das „auf autonome Weise, durch Praktiken

der Befreiung, der Freiheit konstituiert wird“. Die autonome Subjektkonstituti-

on basiert dabei auf einer gewissen Anzahl von milieuspezifischen Regeln, Stilen

und Konventionen, wie es bereits in der Antike der Fall war300. Dieser Aspekt der

Selbstformierung, der sich gegenwärtig, gemäß der Forderung Foucaults, explizit

in pluralen Existenzstilen äußern muss, lässt das Foucaultʼsche Konzept für eine

296 Vgl. Foucault, 2007c: 244ff. u. Foucault, 2007b: 194.

297 Foucault, 2007c: 251.

298 Dies tut er beispielsweise noch in seinem 1975 erschienen Werk Surveiller et punir (Überwa-

chen und Strafen), in dem er schreibt: „DieWirksamkeit der Macht und ihre Zwingkraft gehen

sozusagen auf ihre Zielscheiben über. Derjenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist

und dies weiß, übernimmt die Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selber aus;

er internalisiert das Machtverhältnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er wird

zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung“ (Foucault, Michel (1977): Überwachen und Stra-

fen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt am Main, 260).

299 Der Selbstoptimierungsgedanke, der beim späten Foucault zentral wird, darf dabei nichtmit

zeitgenössischen politischen Strategien der Selbstoptimierung, wie sie sich beispielsweise

im Neoliberalismus finden lassen, verwechselt werden. Darauf weist auch Étienne Balibar

treffend hin, wenn er schreibt: „Mir scheint, man beachte nicht immer genug, dass Foucault

in seinen letzten Jahren das Thema der ‚Selbstsorge‘ ‚ironisch‘ entwickelt hat – sowohl als

letzte Geste des Bruchs mit der Heidegger-Schule als auch mit kritischem Blick auf das da-

malige sprunghafteAnwachsender ‚Technologiendes Selbst‘. OhnediesenKontrapunkt läuft

man Gefahr, sein Werk in die Hände der postpolitischen, neoliberalen Ethik zu spielen. Dies

ist zumindest Gegenstand einer Schlacht zwischen verschiedenen Erben, die sich auf ihn be-

rufen“ (Balibar, 2012: 60).

300 Vgl. Foucault, 2007d: 283 u. Foucault, 2005: 875f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 187

Philosophie der Performance-Kunst zentral erscheinen, sodass im Folgenden ein

Blick auf die Foucault’sche Analyse antiker Lebenskunst notwendig erscheint.

Foucault denkt die »Lebenskunst« (technê tou biou), die die klassische und hel-

lenistische Antike geprägt hat und die verschiedene philosophische Selbstsorge-

Praktiken hervorbrachte, unmittelbar im Zusammenhangmit der Verbindung zwi-

schen Subjekt und Wahrheit, mit einem individuellen Freiheitsstreben und einer

bestimmtenHaltung sich selbst, seinenMitmenschen und derWelt gegenüber. Die

Arbeit an sich selbst ist ein notwendiger Kampf, den es zu gewinnen gilt, um sich

einer Seinsweise zu nähern, die durch aktive Freiheit charakterisiert ist und die auf

einem „strukturellen, instrumentellen und ontologischen Verhältnis zur Wahrheit

beruht“301. Sie wird in diesem Kontext als Voraussetzung betrachtet, bestimmte

Wahrheiten zu erkennen. Laut Foucault ist diese Verbindung von Selbstausarbei-

tung als Grundlage für den Zugang zur Wahrheit nicht nur für das antike Den-

ken, sondern auch für das ästhetische Denken fundamental. Es geht darum,Wahr-

heiten zu erfassen, aufzunehmen und in Handlungsprinzipien transformieren zu

können, sodass die alêtheia zum êthos wird302.

Die Frage nach dem Subjekt, nach dem Ursprung der Beziehung von Subjekt

und Wahrheit, wurde in der griechischen Antike vom delphischen Spruch „gnothi

seauton“, also: „Erkenne dich selbst“, aufgeworfen. Allerdings schrieb das „Erken-

ne dich selbst“ entgegen der heutigen philosophischen Interpretation, nicht die

Selbsterkenntnis als Grundlage der Moral oder der Beziehung zu den Göttern vor,

sondern ein umsichtig-kluges Verhalten. Im philosophischen Denken trat das Ge-

bot „gnothi seauton“ erst mit Sokrates auf und wurde fortan mit dem Begriff der

»epimeleia heautou«303 als der »Sorge um sich« verknüpft und schließlich im Hel-

lenismus dieser untergeordnet. Die „epimeleia heautou“ ist der Rahmen und Bo-

den, der das Gebot „gnothi seauton“ rechtfertigt. In der gesamten klassischen An-

tike und Spätantike war die Sorge um sich als lebenslange Praxis des sich um sich

301 Foucault, 1989: 121.

302 Vgl. Foucault, 2007b: 218. u. Foucault, 2007e: 305.

303 „Die ‚epimeleia heautou‘ ist eineHaltung, eineHaltung sich selbst, den anderenundderWelt

gegenüber. [...] Die ‚epimeleia heautou‘ ist auch eine bestimmte Form der Aufmerksamkeit,

des Blicks. Sich um sich selbst zu sorgen beinhaltet, daßman seinen Blick umkehrt, daßman

ihn von außen – ich möchte fast sagen – nach ‚innen‘ wendet, [...] daß man seinen Blick von

außen, den anderen, derWelt usf. weg und auf ‚sich selbst‘ wendenmuss. Die Sorge um sich

selbst beinhaltet eine gewisse Art, darauf zu achten, wasman denkt undwas sich imDenken

abspielt. Das Wort ‚epimeleia‘ ist mit ‚melete‘ verwandt, das sowohl Übung als auch Medi-

tation bedeutet. [...] Der Begriff ‚epimeleia‘ bezeichnet nicht nur diese allgemeine Haltung

oder diese sich selbst zugewandte Aufmerksamkeit. Die ‚epimeleia‘ bezeichnet stets auch ei-

ne Reihe von Handlungen, und zwar solche, die auf einen selbst gerichtet sind, Handlungen,

durch die man für sich selbst Sorge trägt, durch die man sich verändert, reinigt, verwandelt

und läutert“ (Foucault, Michel (2009): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de

France (1981/82). Frankfurt am Main, 26f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


188 Ästhetik der Autonomie

Kümmerns zentral und wurde schließlich im hellenischen und römischen Denken

zu einer gesamtkulturellen Erscheinung. Sie war die notwendige Voraussetzung,

um sich selbst zu erkennen und zu formen, sich ethisch und ästhetisch zu optimie-

ren und seine Begierden zu meistern. Sie war die Voraussetzung eines richtigen

Verhaltens und eines richtigen Gebrauchs der eigenen Freiheit304.

Die Sorge um sich ist ein Grundsatz und eine durchgängige Praxis. Sie ist eine

grundlegende Pflicht und ein Ensemble sorgfältig ausgearbeiteter Verfahren und

Techniken. Bei Platon, der sie pädagogisch deutete, bestand die Aufforderung im

Wesentlichen darin, die eigene Aufmerksamkeit auf sich selbst, auf sein Inneres

zu lenken, um sich selbst zu erkennen und sich an die eigene Verwandtschaft mit

der geschauten Wahrheit zu erinnern. In der hellenistischen Philosophie wurde

der Sorge um sich in Vorschriften für die Lebensführung Rechnung getragen305.

So bestand beispielsweise die Aufgabe im stoischen Denken darin, durch Unter-

weisungen bestimmte Grundprinzipien, also Wahrheiten und Verhaltensregeln, in

Form von Doktrinen zu erlernen. Diese Prinzipien sollten dem Menschen in je-

der Lage das richtige Verhalten ermöglichen306. Die Lebenskunst musste demnach

mittels einer „askêsis“ – d.h. eines Ensembles von Praktiken307 im Sinne der Ein-

304 Vgl. Foucault, 2009: 16ff. u. Foucault, 2005: 880.

305 Im platonischen Denken wird der delphischen Maxime der Selbsterkenntnis Priorität ein-

geräumt. Im hellenistischen Denken und der griechisch-römischen Zeit hingegen wandelt

sich dieser Vorzug, und das »Erkenne dich selbst« wird der »Sorge um sich« untergeordnet

(vgl. Foucault, 2007e: 297). Bei Platon ist die „Sorge um sich“ eine Aufgabe der Jugend und

beinhaltet eine Konversion, die jedoch nicht nur eine Hinwendung zum eigenen Inneren,

zur Seele ist, sondern immer auch eine Hinwendung zum Göttlichen impliziert. Im Helle-

nismus und der römischen Antike wird die „Sorge um sich“ zur lebenslangen Praxis, zu einer

Lebensformmit demZiel der Hinwendung in das eigene Innere. An die Stelle des platonisch-

pädagogischenMoments treten nun die vollkommene Beherrschung des eigenen Selbst, die

als ständiger Kampf aufgefasst wird, sowie das Verlernen schlechter Gewohnheiten, falscher

Ansichten etc., die Notwendigkeit eines Lehrers und ein therapeutisches, heilendesMoment

(vgl. Foucault, 2009: 602ff.).

306 Vgl. Foucault, 2009: 600ff. u. Foucault, 2005: 881.

307 Sie sollten es dem Individuum erlauben zu lernen, potenziellen Ereignissen standzuhalten,

sich von ihnen nicht aus der Fassung bringen und sich nicht von den so ausgelösten Gefüh-

len hinreißen zu lassen. Zu diesen Praktiken zählt das, was Foucault als „Wahrheitsaskese“

bezeichnet und bei der die Techniken dazu gebraucht werden, Subjekt undWahrheitmitein-

ander zu verbinden, sodass das Subjekt mit einer ihm vorher unvertrauten Wahrheit ausge-

rüstet wird, die gelernt, erinnert und schrittweise zur Anwendung gebracht wird, um so ein

souverän im Individuumherrschendes „Quasi-Subjekt“ zu schaffen. Zu diesemZweck bedarf

es der wahren und vernünftigen Rede (logoi), die durch fortschreitende intensivierte Aneig-

nung und Erinnerung zum zentralen Rüstzeug wird. Die hierzu notwendigen Techniken und

Übungen sindZuhören, Lesen, innere Einkehr, die „praemeditatiomalorum“, also das Voraus-

denken zukünftigen Unglücks, und die „melete thanatou“, die Einübung des Todes im Sinne

seines permanenten Vergegenwärtigen mit dem Ziel, jeden Tag so zu leben, als wäre es der

letzte. Neben der „meditatio“ gab es die „exercitio“, also jene Übungen, die realiter vollzo-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 189

wirkung des Subjekts auf sich selbst, einer Selbstbelehrung – erlernt werden, mit

deren Hilfe man sich zu transformieren suchte und den Zugang zu einer bestimm-

ten Seinsweise zu erlangen anstrebte. Ziel war es, „Herrscher über sich selbst“ und

„vollkommen unabhängig“ zu sein308.

Laut Foucault war „[d]ie Sorge um sich [...] in der griechisch-römischen Welt

die Art und Weise, in der sich die individuelle Freiheit – oder gewissermaßen die

bürgerliche Freiheit – als Ethik reflektierte“309, wobei »Ethik« im Sinne des griechi-

schen Begriffs »ethos« als „weise zu sein und sich zu verhalten“ verstanden werden

muss. Das Ethos äußerte sich unter anderem in Kleidung, Bewegung und innerer

Haltung. In ihm reflektierte sich die Freiheit, insofern sich das Ethos des Subjekts

in der Art undWeise spiegelt, wie es seine Freiheit praktiziert. Die Aufgabe bestand

also darin, mittels eingehender Arbeit an sich selbst der eigenen Freiheitspraxis in

einem Ethos, das als „gut, schön, ehrenhaft, achtbar und erinnerungswürdig er-

scheint“, Ausdruck zu verleihen. Das Wichtigste war dabei nicht, die Gesetze und

Bräuche (nómoi) zu achten, vielmehr war die Haltung, die für die Achtung sorgt,

und somit das Verhältnis zu sich selbst zentral310.

Obwohl die Praktiken des Selbst, mittels derer sich das Subjekt auf aktive Wei-

se konstituiert, einem kollektiven Kanon unterworfen war, also auf von der Kultur

und Gruppe vorgegebenen Schemata beruhten, ging es nicht darum, verallgemei-

nerbare Verhaltensmodelle zu internalisieren, sondern eine persönliche Wahl zu

treffen. Diese Wahlmöglichkeit stand dabei jedoch nur einer kleinen Elite freier

Männer offen311. Die Motivation für die persönliche Wahl, eine Moral312 auszubil-

gen wurden und die die Unabhängigkeit des Individuums von der äußeren Welt herstellen

sollten. Sie bestanden inÜbungen der Enthaltsamkeit, Entbehrung und der körperlichenWi-

derstandsfähigkeit (vgl. Foucault, 2009: 607ff.).

308 Vgl. Foucault, 2007b: 211, Foucault, 2009: 603ff. u. Foucault, 2005: 876.

309 Foucault, 2005: 879.

310 Vgl. Foucault, 2005: 882 u. Foucault, 1989: 43.

311 „Sich um sich selbst kümmern ist ein Privileg; es ist Zeichen gesellschaftlicher Überlegenheit

im Gegensatz zu denjenigen, die sich als Diener um andere kümmern oder ein Handwerk

ausübenmüssen, um leben zu können“ (Foucault, 2009: 601). Die antikeGesellschaftwar eine

virile, die andieVorstellung vonAsymmetrien unddieAusschließung von anderen gebunden

war, was sich unter anderem in der Unterdrückung der Frauen zeigte (vgl. Foucault, 2007b:

192ff. u. Foucault, 2005: 889). Die antike Moral war letztlich eine „Männermoral“ und die

Mäßigung ausschließlich eine „Mannestugend“, die zum Ziel hatte, „daß das Verhältnis zu

sich isomorph mit dem Herrschafts-, Hierarchie- und Autoritätsverhältnis wird, das man als

Mann, als freier Mann, über seine Untergebenen herzustellen beansprucht“ (Foucault, 1989:

110).

312 Unter Moral versteht Foucault in diesem Kontext „das wirkliche Verhalten der Individuen in

seinem Verhältnis zu den Regeln undWerten, die ihnen vorgesetzt sind: man bezeichnet so

die Art undWeise, in der sie sich mehr oder weniger vollständig einem Verhaltensgrundsatz

unterwerfen, einem Verbot oder einer Vorschrift gehorchen oder widerstehen, ein Werten-

semble achten oder vernachlässigen“ (Foucault, 1989: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


190 Ästhetik der Autonomie

den, die imWesentlichen eben ästhetischen Charakter hatte, die eine „Ästhetik der

Existenz“313 war, resultierte aus demWillen nach einem schönen, erinnerungswür-

digen Leben, denn die Ethik und die Beziehung zu sich und zu anderen standen

in der Antike im Zentrum – um religiöse Probleme, so Foucault, sorgte man sich

nicht. Der Wille, ein moralisches Subjekt zu sein, und die Suche nach einer Ethik

der Existenz waren demnach in der Antike wesentliche Bestandteile der Behaup-

tung der eigenen Freiheit. Das Subjekt war bemüht, dem eigenen Leben eine Form

zu geben, die es ihm ermöglichte, sich selbst anzuerkennen und von anderen an-

erkannt zu werden. Es bildete sich selbst als persönliches Kunstwerk aus314.

Dabei war gerade die individuelle Freiheit, so Foucault, den Griechen sehr

wichtig, und es war in der gesamten griechischen Antike ein fundamentales Ziel,

kein Sklave zu sein – weder der eines anderen Menschen noch einer anderen

Polis, noch seiner eigenen Leidenschaften. Foucault konstatiert also explizit, im

Gegensatz zum Hegelʼschen Vorrang des Allgemeinen vor dem Besonderen, die

Relevanz individueller Freiheit, sodass das „während der großen acht Jahrhunderte

der antiken Kultur“ beständige Problem der Sorge um sich im Wesentlichen als

„Sorge um die Freiheit“ betrachtet werden muss315.

Ziel der antiken Lebenskunst war die vollständige Selbstbeherrschung, die es

einem freien Mann ermöglichte, gegenüber seinen Begierden und Lüsten Herr-

schaft und Überlegenheit zu erlangen und sich nicht von ihnen fortreißen zu las-

sen. Angestrebt wurde ein Zustand innerer Ruhe und die Freiheit von jeglicher

Versklavung durch seine Leidenschaften sowie eine Seinsweise, die sich durch die

vollkommene Souveränität über sich selbst und den vollen Genuss seiner selbst

auszeichnet316. Das individuelle Leben wurde – entgegen der heutigen, herkömm-

lichen Auffassung – als Werk betrachtet, welches es zu kreieren galt und das im

besten Falle auch post mortem Anerkennung fand. Es war eine technê, das eigene

Leben, gerade weil es vergänglich ist, zum Kunstwerk zu machen. Die griechisch-

römische „Sorge um sich“ ist also eine individuelle Aufgabe im Diesseits, die voll-

ständig auf das eigene Leben, auf die eigenen Handlungen und den Platz, denman

unter den Anderen einnimmt, ausgerichtet ist317.

Auch die Performance-Kunst scheint den BetrachterInnen die Möglichkeit der

Transformation zu Menschen, die sich ihrer individuellen Freiheit und ihrer Ver-

313 Unter demTerminus „Ästhetik der Existenz“ ist „eine Lebensweise zu verstehen, derenmora-

lischerWert nicht auf ihrer Übereinstimmungmit einem Verhaltenscode und auch nicht auf

einer Reinigungsarbeit beruht, sondern auf gewissen Formen oder vielmehr auf gewissen

allgemeinen formellen Prinzipien im Gebrauch der Lüste, auf ihrer Aufteilung, Begrenzung

und Hierarchisierung“ (Foucault, 1989: 118).

314 Vgl. Foucault, 2007b: 192ff. u. Foucault, 2007d: 282.

315 Vgl. Foucault, 2005: 880.

316 Vgl. Foucault, 1989: 43.

317 Vgl. Foucault, 2007b: 198ff. u. Foucault, 2005: 886.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 191

antwortlichkeiten bewusst sind, aufzeigen zu wollen, indem sie einerseits die Auf-

merksamkeit auf das eigene Selbst und andererseits auf die Interdependenzen mit

anderen lenkt. Sie scheint dazu aufzurufen, sich selbst zu erfinden und sich da-

bei eine Form zu geben, in der sich die in der Performance vor Augen geführten

„Wahrheiten“ auch in den neu zu kreierenden Handlungsprinzipien widerspiegeln.

Im Gegensatz zur kleinen Anzahl derer, denen in der Antike diese Erfahrung of-

fenstand, haben in der Performance-Kunst nun alle Beteiligten die Möglichkeit,

eine Seins- und Verhaltensweise zu entwickeln und zu erproben, die auf freien

Entscheidungen beruht. Ob dies dazu führt, dass sich die TeilnehmerInnen selbst

anerkennen oder von anderen anerkannt werden, liegt dabei in der Hand des Ein-

zelnen, aber der Aufruf, sich zu transformieren, um Zugang zu einer neuen Seins-

weise zu erlangen, wird von der Performance-Kunst deutlich artikuliert.

2.4.2 Macht, Herrschaft und Räume des Widerstands

Foucaults Überlegungen zu einer Praxis der Selbstsorge fußen unmittelbar auf sei-

ner Analyse von Machtbeziehungen, sodass es letztlich um die Verbindung der

Technologien der Beherrschung anderer und der Technologien des Selbst geht,

die Foucault als »Gouvernementalität« bezeichnet318: die „Gesamtheit der Prakti-

ken [...] mit denen man die Strategien konstituieren, definieren, organisieren und

instrumentalisieren kann, die die Einzelnen in ihrer Freiheit wechselseitig verfol-

gen“319. Im Begriff der »Gouvernementalität« wird also der Freiheit des Subjekts

und seiner Beziehung zu anderen Rechnung getragen, die gerade den „Gegen-

standsbereich der Ethik konstituiert“320.

Um sich der Frage der Freiheit in Bezug auf die Sorge zu nähern, muss man

nach Foucault präzise zwischen Macht- und Herrschaftsbeziehungen unterschei-

den. Machtbeziehungen bestimmen weite Teile menschlicher Beziehungen, denn

darin existiert ein „ganzes Bündel von Machtbeziehungen“, die auch mit Herr-

schaftsformen korrelieren können. Sie werden zwischen Individuen, innerhalb der

Familie in pädagogischen Beziehungen oder im politischen Körper wirksam, zeich-

nen sich jedoch gerade durch ihre Veränderbarkeit aus. »Macht« bezeichnet eine

Beziehung zwischen individuellen oder kollektiven „Partnern“, die als Form han-

delnder Einwirkung aufeinander ausgeübt wird und für die zwei Elemente uner-

lässlich sind: zum einen muss der „Andere“, auf den Macht ausgeübt wird, konti-

nuierlich als handelndes Subjekt angesehen werden, zum anderen muss sich ein

318 Vgl. Foucault, 2007e: 289.

319 Foucault, 2005: 901.

320 Vgl. Foucault, 2005: 901.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


192 Ästhetik der Autonomie

Feld möglicher Reaktionen, Wirkungen und Antworten eröffnen. Macht ist dem-

nach ein „auf Handeln gerichtetes Handeln“321.

Vor dieser Folie lässt sich auch die Verknüpfung der praktizierten „Sorge um

sich“ als Ethos der Freiheit mit der „Sorge um andere“ verstehen. In der antiken Le-

benskunst erlangte die Sorge um andere auf zweierlei Arten Relevanz: zum einen,

indem die Sorge um sich selbst das Subjekt dazu befähigte, seinen gebührenden

Platz in der Gesellschaft, in der Gemeinschaft und in persönlichen Beziehungen

einzunehmen; zum anderen, indem die Sorge um sich immer der Unterweisung

eines Meisters in Form eines Ratgebers oder eines Freundes bedurfte. Die Sorge

um den anderen muss also im Feld der Selbstsorge, die dabei der Sorge um andere

ethisch vorrangig ist, immer mitgedacht werden.

So ging es letztlich bei der antiken Selbstsorge darum, eine Kunst des Regie-

rens zu erlernen, denn nur, wer sich in rechter Weise um sich selbst sorgt, ist auch

in der Lage, sich in angemessener Weise in Bezug auf andere und für andere selbst

zu leiten. Selbstsorge ist, so verstanden, immer auch eine Konversion der Macht,

da sie Machtmissbrauch kontrolliert und begrenzt. Der Tyrann beispielsweise, der

seine Macht missbraucht, indem er sie anderen aufzwingt, ist den griechischen

Philosophen zufolge der Sklave seiner Begierden, wogegen der gute Souverän sei-

ne Macht über sich selbst ausübt, die die Macht über die anderen reguliert322. Das

Thema der Sorge um sich durchzog also das gesamte moralische Denken und Han-

deln, von den platonischen Dialogen bis zu den Texten der späten Stoa.

„Die ethische Substanz der Griechen [war] die ‚aphrodisia‘ [...]; der Subjektivie-

rungsmodus war eine politisch-ästhetische Wahl. Die Askeseform war die ver-

wandte ‚technê‘, in derman beispielsweise die ‚technê‘ des Körpers oder jene Öko-

nomie der Gesetze findet, durch welche man seine Rolle als Ehemann definierte

oder auch jene Erotik als Form einer Askese sich selbst gegenüber in der Knaben-

liebe, usw.; und weiter war dann die Teleologie die Selbstbeherrschung.“323

Die Sorge um sich ist also in ihrer „vollen und positiven Form“ eine Macht, die man

über sich selbst und andere ausübt. Sie äußert sich im Verhältnis des Individuums

zu sich selbst, in der Souveränität, die es über sich selbst ausübt, und ist dabei

konstitutives Element für das „Glück“ und die „Ordnung“ der Polis324.

Foucault geht nicht davon aus, dass es eine Gesellschaft ohne Machtbeziehun-

gen geben kann und hält dies auch nicht für notwendig aufgrund seiner wertfreien

Definition von Macht als „strategische Spiele“ – wobei »Spiel« hier „die Gesamtheit

321 Vgl. Foucault, 2005: 878 u. Foucault, Michel (2007a): Subjekt und Macht. In: Defert, Dani-

el (Hrsg.): Michel Foucault. Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Frankfurt am

Main, 92ff.; hier 97.

322 Vgl. Foucault, 2005: 883ff. u. Foucault, 1989: 107f.

323 Foucault, 2007b: 206f.

324 Vgl. Foucault, 1989: 105f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 193

von Regeln zur Herstellung der Wahrheit“325 meint. Seines Erachtens besteht die

Aufgabe schlicht darin „sich die Rechtsregeln, die Führungstechniken und auch

die Moral zu geben, das ‚ethos‘, die Sorge um sich, die es gestattet, innerhalb der

Machtspiele mit dem Minimum an Herrschaft zu spielen“326.

Machbeziehungen sind dabei solche, in denen „der eine das Verhalten des an-

deren zu lenken versucht“.Das heißt,menschliche Beziehungen erweisen sich stets

als mobile, reversible und instabile Machtbeziehungen, ob es sich nun um sprachli-

che Kommunikation, um institutionelle oder ökonomische Beziehungen oder Lie-

besbeziehungen handelt. InMachtbeziehungen geht es um„Führung“ im Sinne der

Lenkung anderer und der des eigenen Verhaltens in einem mehr oder weniger of-

fenen Handlungsfeld mit dem Ziel, Einfluss auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit

zu nehmen. Es geht weder um den kriegerischen noch juristischen Handlungs-

modus des „Regierens“ im Sinne des Strukturierens möglicher Handlungsfelder

der anderen. Macht kann also nur über „freie Subjekte“ ausgeübt werden. Das be-

deutet: Freiheit ist die Voraussetzung für Macht und äußert sich in agonistischem

Verhalten. In dem Moment, wo Machtbeziehungen erstarren und den verschie-

denen Parteien die Möglichkeit zu Veränderung versperren, in dem Moment, wo

sich ein asymmetrisches Machtverhältnis verfestigt, muss von Herrschaftszustand

gesprochen werden327.

Eine neue Ethik muss sich demnach auf einem Spiel mit einem Minimum an

Herrschaft begründen, um die ethischen Hauptaufgaben zu ermöglichen: den po-

litischen Kampf für die Achtung vor dem Gesetz, die kritische Reflexion der miss-

bräuchlichen Regierungstechniken und die ethische Suche nach der Begründung

individueller Freiheit328. So verstanden, lassen sich auch Performances als Macht-

spiele, aber eben nicht als Herrschaftsspiele lesen, die jene soziopolitischen Ziele

zu realisieren suchen, indem sich freie Individuen in einem Feld begegnen, das die

Möglichkeit einer Reaktion und Antwort lässt. In Performances scheinen Handlun-

gen tatsächlich auf Handlungen gerichtet zu sein und Erfahrungsräume eröffnet

zu werden, die Selbstbeherrschung als erforderlich erscheinen lassen und so zu

Konversionen der Macht führen können. Hier ist die Freiheit jedes Einzelnen die

notwendige Voraussetzung für das Machtspiel, in dem es auch um den Einfluss

auf die Verhaltenswahrscheinlichkeit geht. Hier wird der Betrachtende letztlich

dazu aufgefordert, sich seiner Selbst zu bemächtigen, um seine Macht über die

Anderen zu regulieren, damit das Performance-Spiel nicht in ein Herrschaftsspiel

umschlägt und die Möglichkeit individueller Transformation bestehen bleibt.

325 Foucault, 2005: 897.

326 Foucault, 2005: 899.

327 Vgl. Foucault, 2007a: 97f. u. Foucault, 2005: 878, 890.

328 Vgl. Foucault, 2005: 899f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


194 Ästhetik der Autonomie

Da also die Freiheit der Subjekte die Voraussetzung für Machtbeziehungen ist,

liegt in ihnen immer schon die Möglichkeit des Widerstands, denn die Macht über

andere kann nur in dem Maße ausgeübt werden, in dem den anderen noch die

Möglichkeit bleibt, sich zu widersetzen und zu widerstehen, sei es durch Flucht,

List oder Strategien, die Situation umzukehren. In Herrschaftszuständen, seien

es ökonomische, soziale, institutionelle oder sexuelle Asymmetrien, ist der Spiel-

raum jedoch äußerst beschränkt, sodass hier das Problem darin besteht, zu wissen,

an welcher Stelle sich Widerstand formieren kann. Um also einen Herrschafts-

zustand sinnvoll zu kritisieren, muss man, um die Konsequenzen dieses Herr-

schaftszustands aufzuzeigen, ein bestimmtes „Wahrheitsspiel“ spielen und andere,

„vernünftigere“ Möglichkeiten aufzeigen sowie den Menschen klarmachen, was sie

über ihre eigene Situation nicht wissen329.

Wo also die Bedingungen des Handelns restlos determiniert sind, beispiels-

weise in der Sklaverei, die ein Verhältnis von physischem Zwang ist, kann es keine

Machtbeziehungen geben.

„Wennes einem Individuumoder einer gesellschaftlichenGruppegelingt, ein Feld

von Machtbeziehungen zu blockieren, sie unbeweglich und starr zu machen und

jedeUmkehrungder Bewegung zu verhindern – durch den Einsatz von Instrumen-

ten, die sowohl ökonomischer, politischer oder militärischer Natur sein mögen

–, dann steht man vor etwas, das man als einen Herrschaftszustand bezeichnen

kann.“330

Innerhalb eines solchen Herrschaftszustands sind Widerstand und Befreiung pro-

bate Mittel, um ein Feld für neue Machtbeziehungen zu eröffnen. Hier ist die Be-

freiung ein politisches und historisches Mittel für eine Praxis der Freiheit, denn

innerhalb solcher Herrschaftszustände können Freiheitspraktiken gar nicht oder

nur in sehr begrenztem Umfang existieren. Wurde durch Widerstand und Eman-

zipation ein Feld neuer Machtbeziehungen geschaffen, gilt es, dieses durch Frei-

heitspraktiken zu kontrollieren. Insofern können Freiheitskämpfe selbst Formen

der Freiheitspraxis sein beziehungsweise den Boden für eine Praxis der Freiheit

bilden331. Der Widerstand gegen starre Herrschaftszustände mit dem Ziel, diese

in Machtverhältnisse zu transformieren, erweist sich so als Transformation von

Grenzen in Schwellen. So werden Räume geöffnet, in denen Macht in der oben

genannten Definition wieder möglich ist und die Subjekte frei sind. In diesem

Kontext sollten auch Revolutionen, so Foucault, nicht einfach als politische Pro-

329 Vgl. Foucault, 2005: 890ff.

330 Foucault, 2005: 878.

331 Vgl. Foucault, 2007a: 98 u. Foucault, 2005: 878f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 195

jekte, sondern als Stil, als Existenzweise mit ihrer asketischen Ästhetik und ihren

besonderen Formen einer Beziehung zu sich und zu anderen gedacht werden332.

Foucault zufolge haben sich in der Postmoderne eine Reihe von Widerständen

entwickelt, wie beispielsweise der Widerstand gegen die patriarchale Herrschaft

über die Frau oder die Herrschaft der Psychiatrie über die Geisteskranken. Zu be-

obachten ist dabei, dass in der Postmoderne, im Gegensatz zu den Kämpfen gegen

Ausbeutung im 19. Jahrhundert, der Kampf gegen die Objektivierung, also gegen

die Unterwerfung der Subjektivität im Vordergrund steht. Es sind „transversale

Kämpfe“, die nicht auf politische oder ökonomische Systeme beschränkt sind. Ihr

Ziel ist die Auswirkung der Macht als solche. Sie sind „unmittelbar“ und insofern

„anarchisch“, da sich ihre Kritik nicht gegen eine übergeordnete Instanz und sich

ihr Kampf nicht auf ein zukünftiges Versprechen (wie beispielsweise bei politi-

schen Revolutionen) richtet. Vor allem jedoch stellen diese Kämpfe den Status des

Individuums infrage. Sie treten für das Recht ein, anders zu sein und betonen

die Individualität des Individuums, wenden sich andererseits gegen alles, was das

Individuum isoliert und gegen alles, was die Gesellschaft spaltet. Diese Kämpfe

richten sich gegen die „Privilegien des Wissens“ und „wenden sich gegen jene Abs-

traktionen und jene Gewalt, die der ökonomische und ideologische Staat ausübt,

ohne zu wissen, wer wir als Individuen sind, wie auch gegen die wissenschaftliche

oder administrative Inquisition, die unsere Identität festlegt“333.

Auch die Performance-Kunst richtet sich gegen diese Unterwerfung des Sub-

jekts und tritt für eine Revitalisierung einer postmodernen Ethik der Existenz nach

antikem Vorbild ein. Sie veranschaulicht die Problematiken und zeigt zumeist ex

negativo Alternativen zu den das Individuum betreffenden Herrschaftsmechanis-

men und Zwangspraktiken aufmit dem Ziel, individuelle Freiheitsräume zu öffnen

und für jeden sichtbar zu machen. Indem sie also Freiheitsforderungen künstle-

risch artikuliert und mögliche Schwellenüberschreitungen aufzeigt, die sich aus

der Transformation der Grenzen ergeben, kann sie selbst, folgt man den Ausfüh-

rungen Foucaults, den Boden für eine Praxis der Freiheit bilden und eben ein ex-

emplarisches Feld neuer Machtbeziehungen schaffen, die – in den Alltag überführt

– gesellschaftlich wirksam werden können.

2.4.3 Performing Foucault

Was die Foucaultʼsche Ästhetik respektive die ethischen Konzeptionen seiner letz-

ten Schaffensphase für die folgende Betrachtung der Performance-Kunst so re-

levant erscheinen lässt, ist die in seiner Konzeption enthaltene Möglichkeit, die

Kunst vom Individuum aus zu denken. So setzt er sich nachdrücklich nicht nur

332 Vgl. Foucault, 2007b: 217.

333 Vgl. Foucault, 2007a: 85ff.; hier 86.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


196 Ästhetik der Autonomie

gegen praxisferne Kunst ein, wie es auch Hegel, Nietzsche, Heidegger und Badiou

tun, sondern ebenso gegen die Beherrschung jedes Einzelnen und appelliert an den

Freiheitsdrang der Menschen, sich ihr Recht auf Selbstbestimmung zu erkämpfen,

ihr Recht darauf, sich ein Ethos zu wählen, das sich durch Pluralität und Respekt

vor dem Anderen auszeichnet.

Auch er stärkt also einen politischen Handlungsbegriff, der auf die Kongru-

enz von Denken und Handeln und auf Freiheit und Verantwortlichkeit für sich

selbst und die Umwelt gründet, allerdings indem er im Rekurs auf die individu-

elle „Sorge um sich“ die Dimension des „Anderen“ vor dem Hintergrund postmo-

derner Pluralität denkt. Sein Rekurs auf die griechische Antike dient ihm letzt-

lich dazu, etwas grundlegend Neues, für jeden Menschen Zugängliches zu den-

ken, nicht jedoch – wie bei Hegel, Nietzsche oder Heidegger – die griechische

Antike zu idealisieren. Mit Foucault lässt sich also der Aufruf zur Transformation,

wie ihn auch Nietzsche und Heidegger formulieren, als Aufruf zur Transformation

von Grenzen in Schwellen vor dem Hintergrund pluraler Lebensstile, als Aufruf zur

Selbsterkenntnis, Selbstprüfung und Selbstgestaltung verstehen, der in der prak-

tischen Umsetzung ethische Handlungsmodelle nahelegt, die den biopolitischen

Herrschaftsansprüchen und hegemonialen Dichotomisierungspraktiken ein Mit-

einander unter freien Individuen entgegenhalten. Die transformatorische Dimen-

sion der Performance-Kunst kann auf diese Weise in grundlegende ethische und

politische Bahnen gelenkt werden, die auf einen gesellschaftlichen Veränderungs-

prozess zielen, der von den Freiheitsforderungen jedes Einzelnen ausgeht und ge-

tragen wird, ohne den „Anderen“ dabei aus dem Blick zu verlieren.

Die Erkenntnis der Notwendigkeit, die eigene Existenz als Kunstwerk im Sinne

Foucaults zu gestalten, ist demnach verknüpft mit dem Aufruf zum Widerstand

gegen starre Herrschaftsstrukturen, für das Recht, anders zu sein, und für die ethi-

sche Suche nach der Begründung individueller Freiheit, sodass mit der Foucaultʼ-

schen Forderung,Herrschaft inMacht zu transformierenmit demZiel, einMehr an

individueller Freiheit zu ermöglichen, die politische Dimension der Performance-

Kunst von ihrem Fundament her gedacht werden kann. Eben diese Forderung kann

als Ausgangspunkt für die Bestimmung ihres utopischen Potenzials fungieren.

Foucault liefert mit seiner Konzeption der „Sorge um sich“ eine grundlegende

Kritik an der Entfremdung des Individuums von sich selbst und seinem schöp-

ferischen Potenzial sowie seiner Eigenverantwortlichkeit. Gleichzeitig artikuliert

er eine Kritik an den Unterwerfungs- und Unterdrückungspraktiken der imperia-

listischen und kapitalistischen Systeme. Seine Forderung, Herrschaft in Macht zu

transformieren und sich ein Recht auf eine Selbstsorge zurückzuerobern, die vor

der Folie der eigenen Freiheit im Angesicht des Anderen eine anerkennungswür-

dige, weil gerechte Existenz ermöglicht (die dabei also explizit nicht mit dem Ziel

neoliberaler Selbstoptimierung praktiziert wird), schließt sich also – auch wenn ei-

ne Kritik an Platon ebenso ausbleibt wie ein Rekurs auf die attische Kunst – nicht

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Ästhetische Positionen 197

nur an die individuellen Auswirkungen „großer Kunst“ an, wie sie Hegel, Nietzsche

und Heidegger denken, sondern auch an die politischen Rahmenverschiebungen,

wie sie Badiou konzipiert. Dem eigenverantwortlichen Handeln (Hegel) und den

individuellen Transformationsimpulsen (Nietzsche undHeidegger) ebensowie den

politischen Rahmenverschiebungen (Badiou) gesellt sich also die Verwandlung von

Grenzen in Schwellen im Sinne der Verwandlung von Herrschaft in Macht zu, und

gerade diese Verwandlung verspricht dabei für die Bestimmung des utopischen

Potenzials der Performance-Kunst fruchtbar zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452141-003 - am 14.02.2026, 07:40:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

