Dialog als Denkfigur: Zur Einleitung

CLOV: What is there to keep me here?
HAMM: The dialogue.”

In Samuel Becketts Endgame fragt Clov, was noch da sei, um ihn hier zu halten. Darauf-
hin erhilt er von Hamm die Antwort: der Dialog. Diese Entgegnung kommt in dem Dra-
mentext aus dem Jahr 1956 zunichst iiberraschend daher. Wenn Peter Szondi in seiner
im gleichen Jahr erschienenen Studie Theorie des modernen Dramas damit Recht hat, dass
bei Beckett der dramatische Figuren-Dialog in Trimmern liegt,” stellt sich die Frage, von
welchem Dialog in diesem Zitat die Rede ist. Geht es um einen Dialog, der seiner Ruinie-
rung und Ironisierung trotzt? Ist die Erwiderung Hamms als Aufforderung zu verstehen,
die Triimmer aufzulesen und wieder zusammenzusetzen? Wer oder was ist in den Dia-
log einbezogen? Weil dieser Dialog wohl kaum einen Informationsaustausch, die Kli-
rung eines Sachverhalts oder einen zielgerichteten Disput und auch nicht eine Rede von
Figuren bezeichnet, die Riickschliisse auf ihren inneren Zustand erlaubt, ist zu fragen:
Ist hier die Wechselrede zwischen mindestens zwei Beteiligten gemeint oder ist dieser
Dialog nicht viel eher als dia-logos und damit als Gang durch die Sprache zu begreifen?®
Ist am Ende lediglich auf das blof3e Ausgesprochensein der Sprache angespielt? In der
franzosischen Fassung des Textes (Fin de partie) ist die Passage etwas anders angelegt.
Aufdie Frage, wozu er diene, erhilt Clov die schroffe Antwort Hamms, dass er da sei, um
ihm eine Replik zu geben: »Clov: A quoi est-ce que je sers? Hamm: A me donner la répli-
que.«* Der Wortwechsel hebt die formal-dialogische Struktur des Dramatischen hervor
und macht deutlich, dass eine Figur zunichst einmal nur dem Zweck dient, einer ande-
ren etwas zu entgegnen. Der Dialog, so wird hier deutlich, verweist auf Anderes als nur
die zwischenmenschliche Begegnung. Die trotz allem gedufRerte Erwartung einer Replik
erdffnet die Frage, ob der beckettsche Text nicht einen Dialog nach dem Dialog entwirft.

1 Beckett, Samuel: Endspiel. Fin de partie. Endgame, iibers. v. ElImar Tophoven, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2006, 82ff.

2 Vgl. Szondi, Peter: Theorie des modernen Dramas, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1963, 90.

3 Vgl. Frisk, Hjalmar: Griechisches Etymologisches Worterbuch. Bd. 1: A-Ko, Heidelberg: Winter1973,373;
vgl. Liddell, Henry G./Scott, Robert: A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press 1996, 389.

4 Beckett: Endspiel, 82ff.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Dieser beruht nicht auf dem Grund seines Funktionierens. Fiir den Dialog, so die nach-
folgend behandelte Uberlegung, muss von einer Kluft und einer Differenz ausgegangen
werden, in der eine Antwort um nichts weniger aussteht.

Das gilt es mit und nach Beckett festzuhalten. Obwohl sein Schreiben geschichtlich
verortet ist, enthilt es Hinweise fiir eine systematische Reflexion. Der Dialog weist iiber
sich hinaus und gibt etwas zu denken. Statt als formale Charakterisierung einer Situati-
on oder eines Textes, wird er in dieser Untersuchung als Denkfigur fiir wandelbare und
sich fortlaufend neu konstituierende Bezugnahmen begriffen. Daraus folgt auch: Was
und wie der Dialog ist, versteht sich nicht von selbst. Denn wer oder was sich in ihm zu
erkennen gibt, auf welche Weise das geschieht und ob der Dialog schliefilich itberhaupt
moglich ist oder erfolgreich sein kann, ist weder klar noch entschieden, vielleicht gar
nicht entscheidbar. Wenn vom Dialog gesprochen wird, ist seine Unbestimmtheit und
Unabgeschlossenheit, seine prekire Struktur und seine Unbegriindbarkeit stets mitge-
sagt. Der Dialog verhandelt prinzipiell Andersheit und Alteritit, weil er mit Anderen
stattfindet, diese Anderen tiber ihn mitverfiigen und er damit seinerseits fir alle Betei-
ligten anders ist. Die blofRe Rede vom Dialog macht auf die Grenzen des Verstindnisses
wie des Einverstindnisses aufmerksam und damit auch auf die Notwendigkeit, sich von
der Annahme zu distanzieren, dass er selbstverstindlich sei.

Vor diesem Hintergrund erscheint es verwunderlich, dass in der Alltagssprache
wie in gesellschaftspolitischen Zusammenhingen der Dialog hiufig als eine Art Gii-
tesiegel fiir gelungene Auseinandersetzung und Verstindigung begriffen wird. Wenn
der Wunsch nach Einvernehmen oder das Gebot der Einigkeit, stabile Gegenseitigkeit
und verniinftige Kommunikation, die Annahme gleichberechtigter Parteien und sach-
gemifRer wie zielgerichteter Austausch bezeichnet sein sollen, tritt der Dialog auf den
Plan. Er wird als interaktiv, intersubjektiv und produktiv aufgefasst. Transkulturelle
und interreligidse, internationale und europdische, philosophische, generationeniiber-
greifende und Geschlechter-Dialoge setzen auf Nihe und Augenhdhe, Eigenstindigkeit
und ein transparent-rationales Verhalten der Beteiligten. Immer wieder taucht der
Dialog als Allgemeinplatz fiir ein Verfahren auf, das ein mal mehr und mal weniger stark
ausgeprigtes Konsensversprechen mitbringt: Dialogisches Denken wird als Grundbe-
griff einer modernen Anthropologie aufgefasst,” der Dialog als verstindnisorientierte
Alternative zum Wissenschaftsdiskurs dargestellt,® dialogische Fithrung erhilt Einzug
in die Unternehmenskultur,” eine progressive Pidagogik findet als Dialog statt,® die
psychotherapeutische Praxis geht von einem dialogischen Selbst aus.” Wenn dabei ein

5 Vgl. Schrey, Heinz-Horst: Dialogisches Denken, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1983.

6 Vgl. Bohm, David: Der Dialog. Das offene Gesprich am Ende der Diskussionen, (ibers. v. Anke Grube,
Stuttgart: Klett-Cotta 1998.

7 Vgl. Dietz, Karl-Martin/Kracht, Thomas: Dialogische Fiihrung. Grundlagen— Praxis— Fallbeispiel:
dm-drogerie markt, Frankfurt a.M. u.a.: Campus 2002.

8 Vgl. Sikora, Jirgen: Zukunftsverantwortliche Bildung. Bausteine einer dialogisch-sinnkritischen Pidago-
gik, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2003; vgl. zu »dialogische[n] Motive[n] in der Erzie-
hungswissenschaft« den Ansatz von Schrey: Dialogisches Denken, 113—129.

9 Vgl. Staemmler, Frank-Matthias: Das dialogische Selbst. Postmodernes Menschenbild und psychothera-
peutische Praxis, Stuttgart: Schattauer 2015.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

symmetrisches sWesen« des Dialogs behauptet ist — und das ist nicht selten der Fall -,
werden bestehende Ungleichheiten und konkrete Machtverhiltnisse tendenziell ver-
schleiert. Erschwerend kommt hinzu, dass die Forderung nach dem Dialog und die in
ihr haufig implizite Voraussetzung, wie und was er ist, den Weg zu ihm versperrt, sei es
auf der Ebene des Vollzugs oder des Begriffs.

Der Belastung des Dialogs durch das, was ihm zugeschrieben und fir ihn zuweilen
unhinterfragt vorausgesetzt wird, steht eine grundlegende Infragestellung und Verfalls-
diagnose in jenen wissenschaftlichen Disziplinen gegeniiber, zu denen diese Studie ei-
nen Beitrag leisten soll. So heifit es etwa, dass der Dialog die Tendenz zu einem »trégen,
schlifrigen Anthropologismus« aufweise.' In die Rede vom Dialog habe sich ferner ein
Pathos eingeschlichen, das tiber jede Andersheit, die als Storung fiir die Rede aufgefasst
werden kénne, hinweggehe.™ Das Verschwinden des Dialogs als literarische Gattung im
Verlauf des 18. Jahrhunderts gehe mit einer zunehmenden Metaphorisierung des Dia-
log-Begriffs einher.”” Schon im Theater des 19. Jahrhunderts werde am Dialog als Tri-
ger des Dramas eine Krise desselben bemerkbar,” wihrend sich das postdramatische
Theater ganz grundsitzlich von der dramatisch-dialogischen Form und Anlage entfer-
ne." Auch die Sprache sei nicht auf dialogischem Boden denkbar, weil diese Idee der
Vorstellung eines kollektivierenden und idealisierenden Verhaltens zuarbeitet und ein
Denken in Bestinden befestigt.”” Derweil fehle eine systematische und programmati-
sche Bestimmung des Dialogischen in der Philosophie.*

Die vorliegende Untersuchung soll die Liicke schlief3en, die sich zwischen den iiber-
stitrzten Lobpreisungen und den teils voreiligen Zuriickweisungen des Dialogs auftut.
Nicht zuletzt die lihmende Alternative zwischen dem Dialog als naivem Wunschbild
und einer hiufig beschriebenen Dialog-Unfihigkeit des postmodernen Individuums
verdeutlicht, dass ein erneutes Nachdenken iiber den Dialog dringend nétig ist. Als
Moglichkeitsraum fir das Denken, so der entschiedene Vorschlag dieser Studie, besitzt
der Dialog ein Potenzial, das nicht leichtfertig aufgegeben werden darf. Dabei geht
es nicht darum, eine »Dialognorm« oder eine »dialogische Form des Universalismus«

10 Vgl. Nancy, Jean-Luc: Le partage des voix, Paris: Ed. Galilée 1982, 8; vgl. Nancy, Jean-Luc: Die Mit-
Teilung der Stimmen, iibers. v. Alexandru Bulucz, Ziirich u.a.: Diaphanes 2014, 5.

11 Vgl. Nigele, Rainer: »Dialogik im Diskurs der Moderne: Dialog als gefihrliche Form«, 75-90, in:
Coetschel, Willi (Hg.): Perspektiven der Dialogik. Ziircher Kolloquium zum 80. Geburtstag von Hermann
Levin Goldschmidt, Wien: Passagen 1994, 78.

12 Vgl. Campe, Ridiger: Affekt und Ausdruck. Zur Umwandlung der literarischen Rede im 17. und 18. Jahr-
hundert, Berlin: De Gruyter 1990, 50f.; vgl. Hempfer, Klaus W.: »Zur Einfihrungs, 9—21, in: Ders./
Traninger, Anita (Hg.): Der Dialog im Diskursfeld seiner Zeit. Von der Antike bis zur Aufkldrung, Stutt-
gart: Steiner 2010, 21.

13 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 21.

14 Vgl.Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, Frankfurta.M.: Verlag der Autoren 2015 [1999],
47.

15 Vgl. Hamacher, Werner: »Dike —Sprachgerechtigkeit«, 7—49, in: Sprachgerechtigkeit, Frankfurta.M.:
Fischer 2018, 17.

16  Vgl. Bedorf, Thomas/Bertram, Georg W./Gaillard, Nicolas/Skrandies, Timo: »Einleitung. Ansitze
dialogischer Rationalitat«, 11—25, in: Dies. (Hg.): Undarstellbares im Dialog. Facetten einer deutsch-
franzdsischen Auseinandersetzung, Amsterdam: Rodopi 1997, 11f.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

herauszuarbeiten."” Von den fiir die Untersuchung wichtigen Disziplinen ausgehend
gedacht, bedeutet das: Grundgedanke ist nicht eine »schmerzliche Abwesenheit« phi-
losophischer Dialoge, die, in einer vom »Paradigma der Intersubjektivitit und des
Diskurses« geprigten Zeit, als ritselhaft bezeichnet wird.”® Vorausgesetzt wird zu-
nichst lediglich, dass der Dialog nicht nur blofe »Wechselrede zwischen Figuren«*”
ist und auch schon im Drama eine mehr als nur funktionale Rolle einnimmt. Auch
deswegen ist die in der Literaturwissenschaft formulierte Differenzierung zwischen
dem Dialog als Bestandteil einer Gattung und dem Dialog als eigenstindiger Form fir
die Anlage dieser Studie zu eng.*® Weiterhin ist der Dialog in seiner Schriftlichkeit nicht
trennscharf vom Gespriach und den damit vermeintlich einhergehenden Aspekten des
Mindlichen und Gemeinsamen zu unterscheiden.”

Die bisherigen Ausfithrungen werfen folgende Ausgangsfragen auf: Was ist itber-
haupt gemeint, wenn vom Dialog die Rede ist? Was geschieht, iiber den Informations-
austausch hinaus, im Dialog? Wie ist der Dialog als Form und inwiefern als formstiften-
des Prinzip zu begreifen? In welchem Verhiltnis stehen Dialog und Theater? Ist der Dia-
log ein Phinomen der Gegenwirtigkeit und Prisenz? Ist das Subjekt eine Voraussetzung
fiir den Dialog? Was verbindet ein Theater nach der Figurenrede und der dramatischen
Handlung noch mit dem Dialog? Und die politische Dimension des Dialogs betreffend:
Wie sieht das Verhiltnis zu den Anderen im Dialog aus und inwiefern ist diese Frage in
einen geschichtlichen Horizont zu stellen? Ist der Dialog ein in sich geschlossenes oder
offenes Prinzip? Worin bestehen die Zusammenhinge zwischen den isthetischen und
ethischen Ebenen des Dialogs? Entsteht im und durch den Dialog ein Raum? Nicht zu-
letzt sind sprachtheoretische Fragestellungen von Bedeutung fiir diese Arbeit: Wie ist der
Dialog vom Standpunkt der Diagnose seiner Krise aus zu beschreiben? Muss der Dialog
im Hinblick auf eine ihm eigene Sprachlichkeit durchdacht werden? Lisst sich Sprache
als grundlegend oder abgriindig dialogisch fassen? In welchem Verhiltnis steht der Dia-
log mit dem, was ihm duf3erlich ist? Und schliefilich: Was gibt der Dialog als Denkfigur
zu denken?

17 Vgl. Wellmer, Albrecht: Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant und in der Diskurs-
ethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 9.

18  Hosle, Vittorio: Der philosophische Dialog. Eine Poetik und Hermeneutik, Miinchen: Beck 2006, 7.

19 Vgl Fischer-Lichte, Erika/Kolesch, Doris/Warstat, Matthias (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie,
Stuttgart u.a.: Metzler 2014, 69.

20  Vgl. Hess-Luttich, Ernst W. B./Fries, Thomas/Weimar, Klaus: »Dialog, + Dialog,«, 350-356, in: Fri-
cke, Harald/Weimar, Klaus (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des
Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, Berlin: De Gruyter 1997.

21 Vgl. Best, Otto F.: »Der Dialog«, 89—104, in: Weissenberger, Klaus (Hg.): Prosakunst ohne Erzdihlen.
Die Gattungen der nicht-fiktionalen Kunstprosa, Tibingen: Niemeyer 1985; Fassbind, Bernard: Poetik
des Dialogs. Voraussetzungen dialogischer Poesie bei Paul Celan und Konzepte von Intersubjektivitit bei
Martin Buber, Martin Heidegger und Emmanuel Lévinas, Miinchen: Fink 1995, 15; vgl. zur Schriftlichkeit
des Gesprachs die Studie von Meyzaud, Maud: Formen des Gesprichs — Gesprich der Formen. Diderot,
Schlegel, Musil und die Theorie des Romans, Paderborn: Fink 2022, XXVIIff.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung
Denkfigur Dialog

Der Ansatz zu einem Verstindnis des Dialogs als Denkfigur ist den Uberlegungen Hans
Blumenbergs entlehnt.”* Die Denkfigur lisst sich im Anschluss an Blumenberg begrei-
fen als »Leistungsart der Erfassung von Zusammenhingen, die nicht auf den engen Kern
der>absoluten Metapher<einzugrenzenc ist, sondern den »Spezialfall von Unbegrifflich-
keit« mitberiicksichtigt.”® Die Entdeckung der Metapher als eigentiimliche Form situ-
iert Blumenberg im Moment des Ausschlusses der iibertragenen Rede aus der Philoso-
phie seitens René Descartes. Vor dem Hintergrund eines »Ideal[s] voller Vergegenstand-
lichung«, der zufolge eine jede iibertragene Redeweise den Charakter einer prilogischen
Ubergangsform habe und nicht den im Discours de la Méthode formulierten Regeln der
Klarheit und Bestimmtheit entspreche, komme die Metapher durch die Hintertiir wie-
der zuriick ins Spiel.** Die Verlegenheit, fiir die die Metapher einspringe, prisentiere
sich am deutlichsten dort, wo sie nicht zugelassen ist: Am Dreh- und Angelpunkt der
neuzeitlichen Mobilmachung der Vernunft witrde mit der Erfillung der Forderung ei-
ner restlosen Vergegenstindlichung in »Klarheit und Bestimmtheit« nicht nur die Er-
forschung der Geschichte der philosophischen Begriffe obsolet. Vom Standpunkt seiner
Endgiiltigkeit aus wire das Denken geschichtslos.” Wie Anselm Haverkamp betont, be-
ziehe sich Blumenberg damit nicht lediglich auf die vorrationale Rolle des Poetischen fiir
die Findung philosophischer Begriffe, sondern stelle den philosophischen Anteil an der
»Poetike« des Machbaren« heraus.?® Karl Marx’ 11. Feuerbachthese und die in ihr formu-
lierte Forderung, es kime darauf an, die Welt zu verindern, statt sie nur zu interpretie-
ren, begreift Blumenberg als »metaphorische Erwartung iiber die Art der Erfahrung.«*’
Indem er den Anspruch der Verinderung in ein Nachdenken tiber das Tun der Sprache
zuriickwendet, verkniipft er ihn mit einem Mut zur Deutung der Welt, der vermittels der
Metapher und des Unbegrifflichen geschichtlich ist und Geschichte hervorbringt:

Sie [Metaphern] haben Geschichte in einem radikaleren Sinn als Begriffe, denn der
historische Wandel einer Metapher bringt die Metakinetik geschichtlicher Sinnhori-
zonte und Sichtweisen zum Vorschein, innerhalb deren Begriffe ihre Modifikationen
erfahren. Durch dieses Implikationsverhiltnis bestimmt sich das Verhaltnis der Meta-
phorologie zur Begriffsgeschichte (im engeren terminologischen Sinne) als ein solches
der Dienstbarkeit: die Metaphorologie sucht an die Substruktur des Denkens heran-
zukommen, an den Untergrund, die Nahrlésung der systematischen Kristallisationen,

22 Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015; Blumen-
berg, Hans: »Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit (1979)«, 193209, in: Ders.: Asthetische
und metaphorologische Schriften, hg. v. Haverkamp, Anselm, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001.

23 Ebd.,193.

24 Vgl. Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, 7.

25 Vgl.ebd., 10/8.

26  Vgl. Haverkamp, Anselm: »Die Technik der Rhetorik. Blumenbergs Projekt«, 435454, in: Blumen-
berg, Hans: Asthetische und metaphorologische Schriften, hg. v. Haverkamp, Anselm, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2001, 43.

27  Blumenberg: »Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit (1979)«, 196.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

aber sie will auch faRbar machen, mit welchem >Mutcsich der Geist in seinen Bildern
selbst voraus ist und wie sich im Mut zur Vermutung seine Geschichte entwirft.?®

Metaphern lassen sich nicht in Begrifflichkeiten tibertragen, sind jedoch ihrer Substruk-
tur zuzuordnen. Sie eréffnen Denkriaume, statt das mit ihnen Gedachte festzuschniiren.
Thre Ersetzung, Verschiebung, Korrektur und insbesondere der Wandel ihrer Auslegung
verweisen auf die Bewegungen in der Geschichte des Denkens. Fiir die vorliegende Stu-
die ist dabei besonders bedeutend, dass auch der Dialog als »Motivierungsriickhalt« von
Theorie und als »Leitfossilie einer archaischen Schicht des Prozesses der theoretischen
Neugierde«* begriffen werden kann und sich insofern auf der Ebene eines Unbegriffli-
chen bewegt. Aus dieser Perspektive lisst sich der Dialog als Ausgangspunkt fiir Begriffs-
bildungsprozesse und die Genese von Sinnhorizonten betrachten. Wie die Metaphern,
als Ubertragungen am Grundbestand der philosophischen Sprache, bringt die Denkfi-
gur Dialog jenes »Mehr an Aussageleistung«*® mit, das »sich nicht ins Eigentliche, in die
Logizitit zuriickholen«® lisst, und das seinerseits die Herausbildung von je in der Ge-
schichte situierten Vorstellungen und Anschauungen vorausgeht. Den Dialog als Denk-
figur zu begreifen, resultiert in der Notwendigkeit, den Dialog nicht als Gedachtes oder
Denkbares zu konservieren, sondern vielmehr den Herausforderungen und Schwierig-
keiten nachzugehen, die die Figur des Dialogs fiir das Denken mit sich bringt.

Dialog in Literatur und Theater

Peter Szondi entwickelt in der Theorie des modernen Dramas® eine historisch-geschichts-
philosophische Perspektive auf die Dramatik. Entgegen fritherer Regelpoetiken des Dra-
mas und deren Formkonzeption, »die weder Geschichte noch Dialektik von Form und
Inhalt«®® kennen, fithrt er eine Historisierung gattungspoetischer Bemithungen in der
Theorielinie nach G. W. F. Hegel um Georg Lukics, Walter Benjamin und Theodor W.
Adorno ins Feld. Wenn jenen Autoren zufolge die Form als »niedergeschlagener« Inhalt
aufgefasst werden miisse, sei damitjedoch auch die Moglichkeit aufgeworfen, dass Form
und Inhalt in einen Widerspruch treten kdnnen.** Zwischen den technischen Forderun-

28  Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, 13.

29  Vgl. Blumenberg: »Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit (1979)«, 193.

30  Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, 9.

31 Ebd, 0.

32 Szondi: Theorie des modernen Dramas.

33 Vgl.ebd., 9. Fiirden deutschsprachigen Raum mag er wohl an die Schriften Johann Christoph Gott-
scheds oder Martin Opitz’ gedacht haben.

34  Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 11. Vgl. Adorno, Theodor W.: Philosophie der neuen Mu-
sik. Gesammelte Schriften Bd. 12, hg. v. Tiedemann, Rolf/Adorno, Gretel/Buck-Morss, Susan/Schultz,
Klaus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 47: »Alle Formen der Musik, nicht erst die des Expressionis-
mus, sind niedergeschlagene Inhalte. In ihnen Gberlebt, was sonst vergessen ist und unmittelbar
nicht mehr zu reden vermag.«Vgl. auRerdem: Hegel, G. W. F.: Vorlesungen iiber die Asthetik . Werke
Bd. 13, hg. v. Moldenhauer, Eva/Michel, Karl Markus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016; Lukacs, Georg:
Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosischer Versuch iiber die Formen der grofien Epik, Darmstadt
u.a.: Luchterhand 1987; Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 203—430, in: Ders.:

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

gen des Dramas und den Problemen der Gegenwart entstehe eine Kluft, »die zum Proble-
matischwerden der dramatischen Form« und »Verschiebungen in der neueren Drama-
tik« fithre.® Um das erkliren zu kénnen, setzt Szondis Studie mit einer Darstellung des
westlich-abendlindischen Dramas »von der Stelle seiner heutigen Verhinderung aus«
ein, »auf die sich alles Spitere beziehen wird.«*® En passant stellt er dabei ein Verstindnis
des Dialogs vor, das seine Giiltigkeit verloren hat. Bereits in der Renaissance, so Szondi,
entsteht das Drama der Neuzeit:

Eswardas geistige Wagnis des nach dem Zerfall des mittelalterlichen Weltbilds zu sich
gekommenen Menschen, die Weltwirklichkeit, in der er sich feststellen und spiegeln
wollte, aus der Wiedergabe des zwischenmenschlichen Bezuges allein aufzubauen.?”

Das Drama ist Teil aufklirerischer Bestrebungen. Die gleichermafen anfingliche wie
letzte Grundlegung und Legitimation des Weltzusammenhangs durch eine gottliche
Fihrung ist fragwiirdig geworden. Das Wagnis besteht in diesem Moment einer »tran-

*® in der Erschliefung der Wirklichkeit durch einen

szendentalen Obdachlosigkeit«
zwischenmenschlichen Bezug, der auf Gott nicht linger angewiesen ist. Mit einer weni-
ger affirmativen Auslegung der von Szondi beschriebenen Emanzipation des Menschen
kann das Drama — damit wire der Idee eines in der Form niedergeschlagenen Inhalts
beigepflichtet — als zwischenmenschliche Lésung fiir den problematischen >Zerfall des
mittelalterlichen Weltbilds< und den Verlust einer letzten Grundlegung begriffen wer-
den. Entscheidend aber ist die mit dem Drama einhergehende Vorstellung des Subjekts,
die von Szondi vorausgesetzt wird. Der Mensch, so Szondi, gelange durch den »Akt
des Sich-EntschlieRens« zur dramatischen Verwirklichung. Er entschliefRe sich zur
»Mitwelt, in die er als »Mitmensch« eingehe.*

Das sprachliche Medium einer zwischenmenschlichen Welt, fiir die der Mensch sich
nach seiner Bewusstwerdung und im Moment seines Zu-sich-Kommens entscheidet,
ist, der formalen Gestaltung des Dramas entsprechend, der Dialog:

Die Alleinherrschaft des Dialogs, das heif’t der zwischenmenschlichen Aussprache im
Drama, spiegelt die Tatsache, daR es nur aus der Wiedergabe des zwischenmenschli-
chen Bezugs besteht, daf es nur kennt, was in dieser Sphire aufleuchtet.*°

In Szondis Beschreibung des Dramas wird der Dialog durch einen geschichtlich situ-
ierten Menschen in Gang gesetzt, der durch die Konstituierung als aufgeklirtes Subjekt
hindurchgegangen ist. Und weil es dabei um eine aus dem »Zwischen« aufgebaute Welt-
wirklichkeit geht, wird auch nachvollziehbar, warum dem Dialog das »Unausdriickba-

Gesammelte Schriften 1.1, hg. v. Tiedemann, Rolf/Schweppenh&user, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1991.
35  Szondi: Theorie des modernen Dramas, 12.
36 Ebd,13.
37  Ebd., 14.

38  Vgl. Lukics: Die Theorie des Romans, 32.
39  Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14.
40  Ebd.,15.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

re« und »Ausdruckslose«, »die verschlossene Seele wie die dem Subjekt bereits entfrem-
dete Idee« und nicht zuletzt die »Dingwelt« dufderlich bleiben. Der durch das Drama
bestimmte Dialog ist die niedergeschlagene Form fiir das Ideal eines selbstmichtigen
Subjekts, dem »Freiheit und Bindung, Wille und Entscheidung« nicht nur »die wichtigs-
ten seiner Bestimmungen« sind, sondern diese Bestimmungen sind ihrerseits als >Akt
des Sich-Entschlieens«< zu begreifen.* Der Dialog des neuzeitlichen Dramas bringt die
Vorstellung eines zur Kommunikation entschlossenen Subjekts mit sich, das iiber die
Sprache verfiigt, um im Austausch mit Anderen und durch wahlweise Aussprache und
Zuriickhaltung eine >Weltwirklichkeit< zu entwerfen. Auf der Grundlage dieser Uberle-
gungen ist das Drama »eine in sich geschlossene, aber freie und in jedem Moment von
neuem bestimmte Dialektik.«**

Szondi fasst das Drama als absolut, weil es nichts aufRer sich kenne und abgel6st sei
vonallem ihm Auferlichen. Dariiber hinaus diirfe dasim Drama gesprochene Wort nicht
vom Autor kommen. Weil das Drama lediglich als Ganzes zum Autor gehore, diese Her-
kunft aber nicht zu seinem Werksein hinzugehére, sei der Dramatiker dem Werk duf3er-
lich.* Das Verhiltnis zwischen Zuschauenden und Drama sei durch den Eindruck einer
zweiten Welt geprigt. Dabei sei nur vollkommene Trennung oder vollkommene Identitit
denkbar. Die einzige zum Drama der Renaissance und zur Klassik passende Bithnen-
form sei die »vielgeschmihte >Guckkastenbithne«, weil sie vom Spiel selbst erschaffen
scheint. Dem »Akt des Sich-Entschlief}ens« entsprechend, sei das Drama primir und
nicht eine sekundire Darstellung. Das Drama ist es selbst und kenne weder Zitate noch
Variation.* Der Dialog sei insofern Triger einer Ganzheit des Dramas, als »die je und
je geleistete und wieder ihrerseits zerstorte Authebung der zwischenmenschlichen Dia-
lektik [...] im Dialog Sprache wird.«*

In der an Szondi anschlieRenden theaterwissenschaftlichen Forschung ist die »Kri-
se des Dramas«*® aufs Engste mit einem Abbau oder einer Problematisierung des Dia-
logs im Theater des ausgehenden 19. und 20. Jahrhunderts verkniipft. So hat etwa An-
drzej Wirth die auch bei Szondi bereits beschriebenen Tendenzen zur >Episierung« des
Theaters anhand der Arbeiten Gertrude Steins als »Kritik der dramatischen Vernunft«
gefasst.*” An der Stelle des Dialogs sei die Ansprache als »dramatischer Diskurs« zur
Grundstruktur des Dramas erhoben.*® Hans-Thies Lehmann spricht in Postdramatisches
Theater von einer »viel weitergehende[n] Entfernung des Theaters von der dramatisch-
dialogischen Gestaltung iiberhaupt«** und fithrt dabei die Erschiitterung einer »Serie

41 Vgl.ebd., 14.

42  Ebd,1s.

43 Vgl.ebd..

44 Vgl.ebd.,16f.
45  Ebd.,19.

46 Vgl ebd., 22ff.

47  Vgl. Wirth, Andrzej: »Gertrude Stein und ihre Kritik der dramatischen Vernunft, in: Zeitschrift fiir
Literaturwissenschaft und Linguistik, 46/12 (1982), 64—74.

48  Vgl. Wirth, Andrzej: »Vom Dialog zum Diskurs. Versuch einer Synthese der nach-brechtschen
Theaterkonzepte, in: Theater Heute, 1 (1980), 16—19.

49  Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, 47.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

von bis dahin fraglosen Konstituenten des Dramas [an]: die Textform des spannungs-
geladenen, entscheidungstrichtigen Dialogs; das Subjekt, dessen Wirklichkeit sich we-
sentlich in zwischenmenschlicher Rede ausdriicken 1if3t; die Handlung, die vorrangig in
einer absoluten Gegenwirtigkeit abrollt.«*°

Diese >Entfernung des Theaters von der dramatisch-dialogischen Gestaltung« fithrt
Lehmann auf die kritische Auseinandersetzung mit einer Verstrickung von Drama und
Dialektik zuriick. Weil das Drama Dialektik verspreche, und die in ihm enthaltenen
»Dialog, Konflikt, Losung, hochgradige Abstraktion der dramatischen Form, Exposition
des Subjekts in seiner Konfliktualitit« in ihrer Prozessualitit »mit der dialektischen
Bewegung von Entfremdung und Aufhebung identifiziert« werden, weise das Drama
»geschichtsteleologische Implikationen« auf. Deswegen sei es von Autoren wie Samuel
Beckett und Heiner Miiller gemieden worden.”* Der Héhepunkt einer europiischen
Tradition, die in einer logisch-dramatischen Struktur bei Aristoteles ihren Anfang ge-
nommen habe, sei die Asthetik Hegels.*” Bei Hegel entfalte sich, mittels der Vorstellung
eines »sinnlichen Scheinens der Idee«,” »eine komplexe Theorie der Vergegenstindli-
chung des Geistes in der Sinnlichkeit des jeweiligen kiinstlerischen Materials bis hin zur
poetischen Sprache.«** Wie bei Szondi ist dabei, formal wie inhaltlich, die Vorstellung
eines starken Subjekts tonangebend, wie Lehmann in Tragodie und Dramatisches Theater
festhilt: »Das Drama als Prinzip erscheint als die exemplarische sichtbare Bekriftigung
eines handlungsfihigen, wollenden, verantwortlichen und seiner selbst gewissen Ich.«*

Aber nicht nur im Sinne der Rede dramatischer Individuen, sondern als Prinzip fun-
giert in dieser Riickschau auf das klassische Drama bei Szondi, und in dessen Folge auch
noch bei Lehmann der Dialog als Modell, Figur und Verwirklichung einer dialektischen
Bewegung der Authebung von Gegensitzen in die Einheit des Dramas als formal-in-
haltliche Subjekt-Objekt-Totalitit. Eine Aufhebung in Stimmigkeit von Darstellung und
Dargestelltem, ein Vorrang von Subjektivitit, Ganzheit und Absolutheit im Sinne von
»Totalitit«’® sind die Implikationen einer Beschreibung des Idealtypisch-Dramatischen,
das sich im Medium des Dialogs aufhilt. Dabei gehe es, so Lehmann, um eine bestimmte
Erkenntnis des Menschen. »Es fixiert sich die Frage, was der Mensch sei, jetzt wesent-
lich auf das, was er im intersubjektiven Dialog von sich und zum anderen zur Sprache zu
bringen vermag.«*” Mit der bereits angefiihrten »zwischenmenschlichen Dialektik< wer-
de eine Wechsel- und Gegenseitigkeit in Einseitigkeit zuriickgebildet und auf der Ebe-
ne von Form und Inhalt zu einer geschlossenen Einheit zusammengestellt: »Der Dialog

50 Ebd,78.

51 Vgl.ebd., 59f.

52 Vgl. ebd., 62. Vgl. zur Uberfiihrung der Tragddie in eine Poetik bei Aristoteles auch Dupont, Flo-
rence: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, libers. v. Kerstin Beyerlein, Berlin: Alexan-
der 2018.

53 Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik I, 395.

54 Lehmann: Postdramatisches Theater, 63.

55  Lehmann, Hans-Thies: Tragddie und dramatisches Theater, Berlin: Alexander 2013, 304.

56  Vgl. Hegel, G. W. F.: Vorlesungen iiber die Asthetik I1l. Werke Bd. 15, hg. v. Moldenhauer, Eva/Michel,
Karl Markus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016, 474.

57  Lehmann: Tragddie und dramatisches Theater, 267.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ist der Schatten des Konflikts.«’® Auch schon in Theater und Mythos hatte Lehmann for-
muliert: »In der Hegelschen Tradition hebt die Relation des Subjekts zum anderen sich
in einem Spiegelverhiltnis auf, das das Subjekt letztlich keiner unaufhebbaren Fremd-
heit und Dunkelheit konfrontiert.«** Wie mit dem Verweis auf die Vermeidung und Auf-
hebung von Fremdheit und Dunkelheit deutlich wird, steht Lehmann einerseits in ei-
ner Tradition der Hegel-Lektiiren, denen zufolge das »Andere« und die »absolute Zer-
rissenheit«®® in seiner Philosophie von einem »Primat des Ganzen«® eingeholt wird.
Mit Bezugnahme auf Christoph Menke macht Lehmann jedoch andererseits auch deut-
lich, dass das Drama bereits Ziige der Kunst zum Vorschein bringt, die am allumfassen-
den Versshnungsanspruch scheitern.®® Das postdramatische Theater stehe nicht einfach
jenseits des Dramas, sondern sei als die Entfaltung seines Zerfallspotenzials zu begrei-
fen: »In der Tiefe des dramatischen Theaters [nach Hegel] schlummern [..] bereits jene
Spannungen, die seine Krise, Auflésung und endlich die Méglichkeit eines nicht-drama-
tischen Paradigmas eréffnen.«*

Wenn das Drama »unter der spiegelnden Oberfliche des >offiziellen« dialektischen
Procedere[s]«* seine Krise bereits enthilt, stellt sich die Frage, warum der Dialog dem
»dialektischen Procedere« zugeschlagen wird. Miisste nicht auch der Dialog beziiglich
seines Potenzials iiber seine intersubjektive Modellhaftigkeit und seine Arbeit fiir eine
Wechsel- und Gegenseitigkeit in der >zwischenmenschlichen Dialektik< und formal-in-
haltlichen Subjekt-Objekt-Totalitit des Dramas hinaus befragt werden?

Dialog in Philosophie und Theorie

Die Vorstellung der Absolutheit des Dramas und die darin verankerte Rolle des Dialogs
geht auf eine von Hegel eingefiihrte Subjekt-Objekt-Totalitit der dramatischen Poesie
zuriick. Diese Verbindung beruht auf der teleologisch-dialektischen Formgebung der
Tragddie als Uberwindung des Todes. Die Auslegung des tragischen Vorgangs als Uber-
windung des Todes ist durch Alexandre Kojéves prominente und fiir die franzésische Re-
zeption Hegels einflussreiche Interpretation der Phinomenologie des Geistes in die Geis-

58  Ebd.

59  Lehmann, Hans-Thies: Theater und Mythos. Die Konstitution des Subjekts im Diskurs der antiken Tragé-
die, Stuttgart: Metzler 1991, 134.

60 Hegel, G. W. F.: Phdnomenologie des Ceistes. Werke Bd. 3, hg. v. Moldenhauer, Eva/Michel, Karl Mar-
kus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, 36. Im Folgenden mit der Sigle PhdG zitiert.

61  Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2001, 10.

62  Vgl.zum Ende der Kunst vor allem Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik 111, 572ff.; Hegel: PhdG, s42ff.
Lehmann bezieht sich auf Menkes Hegel-Lesart einer »Gegen-Metaphysik der Vershnung«: Men-
ke, Christoph: Tragddie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1996, 23f. Vgl. zum »Anachronismus der Klassik« bei Hegel als »Symptom dessen, dafl man im
Kunstwerk nicht zu Hause ist«die Studie von Geulen, Eva: Das Ende der Kunst. Lesarten eines Geriichts
nach Hegel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, 51ff.

63 Lehmann: Postdramatisches Theater, 67.

64 Ebd., 68.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

teswissenschaften eingegangen.® Kojéve entwickelt seine Deutung ausgehend von der
bereits angefiihrten Passage aus der Vorrede zur Phinomenologie des Geistes, in welcher ei-
ne »absolute Zerrissenheit« als dasjenige beschrieben wird, das festzuhalten die grofite
Kraft erfordere. Das hegelsche Selbstbewusstsein weist die Fihigkeit auf, das Unwirkli-
che und Furchtbarste des Todes zu ertragen:

Der Tod, wenn wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das
Tote festzuhalten das, was die grofite Kraft erfordert. Die kraftlose Schonheit hafit den
Verstand, weil er ihr dies zumutet, was sie nicht vermag. Aber nicht das Leben, das
sich vor dem Tode scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern das ihn er-
tragt und in ihm sich erhilt, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur,
indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht ist er nicht als
das Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn wir von etwas sagen, dies
ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig, davon weg zu irgend etwas anderem iiber-
gehen; sondern er ist diese Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut,
bei ihm verweilt. Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt.5

Eine absolute Zerrissenheit« fithrt Hegel als Bedingung dafiir ein, dass ein Selbst des
Verstandes sich finden und bestimmen kann. Eine Existenz, welche diese Zerrissenheit,
die zuerst als Tod und Unwirklichkeit gefasst wird, scheut, kann sich im Umkehrschluss
nicht zum Selbstbewusstsein erheben. Das Verweilen beim Negativen, mithilfe dessen
das Selbst zu sich kommen kann, beschreibt Hegel als »Zauberkraft, die das Furchtbars-
te in das Sein umkehrt. Die >Zauberkraft« hilt die Verwiistung fest und verwandelt sie
in etwas, das sich als Selbstgleichheit in der Vernunft und Subjektivitit fassen lisst. Das
Negative, welches davor als das Furchtbarste bezeichnet wurde, erhilt die Kategorie der
»Seele«,”” die zur bewegenden Triebfeder einer sich ginzlich entwickelnden Vernunft
erkldrt ist. Kojéves Hegel-Interpretation und die fir sie zentrale Stellung des Todes als
immanenter und definitorischer Grenze des Lebens, ist durch die Rezeption von Martin
Heideggers Sein und Zeit beeinflusst.®® Das bei Heidegger der Verdrangung des Todes ge-
geniibergestellte und wesentliche »Sein-zum-Tode«®* verbindet Kojéve mit der Idee He-
gels, dass nur ein Subjekt frei sein kann, dem die eigene Endlichkeit bewusst ist.”® Das
wahrhafte Sein des Menschen sei mit der Bereitschaft verbunden, dem Tod in die Augen
zu blicken und bei diesem zu verweilen.” Kojéve liest Hegels Philosophie als ein anthro-
pologisches Programm fiir die Moderne:” Nur der negierend-schaffende Mensch sei in
der Lage, eine Individualitit zu erlangen.” In der Perspektive von Kojéve und der bei

65 Vgl. Kojéve, Alexandre: Hegel. Eine Vergegenwirtigung seines Denkens, (ibers. v. Iring Fetscher und
Cerhard Lehmbruch, Stuttgart: Kohlhammer 1958.

66 Hegel: PhdG, 36.

67 Ebd.,39.

68  Vgl. Kojéve: Hegel, 210. Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Gesamtausgabe Bd. 2, hg. v. Herrmann,
Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1977.

69 Vgl.ebd, §51,335-339.
70  Vgl. Kojéve: Hegel, 199.
71 Vgl.ebd., 224.
72 Vgl. ebd., 214f.
73 Vgl.ebd., 196f.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ihm immer wieder auftauchenden Fortschrittsrhetorik zufolge ist Hegels Mensch dazu
bestimmy, sich selbst und seine Welt zu schaffen.

Der Tod markiert die Stelle einer Unbestimmtheit, die der Bestimmung des Men-
schen dient, ohne dass dabei die von Lehmann angefithrte Fremdheit und Dunkelheit ei-
ne wirkliche Rolle spielen. Das Furchtbare des Todes erhilt Ziige eines Definierbaren und
Definitorischen, insofern es einen Menschen auf den Weg bringt, der die Totalitit des
Seins entfalte: »Das Wahre oder das durch-die-Rede-offenbarte-Sein ist Totalitit, d.h.
Gesamtheit einer schopferischen oder dialektischen Bewegung, die die Rede im Schof3e
des Seins hervorruft.«™ Kojéve hilt weiterhin fest: »Das besagt also, dafd das menschli-
che Sein selbst nichts anderes ist als diese Tat; es ist der Tod, der ein menschliches Leben
lebt.«” Weil das philosophische Denken der Totalitit und das Ende der Geschichte im
Totalitarismus im Begriff des Diskurses zusammenfallen,” wird die Aufmerksamkeit —
und das ist fiir die vorliegende Studie von entscheidender Bedeutung — auf das Auf3en,
den Anderen sowie das durch die Rede nicht Vermittelbare gelenkt. Wo alles aufzugehen
scheint, stellt sich die Frage nach dem Zustand der Negativitit als Negativitit. In kriti-
scher Auseinandersetzung mit Kojéve hat sich Georges Bataille diesen Fragen gewidmet.

Fiir Kojéve, so Bataille in »Hegel, la mort et le sacrifice«,” ist die »zentrale und letzte
Idee der hegelschen Philosophie« die Systematisierung von »Wirklichkeit und Dasein«
ausgehend vom Fundament »eines sich manifestierenden Nichts [néant, M. W.], sowie
der negierenden oder kreativen Tat [action, M. W.], frei und ihrer selbst bewusst«. Dem-
zufolge sei die »dialektische« Philosophie Hegels in letzter Konsequenz eine »Philoso-
phie des Todes«.”® Der Anspruch, das Negative im Herzen der Totalitit zu offenbaren
und in die Bestimmtheit des Selbstbewusstseins zu treten, verlange, so Bataille, dass der
Mensch lebe, wihrend er wirklich sterbe oder mit dem Eindruck lebe, dass er tatsichli-
che sterbe.” Weil das aber nicht méglich sei, inszeniere Kojéve eine Scheinerfahrung:
Ein Schauspiel, ein Possenspiel, eine List (»subterfuge«) des Todes ersetzt, mithilfe der
bestimmten Negation, die abstrakte des tatsichlichen Todes. Kojeve vertausche den Tod
mit einer festlichen Inszenierung des Opfertodes. Dass dabei auch eine Opferung des
Todes stattfinde, bezeichnet Bataille als Komédie und als »spectacle«.®

74  Ebd., 194.

75 Ebd., 210.

76  Vgl. ebd., 202. Rita Bischof zufolge hat Kojéve den hegelschen Weltgeist mit einem Jahrhundert
Verspatungin der Person Stalins verortet (vgl. Bischof, Rita: »Negativitit und Anerkennung. Hegel,
Kojeve, Bataille und das Ende der Geschichte«, 111—293, in: Bataille, Georges: Hegel, der Mensch und
die Geschichte, hg. v. Bischof, Rita, Berlin: Matthes & Seitz 2018, 185).

77  Bataille, Georges: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 326—345, in: Ders.: (Euvres completes XII. Articles |
1950-1961, Marmande, Francise/Monod, Sybille, Paris: Gallimard 1988.

78  Vgl. ebd., 327. Vgl. dazu auch Kojéve: Hegel, 198.

79  Vgl. Bataille: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 337. Zur Paradoxie dieser Vorstellung von Totalitat
als Ganze des gelebten Daseins schreibt Heidegger (Sein und Zeit, § 46, 315): »Sobald jedoch das
Dasein sosexistierts, dafd an ihm schlechthin nichts mehr aussteht, dann ist es auch schon in eins
damitzum Nicht-mehr-da-sein geworden. Die Behebung des Seinsausstandes besagt Vernichtung
seines Seins. Solange das Dasein als Seiendes ist, hat es seine >Ganze«nie erreicht. Gewinnt es sie
aber, dann wird der Gewinn zum Verlust des In-der-Welt-Seins schlechthin. Als Seiendes wird es
dann nie mehr erfahrbar.«

80  Vgl. Bataille: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 342.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

Von Anfang an steht aufer Frage, dass das Erkennen zu sich selbst zuriickkehrt: Von
der »Stelle des Ganzen«® wird jede Abweichung eingemeindet und als Arbeit am Gan-
zen begriffen. Die bereits erwdhnte >Zauberkraft« tritt als das Vermogen einer spezifi-
schen Auffassung von Darstellung auf. Das absolute Wissen setzt einen Kreislauf der
Aufthebung in Gang, den Derrida als »beschrinkte Okonomie« bezeichnet und damit an
den fiir Hegel zentralen Begriff der Arbeit ankniipft:** »Der Tod ist die Vollendung und
hochste Arbeit, welche das Individuum als solches fiir es [das sittliche Gemeinwesen]
iibernimmt.«® Wie Rita Bischof hervorgehoben hat, geht es Bataille nicht um eine Wi-
derlegung hegelscher Denkbewegungen. Er greife sie auf, um »mit ihnen zu arbeiten, sie
zu aktualisieren und im Licht der modernen Geisteswissenschaften neu auszulegen. <%
Hegel sei zwar auf ein Anderes des absoluten Geistes gestofden, bei der Thematisierung
des Anderen jedoch auf halbem Wege stehen geblieben. Die Hegel-Diskurse der 1930er-
Jahre — besonders aber Bataille — haben »die Aufmerksamkeit des Subjekts auf das Aus-
geschlossene gelenkt und die Vernunft in eine Bewegung auf das ihr Fremde, Andere hin
engagiert«.® Das Unvermittelbare, das im hegelschen Diskurs nicht aufgeht, bezeichnet
Bataille als »negativité sans emploi«.® Die arbeitslose Negativitit widersteht dem allum-
fassenden Paradigma der Arbeit am Ganzen, sie widersetzt sich einer Dienstbarkeit im
hegelschen Denksystem und seinem procedere der Erkenntnis. Fir diesen nicht linger
geschlossenen Kreislauf prigt Derrida den Begriff »allgemeine Okonomie«, der zufol-
ge der Sinn in einem Verhiltnis zum Nicht-Sinn stehen miisse, der jedoch mit der fiir
das westlich-abendlindische Denken typischen Operation eines einschliefenden Aus-
schlusses immer wieder getilgt werde.®

Wihrend im Hinblick auf Bataille deutlich wird, dass es ihm um die Aufmerksam-
keit fiir ein ausgeschlossenes Fremdes und Anderes geht, lisst sich die Bedeutung die-
ser Uberlegungen fiir das Nachdenken iiber den Dialog wiederum mit einer Formulie-
rung Derridas gewinnbringend erhellen: Waire nicht auch der Dialog hinsichtlich seiner
Verbindung mit der »tiefere[n] und urspriinglichere[n] Zone« des heteron zu befragen,
die weder der Subjektivitit noch der Objektivitit eindeutig zugeordnet werden kann?*®
Daran schlief3t sich die Frage an, ob, iiber den Dialog mit einem fiir die Erkenntnis in
Stellung gebrachten Anderen hinaus — in Bezug auf ein Anderes oder eine:n Andere:n,
die:der oder das einer Subjektkonstitution nicht dienlich ist, wie es in der an Absolutheit
orientierten Vorstellung einer >zwischenmenschlichen Dialektik« im Drama modellhaft
zum Ausdruck kommt — auch von einer Andersheit des Dialogs oder einer dem Dialog

81 Hegel: PhdC, 52.

82  Vgl. Derrida, Jacques: »Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomie. Ein riickhaltloser Hege-
lianismus«, 380—421, in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016, 412.

83  Vgl. Hegel: PhdG, 332.

84  Vgl. Bischof: »Negativitit und Anerkennungs, 115.

85  Vgl.ebd,, 217.

86  Bataille, Georges: »(Lettre a X., chargé d’un cours sur Hegel...)«, 369ff., in Ders.: (Euvres complétes V.
La Somme Athéologique 1, Paris: Gallimard 1973, 369f.

87  Vgl. Derrida: »Von der beschrinkten zur allgemeinen Okonomiex, 392f.

88  Vgl. Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik. Essay tiber das Denken von Emmanuel Levinas,
121-235, in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016, 193.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

selbst eigenen Andersheit die Rede sein kénnte? Und wire von hier aus nicht das Ver-
hiltnis in den Blick zu nehmen, das der Dialog mit der Sprache unterhilt?

Im Interesse am heteron kommen die Bemithungen in der franzosischen Theoriebil-
dung nach Hegel und der negativen Dialektik Adornos zusammen, so Rainer Nagele. Mit
Adorno lisst sich ein Verhiltnis von Dialog und Sprache hervorheben, weil es ihm dar-
um gehe, das Heterogene als Heterogenes in das Denken einzutragen.® Entsprechend
bezeichnet Adorno eine Rezeption Hegels, die nur die Gesamtkonzeption des einschlie-
Benden Ausschlusses und den bereits zitierten »Primat des Ganzen«’® im Blick hat, als
Riickzug vor seinem Denken.”* Das heterogene Moment finde sich in der Spannung zwi-
schen Expression und Konstruktion, der Bedingtheit des philosophischen Denkens in
der Sprache.”” Wohingegen Hegel das Aufgehen von geistiger Erfahrung im gedankli-
chen Medium als realisierbar erscheine,” thematisiert Adornos Lektiire, dass sich in der
sprachlichen Form der hegelschen Philosophie Inhalte niederschlagen, die sie nicht auf-
zulosen vermag. Die Aufmerksambkeit fiir eine Verankerung des Dialogs in der Sprache,
die ihrerseits nicht fir das Ganze in Dienst tritt, verdeutlicht, dass der Dialog an die
Grenzen der fiir ihn vorgesehenen Vermittlung st6f3t. Zur Anniherung an das Andere
kommt eine Reflexion der Sprache sowie der Bedingungen und Implikationen ihrer spe-
zifischen Medialitit hinzu, mit der die Frage der Kommunikation oder der Vermittelbar-
keit nicht von vornherein geklirt ist. Denn insofern schon die Sprache Momente einer
»negativité sans emploi« enthilt, ist die Sprache als Dialog vor allem als ein Ort der Ver-
handlung von Andersheit zu begreifen.

Das dabei verhandelte Verhiltnis zwischen Fremd- und Selbstbezug basiert auf der
Operation des unendlichen Urteils, die in jeder Setzung von Selbstheit implizit vollzo-
genen wird. Dessen »Wiederentdeckung im Anschluss an Kant und im Widerspruch zu
Hegel [ist Hermann Cohen, M.W.] zu verdanken«, wie Werner Hamacher hervorgeho-
ben hat.’* Im unendlichen Urteil sei die Urteilsform zwar einerseits aufgehoben, weil
Subjekt und Pridikat negativ verbunden sind und das Subjekt unendlich unbestimmt
bleibt: »der Geist ist nicht rot, die Rose ist kein Elephant, der Verstand ist kein Tisch«.*
Die Negation des unendlichen Urteils bestimmt das Subjekt in einem lediglich negativen
Punkt. In dieser einen negativen Relation auf etwas, wodurch das Subjekt als ein »Nicht-
Nichts« und als Etwas erschlossen werde, erfahre es »zwar keine positive Bestimmung,

89  Vgl.Nagele, Rainer:»The Scene of the Other. Theodor W. Adorno’s Negative Dialecticin the Context
of Poststructuralisme, in: boundary, 2/11 (1982), 59-79, 68.

90 Adorno: Minima Moralia, 10.

91 Vgl. Adorno, Theodor W.: »Skoteinos oder wie zu lesen sei«, 326—375, in: Zur Metakritik der Erkennt-
nistheorie. Drei Studien zu Hegel. Gesammelte Schriften Bd. 5, hg. v. Tiedemann, Rolf/Adorno, Gretel/
Buck-Morss, Susan/Schultz, Klaus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 331.

92 Vgl. Adorno: »Skoteinos, 367.

93 Vgl. ebd., 368. Vgl. zur mechanistischen Sprachtheorie Hegels (Ebd., 396f.).

94  Vgl. Hamacher, Werner: »Bemerkungen zur Klage, in: Ferber, llit/Schwebel, Paula (Hg.): Lament in
Jewish Thought, Berlin u.a.: De Gruyter 2014, 104.

95  Hamacher, Werner: »Was zu sagen bleibt. On Twelve and More Ways of Looking at Philology«,
79—202, in: Was zu sagen bleibt. Fiir—die Philologie. 95 Thesen zur Philologie, Schupfart: Engeler 2019,
170.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

wohl aber die Bestimmung zur Bestimmbarkeit«.*® In der »vélligen Unangemessenheit
des Subjekts und Pridikats«,” die durch das »ist« als Einheit gefasst werde, sei das un-
endliche, »aufgehobene Urteil zugleich kein Urteil und das Urteil schlechthin.«’® Dieser
Ursprung von Etwas als einem »Nicht-Nichts« liegt dem im Stern der Erlosung von Franz
Rosenzweig entworfenen Sprachdenken — der differenziell-dialogischen Logik des Ich
als »sound nicht anders« — zugrunde.*® Diese Logik des Anfangs, aus der die sprach- und
geschichtsphilosophische Konzeption von Benjamin hervorgegangen sei,'* fasst Hama-
cher als die »absolut voraussetzungslose und grundlose, nur deshalb aber grundgeben-
de Bewegung der Sprache« und »die Bewegungsstruktur der Sprache iiberhaupt«.” Die
sprachliche AuRerung — deren minimalste Form Rosenzweig als das »Hier bin ich.«'*
fasst —, ist immer auch auf das bezogen, was sie nicht benennt und das der Benennung
entzogen bleibt: »So und nicht anders.«*** Die Bewegung der sprachlichen Aulerung ge-
geniiber diesem >Nichts¢, auf das sie bezogen bleiben muss, um anders und damit sie
selbst zu sein, ist negativ: Sie ist Selbstbezug auf sich als ein Anderes, namlich als etwas An-
deres denn als Nichts. Was damit verhandelt wird, ist eine der Sprache und sogar eine
dem Selbst der Sprache und eine der Sprache des Selbst eigene negative Dialogik, welche
die Sprachbewegung vermittels eines Fremdbezugs auslést. Unmittelbar einleuchtend
ist diese Uberlegung mit Blick auf die Sprachtheorie von Ferdinand de Saussure. Ausge-
hend von einer fragwiirdig gewordenen Identitit von Zeichen verweisen Signifikanten
beiihm nichtauf Signifikate, sondern sind aufgrund ihres differenziellen Charakters von
anderen Signifikanten abgegrenzt und erschliefRen sich somit nur in einer negativen Be-

wegung in ihrer Bestimmtheit.'**

Zum Denken des Dialogs >nach der Shoah«

Insofern es im Folgenden um eine Unterbrechung, eine Krise oder einen Entzug der Dar-
stellung geht, baut diese Studie auf dem Denken der Zasur nach Friedrich Hélderlin auf.
Dabei sind der radikale Einschnitt in die Darstellbarkeit des Denkens und die Reflexion

96 Hamacher: »Bemerkungen zur Klage«, 103.

97  Hegel, G. W. F.: Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften. Frankfurta.M.: Suhrkamp 1970, 324,
zitiert nach Hamacher: »Was zu sagen bleibt«, 170.

98  Ebd., 170.

99  Vgl. Rosenzweig, Franz: Stern der Erlosung, Frankfurt a.M.: Kauffmann 1921, bes. 221—224.

100 Vgl. Hamacher: »Bemerkungen zur Klage«, 104.

101 Vgl. Hamacher: »Was zu sagen bleibt«, 171.

102 Rosenzweig: Stern der Erlosung, 224.

103 Ebd., 221.

104 Indem von Schilern transkribierten Cours de linguistique générale hilt Saussure fest: »La valeur né-
gative du motest évidente. Tout consiste en différences.« (de Saussure, Ferdinand: »Cours de lingu-
istique générale [1908-1909]«, in: Ders.: Revue de linguistique générale, 15 [1957], 3—103). Weiterhin
heifdt es: »ll N’y a dans la langue que des differences et pas de quantité positive.« (Ebd., 93). Vgl.
zu einer in dieser Studie nicht weiter verfolgten »Linguistik des Dialogs« bei Emil Benveniste auch
Moses, Stéphane: »Emile Benveniste and the Linguistics of Dialogue, in: Revue de métaphysique et
de morale, 32/4 (2001), 509-525.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

21


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Méglichkeiten und Grenzen eines geteilten Wirklichkeitsbezugs um 1800 von beson-
derem Interesse. Diese, so die immer wieder zu diskutierende These, werden im und mit
dem Dialog verhandelbar. Die Zisur verweist auf eine Unmdglichkeit des Denkens, in
deren Betrachtung in einem weiteren Schritt vor allem Auschwitz als inkommensura-
bles Ereignis und als Einschnitt in die Fortschrittsvorstellungen eines aufklirerischen
Denkens einbezogen werden muss. Diese doppelte Konstellation ist fiir den Dialog maf3-
geblich. Wihrend die Zisur eine Krise der Darstellung denkbar werden lisst, kann auch
der Dialog, der in einer jiidischen Tradition des Denkens von Rosenzweig und spiter
von Martin Buber entscheidend weiterentwickelt wird, snach der Shoah«nicht mehr um-
standslos angefithrt werden.

Die Formulierung >nach der Shoah«in Anfithrung ist einerseits der Verweis auf das,
was etwa Theodor W. Adorno oder auch Hannah Arendt pars pro toto als >Auschwitz,
>nach<oder sseit Auschwitz< beschreiben und zunichst die Ermordung der europiischen
Juden durch die Nationalsozialisten bezeichnet, dabei jedoch nicht auf ein isoliertes
Geschehen reduziert werden kann: Die Shoah ist Teil einer im westlichen Abendland und
in der Aufklirung verwurzelten Denkweise, die einen Zugang zum Anderen entweder
gar nicht oder nur als Assimilation und Subsumption gegeniiber der Voraussetzung
eines Selbst erlaubt. Das in die Anfithrung einbezogene >nach« verdeutlicht andererseits
auch, dass die Frage nach den Konsequenzen fir die westlich-abendlindische Philo-
sophie als eine nachhaltige und bleibende Problemstellung betrachtet werden muss.
Die Shoah stellt in ihrer Uberforderung fiir die Darstellung,'™ fiir das Denken und die
Kulturgeschichte eine in jeder Hinsicht bedenkliche »Zisur« dar.*®® Von einer durch
die Geschichte zweifelhaft gewordenen Tradition der Philosophie ausgehend stof3t das
Nachdenken iiber den Dialog auf eine Konfrontation mit dem Aufersten, das im Begriff
nicht aufgeht.

Mit seinen »Anmerkungen zum Oedipus«'®” und den »Anmerkungen zur Antigo-
ni«®® legt Hélderlin nicht nur Kommentare der Tragddien oder seiner Ubersetzungs-
arbeit vor. Wie Philippe Lacoue-Labarthe verdeutlicht, findet in Hélderlins »Anmerkun-
gen«eine weitergehende Auseinandersetzung mit der idealistischen Lesart der Tragodie
statt, mit der die »Vollendung der Philosophie« auch als »Erschépfung« begriffen wer-
den muss. Eine, seit dem bei Immanuel Kant beschriebenen epistemologischen Schnitt,
in der Philosophie vorherrschende Krise sei durch den spekulativen Idealismus und das

105 Vgl. Miiller-Scholl, Nikolaus: »Darstellen snach Auschwitz«, in: Thewis: Darstellen snach Auschwitz«.
Online-Zeitschrift der Gesellschaft fiir Theaterwissenschaft, 4 (2010), http://www.theater-wissenschaft
.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/, zuletzt abgerufen am12.07.2023.
Diese Uberlegung fiihrt er in einem Aufsatz zum Schreiben >nach Auschwitzc bei Heiner Miiller
und Alexander Kluge weiter aus (vgl. Ders.: »Poetik der Zasur. Zu Heiner Miillers >Schreiben nach
Auschwitz«, 66—85, in: Schulte, Christian/Mayer, Brigitte Maria (Hg.): Der Text ist ein Coyote. Heiner
Miiller Bestandsaufnahme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004).

106 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe: La fiction du politique. Heidegger, I'art et la politique, Paris: Bourgois
1987, 64—81.

107 Hélderlin, Friedrich: »Anmerkungen zum Oedipus«, 247—258, in: Ders.: Samtliche Werke. Historisch-
kritische Ausgabe Bd. 16, hg. v. Sattler, D. E., Frankfurt a.M.: Stroemfeld/Roter Stern 1988.

108 Holderlin, Friedrich: »Anmerkungen zur Antigoné«, 409—421, in: Ders.: Samtliche Werke. Historisch-
kritische Ausgabe Bd. 16.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/

Zur Einleitung

ihm eigene Verfahren der Reprisentation »kassiert« worden.'®® Anders formuliert: Eine
zwischen Vernunft und ihrem Gegenstand prinzipiell zu verortende Bezugslosigkeit™®
sei durch eine »Theorie des Todes« aufgehoben worden, welche das Negative in einen
Bezug zu stellen vermag, wie Lacoue-Labarthe im Anschluss an den zuvor zitierten Ba-
taille anfithrt.™ Holderlin hingegen, der auf seine Weise mit dem Programm des speku-
lativen Idealismus und der hegelschen Lésung rang, habe mit seinen Uberlegungen zur
Zisur die Reprisentation der »unmoglichen Kassierung der Krise« beschrieben, welche
das Denken tiber die Philosophie hinaustrigt und mit der Frage der Darstellung kon-
frontiert."*

Der Dialog spielt bei dieser Offenlegung der Krise eine entscheidende Rolle. So
verweist der »widerstreitende Dialog« in den Odipus-Anmerkungen darauf, dass in der
»Darstellung des Tragischen« »das granzenlose Eineswerden durch granzenloses Schei-
den sich reinigt.«"® Wie das »grinzenlose Scheiden« verdeutlicht, geht es Hélderlin um
eine Zisur im Dialog, die als Einschnitt so nachhaltig wirkt, dass sie sich nicht wieder
in ein Ganzes eingliedern ldsst. Im Antigoni-Text taucht »die dialogische Form« als Teil
einer Aufzihlung auf, die nahelegt, den Dialog als »gefihrliche Form« zu fassen. Die
Gefahr geht von einer Ergreifung des, im Gegensatz zur »griechischen Art«, »geistigeren
Kérper[sl« aus." Sie besteht im Hinblick auf die »Haupttendenz in den Vorstellungs-
arten unserer Zeit [...], etwas treffen zu kénnen.«"™ Wenn somit einerseits die Zisur
als Bestrebung der Herstellung eines Verhiltnisses oder einer Beziehung zu begrei-
fen sei,™ so wird, wie Samuel Weber hervorgehoben hat, dabei jedoch andererseits
auch deutlich: Die Anlage des Dialogs in den Hélderlin-Ubersetzungen der Sophokles-
Tragodien zeigen auf, dass eine Spaltung nicht nur zwischen Parteien, sondern auch
schon fiir jeden Einzelnen veranschlagt werden muss."” Weber spricht, entgegen der
bei Lacoue-Labarthe akzentuierten Leere des »tragischen Transports«, die auch schon
Hoélderlin selbst hervorhebt,™® von einer fiir die Beziehung notwendigen »Spannung«
und »Unterbindung«.™

Wie J6rn Etzold hervorhebt, geht es Holderlin um »die >Umkehr aller Vorstellungsar-
ten und Formenc: also die Umkehr jener Formen, durch welche die Welt dem Subjekt erst

109 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe: »Die Zasur des Spekulativen, iibers. v. Werner Hamacher und Pe-
ter Krumme, 203-231, in: Kluckhohn, Paul (Hg.): Hélderlin-Jahrbuch, 1980/81, Tibingen: Mohr 1981,
208.

110 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft 1+2, hg.v. Weischedel, Wilhelm, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2008, 314 (B 359/A 302f.).

111 Vgl. Lacoue-Labarthe: »Die Zasur des Spekulativens, 204.

112 Vgl ebd., 208.

113 Holderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«, 257.

114 Holderlin: »Anmerkungen zur Antigoni, 417.

115 Ebd., 418.

116  Weber, Samuel: »Zasur als Unterbindung. Einige vorlaufige Bemerkungen zu Hélderlins »Anmer-
kungen«,37—62, in: Etzold, Jérn/Hannemann, Moritz (Hg.): rhythmos. Formen des Unbestindigen nach
Hdlderlin, Miinchen: Fink 2016, 49.

117 Ebd., 50.

118 Vgl. Hoélderlin:»Anmerkungen zum Oedipus«, 250; vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe: Métaphrasis suivi
de Le thédtre de Holderlin, Paris: Presses Univ. de France 1998, 73.

119  Vgl. Weber: »Zdsur als Unterbindung, 52.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

23


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zuginglich wird, durch die sich der Bezug zwischen Subjekt und Objekt erst als solcher
konstituiert.«*° Das bei Hélderlin verhandelte Verhiltnis zwischen dem >grinzenlosen
Eineswerden< und dem >granzenlosen Scheidencist ganz explizit als Anndherung an die
»moderne Poésie«” formuliert. Es geht ihm um eine Verortung der Dichtung in der Ge-
genwart: »Man hat, unter Menschen, bei jedem Dinge, vor allem darauf zu sehen, daf}
es Etwas ist, d.h. daf3 es in dem Mittel (moyen) seiner Erscheinung erkennbar ist, dafy
die Art, wie es bedingt ist, bestimmt und gelehret werden kann.«** Hélderlin fragt nach
den Bedingungen der Erscheinung von Etwas als Etwas, weil er sie als wandelbar auf-
fasst und die philosophische Logik des »Einen Vermdgen[s] der Seele« in Zweifel zieht,
deren Darstellung ein Ganzes mache.'”® Hélderlin akzentuiert in seinen Anmerkungen zu
den Tragddien Sophokles’ eine Unterbrechung, eine Teilung und Fragmentarisierung fir
den Erkenntnisprozess.

Die »De-Markierung des Spekulativen«,”** die Lacoue-Labarthe in Bezug auf die Zi-
sur hervorhebt, und die er als eine Art »Gegenbeweis« zur Dialektik »als der Prozef3 der
Selbst-Konzeption des Wahren oder des Subjekts, des ab-soluten Denkens« anfithrt,"
zeigt auf eine offene Wunde im Gewebe der Philosophie [...], die nicht vernarbt und sich
unter der Hand, die sie schliefdt, immer wieder 6ffnet.«?® Lacoue-Labarthe schligt ei-
ne Briicke zu der Frage nach den Méglichkeiten des Denkens an und nach Auschwitz.
Weil er die Vernichtung der Juden (»extermination des juifs«) als schreckliche Wesens-
enthiillung (»la terrible révélation de son essence«) des Okzidents, seines »ab-soluten
Denkens« und seiner »Theorie des Todes« betrachtet, ist Auschwitz eine Zisur.””” Die-
se sei mit Blanchot auch als »événement sans réponse« bezeichnet, als unbeantwortba-
res Ereignis. Die Zisur unterbreche die Absicht einer Unmittelbarkeit (»interrompre ou
couper une tentative d'immédiateté«)."”® Sie sei der Moment, in dem der Konflikt der
Reprisentation als solcher — und im Hinblick auf das inkommensurable Ereignis, als
Reprisentation in ihrer Unméglichkeit — erscheine.™ Auschwitz ist somit der Ort ei-

120 Etzold, J6rn: »Formen des Unbestidndigen. Zur Einfithrung«, 13—35, in: Etzold, J6rn/Hannemann,
Moritz (Hg.): rhythmos. Formen des Unbestindigen nach Holderlin, Miinchen: Fink 2016, 24.

121 Holderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«, 249.

122 Ebd.

123 Holderlin: sAnmerkungen zur Antigondx, 411. Zu Nachleben und Weiterentwicklung dieses Ge-
dankens in der Lyrik des 20. Jahrhunderts, vgl. Schilling, Erik: Dialog der Dichter. Poetische Beziehun-
gen in der Lyrik des 20. Jahrhunderts, Bielefeld: transcript 2015.

124 Lacoue-Labarthe: »Die Zasur des Spekulativen«, 207.

125 Ebd., 204.

126 Ebd., 208.

127 Lacoue-Labarthes These (vgl. La fiction du politique, 59/63f.), dass Heidegger die Bedeutung von
Auschwitz als »Zadsur« des Denkens zwar nicht anerkannt habe, mit ihm jedoch der theoretische
Horizont fir die systematische Verkennung des Unerkennbaren in der philosophischen Traditi-
on gedacht werden konne (vgl. ebd., 72), widerspricht Werner Hamacher in einem Aufsatz zum
Arbeitsbegriff in der Rektoratsrede, den er mit einer ergontologischen, das heifdt einer werk- und
vollendungsorientierten Tradition zusammenfiihrt (vgl. Hamacher, Werner: »Arbeiten Durchar-
beiten«, 155200, in: Baecker, Dirk (Hg.): Archdologien der Arbeit, Berlin: Kadmos 2002).

128 Lacoue-Labarthe: La fiction du politique, 71.

129 Vgl . ebd., 65.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

139y des Denkens, mit der das Denken der Darstellbarkeit

ner Abspaltung (»dissociation«
als solches herausgefordert und in Frage gestellt wird. Auf dieser Konstellation aufbau-
end kann im Folgenden nach jenem »Unausdriickbaren« und »Ausdruckslosen« gefragt
werden, das Szondi zufolge dem Dialog im Drama duferlich bleibt, insofern es nicht in

! Denn in der Perspektive Holderlins ist

den zwischenmenschlichen Bezug hineinragt.
die dialogische Sprache Sophokles’ davon gekennzeichnet, dass sie im Stande sei, »des
Menschen Verstand als unter Undenkbarem wandelnd, zu objectiviren.«"*

Wenn der von Adorno fir die Philosophie formulierten Aufgabe snach Auschwitz« ge-
folgt wird, nimlich einer Befreiung der Dialektik von ihrem affirmativen Wesen,”* wird
deutlich: Der Akzent auf der Zisur hebt den Dialog nicht auf, sondern nimmt ihn vom Standpunkt
einer Aktivierung der Negativitit aus in den Blick. Im Zentrum der vorliegenden Studie steht nicht
eine Unmoglichkeit des Dialogs, sondern vielmehr ein Denken des Dialogs nach dem Dialog, dasvor
dem Hintergrund einer spezifischen Unmdglichkeit des Denkens zu entwickeln ist.

Diese Bestrebung geht einher mit einer »Akzentuierung von Diskontinuititen, einem
»intensivierte[n] Interesse an Desintegrationsphinomenc, einer »alarmierte[n] Umsicht fir Fragen
der Verantwortung, des Anderen und der Verinderung«.”** Den Einschnitt ernstzuneh-
men, den die Shoah fiir das Denken bedeutet, erfordert eine »philosophische Trauerar-
beit«** hinsichtlich des Dialog-Begriffs, der wie kein anderer fiir ein restauratives Den-
ken missbraucht werden kann. Die historisch notwendig gewordene Trauerarbeit hat
systematische Konsequenzen, die nicht ohne Weiterers wieder historisiert werden kon-
nen und sich fiir den Dialog als besonders folgenreich erweisen. Die Kritik setzt deswe-
gen an der dem Dialog immer wieder zugeschriebenen Verséhnungsfunktion, der Idee
einer Transparenz der sprachlichen Zeichen”® und der Vorstellung einer Reziprozitit
des dialogischen Vollzugs an, um deren Mitverantwortung am Zustand des Unversohn-
ten herauszustellen. Dieses Erbe im Begriff des Dialogs auch im Riickgriff als schuldhaft
herauszustellen, zielt im Sinne einer negativen Dialogik auf eine Verschnungsperspektive,
die nicht schon korrumpiert ist.

130 Ebd., 71.

131 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14

132 Holderlin: »Anmerkungen zur Antigonéc, 413.

133 Vgl. Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit. Gesammelte Schriften Bd. 6,
hg. v. Tiedemann, Rolf, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 9.

134 Hamacher, Werner: »Reparationen«, 11-25, in: Balke, Friedrich/Siegert, Bernhard/Vogl, Joseph
(Hg.): Archiv fur Mediengeschichte. Mediengeschichte nach Kittler, Minchen: Fink 2013, 16f.

135 Ebd.,17.

136 Vgl. zum Phantasma einer Transparenz sprachlicher Zeichen die Untersuchungen von Jager, Lud-
wig: »Aura< und sWiderhall«. Zwei Leben des >Originals<— Anmerkungen zu Benjamins Konzep-
tionen des Originalenc, in: Kulturwissenschaftliche Zeitschrift, 4/3 (2019), 11-23, 19f; Jager, Ludwig:
»Fremdheit< und >Eigensinn«. Ubersetzen und Verstehen bei Humboldt und Schleiermachers, in:
Scientia Poetica, 23/1 (2019), 123-147.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

25


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Marten Weise: Dialog als Denkfigur
Forschungsiiberblick

Der Dialog istin der vorliegenden Untersuchung weder vom Punkt der Analyse aus noch
im Hinblick auf die Umrisse einer Disziplin, Fachrichtung oder Textgattung klar und
deutlich einzugrenzen. Eine komparatistische Herangehensweise ist demnach unum-
ginglich, weil hiermit sowohl die bedeutenden literatur- und theaterwissenschaftlichen
als auch die nicht minder relevanten philosophisch-theoretischen Aspekte zum Tra-
gen kommen. In dem bei Blumenberg intendierten Sinne, ergeben sich durch eine
Auseinandersetzung mit verschiedenen Ansitzen, Herangehensweisen und Epochen

B7 zum erklir-

historische Perspektiven, ohne dass dabei eine >Geschichte des Dialogs«
ten Ziel erhoben ist. Der Ausblick auf den Forschungsstand verortet die vorliegende
Studie im interdiszipliniren Feld der Theoretisierung des Dialogs. Dabei ist zunichst
auffillig, dass eine ganze Reihe von Verdffentlichungen aus den vergangenen Jahrzehn-
ten eine mehr oder minder ausdriickliche Unzufriedenheit mit dem Verstindnis des
Dialogs als Konsensverfahren und seinen verschiedenen Variationen, Abwandlungen
und Spielarten aufweist.

Auf die Notwendigkeit einer Analyse des Dialogs iiber das weitreichende, teils im
Alltagsverstindnis verankerte Grundverstindnis hinaus macht etwa der Mediavist Peter
Strohschneider mit dem Hinweis auf die »agonalen rhetorischen Verfahren«*® in einer
kritischen Auseinandersetzung mit dem »Dialog der Dialogforschung [...] als perfor-
mative Affirmation gemeinsamer Basisannahmen«® aufmerksam. Insbesondere »der
Sprachgebrauch der geisteswissenschaftlichen Dialogforschung« gebe »gemeinsame
Konnotationen zu erkennen [...], wonach der Begriff sDialog« und seine Derivate erst
dann eigentlich in Betracht kommen, wenn verstindigungsorientierte Mehrstimmig-

149 Aus einer Irritation mit der »normativen Aufladung des Dialogischen

141

keit vorliegt.«
als primum humanum«*** heraus, formuliert Strohschneider die Frage: »Reduziert nicht
ein solches diskursethisches Pathos zumindest jenes analytische Potenzial, das Termi-
nologien und Kategorien der Dialogik in historisch-hermeneutischen Untersuchungen

sollten entfalten kénnen?«*#*

Die vorliegende Studie geht von einer vergleichbaren
Problem- und Fragestellung aus.

Der Sozialphilosoph Thomas Bedorf beschreibt in kritischer Auseinandersetzung
mit den Theorien der Anerkennung von Charles Taylor und Axel Honneth ein integrie-
rendes Telos der Identitit, »das entweder im interkulturellen Dialog bewahrt oder in der

intersubjektiven evaluativen Konfrontation generiert werden soll.«** In der politischen

137  Zur Periodisierung der Gattungsentwicklung des Dialogs vgl. Hirzel, Rudolf: Der Dialog. Ein litera-
turhistorischer Versuch, Leipzig: Olms 1895.

138 Strohschneider, Peter: »Dialogischer Agon, 95-117, in: Hempfer, Klaus W./Traninger, Anita (Hg.):
Der Dialog im Diskursfeld seiner Zeit. Von der Antike bis zur Aufkldrung, Stuttgart: Steiner 2010, 110.

139 Ebd,, 97.

140 Ebd., 96.

141 Ebd., 97. Strohschneider bezieht sich mit dem »primum humanum« auf den »gegeniiber der Dis-
kursethik distanzierten«Niklas Luhmann (vgl. ebd., 95). Vgl. dazu Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft
der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, 351.

142 Strohschneider: »Dialogischer Agon, 97.

143 Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung. Uber Identitit und Politik, Berlin: Suhrkamp 2010, 101.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

Theorie macht die auch schon bei Strohschneider zitierte Chantal Mouffe mit ihrer
Streitschrift »Wider die kosmopolitische Illusion« Jiirgen Habermas als Hauptverfech-
ter eines deliberativen, universalen und globalen Modells rationaler Verstindigung
aus.™* Dieses komme in der nach-bipolaren Welt in einem bestimmten »postpolitischen
Zeitgeist« zum Ausdruck: Dieser sei von der Vorstellung geprigt, »da’ Konflikte zwi-
schen Interessenverbinden der Vergangenheit angehérten und Konsens durch Dialog
erzielt werden kénne.«'* Frangois Jullien — Philosoph und Sinologe — bezeichnet den
Dialog als »weichen Begriff«, der mit einem falschen Egalitarismus geschmiickt werden
kénne, wenn er nicht mit einer starken Bedeutung versehen werde.® Mit Blick auf
die Philosophie, so die Herausgeber des Sammelbandes Undarstellbares im Dialog, sei
festzuhalten, dass der eher sozialphilosophisch interpretierte Begriff des Dialogs keine
sonderlich grofe Resonanz erfahren habe und eine philosophische Bestimmung des
Dialogischen nicht in Sicht sei.'”

In literaturwissenschaftlich ausgerichteten Publikationen heift es, dass der Dialog
mitunter als Klischee fiir Konsens aufgefasst sei, wodurch er zum euphemistischen
Platzhalter werde, ohne, dass dabei die Voraussetzungen eines jeden Dialogs beriick-
18 Ferner wird die Auffassung des Dialogs als »ideologisiertes, zuweilen
ungewollt banalisiertes Positivum«**® dargestellt. Vor dem Hintergrund eines verbrei-

sichtigt wiirden.

teten »Mythos des natiirlichen Gespriches« wird dabei zwar die Forderung nach einer
Auseinandersetzung formuliert, die eine subjektivistische Prigung tiberwinden und
iiber die »traditionell auf Harmonie und Konsolidierung abgestellten Dialog-Mytho-

150

logien« hinausgeht.”® Dennoch geben die aufgefiihrten literaturwissenschaftlichen

Publikationen, denen weitere zu unterschiedlichen Epochen, nationalen Literaturen

5! nicht hinreichend Aufschluss

und Gattungen — wie etwa dem Brief — hinzufiigen sind,
dariiber, wie der Dialog genauer zu verstehen ist. Sie bleiben hiufig bei Beobachtungen
wie den folgenden stehen: Es lisst sich zwar eine Unzufriedenheit mit dem Verstindnis
des Dialogs als essenzielle Duplizitit, Gegen- und Wechselseitigkeit der Rede feststellen,

die ihn als Austausch zwischen pri-stabilisierten (Subjekt-)Entititen fasst. Allerdings

144 Vgl. Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische lllusion, iibers. v. Niels Neumeier,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 21.

145 Ebd., 7.

146 Vgl.Jullien, Francois: Esgibt keine kulturelle Identitdt. Wir verteidigen die Ressourcen einer Kultur, iibers.
v. Erwin Landrichter, Berlin: Suhrkamp 2017, 88.

147 Vgl. Bedorf/Bertram/Gaillard/Skrandies: »Einleitung. Ansitze dialogischer Rationalitit, 11f.

148 Vgl. Coetschel, Willi: »Vorwortc, 11f., in: Ders. (Hg.): Perspektiven der Dialogik. Ziircher Kolloquium
zum 80. Geburtstag von Hermann Levin Goldschmidt, Wien: Passagen 1994, 11.

149 Vgl. Hausmann, Matthias/Liebermann, Marita: »Einleitung«, 7-18, in: Dies. (Hg.): Inszenierte Ge-
spriiche. Zum Dialog als Gattung und Argumentationsmodus in der Romania vom Mittelalter bis zur Auf-
kldrung, Berlin: Weidler 2014, 7.

150 Vgl. Wertheimer, Jiirgen: >Der Giiter Gefihrlichstes, die Sprache<. Zur Krise des Dialogs zwischen Aufkld-
rung und Romantik, Miinchen: Fink 1990, 11/19.

151 Vgl. Hempfer, Klaus W. (Hg.): Poetik des Dialogs. Aktuelle Theorie und rinascimentales Selbstverstind-
nis, Stuttgart: Steiner 2004; Hempfer, Klaus W. (Hg.): Grenzen und Entgrenzungen des Renaissancedia-
logs, Stuttgart: Steiner 2006; Pearce, Lynne: Reading Dialogics, London: Arnold 1994; Sollte-Gresser,
Christiane: Leben im Dialog: Wege der Selbstvergewisserung in Briefen von Marie de Sévigné und Isabelle
de Charrieére, Sulzbach i. Ts.: Helmer 2000.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

21


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

geht es schliefllich — speziell in Bezug auf die Frage der in der Aufklirung beliebten
Gattung des Dialogs — doch um die Vermittlung zweier Momente und den verniinftig-
einvernehmlichen Austausch zwischen Polen."> Ferner wird die Metaphorisierung des
Dialogischen als zunehmend ubiquitir beschrieben, wihrend die literarisch-philoso-
phische Gattung des Dialogs im 19. und 20. Jahrhundert beinahe aussterbe.™

Wie sich anhand dieses kurzen Uberblicks hervorheben l4sst, mangelt es den meis-
ten literaturwissenschaftlichen Untersuchungen zum Dialog an einer Kontextualisie-
rung innerhalb philosophischer und theoretischer Uberlegungen. Eine Ausnahme bildet
die Studie Erfahrung und Interpretation von Toni Tholen, welche den Dialog in der Ausein-
andersetzung mit Dekonstruktion und Hermeneutik als Erfahrung des Wider-Spruchs
unter der Bewahrung zweier entgegengesetzter Blickrichtungen zwischen Autor und Le-
ser, Ich und Du, Mann und Frau begreift.”* Wihrend seine Untersuchung den Dialog als
Moglichkeit aber beinahe zu verstecken scheint, wird er im Folgenden systematisch und
als Fluchtlinie eines Nachdenkens tiber die andere Erfahrung und die Erfahrung des An-
deren entwickelt.

Einigen Ansitzen aus Philosophie und Theorie wiederum fehlt eine konsequente
Auseinandersetzung mit Fragen der Sprache und der Reprisentation, die fiir eine
Beschiftigung mit dem Dialog unabdinglich ist. Denn wie in der Einleitung zu dem
zitierten Sammelband Undarstellbares im Dialog hervorgehoben wird, lenke eine Zusam-
menfithrung von Fragen der Reprisentation und des Dialogs den Blick auf dialogische

55 Anders als im

Strukturen, die nicht auf die soziale Dimension zu reduzieren sind.
Bild einer Interaktion zweier Partner, konne der Dialog um einen philosophischen oder
diskursiven Sinn bereichert werden, der auf eine »dialogisch strukturierte Rationalitdt«
hindeute.”® Auch wenn es in der folgenden Untersuchung weder um eine philosophi-
sche Bestimmung des Dialogs noch um eine »dialogisch strukturierte Rationalitit« geht,
geben einige der Formulierungen dieser Einleitung einen Ausblick darauf, welche Uber-
legungen die Auseinandersetzung mit dem Dialog in dieser Studie zu beriicksichtigen
hat. Mit dem Dialog, so heifit es, sei ein Problem des Ubergangs eréffnet. Wo ein Dialog
stattfinde, sei eine spezifische Art der Trennung impliziert, »in der etwas als fremd oder
strukturheterolog aufstéft«.””” Mit der im Dialog akzentuierten Differenz sei darauf
verwiesen, dass der Dialog sich immer schon um die Darstellung der Anderen in einem
weiteren Sinne drehe: »Es kommt gleichsam immer zu einer Krise von Darstellung,
wenn das Andere sich im Dialog prisentiert.«"®

Im Umbkehrschluss bringt eine Krise der Darstellung unweigerlich die Frage des Dia-
logs mit sich. Diese iiberaus wichtige Beobachtung macht Jean-Luc Nancy in Partage des

152 Vgl. Kleihues, Alexandra: Der Dialog als Form, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2002, 269. Vgl.
zur Duplizitit, Gegen- und Wechselseitigkeit (in) der Rede die Studie von Nikulin, Dmitri: On dia-
logue, Lanham: Lexington Books 2006, 20/245.

153 Vgl. Hempfer: »Zur Einfithrungs, 21.

154 Tholen, Toni: Erfahrung und Interpretation. Der Streit zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion, Hei-
delberg: Winter 1999, 241.

155 Vgl. Bedorf/Bertram/Gaillard/Skrandies: »Einleitung. Ansatze dialogischer Rationalitits, 11.

156 Vgl. ebd., 25.

157 Ebd.,12.

158 Ebd.,13.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

voix (Die Mit-Teilung der Stimmen™?). Ausgehend von der Beschreibung eines Statuswan-
dels der Philosophie in der Moderne, infolge dessen die Darstellung des Denkens als un-
endliche Teilung (»sa partition est infini«) ausschlaggebend werde, konne die Frage des
Dialogs nicht lediglich als eine unter anderen, sondern miisse als die Frage der Philoso-
1 Der Dialog ist bei Nancy eine jener Denkfiguren,
mit der die Frage nach dem Menschen nach Gott und diesseits seiner a-theistischen Al-

phie aufgefasst werden, so Nancy.

ternativen gestellt wird.** Weil der Sinn nicht linger von einer Stelle her gesetztist — also
nicht durch metaphysische Gewissheiten legitimiert ist, auf die das Denken, wie auf ei-
nen quasi-gottlichen Fixpunkt, riickbezogen werden kann —, miisse er vergemeinschaf-
tet und geteilt werden.'®* Deswegen akzentuiert Nancy die Notwendigkeit, den Dialog
tiber die Grenzen der Kommunikation hinaus und jenseits seiner Auffassung als Gattung
oder Form zu beschreiben. Es geht ihm um ein Verstindnis des Dialogs »in der ganzen
Tragweite des Worts, das nicht nur literarisch, sondern ebenso ethisch, sozial wie poli-
tisch ist«.’®

Was mit der Sprache des Subjekts sowie dem Subjekt (in) der Sprache nach dem
»Abhandenkommen eines absoluten Anfangs« passiert, fragt Maud Meyzaud in ihren
Untersuchungen zum »frithromantischen Gesprich«.’** Meyzaud schlieft damit an
die von Nancy mit Lacoue-Labarthe anhand der Frithromantik vorgenommene Be-
schreibung des Dialogs in seiner iibergreifenden Bedeutung an,' die ihrerseits auf
die Vorarbeiten Maurice Blanchots zuriickgreift.’*® Was sowohl Blanchot als auch La-
coue-Labarthe und Nancy an der Frithromantik interessiert, ist der Umstand, dass sie
der Versuch des Umgangs mit einer Krise der Kommunikation ist. Der Verlust eines
gemeinsamen letzten Grundes ist um 1800 Ausgangspunkt einer Konzeption des »Ge-
sprichs«als Vorgang »endloser Verstindigungsprozedurenc, der zu einer Beschreibung
des Sprachgeschehens erhoben werde, wie Manfred Frank mit Bezug auf die von Michel

159 Nancy: Le partage des voix; vgl. die dt. Ubersetzung: Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen.

160 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 88.

161 Neben Le partage des voix wird im weiteren Verlauf der Untersuchung hinsichtlich dieser Uberle-
gungen vor allem auf folgende Texte Nancys Bezug genommen: Nancy, Jean-Luc: Singuldr plural
sein, tbers. v. Ulrich Muller-Schéll, Berlin: Diaphanes 2004; Ders: »Theatereignis, tibers. v. Ulrike
Oudée Diinkelsbiihler, 323-330, in: Miiller-Scholl, Nikolaus (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kate-
gorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien, Bielefeld: transcript 2003; Ders.: »Das gemeinsame
Erscheinen. Von der Existenz des >Kommunismus<zur Gemeinschaftlichkeit der>Existenz«, tibers.
v. Gisela Febel und Jutta Legeuil, 167—204, in: Vogl, Joseph (Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer
Philosophie des Politischen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994; Ders.: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht
verwirklicht, Gbers. v. Esther von der Osten, Wien u.a.: Turia + Kant 2018, 47-55).

162 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 171.

163 Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen, 72. (Nancy: Le partage des voix, 88: »Cette partition est celle du
dialogue, dans toute la portée du mot, qui n'est pas seulement littéraire, mais éthique, sociale et
politique.«)

164 Vgl. Meyzaud, Maud: »Anstelle des Staates. Das Literarisch-Absolute und die frithromantische Po-
litik des Gesprachs«, 53—79, in: Rottgers, Kurt (Hg.): Plurale Sozio-Ontologie und Staat. Jean-Luc Nancy,
Baden-Baden: Nomos 2018, bes. 69f.; Meyzaud: Formen des Gesprichs —Gesprich der Formen. Diderot,
Schlegel, Musil und die Theorie des Romans, Paderborn: Fink 2022, 246.

165 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: Das Literarisch-Absolute. Texte und Theorie der Jenaer
Friihromantik, ibers. v. Johannes Kleinbeck, Wien u.a.: Turia + Kant 2016, 315.

166 Blanchot, Maurice: LEntretien infini, Paris: Gallimard 1969; vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 77.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

29


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Foucault hervorgehobene neue »Episteme« einer sprachlichen Wirklichkeitskonstruk-
tion ausfithrt.'” Wihrend Meyzaud die Verschiebung von einer »Legitimation durch
Verwurzelung« hin zur »Legitimation durch Anschlussfihigkeit« festhilt,'® ist eine
aus dieser epistemologischen Gemengelage abgeleitete »prinzipielle Stellung des Dia-
199 als Reflexion der Unmoglichkeit eines unmittelbaren Selbstbezugs des

Subjekts zu verstehen: »Gesprich«, so Meyzaud, »wird bei den Romantikern insge-

logischen«

samt zum systemischen Ort eines Versuchs, in der Schrift dsthetische Formprozesse zu
ermitteln, die einem der Sprache inhirenten Dialogismus gerecht werden kénnen.«”°
Demzufolge entfaltet sich schon die Sprache des einsamen Subjekts als Dialog.

Diese Ausfithrungen verdeutlichen, warum in der vorliegenden Schrift nicht auf das
Dialogizititsmodell von Michail Bachtin'”* zuriickgegriffen wird. Auch wenn eine Vor-
stellung der Sprache als Dialog auf den Begriff der Dialogizitit aufmerksam macht und
diese als soziale Grundbedingung des Monologs in der Auseinandersetzung mit dem

17 tut sich hierbei dennoch ein Problem auf: Sprache ist

Theater bereits angefithrt wurde,
bei Bachtin als funktionales System begriffen.'”® Auch wenn mit ihm Texte als potenziell
unabschlief8bare Dialoge gelten kénnen, muss bei der Dialogizitit von einer Interaktion
mehr oder minder eindeutig bestimmter Sinnpositionen ausgegangen werden. Dialo-
gizitit findet entweder zwischen Sprachen oder zwischen Sprache und einem Aufler-
sprachlichen statt. Wie Paul de Man hervorgehoben hat, fordert Bachtins Dialogizitit
die Voraussetzung einer prikritisch-phinomenalen, nicht-sprachlich verfassten Wel,

welche eine in sich bestimmte Sprache infiltriert.””*

167 Vgl. Frank, Manfred: »Einverstandnis und Vielsinnigkeit oder: Das Aufbrechen der Bedeutungsein-
heitim>eigentlichen Gesprich«, 87—132, in: Stierle, Karlheinz/Warning, Rainer (Hg.): Das Cespriich.
Poetik und Hermeneutik. Bd. X1, Miinchen: Fink 1984, 90/93; vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der
Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften, Gbers. v. Ulrich Képpen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2012, bes. 74-77.

168 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staatesc, 72.

169 Ebd., 69.

170  Meyzaud: Formen des Cespriichs — Gesprich der Formen, XXVIII.

171 Vgl. dazu Bachtin, Michail: »Die Asthetk des Wortes«, 91—153, in: Ders.: Die Asthetik des Wortes, hg.v.
Grlbel, Rainer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1979; Bachtin, Michail: »Das Wort im Roman, 154—300,
in: Ders.: Die Asthetik des Wortes. Vgl. dazu auch: Lachmann, Renate: »Dialogizitit und poetische
Sprache«, 51—62, in: Lachmann, Renate (Hg.): Dialogizitdt, Minchen: Fink 1982.

172 Agathangelidou, Marina: Monologizitit. Monologisches Sprechen in Theatertexten seit den 1960er Jah-
ren und im Cegenwartstheater, Dissertationsschrift, Berlin 2021, https://refubium.fu-berlin.de/bitst
ream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?’sequence=1&isAllowed=y, zuletzt
abgerufen am 26.07.2023.

173 Vgl. Bachtin: »Das Wort im Roman, 173: »Den alltaglichen Dialog und die Rhetorik charakterisiert
die offene, sich in der Komposition ausdriickende Relation zum Hérer und seiner Antwort; doch
auch jedes andere Wort ist auf antwortendes Verstehen eingestellt, nur wird diese Einstellung
nicht zum selbststandigen Akt isoliert und macht sich kompositorisch bemerkbar. Das antworten-
de Verstehen ist ein wesentlicher Faktor, der an der Formung des Wortes beteiligt ist, zugleich ist
es ein aktives Verstehen, das als bereichernder Widerstand oder als bereichernde Unterstiitzung
am Wort erfahren wird.«

174 Vgl. de Man, Paul : »Dialogue and Dialogism«, 106—121, in: Ders.: The Resistance to Theory, hg. v. God-
zich, Wlad, Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 2006.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Zur Einleitung

Das Interesse der vorliegenden Studie gilt demgegeniiber einem Dialog, mit dem so-
wohl die Vorstellung einer vorsprachlichen oder feststehenden Wirklichkeit als auch die
Sprache selbst auf dem Spiel steht. In dieser Hinsicht lisst sich Maurice Blanchot als An-
tipode Bachtins anfiithren: Seine Aufmerksambkeit gilt nicht nur dem Dialog als Form ei-
nes Gegeniibers, sondern der Dialogizitit als gleichermafien formlosen wie formgeben-
dem Prinzip: Die »parole plurielle« verweist auf ein Verhiltnis in der Sprache, in dem
das-, der- und diejenige, das unméglich erreicht werden kann, in seiner unerreichba-
ren und fremden Wahrheit zu einer Gegenwart im Entzug kommt. Dieses Verhiltnis ist
als einzig moglicher Schauplatz fiir den Bezug zum Auflen und zum Anderen ausgewie-
sen.'”

Eine abgriindige und unabschliefibare Dialogik hilt auch der bereits erwihnte Nige-
le der Beschreibung eines rationalen »Diskurses der Moderne« bei Jirgen Habermas ent-
gegen. Er schreibt: »Nicht der unbedingte Wille, alles zu verstehen, sondern die Bereit-
schaft nicht zu verstehen, wire die Bedingung von Dialogik, wenn es eine gibe.«”® Der
»Dialog als gefihrliche Form«und »Heterologik« markiere Kommunikation zunachst als
Problem und nicht als euphorische Tatsache."”” Weil Dialogik Unterbrechungen mitden-
ke, enthalte sie Bedingungen von »Aufbruch, Abbruch, Abschied, um ins Offene zu ge-
langen, in dessen Offnung iiberhaupt erst etwas Anderes sich zeigen kénnte«.””® Nige-
le weist dabei nicht zuletzt den »jiidischen Anderen« als paradigmatisches Beispiel fiir
die Notwendigkeit, eine radikale Andersheit im und des Dialog(s) >nach der Shoah« zu
durchdenken, weil dieser Andere in eine spiegelbildlich gefasste Dialektik nicht eintre-
ten kénne.””?

Ein Interesse an der Offnung formuliert auch Bernhard Waldenfels im Bereich der
phinomenologischen Philosophie. So verweist er bereits in einer frithen Arbeit auf »das
Zwischenreich der Intersubjektivitit, des Dia-logs, des Mit-einander«.”®° Diese Akzen-
tuierung resultiert in der Auseinandersetzung mit einer grundlegenden »Responsivi-
tit«, die dem Ideal eines autonom-selbstsetzenden Individuums, als »Binsenweisheit
derabendlindischen Philosophie«, entgegengesetzt wird.'® Waldenfels arbeitet eine Di-
stanz beziehungsweise kommunikative Ferne und eine damit einhergehende, grund-
legende Fremdheitserfahrung heraus.’®* Sie sei der philosophischen Tradition bereits
seit der platonischen »Pathosformel« des thauma (das Verwunderliche) eingeschrieben:

175  Blanchot: UEntretien infini, 90.

176 Nagele: »Dialogik im Diskurs der Moderne, 87.

177 Vgl. ebd., 77ff.

178 Ebd,, 85.

179 Vgl ebd., 83. Vgl. zu einem an Franz Rosenzweigs dialogischer Sprachtheorie orientierten Kon-
zeptvon Erinnerung auch Marten, Dennis: Schuld und Sprache. Hermeneutische Uberlegungen zu einer
schuld- und leidsensiblen Philosophie der Geschichte(n), Freiburg: Alber 2022.

180 Waldenfels, Bernhard: Das Zwischenreich des Dialogs. Sozialphilosophische Untersuchungen in Anschluss
an Edmund Husserl, Dordrecht: Springer 1971, 134.

181 Vgl. Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung. Phdnomenologie, Psychoanalyse, Phinomeno-
technik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 11.

182 Vgl. Waldenfels, Bernhard: Vielstimmigkeit der Rede. Studien zur Phdnomenologie des Fremden 4, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2015, 29.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

31


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

»[d]ie Kunde von einer Geburt des Logos aus dem Pathos«.’? Die Vorstellung eines me-
taphysisch-reinen Logos bei Platons enthalte eine »implizite Dialogizitit«.”®** Auch wenn

185 ist, lauft er auf

der platonische Dialog »mit Elementen einer Heterologie durchsetzt«
einen Monolog der Vernunft hinaus, der mit Fremdheit kaum noch vereinbar sei.’® Weil
der Logos der dialogischen Philosophie zur Einholung des dialogischen Pathos tendie-
re,"” sei der Dialog mit dem langfristigen Entwicklungsziel der hegelschen Dialektik
vereinbar. Die zunichst »dialogische Konzeption von >Aufhebung« bei Hegel«,"® vollzie-
he — als Losung fiir das in der Frithromantik formulierte Problem der Anfangslosigkeit —
einen Ubergang vom Dia-Log zum Dia-Log."*’

Vor diesem Hintergrund lisst sich das zuvor beschriebene Verschwinden des Dia-
logs als Gattung und eine damit einhergehende Metaphorisierung des Dialogischen
in Beziehung mit literarischen, philosophischen und geistesgeschichtlichen Gedan-
kengingen bringen. Riidiger Campe hilt fest, dass die philosophische Redeform im
Verlauf des 18. Jahrhunderts in einer literarischen Spezialisierung auf das Zwischen-
menschliche aufgehe. Der Dialog werde zunehmend als Medium psychologischer
Erkenntnis aufgefasst. Weil diese Entwicklung mit einer Anniherung der Literatur an
das wissenschaftliche Schreiben einhergehe, sei auch strukturell eine Tilgung »aller
einen Selbstbezug reflektierenden Fremdadressen« zu beobachten, geprigt von der
»reflexive[n] Praktik selbstobjektivierender Affekterregung, einer Nachahmung des
Eigenaffekts«: Die Entstehung einer solchen Auffassung des Dialogs reflektiere eine
ideengeschichtliche Konstellation, in der das spezifisch Dialogische — namlich die
Einbeziehung der einen Selbstbezug reflektierenden »Fremdadressen« — aussterbe,
wihrend die Rede vom dialogischen Selbstbezug einsetze.”® Die im Dialog angelegte
Alterititserfahrung, so lieRRe sich Campes Perspektive fiir den in dieser Studie unter-
suchten Zusammenhang fruchtbar machen, wird zugunsten des anthropologischen
Wissens vom Menschen vernachlissigt.

Somit wird nachvollziehbar, warum bei Nancy von einem »tragen, schlifrigen An-
thropologismus« die Rede ist, der die Begriffe »Dialog« und »Kommunikation« einholen
1 Wie David Wellbery verdeutlicht hat, bildet sich vor dem Hintergrund ei-
ner Vorstellung »natiirlicher Zeichen« — insbesondere in und nach der Aufklirung -,

kénne.

das Ideal einer »Desakralisierung der Sprache« und einer »Methodologisierung des
Wissens« heraus. Die Desakralisierung enthebt die Sprache der Sphire der absoluten
Autoritit und transformiert sie in ein Kommunikationsmedium. Die Methodologisie-
rung des Wissens miindet in der Vorstellung eines Zeichensystems, das als Mittel und

183 Waldenfels, Bernhard: Platon. Zwischen Logos und Pathos, Berlin: Suhrkamp 2017, 10f; vgl. Platon:
»Theaitetos«, 147—252, in: Ders.: Samtliche Werke Bd. 3. Kratylos, Parmenides, Theaitetos, Sophistes, Po-
litikos, Philebos, Briefe, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2007, 155d.

184 Vgl. Waldenfels: Platon, 64; vgl. Waldenfels: Das Zwischenreich des Dialogs, 193.

185 Waldenfels: Platon, 64.

186 Vgl.ebd., 15.

187 Vgl.ebd., 11.

188 Bedorf/Bertram/Gaillard/Skrandies: »Einleitung. Ansitze dialogischer Rationalititx, 13.

189 Vgl. Waldenfels: Platon, 37.

190 Vgl. Campe: Affekt und Ausdruck, 50f.

191 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 8; vgl. Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen, 5.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

92 Damit geht die Perspektive einer Reduzierung

Instrument des Wissens begriffen ist.
der Sprache auf ein Vehikel des Durchgangs einher, die als Vorliufer des von Nigele
bei Habermas beschriebenen »Diskurses der Moderne« als »transparente Kommunika-
tion«"** begriffen werden kann. Der Dialog scheint somit hervorragend dafiir geeignet,
das menschliche Gegeniiber von Gleich zu Gleich zu reprisentieren. Dass der Dialog
eine idealisierte und idealisierende Funktion im Zeichen einer bestimmten Vorstellung
von Intersubjektivitit im Feld der Kunst einnehmen kann, wird auch an den zuvor
angefithrten Theorien des (Post-)Dramatischen und der These zur »Krise des Dramas«
erkennbar, fiir die der Idealtypus des Dialogs vorausgesetzt werden muss. Demge-
geniiber ist die nachfolgend zu diskutierende Frage, ob nicht der Dialog in gewisser
Hinsicht immer schon in der Krise war oder eine Krise mit sich bringt.

In Anbetracht der Infragestellung einer sprachtheoretischen, dsthetischen, politi-
schen, anthropologischen und ethischen Reduzierung des Dialogs, lassen sich Bezugs-
punkte des hier anvisierten Vorhabens zu jiingeren Forschungsarbeiten im Feld der Lite-
ratur- und Theaterwissenschaft ausmachen. Dabei sind weder thematische Uberschnei-
dungen oder eine bestimmte Auswahl im Gegenstands- oder Theoriekanon ausschlagge-
bend. Vielmehr besteht die Verwandtschaft in Bezug auf eine Auseinandersetzung mit
Drama, Tragodie, Theater und nicht zuletzt auch Sprache, die an Einheit und Vereinheit-
lichung weder als Voraussetzung noch als Telos interessiert ist.

Deutlich wird dies zunichst anhand des Verstindnisses von Theater, wie es Nikolaus
Miiller-Schéll mit seiner Beschreibung der Theaterwissenschaft als einer kritischen Wis-

1% Das Theater sei Gegenstand einer Wissenschaft, welche »bei der

senschaft vorschligt.
Konstitution ihres Gegenstands in der einen oder anderen Form auf dessen Darstellung
angewiesen ist« Eine eindeutige Bestimmung ihres Gegenstandsbereiches wire folglich
pri- und unkritisch. Denn iiber die Grenzen einer engen Definition von Theater hin-
aus sei entscheidend, dass Kritik einem bestindigen Zweifel an den eigenen Fundierun-
gen ausgesetzt bleibe und somit ein »Nachdenken iiber Darstellung tiberhaupt und itber
Darstellbarkeit«"” erfolgen kénne. Der Gegenstand, so hebt Miiller-Schéll hervor, miis-
se »gegeniiber der Methode seiner Betrachtung ein Einspruchs-, ja Mitgestaltungsrecht«
behalten.”®

In der Theaterwissenschaft wird in der jiingeren Vergangenheit dem dramatischen
Subjekt die opake und bewegliche Vielstimmigkeit des Chors vorangestellt. Der Auftritt
der Figur lasst sich, entlang der bei Sebastian Kirsch beschriebenen »protagonistischen

192 Vgl. Wellbery, David E.: Lessing’s Laocoon. Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason, Cambridge:
Univ. Press 1984, 36. Transparenz jedoch wird nicht gegeniiber einer empirischen Wirklichkeit er-
langt, sondern gegenliber einem idealen Gehalt, einem geistig-mentalen Produkt (vgl. ebd., 235).

193 Vgl. ebd., 25.

194 Vgl. Nagele: »The Scene of the Other, 72.

195 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas; vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater.

196 Mililler-Scholl, Nikolaus: »Posttraumatisches Theater (3). Rabih Mroués Theater der Anderenc,
75-90, in: Baumbach, Gerda/Darian, Veronika/Heeg, Giinther/Primavesi, Patrick/Rekatzky, Ingo
(Hg.): Momentaufnahme Theaterwissenschaft. Leipziger Vorlesungen, Berlin: Theater der Zeit 2014.

197 Vgl.ebd., 87.

198 Vgl. ebd,, 75.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

33


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Linie«"*® zufolge, als das spitere Autkommen einer »zwischenmenschlichen Dialek-

tik«*° im Theater begreifen. In J6rn Etzolds Studie zu Holderlins unméglichem Theater
geht es um die Herbeirufung eines Chors unter modernen Bedingungen. »Jener [Chor,
M. W.] ist keineswegs nur die Neubelebung einer antiken Figur; in ihm sollen sich
die Vielen versammeln, aber doch unterschieden bleiben.«*** Der Chor verhandle das
»archi-politische >Gesetz« des Politischen«.*®* Ulrike Haf} hat den Chor entsprechend
als »Erdffnung des Schauplatzes«**® herausgearbeitet. Insbesondere als Schwellenfigur

204 ist der Chor »keine Kulisse fiir

an der Wende von der archaischen zur klassischen Zeit
die Einzelfigur, sondern »der Ort, durch den etwas eintritt«: ihre Tragodie.«** Kirsch
begreift den Ubergang zum klassischen Zeitalter des 5. Jahrhunderts als historische Be-
mithung, das Zusammenleben im Rahmen von Innenbildungen neu zu strukturieren.?°
Der Chor stehe der protagonistischen Linie des Theaters dabei nicht lediglich negativ
gegeniiber, sondern iiberlebe in der Verwicklung und als Verweis auf eine »vorgingige
Relationalitit« und »konstitutive Umweltlichkeit«.**”

Die Einbindung des Chors in die Handlung der Tragddie ist in Florence Duponts Stu-
die zum Theater nach Aristoteles ein Aspekt einer Reduzierung des Theaters auf das dra-
matische Geschehen als Fabel, die sich zu einer »literarische[n] Doktrin des Theaters der
Urspriinge und der Urspriinge des Theaters errichtet haben.«**® Der Begriff des Dramas
stehe im Zeichen eines »Hyperaristotelismus«, der in der europidischen Geschichte des
neuzeitlichen Theaters mit der Zielvorstellung einer »méglichst transparente[n] Darstel-
lung einer Erzdhlung«verkniipft sei. Dupont bezieht sich insbesondere auf Carlo Goldo-
ni, Frangois-Joseph Talma und Denis Diderot sowie LAbbé d’Aubignac.**® Auch wenn Du-
pont den Dialog nicht ausfithrlich behandelt; an ihrer Gegeniiberstellung »spektakulirer
Grund versus narrativer Grund« ist unschwer erkennbar, dass er eine entscheidende Rolle
im »aristotelischen Paradigma des literarischen Theaters« und bei seinen Nachfolger:in-
nen einnimmt.*® Damit wird jedoch auch die Notwendigkeit einer Dialog-Konzeption
deutlich, die dariiber hinausgeht, lediglich »Darstellung einer Handlung« und »handeln-
der Personen« zu sein und dem Verschwinden von »Theatralitit« zuzuarbeiten.”"

199 Vgl. Kirsch, Sebastian: Chor-Denken. Sorge, Wahrheit, Technik, Paderborn: Fink 2020, 4.

200 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

201 Jorn Etzold: Gegend am Atna. Holderlins Theater der Zukunft, Paderborn: Fink 2019, 2/194.

202 Ebd., 44. Etzold zitiert hier Lacoue-Labarthe, Philippe: Poetik der Geschichte, Ziirich u.a.: Diaphanes
2004, 113.

203 HafR, Ulrike: »Die zwei Kérper des Theaters. Protagonist und Chor«,139—159, in: Tatari, Marita (Hg.):
Orte des Unermesslichen. Theater nach der Geschichtsteleologie, Ziirich u.a.: Diaphanes 2014, 142.

204 Vgl. HaR, Ulrike: Kraftfeld Chor. Aischylos Sophokles Kleist Beckett Jelinek, Berlin: Theater der Zeit
2020,17.

205 Vgl.ebd,, 67.

206 Vgl. Kirsch: Chor-Denken, 2.

207 Vgl.ebd,, 4.

208 Vgl. Dupont: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, 49/24. Vgl. dazu auch Aristoteles:
Poetik. Griechisch/Deutsch, (ibers. v. Manfred Fuhrmann, Stuttgart: Reclam 1993, 59f.

209 Vgl. Dupont: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, 65/91.

210 Vgl. ebd., 38/65.

211 Vgl.ebd., 44/49/99.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

Juliane Vogel beschreibt in ihrer Studie Aus dem Grund den »Auftritt« als ein fiir dra-
matische Gattungen strukturgebendes Merkmal. Auftritte heben hervor, dass das dra-
matische Subjekt nicht gegeben ist, sondern sich in der Bewegung des Herantretens for-
miert. Dem Ideal eines »souverinen situationsmichtigen Auftritt[s]«, der »die agency
eines Subjekts« vorfithren konnte, so Vogel, ist im Drama aber dariiber hinaus ein »Ver-
strickungszusammenhang [gegeniibergestellt], der die Handlungsfihigkeit des drama-
tischen Subjekts iibersteigt und in gefihrlicher Weise begrenzt«. Tragische Formen seien
nicht durch einen triumphalen Schritt, sondern durch dessen riickwirkende Authebung
gekennzeichnet: »[Blereits das Sichtbarwerden der tragischen Person — der Triumph ih-
rer Erscheinung — [setzt] ihre Vernichtung in Gang«.*"

In Auseinandersetzung mit dem Austausch zwischen Christian Rang und Walter
Benjamin um 1924, welcher sich unter anderem in Benjamins Trauerspiel-Buch nieder-
geschlagen hat, arbeitet Bettine Menke ein das Theater begriindendes Verhiltnis von
Flucht und Szene heraus.?”® Wie sie unter Bezugnahme auf Nancys an Brecht anschlie-
Rende Beschreibung des Theaters als Ausgang aus dem Kult beschreibt,”™* bestehe der
im Theater verhandelte Agon in einer Flucht vor der Opferung, mit der sich das Theater
von der agora ablose und den Fliehenden einen Auftritt gewihre, der an ein Off gebunden
bleibe. Der Ort der szenischen Darbietung sei als »raumliche Grenze« negativ konstitu-
iert durch die Abscheidung und »derart nicht in sich abgeschlossen begrenzt, sondern
(unverortbar) in sich >selbstc entzweit.«** Als »gefristete Zwischenzeit und -zonex, sei das
Hier und Jetzt des Theaters durch einen Bezug zur Scheidung bedingt und Darstellung
als »Aufenthalt im genuin ungesicherten theatralen Geschehen« zu verstehen. Dass das
Theater somit als Vorbild fiir eine Darstellung des Transitorischen und Nicht-Definiten

¢ ist ein Gedanke, der sich auch in den Uberlegungen zum

begriffen werden kann,*
Dialog niederschlagen wird.

Eine besonders wichtige Forschungsarbeit fiir die Frage des Dialogs, ist ein Aufsatz
der bereits zitierten Theaterwissenschaftlerin Ulrike HaR.* In Auseinandersetzung mit
Elfriede Jelineks Ulrike Maria Stuart deutet Hafl auf einen »Dialog nach dem Dialog«, dem
zufolge selbst die Dramen Schillers riickblickend »viel weniger als Klassiker einer perso-
nalisierten Einheit von Sprache und Figur [erscheinen] als gemeinhin angenommen.«*'®

Jelinek arbeite mit und gegen Schiller einen »berstenden Sprachkérper« heraus, der die

212 Vgl. Vogel,Juliane: Aus dem Grund. Auftrittsprotokolle zwischen Racine und Nietzsche, Paderborn: Fink
2017, 24f./21.

213 Menke, Bettine: »Agon und Theater. Fluchtwege, die Sch(n)eidung und die Szene —nach den aitio-
logischen Fiktionen F. C. Rangs und W. Benjamins«, 203—241, in: Dies./Vogel, Juliane (Hg.): Flucht
und Szene. Perspektiven und Formen eines Theaters der Fliehenden, Berlin: Theater der Zeit 2018.

214 Vgl. dazu: Nancy: »Theatereignis«; Brecht, Bertolt: »Kleines Organon fiir das Theater«, 65-97, in:
Ders.: Werke. GrofSe kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. Bd. 23. Schriften 3, hg. v. Hecht,
Werner/Gellert, Inge, Frankfurt a.M.: Suhrkmap 1988, 67.

215  Ebd., 209.

216 Vgl. ebd., 223.

217 HaR, Ulrike: »Morphing Schiller. Die Szene des Dialogs nach dem Dialog. Anmerkungen zuJelineks
Ulrike Maria Stuart«, 331-342, in: SchéRler, Franziska/Bahr, Christine (Hg.): Okonomie im Theater der
Gegenwart. Asthetik, Produktion, Institution, Bielefeld: transcript 2009.

218 Ebd., 338.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

35


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Ideologie der dialogisch-dialektischen Geschlossenheit der »Szene der Zweiheit, [der]
»Szene als Handlung« (Dialog)« im Drama der »Mitmensch[en]« iiberschreitet:* »Eine
Uberfiillung, etwas Unpraktisches, ein vielfiltig platzender, aufplatzender Textkérper,
der das Phantasma der Geschlossenheit sprengt, mit der weniger Schiller, als seine Re-
zeption bis zum Erbrechen (der Schullektiiren) hausieren ging«.?** Anhand der von Je-
linek fur die Dramatik Schillers akzentuierten »Sprech-Wut« hebt Haf hervor, dass die
Streit-Szene in Maria Stuart »weder auf einer Begegnung beruht noch eine schildert.«**
Eine »relative Autonomie des Sprachkérpers«, mache »auf die Form der auf sich selbst

gestellten [...] Rede in den Dramen der Klassik als Archetypus aufmerksam«:***

Unterdem Aspektihrer [der Streit-Szene, M. W.] wahnhaften Geschlossenheit wird des
Weiteren deutlich, dass alle innerhalb der Sprachhandlungen des Streits gewechsel-
ten Worte fiir sich genommen nichts bedeuten. Sie organisieren Zeit und Klang der
Stimmen, ihr Sprechen und ihren Atem, ihr atemlosen Sprechen. Sie sind nicht ohne
Sinn, aber sie beherrschen oder besitzen ihn nichtinnerhalb einer Dramaturgie, die sie
dem entgegen reifdt. Demzufolge handelt es sich in der Streit-Szene um eine eigenar-
tige Alleinherrschaft der Worte, die sich aus ihrem Bezug zur Figur |[6sen. Worte, die so
wenig Anrede und Aussage sind wie die Figuren unter ihnen als einzelne Gberflissig
werden, wihrend der Textkérper Worte um Worte, Worte wider Worte webt, Hiebe und
Stiche austeilt wie ein wahnsinnig gewordener Amokldufer. Zugespitzt liefse sich sa-
gen, die Autonomie der in dieser Szene gewechselten Worte, die sich von ihren Figuren
lossagen, verweisen auf ein Schreiben, wie es beiJelinek konsequent weiter entwickelt
wird.”?

Wenn Hafd daran anschlieflend betont, dass bereits bei Schiller eine Auseinandersetzung
mit der »auf sich selbst angewiesenen Rede« zu finden sei, aus der »auf vielfachen Um-
wegen, mit vielfachen Verschiebungen und Verriickungen, die sprachkritischen Verfah-
ren der Moderne hervor[gehen]«,”** macht sie auf etwas aufmerksam, dass auch fiir die
vorliegende Studie von grofier Bedeutung ist: Bei genauerem Hinsehen widersetzt und

entzieht sich die Sprache des Dialogs der Ideologie® einer dialogisch-dialektischen Ge-

226

schlossenheit, der »die Absichten und Strategien von Subjekten«*** entnommen werden

kann, selbst dort, wo er mit dieser Ideologie stark aufgeladen scheint.

219 Vgl. ebd., 342. Der »Mitmensch« verweist auf: Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14.

220 Hafd: »Morphing Schiller«, 339.

221 Ebd, 337.

222 Vgl.ebd,, 338.

223 Ebd.

224 Ebd,, 339.

225 Eine Weiterfithrung dieser Ideologie erkennt Hafd im »Common Sense des Postdramatischen«
(ebd., 339), der dem Theaterbetrieb etwa mit Inszenierungen Jelineks — mit Bezugnahme auf mo-
dische Begriffe wie »morphing« oder »Sprachflachen, das »Zitat der ideologisch geschlossenen
Figur«oder»dasideologisch geschlossene Bild« (ebd., 331/341) —die Bekundung ermégliche, »alles
richtig« gemacht zu haben: »keine Psychologie, keine Charaktere, keine Handlung, keine Figuren,
Dekonstruktion und Postdrama«. Dabei, so Haf3, werden jedoch »die realen Konstrukte, Probleme,
Fragen usw. unkenntlich und unerreichbar« (ebd., 341).

226 Ebd., 339.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

Einen hiermit vergleichbaren Fokus auf die Sprache des Dialogs legen die bereits er-
wihnten Lacoue-Labarthe und Nancy. In ihrem kurzen Text »Le Dialogue sur le dialo-
gue«*” fithren sie aus, dass in der dialogischen Anrede eines Anderen lediglich eine Po-
sition, ein Aussageort und eine Aussagehaltung fingiert werde. Sozio-, psycho- oder on-
tologische Instanzen kénnen dabei nicht vorausgesetzt werden.??® Sie beschreiben eine
Verduerung (»énonciation«), die nichtlediglich als ein méglicher Aspekt von Sprache in
Betracht gezogen werden muss, sondern als dialogische Voraussetzung einer grundsitz-
lich bewegten Sprache zu begreifen ist.**” Das Theater als Dialog ist von einer Vorgingig-
keit des Bezugs gekennzeichnet, in der das, was in den Bezug tritt, nicht vorausgesetzt
werden kann. Daher geht die dialogische Sprache der Vorstellung eines Gegeniibers be-
reits konstituierter dramatischer Subjekte voraus, die sich zu einem Dialog entschlie-
Ren.

Aufbau der Untersuchung

Vor dem Hintergrund der vorangegangenen Beschreibungen der fiir diese Arbeit maf3-
geblichen literatur- und theaterwissenschaftlichen, philosophischen und theoretischen
Zusammenhinge sowie des Uberblicks iiber den Forschungsstand zum Dialog wird
deutlich: Er geht iiber die Vorstellung als »spiegelbildlich« gefasste szwischenmenschli-
che Dialektik, seine Aufladung als >diskursethische Pathosformel«und seine Auffassung
als funktional-kommunikatives System hinaus. Der Dialog steht diesseits seiner In-
dienstnahme fiir eine spezifische Vorstellung des Dramas und der in ihm vollzogenen
Figurenhandlungen. Er entfaltet zunichst Verhiltnisse und Beziige, markiert Trennun-
gen und stellt Verbindungen her, deren Beschreibung die vorliegende Studie in sieben
Kapiteln leistet.

Den Dialog als Denkfigur fiir eine gesellschaftlich vermittelte Form der Sprache zu
begreifen, die nicht Instrument zur Zusammen- und Ubereinkunft parititischer Ein-
zelner ist, sondern die je Einzelnen in der Sprache auf Andere hin entwirft, steht im
ersten Kapitel der Studie im Fokus. Das Verhiltnis zu Anderen in diesem anderen Dia-
log zeichnet sich, im Sinne der abgriindigen Struktur einer auf keine Einheit zu brin-
genden urspriinglichen Sozialitat >nach der Shoah¢, durch eine radikale Dissymmetrie
aus. Vermittelt iiber die in der Nachkriegszeit von Gershom Scholem gedufierten Zwei-
fel an der geschichtlichen Existenz und den Moglichkeiten eines >deutsch-jiidischen Ge-
sprachs« fithrt die Untersuchung dabei zunichst gewissermafien zuriick zu Martin Bu-
ber. Wihrend er das>dialogische Prinzip« einer entfremdeten Moderne gegeniiberstellt,
erscheint die darin formulierte Hoffnung einer universellen Gegenseitigkeit spitestens
seit der Machtergreifung der Nationalsozialisten als unzeitgemifie Idealisierung. Wie
im Anschluss an Walter Benjamin und Theodor W. Adorno ausgefiihrt wird, stellt sich
vor dem Hintergrund einer diskreditierten Geschichte der Philosophie die Frage nach

227 Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: »Le Dialogue sur le dialogue«, 65106, in: Scéne. Suivi
de Dialogue sur le dialogue, Paris: Bourgois 2013.

228 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue, 70f.

229 Vgl.ebd., 70/98.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

37


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

einem Dialog, der die Unméglichkeit der iiberlieferten Formen des Denkens zum Aus-
druck bringt. Diesem Gedankengang wird mit Emmanuel Levinas’ dissymmetrischem
Verstindnis des Dialogs nachgegangen, dem zufolge ein Verhiltnis zu einem uneinhol-
bar Anderen den Kriterien der Vernunft, und wie sie in der egologischen griechisch-
abendlindischen Tradition angelegt sind, vorausgeht.

Im Sinne eines im Anschluss an Levinas formulierten Dialogs der Sprache werden
diese Uberlegungen im zweiten Kapitel mit Blick auf eine ihre eigene Unméglichkeit re-
flektierende, dialogische Dichtung bei Paul Celan, vor allem in der Analyse von Gesprich
im Gebirg, und das von Maurice Blanchot vorgeschlagene Denken der Diskontinuitit wie
in L'Entretien infini weiterverfolgt. Der damit erdffnete Eingriff des Dialogs in das Span-
nungsverhiltnis der Sprache zwischen Fremd- oder Selbstbezug ist Grundlage einer von
Jean-Luc Nancy und Philippe Lacoue-Labarthe in »Le Dialogue sur le dialogue« vorge-
schlagenen Perspektive auf eine andere Vorstellung von Dialog und Theater. Anleitend
ist dabei die, auch im Hinblick auf die formale Gestaltung der Texte zu erdrternde These,
dass der Dialog nicht als Austausch oder Kommunikation zwischen bereits konstituier-
ten Subjekten aufgefasst werden kann, die iiber Sprache verfiigen. Vielmehr ist die nach
Kant und in der Frithromantik formulierte Herausforderung ausschlaggebend, wie eine
je individuell sprachlich konstruierte Wirklichkeit itberhaupt noch kommuniziert wer-
den kann. Ein dialogisches Versiumnis, eine Diskontinuitit des Dialogs und das Nach-
denken iiber den Dialog als Theater in seiner grundlegenden Verkniipfung mit der Re-
prisentation gehen in die Uberlegung ein, dass jede Rede vonsetwas<aufeine dialogische
Struktur der Sprache zuriickzufithren ist. Wer je als Subjekt und als Gegeniiber auftritt,
wie das sprechende Ich und die bezeichnete Wirklichkeit aus dieser Verrdumlichung her-
vorgehen und sich zueinander verhalten, ist das Ergebnis einer Bezugslogik, welche das
»Zuerst< — des Blof3-und-uneinholbar-Faktischen oder einer dieses durch und durch be-
stimmenden Sprache — aufler Kraft setzt. Die Uberfithrung einer Auseinandersetzung
mitdem Dialog in ein Theater des Denkens erlaubt dabei auch Riickschliisse auf das Den-
ken des Theaters. Zwar ist damit ein Verbund von Dialog und Theater anvisiert, nicht aber
die Ordnung einer personellen, individuellen und subjektiven Prisenz aufgerufen. Das
Theater als Dialog stellt aus, dass die je spezifischen Beziige zum Ausgangspunkt einer
Reflexion dariiber zu erheben sind, wer je als Subjekt und als Gegeniiber erscheint und
ebenso wie das sprechende Ich und die bezeichnete Wirklichkeit aus diesen Bezugnah-
men hervorgehen. Dass daran eine genuin politische Frage zu kniipfen wire — nimlich
insofern als die Verschrinkung von Relation und Reprisentation als Aushandlung ver-
schiedener Haltungen zum Wirklichen zu begreifen ist —, wird von Lacoue-Labarthe und
Nancy in »Le Dialogue sur le dialogue« angedeutet, aber nicht weiterverfolgt.

Dass der Dialog politische Fragestellungen berithrt, wird im dritten Kapitel aufge-
griffen und anhand der Vorstellung einer »dialogischen Ontologie« bei Hannah Arendt
diskutiert. Die intensivste Auseinandersetzung mit dem Dialog fuhrt sie jedoch nicht
etwa in The Human Condition mit der berithmten Stelle zur Polis als »immerwihrende|[r]
Bithne«. Sie findet sich vielmehr in ihrem fiir die Veréffentlichung nicht bestimmten
Denktagebuch, in The Life of the Mind — Thinking und Sokrates. Apologie der Pluralitit. Entge-
gen der Lesart einer solipsistischen Tradition der Philosophie entwirft Arendt, vor dem
Hintergrund der Vorstellung einer priméren Pluralitit, eine politische Philosophie nach
Kants >transzendentaler Asthetik<, die ohne Zuschauer:innen nicht auskommt und in

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

der Sein und Erscheinen zusammenfallen — ein Erscheinen-Fiir »alle Anderen«. Es steht
zu vermuten, dass jenes von Sokrates personalisierte »Sehen und Gesehen-werden, Ho-
ren und Gehodrt-werden im Zwischen«, das Arendt dem Solipsismus gegeniiberstellt und
dem Dialog zugrunde legt, in einem Hier und Jetzt angesiedelt ist. SchlieRlich hat sich
Sokrates auf dem Markeplatz aufgehalten und die Gegenwart der Menschen gesucht,
aber nie geschrieben. Auch Arendt bezieht sich auf das Theater, wobei sie den Dialog
mit der Darstellung und einer genuin politischen Dimension des Denkens zusammen-
fithrt: Von einer grundlegenden Rat- und Sprachlosigkeit sowie auch Unerkennbarkeit
ausgehend, verspricht der Dialog als Nullpunkt des Politischen - nach Auschwitz und in
Auseinandersetzung mit der philosophischen Tradition - eine Verhandlung der Repri-
sentierbarkeit (in) der Welt im Zusammenleben der Verschiedenen. Wenn Arendt hin-
sichtlich der Moglichkeiten politischen Handelns unter Menschen sowie in Bezug auf die
Erscheinungen vom Dialog ausgeht: Verweisen dann der Dialog und die mit ihm einher-
gehende relationale Reprisentierbarkeit auf ein Paradigma der Anwesenheit oder gar
auf die ausschliefilich lebendige Rede?

Um der Medialitit des Dialogs weiter nachzugehen, vollzieht Kapitel vier einen Epo-
chenwechsel und setzt sich mit der bei Platon verhandelten Vorstellung des Denkens
als »Dialog der Seele mit sich selbst« auseinander. In Anschluss an das Arendt-Kapitel
stellt sich die Frage, inwiefern Platons Kritik der Schrift und Favorisierung der leben-
digen Rede auch als Verortung des Dialogs zu begreifen ist. In einer Lektiire des Theai-
tetos-Dialogs unter Bezugnahme auf die Diskussionen um den >Phonozentrismus« wie
der These einer fiir Platons Denken unabdinglichen Schriftkultur wird eine vorgingige
Nachtriglichkeit herausgearbeitet, die der dramatisch-dialogischen Anlage der platoni-
schen Philosophie wie der in ihr vorgetragenen Vorstellung des Denkens im Dialog an-
haftet. Die Schriftlichkeit des Dialogs bei Platon zu untersuchen, ist in der in dieser Stu-
dievorgeschlagenen Denkbewegung eine anachronistische Wiederaufnahme der bereits
mit Blick auf die Frithromantik und ihre Nachfolger:innen gefithrte Diskussion. Es wird
dort jene Problematik aufgegriffen, die mit dem von Kant beschriebenen Schnitt zwi-
schen Erkenntnisvermdgen und Wirklichkeit in die Philosophiegeschichte eingegangen
ist. Der vorgestellten Lesart zufolge stellt die Reflexion und Bearbeitung dieses Schnitts
eine Riickseite der Geschichte des Dialogs dar, die von der Tradition zwar gesehen, aber
vernachlissigt wird. Dass der Dialog mit der Philosophie bricht, die Platon entwickelt,
sucht dieser unter den Tisch fallen zu lassen. Mit Waldenfels wird erortert, dass ein>dia-
logisches Pathos« mit >Urferne< und »Distanz« einhergeht, wo Platon die Unmittelbarkeit
der Seele konstatiert. Eine notwendige Rezeptivitit und Medialitit wird schlief3lich an-
hand des von Ludwig Jiger vorgeschlagenen Begriffs der >Transkriptivitit« diskutiert,
mit dem sich die schon bei Platon beobachtete smediale Logik der kulturellen Semantik«
weiterdenken lasst.

Wie im Kapitel zu Platons Theaitetos werden im fiinften Kapitel, dem zweiten Schlag-
licht der Untersuchung der philosophischen Tradition des Dialogs, in der Auseinander-
setzung mit den Vorlesungen iiber die Asthetik von Hegel die Implikationen der Primisse
entfaltet, dass nach dem Einschnitt, den die Shoah fiir das Denken bedeutet hat, auch im
Riickgriff vom Dialog nicht linger umstandslos die Rede sein kann. Dabei ist die Frage
anleitend, ob ein von Waldenfels herausgestellter monologischer Trend«der Philosophie
mit Blick auf die Dialog-Vorstellung in den Vorlesungen iiber die Asthetik bestitigt werden

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

39


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

kann. Wihrend Hegels Einheits- und Totalititsdenken sowie seine >archeoteleologischex
Anlage sich in der von ihm fiir das Drama vorgesehenen Subjekt-Objekt-Totalitit des
Dialogs niederschlagt, deutet der hegelsche Text bei genauer Betrachtung auf eine >Dis-
junktion<in der Vorstellung des >sinnlichen Scheinens der Idee<. Denn modo negativo be-
wahrt Hegels Denken jene in der Frithromantik formulierte Krise und Entzweiung auf,
die er zu losen bestrebt ist. Wihrend Hegels Bemithungen der Einhegung des Wider-
stands gewidmet sind, wird an seinem Schreiben immer wieder deutlich, dass der Dialog
das philosophische System aufbricht und aus ihm hinausweist. Zwischen Erfahrung und
Begriff sowie idealem Gehalt und sprachlicher Umsetzung einzugreifen, erfordert somit
auch im hegelschen Text, dem Dialog ausgehend von der Unméglichkeit eines Denkens
in Einheiten und Kontinuititen nachzugehen. Der Dialog ist qua seiner Sprachlichkeit
nicht lediglich Medium des Denkens, sondern bringt auch die sprachliche Verfasstheit
des Denkens als Vorstellung zur Geltung. Das muss in Rechnung gestellt werden, wenn
er als vollstindig dramatische Form begreiflich werden soll. Der Dialog verhandelt so-
mit nicht lediglich eine >zwischenmenschliche Dialektik< im Drama. Als VerdufRerung
und Handlung im Sinne eines >Riickschlags der gesamten Realitit« ist der Dialog ent-
lang der in diesem Kapitel vorgeschlagenen Begrifflichkeit einer disjunktiven Totalitit zu
verstehen.

Deutlich wird somit, dass die philosophische Tradition im Hinblick auf den Dialog
in der vorgenommenen Riickschau unter anderen Voraussetzungen betrachtet werden
muss und gewinnbringend auf das hin gelesen werden kann, was ihr entgeht odervon ihr
ausgeschlossen wird. Wenngleich in dieser Bewegung das spezielle Potenzial einer Wie-
deraneignung philosophischer Texte snach der Shoah« fiir eine Studie zum Dialog liegt,
lassen sich beziiglich einer solchen Herangehensweise auch Zweifel anmelden. Wiirde
diese Lesart verabsolutiert, kénnte die Schlussfolgerung voreilig ausfallen: Das Drama
ist nie das einer »zwischenmenschlichen Dialektik« gewesen und die spezifische Anla-
ge des dramatischen Kosmos ist nicht als Betrachtung des Menschen nach der Entde-
ckung der »transzendentalen Obdachlosigkeit« zu betrachten. Aus dieser Schieflage er-
gibt sich die Frage, wie es um die Theaterpraxis steht, die in der vorgelegten Analyse der
philosophischen Asthetik Hegels vernachlissigt wurde. Wire an dieser Stelle nicht ein-
zuwenden, dass sich im historisch eingebetteten Entwurf des Dramas insbesondere in
Deutschland ein Denken des Dialogs herausbildet, das den Vorrang des Bezugs und der
Vorstellung einer disjunktiven Totalitit zugunsten einer zwischenmenschlichen Losung
fiir das Problem der existenziell-philosophischen Krise einer absoluten Anfangslosigkeit
zu iiberschreiben gesucht hat? Dieser Uberlegung und der dabei vorauszusetzenden Ge-
mengelage dsthetischer, erkenntniskritischer und politischer Fragestellungen wird im
sechsten Kapitel nachgegangen.

In einer Analyse der Hamburgischen Dramaturgie G. E. Lessings wird in Kapitel
sechs ein Dialog-Verstindnis dargelegt, das als Ausstellung einer unmittelbar zwi-
schenmenschlichen Praxis im Theater und als modellhaft verwirklichtes Mittel fiir die
Erkenntnis des Menschen entworfen ist. Die dialogische Sprache des Dramas steht bei
Lessing im Zusammenhang der im 18. Jahrhundert gefithrten Debatten um »>natiirli-
che Zeichen< und entwirft eine durch die Vermeidung von Befremdlichkeit mogliche
Anteilnahme in einem als transparent aufgefassten Medium der Sprache. Ausgehend
von der Beschreibung einer Verwandtschaft mit der in Adam Smiths The Theory of Moral

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Einleitung

Sentiments verhandelten >Selbstverwechslungs, die als Bedingung fiir das bei Lessing
»auf uns< bezogene Mitleid gefasst wird, ist anhand seiner Theorie des Dramas eine Vor-
stellung des Dialogs dargestellt, die nicht nur jenseits des dramatischen Feldes wirksam
wird, sondern riickwirkend auch zu einem Kriterium des Dramas erhoben wird. Nicht
nur Alteritit und Differenz sind in dieser Verfertigung eines absoluten Innenraums
tendenziell verdeckt. Sprache als Medium zur Uberbriickung von Distanz ist anvisiert
als ihrerseits iiberbriicktes Medium. Angestrebt ist dabei ein Ideal von Theater, das
aus dem Theater herausfithrt und das das Theater am Theater tendenziell abzuschaffen
geneigtist. Der Dialog ist dabei Teil der Bestrebungen in den Kiinsten, eine Transparenz
gegeniiber einer empirischen Wirklichkeit zu erlangen, die jedoch durch und durch von
einem geistig-idealen Gehalt vorbestimmt ist. Der Entwurf des biirgerlichen Trauer-
spiels wird nicht durch einen dialogisch-kommunikativen Zug aufgeladen. Vielmehr
nimmt die Theorie des Dramas bei Lessing Einfluss darauf, wie der Dialog tiber das Feld
des Dramatischen hinaus gedeutet wird und dann seinerseits wieder als Kriterium an
das herangetragen wird, was als Drama gilt. Ein close reading des >Beiseitesprechens« in
Mif3 Sara Sampson erarbeitet eine anders-dialogische Dekonstitution des durch dialogi-
sche Sprachhandlungen konstituierten dramatischen Subjekts, welche auf die Grenzen
des imaginativ-idealisierten Programms Lessings verweist.

Dieser Gedankengang wird im siebten und abschliefenden Kapitel der Studie wei-
terentwickelt. Die Uberlegung, dass eine Neubewertung des Dialogs >nach der Shoah«
und den daraus erwachsenen Anspriichen an das Denken ausgeblieben ist, hat ihre Vor-
geschichte im Moment des Anbruchs der dramatischen Epoche des Theaters — trotz der
mit ihr einhergehenden Widerspriiche. Die Offnung, welche sich fiir das Denken des
Dialogs zwischen dem ersten und dem sechsten Kapitel ergeben haben, lisst sich am
Ausgang der Geschichte des dialogischen Dramas beobachten. Heiner Milller charak-
terisiert das Drama und die in ihm verankerte Vorstellung des Dialogs als sWiederkehr
des Gleichen als eines Anderenc. Aus diesem Grund untersucht das Schlusskapitel Phi-
loktet. Eine Auseinandersetzung mit Milllers Stiick, das in ein Verhiltnis mit seinen For-
mulierungen zum >Dialog mit den Toten« gesetzt wird, macht den im Stiick ausgestell-
ten Diskurs des Mythos und der Gemeinschaft in seiner Verstrickung mit einem Aufien
kenntlich, das sich dem einschliefSenden Ausschluss widersetzt. Dieser Widerstand wird
jedoch nicht als Erfolg, sondern in seinem Scheitern ausgestellt. Das Sprechen von ei-
nem anderen Ort (Lemnos), ein anderes Sprechen und ein Anders-als-Sprechen, die im
bedeutungslosen Laut und im Schweigen zum Ausdruck kommen, sind mit dem Innen-
raum des dramatischen Dialogs verstrickt. Dabei wird der Dialog nicht verworfen, viel-
mehr sucht ihn Miiller anders zu denken: Dass er nach der Bedeutung der Sprachlosig-
keit und -abseitigkeit sowie nach der Herausforderung einer Bezugnahme auf ein radi-
kal entzogenes Anderes fiir den Dialog fragt, ist Ausgangspunkt des in diesem Kapitel
wie im weiteren Zusammenhang dieser Studie vorgeschlagenen Begriffs der negativen
Dialogik.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. - O E—

41


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839489514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01.



https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

