
Dialog als Denkfigur: Zur Einleitung

CLOV: What is there to keep me here?

HAMM: The dialogue.1

In Samuel Becketts Endgame fragt Clov, was noch da sei, um ihn hier zu halten. Darauf-

hin erhält er vonHammdie Antwort: der Dialog.Diese Entgegnung kommt in demDra-

mentext aus dem Jahr 1956 zunächst überraschend daher. Wenn Peter Szondi in seiner

im gleichen Jahr erschienenen StudieTheorie des modernen Dramas damit Recht hat, dass

beiBeckett der dramatischeFiguren-Dialog inTrümmern liegt,2 stellt sichdie Frage, von

welchemDialog in diesemZitat die Rede ist.Geht es umeinenDialog, der seiner Ruinie-

rungund Ironisierung trotzt? Ist dieErwiderungHammsalsAufforderungzuverstehen,

die Trümmer aufzulesen und wieder zusammenzusetzen? Wer oder was ist in den Dia-

log einbezogen? Weil dieser Dialog wohl kaum einen Informationsaustausch, die Klä-

rung eines Sachverhalts oder einen zielgerichteten Disput und auch nicht eine Rede von

Figuren bezeichnet, die Rückschlüsse auf ihren inneren Zustand erlaubt, ist zu fragen:

Ist hier die Wechselrede zwischen mindestens zwei Beteiligten gemeint oder ist dieser

Dialog nicht viel eher als dia-logos und damit als Gang durch die Sprache zu begreifen?3

Ist am Ende lediglich auf das bloße Ausgesprochensein der Sprache angespielt? In der

französischen Fassung des Textes (Fin de partie) ist die Passage etwas anders angelegt.

Auf die Frage,wozu er diene, erhält Clov die schroffe AntwortHamms,dass er da sei, um

ihm eine Replik zu geben: »Clov: A quoi est-ce que je sers? Hamm: Ame donner la répli-

que.«4 DerWortwechsel hebt die formal-dialogische Struktur des Dramatischen hervor

undmacht deutlich, dass eine Figur zunächst einmal nur dem Zweck dient, einer ande-

ren etwas zu entgegnen. Der Dialog, so wird hier deutlich, verweist auf Anderes als nur

die zwischenmenschliche Begegnung.Die trotz allemgeäußerte Erwartung einer Replik

eröffnet die Frage, ob der beckettsche Text nicht einen Dialog nach demDialog entwirft.

1 Beckett, Samuel: Endspiel. Fin de partie. Endgame, übers. v. Elmar Tophoven, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2006, 82ff.

2 Vgl. Szondi, Peter: Theorie des modernen Dramas, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1963, 90.

3 Vgl. Frisk, Hjalmar:Griechisches EtymologischesWörterbuch. Bd. 1: A-Ko, Heidelberg:Winter 1973, 373;

vgl. Liddell, Henry G./Scott, Robert: A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press 1996, 389.

4 Beckett: Endspiel, 82ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Dieser beruht nicht auf dem Grund seines Funktionierens. Für den Dialog, so die nach-

folgend behandelte Überlegung,muss von einer Kluft und einer Differenz ausgegangen

werden, in der eine Antwort um nichts weniger aussteht.

Das gilt es mit und nach Beckett festzuhalten. Obwohl sein Schreiben geschichtlich

verortet ist, enthält es Hinweise für eine systematische Reflexion. Der Dialog weist über

sich hinaus und gibt etwas zu denken. Statt als formale Charakterisierung einer Situati-

on oder eines Textes, wird er in dieser Untersuchung als Denkfigur für wandelbare und

sich fortlaufend neu konstituierende Bezugnahmen begriffen. Daraus folgt auch: Was

und wie der Dialog ist, versteht sich nicht von selbst. Denn wer oder was sich in ihm zu

erkennen gibt, auf welcheWeise das geschieht und ob der Dialog schließlich überhaupt

möglich ist oder erfolgreich sein kann, ist weder klar noch entschieden, vielleicht gar

nicht entscheidbar. Wenn vom Dialog gesprochen wird, ist seine Unbestimmtheit und

Unabgeschlossenheit, seine prekäre Struktur und seine Unbegründbarkeit stets mitge-

sagt. Der Dialog verhandelt prinzipiell Andersheit und Alterität, weil er mit Anderen

stattfindet, diese Anderen über ihn mitverfügen und er damit seinerseits für alle Betei-

ligten anders ist. Die bloße Rede vomDialog macht auf die Grenzen des Verständnisses

wie des Einverständnisses aufmerksamund damit auch auf die Notwendigkeit, sich von

der Annahme zu distanzieren, dass er selbstverständlich sei.

Vor diesem Hintergrund erscheint es verwunderlich, dass in der Alltagssprache

wie in gesellschaftspolitischen Zusammenhängen der Dialog häufig als eine Art Gü-

tesiegel für gelungene Auseinandersetzung und Verständigung begriffen wird. Wenn

der Wunsch nach Einvernehmen oder das Gebot der Einigkeit, stabile Gegenseitigkeit

und vernünftige Kommunikation, die Annahme gleichberechtigter Parteien und sach-

gemäßer wie zielgerichteter Austausch bezeichnet sein sollen, tritt der Dialog auf den

Plan. Er wird als interaktiv, intersubjektiv und produktiv aufgefasst. Transkulturelle

und interreligiöse, internationale und europäische, philosophische, generationenüber-

greifende und Geschlechter-Dialoge setzen auf Nähe und Augenhöhe, Eigenständigkeit

und ein transparent-rationales Verhalten der Beteiligten. Immer wieder taucht der

Dialog als Allgemeinplatz für ein Verfahren auf, das einmalmehr undmal weniger stark

ausgeprägtes Konsensversprechen mitbringt: Dialogisches Denken wird als Grundbe-

griff einer modernen Anthropologie aufgefasst,5 der Dialog als verständnisorientierte

Alternative zum Wissenschaftsdiskurs dargestellt,6 dialogische Führung erhält Einzug

in die Unternehmenskultur,7 eine progressive Pädagogik findet als Dialog statt,8 die

psychotherapeutische Praxis geht von einem dialogischen Selbst aus.9 Wenn dabei ein

5 Vgl. Schrey, Heinz-Horst: Dialogisches Denken, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

1983.

6 Vgl. Bohm, David: Der Dialog. Das offene Gespräch am Ende der Diskussionen, übers. v. Anke Grube,

Stuttgart: Klett-Cotta 1998.

7 Vgl. Dietz, Karl-Martin/Kracht, Thomas: Dialogische Führung. Grundlagen – Praxis – Fallbeispiel:

dm-drogerie markt, Frankfurt a.M. u.a.: Campus 2002.

8 Vgl. Sikora, Jürgen: Zukunftsverantwortliche Bildung. Bausteine einer dialogisch-sinnkritischen Pädago-

gik, Würzburg: Königshausen & Neumann 2003; vgl. zu »dialogische[n] Motive[n] in der Erzie-

hungswissenschaft« den Ansatz von Schrey: Dialogisches Denken, 113–129.

9 Vgl. Staemmler, Frank-Matthias: Das dialogische Selbst. Postmodernes Menschenbild und psychothera-

peutische Praxis, Stuttgart: Schattauer 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 9

symmetrisches ›Wesen‹ des Dialogs behauptet ist – und das ist nicht selten der Fall –,

werden bestehende Ungleichheiten und konkrete Machtverhältnisse tendenziell ver-

schleiert. Erschwerend kommt hinzu, dass die Forderung nach dem Dialog und die in

ihr häufig implizite Voraussetzung, wie und was er ist, denWeg zu ihm versperrt, sei es

auf der Ebene des Vollzugs oder des Begriffs.

Der Belastung des Dialogs durch das, was ihm zugeschrieben und für ihn zuweilen

unhinterfragt vorausgesetztwird, steht eine grundlegende Infragestellung undVerfalls-

diagnose in jenen wissenschaftlichen Disziplinen gegenüber, zu denen diese Studie ei-

nen Beitrag leisten soll. So heißt es etwa, dass der Dialog die Tendenz zu einem »trägen,

schläfrigen Anthropologismus« aufweise.10 In die Rede vom Dialog habe sich ferner ein

Pathos eingeschlichen, das über jede Andersheit, die als Störung für die Rede aufgefasst

werden könne, hinweggehe.11 Das Verschwinden des Dialogs als literarische Gattung im

Verlauf des 18. Jahrhunderts gehe mit einer zunehmenden Metaphorisierung des Dia-

log-Begriffs einher.12 Schon im Theater des 19. Jahrhunderts werde am Dialog als Trä-

ger des Dramas eine Krise desselben bemerkbar,13 während sich das postdramatische

Theater ganz grundsätzlich von der dramatisch-dialogischen Form und Anlage entfer-

ne.14 Auch die Sprache sei nicht auf dialogischem Boden denkbar, weil diese Idee der

Vorstellung eines kollektivierenden und idealisierenden Verhaltens zuarbeitet und ein

Denken in Beständen befestigt.15 Derweil fehle eine systematische und programmati-

sche Bestimmung des Dialogischen in der Philosophie.16

Die vorliegende Untersuchung soll die Lücke schließen, die sich zwischen den über-

stürzten Lobpreisungen und den teils voreiligen Zurückweisungen des Dialogs auftut.

Nicht zuletzt die lähmende Alternative zwischen dem Dialog als naivem Wunschbild

und einer häufig beschriebenen Dialog-Unfähigkeit des postmodernen Individuums

verdeutlicht, dass ein erneutes Nachdenken über den Dialog dringend nötig ist. Als

Möglichkeitsraum für das Denken, so der entschiedene Vorschlag dieser Studie, besitzt

der Dialog ein Potenzial, das nicht leichtfertig aufgegeben werden darf. Dabei geht

es nicht darum, eine »Dialognorm« oder eine »dialogische Form des Universalismus«

10 Vgl. Nancy, Jean-Luc: Le partage des voix, Paris: Éd. Galilée 1982, 8; vgl. Nancy, Jean-Luc: Die Mit-

Teilung der Stimmen, übers. v. Alexandru Bulucz, Zürich u.a.: Diaphanes 2014, 5.

11 Vgl. Nägele, Rainer: »Dialogik im Diskurs der Moderne: Dialog als gefährliche Form«, 75–90, in:

Goetschel, Willi (Hg.): Perspektiven der Dialogik. Zürcher Kolloquium zum 80. Geburtstag von Hermann

Levin Goldschmidt, Wien: Passagen 1994, 78.

12 Vgl. Campe, Rüdiger: Affekt und Ausdruck. Zur Umwandlung der literarischen Rede im 17. und 18. Jahr-

hundert, Berlin: De Gruyter 1990, 50f.; vgl. Hempfer, Klaus W.: »Zur Einführung«, 9–21, in: Ders./

Traninger, Anita (Hg.): Der Dialog im Diskursfeld seiner Zeit. Von der Antike bis zur Aufklärung, Stutt-

gart: Steiner 2010, 21.

13 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 21.

14 Vgl. Lehmann,Hans-Thies:Postdramatisches Theater, Frankfurt a.M.: Verlag derAutoren 2015 [1999],

47.

15 Vgl. Hamacher,Werner: »Dike – Sprachgerechtigkeit«, 7–49, in: Sprachgerechtigkeit, Frankfurt a.M.:

Fischer 2018, 17.

16 Vgl. Bedorf, Thomas/Bertram, Georg W./Gaillard, Nicolas/Skrandies, Timo: »Einleitung. Ansätze

dialogischer Rationalität«, 11–25, in: Dies. (Hg.): Undarstellbares im Dialog. Facetten einer deutsch-

französischen Auseinandersetzung, Amsterdam: Rodopi 1997, 11f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

herauszuarbeiten.17 Von den für die Untersuchung wichtigen Disziplinen ausgehend

gedacht, bedeutet das: Grundgedanke ist nicht eine »schmerzliche Abwesenheit« phi-

losophischer Dialoge, die, in einer vom »Paradigma der Intersubjektivität und des

Diskurses« geprägten Zeit, als rätselhaft bezeichnet wird.18 Vorausgesetzt wird zu-

nächst lediglich, dass der Dialog nicht nur bloße »Wechselrede zwischen Figuren«19

ist und auch schon im Drama eine mehr als nur funktionale Rolle einnimmt. Auch

deswegen ist die in der Literaturwissenschaft formulierte Differenzierung zwischen

dem Dialog als Bestandteil einer Gattung und dem Dialog als eigenständiger Form für

die Anlage dieser Studie zu eng.20Weiterhin ist der Dialog in seiner Schriftlichkeit nicht

trennscharf vom Gespräch und den damit vermeintlich einhergehenden Aspekten des

Mündlichen und Gemeinsamen zu unterscheiden.21

Die bisherigen Ausführungen werfen folgende Ausgangsfragen auf: Was ist über-

haupt gemeint, wenn vom Dialog die Rede ist? Was geschieht, über den Informations-

austausch hinaus, imDialog?Wie ist der Dialog als Form und inwiefern als formstiften-

des Prinzip zu begreifen? In welchemVerhältnis stehen Dialog undTheater? Ist der Dia-

log ein PhänomenderGegenwärtigkeit und Präsenz? Ist das Subjekt eine Voraussetzung

für den Dialog? Was verbindet ein Theater nach der Figurenrede und der dramatischen

Handlung noch mit dem Dialog? Und die politische Dimension des Dialogs betreffend:

Wie sieht das Verhältnis zu den Anderen im Dialog aus und inwiefern ist diese Frage in

einen geschichtlichen Horizont zu stellen? Ist der Dialog ein in sich geschlossenes oder

offenes Prinzip? Worin bestehen die Zusammenhänge zwischen den ästhetischen und

ethischen Ebenen des Dialogs? Entsteht im und durch den Dialog ein Raum? Nicht zu-

letzt sindsprachtheoretischeFragestellungenvonBedeutung fürdieseArbeit:Wie istder

Dialog vom Standpunkt der Diagnose seiner Krise aus zu beschreiben? Muss der Dialog

im Hinblick auf eine ihm eigene Sprachlichkeit durchdacht werden? Lässt sich Sprache

als grundlegend oder abgründig dialogisch fassen? InwelchemVerhältnis steht der Dia-

log mit dem, was ihm äußerlich ist? Und schließlich: Was gibt der Dialog als Denkfigur

zu denken?

17 Vgl. Wellmer, Albrecht: Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant und in der Diskurs-

ethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, 9.

18 Hösle, Vittorio: Der philosophische Dialog. Eine Poetik und Hermeneutik, München: Beck 2006, 7.

19 Vgl. Fischer-Lichte, Erika/Kolesch, Doris/Warstat, Matthias (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie,

Stuttgart u.a.: Metzler 2014, 69.

20 Vgl. Hess-Lüttich, Ernst W. B./Fries, Thomas/Weimar, Klaus: »Dialog1 + Dialog2«, 350–356, in: Fri-

cke, Harald/Weimar, Klaus (Hg.): Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des

Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte, Berlin: De Gruyter 1997.

21 Vgl. Best, Otto F.: »Der Dialog«, 89–104, in: Weissenberger, Klaus (Hg.): Prosakunst ohne Erzählen.

Die Gattungen der nicht-fiktionalen Kunstprosa, Tübingen: Niemeyer 1985; Fassbind, Bernard: Poetik

des Dialogs. Voraussetzungen dialogischer Poesie bei Paul Celan und Konzepte von Intersubjektivität bei

Martin Buber,MartinHeidegger und Emmanuel Lévinas, München: Fink 1995, 15; vgl. zur Schriftlichkeit

des Gesprächs die Studie von Meyzaud, Maud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen. Diderot,

Schlegel, Musil und die Theorie des Romans, Paderborn: Fink 2022, XXVIIff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 11

Denkfigur Dialog

Der Ansatz zu einem Verständnis des Dialogs als Denkfigur ist den Überlegungen Hans

Blumenbergs entlehnt.22 Die Denkfigur lässt sich im Anschluss an Blumenberg begrei-

fen als »Leistungsart derErfassung vonZusammenhängen,die nicht auf den engenKern

der ›absolutenMetapher‹ einzugrenzen« ist, sondern den »Spezialfall vonUnbegrifflich-

keit« mitberücksichtigt.23 Die Entdeckung der Metapher als eigentümliche Form situ-

iert Blumenberg im Moment des Ausschlusses der übertragenen Rede aus der Philoso-

phie seitens RenéDescartes. Vor demHintergrund eines »Ideal[s] voller Vergegenständ-

lichung«, der zufolge eine jede übertrageneRedeweise denCharakter einer prälogischen

Übergangsform habe und nicht den im Discours de la Méthode formulierten Regeln der

Klarheit und Bestimmtheit entspreche, komme die Metapher durch die Hintertür wie-

der zurück ins Spiel.24 Die Verlegenheit, für die die Metapher einspringe, präsentiere

sich am deutlichsten dort, wo sie nicht zugelassen ist: Am Dreh- und Angelpunkt der

neuzeitlichen Mobilmachung der Vernunft würde mit der Erfüllung der Forderung ei-

ner restlosen Vergegenständlichung in »Klarheit und Bestimmtheit« nicht nur die Er-

forschung der Geschichte der philosophischen Begriffe obsolet. Vom Standpunkt seiner

Endgültigkeit aus wäre das Denken geschichtslos.25Wie AnselmHaverkamp betont, be-

ziehe sichBlumenberg damit nicht lediglich auf die vorrationale Rolle des Poetischen für

die Findung philosophischer Begriffe, sondern stelle den philosophischen Anteil an der

»›Poetik‹ des Machbaren« heraus.26 Karl Marx’ 11. Feuerbachthese und die in ihr formu-

lierte Forderung, es käme darauf an, dieWelt zu verändern, statt sie nur zu interpretie-

ren, begreift Blumenberg als »metaphorische Erwartung über die Art der Erfahrung.«27

Indem er den Anspruch der Veränderung in ein Nachdenken über das Tun der Sprache

zurückwendet, verknüpft er ihnmit einemMut zurDeutungderWelt, der vermittels der

Metapher und des Unbegrifflichen geschichtlich ist und Geschichte hervorbringt:

Sie [Metaphern] haben Geschichte in einem radikaleren Sinn als Begriffe, denn der

historische Wandel einer Metapher bringt die Metakinetik geschichtlicher Sinnhori-

zonte und Sichtweisen zum Vorschein, innerhalb deren Begriffe ihre Modifikationen

erfahren. Durch dieses Implikationsverhältnis bestimmt sich das Verhältnis der Meta-

phorologie zur Begriffsgeschichte (im engeren terminologischen Sinne) als ein solches

der Dienstbarkeit: die Metaphorologie sucht an die Substruktur des Denkens heran-

zukommen, an den Untergrund, die Nährlösung der systematischen Kristallisationen,

22 Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015; Blumen-

berg, Hans: »Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit (1979)«, 193–209, in: Ders.: Ästhetische

und metaphorologische Schriften, hg. v. Haverkamp, Anselm, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001.

23 Ebd., 193.

24 Vgl. Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, 7.

25 Vgl. ebd., 10/8.

26 Vgl. Haverkamp, Anselm: »Die Technik der Rhetorik. Blumenbergs Projekt«, 435–454, in: Blumen-

berg, Hans: Ästhetische und metaphorologische Schriften, hg. v. Haverkamp, Anselm, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2001, 43.

27 Blumenberg: »Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit (1979)«, 196.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

aber sie will auch faßbar machen, mit welchem ›Mut‹ sich der Geist in seinen Bildern

selbst voraus ist und wie sich im Mut zur Vermutung seine Geschichte entwirft.28

Metaphern lassen sich nicht in Begrifflichkeiten übertragen, sind jedoch ihrer Substruk-

tur zuzuordnen.Sie eröffnenDenkräume, statt dasmit ihnenGedachte festzuschnüren.

Ihre Ersetzung, Verschiebung,Korrektur und insbesondere derWandel ihrer Auslegung

verweisen auf die Bewegungen in der Geschichte des Denkens. Für die vorliegende Stu-

die ist dabei besonders bedeutend, dass auch der Dialog als »Motivierungsrückhalt« von

Theorie und als »Leitfossilie einer archaischen Schicht des Prozesses der theoretischen

Neugierde«29 begriffen werden kann und sich insofern auf der Ebene eines Unbegriffli-

chenbewegt.AusdieserPerspektive lässt sichderDialog alsAusgangspunkt fürBegriffs-

bildungsprozesse und die Genese von Sinnhorizonten betrachten. Wie die Metaphern,

als Übertragungen am Grundbestand der philosophischen Sprache, bringt die Denkfi-

gur Dialog jenes »Mehr an Aussageleistung«30mit, das »sich nicht ins Eigentliche, in die

Logizität zurückholen«31 lässt, und das seinerseits die Herausbildung von je in der Ge-

schichte situierten Vorstellungen und Anschauungen vorausgeht. Den Dialog als Denk-

figur zu begreifen, resultiert in der Notwendigkeit, den Dialog nicht als Gedachtes oder

Denkbares zu konservieren, sondern vielmehr den Herausforderungen und Schwierig-

keiten nachzugehen, die die Figur des Dialogs für das Denkenmit sich bringt.

Dialog in Literatur und Theater

Peter Szondi entwickelt in derTheorie des modernen Dramas32 eine historisch-geschichts-

philosophischePerspektive auf dieDramatik.Entgegen frühererRegelpoetikendesDra-

mas und deren Formkonzeption, »die weder Geschichte noch Dialektik von Form und

Inhalt«33 kennen, führt er eine Historisierung gattungspoetischer Bemühungen in der

Theorielinie nach G. W. F. Hegel um Georg Lukács, Walter Benjamin und Theodor W.

Adorno ins Feld.Wenn jenen Autoren zufolge die Form als »niedergeschlagener« Inhalt

aufgefasstwerdenmüsse, sei damit jedoch auchdieMöglichkeit aufgeworfen,dass Form

und Inhalt in einenWiderspruch treten können.34 Zwischen den technischen Forderun-

28 Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, 13.

29 Vgl. Blumenberg: »Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit (1979)«, 193.

30 Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, 9.

31 Ebd., 10.

32 Szondi: Theorie des modernen Dramas.

33 Vgl. ebd., 9. Für den deutschsprachigen Raummag er wohl an die Schriften Johann Christoph Gott-

scheds oder Martin Opitz’ gedacht haben.

34 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 11. Vgl. Adorno, Theodor W.: Philosophie der neuen Mu-

sik. Gesammelte Schriften Bd. 12, hg. v. Tiedemann, Rolf/Adorno, Gretel/Buck-Morss, Susan/Schultz,

Klaus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 47: »Alle Formen der Musik, nicht erst die des Expressionis-

mus, sind niedergeschlagene Inhalte. In ihnen überlebt, was sonst vergessen ist und unmittelbar

nicht mehr zu reden vermag.« Vgl. außerdem: Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Ästhetik I.Werke

Bd. 13, hg. v. Moldenhauer, Eva/Michel, Karl Markus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016; Lukács, Georg:

Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosischer Versuch über die Formen der großen Epik, Darmstadt

u.a.: Luchterhand 1987; Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels, 203–430, in: Ders.:

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 13

gendesDramasunddenProblemenderGegenwart entstehe eineKluft, »die zumProble-

matischwerden der dramatischen Form« und »Verschiebungen in der neueren Drama-

tik« führe.35 Umdas erklären zu können, setzt Szondis Studie mit einer Darstellung des

westlich-abendländischen Dramas »von der Stelle seiner heutigen Verhinderung aus«

ein, »auf die sich alles Spätere beziehenwird.«36 Enpassant stellt er dabei einVerständnis

des Dialogs vor, das seine Gültigkeit verloren hat. Bereits in der Renaissance, so Szondi,

entsteht das Drama der Neuzeit:

Eswar das geistigeWagnis des nachdemZerfall desmittelalterlichenWeltbilds zu sich

gekommenen Menschen, die Weltwirklichkeit, in der er sich feststellen und spiegeln

wollte, aus der Wiedergabe des zwischenmenschlichen Bezuges allein aufzubauen.37

Das Drama ist Teil aufklärerischer Bestrebungen. Die gleichermaßen anfängliche wie

letzte Grundlegung und Legitimation des Weltzusammenhangs durch eine göttliche

Führung ist fragwürdig geworden. Das Wagnis besteht in diesemMoment einer »tran-

szendentalen Obdachlosigkeit«38 in der Erschließung der Wirklichkeit durch einen

zwischenmenschlichen Bezug, der auf Gott nicht länger angewiesen ist.Mit einer weni-

ger affirmativen Auslegung der von Szondi beschriebenen Emanzipation des Menschen

kann das Drama – damit wäre der Idee eines in der Form niedergeschlagenen Inhalts

beigepflichtet – als zwischenmenschliche Lösung für den problematischen ›Zerfall des

mittelalterlichen Weltbilds‹ und den Verlust einer letzten Grundlegung begriffen wer-

den. Entscheidend aber ist diemit demDrama einhergehende Vorstellung des Subjekts,

die von Szondi vorausgesetzt wird. Der Mensch, so Szondi, gelange durch den »Akt

des Sich-Entschließens« zur dramatischen Verwirklichung. Er entschließe sich zur

»Mitwelt«, in die er als »Mitmensch« eingehe.39

Das sprachlicheMedium einer zwischenmenschlichenWelt, für die derMensch sich

nach seiner Bewusstwerdung und im Moment seines Zu-sich-Kommens entscheidet,

ist, der formalen Gestaltung des Dramas entsprechend, der Dialog:

Die Alleinherrschaft des Dialogs, das heißt der zwischenmenschlichen Aussprache im

Drama, spiegelt die Tatsache, daß es nur aus der Wiedergabe des zwischenmenschli-

chen Bezugs besteht, daß es nur kennt, was in dieser Sphäre aufleuchtet.40

In Szondis Beschreibung des Dramas wird der Dialog durch einen geschichtlich situ-

iertenMenschen in Gang gesetzt, der durch die Konstituierung als aufgeklärtes Subjekt

hindurchgegangen ist.Undweil es dabei um eine aus dem »Zwischen« aufgebauteWelt-

wirklichkeit geht, wird auch nachvollziehbar, warum dem Dialog das »Unausdrückba-

Gesammelte Schriften I.1, hg. v. Tiedemann, Rolf/Schweppenhäuser, Hermann, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1991.

35 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 12.

36 Ebd., 13.

37 Ebd., 14.

38 Vgl. Lukács: Die Theorie des Romans, 32.

39 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14.

40 Ebd., 15.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

re« und »Ausdruckslose«, »die verschlossene Seele wie die dem Subjekt bereits entfrem-

dete Idee« und nicht zuletzt die »Dingwelt« äußerlich bleiben. Der durch das Drama

bestimmte Dialog ist die niedergeschlagene Form für das Ideal eines selbstmächtigen

Subjekts, dem »Freiheit und Bindung,Wille und Entscheidung« nicht nur »die wichtigs-

ten seiner Bestimmungen« sind, sondern diese Bestimmungen sind ihrerseits als ›Akt

des Sich-Entschließens‹ zu begreifen.41 Der Dialog des neuzeitlichen Dramas bringt die

Vorstellung eines zur Kommunikation entschlossenen Subjekts mit sich, das über die

Sprache verfügt, um im Austausch mit Anderen und durch wahlweise Aussprache und

Zurückhaltung eine ›Weltwirklichkeit‹ zu entwerfen. Auf der Grundlage dieser Überle-

gungen ist das Drama »eine in sich geschlossene, aber freie und in jedem Moment von

neuem bestimmte Dialektik.«42

Szondi fasst das Drama als absolut, weil es nichts außer sich kenne und abgelöst sei

vonallem ihmÄußerlichen.Darüberhinausdürfedas imDramagesprocheneWortnicht

vom Autor kommen.Weil das Drama lediglich als Ganzes zum Autor gehöre, diese Her-

kunft aber nicht zu seinemWerksein hinzugehöre, sei derDramatiker demWerk äußer-

lich.43 Das Verhältnis zwischen Zuschauenden undDrama sei durch den Eindruck einer

zweitenWelt geprägt.Dabei sei nur vollkommeneTrennungoder vollkommene Identität

denkbar. Die einzige zum Drama der Renaissance und zur Klassik passende Bühnen-

form sei die »vielgeschmähte ›Guckkastenbühne‹«, weil sie vom Spiel selbst erschaffen

scheint. Dem »Akt des Sich-Entschließens« entsprechend, sei das Drama primär und

nicht eine sekundäre Darstellung. Das Drama ist es selbst und kenne weder Zitate noch

Variation.44 Der Dialog sei insofern Träger einer Ganzheit des Dramas, als »die je und

je geleistete und wieder ihrerseits zerstörte Aufhebung der zwischenmenschlichen Dia-

lektik […] im Dialog Sprache wird.«45

In der an Szondi anschließenden theaterwissenschaftlichen Forschung ist die »Kri-

se des Dramas«46 aufs Engste mit einem Abbau oder einer Problematisierung des Dia-

logs im Theater des ausgehenden 19. und 20. Jahrhunderts verknüpft. So hat etwa An-

drzej Wirth die auch bei Szondi bereits beschriebenen Tendenzen zur ›Episierung‹ des

Theaters anhand der Arbeiten Gertrude Steins als »Kritik der dramatischen Vernunft«

gefasst.47 An der Stelle des Dialogs sei die Ansprache als »dramatischer Diskurs« zur

Grundstruktur des Dramas erhoben.48 Hans-Thies Lehmann spricht in Postdramatisches

Theater von einer »viel weitergehende[n] Entfernung des Theaters von der dramatisch-

dialogischen Gestaltung überhaupt«49 und führt dabei die Erschütterung einer »Serie

41 Vgl. ebd., 14.

42 Ebd., 15.

43 Vgl. ebd..

44 Vgl. ebd., 16f.

45 Ebd., 19.

46 Vgl. ebd., 22ff.

47 Vgl. Wirth, Andrzej: »Gertrude Stein und ihre Kritik der dramatischen Vernunft«, in: Zeitschrift für

Literaturwissenschaft und Linguistik, 46/12 (1982), 64–74.

48 Vgl. Wirth, Andrzej: »Vom Dialog zum Diskurs. Versuch einer Synthese der nach-brechtschen

Theaterkonzepte«, in: Theater Heute, 1 (1980), 16–19.

49 Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater, 47.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 15

von bis dahin fraglosen Konstituenten des Dramas [an]: die Textform des spannungs-

geladenen, entscheidungsträchtigen Dialogs; das Subjekt, dessenWirklichkeit sich we-

sentlich in zwischenmenschlicher Rede ausdrücken läßt; dieHandlung, die vorrangig in

einer absoluten Gegenwärtigkeit abrollt.«50

Diese ›Entfernung des Theaters von der dramatisch-dialogischen Gestaltung‹ führt

Lehmann auf die kritische Auseinandersetzung mit einer Verstrickung von Drama und

Dialektik zurück. Weil das Drama Dialektik verspreche, und die in ihm enthaltenen

»Dialog, Konflikt, Lösung, hochgradige Abstraktion der dramatischen Form,Exposition

des Subjekts in seiner Konfliktualität« in ihrer Prozessualität »mit der dialektischen

Bewegung von Entfremdung und Aufhebung identifiziert« werden, weise das Drama

»geschichtsteleologische Implikationen« auf. Deswegen sei es von Autoren wie Samuel

Beckett und Heiner Müller gemieden worden.51 Der Höhepunkt einer europäischen

Tradition, die in einer logisch-dramatischen Struktur bei Aristoteles ihren Anfang ge-

nommen habe, sei die Ästhetik Hegels.52 Bei Hegel entfalte sich,mittels der Vorstellung

eines »sinnlichen Scheinens der Idee«,53 »eine komplexe Theorie der Vergegenständli-

chung des Geistes in der Sinnlichkeit des jeweiligen künstlerischenMaterials bis hin zur

poetischen Sprache.«54 Wie bei Szondi ist dabei, formal wie inhaltlich, die Vorstellung

eines starken Subjekts tonangebend, wie Lehmann in Tragödie und Dramatisches Theater

festhält: »Das Drama als Prinzip erscheint als die exemplarische sichtbare Bekräftigung

eines handlungsfähigen,wollenden, verantwortlichen und seiner selbst gewissen Ich.«55

Aber nicht nur imSinne der Rede dramatischer Individuen, sondern als Prinzip fun-

giert in dieser Rückschau auf das klassischeDrama bei Szondi, und in dessen Folge auch

noch bei Lehmann der Dialog als Modell, Figur und Verwirklichung einer dialektischen

Bewegung der Aufhebung von Gegensätzen in die Einheit des Dramas als formal-in-

haltliche Subjekt-Objekt-Totalität. Eine Aufhebung in Stimmigkeit vonDarstellung und

Dargestelltem, ein Vorrang von Subjektivität, Ganzheit und Absolutheit im Sinne von

»Totalität«56 sinddie Implikationen einerBeschreibungdes Idealtypisch-Dramatischen,

das sich imMediumdesDialogs aufhält.Dabei gehe es, so Lehmann,umeine bestimmte

Erkenntnis des Menschen. »Es fixiert sich die Frage, was der Mensch sei, jetzt wesent-

lich auf das,was er im intersubjektivenDialog von sich und zumanderen zur Sprache zu

bringen vermag.«57Mit der bereits angeführten ›zwischenmenschlichen Dialektik‹ wer-

de eine Wechsel- und Gegenseitigkeit in Einseitigkeit zurückgebildet und auf der Ebe-

ne von Form und Inhalt zu einer geschlossenen Einheit zusammengestellt: »Der Dialog

50 Ebd., 78.

51 Vgl. ebd., 59f.

52 Vgl. ebd., 62. Vgl. zur Überführung der Tragödie in eine Poetik bei Aristoteles auch Dupont, Flo-

rence: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, übers. v. Kerstin Beyerlein, Berlin: Alexan-

der 2018.

53 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I, 395.

54 Lehmann: Postdramatisches Theater, 63.

55 Lehmann, Hans-Thies: Tragödie und dramatisches Theater, Berlin: Alexander 2013, 304.

56 Vgl. Hegel, G. W. F.: Vorlesungen über die Ästhetik III. Werke Bd. 15, hg. v. Moldenhauer, Eva/Michel,

Karl Markus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016, 474.

57 Lehmann: Tragödie und dramatisches Theater, 267.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ist der Schatten des Konflikts.«58 Auch schon inTheater und Mythos hatte Lehmann for-

muliert: »In der Hegelschen Tradition hebt die Relation des Subjekts zum anderen sich

in einem Spiegelverhältnis auf, das das Subjekt letztlich keiner unaufhebbaren Fremd-

heit undDunkelheit konfrontiert.«59Wiemit demVerweis auf die Vermeidung und Auf-

hebung von Fremdheit und Dunkelheit deutlich wird, steht Lehmann einerseits in ei-

ner Tradition der Hegel-Lektüren, denen zufolge das »Andere« und die »absolute Zer-

rissenheit«60 in seiner Philosophie von einem »Primat des Ganzen«61 eingeholt wird.

Mit Bezugnahme auf ChristophMenke macht Lehmann jedoch andererseits auch deut-

lich, dass das Drama bereits Züge der Kunst zumVorschein bringt, die am allumfassen-

denVersöhnungsanspruch scheitern.62DaspostdramatischeTheater stehenicht einfach

jenseits des Dramas, sondern sei als die Entfaltung seines Zerfallspotenzials zu begrei-

fen: »In der Tiefe des dramatischen Theaters [nach Hegel] schlummern […] bereits jene

Spannungen,die seineKrise,Auflösungund endlich dieMöglichkeit eines nicht-drama-

tischen Paradigmas eröffnen.«63

Wenn das Drama »unter der spiegelnden Oberfläche des ›offiziellen‹ dialektischen

Procedere[s]«64 seine Krise bereits enthält, stellt sich die Frage, warum der Dialog dem

›dialektischen Procedere‹ zugeschlagen wird. Müsste nicht auch der Dialog bezüglich

seines Potenzials über seine intersubjektive Modellhaftigkeit und seine Arbeit für eine

Wechsel- und Gegenseitigkeit in der ›zwischenmenschlichen Dialektik‹ und formal-in-

haltlichen Subjekt-Objekt-Totalität des Dramas hinaus befragt werden?

Dialog in Philosophie und Theorie

Die Vorstellung der Absolutheit des Dramas und die darin verankerte Rolle des Dialogs

geht auf eine von Hegel eingeführte Subjekt-Objekt-Totalität der dramatischen Poesie

zurück. Diese Verbindung beruht auf der teleologisch-dialektischen Formgebung der

Tragödie als Überwindung des Todes. Die Auslegung des tragischen Vorgangs als Über-

windungdes Todes ist durchAlexandreKojèves prominente und für die französischeRe-

zeption Hegels einflussreiche Interpretation der Phänomenologie des Geistes in die Geis-

58 Ebd.

59 Lehmann, Hans-Thies: Theater undMythos. Die Konstitution des Subjekts im Diskurs der antiken Tragö-

die, Stuttgart: Metzler 1991, 134.

60 Hegel, G. W. F.: Phänomenologie des Geistes. Werke Bd. 3, hg. v. Moldenhauer, Eva/Michel, Karl Mar-

kus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, 36. Im Folgenden mit der Sigle PhdG zitiert.

61 Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2001, 10.

62 Vgl. zum Ende der Kunst vor allemHegel: Vorlesungen über die Ästhetik III, 572ff.; Hegel: PhdG, 542ff.

Lehmann bezieht sich auf Menkes Hegel-Lesart einer »Gegen-Metaphysik der Versöhnung«: Men-

ke, Christoph: Tragödie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1996, 23f. Vgl. zum »Anachronismus der Klassik« bei Hegel als »Symptom dessen, daß man im

Kunstwerk nicht zuHause ist« die Studie von Geulen, Eva:Das Ende der Kunst. Lesarten eines Gerüchts

nach Hegel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, 51ff.

63 Lehmann: Postdramatisches Theater, 67.

64 Ebd., 68.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 17

teswissenschaften eingegangen.65 Kojève entwickelt seine Deutung ausgehend von der

bereits angeführtenPassage aus derVorrede zurPhänomenologie desGeistes, inwelcher ei-

ne »absolute Zerrissenheit« als dasjenige beschrieben wird, das festzuhalten die größte

Kraft erfordere. Das hegelsche Selbstbewusstsein weist die Fähigkeit auf, das Unwirkli-

che und Furchtbarste des Todes zu ertragen:

Der Tod, wenn wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das

Tote festzuhalten das, was die größte Kraft erfordert. Die kraftlose Schönheit haßt den

Verstand, weil er ihr dies zumutet, was sie nicht vermag. Aber nicht das Leben, das

sich vor dem Tode scheut und von der Verwüstung rein bewahrt, sondern das ihn er-

trägt und in ihm sich erhält, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur,

indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht ist er nicht als

das Positive, welches von demNegativenwegsieht, wiewennwir von etwas sagen, dies

ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig, davonweg zu irgend etwas anderemüber-

gehen; sondern er ist diese Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut,

bei ihm verweilt. Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein umkehrt.66

Eine ›absolute Zerrissenheit‹ führt Hegel als Bedingung dafür ein, dass ein Selbst des

Verstandes sich finden und bestimmen kann. Eine Existenz,welche diese Zerrissenheit,

die zuerst als Tod undUnwirklichkeit gefasst wird, scheut, kann sich imUmkehrschluss

nicht zum Selbstbewusstsein erheben. Das Verweilen beim Negativen, mithilfe dessen

das Selbst zu sich kommen kann, beschreibtHegel als ›Zauberkraft‹, die das Furchtbars-

te in das Sein umkehrt. Die ›Zauberkraft‹ hält die Verwüstung fest und verwandelt sie

in etwas, das sich als Selbstgleichheit in der Vernunft und Subjektivität fassen lässt. Das

Negative, welches davor als das Furchtbarste bezeichnet wurde, erhält die Kategorie der

»Seele«,67 die zur bewegenden Triebfeder einer sich gänzlich entwickelnden Vernunft

erklärt ist. Kojèves Hegel-Interpretation und die für sie zentrale Stellung des Todes als

immanenter und definitorischer Grenze des Lebens, ist durch die Rezeption vonMartin

Heideggers SeinundZeit beeinflusst.68Das beiHeidegger derVerdrängungdes Todes ge-

genübergestellte undwesentliche »Sein-zum-Tode«69 verbindet Kojèvemit der IdeeHe-

gels, dass nur ein Subjekt frei sein kann, dem die eigene Endlichkeit bewusst ist.70 Das

wahrhafte Sein desMenschen seimit der Bereitschaft verbunden, demTod in die Augen

zu blicken und bei diesem zu verweilen.71 Kojève liest Hegels Philosophie als ein anthro-

pologisches Programm für die Moderne:72 Nur der negierend-schaffende Mensch sei in

der Lage, eine Individualität zu erlangen.73 In der Perspektive von Kojève und der bei

65 Vgl. Kojève, Alexandre: Hegel. Eine Vergegenwärtigung seines Denkens, übers. v. Iring Fetscher und

Gerhard Lehmbruch, Stuttgart: Kohlhammer 1958.

66 Hegel: PhdG, 36.

67 Ebd., 39.

68 Vgl. Kojève:Hegel, 210. Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Gesamtausgabe Bd. 2, hg. v. Herrmann,

Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1977.

69 Vgl. ebd., § 51, 335–339.

70 Vgl. Kojève: Hegel, 199.

71 Vgl. ebd., 224.

72 Vgl. ebd., 214f.

73 Vgl. ebd., 196f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ihm immer wieder auftauchenden Fortschrittsrhetorik zufolge ist Hegels Mensch dazu

bestimmt, sich selbst und seineWelt zu schaffen.

Der Tod markiert die Stelle einer Unbestimmtheit, die der Bestimmung des Men-

schendient, ohne dass dabei die von Lehmann angeführte Fremdheit undDunkelheit ei-

newirklicheRolle spielen.DasFurchtbaredesTodes erhält ZügeeinesDefinierbarenund

Definitorischen, insofern es einen Menschen auf den Weg bringt, der die Totalität des

Seins entfalte: »Das Wahre oder das durch-die-Rede-offenbarte-Sein ist Totalität, d.h.

Gesamtheit einer schöpferischen oder dialektischen Bewegung, die die Rede im Schoße

des Seins hervorruft.«74 Kojève hält weiterhin fest: »Das besagt also, daß das menschli-

che Sein selbst nichts anderes ist als diese Tat; es ist der Tod, der einmenschliches Leben

lebt.«75 Weil das philosophische Denken der Totalität und das Ende der Geschichte im

Totalitarismus im Begriff des Diskurses zusammenfallen,76 wird die Aufmerksamkeit –

und das ist für die vorliegende Studie von entscheidender Bedeutung – auf das Außen,

den Anderen sowie das durch die Rede nicht Vermittelbare gelenkt.Wo alles aufzugehen

scheint, stellt sich die Frage nach dem Zustand der Negativität als Negativität. In kriti-

scherAuseinandersetzungmitKojève hat sichGeorgesBataille diesenFragengewidmet.

Für Kojève, so Bataille in »Hegel, la mort et le sacrifice«,77 ist die »zentrale und letzte

Idee der hegelschen Philosophie« die Systematisierung von »Wirklichkeit und Dasein«

ausgehend vom Fundament »eines sich manifestierenden Nichts [néant, M. W.], sowie

der negierenden oder kreativen Tat [action,M. W.], frei und ihrer selbst bewusst«.Dem-

zufolge sei die »dialektische« Philosophie Hegels in letzter Konsequenz eine »Philoso-

phie des Todes«.78 Der Anspruch, das Negative im Herzen der Totalität zu offenbaren

und in die Bestimmtheit des Selbstbewusstseins zu treten, verlange, so Bataille, dass der

Mensch lebe, während er wirklich sterbe oder mit dem Eindruck lebe, dass er tatsächli-

che sterbe.79 Weil das aber nicht möglich sei, inszeniere Kojève eine Scheinerfahrung:

Ein Schauspiel, ein Possenspiel, eine List (»subterfuge«) des Todes ersetzt, mithilfe der

bestimmtenNegation, die abstrakte des tatsächlichen Todes. Kojève vertausche den Tod

mit einer festlichen Inszenierung des Opfertodes. Dass dabei auch eine Opferung des

Todes stattfinde, bezeichnet Bataille als Komödie und als »spectacle«.80

74 Ebd., 194.

75 Ebd., 210.

76 Vgl. ebd., 202. Rita Bischof zufolge hat Kojève den hegelschen Weltgeist mit einem Jahrhundert

Verspätung in der Person Stalins verortet (vgl. Bischof, Rita: »Negativität undAnerkennung.Hegel,

Kojève, Bataille und das Ende der Geschichte«, 111–293, in: Bataille, Georges:Hegel, der Mensch und

die Geschichte, hg. v. Bischof, Rita, Berlin: Matthes & Seitz 2018, 185).

77 Bataille, Georges: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 326–345, in: Ders.:Œuvres completes XII. Articles I

1950-1961, Marmande, Francise/Monod, Sybille, Paris: Gallimard 1988.

78 Vgl. ebd., 327. Vgl. dazu auch Kojève: Hegel, 198.

79 Vgl. Bataille: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 337. Zur Paradoxie dieser Vorstellung von Totalität

als Gänze des gelebten Daseins schreibt Heidegger (Sein und Zeit, § 46, 315): »Sobald jedoch das

Dasein so ›existiert‹, daß an ihm schlechthin nichts mehr aussteht, dann ist es auch schon in eins

damit zumNicht-mehr-da-sein geworden.DieBehebungdes Seinsausstandes besagtVernichtung

seines Seins. Solange das Dasein als Seiendes ist, hat es seine ›Gänze‹ nie erreicht. Gewinnt es sie

aber, dann wird der Gewinn zum Verlust des In-der-Welt-Seins schlechthin. Als Seiendes wird es

dann nie mehr erfahrbar.«

80 Vgl. Bataille: »Hegel, la mort et le sacrifice«, 342.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 19

Von Anfang an steht außer Frage, dass das Erkennen zu sich selbst zurückkehrt: Von

der »Stelle des Ganzen«81 wird jede Abweichung eingemeindet und als Arbeit am Gan-

zen begriffen. Die bereits erwähnte ›Zauberkraft‹ tritt als das Vermögen einer spezifi-

schen Auffassung von Darstellung auf. Das absolute Wissen setzt einen Kreislauf der

Aufhebung in Gang, den Derrida als »beschränkte Ökonomie« bezeichnet und damit an

den für Hegel zentralen Begriff der Arbeit anknüpft:82 »Der Tod ist die Vollendung und

höchste Arbeit, welche das Individuum als solches für es [das sittliche Gemeinwesen]

übernimmt.«83 Wie Rita Bischof hervorgehoben hat, geht es Bataille nicht um eine Wi-

derlegunghegelscherDenkbewegungen.Er greife sie auf,um»mit ihnen zu arbeiten, sie

zu aktualisieren und im Licht der modernen Geisteswissenschaften neu auszulegen.«84

Hegel sei zwar auf ein Anderes des absoluten Geistes gestoßen, bei der Thematisierung

des Anderen jedoch auf halbemWege stehen geblieben. Die Hegel-Diskurse der 1930er-

Jahre – besonders aber Bataille – haben »die Aufmerksamkeit des Subjekts auf das Aus-

geschlossene gelenkt und die Vernunft in eine Bewegung auf das ihr Fremde,Andere hin

engagiert«.85DasUnvermittelbare,das imhegelschenDiskurs nicht aufgeht, bezeichnet

Bataille als »negativité sansemploi«.86DiearbeitsloseNegativitätwiderstehtdemallum-

fassenden Paradigma der Arbeit am Ganzen, sie widersetzt sich einer Dienstbarkeit im

hegelschen Denksystem und seinem procedere der Erkenntnis. Für diesen nicht länger

geschlossenen Kreislauf prägt Derrida den Begriff »allgemeine Ökonomie«, der zufol-

ge der Sinn in einem Verhältnis zum Nicht-Sinn stehen müsse, der jedoch mit der für

das westlich-abendländische Denken typischen Operation eines einschließenden Aus-

schlusses immer wieder getilgt werde.87

Während im Hinblick auf Bataille deutlich wird, dass es ihm um die Aufmerksam-

keit für ein ausgeschlossenes Fremdes und Anderes geht, lässt sich die Bedeutung die-

ser Überlegungen für das Nachdenken über den Dialog wiederum mit einer Formulie-

rung Derridas gewinnbringend erhellen:Wäre nicht auch der Dialog hinsichtlich seiner

Verbindung mit der »tiefere[n] und ursprünglichere[n] Zone« des heteron zu befragen,

die weder der Subjektivität noch der Objektivität eindeutig zugeordnet werden kann?88

Daran schließt sich die Frage an, ob, über den Dialog mit einem für die Erkenntnis in

Stellung gebrachten Anderen hinaus – in Bezug auf ein Anderes oder eine:n Andere:n,

die:der oder das einer Subjektkonstitution nicht dienlich ist,wie es in der an Absolutheit

orientierten Vorstellung einer ›zwischenmenschlichen Dialektik‹ im Drama modellhaft

zum Ausdruck kommt – auch von einer Andersheit des Dialogs oder einer dem Dialog

81 Hegel: PhdG, 52.

82 Vgl. Derrida, Jacques: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhaltloser Hege-

lianismus«, 380–421, in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016, 412.

83 Vgl. Hegel: PhdG, 332.

84 Vgl. Bischof: »Negativität und Anerkennung«, 115.

85 Vgl. ebd., 217.

86 Bataille, Georges: »(Lettre à X., chargé d’un cours sur Hegel…)«, 369ff., in Ders.:Œuvres complètes V.

La Somme Athéologique 1, Paris: Gallimard 1973, 369f.

87 Vgl. Derrida: »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie«, 392f.

88 Vgl. Derrida, Jacques: »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken von Emmanuel Levinas«,

121–235, in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016, 193.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

selbst eigenen Andersheit die Rede sein könnte? Und wäre von hier aus nicht das Ver-

hältnis in den Blick zu nehmen, das der Dialog mit der Sprache unterhält?

Im Interesse am heteron kommen die Bemühungen in der französischenTheoriebil-

dungnachHegel undder negativenDialektik Adornos zusammen, soRainerNägele.Mit

Adorno lässt sich ein Verhältnis von Dialog und Sprache hervorheben, weil es ihm dar-

um gehe, das Heterogene als Heterogenes in das Denken einzutragen.89 Entsprechend

bezeichnet Adorno eine Rezeption Hegels, die nur die Gesamtkonzeption des einschlie-

ßenden Ausschlusses und den bereits zitierten »Primat des Ganzen«90 im Blick hat, als

Rückzug vor seinemDenken.91 Das heterogeneMoment finde sich in der Spannung zwi-

schen Expression und Konstruktion, der Bedingtheit des philosophischen Denkens in

der Sprache.92 Wohingegen Hegel das Aufgehen von geistiger Erfahrung im gedankli-

chenMediumals realisierbar erscheine,93 thematisiert Adornos Lektüre, dass sich in der

sprachlichen Formder hegelschen Philosophie Inhalte niederschlagen, die sie nicht auf-

zulösen vermag. Die Aufmerksamkeit für eine Verankerung des Dialogs in der Sprache,

die ihrerseits nicht für das Ganze in Dienst tritt, verdeutlicht, dass der Dialog an die

Grenzen der für ihn vorgesehenen Vermittlung stößt. Zur Annäherung an das Andere

kommt eine Reflexion der Sprache sowie der Bedingungen und Implikationen ihrer spe-

zifischenMedialität hinzu,mit der die Frage derKommunikation oder derVermittelbar-

keit nicht von vornherein geklärt ist. Denn insofern schon die Sprache Momente einer

»negativité sans emploi« enthält, ist die Sprache alsDialog vor allem als ein Ort der Ver-

handlung von Andersheit zu begreifen.

Das dabei verhandelte Verhältnis zwischen Fremd- und Selbstbezug basiert auf der

Operation des unendlichen Urteils, die in jeder Setzung von Selbstheit implizit vollzo-

genen wird. Dessen »Wiederentdeckung im Anschluss an Kant und imWiderspruch zu

Hegel [ist Hermann Cohen, M.W.] zu verdanken«, wie Werner Hamacher hervorgeho-

ben hat.94 Im unendlichen Urteil sei die Urteilsform zwar einerseits aufgehoben, weil

Subjekt und Prädikat negativ verbunden sind und das Subjekt unendlich unbestimmt

bleibt: »der Geist ist nicht rot, die Rose ist kein Elephant, der Verstand ist kein Tisch«.95

DieNegationdes unendlichenUrteils bestimmtdas Subjekt in einem lediglich negativen

Punkt. In dieser einen negativenRelation auf etwas,wodurch das Subjekt als ein »Nicht-

Nichts« und als Etwas erschlossen werde, erfahre es »zwar keine positive Bestimmung,

89 Vgl.Nägele, Rainer: »The Scene of theOther. TheodorW.Adorno’sNegativeDialectic in the Context

of Poststructuralism«, in: boundary, 2/11 (1982), 59–79, 68.

90 Adorno:Minima Moralia, 10.

91 Vgl. Adorno, TheodorW.: »Skoteinos oder wie zu lesen sei«, 326–375, in: ZurMetakritik der Erkennt-

nistheorie. Drei Studien zu Hegel. Gesammelte Schriften Bd. 5, hg. v. Tiedemann, Rolf/Adorno, Gretel/

Buck-Morss, Susan/Schultz, Klaus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 331.

92 Vgl. Adorno: »Skoteinos«, 367.

93 Vgl. ebd., 368. Vgl. zur mechanistischen Sprachtheorie Hegels (Ebd., 396f.).

94 Vgl. Hamacher,Werner: »Bemerkungen zur Klage«, in: Ferber, Ilit/Schwebel, Paula (Hg.): Lament in

Jewish Thought, Berlin u.a.: De Gruyter 2014, 104.

95 Hamacher, Werner: »Was zu sagen bleibt. On Twelve and More Ways of Looking at Philology«,

79–202, in:Was zu sagen bleibt. Für – die Philologie. 95 Thesen zur Philologie, Schupfart: Engeler 2019,

170.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 21

wohl aber die Bestimmung zur Bestimmbarkeit«.96 In der »völligen Unangemessenheit

des Subjekts und Prädikats«,97 die durch das »ist« als Einheit gefasst werde, sei das un-

endliche, »aufgehobene Urteil zugleich kein Urteil und das Urteil schlechthin.«98 Dieser

Ursprung von Etwas als einem »Nicht-Nichts« liegt dem im Stern der Erlösung von Franz

Rosenzweig entworfenen Sprachdenken – der differenziell-dialogischen Logik des Ich

als »soundnicht anders« –zugrunde.99DieseLogikdesAnfangs,ausderdie sprach-und

geschichtsphilosophischeKonzeptionvonBenjaminhervorgegangensei,100 fasstHama-

cher als die »absolut voraussetzungslose und grundlose, nur deshalb aber grundgeben-

de Bewegung der Sprache« und »die Bewegungsstruktur der Sprache überhaupt«.101 Die

sprachliche Äußerung – deren minimalste Form Rosenzweig als das »Hier bin ich.«102

fasst –, ist immer auch auf das bezogen, was sie nicht benennt und das der Benennung

entzogen bleibt: »So undnicht anders.«103 DieBewegungder sprachlichenÄußerung ge-

genüber diesem ›Nichts‹, auf das sie bezogen bleiben muss, um anders und damit sie

selbst zu sein, ist negativ: Sie ist Selbstbezug auf sich als ein Anderes, nämlich als etwas An-

deres denn als Nichts. Was damit verhandelt wird, ist eine der Sprache und sogar eine

dem Selbst der Sprache und eine der Sprache des Selbst eigene negative Dialogik, welche

die Sprachbewegung vermittels eines Fremdbezugs auslöst. Unmittelbar einleuchtend

ist diese Überlegungmit Blick auf die Sprachtheorie von Ferdinand de Saussure. Ausge-

hend von einer fragwürdig gewordenen Identität von Zeichen verweisen Signifikanten

bei ihmnicht aufSignifikate,sondern sindaufgrund ihresdifferenziellenCharakters von

anderen Signifikanten abgegrenzt und erschließen sich somit nur in einer negativenBe-

wegung in ihrer Bestimmtheit.104

Zum Denken des Dialogs ›nach der Shoah‹

Insofern es imFolgendenumeineUnterbrechung,eineKrise oder einenEntzugderDar-

stellung geht, baut diese Studie auf demDenken der Zäsur nach FriedrichHölderlin auf.

Dabei sind der radikale Einschnitt in die Darstellbarkeit des Denkens und die Reflexion

96 Hamacher: »Bemerkungen zur Klage«, 103.

97 Hegel, G. W. F.: Enzyklopädie der philosophischenWissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, 324,

zitiert nach Hamacher: »Was zu sagen bleibt«, 170.

98 Ebd., 170.

99 Vgl. Rosenzweig, Franz: Stern der Erlösung, Frankfurt a.M.: Kauffmann 1921, bes. 221–224.

100 Vgl. Hamacher: »Bemerkungen zur Klage«, 104.

101 Vgl. Hamacher: »Was zu sagen bleibt«, 171.

102 Rosenzweig: Stern der Erlösung, 224.

103 Ebd., 221.

104 In dem von Schülern transkribierten Cours de linguistique générale hält Saussure fest: »La valeur né-

gative dumot est évidente. Tout consiste en différences.« (de Saussure, Ferdinand: »Cours de lingu-

istique générale [1908–1909]«, in: Ders.: Revue de linguistique générale, 15 [1957], 3–103). Weiterhin

heißt es: »II n’y a dans la langue que des differences et pas de quantité positive.« (Ebd., 93). Vgl.

zu einer in dieser Studie nicht weiter verfolgten »Linguistik des Dialogs« bei Émil Benveniste auch

Mosès, Stéphane: »Émile Benveniste and the Linguistics of Dialogue«, in: Revue de métaphysique et

de morale, 32/4 (2001), 509–525.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

derMöglichkeiten undGrenzen eines geteiltenWirklichkeitsbezugs um 1800 von beson-

derem Interesse.Diese, so die immerwieder zu diskutierendeThese,werden imundmit

dem Dialog verhandelbar. Die Zäsur verweist auf eine Unmöglichkeit des Denkens, in

deren Betrachtung in einem weiteren Schritt vor allem Auschwitz als inkommensura-

bles Ereignis und als Einschnitt in die Fortschrittsvorstellungen eines aufklärerischen

Denkens einbezogenwerdenmuss.Diese doppelteKonstellation ist für denDialogmaß-

geblich.Während die Zäsur eine Krise der Darstellung denkbar werden lässt, kann auch

der Dialog, der in einer jüdischen Tradition des Denkens von Rosenzweig und später

vonMartinBuber entscheidendweiterentwickeltwird, ›nach der Shoah‹ nichtmehr um-

standslos angeführt werden.

Die Formulierung ›nach der Shoah‹ in Anführung ist einerseits der Verweis auf das,

was etwa Theodor W. Adorno oder auch Hannah Arendt pars pro toto als ›Auschwitz‹,

›nach‹ oder ›seit Auschwitz‹ beschreiben und zunächst die Ermordung der europäischen

Juden durch die Nationalsozialisten bezeichnet, dabei jedoch nicht auf ein isoliertes

Geschehen reduziertwerden kann:Die Shoah ist Teil einer imwestlichenAbendlandund

in der Aufklärung verwurzelten Denkweise, die einen Zugang zum Anderen entweder

gar nicht oder nur als Assimilation und Subsumption gegenüber der Voraussetzung

eines Selbst erlaubt. Das in die Anführung einbezogene ›nach‹ verdeutlicht andererseits

auch, dass die Frage nach den Konsequenzen für die westlich-abendländische Philo-

sophie als eine nachhaltige und bleibende Problemstellung betrachtet werden muss.

Die Shoah stellt in ihrer Überforderung für die Darstellung,105 für das Denken und die

Kulturgeschichte eine in jeder Hinsicht bedenkliche »Zäsur« dar.106 Von einer durch

die Geschichte zweifelhaft gewordenen Tradition der Philosophie ausgehend stößt das

Nachdenken über denDialog auf eine Konfrontationmit demÄußersten, das im Begriff

nicht aufgeht.

Mit seinen »Anmerkungen zum Oedipus«107 und den »Anmerkungen zur Antigo-

nä«108 legt Hölderlin nicht nur Kommentare der Tragödien oder seiner Übersetzungs-

arbeit vor.Wie Philippe Lacoue-Labarthe verdeutlicht, findet in Hölderlins »Anmerkun-

gen« eineweitergehendeAuseinandersetzungmit der idealistischen Lesart der Tragödie

statt, mit der die »Vollendung der Philosophie« auch als »Erschöpfung« begriffen wer-

denmuss. Eine, seit dem bei Immanuel Kant beschriebenen epistemologischen Schnitt,

in der Philosophie vorherrschende Krise sei durch den spekulativen Idealismus und das

105 Vgl. Müller-Schöll, Nikolaus: »Darstellen ›nach Auschwitz‹«, in: Thewis: Darstellen ›nach Auschwitz‹.

Online-Zeitschrift derGesellschaft für Theaterwissenschaft, 4 (2010), http://www.theater-wissenschaft

.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/, zuletzt abgerufen am 12.07.2023.

Diese Überlegung führt er in einem Aufsatz zum Schreiben ›nach Auschwitz‹ bei Heiner Müller

und Alexander Kluge weiter aus (vgl. Ders.: »Poetik der Zäsur. Zu Heiner Müllers ›Schreiben nach

Auschwitz‹«, 66–85, in: Schulte, Christian/Mayer, Brigitte Maria (Hg.): Der Text ist ein Coyote. Heiner

Müller Bestandsaufnahme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004).

106 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe: La fiction du politique. Heidegger, l’art et la politique, Paris: Bourgois

1987, 64–81.

107 Hölderlin, Friedrich: »Anmerkungen zumOedipus«, 247–258, in: Ders.: SämtlicheWerke.Historisch-

kritische Ausgabe Bd. 16, hg. v. Sattler, D. E., Frankfurt a.M.: Stroemfeld/Roter Stern 1988.

108 Hölderlin, Friedrich: »Anmerkungen zur Antigonä«, 409–421, in: Ders.: SämtlicheWerke. Historisch-

kritische Ausgabe Bd. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/
http://www.theater-wissenschaft.de/category/thewis/ausgabe-2010-darstellen-nach-auschwitz/


Zur Einleitung 23

ihm eigene Verfahren der Repräsentation »kassiert« worden.109 Anders formuliert: Eine

zwischen Vernunft und ihrem Gegenstand prinzipiell zu verortende Bezugslosigkeit110

sei durch eine »Theorie des Todes« aufgehoben worden, welche das Negative in einen

Bezug zu stellen vermag, wie Lacoue-Labarthe im Anschluss an den zuvor zitierten Ba-

taille anführt.111 Hölderlin hingegen, der auf seineWeisemit demProgrammdes speku-

lativen Idealismus und der hegelschen Lösung rang, habe mit seinen Überlegungen zur

Zäsur die Repräsentation der »unmöglichen Kassierung der Krise« beschrieben, welche

das Denken über die Philosophie hinausträgt und mit der Frage der Darstellung kon-

frontiert.112

Der Dialog spielt bei dieser Offenlegung der Krise eine entscheidende Rolle. So

verweist der »widerstreitende Dialog« in den Ödipus-Anmerkungen darauf, dass in der

»Darstellung des Tragischen« »das gränzenlose Eineswerden durch gränzenloses Schei-

den sich reinigt.«113 Wie das ›gränzenlose Scheiden‹ verdeutlicht, geht es Hölderlin um

eine Zäsur im Dialog, die als Einschnitt so nachhaltig wirkt, dass sie sich nicht wieder

in ein Ganzes eingliedern lässt. Im Antigonä-Text taucht »die dialogische Form« als Teil

einer Aufzählung auf, die nahelegt, den Dialog als »gefährliche Form« zu fassen. Die

Gefahr geht von einer Ergreifung des, imGegensatz zur »griechischenArt«, »geistigeren

Körper[s]« aus.114 Sie besteht im Hinblick auf die »Haupttendenz in den Vorstellungs-

arten unserer Zeit […], etwas treffen zu können.«115 Wenn somit einerseits die Zäsur

als Bestrebung der Herstellung eines Verhältnisses oder einer Beziehung zu begrei-

fen sei,116 so wird, wie Samuel Weber hervorgehoben hat, dabei jedoch andererseits

auch deutlich: Die Anlage des Dialogs in den Hölderlin-Übersetzungen der Sophokles-

Tragödien zeigen auf, dass eine Spaltung nicht nur zwischen Parteien, sondern auch

schon für jeden Einzelnen veranschlagt werden muss.117 Weber spricht, entgegen der

bei Lacoue-Labarthe akzentuierten Leere des »tragischen Transports«, die auch schon

Hölderlin selbst hervorhebt,118 von einer für die Beziehung notwendigen »Spannung«

und »Unterbindung«.119

Wie Jörn Etzold hervorhebt, geht esHölderlin um »die ›Umkehr aller Vorstellungsar-

ten und Formen‹: also dieUmkehr jener Formen,durchwelche dieWelt demSubjekt erst

109 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe: »Die Zäsur des Spekulativen«, übers. v. Werner Hamacher und Pe-

ter Krumme, 203–231, in: Kluckhohn, Paul (Hg.): Hölderlin-Jahrbuch, 1980/81, Tübingen: Mohr 1981,

208.

110 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft 1+2, hg. v. Weischedel, Wilhelm, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2008, 314 (B 359/A 302f.).

111 Vgl. Lacoue-Labarthe: »Die Zäsur des Spekulativen«, 204.

112 Vgl. ebd., 208.

113 Hölderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«, 257.

114 Hölderlin: »Anmerkungen zur Antigonä«, 417.

115 Ebd., 418.

116 Weber, Samuel: »Zäsur als Unterbindung. Einige vorläufige Bemerkungen zu Hölderlins »Anmer-

kungen«, 37–62, in: Etzold, Jörn/Hannemann,Moritz (Hg.): rhythmos. Formen desUnbeständigen nach

Hölderlin, München: Fink 2016, 49.

117 Ebd., 50.

118 Vgl.Hölderlin: »Anmerkungen zumOedipus«, 250; vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe:Métaphrasis suivi

de Le théâtre de Hölderlin, Paris: Presses Univ. de France 1998, 73.

119 Vgl. Weber: »Zäsur als Unterbindung«, 52.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

zugänglich wird, durch die sich der Bezug zwischen Subjekt und Objekt erst als solcher

konstituiert.«120 Das bei Hölderlin verhandelte Verhältnis zwischen dem ›gränzenlosen

Eineswerden‹ und dem ›gränzenlosen Scheiden‹ ist ganz explizit als Annäherung an die

»moderne Poësie«121 formuliert. Es geht ihmum eine Verortung der Dichtung in der Ge-

genwart: »Man hat, unter Menschen, bei jedem Dinge, vor allem darauf zu sehen, daß

es Etwas ist, d.h. daß es in dem Mittel (moyen) seiner Erscheinung erkennbar ist, daß

die Art, wie es bedingt ist, bestimmt und gelehret werden kann.«122 Hölderlin fragt nach

den Bedingungen der Erscheinung von Etwas als Etwas, weil er sie als wandelbar auf-

fasst und die philosophische Logik des »Einen Vermögen[s] der Seele« in Zweifel zieht,

derenDarstellung ein Ganzesmache.123 Hölderlin akzentuiert in seinen Anmerkungen zu

denTragödienSophokles’ eineUnterbrechung,eineTeilungundFragmentarisierung für

den Erkenntnisprozess.

Die »De-Markierung des Spekulativen«,124 die Lacoue-Labarthe in Bezug auf die Zä-

sur hervorhebt, und die er als eine Art »Gegenbeweis« zur Dialektik »als der Prozeß der

Selbst-Konzeption des Wahren oder des Subjekts, des ab-soluten Denkens« anführt,125

zeigt auf eine offeneWunde imGewebe der Philosophie […], die nicht vernarbt und sich

unter der Hand, die sie schließt, immer wieder öffnet.«126 Lacoue-Labarthe schlägt ei-

ne Brücke zu der Frage nach den Möglichkeiten des Denkens an und nach Auschwitz.

Weil er die Vernichtung der Juden (»extermination des juifs«) als schreckliche Wesens-

enthüllung (»la terrible révélation de son essence«) des Okzidents, seines »ab-soluten

Denkens« und seiner »Theorie des Todes« betrachtet, ist Auschwitz eine Zäsur.127 Die-

se sei mit Blanchot auch als »événement sans réponse« bezeichnet, als unbeantwortba-

res Ereignis. Die Zäsur unterbreche die Absicht einer Unmittelbarkeit (»interrompre ou

couper une tentative d’immédiateté«).128 Sie sei der Moment, in dem der Konflikt der

Repräsentation als solcher – und im Hinblick auf das inkommensurable Ereignis, als

Repräsentation in ihrer Unmöglichkeit – erscheine.129 Auschwitz ist somit der Ort ei-

120 Etzold, Jörn: »Formen des Unbeständigen. Zur Einführung«, 13–35, in: Etzold, Jörn/Hannemann,

Moritz (Hg.): rhythmos. Formen des Unbeständigen nach Hölderlin, München: Fink 2016, 24.

121 Hölderlin: »Anmerkungen zum Oedipus«, 249.

122 Ebd.

123 Hölderlin: »Anmerkungen zur Antigonä«, 411. Zu Nachleben und Weiterentwicklung dieses Ge-

dankens in der Lyrik des 20. Jahrhunderts, vgl. Schilling, Erik: Dialog der Dichter. Poetische Beziehun-

gen in der Lyrik des 20. Jahrhunderts, Bielefeld: transcript 2015.

124 Lacoue-Labarthe: »Die Zäsur des Spekulativen«, 207.

125 Ebd., 204.

126 Ebd., 208.

127 Lacoue-Labarthes These (vgl. La fiction du politique, 59/63f.), dass Heidegger die Bedeutung von

Auschwitz als »Zäsur« des Denkens zwar nicht anerkannt habe, mit ihm jedoch der theoretische

Horizont für die systematische Verkennung des Unerkennbaren in der philosophischen Traditi-

on gedacht werden könne (vgl. ebd., 72), widerspricht Werner Hamacher in einem Aufsatz zum

Arbeitsbegriff in der Rektoratsrede, den er mit einer ergontologischen, das heißt einer werk- und

vollendungsorientierten Tradition zusammenführt (vgl. Hamacher, Werner: »Arbeiten Durchar-

beiten«, 155–200, in: Baecker, Dirk (Hg.): Archäologien der Arbeit, Berlin: Kadmos 2002).

128 Lacoue-Labarthe: La fiction du politique, 71.

129 Vgl. ebd., 65.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 25

ner Abspaltung (»dissociation«130) des Denkens, mit der das Denken der Darstellbarkeit

als solches herausgefordert und in Frage gestellt wird. Auf dieser Konstellation aufbau-

end kann im Folgenden nach jenem »Unausdrückbaren« und »Ausdruckslosen« gefragt

werden, das Szondi zufolge dem Dialog im Drama äußerlich bleibt, insofern es nicht in

den zwischenmenschlichen Bezug hineinragt.131 Denn in der Perspektive Hölderlins ist

die dialogische Sprache Sophokles’ davon gekennzeichnet, dass sie im Stande sei, »des

Menschen Verstand als unter Undenkbaremwandelnd, zu objectiviren.«132

Wennder vonAdorno für die Philosophie formuliertenAufgabe ›nachAuschwitz‹ ge-

folgt wird, nämlich einer Befreiung der Dialektik von ihrem affirmativenWesen,133 wird

deutlich:DerAkzent auf der Zäsur hebt denDialog nicht auf, sondern nimmt ihn vomStandpunkt

einer Aktivierung der Negativität aus in den Blick. ImZentrum der vorliegenden Studie steht nicht

eineUnmöglichkeit desDialogs, sondernvielmehr einDenkendesDialogsnachdemDialog, das vor

demHintergrund einer spezifischen Unmöglichkeit des Denkens zu entwickeln ist.

Diese Bestrebung geht einher mit einer »Akzentuierung von Diskontinuitäten«, einem

intensivierte[n] Interesse an Desintegrationsphänomen«, einer »alarmierte[n] Umsicht für Fragen

der Verantwortung, des Anderen und der Veränderung«.134 Den Einschnitt ernstzuneh-

men, den die Shoah für das Denken bedeutet, erfordert eine »philosophische Trauerar-

beit«135 hinsichtlich des Dialog-Begriffs, der wie kein anderer für ein restauratives Den-

ken missbraucht werden kann. Die historisch notwendig gewordene Trauerarbeit hat

systematische Konsequenzen, die nicht ohneWeiterers wieder historisiert werden kön-

nen und sich für den Dialog als besonders folgenreich erweisen. Die Kritik setzt deswe-

gen an der dem Dialog immer wieder zugeschriebenen Versöhnungsfunktion, der Idee

einer Transparenz der sprachlichen Zeichen136 und der Vorstellung einer Reziprozität

des dialogischen Vollzugs an, um deren Mitverantwortung am Zustand des Unversöhn-

ten herauszustellen.Dieses Erbe imBegriff des Dialogs auch imRückgriff als schuldhaft

herauszustellen,zielt imSinneeinernegativenDialogik auf eineVersöhnungsperspektive,

die nicht schon korrumpiert ist.

130 Ebd., 71.

131 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14

132 Hölderlin: »Anmerkungen zur Antigonä«, 413.

133 Vgl. Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit. Gesammelte Schriften Bd. 6,

hg. v. Tiedemann, Rolf, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 9.

134 Hamacher, Werner: »Reparationen«, 11–25, in: Balke, Friedrich/Siegert, Bernhard/Vogl, Joseph

(Hg.): Archiv für Mediengeschichte. Mediengeschichte nach Kittler, München: Fink 2013, 16f.

135 Ebd., 17.

136 Vgl. zum Phantasma einer Transparenz sprachlicher Zeichen die Untersuchungen von Jäger, Lud-

wig: »›Aura‹ und ›Widerhall‹. Zwei Leben des ›Originals‹ – Anmerkungen zu Benjamins Konzep-

tionen des Originalen«, in: Kulturwissenschaftliche Zeitschrift, 4/3 (2019), 11–23, 19f; Jäger, Ludwig:

»›Fremdheit‹ und ›Eigensinn‹. Übersetzen und Verstehen bei Humboldt und Schleiermacher«, in:

Scientia Poetica, 23/1 (2019), 123–147.

»

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Forschungsüberblick

DerDialog ist in der vorliegendenUntersuchungweder vomPunkt der Analyse aus noch

im Hinblick auf die Umrisse einer Disziplin, Fachrichtung oder Textgattung klar und

deutlich einzugrenzen. Eine komparatistische Herangehensweise ist demnach unum-

gänglich,weil hiermit sowohl die bedeutenden literatur- und theaterwissenschaftlichen

als auch die nicht minder relevanten philosophisch-theoretischen Aspekte zum Tra-

gen kommen. In dem bei Blumenberg intendierten Sinne, ergeben sich durch eine

Auseinandersetzung mit verschiedenen Ansätzen, Herangehensweisen und Epochen

historische Perspektiven, ohne dass dabei eine ›Geschichte des Dialogs 137 zum erklär-

ten Ziel erhoben ist. Der Ausblick auf den Forschungsstand verortet die vorliegende

Studie im interdisziplinären Feld der Theoretisierung des Dialogs. Dabei ist zunächst

auffällig, dass eine ganze Reihe von Veröffentlichungen aus den vergangenen Jahrzehn-

ten eine mehr oder minder ausdrückliche Unzufriedenheit mit dem Verständnis des

Dialogs als Konsensverfahren und seinen verschiedenen Variationen, Abwandlungen

und Spielarten aufweist.

Auf die Notwendigkeit einer Analyse des Dialogs über das weitreichende, teils im

Alltagsverständnis verankerte Grundverständnis hinausmacht etwa derMediävist Peter

Strohschneider mit dem Hinweis auf die »agonalen rhetorischen Verfahren«138 in einer

kritischen Auseinandersetzung mit dem »Dialog der Dialogforschung […] als perfor-

mative Affirmation gemeinsamer Basisannahmen«139 aufmerksam. Insbesondere »der

Sprachgebrauch der geisteswissenschaftlichen Dialogforschung« gebe »gemeinsame

Konnotationen zu erkennen […], wonach der Begriff ›Dialog‹ und seine Derivate erst

dann eigentlich in Betracht kommen, wenn verständigungsorientierte Mehrstimmig-

keit vorliegt.«140 Aus einer Irritation mit der »normativen Aufladung des Dialogischen

als primum humanum«141 heraus, formuliert Strohschneider die Frage: »Reduziert nicht

ein solches diskursethisches Pathos zumindest jenes analytische Potenzial, das Termi-

nologien und Kategorien der Dialogik in historisch-hermeneutischen Untersuchungen

sollten entfalten können?«142 Die vorliegende Studie geht von einer vergleichbaren

Problem- und Fragestellung aus.

Der Sozialphilosoph Thomas Bedorf beschreibt in kritischer Auseinandersetzung

mit den Theorien der Anerkennung von Charles Taylor und Axel Honneth ein integrie-

rendes Telos der Identität, »das entweder im interkulturellenDialog bewahrt oder in der

intersubjektiven evaluativen Konfrontation generiert werden soll.«143 In der politischen

137 Zur Periodisierung der Gattungsentwicklung des Dialogs vgl. Hirzel, Rudolf: Der Dialog. Ein litera-

turhistorischer Versuch, Leipzig: Olms 1895.

138 Strohschneider, Peter: »Dialogischer Agon«, 95–117, in: Hempfer, Klaus W./Traninger, Anita (Hg.):

Der Dialog im Diskursfeld seiner Zeit. Von der Antike bis zur Aufklärung, Stuttgart: Steiner 2010, 110.

139 Ebd., 97.

140 Ebd., 96.

141 Ebd., 97. Strohschneider bezieht sich mit dem »primum humanum« auf den »gegenüber der Dis-

kursethik distanzierten«Niklas Luhmann (vgl. ebd., 95). Vgl. dazu Luhmann,Niklas:DieGesellschaft

der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, 351.

142 Strohschneider: »Dialogischer Agon«, 97.

143 Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Berlin: Suhrkamp 2010, 101.

‹

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 27

Theorie macht die auch schon bei Strohschneider zitierte Chantal Mouffe mit ihrer

Streitschrift »Wider die kosmopolitische Illusion« Jürgen Habermas als Hauptverfech-

ter eines deliberativen, universalen und globalen Modells rationaler Verständigung

aus.144 Dieses komme in der nach-bipolarenWelt in einembestimmten »postpolitischen

Zeitgeist« zum Ausdruck: Dieser sei von der Vorstellung geprägt, »daß Konflikte zwi-

schen Interessenverbänden der Vergangenheit angehörten und Konsens durch Dialog

erzielt werden könne.«145 François Jullien – Philosoph und Sinologe – bezeichnet den

Dialog als »weichen Begriff«, der mit einem falschen Egalitarismus geschmückt werden

könne, wenn er nicht mit einer starken Bedeutung versehen werde.146 Mit Blick auf

die Philosophie, so die Herausgeber des Sammelbandes Undarstellbares im Dialog, sei

festzuhalten, dass der eher sozialphilosophisch interpretierte Begriff des Dialogs keine

sonderlich große Resonanz erfahren habe und eine philosophische Bestimmung des

Dialogischen nicht in Sicht sei.147

In literaturwissenschaftlich ausgerichteten Publikationen heißt es, dass der Dialog

mitunter als Klischee für Konsens aufgefasst sei, wodurch er zum euphemistischen

Platzhalter werde, ohne, dass dabei die Voraussetzungen eines jeden Dialogs berück-

sichtigtwürden.148 Fernerwird die Auffassung desDialogs als »ideologisiertes, zuweilen

ungewollt banalisiertes Positivum«149 dargestellt. Vor dem Hintergrund eines verbrei-

teten »Mythos des natürlichen Gespräches« wird dabei zwar die Forderung nach einer

Auseinandersetzung formuliert, die eine subjektivistische Prägung überwinden und

über die »traditionell auf Harmonie und Konsolidierung abgestellten Dialog-Mytho-

logien« hinausgeht.150 Dennoch geben die aufgeführten literaturwissenschaftlichen

Publikationen, denen weitere zu unterschiedlichen Epochen, nationalen Literaturen

undGattungen –wie etwademBrief –hinzufügen sind,151 nicht hinreichendAufschluss

darüber, wie der Dialog genauer zu verstehen ist. Sie bleiben häufig bei Beobachtungen

wie den folgenden stehen: Es lässt sich zwar eine Unzufriedenheit mit dem Verständnis

desDialogs als essenzielleDuplizität,Gegen-undWechselseitigkeit derRede feststellen,

die ihn als Austausch zwischen prä-stabilisierten (Subjekt-)Entitäten fasst. Allerdings

144 Vgl. Mouffe, Chantal: Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, übers. v. Niels Neumeier,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 21.

145 Ebd., 7.

146 Vgl. Jullien, François: Es gibt keinekulturelle Identität.Wir verteidigendieRessourcen einerKultur, übers.

v. Erwin Landrichter, Berlin: Suhrkamp 2017, 88.

147 Vgl. Bedorf/Bertram/Gaillard/Skrandies: »Einleitung. Ansätze dialogischer Rationalität«, 11f.

148 Vgl. Goetschel, Willi: »Vorwort«, 11f., in: Ders. (Hg.): Perspektiven der Dialogik. Zürcher Kolloquium

zum 80. Geburtstag von Hermann Levin Goldschmidt, Wien: Passagen 1994, 11.

149 Vgl. Hausmann, Matthias/Liebermann, Marita: »Einleitung«, 7–18, in: Dies. (Hg.): Inszenierte Ge-

spräche. Zum Dialog als Gattung und Argumentationsmodus in der Romania vom Mittelalter bis zur Auf-

klärung, Berlin: Weidler 2014, 7.

150 Vgl. Wertheimer, Jürgen: ›Der Güter Gefährlichstes, die Sprache‹. Zur Krise des Dialogs zwischen Aufklä-

rung und Romantik, München: Fink 1990, 11/19.

151 Vgl. Hempfer, Klaus W. (Hg.): Poetik des Dialogs. Aktuelle Theorie und rinascimentales Selbstverständ-

nis, Stuttgart: Steiner 2004; Hempfer, KlausW. (Hg.): Grenzen und Entgrenzungen des Renaissancedia-

logs, Stuttgart: Steiner 2006; Pearce, Lynne: Reading Dialogics, London: Arnold 1994; Sollte-Gresser,

Christiane: Leben im Dialog: Wege der Selbstvergewisserung in Briefen von Marie de Sévigné und Isabelle

de Charrieère, Sulzbach i. Ts.: Helmer 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

geht es schließlich – speziell in Bezug auf die Frage der in der Aufklärung beliebten

Gattung des Dialogs – doch um die Vermittlung zweier Momente und den vernünftig-

einvernehmlichen Austausch zwischen Polen.152 Ferner wird die Metaphorisierung des

Dialogischen als zunehmend ubiquitär beschrieben, während die literarisch-philoso-

phische Gattung des Dialogs im 19. und 20. Jahrhundert beinahe aussterbe.153

Wie sich anhand dieses kurzen Überblicks hervorheben lässt, mangelt es den meis-

ten literaturwissenschaftlichen Untersuchungen zum Dialog an einer Kontextualisie-

rung innerhalb philosophischer und theoretischerÜberlegungen.Eine Ausnahme bildet

die Studie Erfahrung und Interpretation von ToniTholen, welche den Dialog in der Ausein-

andersetzung mit Dekonstruktion und Hermeneutik als Erfahrung des Wider-Spruchs

unterderBewahrungzweier entgegengesetzterBlickrichtungenzwischenAutorundLe-

ser, Ich undDu,Mann und Frau begreift.154Während seineUntersuchung denDialog als

Möglichkeit aber beinahe zu verstecken scheint, wird er im Folgenden systematisch und

als Fluchtlinie eines Nachdenkens über die andere Erfahrung und die Erfahrung des An-

deren entwickelt.

Einigen Ansätzen aus Philosophie und Theorie wiederum fehlt eine konsequente

Auseinandersetzung mit Fragen der Sprache und der Repräsentation, die für eine

Beschäftigung mit dem Dialog unabdinglich ist. Denn wie in der Einleitung zu dem

zitierten Sammelband Undarstellbares imDialog hervorgehoben wird, lenke eine Zusam-

menführung von Fragen der Repräsentation und des Dialogs den Blick auf dialogische

Strukturen, die nicht auf die soziale Dimension zu reduzieren sind.155 Anders als im

Bild einer Interaktion zweier Partner, könne der Dialog um einen philosophischen oder

diskursiven Sinn bereichert werden, der auf eine »dialogisch strukturierte Rationalität«

hindeute.156 Auch wenn es in der folgenden Untersuchung weder um eine philosophi-

scheBestimmungdesDialogs nochumeine »dialogisch strukturierteRationalität« geht,

geben einige der Formulierungen dieser Einleitung einen Ausblick darauf,welche Über-

legungen die Auseinandersetzung mit dem Dialog in dieser Studie zu berücksichtigen

hat.Mit demDialog, so heißt es, sei ein Problem des Übergangs eröffnet.Wo ein Dialog

stattfinde, sei eine spezifische Art der Trennung impliziert, »in der etwas als fremd oder

strukturheterolog aufstößt«.157 Mit der im Dialog akzentuierten Differenz sei darauf

verwiesen, dass der Dialog sich immer schon um die Darstellung der Anderen in einem

weiteren Sinne drehe: »Es kommt gleichsam immer zu einer Krise von Darstellung,

wenn das Andere sich im Dialog präsentiert.«158

ImUmkehrschluss bringt eineKrise derDarstellung unweigerlich die Frage desDia-

logs mit sich. Diese überaus wichtige Beobachtungmacht Jean-Luc Nancy in Partage des

152 Vgl. Kleihues, Alexandra:DerDialog als Form, Würzburg: Königshausen&Neumann 2002, 269. Vgl.

zur Duplizität, Gegen- und Wechselseitigkeit (in) der Rede die Studie von Nikulin, Dmitri: On dia-

logue, Lanham: Lexington Books 2006, 20/245.

153 Vgl. Hempfer: »Zur Einführung«, 21.

154 Tholen, Toni: Erfahrung und Interpretation. Der Streit zwischen Hermeneutik und Dekonstruktion, Hei-

delberg: Winter 1999, 241.

155 Vgl. Bedorf/Bertram/Gaillard/Skrandies: »Einleitung. Ansätze dialogischer Rationalität«, 11.

156 Vgl. ebd., 25.

157 Ebd., 12.

158 Ebd., 13.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 29

voix (DieMit-Teilung der Stimmen159). Ausgehend von der Beschreibung eines Statuswan-

dels der Philosophie in derModerne, infolge dessen die Darstellung des Denkens als un-

endliche Teilung (»sa partition est infini«) ausschlaggebend werde, könne die Frage des

Dialogs nicht lediglich als eine unter anderen, sondern müsse als die Frage der Philoso-

phie aufgefasst werden, so Nancy.160 Der Dialog ist bei Nancy eine jener Denkfiguren,

mit der die Frage nach demMenschen nach Gott und diesseits seiner a-theistischen Al-

ternativengestelltwird.161WeilderSinnnicht länger voneinerStellehergesetzt ist –also

nicht durch metaphysische Gewissheiten legitimiert ist, auf die das Denken, wie auf ei-

nen quasi-göttlichen Fixpunkt, rückbezogen werden kann –,müsse er vergemeinschaf-

tet und geteilt werden.162 Deswegen akzentuiert Nancy die Notwendigkeit, den Dialog

über dieGrenzenderKommunikationhinausund jenseits seinerAuffassung alsGattung

oder Form zu beschreiben. Es geht ihm um ein Verständnis des Dialogs »in der ganzen

Tragweite des Worts, das nicht nur literarisch, sondern ebenso ethisch, sozial wie poli-

tisch ist«.163

Was mit der Sprache des Subjekts sowie dem Subjekt (in) der Sprache nach dem

»Abhandenkommen eines absoluten Anfangs« passiert, fragt Maud Meyzaud in ihren

Untersuchungen zum »frühromantischen Gespräch«.164 Meyzaud schließt damit an

die von Nancy mit Lacoue-Labarthe anhand der Frühromantik vorgenommene Be-

schreibung des Dialogs in seiner übergreifenden Bedeutung an,165 die ihrerseits auf

die Vorarbeiten Maurice Blanchots zurückgreift.166 Was sowohl Blanchot als auch La-

coue-Labarthe und Nancy an der Frühromantik interessiert, ist der Umstand, dass sie

der Versuch des Umgangs mit einer Krise der Kommunikation ist. Der Verlust eines

gemeinsamen letzten Grundes ist um 1800 Ausgangspunkt einer Konzeption des »Ge-

sprächs« als Vorgang »endloser Verständigungsprozeduren«, der zu einer Beschreibung

des Sprachgeschehens erhoben werde, wieManfred Frankmit Bezug auf die vonMichel

159 Nancy: Le partage des voix; vgl. die dt. Übersetzung: Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen.

160 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 88.

161 Neben Le partage des voix wird im weiteren Verlauf der Untersuchung hinsichtlich dieser Überle-

gungen vor allem auf folgende Texte Nancys Bezug genommen: Nancy, Jean-Luc: Singulär plural

sein, übers. v. Ulrich Müller-Schöll, Berlin: Diaphanes 2004; Ders: »Theatereignis«, übers. v. Ulrike

Oudée Dünkelsbühler, 323–330, in: Müller-Schöll, Nikolaus (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale Kate-

gorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien, Bielefeld: transcript 2003; Ders.: »Das gemeinsame

Erscheinen. Von der Existenz des ›Kommunismus‹ zur Gemeinschaftlichkeit der ›Existenz‹«, übers.

v. Gisela Febel und Jutta Legeuil, 167–204, in: Vogl, Joseph (Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer

Philosophie des Politischen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994; Ders.: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht

verwirklicht, übers. v. Esther von der Osten, Wien u.a.: Turia + Kant 2018, 47–55).

162 Vgl. Nancy: »Das gemeinsame Erscheinen«, 171.

163 Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen, 72. (Nancy: Le partage des voix, 88: »Cette partition est celle du

dialogue, dans toute la portée du mot, qui n’est pas seulement littéraire, mais éthique, sociale et

politique.«)

164 Vgl. Meyzaud, Maud: »Anstelle des Staates. Das Literarisch-Absolute und die frühromantische Po-

litik des Gesprächs«, 53–79, in: Röttgers, Kurt (Hg.): Plurale Sozio-Ontologie und Staat. Jean-LucNancy,

Baden-Baden: Nomos 2018, bes. 69f.; Meyzaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen.Diderot,

Schlegel, Musil und die Theorie des Romans, Paderborn: Fink 2022, 246.

165 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc:Das Literarisch-Absolute. Texte und Theorie der Jenaer

Frühromantik, übers. v. Johannes Kleinbeck, Wien u.a.: Turia + Kant 2016, 315.

166 Blanchot, Maurice: L’Entretien infini, Paris: Gallimard 1969; vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 77.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Foucault hervorgehobene neue »Episteme« einer sprachlichen Wirklichkeitskonstruk-

tion ausführt.167 Während Meyzaud die Verschiebung von einer »Legitimation durch

Verwurzelung« hin zur »Legitimation durch Anschlussfähigkeit« festhält,168 ist eine

aus dieser epistemologischen Gemengelage abgeleitete »prinzipielle Stellung des Dia-

logischen«169 als Reflexion der Unmöglichkeit eines unmittelbaren Selbstbezugs des

Subjekts zu verstehen: »›Gespräch‹«, so Meyzaud, »wird bei den Romantikern insge-

samt zum systemischen Ort eines Versuchs, in der Schrift ästhetische Formprozesse zu

ermitteln, die einem der Sprache inhärenten Dialogismus gerecht werden können.«170

Demzufolge entfaltet sich schon die Sprache des einsamen Subjekts als Dialog.

Diese Ausführungen verdeutlichen,warum in der vorliegenden Schrift nicht auf das

Dialogizitätsmodell von Michail Bachtin171 zurückgegriffen wird. Auch wenn eine Vor-

stellung der Sprache alsDialog auf den Begriff der Dialogizität aufmerksammacht und

diese als soziale Grundbedingung des Monologs in der Auseinandersetzung mit dem

Theater bereits angeführtwurde,172 tut sich hierbei dennoch ein Problemauf: Sprache ist

bei Bachtin als funktionales System begriffen.173 Auch wennmit ihm Texte als potenziell

unabschließbare Dialoge gelten können,muss bei der Dialogizität von einer Interaktion

mehr oder minder eindeutig bestimmter Sinnpositionen ausgegangen werden. Dialo-

gizität findet entweder zwischen Sprachen oder zwischen Sprache und einem Außer-

sprachlichen statt. Wie Paul de Man hervorgehoben hat, fordert Bachtins Dialogizität

die Voraussetzung einer präkritisch-phänomenalen, nicht-sprachlich verfassten Welt,

welche eine in sich bestimmte Sprache infiltriert.174

167 Vgl. Frank,Manfred: »Einverständnis und Vielsinnigkeit oder: Das Aufbrechen der Bedeutungsein-

heit im ›eigentlichenGespräch‹«, 87–132, in: Stierle, Karlheinz/Warning, Rainer (Hg.):DasGespräch.

Poetik und Hermeneutik. Bd. XI, München: Fink 1984, 90/93; vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der

Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, übers. v. Ulrich Köppen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2012, bes. 74–77.

168 Vgl. Meyzaud: »Anstelle des Staates«, 72.

169 Ebd., 69.

170 Meyzaud: Formen des Gesprächs – Gespräch der Formen, XXVIII.

171 Vgl. dazu Bachtin,Michail: »Die Ästhetk desWortes«, 91–153, in: Ders.:DieÄsthetik desWortes, hg. v.

Grübel, Rainer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1979; Bachtin, Michail: »Das Wort im Roman«, 154–300,

in: Ders.: Die Ästhetik des Wortes. Vgl. dazu auch: Lachmann, Renate: »Dialogizität und poetische

Sprache«, 51–62, in: Lachmann, Renate (Hg.): Dialogizität, München: Fink 1982.

172 Agathangelidou, Marina: Monologizität. Monologisches Sprechen in Theatertexten seit den 1960er Jah-

ren und im Gegenwartstheater, Dissertationsschrift, Berlin 2021, https://refubium.fu-berlin.de/bitst

ream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y, zuletzt

abgerufen am 26.07.2023.

173 Vgl. Bachtin: »DasWort im Roman«, 173: »Den alltäglichen Dialog und die Rhetorik charakterisiert

die offene, sich in der Komposition ausdrückende Relation zum Hörer und seiner Antwort; doch

auch jedes andere Wort ist auf antwortendes Verstehen eingestellt, nur wird diese Einstellung

nicht zum selbstständigen Akt isoliert undmacht sich kompositorisch bemerkbar. Das antworten-

de Verstehen ist ein wesentlicher Faktor, der an der Formung des Wortes beteiligt ist, zugleich ist

es ein aktives Verstehen, das als bereichernder Widerstand oder als bereichernde Unterstützung

amWort erfahren wird.«

174 Vgl. deMan, Paul : »Dialogue andDialogism«, 106–121, in: Ders.: The Resistance to Theory, hg. v. God-

zich, Wlad, Minneapolis: Univ. of Minnesota Press 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/30368/Dissertation_Agathangelidou.pdf?sequence=1&isAllowed=y


Zur Einleitung 31

Das Interesse der vorliegendenStudie gilt demgegenüber einemDialog,mit demso-

wohl die Vorstellung einer vorsprachlichen oder feststehendenWirklichkeit als auch die

Sprache selbst auf demSpiel steht. In dieserHinsicht lässt sichMaurice Blanchot als An-

tipode Bachtins anführen: Seine Aufmerksamkeit gilt nicht nur demDialog als Form ei-

nes Gegenübers, sondern der Dialogizität als gleichermaßen formlosenwie formgeben-

dem Prinzip: Die »parole plurielle« verweist auf ein Verhältnis in der Sprache, in dem

das-, der- und diejenige, das unmöglich erreicht werden kann, in seiner unerreichba-

ren und fremdenWahrheit zu einer Gegenwart im Entzug kommt. Dieses Verhältnis ist

als einzigmöglicher Schauplatz für den Bezug zumAußen und zumAnderen ausgewie-

sen.175

EineabgründigeundunabschließbareDialogikhält auchderbereits erwähnteNäge-

le derBeschreibungeines rationalen »DiskursesderModerne«bei JürgenHabermas ent-

gegen. Er schreibt: »Nicht der unbedingte Wille, alles zu verstehen, sondern die Bereit-

schaft nicht zu verstehen, wäre die Bedingung von Dialogik, wenn es eine gäbe.«176 Der

»Dialog als gefährliche Form«und »Heterologik«markiereKommunikation zunächst als

Problemund nicht als euphorische Tatsache.177Weil DialogikUnterbrechungenmitden-

ke, enthalte sie Bedingungen von »Aufbruch, Abbruch, Abschied, um ins Offene zu ge-

langen, in dessen Öffnung überhaupt erst etwas Anderes sich zeigen könnte«.178 Näge-

le weist dabei nicht zuletzt den »jüdischen Anderen« als paradigmatisches Beispiel für

die Notwendigkeit, eine radikale Andersheit im und des Dialog(s) ›nach der Shoah‹ zu

durchdenken, weil dieser Andere in eine spiegelbildlich gefasste Dialektik nicht eintre-

ten könne.179

Ein Interesse an der Öffnung formuliert auch Bernhard Waldenfels im Bereich der

phänomenologischen Philosophie. So verweist er bereits in einer frühen Arbeit auf »das

Zwischenreich der Intersubjektivität, des Dia-logs, des Mit-einander«.180 Diese Akzen-

tuierung resultiert in der Auseinandersetzung mit einer grundlegenden »Responsivi-

tät«, die dem Ideal eines autonom-selbstsetzenden Individuums, als »Binsenweisheit

der abendländischenPhilosophie«,entgegengesetztwird.181Waldenfels arbeitet eineDi-

stanz beziehungsweise kommunikative Ferne und eine damit einhergehende, grund-

legende Fremdheitserfahrung heraus.182 Sie sei der philosophischen Tradition bereits

seit der platonischen »Pathosformel« des thauma (das Verwunderliche) eingeschrieben:

175 Blanchot: L’Entretien infini, 90.

176 Nägele: »Dialogik im Diskurs der Moderne«, 87.

177 Vgl. ebd., 77ff.

178 Ebd., 85.

179 Vgl. ebd., 83. Vgl. zu einem an Franz Rosenzweigs dialogischer Sprachtheorie orientierten Kon-

zept von Erinnerung auchMarten, Dennis: Schuld und Sprache.Hermeneutische Überlegungen zu einer

schuld- und leidsensiblen Philosophie der Geschichte(n), Freiburg: Alber 2022.

180 Waldenfels, Bernhard:DasZwischenreich desDialogs.SozialphilosophischeUntersuchungen inAnschluss

an Edmund Husserl, Dordrecht: Springer 1971, 134.

181 Vgl. Waldenfels, Bernhard: Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie, Psychoanalyse, Phänomeno-

technik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 11.

182 Vgl.Waldenfels, Bernhard:Vielstimmigkeit derRede.Studien zurPhänomenologie des Fremden4, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2015, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

»[d]ie Kunde von einer Geburt des Logos aus dem Pathos«.183 Die Vorstellung eines me-

taphysisch-reinen Logos bei Platons enthalte eine »impliziteDialogizität«.184 Auchwenn

der platonische Dialog »mit Elementen einer Heterologie durchsetzt«185 ist, läuft er auf

einenMonolog der Vernunft hinaus, dermit Fremdheit kaumnoch vereinbar sei.186Weil

der Logos der dialogischen Philosophie zur Einholung des dialogischen Pathos tendie-

re,187 sei der Dialog mit dem langfristigen Entwicklungsziel der hegelschen Dialektik

vereinbar. Die zunächst »dialogische Konzeption von ›Aufhebung‹ bei Hegel«,188 vollzie-

he – als Lösung für das in der Frühromantik formulierte Problemder Anfangslosigkeit –

einen Übergang vomDia-Log zumDia-Log.189

Vor diesem Hintergrund lässt sich das zuvor beschriebene Verschwinden des Dia-

logs als Gattung und eine damit einhergehende Metaphorisierung des Dialogischen

in Beziehung mit literarischen, philosophischen und geistesgeschichtlichen Gedan-

kengängen bringen. Rüdiger Campe hält fest, dass die philosophische Redeform im

Verlauf des 18. Jahrhunderts in einer literarischen Spezialisierung auf das Zwischen-

menschliche aufgehe. Der Dialog werde zunehmend als Medium psychologischer

Erkenntnis aufgefasst. Weil diese Entwicklung mit einer Annäherung der Literatur an

das wissenschaftliche Schreiben einhergehe, sei auch strukturell eine Tilgung »aller

einen Selbstbezug reflektierenden Fremdadressen« zu beobachten, geprägt von der

»reflexive[n] Praktik selbstobjektivierender Affekterregung, einer Nachahmung des

Eigenaffekts«: Die Entstehung einer solchen Auffassung des Dialogs reflektiere eine

ideengeschichtliche Konstellation, in der das spezifisch Dialogische – nämlich die

Einbeziehung der einen Selbstbezug reflektierenden »Fremdadressen« – aussterbe,

während die Rede vom dialogischen Selbstbezug einsetze.190 Die im Dialog angelegte

Alteritätserfahrung, so ließe sich Campes Perspektive für den in dieser Studie unter-

suchten Zusammenhang fruchtbar machen, wird zugunsten des anthropologischen

Wissens vomMenschen vernachlässigt.

Somit wird nachvollziehbar, warum bei Nancy von einem »trägen, schläfrigen An-

thropologismus« die Rede ist, der die Begriffe »Dialog« und »Kommunikation« einholen

könne.191 Wie David Wellbery verdeutlicht hat, bildet sich vor dem Hintergrund ei-

ner Vorstellung »natürlicher Zeichen« – insbesondere in und nach der Aufklärung –,

das Ideal einer »Desakralisierung der Sprache« und einer »Methodologisierung des

Wissens« heraus. Die Desakralisierung enthebt die Sprache der Sphäre der absoluten

Autorität und transformiert sie in ein Kommunikationsmedium. Die Methodologisie-

rung des Wissens mündet in der Vorstellung eines Zeichensystems, das als Mittel und

183 Waldenfels, Bernhard: Platon. Zwischen Logos und Pathos, Berlin: Suhrkamp 2017, 10f; vgl. Platon:

»Theaitetos«, 147–252, in: Ders.: SämtlicheWerke Bd. 3. Kratylos, Parmenides, Theaitetos, Sophistes, Po-

litikos, Philebos, Briefe, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2007, 155d.

184 Vgl. Waldenfels: Platon, 64; vgl. Waldenfels: Das Zwischenreich des Dialogs, 193.

185 Waldenfels: Platon, 64.

186 Vgl. ebd., 15.

187 Vgl. ebd., 11.

188 Bedorf/Bertram/Gaillard/Skrandies: »Einleitung. Ansätze dialogischer Rationalität«, 13.

189 Vgl. Waldenfels: Platon, 37.

190 Vgl. Campe: Affekt und Ausdruck, 50f.

191 Vgl. Nancy: Le partage des voix, 8; vgl. Nancy: Die Mit-Teilung der Stimmen, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 33

Instrument des Wissens begriffen ist.192 Damit geht die Perspektive einer Reduzierung

der Sprache auf ein Vehikel des Durchgangs einher,193 die als Vorläufer des von Nägele

bei Habermas beschriebenen »Diskurses der Moderne« als »transparente Kommunika-

tion«194 begriffen werden kann. Der Dialog scheint somit hervorragend dafür geeignet,

das menschliche Gegenüber von Gleich zu Gleich zu repräsentieren. Dass der Dialog

eine idealisierte und idealisierende Funktion im Zeichen einer bestimmten Vorstellung

von Intersubjektivität im Feld der Kunst einnehmen kann, wird auch an den zuvor

angeführten Theorien des (Post-)Dramatischen und der These zur »Krise des Dramas«

erkennbar,195 für die der Idealtypus des Dialogs vorausgesetzt werden muss. Demge-

genüber ist die nachfolgend zu diskutierende Frage, ob nicht der Dialog in gewisser

Hinsicht immer schon in der Krise war oder eine Krise mit sich bringt.

In Anbetracht der Infragestellung einer sprachtheoretischen, ästhetischen, politi-

schen, anthropologischen und ethischen Reduzierung des Dialogs, lassen sich Bezugs-

punkte des hier anvisiertenVorhabens zu jüngeren Forschungsarbeiten imFeld der Lite-

ratur- undTheaterwissenschaft ausmachen.Dabei sindweder thematischeÜberschnei-

dungenoder eine bestimmteAuswahl imGegenstands- oderTheoriekanon ausschlagge-

bend. Vielmehr besteht die Verwandtschaft in Bezug auf eine Auseinandersetzung mit

Drama,Tragödie,Theater undnicht zuletzt auchSprache,die anEinheit undVereinheit-

lichung weder als Voraussetzung noch als Telos interessiert ist.

Deutlichwird dies zunächst anhand des Verständnisses vonTheater,wie esNikolaus

Müller-Schöllmit seinerBeschreibungderTheaterwissenschaft als einer kritischenWis-

senschaft vorschlägt.196 DasTheater sei Gegenstand einerWissenschaft, welche »bei der

Konstitution ihres Gegenstands in der einen oder anderen Form auf dessen Darstellung

angewiesen ist« Eine eindeutige Bestimmung ihres Gegenstandsbereiches wäre folglich

prä- und unkritisch. Denn über die Grenzen einer engen Definition von Theater hin-

aus sei entscheidend, dass Kritik einembeständigen Zweifel an den eigenen Fundierun-

gen ausgesetzt bleibe und somit ein »Nachdenken über Darstellung überhaupt und über

Darstellbarkeit«197 erfolgen könne. Der Gegenstand, so hebt Müller-Schöll hervor, müs-

se »gegenüberderMethode seinerBetrachtung einEinspruchs-, jaMitgestaltungsrecht«

behalten.198

In der Theaterwissenschaft wird in der jüngeren Vergangenheit dem dramatischen

Subjekt die opake und bewegliche Vielstimmigkeit des Chors vorangestellt. Der Auftritt

der Figur lässt sich, entlang der bei Sebastian Kirsch beschriebenen »protagonistischen

192 Vgl. Wellbery, David E.: Lessing’s Laocoon. Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason, Cambridge:

Univ. Press 1984, 36. Transparenz jedoch wird nicht gegenüber einer empirischen Wirklichkeit er-

langt, sondern gegenüber einem idealen Gehalt, einem geistig-mentalen Produkt (vgl. ebd., 235).

193 Vgl. ebd., 25.

194 Vgl. Nägele: »The Scene of the Other«, 72.

195 Vgl. Szondi: Theorie des modernen Dramas; vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater.

196 Müller-Schöll, Nikolaus: »Posttraumatisches Theater (3). Rabih Mroués Theater der Anderen«,

75–90, in: Baumbach, Gerda/Darian, Veronika/Heeg, Günther/Primavesi, Patrick/Rekatzky, Ingo

(Hg.):Momentaufnahme Theaterwissenschaft. Leipziger Vorlesungen, Berlin: Theater der Zeit 2014.

197 Vgl. ebd., 87.

198 Vgl. ebd., 75.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Linie«199 zufolge, als das spätere Aufkommen einer »zwischenmenschlichen Dialek-

tik«200 imTheater begreifen. In Jörn Etzolds Studie zuHölderlins unmöglichemTheater

geht es um die Herbeirufung eines Chors unter modernen Bedingungen. »Jener [Chor,

M. W.] ist keineswegs nur die Neubelebung einer antiken Figur; in ihm sollen sich

die Vielen versammeln, aber doch unterschieden bleiben.«201 Der Chor verhandle das

»archi-politische ›Gesetz‹ des Politischen«.202 Ulrike Haß hat den Chor entsprechend

als »Eröffnung des Schauplatzes«203 herausgearbeitet. Insbesondere als Schwellenfigur

an derWende von der archaischen zur klassischen Zeit204 ist der Chor »keine Kulisse für

die Einzelfigur, sondern »der Ort, durch den etwas eintritt«: ihre Tragödie.«205 Kirsch

begreift den Übergang zum klassischen Zeitalter des 5. Jahrhunderts als historische Be-

mühung,das Zusammenleben imRahmen von Innenbildungenneu zu strukturieren.206

Der Chor stehe der protagonistischen Linie des Theaters dabei nicht lediglich negativ

gegenüber, sondern überlebe in der Verwicklung und als Verweis auf eine »vorgängige

Relationalität« und »konstitutive Umweltlichkeit«.207

DieEinbindungdesChors indieHandlungder Tragödie ist in FlorenceDuponts Stu-

die zumTheater nach Aristoteles ein Aspekt einer Reduzierung desTheaters auf das dra-

matische Geschehen als Fabel, die sich zu einer »literarische[n] Doktrin desTheaters der

Ursprünge und der Ursprünge desTheaters errichtet haben.«208 Der Begriff des Dramas

stehe im Zeichen eines »Hyperaristotelismus«, der in der europäischen Geschichte des

neuzeitlichenTheatersmit derZielvorstellung einer »möglichst transparente[n]Darstel-

lung einer Erzählung« verknüpft sei.Dupont bezieht sich insbesondere auf CarloGoldo-

ni,François-JosephTalmaundDenisDiderot sowieL’Abbéd’Aubignac.209 AuchwennDu-

pont denDialog nicht ausführlich behandelt; an ihrerGegenüberstellung »spektakulärer

Grund versusnarrativerGrund« ist unschwer erkennbar,dass er eine entscheidendeRolle

im »aristotelischen Paradigmades literarischenTheaters« und bei seinenNachfolger:in-

nen einnimmt.210 Damit wird jedoch auch die Notwendigkeit einer Dialog-Konzeption

deutlich,die darüberhinausgeht, lediglich »Darstellung einerHandlung«und»handeln-

der Personen« zu sein und dem Verschwinden von »Theatralität« zuzuarbeiten.211

199 Vgl. Kirsch, Sebastian: Chor-Denken. Sorge,Wahrheit, Technik, Paderborn: Fink 2020, 4.

200 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

201 Jörn Etzold: Gegend am Ätna. Hölderlins Theater der Zukunft, Paderborn: Fink 2019, 2/194.

202 Ebd., 44. Etzold zitiert hier Lacoue-Labarthe, Philippe: Poetik der Geschichte, Zürich u.a.: Diaphanes

2004, 113.

203 Haß, Ulrike: »Die zwei Körper des Theaters. Protagonist und Chor«, 139–159, in: Tatari,Marita (Hg.):

Orte des Unermesslichen. Theater nach der Geschichtsteleologie, Zürich u.a.: Diaphanes 2014, 142.

204 Vgl. Haß, Ulrike: Kraftfeld Chor. Aischylos Sophokles Kleist Beckett Jelinek, Berlin: Theater der Zeit

2020, 17.

205 Vgl. ebd., 67.

206 Vgl. Kirsch: Chor-Denken, 2.

207 Vgl. ebd., 4.

208 Vgl. Dupont: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, 49/24. Vgl. dazu auch Aristoteles:

Poetik. Griechisch/Deutsch, übers. v. Manfred Fuhrmann, Stuttgart: Reclam 1993, 59f.

209 Vgl. Dupont: Aristoteles oder Der Vampir des westlichen Theaters, 65/91.

210 Vgl. ebd., 38/65.

211 Vgl. ebd., 44/49/99.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 35

Juliane Vogel beschreibt in ihrer Studie Aus demGrund den »Auftritt« als ein für dra-

matische Gattungen strukturgebendes Merkmal. Auftritte heben hervor, dass das dra-

matische Subjekt nicht gegeben ist, sondern sich in der Bewegung desHerantretens for-

miert. Dem Ideal eines »souveränen situationsmächtigen Auftritt[s]«, der »die agency

eines Subjekts« vorführen könnte, so Vogel, ist im Drama aber darüber hinaus ein »Ver-

strickungszusammenhang [gegenübergestellt], der die Handlungsfähigkeit des drama-

tischenSubjektsübersteigtund ingefährlicherWeisebegrenzt«.TragischeFormenseien

nicht durch einen triumphalen Schritt, sondern durch dessen rückwirkende Aufhebung

gekennzeichnet: »[B]ereits das Sichtbarwerden der tragischen Person –der Triumph ih-

rer Erscheinung – [setzt] ihre Vernichtung in Gang«.212

In Auseinandersetzung mit dem Austausch zwischen Christian Rang und Walter

Benjamin um 1924, welcher sich unter anderem in Benjamins Trauerspiel-Buch nieder-

geschlagen hat, arbeitet Bettine Menke ein das Theater begründendes Verhältnis von

Flucht und Szene heraus.213 Wie sie unter Bezugnahme auf Nancys an Brecht anschlie-

ßende Beschreibung des Theaters als Ausgang aus dem Kult beschreibt,214 bestehe der

imTheater verhandelte Agon in einer Flucht vor der Opferung, mit der sich dasTheater

vonder agora ablöse unddenFliehenden einenAuftritt gewähre,der an einOff gebunden

bleibe. Der Ort der szenischen Darbietung sei als »räumliche Grenze« negativ konstitu-

iert durch die Abscheidung und »derart nicht in sich abgeschlossen begrenzt, sondern

(unverortbar) in sich ›selbst‹ entzweit.«215 Als »gefristete Zwischenzeit und -zone«, sei das

Hier und Jetzt des Theaters durch einen Bezug zur Scheidung bedingt und Darstellung

als »Aufenthalt im genuin ungesicherten theatralen Geschehen« zu verstehen. Dass das

Theater somit als Vorbild für eine Darstellung des Transitorischen und Nicht-Definiten

begriffen werden kann,216 ist ein Gedanke, der sich auch in den Überlegungen zum

Dialog niederschlagen wird.

Eine besonders wichtige Forschungsarbeit für die Frage des Dialogs, ist ein Aufsatz

der bereits zitiertenTheaterwissenschaftlerinUlrikeHaß.217 InAuseinandersetzungmit

Elfriede JelineksUlrikeMariaStuart deutetHaßauf einen »DialognachdemDialog«,dem

zufolge selbst die Dramen Schillers rückblickend »viel weniger als Klassiker einer perso-

nalisierten Einheit von Sprache und Figur [erscheinen] als gemeinhin angenommen.«218

Jelinek arbeite mit und gegen Schiller einen »berstenden Sprachkörper« heraus, der die

212 Vgl. Vogel, Juliane: Aus demGrund.Auftrittsprotokolle zwischen Racine undNietzsche, Paderborn: Fink

2017, 24f./21.

213 Menke, Bettine: »Agon und Theater. Fluchtwege, die Sch(n)eidung und die Szene – nach den aitio-

logischen Fiktionen F. C. Rangs und W. Benjamins«, 203–241, in: Dies./Vogel, Juliane (Hg.): Flucht

und Szene. Perspektiven und Formen eines Theaters der Fliehenden, Berlin: Theater der Zeit 2018.

214 Vgl. dazu: Nancy: »Theatereignis«; Brecht, Bertolt: »Kleines Organon für das Theater«, 65–97, in:

Ders.: Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. Bd. 23. Schriften 3, hg. v. Hecht,

Werner/Gellert, Inge, Frankfurt a.M.: Suhrkmap 1988, 67.

215 Ebd., 209.

216 Vgl. ebd., 223.

217 Haß,Ulrike: »Morphing Schiller. Die SzenedesDialogs nach demDialog. Anmerkungen zu Jelineks

Ulrike Maria Stuart«, 331–342, in: Schößler, Franziska/Bähr, Christine (Hg.): Ökonomie im Theater der

Gegenwart. Ästhetik, Produktion, Institution, Bielefeld: transcript 2009.

218 Ebd., 338.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Ideologie der dialogisch-dialektischen Geschlossenheit der »Szene der Zweiheit, [der]

›Szene als Handlung‹ (Dialog)« im Drama der »Mitmensch[en]« überschreitet:219 »Eine

Überfüllung, etwas Unpraktisches, ein vielfältig platzender, aufplatzender Textkörper,

der das Phantasma der Geschlossenheit sprengt, mit der weniger Schiller, als seine Re-

zeption bis zum Erbrechen (der Schullektüren) hausieren ging«.220 Anhand der von Je-

linek für die Dramatik Schillers akzentuierten »Sprech-Wut« hebt Haß hervor, dass die

Streit-Szene inMaria Stuart »weder auf einer Begegnung beruht noch eine schildert.«221

Eine »relative Autonomie des Sprachkörpers«, mache »auf die Form der auf sich selbst

gestellten […] Rede in den Dramen der Klassik als Archetypus aufmerksam«:222

Unter demAspekt ihrer [der Streit-Szene,M. W.]wahnhaftenGeschlossenheitwird des

Weiteren deutlich, dass alle innerhalb der Sprachhandlungen des Streits gewechsel-

ten Worte für sich genommen nichts bedeuten. Sie organisieren Zeit und Klang der

Stimmen, ihr Sprechen und ihren Atem, ihr atemlosen Sprechen. Sie sind nicht ohne

Sinn, aber sie beherrschen oder besitzen ihn nicht innerhalb einer Dramaturgie, die sie

dem entgegen reißt. Demzufolge handelt es sich in der Streit-Szene um eine eigenar-

tige Alleinherrschaft derWorte, die sich aus ihrem Bezug zur Figur lösen.Worte, die so

wenig Anrede und Aussage sind wie die Figuren unter ihnen als einzelne überflüssig

werden,währendder TextkörperWorte umWorte,WortewiderWortewebt,Hiebeund

Stiche austeilt wie ein wahnsinnig gewordener Amokläufer. Zugespitzt ließe sich sa-

gen, die Autonomie der in dieser Szene gewechseltenWorte, die sich von ihren Figuren

lossagen, verweisen auf ein Schreiben, wie es bei Jelinek konsequent weiter entwickelt

wird.223

WennHaßdarananschließendbetont,dass bereits bei Schiller eineAuseinandersetzung

mit der »auf sich selbst angewiesenen Rede« zu finden sei, aus der »auf vielfachen Um-

wegen,mit vielfachen Verschiebungen und Verrückungen, die sprachkritischen Verfah-

ren der Moderne hervor[gehen]«,224macht sie auf etwas aufmerksam, dass auch für die

vorliegende Studie von großer Bedeutung ist: Bei genauerem Hinsehen widersetzt und

entzieht sich die Sprache desDialogs der Ideologie225 einer dialogisch-dialektischenGe-

schlossenheit, der »die Absichten und Strategien von Subjekten«226 entnommenwerden

kann, selbst dort, wo er mit dieser Ideologie stark aufgeladen scheint.

219 Vgl. ebd., 342. Der »Mitmensch« verweist auf: Szondi: Theorie des modernen Dramas, 14.

220 Haß: »Morphing Schiller«, 339.

221 Ebd., 337.

222 Vgl. ebd., 338.

223 Ebd.

224 Ebd., 339.

225 Eine Weiterführung dieser Ideologie erkennt Haß im »Common Sense des Postdramatischen«

(ebd., 339), der dem Theaterbetrieb etwamit Inszenierungen Jelineks – mit Bezugnahme auf mo-

dische Begriffe wie »morphing« oder »Sprachflächen«, das »Zitat der ideologisch geschlossenen

Figur« oder »das ideologisch geschlossene Bild« (ebd., 331/341) – die Bekundung ermögliche, »alles

richtig« gemacht zu haben: »keine Psychologie, keine Charaktere, keine Handlung, keine Figuren,

Dekonstruktion und Postdrama«. Dabei, soHaß,werden jedoch »die realen Konstrukte, Probleme,

Fragen usw. unkenntlich und unerreichbar« (ebd., 341).

226 Ebd., 339.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 37

Einen hiermit vergleichbaren Fokus auf die Sprache des Dialogs legen die bereits er-

wähnten Lacoue-Labarthe und Nancy. In ihrem kurzen Text »Le Dialogue sur le dialo-

gue«227 führen sie aus, dass in der dialogischen Anrede eines Anderen lediglich eine Po-

sition, ein Aussageort und eine Aussagehaltung fingiert werde. Sozio-, psycho- oder on-

tologische Instanzen können dabei nicht vorausgesetzt werden.228 Sie beschreiben eine

Veräußerung (»énonciation«), die nicht lediglich als einmöglicher Aspekt vonSprache in

Betracht gezogenwerdenmuss, sondernals dialogischeVoraussetzungeiner grundsätz-

lich bewegtenSprache zubegreifen ist.229DasTheater alsDialog ist von einerVorgängig-

keit des Bezugs gekennzeichnet, in der das, was in den Bezug tritt, nicht vorausgesetzt

werden kann. Daher geht die dialogische Sprache der Vorstellung eines Gegenübers be-

reits konstituierter dramatischer Subjekte voraus, die sich zu einem Dialog entschlie-

ßen.

Aufbau der Untersuchung

Vor dem Hintergrund der vorangegangenen Beschreibungen der für diese Arbeit maß-

geblichen literatur- und theaterwissenschaftlichen, philosophischen und theoretischen

Zusammenhänge sowie des Überblicks über den Forschungsstand zum Dialog wird

deutlich: Er geht über die Vorstellung als ›spiegelbildlich‹ gefasste ›zwischenmenschli-

cheDialektik‹, seine Aufladung als ›diskursethische Pathosformel‹ und seine Auffassung

als funktional-kommunikatives System hinaus. Der Dialog steht diesseits seiner In-

dienstnahme für eine spezifische Vorstellung des Dramas und der in ihm vollzogenen

Figurenhandlungen. Er entfaltet zunächst Verhältnisse und Bezüge,markiert Trennun-

gen und stellt Verbindungen her, deren Beschreibung die vorliegende Studie in sieben

Kapiteln leistet.

Den Dialog als Denkfigur für eine gesellschaftlich vermittelte Form der Sprache zu

begreifen, die nicht Instrument zur Zusammen- und Übereinkunft paritätischer Ein-

zelner ist, sondern die je Einzelnen in der Sprache auf Andere hin entwirft, steht im

ersten Kapitel der Studie im Fokus. Das Verhältnis zu Anderen in diesem anderen Dia-

log zeichnet sich, im Sinne der abgründigen Struktur einer auf keine Einheit zu brin-

genden ursprünglichen Sozialität ›nach der Shoah‹, durch eine radikale Dissymmetrie

aus. Vermittelt über die in der Nachkriegszeit von Gershom Scholem geäußerten Zwei-

fel an der geschichtlichen Existenz und denMöglichkeiten eines ›deutsch-jüdischenGe-

sprächs‹ führt die Untersuchung dabei zunächst gewissermaßen zurück zu Martin Bu-

ber.Während er das ›dialogische Prinzip‹ einer entfremdetenModerne gegenüberstellt,

erscheint die darin formulierte Hoffnung einer universellen Gegenseitigkeit spätestens

seit der Machtergreifung der Nationalsozialisten als unzeitgemäße Idealisierung. Wie

im Anschluss an Walter Benjamin und Theodor W. Adorno ausgeführt wird, stellt sich

vor dem Hintergrund einer diskreditierten Geschichte der Philosophie die Frage nach

227 Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: »Le Dialogue sur le dialogue«, 65–106, in: Scène. Suivi

de Dialogue sur le dialogue, Paris: Bourgois 2013.

228 Lacoue-Labarthe/Nancy: »Le Dialogue sur le dialogue«, 70f.

229 Vgl. ebd., 70/98.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

einem Dialog, der die Unmöglichkeit der überlieferten Formen des Denkens zum Aus-

druck bringt. Diesem Gedankengang wird mit Emmanuel Levinas’ dissymmetrischem

Verständnis des Dialogs nachgegangen, dem zufolge ein Verhältnis zu einem uneinhol-

bar Anderen den Kriterien der Vernunft, und wie sie in der egologischen griechisch-

abendländischen Tradition angelegt sind, vorausgeht.

Im Sinne eines im Anschluss an Levinas formulierten Dialogs der Sprache werden

diese Überlegungen im zweiten Kapitel mit Blick auf eine ihre eigene Unmöglichkeit re-

flektierende, dialogische Dichtung bei Paul Celan, vor allem in der Analyse von Gespräch

imGebirg, und das vonMaurice Blanchot vorgeschlageneDenken der Diskontinuität wie

in L’Entretien infiniweiterverfolgt. Der damit eröffnete Eingriff des Dialogs in das Span-

nungsverhältnis der Sprache zwischen Fremd- oder Selbstbezug ist Grundlage einer von

Jean-Luc Nancy und Philippe Lacoue-Labarthe in »Le Dialogue sur le dialogue« vorge-

schlagenen Perspektive auf eine andere Vorstellung von Dialog und Theater. Anleitend

ist dabei die, auch imHinblick auf die formale Gestaltung der Texte zu erörterndeThese,

dass der Dialog nicht als Austausch oder Kommunikation zwischen bereits konstituier-

ten Subjekten aufgefasst werden kann, die über Sprache verfügen. Vielmehr ist die nach

Kant und in der Frühromantik formulierte Herausforderung ausschlaggebend,wie eine

je individuell sprachlich konstruierte Wirklichkeit überhaupt noch kommuniziert wer-

den kann. Ein dialogisches Versäumnis, eine Diskontinuität des Dialogs und das Nach-

denken über den Dialog als Theater in seiner grundlegenden Verknüpfung mit der Re-

präsentationgehen indieÜberlegungein,dass jedeRedevon ›etwas‹ auf einedialogische

Struktur der Sprache zurückzuführen ist.Wer je als Subjekt und als Gegenüber auftritt,

wiedas sprechende IchunddiebezeichneteWirklichkeit ausdieserVerräumlichungher-

vorgehen und sich zueinander verhalten, ist das Ergebnis einer Bezugslogik, welche das

›Zuerst‹ – des Bloß-und-uneinholbar-Faktischen oder einer dieses durch und durch be-

stimmenden Sprache – außer Kraft setzt. Die Überführung einer Auseinandersetzung

mitdemDialog in einTheaterdesDenkens erlaubtdabei auchRückschlüsse aufdasDen-

kendesTheaters.Zwar ist damit einVerbundvonDialogundTheater anvisiert,nicht aber

die Ordnung einer personellen, individuellen und subjektiven Präsenz aufgerufen. Das

Theater als Dialog stellt aus, dass die je spezifischen Bezüge zum Ausgangspunkt einer

Reflexion darüber zu erheben sind, wer je als Subjekt und als Gegenüber erscheint und

ebenso wie das sprechende Ich und die bezeichnete Wirklichkeit aus diesen Bezugnah-

men hervorgehen. Dass daran eine genuin politische Frage zu knüpfen wäre – nämlich

insofern als die Verschränkung von Relation und Repräsentation als Aushandlung ver-

schiedenerHaltungenzumWirklichenzubegreifen ist –,wird vonLacoue-Labartheund

Nancy in »Le Dialogue sur le dialogue« angedeutet, aber nicht weiterverfolgt.

Dass der Dialog politische Fragestellungen berührt, wird im dritten Kapitel aufge-

griffen und anhand der Vorstellung einer ›dialogischen Ontologie‹ bei Hannah Arendt

diskutiert. Die intensivste Auseinandersetzung mit dem Dialog führt sie jedoch nicht

etwa inTheHuman Conditionmit der berühmten Stelle zur Polis als »immerwährende[r]

Bühne«. Sie findet sich vielmehr in ihrem für die Veröffentlichung nicht bestimmten

Denktagebuch, inThe Life of the Mind – Thinking und Sokrates. Apologie der Pluralität. Entge-

gen der Lesart einer solipsistischen Tradition der Philosophie entwirft Arendt, vor dem

Hintergrund der Vorstellung einer primären Pluralität, eine politische Philosophie nach

Kants ›transzendentaler Ästhetik‹, die ohne Zuschauer:innen nicht auskommt und in

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 39

der Sein und Erscheinen zusammenfallen – ein Erscheinen-Für »alle Anderen«. Es steht

zu vermuten, dass jenes von Sokrates personalisierte »Sehen und Gesehen-werden,Hö-

ren undGehört-werden imZwischen«, das Arendt demSolipsismus gegenüberstellt und

dem Dialog zugrunde legt, in einem Hier und Jetzt angesiedelt ist. Schließlich hat sich

Sokrates auf dem Marktplatz aufgehalten und die Gegenwart der Menschen gesucht,

aber nie geschrieben. Auch Arendt bezieht sich auf das Theater, wobei sie den Dialog

mit der Darstellung und einer genuin politischen Dimension des Denkens zusammen-

führt: Von einer grundlegenden Rat- und Sprachlosigkeit sowie auch Unerkennbarkeit

ausgehend, verspricht der Dialog als Nullpunkt des Politischen –nach Auschwitz und in

Auseinandersetzung mit der philosophischen Tradition – eine Verhandlung der Reprä-

sentierbarkeit (in) der Welt im Zusammenleben der Verschiedenen. Wenn Arendt hin-

sichtlichderMöglichkeitenpolitischenHandelnsunterMenschen sowie inBezugauf die

Erscheinungen vomDialog ausgeht: Verweisen dann derDialog und diemit ihm einher-

gehende relationale Repräsentierbarkeit auf ein Paradigma der Anwesenheit oder gar

auf die ausschließlich lebendige Rede?

UmderMedialität desDialogsweiter nachzugehen, vollzieht Kapitel vier einen Epo-

chenwechsel und setzt sich mit der bei Platon verhandelten Vorstellung des Denkens

als »Dialog der Seele mit sich selbst« auseinander. In Anschluss an das Arendt-Kapitel

stellt sich die Frage, inwiefern Platons Kritik der Schrift und Favorisierung der leben-

digen Rede auch als Verortung des Dialogs zu begreifen ist. In einer Lektüre desTheai-

tetos-Dialogs unter Bezugnahme auf die Diskussionen um den ›Phonozentrismus‹ wie

der These einer für Platons Denken unabdinglichen Schriftkultur wird eine vorgängige

Nachträglichkeit herausgearbeitet, die der dramatisch-dialogischen Anlage der platoni-

schen Philosophie wie der in ihr vorgetragenen Vorstellung des Denkens im Dialog an-

haftet.Die Schriftlichkeit des Dialogs bei Platon zu untersuchen, ist in der in dieser Stu-

die vorgeschlagenenDenkbewegungeine anachronistischeWiederaufnahmederbereits

mit Blick auf die Frühromantik und ihre Nachfolger:innen geführte Diskussion. Es wird

dort jene Problematik aufgegriffen, die mit dem von Kant beschriebenen Schnitt zwi-

schen Erkenntnisvermögen undWirklichkeit in die Philosophiegeschichte eingegangen

ist. Der vorgestellten Lesart zufolge stellt die Reflexion und Bearbeitung dieses Schnitts

eine Rückseite der Geschichte des Dialogs dar, die von der Tradition zwar gesehen, aber

vernachlässigt wird. Dass der Dialog mit der Philosophie bricht, die Platon entwickelt,

sucht dieser unter den Tisch fallen zu lassen.MitWaldenfels wird erörtert, dass ein ›dia-

logisches Pathos‹ mit ›Urferne‹ und ›Distanz‹ einhergeht, wo Platon die Unmittelbarkeit

der Seele konstatiert. Eine notwendige Rezeptivität und Medialität wird schließlich an-

hand des von Ludwig Jäger vorgeschlagenen Begriffs der ›Transkriptivität‹ diskutiert,

mit dem sich die schon bei Platon beobachtete ›mediale Logik der kulturellen Semantik‹

weiterdenken lässt.

Wie imKapitel zu PlatonsTheaitetoswerden im fünften Kapitel, dem zweiten Schlag-

licht der Untersuchung der philosophischen Tradition des Dialogs, in der Auseinander-

setzung mit den Vorlesungen über die Ästhetik von Hegel die Implikationen der Prämisse

entfaltet, dass nachdemEinschnitt, dendie Shoah für dasDenkenbedeutet hat, auch im

Rückgriff vom Dialog nicht länger umstandslos die Rede sein kann. Dabei ist die Frage

anleitend,ob ein vonWaldenfels herausgestellter ›monologischerTrend‹ derPhilosophie

mit Blick auf die Dialog-Vorstellung in den Vorlesungen über die Ästhetik bestätigt werden

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

kann.WährendHegels Einheits- und Totalitätsdenken sowie seine ›archeoteleologische‹

Anlage sich in der von ihm für das Drama vorgesehenen Subjekt-Objekt-Totalität des

Dialogs niederschlägt, deutet der hegelsche Text bei genauer Betrachtung auf eine ›Dis-

junktion‹ in der Vorstellung des ›sinnlichen Scheinens der Idee‹. Dennmodo negativo be-

wahrt Hegels Denken jene in der Frühromantik formulierte Krise und Entzweiung auf,

die er zu lösen bestrebt ist. Während Hegels Bemühungen der Einhegung des Wider-

standsgewidmet sind,wirdanseinemSchreiben immerwiederdeutlich,dassderDialog

das philosophischeSystemaufbricht undaus ihmhinausweist.ZwischenErfahrungund

Begriff sowie idealemGehalt und sprachlicherUmsetzung einzugreifen, erfordert somit

auch im hegelschen Text, dem Dialog ausgehend von der Unmöglichkeit eines Denkens

in Einheiten und Kontinuitäten nachzugehen. Der Dialog ist qua seiner Sprachlichkeit

nicht lediglich Medium des Denkens, sondern bringt auch die sprachliche Verfasstheit

des Denkens als Vorstellung zur Geltung. Das muss in Rechnung gestellt werden, wenn

er als vollständig dramatische Form begreiflich werden soll. Der Dialog verhandelt so-

mit nicht lediglich eine ›zwischenmenschliche Dialektik‹ im Drama. Als Veräußerung

und Handlung im Sinne eines ›Rückschlags der gesamten Realität‹ ist der Dialog ent-

lang der in diesem Kapitel vorgeschlagenen Begrifflichkeit einer disjunktiven Totalität zu

verstehen.

Deutlich wird somit, dass die philosophische Tradition im Hinblick auf den Dialog

in der vorgenommenen Rückschau unter anderen Voraussetzungen betrachtet werden

mussundgewinnbringendaufdashingelesenwerdenkann,was ihr entgehtoder von ihr

ausgeschlossenwird.Wenngleich in dieser Bewegung das spezielle Potenzial einerWie-

deraneignung philosophischer Texte ›nach der Shoah‹ für eine Studie zum Dialog liegt,

lassen sich bezüglich einer solchen Herangehensweise auch Zweifel anmelden. Würde

diese Lesart verabsolutiert, könnte die Schlussfolgerung voreilig ausfallen: Das Drama

ist nie das einer »zwischenmenschlichen Dialektik« gewesen und die spezifische Anla-

ge des dramatischen Kosmos ist nicht als Betrachtung des Menschen nach der Entde-

ckung der »transzendentalen Obdachlosigkeit« zu betrachten. Aus dieser Schieflage er-

gibt sich die Frage, wie es um dieTheaterpraxis steht, die in der vorgelegten Analyse der

philosophischen Ästhetik Hegels vernachlässigt wurde.Wäre an dieser Stelle nicht ein-

zuwenden, dass sich im historisch eingebetteten Entwurf des Dramas insbesondere in

Deutschland ein Denken des Dialogs herausbildet, das den Vorrang des Bezugs und der

Vorstellung einer disjunktiven Totalität zugunsten einer zwischenmenschlichen Lösung

für das Problemder existenziell-philosophischenKrise einer absolutenAnfangslosigkeit

zu überschreiben gesucht hat? Dieser Überlegung und der dabei vorauszusetzendenGe-

mengelage ästhetischer, erkenntniskritischer und politischer Fragestellungen wird im

sechsten Kapitel nachgegangen.

In einer Analyse der Hamburgischen Dramaturgie G. E. Lessings wird in Kapitel

sechs ein Dialog-Verständnis dargelegt, das als Ausstellung einer unmittelbar zwi-

schenmenschlichen Praxis im Theater und als modellhaft verwirklichtes Mittel für die

Erkenntnis des Menschen entworfen ist. Die dialogische Sprache des Dramas steht bei

Lessing im Zusammenhang der im 18. Jahrhundert geführten Debatten um ›natürli-

che Zeichen‹ und entwirft eine durch die Vermeidung von Befremdlichkeit mögliche

Anteilnahme in einem als transparent aufgefassten Medium der Sprache. Ausgehend

von der Beschreibung einer Verwandtschaft mit der in Adam SmithsTheTheory of Moral

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Einleitung 41

Sentiments verhandelten ›Selbstverwechslung‹, die als Bedingung für das bei Lessing

›auf uns‹ bezogeneMitleid gefasst wird, ist anhand seinerTheorie des Dramas eine Vor-

stellung des Dialogs dargestellt, die nicht nur jenseits des dramatischen Feldes wirksam

wird, sondern rückwirkend auch zu einem Kriterium des Dramas erhoben wird. Nicht

nur Alterität und Differenz sind in dieser Verfertigung eines absoluten Innenraums

tendenziell verdeckt. Sprache als Medium zur Überbrückung von Distanz ist anvisiert

als ihrerseits überbrücktes Medium. Angestrebt ist dabei ein Ideal von Theater, das

aus demTheater herausführt und das das Theater amTheater tendenziell abzuschaffen

geneigt ist.DerDialog ist dabei Teil der Bestrebungen in denKünsten, eine Transparenz

gegenüber einer empirischenWirklichkeit zu erlangen, die jedoch durch und durch von

einem geistig-idealen Gehalt vorbestimmt ist. Der Entwurf des bürgerlichen Trauer-

spiels wird nicht durch einen dialogisch-kommunikativen Zug aufgeladen. Vielmehr

nimmt dieTheorie des Dramas bei Lessing Einfluss darauf, wie der Dialog über das Feld

des Dramatischen hinaus gedeutet wird und dann seinerseits wieder als Kriterium an

das herangetragen wird, was als Drama gilt. Ein close reading des ›Beiseitesprechens‹ in

Miß Sara Sampson erarbeitet eine anders-dialogische Dekonstitution des durch dialogi-

sche Sprachhandlungen konstituierten dramatischen Subjekts, welche auf die Grenzen

des imaginativ-idealisierten Programms Lessings verweist.

Dieser Gedankengang wird im siebten und abschließenden Kapitel der Studie wei-

terentwickelt. Die Überlegung, dass eine Neubewertung des Dialogs ›nach der Shoah‹

und den daraus erwachsenen Ansprüchen an das Denken ausgeblieben ist, hat ihre Vor-

geschichte imMoment des Anbruchs der dramatischen Epoche desTheaters – trotz der

mit ihr einhergehenden Widersprüche. Die Öffnung, welche sich für das Denken des

Dialogs zwischen dem ersten und dem sechsten Kapitel ergeben haben, lässt sich am

Ausgang der Geschichte des dialogischen Dramas beobachten. Heiner Müller charak-

terisiert das Drama und die in ihm verankerte Vorstellung des Dialogs als ›Wiederkehr

des Gleichen als eines Anderen‹. Aus diesem Grund untersucht das Schlusskapitel Phi-

loktet. Eine Auseinandersetzungmit Müllers Stück, das in ein Verhältnis mit seinen For-

mulierungen zum ›Dialog mit den Toten‹ gesetzt wird, macht den im Stück ausgestell-

ten Diskurs des Mythos und der Gemeinschaft in seiner Verstrickung mit einem Außen

kenntlich,das sichdemeinschließendenAusschlusswidersetzt.DieserWiderstandwird

jedoch nicht als Erfolg, sondern in seinem Scheitern ausgestellt. Das Sprechen von ei-

nem anderen Ort (Lemnos), ein anderes Sprechen und ein Anders-als-Sprechen, die im

bedeutungslosen Laut und im Schweigen zumAusdruck kommen, sindmit dem Innen-

raum des dramatischen Dialogs verstrickt. Dabei wird der Dialog nicht verworfen, viel-

mehr sucht ihn Müller anders zu denken: Dass er nach der Bedeutung der Sprachlosig-

keit und -abseitigkeit sowie nach der Herausforderung einer Bezugnahme auf ein radi-

kal entzogenes Anderes für den Dialog fragt, ist Ausgangspunkt des in diesem Kapitel

wie im weiteren Zusammenhang dieser Studie vorgeschlagenen Begriffs der negativen

Dialogik.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469514-001 - am 14.02.2026, 00:31:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

