
2.
Die religiöse Topografie des Sozialraums

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Selbstfindung und Dialog
Sakralbauten im spätmodernen Sozialraum

Martina Bär

Kirchliche Sozialraumorientierung ist unaufhaltsam im Kommen, insbe‐
sondere im diakonischen Handeln vor Ort. Für die Evangelische Kirche
sieht Georg Lämmlin „eine vielfältige Bewegung der Kirchen und ihrer
sozial-diakonischen Dienste, in die städtischen und ländlichen Quartiere,
Stadtteile, Dörfer, Kieze hinein. Immer mehr Projekte werden entwickelt,
in denen Kirche und Diakonie in Kooperation mit zivilgesellschaftlichen
und kommunalen Akteuren für mehr Lebensqualität für alle und für so‐
zialräumliche Inklusion eintritt.“1 Desgleichen gewinnt die Sozialraumori‐
entierung in der pastoralen Praxis der Katholischen Kirche immer mehr
an Bedeutung.2 Dies deswegen, weil eine Top-down-Pastoral, die auf der
Idee einer Kirchengemeinde in der Mitte eines Pastoralraumes beruht,
angesichts der gesellschaftlichen Umbrüche im wahrsten Sinne des Wortes
ins Leere läuft. Beide Großkirchen sind in ihren Pastoralräumen gleicher‐
maßen von den spätmodernen Transformationsprozessen in Richtung Ent‐
kirchlichung, Multikulturalität und religiöser Pluralisierung sowie von der
Armut3 von Menschen betroffen, weil sich in den Pastoralräumen die ge‐
sellschaftlichen Umbrüche und die damit einhergehenden sozialen Heraus‐
forderungen für die Gesellschaft und Kirchen manifestieren. Gerade in der
diakonischen Arbeit treten angesichts dessen die Vorzüge der sozialraumo‐

1 G. Lämmlin, Kommunikation des Evangeliums im Sozialraum. Sozialräumliche Öff‐
nung der kirchlichen Praxis, https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/k
ommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum/ (Zugriff: 13.2.2024).

2 Vgl. dazu B. Hillebrand / J. Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral – neu verbunden. Auf
dem Weg zu einer sozialraumorientierten Vernetzung, Ostfildern 2023; M. Lörsch,
Prinzipien sozialräumlicher Pastoral, in: https://www.futur2.org/article/prinzipien-soz
ialraeumlicher-pastoral/ (Zugriff: 13.2.2024).

3 Die Armutsquote in Deutschland lag 2022 mit 16,7 % höher als vor der Pandemie,
ist aber gegenüber 2021 nur geringfügig gesunken; vgl. dazu den Armutsbericht der
Hans-Böckler-Stiftung vom 2.11.2023: Hans Böckler Stiftung, Studie: Armut ist
Risiko für Demokratie – Indizien für Zunahme der Einkommensungleichheit in der
Krise, https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur
-demokratie-53417.htm (Zugriff: 3.3.2024).

139

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm


rientierten Pastoral besonders zum Vorschein, da sie vom Prinzip her eine
ressourcen- und beteiligungsprozessorientierte diakonische Praxeologie ist
und sich mit Akteuren der Sozialen Arbeit oder anderen kommunalen und
zivilgesellschaftlich organisierten Gruppen vor Ort vernetzt. Theologisch
sind inzwischen Ansätze entwickelt worden, welche die Präsenz Gottes
im gesamten Sozialraum zu denken vermögen und sie nicht nur auf das
kirchliche Leben in der Pfarrei oder auf die Sakramente beschränken.4
Der spatial turn in den Geistes- und Kulturwissenschaften regte dazu an,
den gesamten sozialen Raum als potenziell geisterfüllt aufzufassen.5 Da die
Sozialraumorientierung aber immer auch die Architektur und Gebäude von
Sozialräumen thematisiert, möchte ich in diesem Beitrag reflektieren, wel‐
che Rolle Sakralbauten für die Spiritualität in Sozialräumen spielen. Ausge‐
hend von der These, dass die Architektur von Sakralbauten ein Spiegelbild
der gesellschaftlichen und religiösen Umbrüche ist, werde ich anhand von
drei Sakralbauten aus dem 20. und 21. Jahrhundert aufzeigen, inwiefern
die genannten gesellschaftlichen Transformationsprozesse in Richtung Ent‐
kirchlichung und religiöser Pluralisierung, die sich vorrangig in Westeuro‐
pa abspielen, einen architektonischen Niederschlag finden und damit auch
den spirituellen Zeitgeist innerhalb eines Sozialraumes sichtbar werden
lassen. Ich denke hierbei besonders an ökumenische Kirchen und multireli‐
giöse Häuser, die Sakralräume für verschiedene Konfessionen und Religio‐
nen beherbergen und zugleich den Dialog mit dem (säkularen) Sozialraum
suchen. Welche Spiritualität machen diese Sakralbauten sichtbar? Und in‐
wiefern können vice versa diese „neuen“ Sakralbauten eine Rückwirkung
auf die transzendente Dimension der Menschen im Sozialraum haben,
spirituell anregend wirken, der Spiritualität eine neue Ausrichtung oder
Heimat geben?

Wenn ich nun also im Folgenden das Verhältnis von Architektur, Sakral‐
bauten im Sozialraum und Spiritualität beleuchte, werde ich zunächst mit
grundlegenden Überlegungen beginnen und diese sodann mit drei archi‐
tektonischen Beispielen konkretisieren. Dabei werde ich den Chicagoer
Sakralbau des Bauhaus-Direktors Ludwig Mies van der Rohe (1886–1969),
die Ökumenische Kirche Maria-Magdalena in Freiburg im Breisgau von
Susanne Gross und den sich im Bau befindenden multireligiösen Sakralbau

4 Vgl. den Beitrag von A. Lob-Hüdepohl in diesem Band.
5 Vgl. dazu die Sozialraumorientierung, die mit dem gnadentheologischen Ansatz des

französischen Theologen M.-D. Chenu ansetzt: Hillebrand / Sehrig, Soziale Arbeit
und Pastoral, 46–59.

Martina Bär

140

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„House of One“ in Berlin des Berliner Architekturbüros Kuehn Malvezzi
vorstellen und vergleichen.

1. Grundlegendes zum Verhältnis von Architektur, Sozialraum und
Sakralbauten

Westeuropäische Kirchen haben aufgrund der Säkularisierungsprozesse mit
starken Entkirchlichungsprozessen zu kämpfen, während zur gleichen Zeit
Migrationsströme dafür sorgen, dass Westeuropa multireligiöser wird.6 Die
Erosion der Volkskirchen in Deutschland ist inzwischen im vollen Gange,
so dass die Evangelische Kirche davon ausgeht, „dass ein Drittel ihrer
Kirchengebäude in den nächsten dreißig Jahren zur Disposition steht.“7 In
der Katholischen Kirche Deutschlands sieht es nicht besser aus, zumal der
Vertrauensverlust durch die vielen Missbrauchsfälle und ihre institutionelle
Vertuschung in den letzten Jahren erdrutschartige Kirchenaustrittszahlen
verursacht haben.8 Konfessionell gebundene Kirchen werden daher zumin‐
dest in Deutschland nicht mehr gebaut werden.

Seit den 1970er Jahren weist die Religionssoziologie eine anhaltende
Pluralisierung religiöser Zugehörigkeiten durch Migrationsströme empi‐
risch nach, wobei „speziell die Zunahme des muslimischen Bevölkerungs‐
anteils auffällig“9 ist. Die Migrationsbewegungen bewirken eine multireli‐
giöse und eine noch viel stärkere multiethnische Differenzierung westeuro‐
päischer Gesellschaften,10 was zur Folge hat, dass Sozialräume in der Stadt
und auf dem Land kulturell und religiös heterogen geworden sind. Wie
werden diese sozialräumlichen Umbrüche nun architektonisch sichtbar?

Bauwerke sind sichtbare Zeugen der Interdependenz sozialer, techni‐
scher, ästhetischer und religiöser Dimensionen einer Gesellschaft. Sie brin‐

6 Vgl. G. Pickel, Religiosität in Deutschland und Europa – Religiöse Pluralisierung
und Säkularisierung auf soziokulturell variierenden Pfaden, Zeitschrift für Religion,
Gesellschaft und Politik 1 (2017), 37–74.

7 Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger / Th. Wabel (Hg.), Einleitung, in: dies., Bau‐
en – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse Räume, Hermeneutik
und Ästhetik 8, Leipzig 2023, (11–18) 12.

8 Laut katholischer Kirchenstatistik der Deutschen Bischofskonferenz aus dem Som‐
mer 2023 waren es im Jahr 2022 über 522.000 Menschen – so viele wie noch nie; vgl.
Deutsche Bischofskonferenz, Kirchenstatistik 2023, https://www.dbk.de/presse/a
ktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023 (Zugriff: 10.8. 2024).

9 Pickel, Religiosität, 47.
10 Vgl. H. Winkel / K. Sammet (Hg.), Religion soziologisch denken. Reflexionen auf

aktuelle Entwicklungen in Theorie und Empirie, Wiesbaden 2017, 1.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

141

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023


gen die Machtkonstellationen einer Gesellschaft zum Ausdruck. Bauwerke
haben auch eine anthropologische Ebene:

Architektur […] zeigt uns die Verfasstheit des Menschen als komplexes,
‚mehrdimensionales‘ Wesen und darüber hinaus die Notwendigkeit [sic]
den komplexen Bedürfnissen in besagten Dimensionen körperlicher,
geistiger und seelischer Art gerecht zu werden. Architektur ist oder kann
zumindest ein Mittel zur Selbsterkenntnis des Menschen sein und als
solches sollte es [sic] kultiviert werden; sie eröffnet eine interessante
und bis dato weitgehend ungenutzte Perspektive zur Selbsterkenntnis des
Menschen.11

Wenn man nun davon ausgeht, dass Bauwerke Selbsterkenntnisprozesse
fördern können – worauf sogleich im Hinblick auf Sakralbauten dezidier‐
ter einzugehen sein wird – sowie die Lebensformen und Bilder einer
Gesellschaft, die sie von sich selbst entwirft, anschaulich machen,12 dann
kann man im Blick auf den baulich manifestierten Selbstentwurf westeu‐
ropäischer Gesellschaften und ihrer Menschen sagen, dass sie sich über
Jahrhunderte hinweg christlich verstanden haben. Westeuropa hat sich
mehrheitlich und meistens in seiner Geschichte auf Gott berufen. Dement‐
sprechend fügen sich in das sichtbare, architektonische Bild von Sozialräu‐
men christliche Kirchenbauten ein. „Die Wichtigkeit des Glaubens zeigte
sich in der zentralen Lage repräsentativer Kirchen, oft eingebunden in die
Trias von Rathaus, Marktplatz und Kirchturm. Bedeutsame Lebensdimen‐
sionen (Macht, Handel, religiöser Glaube) wurden im Zentrum räumlich
repräsentiert.“13 So sind Kirchen, Kathedralen oder Dome zumeist in der
Stadtmitte gebaut worden.

Dabei bedienen Kirchen, insbesondere repräsentative Kirchengebäude,
unterschiedliche Bedürfnisse der Menschen. Im funktionalen Sinn sind sie
Versammlungsräume für die Gläubigen. Zugleich erzeugt ihre Architektur

11 M. Düchs, Die Hoffnung sich zu finden. Das anthropologische Selbsterkenntnispo‐
tential sakraler Räume, in: Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger / Th. Wabel
(Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse Räume,
Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, (53–91) 59.

12 Vgl. David / Erne / Krüger / Wabel, Einleitung, 12.
13 Th. Moos / Ch. Zarnow, Zwischen Zentralität und Marginalität. Zur stadträumli‐

chen Lage von Religion, in: Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger / Th. Wabel
(Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse Räume,
Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, (93–129) 99.

Martina Bär

142

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine bestimmte Stimmung.14 Sie können eine Atmosphäre schaffen, die
die Menschen auf ihre spirituelle Dimension anspricht. „Kaum jemand“,
so der Architekt Martin Düchs, „der beispielsweise eine der großen goti‐
schen Kathedralen betritt, kann sich der atmosphärischen Wirkung des
Raumes entziehen. Die meisten Besucher beschreiben die Erfahrung einer
‚heiligen Atmosphäre‘ […]. Eine Hinwendung zu religiösen und/oder me‐
taphysischen Ideen und Gefühlen scheint hier für viele besonders gut
möglich zu sein.“15 Sie ermöglichen heutigen Menschen inmitten einer
sich säkularisierenden christlichen Mehrheitsgesellschaft einen Bezug zur
Transzendenz, denn „Architektur tritt gleichsam als leiblich-erfahrbares
Korrektiv zu theoretischen Konzeptionen auf.“16 Sakralbauten hatten aber
auch über viele Jahrhunderte hinweg eine politische Bedeutung. Im Sinne
der politischen Theologie legitimierte sich politische Macht mit Religion,17
was mit dazu beitrug, dass Kirchen neben Rathäusern in zentralen Lagen
einer Stadt oder eines Dorfes erbaut wurden. Moderne Staaten legitimieren
ihre politische Macht aber nicht mehr mit dem christlichen Gott und
dem Souverän als seinem Stellvertreter, sondern mit den Grundrechten als
Freiheitsrechten – einschließlich der Religionsfreiheit.18

Ungeachtet dessen hat das moderne Phänomen der Verstädterung dazu
beigetragen, dass Großstädte und Stadtagglomerationen mehrere Zentren
haben. Kirchengebäude sind nun vom ursprünglichen Zentrum aus be‐
trachtet peripher in den unterschiedlichen Stadtvierteln einer großen Stadt
verteilt.19 Die Verstädterung und die Gentrifizierung haben zur Folge, dass
die großen Kirchen im traditionellen Zentrum einer Stadt zunehmend leer‐
stehen. Sie sind Sinnbild einer gesellschaftlichen Leerstelle und Erinnerung
an einen sinnerfüllenden religiösen Bezugspunkt, der politische Macht
in Westeuropa legitimierte. Werden die großen, leeren Kirchen in bester
städtischer Lage zukünftig einen Weg finden, wieder Orte der Sinnvermitt‐
lung zu sein?20 Es bleibt zu hoffen. Wenn man jedoch den Blick auf die
neuen Sakralbauten des 21. Jahrhundert wirft, dann wird deutlich, dass das

14 Vgl. Düchs, Hoffnung sich zu finden, 87f.
15 Düchs, Hoffnung sich zu finden, 88.
16 Düchs, Hoffnung sich zu finden, 58.
17 Vgl. B. Wacker / J. Manemann, Art. Politische Theologie, in: NHThGNeuausgabe 2005 3

(2005), (388–398) 388–391.
18 Vgl. dazu: E.-W. Böckenförde, Fundamente der Freiheit, in: E. Teufel (Hg.), Was

hält die moderne Gesellschaft zusammen?, Frankfurt a.M. 1996, (89–98) 89.
19 Vgl. Moos / Zarnow, Zentralität und Marginalität, 93–129.
20 Vgl. Moos / Zarnow, Zentralität und Marginalität, 129.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

143

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedürfnis nach Sinnvermittlung nach wie vor vorhanden ist. Sakralbauten
sprechen die bedeutende anthropologische Dimension der Transzendenz
des Menschen an.

2. Sakralbauten

In der Spätantike, im Mittelalter oder in der Frühen Neuzeit wurden Kir‐
chen zur Ehre Gottes gebaut und dienten als Versammlungsraum dem
Zweck der gemeinsamen liturgischen Praxis. Es wurde bereits mit dem
Architekten Düchs darauf verwiesen, dass Architektur auch eine anthropo‐
logische Dimension besitzt und die Mehrdimensionalität des Menschen
sichtbar macht. Er ist der Ansicht, dass Architektur ein Mittel der Selbster‐
kenntnis sein kann. Sakrale Räume und Sakralbauten haben hierfür ein
besonderes Potenzial.21 Düchs hat im Anschluss an Ludwig Mies van der
Rohe ein erweitertes Verständnis von sakralen Räumen:

Sakrale Räume in diesem weiten Sinn definieren sich nicht darüber,
Orte für religiöse Gemeinschaften zu sein, sondern dadurch, dass in
ihnen eine praktisch-vernunftmäßige Seite des Menschen angesprochen
wird, in besonderer Weise aber eben ganz bewusst auch eine spirituell-
geistige. Es handelt sich hier um ‚andere Räume‘ oder auch ‚Räume des
Anderen‘, also Heterotopien im Sinne Foucaults. Sie sollen über ihre
Konzeption und Wirkung einem im Alltag weithin unterrepräsentierten
Teil des Menschen einen Raum zur Entfaltung geben und so den ganzen
Menschen zur Geltung kommen lassen.22

Mit dem Bauhaus-Architekten Ludwig Mies van der Rohe schließt er, dass
sakrale Räume solche sind, „die der Mensch in der Hoffnung baut oder
aufsucht, sich selbst zu finden.“23

Dies ist nun zugegebenermaßen eine sehr moderne Definition von Sa‐
kralbau. Aus theologischer Sicht ist das Thema der Selbstfindung jedoch
verknüpft mit der kontemplativen Suche nach Selbsterkenntnis, die zu
einer Gotteserkenntnis führen und somit erkenntnistheoretischen Status
erlangen kann. Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis stehen in der Theo‐
logiegeschichte in einem engen Verhältnis. Schon in der philosophisch-

21 Vgl. Düchs, Hoffnung sich zu finden, 60.
22 A.a.O., 59–61.
23 A.a.O., 61.

Martina Bär

144

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theologischen Tradition der Antike ist die Selbsterkenntnis mit der Er‐
kenntnis eines göttlichen Grundes im Menschen verbunden. Dieses Mo‐
tiv hat Meister Eckhart (1260–1328) im Anschluss an Augustinus auf die
biblische Rede von der Gottebenbildlichkeit des Menschen bezogen. Der
menschliche Geist ist seinsmäßig das Abbild Gottes und durch die gnaden‐
hafte Gottesgeburt im Seelengrund des Menschen kann der Mensch in sich
selbst Gott erkennen.24 In den kontemplativen Traditionen des Mittelalters,
wie etwa bei Richard von St. Victor oder Bernhard von Clairvaux, galt die
Selbsterkenntnis als Ziel christlicher Kontemplation.25 Und Martin Luther
entfaltete die Dialektik von Selbst- und Gotteserkenntnis (cognitio dei et
hominis) als ein Hauptthema seiner Theologie.26 Dass der Mensch auf
der Suche nach Selbsterkenntnis oder Selbstfindung ist, setzt die Selbstent‐
fremdung des Menschen voraus. Die prominente Verwendung des Motivs
der Selbstentfremdung des Menschen in der Moderne geht auf Georg Wil‐
helm Friedrich Hegel (1770–1831) zurück.27 Nach Hegel wird die Selbstent‐
fremdung aufgehoben, wenn der Geist sich mit der Wirklichkeit wahrhaft
religiös versöhnt. Diese Idee der Selbstentfremdung des Geistes wurde
durch die Adaption in der Religionskritik Ludwig Feuerbachs und der
Kapitalismuskritik von Karl Marx bekannt. Nach Marx wird das Proletariat
durch Arbeit entfremdet; in der Religionskritik Feuerbachs ist die Religion
der Grund der Selbstentfremdung. Das Motiv der (Selbst-)Entfremdung
wurde aber ebenso durch die existentialistischen Philosoph:innen im 20.
Jahrhundert, in der Psychoanalyse oder in der Soziologie angewendet,
welche die Entfremdung im Verhältnis zu sich selbst, zum Anderen, zur
Welt, zur Gesellschaft usf. reflektierten.28 Auch in der (existentialistischen)
Theologie des 20. Jahrhunderts ist der Entfremdungsbegriff bei Paul Tillich,
Walter Kasper oder Wolfhart Pannenberg – um nur einige zu nennen –
berücksichtigt worden, so dass das Verhältnis von Selbsterkenntnis und

24 Vgl. K. Junk, Der menschliche Geist und sein Gottesverhältnis bei Augustinus und
Meister Eckhart, Paderborn 2016, bes. 177–185.

25 Vgl. K. Kiessling, Art. Selbsterkenntnis, LThK3 9 (2009), 422.
26 Vgl. J.E. Brush, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis, HUTh 36, Tübingen 1997.
27 „Was der Geist will, ist seinen eigenen Begriff erreichen (der Ort, an dem er theore‐

tisch und praktisch in Harmonie mit dem Ganzen steht); aber er selbst verdeckt
sich denselben, ist stolz und voll Genuss in dieser Entfremdung seiner selbst.“
(G.W.F. Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, https://hegel-system.de/de/gesc
h-1.htm [Zugriff: 18.2.2024]).

28 Vgl. dazu den Überblicksartikel von B. Schmid, Der Entfremdungsbegriff in der
Gegenwart und seine ethische Relevanz, JCSW 25 (1984), 225–316.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

145

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm


Gotteserkenntnis im Zuge der anthropologischen Wende in der Theologie
in einem neuen Licht gesehen wurde. So erinnert Wolfhart Pannenberg in
seiner Anthropologie „Was ist der Mensch?“ an die breit diskutierte Frage,
ob der kapitalistische Gesellschaftsprozess den Menschen entfremdet und
erst eine solidarische Gesellschaft ohne Privateigentum die menschliche
Selbstentfremdung aufhebt.29 Entgegen der Marxschen Grundthese betont
Pannenberg, dass der Mensch „sich immer als angewiesen auf ein Gegen‐
über“ erkenne: auf Materie, auf Überlieferung, auf andere Menschen –
kurz, auf die Welt und „in alledem und darüber hinaus […] auf Gott“.30

Von daher könnte man mit Pannenberg sagen, dass eine Architektur, die
seelisch-geistige Selbstfindungsprozesse anregen will, qua Materie, Raum
und Form zur Selbstfindung und letztlich zu Gott führen kann. Auch in
der Theologischen Anthropologie der Moderne endet Selbstfindung nicht
bloß in einem autonomen Selbstverhältnis, sondern in einem theonomen
Mensch-Gott-Verhältnis.

Mies van der Rohe hat sich intensiv mit der Theologischen und Philoso‐
phischen Anthropologie seiner Zeit auseinandergesetzt und Gebäude als
Mittel zur Selbsterkenntnis entworfen. Besonders in den 1920er Jahren,
nach dem Ersten Weltkrieg und seinen rund 17 Millionen toten Soldaten
und Zivilisten, stellten sich viele Philosophen erneut die Frage nach dem
Menschen. Philosophische Anthropologen jener Zeit wie Max Scheler und
Helmuth Plessner wollten ein rein biologistisches und naturwissenschaftli‐
ches Menschenbild überwinden. Diese Zusammenhänge sollen nun mit
dem Sakralbau „God Box“ von Ludwig Mies van der Rohe erläutert werden.

3. „God Box“ von Ludwig Mies van der Rohe

Der berühmte Bauhaus-Architekt Ludwig Mies van der Rohe (1886–1969)
ist in Europa besonders für die Villa Tugendhat in Brünn (Tschechien) be‐
kannt geworden, die von 1929–1930 gebaut wurde und mit der er erstmals
seine Ansichten über den Menschen in der Moderne und dessen Mangel
an seelisch-geistiger Entfaltung architektonisch verarbeitete. Inspiriert war
sein Gedankengut durch die damals aktuellen philosophischen Anthropo‐

29 Vgl. K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte [1844], in: ders. / F. En‐
gels, Werke, Artikel, Entwürfe bis August 1844, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe,
Erste Abteilung, Bd. 2, Berlin 1982 (= MEGA2 I/2), (189–322) bes. 241–242.

30 W. Pannenberg, Was ist der Mensch? Anthropologie der Gegenwart im Lichte der
Theologie, Göttingen 41972, 81f.

Martina Bär

146

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logien von Helmuth Plessner und Max Scheler. Wesentlich unbekannter
ist seine kleine Chicagoer Carr Chapel, die den Spitznamen „God Box“
erhalten hat. Sie wurde Anfang der 1950er Jahren auf dem Campus des
Illinois Institute of Technology gebaut. Bevor ich auf die „God Box“ einge‐
he, möchte ich kurz ein paar Worte über die Tugendhat-Villa verlieren,
da sie sich dafür eignet, den anthropologischen Zugang zur Architektur
und das erweiterte Verständnis von Sakralbauten des Bauhaus-Architekten
nachzuvollziehen.

Das Besondere an dieser Villa Tugendhat ist, dass sich Mies van der
Rohe mit diesem Bauwerk von dem Mainstream der damaligen Archi‐
tektur-Moderne und ihrem Menschenbild absetzte. Entscheidend für das
Menschenbild jener Zeit ist die Reduktion des Menschen auf seine Biologie
und seine Arbeit. Im damaligen Zeitgeist der rationalen Religionskritik
und des naturwissenschaftlich-technischen Weltbildes wurde weder die spi‐
rituelle noch die seelisch-geistige Dimension des Menschen berücksichtigt.
Die intellektuellen Kreise in den 1920er Jahren feierten die Vernunft und
den Fortschritt in der Technik und den Naturwissenschaften. Dementspre‐
chend dominierte ein rational-technischer Zugang zur Wirklichkeit. So
sprach Ludwig Mies van der Rohe noch 1924 in einem Artikel davon, dass
das Profane im Zentrum des Zeitgeistes stehe und man deswegen keine
Kathedralen mehr bauen würde. Wortwörtlich schrieb er:

Das ganze Streben unserer Zeit ist auf das Profane gerichtet. Die Bemü‐
hungen der Mystiker werden Episoden bleiben. Trotz einer Vertiefung
der Lebensbegriffe werden wir keine Kathedralen bauen. Auch die große
Geste der Romantiker bedeutet uns nichts, denn wir spüren dahinter die
Leere der Form. Unsere Zeit ist unpathetisch, wir schätzen nicht den
großen Schwung, sondern die Vernunft und das Reale.31

Entsprechend dieser Zeitdiagnose dachte er noch Anfang der 1920er Jahre
die Architektur ohne geistig-seelische Dimension. Das änderte sich, als
er mit dem Philosophen Helmuth Plessner in direkten Austausch über
Anthropologie gekommen war und die philosophische Anthropologie Max
Schelers „Die Stellung des Menschen im Kosmos“ (1928) las, der darin die
geistige Dimension des Menschen inmitten eines um sich greifenden na‐
turwissenschaftlichen Menschenbildes in Erinnerung rief. Darüber hinaus
beschäftigte er sich auch mit Theologie, wie etwa den Schriften Romano
Guardinis.

31 L. Mies van der Rohe, Baukunst und Zeitwille!, Der Querschnitt 4 (1924), (31f.) 32.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

147

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Villa Tugendhat ist nun das Bauwerk von Ludwig Mies van der
Rohe, in dem er der geistigen Dimension des Menschen Raum zu geben
versucht. Er hebt darin eine rein funktionalistische Sichtweise auf den
Menschen auf und überwindet die Architektur der Moderne. Das zentrale
Anliegen, das er mit der Architektur der Villa verfolgte, war, dem sinnent‐
leerten, selbstentfremdeten Menschen zu ermöglichen, sich selbst zu fin‐
den. Diese Leere sollte wieder mit etwas Geistigem gefüllt werden. Die Bau‐
herrin der Tugendhat-Villa betont daher, nachdem die Villa zunächst viel
Kritik erfuhr, dass Mies van der Rohe intendierte, den „primär geistigen
Sinn des Lebens jedes einzelnen von uns wieder in sein Recht einzusetzen
[…] jedenfalls habe ich die Räume nie als pathetisch empfunden, wohl aber
als streng und groß – jedoch in einem Sinn […] der befreit“32 – also befreit
zu sich selbst.

Ganz in der Spur dieses Ansatzes hat Ludwig Mies van der Rohe hier‐
nach in den USA, wohin er während der NS-Diktatur ins Exil floh, Anfang
der 1950er Jahre die kleine Carr Chapel auf dem Campus des Illinois Insti‐
tute of Technology in Chicago gebaut. Sie hat die Form eines schlichten
Kubus aus Backsteinen mit verglaster Eingangsfront. In einer Erklärung zur
Kapelle von Mies van der Rohe bekennt er,

dass Architektur zeitgemäß sein sollte, was für ihn auch bedeutete, die
aktuellen Mittel der Technik und Materialien einzusetzen, genauso wie
die Unmöglichkeit [sic] Formen vergangener Epochen nachzubilden. Er
spricht weiter davon, dass es eine einfache, völlig unspektakuläre Kapelle
sei, die aber gleichsam in edler Einfalt und stiller Größe in ihrer Klein‐
heit großartig und in ihrer Einfachheit nobel sei.“33

Diese Art von Einfachheit und Größe soll den modernen Menschen ermög‐
lichen, geistig-seelisch die Flügel anzuheben. Der Architekt Martin Düchs
erklärt das erweiterte Verständnis von Sakralbauten des Bauhaus-Architek‐
ten mit einem Ausspruch des Kirchenbauers Rudolf Schwarz, den Mies van
der Rohe verehrte: „Es ist nicht die Sehnsucht, sich zu verlieren, sondern

32 G. Tugendhat / F. Tugendhat / L. Hilbersheimer, Die Bewohner des Hauses
Tugendhat äußern sich, Die Form. Zeitschrift für gestaltende Arbeit 6 (1931), (437–
439) 437, zitiert nach Düchs, Hoffnung sich zu finden, 89.

33 Düchs, Hoffnung sich zu finden, 91, Düchs nimmt Bezug auf: L. Mies van der
Rohe, Statement on the Design of the Carr Chapel, Illinois Institute of Technology
1953, in: F. Neumeyer (Hg.), Mies van der Rohe. Das kunstlose Wort. Gedanken zur
Baukunst, Berlin 22016, 393.

Martina Bär

148

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Hoffnung, sich zu finden, die ihn [i.e. den Menschen, MD] dorthin
treibt.“34

Die kleine, nichtkonfessionelle Carr Chapel ist Ludwig Mies van der
Rohes einziges religiöses Projekt und erregte auch aufgrund ihrer Schlicht‐
heit internationales Interesse. Sie ist außerdem das einzige Gebäude auf
dem Campus des Illinois Institute of Technology, das gemauert ist. Die
Wände baute der Architekt aus hellen Ziegeln. Sie sind nicht nur dekorativ,
sondern dienen auch dazu, das kleine Gebäude in seiner Wirkung zu un‐
terstützen. Die Ziegel markieren einen Bruch durch die übliche Trennung
zwischen Struktur und Einfriedung. Denn nach Mies van der Rohe sollen
die einfachen Wände den Blick nach oben lenken und die Kapelle zu einem
Raum der Kontemplation machen. In diesem kleinen, einfachen Raum
sollen die Menschen sich auf das Wesentliche konzentrieren können – auf
sich selbst und auf Gott –, anstatt sich in einem großen Kirchengebäude zu
verlieren. Der charakteristische Stil von Mies van der Rohe des „Weniger ist
mehr“ wird an der „God Box“ gut sichtbar.

Der sozialräumliche Kontext dieser Kapelle ist ein Universitätscampus,
auf dem Studierende unterschiedlicher Konfessionen und Herkunft techno‐
logische Fächer studieren, die ja per se ein naturwissenschaftliches Welt-
und Menschenbild voraussetzen. Mies van der Rohe macht durch diese
Kapelle in diesem speziellen wissenschaftlich-technischen Kontext mit der
Aufwärtsbewegung der Ziegel eine geistige Transzendenzbewegung sicht‐
bar. Darüber hinaus gibt er den Studierenden und Forschenden mithilfe
dieser Kapelle einen schlichten Raum zur Selbstfindung. Die Kombination
aus diesem speziellen sozialräumlichen Kontext und architektonischer Er‐
möglichung von Selbsttranszendenz erscheint mir das Besondere an dieser
„God Box“ zu sein. Mies van der Rohe setzt dem naturwissenschaftlich-
technologischen Menschenbild des Sozialraumes etwas anderes entgegen
und ermöglicht geistige Sinnfülle durch einen konfessionell nicht näher
bestimmten Transzendenzbezug.

Das nächste Beispiel lenkt den Blick von einer konfessionsübergreifen‐
den Kapelle für einen technologischen Sozialraum auf eine ökumenische
Kirche in Freiburg im Breisgau in einem traditionell christlichen Sozial‐
raum.

34 R. Schwarz, Wegweisung und Technik und andere Schriften zum Neuen Bauen
1926–1961, Braunschweig / Wiesbaden 1979, 65, zitiert nach Düchs, Hoffnung sich zu
finden, 91.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

149

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ökumenische Maria-Magdalena-Kirche in Freiburg im Breisgau

Inmitten des 1995 neu entstandenen Stadtviertels Riesfeld in Freiburg im
Breisgau entstand zwischen 2002 und 2004 die Doppelkirche Maria-Mag‐
dalena. Als die Stadt im Riesfeld ein neues Zuhause für rund 10.000 Ein‐
wohner:innen plante, entstand schnell die Idee, eine ökumenische Kirche
für evangelische und katholische Christ:innen zu bauen. Den ausgeschrie‐
benen Architekturwettbewerb gewann die Architekturprofessorin Susanne
Gross mit dem Titel „Zwei Kirchen, eine Kirche“. Die Kirche besteht wie im
klassischen Kirchenbau aus drei Längsschiffen.35 Die beiden Seitenschiffe
beherbergen den evangelischen und den katholischen Kirchenraum. Beide
Kirchen lassen sich zu einem ökumenischen Kirchenraum verbinden, wenn
die verschiebbaren Trennwände des Mittelschiffes geöffnet werden. Ge‐
meinsame Gottesdienste können hier gefeiert werden. Alle Außen- und In‐
nenwände sind mit Sichtbeton verarbeitet. Eine gewaltige Holzbalkendecke
spannt sich zwischen den Wänden und fasst die Kirchenschiffe unter einem
Dach zusammen. Die Architektin faltete die zwei Hauptwände in ihrem
Verlauf mehrfach und unregelmäßig nach innen und außen, so dass der
Eindruck der Offenheit und Beweglichkeit wie bei einem Zelt entsteht. Das
Kirchengebäude gewann den Deutschen Architekturpreis im Jahr 2005 und
den Anerkennungspreis für “Beispielhaftes Bauen Freiburg“ 1998–2006.

Der Innenraum ist schlicht gehalten und will ebenfalls wie bei Mies van
der Rohe durch die Schlichtheit ein „Zu-sich-selbst-Finden“ ermöglichen.
Es gibt keine Ablenkung und Zerstreuung durch großartige Kunstwerke
oder bemalte Kirchenfenster. Mit einer großen Weite und Helligkeit auf‐
grund von Lichtbändern ist der Innenraum für viele überraschend. Er
soll zum Ausdruck bringen, dass das Innere wertvoll ist und nicht der
äußere Glanz. „Meistens“, so die Selbstauskunft der ökumenischen Kirche,
„sind die Trennwände geöffnet, sodass ein großer ökumenischer Kirchen‐
raum entsteht. Auf diese Weise wird auch architektonisch zum Ausdruck
gebracht, dass es weiterhin zwei Kirchen gibt, die sich jedoch öffnen, um
das eine Evangelium zu verkünden und zu feiern und mit einem gemeinsa‐
men Zeugnis auftreten. Angesichts eines Stadtteils, in dem mehr als zwei

35 Vgl. dazu und zum Folgenden die Beschreibung der Kirche durch das Architektenbü‐
ro „ksg“, in dem die Architektin arbeitet: kister scheithauer gross architekten
und stadtplaner GmbH, Maria-Magdalena-Kirche, Freiburg, https://www.ksg-arch
itekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg/ (Zugriff:
17.2.2024).

Martina Bär

150

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg


Drittel der Bevölkerung keiner der beiden Konfessionen angehört, ist dies
besonders wichtig.“36

Der evangelische Kirchenraum bietet für etwa 100 Gottesdienstbesu‐
cher:innen Platz und zeichnet sich durch seine großen Fenster aus. Sie
sollen von der Offenheit der Kirche gegenüber den Menschen des Stadt‐
viertels erzählen. Der Altar ist wie der Ambo im katholischen Gottesdienst‐
raum aus Eiche gebaut und besteht aus einer Tischplatte, die von vierzig
Beinen getragen wird. Die biblische Zahl 40 steht hier für einen Zeitraum,
der zur Besinnung und Neuausrichtung auffordert, der Wende und Neube‐
ginn ermöglicht. Die beiden identischen Altäre von evangelischem und
katholischem Kirchenraum führen zudem die ökumenische Trennung und
die Sehnsucht nach Vereinigung vor Augen. Im katholischen Kirchenraum
können rund 250 Menschen Gottesdienst feiern.

Bemerkenswert an dieser Architektur ist, dass die Architektin Susanne
Gross den Kircheninnenraum so einfach wie möglich gestaltet hat, damit
der Mensch bei sich selbst ankommen kann. Da der Raum aber auch
auf Dialog bzw. ökumenische Gemeinschaft angelegt ist, ist es umso inter‐
essanter, dass gerade die Covid-Pandemie den architektonisch angelegten,
ökumenischen Zentralraum vitalisiert und trotz Abstandsregel die ökume‐
nische Gemeinschaft verstärkt hat.37

Dieser Kirchenbau wäre ohne schon vorhandenen ökumenischen Geist
der Christ:innen vor Ort nicht denkbar und veranschaulicht ihn nun. Der
ganze Kirchenbau lebt als ökumenisches Projekt mit integrierten Begeg‐
nungsräumen und ökumenischem Kirchenladen. Auf der einen Seite wer‐
den die konfessionellen Differenzen qua eigenem Kirchenraum gewahrt,
auf der anderen Seite wurde der ökumenische Zeitgeist mit dem gemein‐
schaftlichen Gottesdienstraum im Zentrum der Kirche architektonisch ma‐
nifestiert. Zugleich antizipiert die Architektur der Kirche mit dem ökume‐
nischen Zentralschiff des Kirchengebäudes eine Vision von christlicher,
ökumenischer Gemeinschaft, die traditionelle konfessionelle Differenzen in
einer geistlichen und kirchlichen Ökumene überwunden hat. Die Situation
während der Covid-Pandemie hat diese Vision offenbar ein Stück weit
proleptisch Wirklichkeit werden lassen.

36 Katholische Kirchengemeinde Freiburg Südwest, Kirchengebäude. Das Kon‐
zept des ökumenischen Kirchenzentrums, https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreie
n/st-maria-magdalena/kirchengebaeude/ (Zugriff: 19.2.2024).

37 Vgl. dazu und zum Folgenden: Hillebrand / Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral,
199.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

151

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude


Die ökumenische Kirche ist aber nicht nur auf innerkonfessionellen
Dialog und Zusammenarbeit fokussiert, sondern versteht sich auch als
Aktionskirche im Sozialraum des Stadtteils Freiburg-Riesfeld. Sie will auch
ein Austausch- und Begegnungsort für Menschen im Quartier sein. „Es
ist gleichsam ein Beziehungsort, der ein Netzwerk ins Quartier webt.“38

Die Vermittlung von Nachbarschaftshilfe, die ständige seelsorgerliche Ge‐
sprächsmöglichkeit im Kirchenladen und die Begegnungsräume in der Kir‐
che schaffen eine soziale Vernetzung zwischen den Kirchenmitgliedern und
dem Sozialraum.

Das dritte Beispiel bezieht sich auf das multireligiöse Haus in Berlin:
das House of One. Von seiner architektonischen Grundidee versteht sich
das House of One als ein neuer Sakralraum des 21. Jahrhunderts inmitten
einer säkularen Stadtgesellschaft. Der stark säkularisierte Sozialraum der
Großstadt Berlin wurde explizit in der Architektur berücksichtigt. Das Ber‐
liner Mehrreligionenhaus will zum Dialog mit der säkularen Gesellschaft
und mit den anderen monotheistischen Religionen einladen.

5. Das House of One in Berlin

Berlin ist nicht nur die größte deutsche Großstadt, sondern auch diejenige
mit dem höchsten Anteil an konfessionslosen Menschen. Zugleich steigt
aufgrund der Migrationsströme die Zahl der Menschen mit nichtchristli‐
chen Religionen. Das House of One will inmitten dieser Gemengelage ein
Sakralbau sein, der das interreligiöse Moment und den Dialog mit der
säkularen Stadtbevölkerung sucht und eine wohlüberlegte theologische In‐
tention besitzt. Die theologische Intention des Hauses nimmt auf die multi‐
religiöse und säkulare Situation der Stadt Berlin Bezug und möchte explizit
eine neue „Baugattung“ sein. Eine neue Baugattung insofern, als dass dieser
Sakralbau weder eine Kirche noch eine Moschee noch eine Synagoge sein
wird, sondern ein Sakralgebäude des 21. Jahrhunderts, wie ein Mitglied der
Planungsgruppe formulierte.39 Damit meinte er: Ein für das 21. Jahrhundert
typischer Sakralbau ist ein multireligiöses Haus, das sowohl Sakralräume
für die drei monotheistischen Religionen Judentum, Christentum, Islam –

38 Hillebrand / Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral, 199.
39 Vgl. G. Hohberg, „Kommt her zu mir alle“, in: G. Hohberg / R. Stolte (Hg.), Das

Haus der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau
von morgen, Berlin 2013, (14–19) 19.

Martina Bär

152

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es gibt auch multireligiöse Häuser mit weiteren Religionen – beherbergt
als auch einen großen Begegnungsraum im Zentrum des Gebäudes haben
wird. Gerade der mittige Zentralraum bringt das essenzielle Anliegen des
Baus zum Ausdruck, nämlich Raum zu geben für einen Dialog der Religio‐
nen, aber auch einen Dialog mit der Stadtöffentlichkeit inmitten einer säku‐
lar geprägten Weltstadt. Zugleich soll dieser Zentralraum architektonisch
Transzendenz erfahrbar machen, also ein Sakralraum sein. Eine solche
architektonische Gesamtkomposition, die sowohl Raum gibt für Dialog,
Begegnung und Transzendenz im Zentralraum als auch das genuin Eigene
einer Religion in den einzelnen Sakralräumen zelebrierbar macht, zeichnet
das neue „Genre“ von Sakralbauten im 21. Jahrhundert aus. Dass eben
die einzelnen Religionen nicht in Konkurrenz zueinander treten, sondern
vielmehr bemüht sind, gemeinsame spirituelle Angebote zu schaffen, ist
ein typisches Zeichen der religiösen Refiguration in spätmodernen Gesell‐
schaften, einer religionssoziologischen Theorie von Hubert Knoblauch, die
besagt, dass in spätmodernen Gesellschaften eine Tendenz zur interreligiö‐
sen und ökumenischen Vernetzung vorhanden ist.40 In bestimmten gesell‐
schaftlichen und religiösen Gruppen wird die multikulturelle und multireli‐
giöse Heterogenität der Gesellschaft anerkannt, die Konkurrenz aufgegeben
und nach Vernetzungsarbeit gestrebt. Beim House of One kommt sogar
hinzu, dass sich Religionsvertreter der drei monotheistischen Religionsge‐
meinschaften auf einen gemeinsamen Sakralbau verständigt haben und für
die Architektur des Baus ein gemeinsames theologisches Grundkonzept
entwickelt haben. Dieser Bau kann also, wie andere multireligiöse Häuser,
nicht losgelöst von einem gesellschaftlichen Prozess betrachtet werden, der
in Richtung Anerkennung von religiöser Heterogenität und Netzwerken
tendiert. Diese Tendenz steht aber in Spannung zu der konträr verlaufen‐
den gesellschaftlichen Entwicklung der Homogenisierung von Gesellschaft,
bei der man sich von anderen Religionen abgrenzt und zu Fremdenfeind‐
lichkeit, Islamophobie oder Antisemitismus tendiert.41 In Anbetracht dieser
gesellschaftlichen Spannung, die auch auf das religiöse Feld wirkt, kann
solch ein multireligiöses Haus durchaus einen wertvollen Beitrag zur sozia‐
len Kohäsion leisten. Und genau dies ist die Intention der Planungsgruppe,
die hinter der architektonischen Umsetzung des House of One steht.

40 Vgl. H. Knoblauch, Einleitung, in: ders. (Hg.), Die Refiguration der Religion.
Perspektiven der Religionssoziologie und Religionswissenschaft, Weinheim / Basel
2020, 7–28.

41 Vgl. ebd.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

153

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.1. Theologie und Architektur

Der Anstoß für das House of One ist der umsichtigen theologischen Denk‐
weise der Evangelischen Kirchengemeinde St. Petri-St. Marien zu verdan‐
ken, die das Areal in der Mitte Berlins geerbt hat, auf dem das House
of One bis 2025 fertig gebaut sein soll. Die Fläche war zuletzt eine Aus‐
grabungsstätte, bei der Funde zu einer Kirche gemacht wurden, die bis
ins Mittelalter hineinreichten. Dadurch verzögerte sich der Baubeginn.
Während der ersten Ausgrabungszeit zwischen 2006 und 2009, bei der
die Fundamente der Petrikirche freigelegt wurden, stellte sich die Kirchen‐
gemeinde die Frage, wie man im Zentrum einer religiös ausdifferenzierten
und mehrheitlich säkular geprägten Metropole – in Berlin sind ca. 62 % der
Stadtbevölkerung konfessionslos – Verantwortung für einen hochdramati‐
schen und sensiblen Ort übernehmen kann.42 Hochdramatisch deswegen,
weil die Waffen-SS am Ende des Zweiten Weltkrieges den Turm der Kirche
sprengte, womit die Kirche zerstört wurde. Die Kirchengemeinde fragte
darüber hinaus: Was braucht die Stadt heute von uns, von den Religionsge‐
meinschaften? Wie kann eine Neubegründung der Kirche aussehen und
wie gewinnt sie an Überzeugungskraft? Eine handlungsleitende Antwort
fanden die Verantwortlichen in Dietrich Bonhoeffers Diktum, dass „Kirche
nur Kirche [ist], wenn sie für andere da ist.“43 Nach Bonhoeffer sollte
sich Kirche auch mit der säkularen Welt auseinandersetzen. Vor dem
Hintergrund der multireligiösen Stadtbevölkerung entstand die Idee, ein
multireligiöses Haus zu gründen. Bonhoeffers Diktum, Kirche für andere
zu sein, wurde also interessanterweise mit einer Gastfreundschaft gegen‐
über anderen Religionen und gegenüber der säkularen Stadtgesellschaft
übersetzt, indem ein offener, gemeinsamer Raum für Gebet und Dialog
entstehen sollte. Als Partner für dieses Projekt fand die Kirchengemeinde
die Jüdische Gemeinde, das Abraham-Geiger-Kolleg sowie den islamischen
Verein „Forum für Interkulturellen Dialog“. In dieser Planungskonstellation
wurde sodann ein Architekturwettbewerb ausgerufen und im September
2012 ein Siegerentwurf prämiert.

42 G. Hohberg, „Kommt her zu mir alle!“, in: ders. / R. Stolte (Hg.), Das Haus
der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von
morgen, Berlin 2013, (14–19) 15.

43 Bonhoeffer, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus
der Haft, hg.von Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge in
Zusammenarbeit mit Ilse Tödt, DBW 8, München 1998, 560.

Martina Bär

154

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die interreligiöse Planungsgruppe durchlief mit dem Entwurf des Hau‐
ses einen theologischen Prozess, der sich auf die Architektur des House of
One auswirken sollte. Der Pfarrer der Kirchengemeinde Gregor Hohberg
erläuterte, dass die Planungsgruppe nach und nach dem wachsenden Be‐
dürfnis nach einer gemeinsamen baulich-symbolischen Artikulation des
kulturell-religiösen Erbes der drei monotheistischen Religionen als den
prägenden religiösen Kräften in der Mitte der Stadt eine Gestalt geben
wollte. „Immer deutlicher wurde uns dabei, dass das Bet- und Lehrhaus
[scil. House of One] ein Sakralbau werden soll, der als Denkraum, als
epistemologische Baustelle, konzipiert und betrieben wird und somit einem
eher assoziativen, prozesshaft-eschatologischen Denken verbunden ist – im
Sinne einer reichhaltigen Verschiedenheit von Metaphern göttlichen Wir‐
kens in und mit der Welt.“44 Dieser Offenheit und fast demütigen Haltung
gegenüber der mannigfaltigen Wirkkraft Gottes in der Welt, die von einer
den einzelnen Religionen typischen Gottesvorstellung wie Gott als Vater
im Christentum absehen, sollte also in dem Gebäude buchstäblich Raum
gewährt werden. Die Inanspruchnahme eines solch offenen Gottesbildes ist
ein typisches Zeichen für die Anerkennung von Heterogenität in spätmo‐
dernen Gesellschaften.

Doch damit nicht genug. Des Weiteren ging es der Planungsgruppe
explizit auch darum, mutig eine Leerstelle inmitten der säkular geprägten
Stadt Berlin zu besetzen. Die Planungsgruppe fragte, was die säkular ge‐
prägte Stadt Berlin von den Religionen als Religionen brauchen könnte. Sie
fand ihre Antwort in der Vision von einem „gebaute[n] Himmel über Berlin
zur Zierde und zum Wohl der Stadt und zur Ehre Gottes“.45 In architektoni‐
scher Formensprache sollte diese Vision des Himmels mit den Mitteln Maß
und Licht gestaltet werden, denn Licht verstehen alle drei monotheistischen
Religionen als die unmittelbarste göttliche Manifestation in der Welt. Im
Ausschreibungstext des 2012 ausgelobten Architekturwettbewerbs wurde
die theologische Intention schließlich wie folgt formuliert:

„Die Architektur des Gebäudes sollte so beschaffen sein, dass schon
dem sich dem Gebäude Nähernden und erst recht dem Eintretenden das
‚ganz Andere’ – Transzendenz Atmende – eines Sakralbaus, der die drei
monotheistischen Religionen zur Anschauung bringt, bewusst wird. Der
Raumqualität und der Raumerfahrung gebühren darum höchste Aufmerk‐

44 A.a.O., 17.
45 Ebd.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

155

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samkeit. Die Architektur des Bet- und Lehrhauses [scil. House of One]
soll eine einladende Offenheit für alle, auch den Religionen Fernstehende,
zum Ausdruck bringen, die dabei aber eine Erkennbarkeit der drei Religio‐
nen nach außen hin gestalterisch umsetzt. Die Architektur des Bet- und
Lehrhauses soll der Komplexität im Miteinander der Religionen einen ad‐
äquaten Ausdruck verleihen.“46

Aufgrund des leicht erreichbaren Standortes in Berlin-Mitte eignet sich
das Haus sehr für einen kommunikativen Austausch mit der säkularen
Stadtgesellschaft, in dem Neues, Visionäres oder Fremdes gedacht werden
soll. Der Dialog mit der säkularen Stadtöffentlichkeit, aber auch der inter‐
religiöse Dialog sollen, so die Planungsgruppe, nicht nur einem rein intel‐
lektuellen Austausch dienen, der über die jeweils andere Position aufklärt.
Vielmehr soll er auch kritisch und aufreibend sein dürfen, so dass die
Religionen auch lernen können, ein Stück ihrer dogmatischen Untermaue‐
rungen aufzuheben, wodurch etwas Neues entstehen kann. Mit anderen
Worten: Die Religionsvertreter:innen des Hauses sind explizit an einem
Entwicklungs- und Erkenntnisprozess interessiert, also an einer Transfor‐
mation durch religiöse Refiguration. Was ich damit aus der Perspektive des
religiösen Refigurationskonzeptes sagen möchte, ist, dass die Religionsge‐
meinschaften des multireligiösen Hauses bereit sind, sich in die Spannung
von Homogenität und Heterogenität zu begeben und sich dadurch als
beteiligte Religionsgemeinschaft transformieren zu lassen.

Die architektonische Umsetzung soll dies befördern. Der Ausschrei‐
bungstext des Architekturwettbewerbs formulierte, dass es drei getrenn‐
te Sakralbereiche für jede der drei Religionen geben soll, die aber mit
einem gemeinsamen Zentralraum verbunden sein sollen. Die Bereitschaft
für einen Transformationsprozess wurde fixiert, indem benannt wurde,
dass, je konsequenter die Öffnung zur Stadt und zu anderen Religionen
architektonisch stattfinden kann, desto intensiver der Prozess der Selbst‐
verständigung und Identität angeregt wird. Da der Zentralraum als räum‐
liches Symbol des Miteinanders der drei Religionen fungieren soll, soll
er großzügig konzipiert sein. Das Besondere am Berliner House of One
ist nun, dass er auch als Sakralraum verwendet werden soll, der „in sei‐
ner Erhabenheit zum Verweilen einlädt und zugleich Begegnungsraum

46 M. Jordi, Eine Bauaufgabe ohne historisches Vorbild. Kernpunkte des Wettbewerbs‐
verfahrens, in: G. Hohberg / R. Stolte (Hg.), Das Haus der drei Religionen. Bet-
und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von morgen, Berlin 2013, (34–40)
37.

Martina Bär

156

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, der in der beiläufigen Unumgänglichkeit Begegnungen zwischen den
Menschen ermöglicht, die ihre Sakralräume betreten wollen“, wie es in
der Ausschreibung des Architekturwettbewerbes heißt.47 Der Entwurf des
Berliner Architekturbüros Kuehn Malvezzi gewann einstimmig, da er diese
Intentionen am überzeugendsten umsetze. Dass die Planungsgruppe sich
explizit einen Sakralraum für alle drei Religionen gewünscht hat, also
einen interreligiösen Sakralraum, der Gastfreundschaft mit der säkularen
Bevölkerung pflegen will, ist ein deutliches Indiz für die Überwindung
der Differenzen zwischen den Religionen und zielt auf eine Förderung des
Dialogs zwischen den Religionen und der säkularen Stadtbevölkerung ab.
Das „House of One“ entspricht dem interreligiösen, dialogischen Zeitgeist.
Die einzelnen beteiligten Religionsgemeinschaften sind sogar offen dafür,
sich in diesem dialogischen Miteinander des Sakralbaues durch die jeweils
andere Religion transformieren zu lassen.

6. Fazit

Die drei Beispiele zeigen, wie sehr sich der moderne und spätmoderne
gesellschaftliche Zeitgeist auf die Architektur von Sakralbauten auswirkt.
Vor hundert Jahren bemerkte Ludwig Mies van der Rohe, dass es eine mo‐
derne Sakralbau-Architektur benötigt, die der geistig-seelischen Dimension
des Menschen Raum einräumt und Selbsttranszendenz bzw. Transzendenz‐
erfahrungen ermöglicht, was den sinnentleerten, sich selbst entfremdeten
Menschen wieder mit Leben erfüllen kann. Anhand der ausgewählten Bei‐
spiele – die sicherlich keine Verallgemeinerbarkeit beanspruchen können
– kann man in der Architektur von Sakralräumen der Spätmoderne im
21. Jahrhundert eine Schwerpunktverlagerung von der Selbstfindung auf
den Dialog ablesen. Diese Schwerpunktverlagerung sehe ich im Zusam‐
menhang mit dem von Hubert Knoblauch diagnostizierten Zeitgeist der
Refiguration der Religionen, wonach einzelne Konfessionen und Religio‐
nen nicht mehr in Konkurrenz zueinander gehen, sondern die Vernetzung
und den Dialog suchen, da die multikulturelle und multireligiöse Gesell‐
schaft eine Signatur der Spätmoderne ist. Gleichzeitig wollen diese in
Vernetzung denkenden Konfessionen und Religionen in Dialog mit den
sie umgebenden säkularen Sozialräumen gehen. Die ökumenische Kirche
in Freiburg im Breisgau sowie das multireligiöse House of One in Berlin

47 Ebd.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

157

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intendieren nicht nur religiöse Selbstfindung in den eigenen Sakralräumen,
sondern vor allen Dingen auch Dialog zwischen den Konfessionen bzw.
Religionen innerhalb des Sakralbaus und dem entsprechenden Sozialraum.
Der Dialog hat einen doppelten Bezug: nach innen und nach außen in
den Sozialraum hinein. Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis beschränkt
sich nicht mehr auf das eigene und vermeintlich homogene Moment einer
Konfession und Religion. Man könnte sagen: Die dahinterliegende Spiri‐
tualität ist die, dass Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis durch die dialo‐
gische Begegnung mit dem Fremden und Anderen geschehen. Der oder die
Fremde führt zu Gott und führt nicht zur Selbstentfremdung, was ja zu
nationaler Homogenität neigende Gruppierungen in unserer Gesellschaft
behaupten. Das Dialogische und Fremdenfreundliche scheint ein essenziel‐
ler Bestandteil spätmoderner Spiritualität zu sein, was sich in den bespro‐
chenen Sakralbauten des 21. Jahrhunderts inmitten einer religionspluralen
und säkularen Gesellschaft bereits manifestiert hat. Eine ökumenische und
interreligiöse Spiritualität scheint die Heterogenität nicht nur auszuhalten,
sondern sie als bereichernd zu empfinden. Eine solche fremdenfreundliche
Spiritualität im Sozialraum kann Selbstfindung und Transzendenzerfah‐
rungen ermöglichen. Neue Sakralbauten des 21. Jahrhunderts bieten einen
Raum dafür.

Literatur

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Fundamente der Freiheit, in: Teufel, Erwin
(Hg.), Was hält die moderne Gesellschaft zusammen?, Frankfurt a.M. 1996, 89–98.

Bonhoeffer, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus
der Haft, hg.von Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate Bethge in
Zusammenarbeit mit Ilse Tödt, DBW 8, München 1998.

Brush, Jack Edmund, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis. Luthers Verständnis des
51. Psalms, HUTh 36, Habil. Universität Zürich, Tübingen 1997.

David, Philipp / Thomas Erne / Malte Dominik Krüger / Thomas Wabel (Hg.),
Einleitung, in: dies., Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und reli‐
giöse Räume, Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, 11–18.

Düchs, Martin, Die Hoffnung sich zu finden. Das anthropologische Selbster‐
kenntnispotential sakraler Räume, in: David, Philipp / Thomas Erne / Malte
Dominik Krüger / Thomas Wabel (Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige
Architektur und religiöse Räume, Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, 53–91.

Hans Böckler Stiftung, Studie: Armut ist Risiko für Demokratie – Indizien für
Zunahme der Einkommensungleichheit in der Krise, https://www.boeckler.de/de/p
ressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm (Zugriff:
3.3.2024).

Martina Bär

158

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm
https://www.boeckler.de/de/pressemitteilungen-2675-studie-armut-ist-risiko-fur-demokratie-53417.htm


Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Die Vernunft in der Geschichte, https://hegel-sy
stem.de/de/gesch-1.htm (Zugriff: 18.2.2024).

Hillebrand, Bernd / Jürgen Sehrig, Soziale Arbeit und Pastoral – neu verbunden.
Auf dem Weg zu einer sozialraumorientierten Vernetzung, Ostfildern 2023.

Hohberg, Gregor / Tovia Ben-Chorin / Kadir Sanci, Ein neues Bet- und Lehrhaus
auf dem Petriplatz. Für eine gute Nachbarschaft von Judentum, Christentum und
Islam im Herzen Berlins, in: Hohberg, Gregor / Roland Stolte (Hg.), Das Haus
der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von
morgen, Berlin 2013, 10–13.

Hohberg, Gregor, „Kommt her zu mir alle!“, in: ders. / Roland Stolte (Hg.), Das
Haus der drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau
von morgen, Berlin 2013, 14–19.

Deutsche Bischofskonferenz, Kirchenstatistik 2023, https://www.dbk.de/presse/ak
tuelles/meldung/kirchenstatistik-2023 (Zugriff: 10.8.2024).

Jordi, Marc, Eine Bauaufgabe ohne historisches Vorbild. Kernpunkte des Wett‐
bewerbsverfahrens, in: Hohberg, Gregor / Roland Stolte (Hg.), Das Haus der
drei Religionen. Bet- und Lehrhaus Berlin. Entwürfe für einen Sakralbau von mor‐
gen, Berlin 2013, 34–40.

Junk, Karsten, Der menschliche Geist und sein Gottesverhältnis bei Augustinus und
Meister Eckhart, Paderborn 2016.

Katholische Kirchengemeinde Freiburg Südwest, Kirchengebäude. Das Konzept
des ökumenischen Kirchenzentrums, https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st
-maria-magdalena/kirchengebaeude/ (Zugriff: 19.2.2024).

Kiessling, Klaus, Art. Selbsterkenntnis, LThK3 9 (2009), 422.
kister scheithauer gross architekten und stadtplaner GmbH, Maria-Magdale‐

na-Kirche, Freiburg, https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/ma
ria-madgalena-kirche-freiburg/ (Zugriff: 17.2.2024).

Knoblauch, Hubert, Einleitung, in: ders. (Hg.), Die Refiguration der Religion.
Perspektiven der Religionssoziologie und Religionswissenschaft, Weinheim / Basel
2020, 7–28.

Lämmlin, Georg, Kommunikation des Evangeliums im Sozialraum. Sozialräumliche
Öffnung der kirchlichen Praxis, https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/in
halt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum/ (Zugriff: 13.2.2024).

Lörsch, Martin, Prinzipien sozialräumlicher Pastoral, in: futur2. Zeitschrift für Stra‐
tegie & Entwicklung in Gesellschaft und Kirche, https://www.futur2.org/article/prin
zipien-sozialraeumlicher-pastoral/ (Zugriff: 13.2.2024).

Marx, Karl, Ökonomisch-philosophische Manuskripte [1844], in: ders. / F. Engels,
Werke, Artikel, Entwürfe bis August 1844, in: Marx-Engels-Gesamtausgabe, Erste
Abteilung, Bd. 2, Berlin 1982 (= MEGA2 I/2), 189–322.

Mies van der Rohe, Ludwig, Baukunst und Zeitwille!, Der Querschnitt 4 (1924), 31f.
Mies van der Rohe, Ludwig, Statement on the Design of the Carr Chapel, Illinois

Institute of Technology 1953, in: Neumeyer, Fritz (Hg.), Mies van der Rohe. Das
kunstlose Wort. Gedanken zur Baukunst, Berlin 22016.

Zwischen Selbstfindung und Dialog

159

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://hegel-system.de/de/gesch-1.htm
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/kirchenstatistik-2023
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://kath-freiburg-suedwest.de/pfarreien/st-maria-magdalena/kirchengebaeude
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://www.ksg-architekten.info/de/projekte/sakralbauten/maria-madgalena-kirche-freiburg
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://kirche-gesellschaft-zusammenhalt.ekir.de/inhalt/kommunikation-des-evangeliums-im-sozialraum
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral
https://www.futur2.org/article/prinzipien-sozialraeumlicher-pastoral


Moos, Thorsten / Christopher Zarnow, Zwischen Zentralität und Marginalität.
Zur stadträumlichen Lage von Religion, in: Ph. David / Th. Erne / M.D. Krüger /
Th. Wabel (Hg.), Bauen – Wohnen – Glauben. Lebendige Architektur und religiöse
Räume, Hermeneutik und Ästhetik 8, Leipzig 2023, 93–129.

Pannenberg, Wolfhart, Was ist der Mensch? Anthropologie der Gegenwart im
Lichte der Theologie, Göttingen 41972.

Pickel, Gert, Religiosität in Deutschland und Europa – Religiöse Pluralisierung und
Säkularisierung auf soziokulturell variierenden Pfaden, Zeitschrift für Religion, Ge‐
sellschaft und Politik 1 (1/2017), 37–74.

Schmid, Bruno, Der Entfremdungsbegriff in der Gegenwart und seine ethische Rele‐
vanz, JCSW 25 (1984), 225–316.

Schwarz, Rudolf, Wegweisung und Technik und andere Schriften zum Neuen Bauen
1926–1961, Braunschweig / Wiesbaden 1979.

Tugendhat, Grete / Fritz Tugendhat / Ludwig Hilbersheimer, Die Bewohner
des Hauses Tugendhat äußern sich, Die Form. Zeitschrift für gestaltende Arbeit 6
(1931), 437–439.

B. Wacker / J. Manemann, Art. Politische Theologie, in: NHThGNeuausgabe 2005 3 (2005),
388–398.

Winkel, Heidemarie / Kornelia Sammet (Hg.), Religion soziologisch denken. Refle‐
xionen auf aktuelle Entwicklungen in Theorie und Empirie, Wiesbaden 2017.

Martina Bär

160

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139 - am 23.01.2026, 18:04:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Grundlegendes zum Verhältnis von Architektur, Sozialraum und Sakralbauten
	2. Sakralbauten
	3. „God Box“ von Ludwig Mies van der Rohe
	4. Ökumenische Maria-Magdalena-Kirche in Freiburg im Breisgau
	5. Das House of One in Berlin
	5.1. Theologie und Architektur

	6. Fazit

