Thorsten Worblewski

Der Andere und
die Reflexion

Untersuchungen zur
existenzphilosophischen
Phinomenologie

ALBER PHANOMENOLOGIE A



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ALBER PHANOMENOLOGIE &

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wihrend der alltdgliche Umgang mit anderen Menschen in aller Re-
gel gelingt, wird der Andere der philosophischen Reflexion zum Pro-
blem: er widersetzt sich jeder Konstitution durch das transzendentale
Subjekt. Fast scheint es, als zerstore die Reflexion hier die Unmittel-
barkeit, mit der uns der Andere phianomenal begegnet. Der Autor
unternimmt im vorliegenden Werk eine kleistsche »Reise um die
Welt« entlang der Denkwege bedeutender Autoren der existenzphi-
losophischen Phianomenologie: Edmund Husserl, Martin Heidegger,
Jean-Paul Sartre und Maurice Merleau-Ponty. Es gelingt ihm zu zei-
gen, dass die Problematik des Anderen in der Reflexion bei den be-
sprochenen Autoren eine sich stetig vertiefende Umformung erfihrt,
die es ermoglicht, den Anderen und die Reflexion als Analogien einer
viel tiefer liegenden Problematik zu begreifen. Die Reflexion erweist
sich dabei letztlich nicht als Zerstorer einer alltiglich immer funk-
tionierenden Unmittelbarkeit, sondern als Wegweiser in die Tiefen
dessen, was wir Existenz nennen. Das Problem des Anderen wird
hierbei nicht »geldst«, es bedarf auch gar keiner Auflsung, wenn
man begreift, dass die Unzuginglichkeit des Anderen nur die Kehr-
seite der Unzuginglichkeit des eigenen Selbst ist. Der Andere ist
letztlich nicht mehr und nicht weniger ritselhaft als ich selbst es bin,
und gerade in dieser Dunkelheit liegt das Wesen der Existenz.

Der Autor:

Thorsten Wroblewski, Dr. phil, geb. 1974. Studium der Philosophie,
Mathematik und Erziehungswissenschaft an der Universitit Dort-
mund. Promotion an der Ruhr-Universitit Bochum; 2004—-2005

Lehrauftrag am Institut fiir Philosophie in Bochum; seit 2005 im
Schuldienst.

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Thorsten Wroblewski
Der Andere und die Reflexion

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47.



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHANOMENOLOGIE
Texte und Kontexte

Herausgegeben von

Jean-Luc Marion, Marco M. Olivetti () und
Walter Schweidler

KONTEXTE
Band 16

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Thorsten Wroblewski

Der Andere und
die Reflexion

Untersuchungen zur
existenzphilosophischen
Phanomenologie

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Originalausgabe

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2008

Satz und Einbandgestaltung: SatzWeise, Fohren

Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48274-2

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

Die vorliegende Arbeit wurde im August 2006 unter dem Titel »Der
Andere und die Reflexion in der existenzphilosophischen Phanome-
nologie« von der Fakultit fiir Philosophie, Padagogik und Publizistik
der Ruhr-Universitit Bochum als Inaugural-Dissertation angenom-
men.

Ein guter Freund hat mir einmal gesagt, eine jede Dissertation
umgebe ein »Hauch von Unendlichkeit«. Heute weifs ich, was er da-
mit gemeint hat. Die Arbeit, die in einem solchen Buch steckt, wire
ohne vielfiltige Unterstiitzung nicht zu bewiltigen gewesen. Daher
danke ich zunichst dem Allgemeinen Promotionskolleg der Ruhr-
Universitit Bochum fiir das gewéhrte Stipendium, das es mir ermog-
licht hat, konzentriert und mit der nétigen Mufle an diesem Werk zu
arbeiten.

Philosophie als Liebe zur Weisheit ist, das wusste bereits Platon,
nur moglich im Dialog zwischen Denkenden. Hier sei in erster Linie
meinen Betreuern Prof. Dr. Walter Schweidler und PD Dr. Ralf Elm
fiir viele tiefe und konstruktive Gespriche gedankt. Meinem Philo-
sophielehrer Hermann Lohaus danke ich dafiir, mich auf den Weg des
Denkens gebracht zu haben. Besonderer Dank gebiihrt den Mitglie-
dern des »Philosophischen Quintetts«, insbesondere Dr. Matthias
Gillissen, fiir ihre Freundschaft, fiir anregende Diskussionen und
den steten Gedankenaustausch iiber alle Phasen unserer Dissertatio-
nen hinweg.

Trotz allem wire dieses Buch nie entstanden ohne die liebevolle
Unterstiitzung und unendliche Geduld meiner Familie. Thr, insbeson-
dere meinen Eltern, meiner Schwester und Melanie Heeg, die alle
Hohen und Tiefen des Schaffensprozesses aus nichster Nihe erlebt
und getragen haben, danke ich von ganzem Herzen. Thnen sei dieses
Werk gewidmet.

Gelsenkirchen, im Februar 2008

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783495098397 -

m 16.01.2026, 08:36:47.



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhalt

Vorwort . . . . .. L 7
1 Einleitung . . . ... ... ... ... 11
1.1 Formale Bestimmung der Andersheit als negierende

Relation . . . . . .. ... .. .. 13
1.2 Die Unmittelbarkeit der Gegebenheit des Anderen . . . 17
1.3 Der Andere als Problem der Reflexion . . . . ... ... 18
1.4 Die Unzuginglichkeit des Anderen und der Horizont der

Zeit . . ... 21
1.5 Zum Begriff der existenzphilosophischen Phinomenologie 24
2 Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur

objektiven Welt . . . . . ... oo 33
2.1 Das transzendentale Problem . . . . . .. ... ... .. 34
2.2 Die transzendentale Subjektivitat . . . . .. ... L. 46
2.3 Formen der Reduktion . . . ... .. ... ... ..., 52
2.4 Der Andere und der Verdacht des Solipsismus . . . . . . 58
2.5 EigenheitundLeib . . . ... ... ... ... ... .. 62
2.6 Die Fremderfahrung . . . . .. ... ... ... .. .. 74
2.7 Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen . 87
3 Der Andere als Moment des Verfallens bei

Martin Heidegger . . . . . . . ... ... ... ... .. 94
3.1 Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins . 94
3.2 Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des

Anderen . . . ... 101
3.3 Der Andere und die existenziale Sorgestruktur . . . . . 107
3.4 Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung . . . . . 118
3.5 Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der

Alltaglichkeit . . . . ... ..o oo 136

9

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1
4.2
4.3
44
4.5
4.6
4.7

51
52
53
54

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre . . . . . . ..
Phénomenologie des »Drauflen« . . . . . ... ... ..
An-sich-sein und Fiir-sich-sein . . . . . . ... ... ..
Das Problem der Erkenntnis des Anderen . . . . . . ..
DerBlick . ...... ... . ... ... ... ...,
Das Wesen des Anderen . . . . . . .. ... ......
Negation als Seinsbindung . . . . . ... ... .. ...
Die Abkehr vom transzendentalphilosophischen Ansatz .

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und
mit Anderen . . . .. ..o
Die Wahrnehmung als praobjektive Sicht . . . . . . ..
Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt . . . . . . . .
Die Zeit und das Subjekt . . . .. ... L
Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

Verzeichnis der verwendeten Siglen . . . . . . . ... .. ..

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . ... ... ... ..

10

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Einleitung

Worauf es ankommt, ist nicht ein Ausweg fiir die Losung des »Pro-
blems des Anderen« — Es geht um eine Umformung des Problems
(Maurice Merleau-Ponty, November 19601)

Das Problem des Anderen — was ist damit gemeint? Wann wird ein
anderer Mensch mir zum Problem? Man konnte etwa an eine kon-
krete Situation denken, in der sich jemand anderes mir gegeniiber in
einer Weise verhilt, die ich nicht erwartet habe und die meinen Zie-
len und Vorstellungen widerspricht. Das ist allerdings hier nicht ge-
meint. Es geht um den Anderen als solchen, und das meint: den An-
deren im Horizont der Weisen, in denen er sich mir darbietet: als
Gegenstand der Wahrnehmung, der doch mehr als jeder Gegenstand
ist, und als Gegenstand des Denkens, der sich mir doch immer ent-
zieht. Wie kann ich ein Bewusstsein wahrnehmen, das nicht meines
ist, und wie kann ich einen Gedanken denken, dessen Ursprung nicht
in mir liegt? Dies sind die Fragen, welche die Philosophie seit langem
als das Problem des Anderen kennt. Es ist einer bestimmten philoso-
phischen Denkrichtung im 20. Jahrhundert, der existenzphilosophi-
schen Phidnomenologie, gelungen, neues Licht auf dieses alte Pro-
blem zu werfen, und es ist das Anliegen dieser Arbeit, den Weg
dieser Denkrichtung nachzuvollziehen und hervorzuheben. Dabei
wird es nicht um den Nachweis gehen, ob und inwiefern der Topos
des Anderen als »Zentrum« der Phdnomenologie anzusehen ist. Es
geht hier nicht um eine Philosophie, die das Selbst vom Anderen her
denkt. Es ist vielmehr zu zeigen, dass der Andere nicht nur integraler
Bestandteil dessen, was wir Existenz nennen, sondern auch des Den-
kens selbst ist. Jener Gedanke, den ich nicht selbst denke, bildet den

1 Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1994)
[SUJ, 337. Zur Zitation in der vorliegenden Arbeit siehe den allgemeinen Hinweis auf
Seite 246.

11

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Hintergrund, von dem sich meine Gedanken erst als meine abheben
konnen. Die Fihigkeit, meine Wahrnehmung und mein Denken re-
flexiv auf mich selbst beziehen zu konnen, hingt entscheidend von
der Fihigkeit ab, den Anderen nicht nur als Abbild meiner selbst,
sondern als Teil des »Urbildes« der Existenz begreifen zu kénnen.

Die eingangs zitierten Sdtze stehen am Beginn einer Arbeits-
notiz Maurice Merleau-Pontys mit dem Titel »Der Andere«. Sie wur-
de in der drei Jahre nach seinem Tod von Claude Lefort herausgege-
benen Sammlung Le visible et I'invisible verdffentlicht. In diesem
Werk finden sich mehrere Hinweise darauf, dass Merleau-Ponty sich
in seinen letzten Lebensjahren noch intensiv mit den Grundproble-
men der Phinomenologie im Hinblick auf eine mogliche Ontologie
befasst hat. Insbesondere fillt auf, dass der Problematik des » Ande-
ren«, des fremden Subjekts oder der Intersubjektivitit im systemati-
schen Kontext dieser wegen des Todes ihres Verfassers nur in Teilen
vorliegenden Ontologie eine zentrale Rolle neben den anderen gro-
en ontologischen Problemen zugemessen wird. So heifit es in einer
Arbeitsnotiz vom Januar 1959:

»Notwendigkeit einer Riickkehr zur Ontologie — Die ontologische Fragestel-
lung und ihre Verzweigungen:

die Frage nach dem Subjekt-Objekt

die Frage nach der Inter-Subjektivitit

die Frage nach der Natur«?

Das Verstindnis einer moglichen »Umformung« des Problems des
Anderen im Sinne einer Vertiefung der Problematik setzt voraus,
dass dieses Problem selbst zunichst einmal Gegenstand der philoso-
phischen Analyse wird. In den ersten Kapiteln werden daher einige
grundlegende Positionen der existenzphilosophischen Phianomenolo-
gie aufgezeigt, durch die deutlich wird, in welchen Weisen der Ande-
re zum philosophischen Problem werden kann. Teils bauen diese Po-
sitionen aufeinander auf, teils beziehen sie sich aufeinander, indem
sie sich voneinander absetzen; in diesem Gefiige wird sich das Ver-
stindnis des Problems des Anderen vertiefen. Merleau-Pontys Bei-
trag, der den Schlussstein des hier in den Blick genommenen Denk-
weges bildet, blickt demnach auf eine Problemgeschichte zuriick, eine
Geschichte, die in sich bereits den Keim zu der geforderten Umfor-
mung trigt. Das Problem wird am Ende des Weges nicht »geldst«, es

2 SU 215.

12

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formale Bestimmung der Andersheit als negierende Relation

wird kein » Ausweg« aus ihm gefunden. Wer zur Losung eines Pro-
blems nicht durch das Ausweichen in einen »Ausweg«, sondern
durch »Umformung« des Problems beitragen will, wird nicht danach
streben, dieses Problem aufzuheben, es im wortlichen Sinne aufzulo-
sen, sondern es durch seine Modifikation ins rechte Licht zu riicken
und ihm seine positive Bedeutung als Problem abzugewinnen. Das
Unauflosbare am Problem des Anderen — und nicht etwa der Andere
selbst —, so wird sich schliefllich zeigen, ist gerade dasjenige, was
unser eigenes Sein als Existenz in seinem Sinn mitbestimmt.

Doch dies greift bereits weit vor. Zunichst wird es darum gehen,
das genannte Problem iiberhaupt erst als Problem in den Blick zu
nehmen. Der Andere als Problem setzt eine bestimmte Einstellung
zu ihm voraus, die sich von der »natiirlichen« alltiglichen Umgangs-
weise mit ihm unterscheidet. Im alltiglichen Leben ist das Sein des
Anderen unproblematisch. Erst die Reflexion ldsst dieses Sein als
ritselhaft erscheinen. Es wird sich herausstellen, dass der Andere
philosophisch immer dann zum Problem wird, wenn eine philosophi-
sche Konzeption des »Selbst«, des Subjekts, des Ich als konstitutivem
Zentrum der Welt, in der wir leben, zum Tragen kommt. »Der An-
dere«, das ist die substantivierte Kehrseite eines substantivierten
Selbst, und die Schwierigkeit, aus der eigenen Immanenz heraus die
Fiille der transzendenten Welt fassen zu konnen, spiegelt sich in der
Schwierigkeit, den Anderen, der mein Bewusstsein, indem sein »In-
neres« sich mir stets entzieht, radikal transzendiert, ebenfalls als
konstituierende Immanenz zu fassen.

1.1 Formale Bestimmung der Andersheit als
negierende Relation

Beginnen wir die Beschreibung des Problems des Anderen mit einer
Analyse des Begriffs »anders«. Fassen wir diesen Begriff zunichst in
moglichst weiter Bedeutung, so stellen wir fest, dass er uns in ver-
schiedenen Kontexten begegnet: als anderer Mensch, anderes Dasein,
alter ego, andere Subjektivitdt und dergleichen mehr. Zudem ist zu
unterscheiden zwischen »der Andere« im Sinne einer anderen Person
und »das Andere« im Sinne eines Gegenstandes. Wie ist es méglich,
dass in diesen unterschiedlichen Kontexten mit gleichem Recht der
Begriff »anders« verwendet werden kann? Ein solcher gemeinschaft-
licher Oberbegriff ist genau dann sinnvoll, wenn er auf ein charakte-

13

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

ristisches Moment, das allen angesprochenen Konzeptionen inne-
wohnt, verweist. Dies gilt es nun zunichst aufzuweisen und beziig-
lich des Themenfeldes dieser Arbeit auszudifferenzieren. Es wird sich
dadurch zeigen, dass das sich durch alle Konzeptionen hindurchzie-
hende gemeinsame Moment eine spezifische Problemlage ist, die sich
fiir Philosophien, die die Andersheit bedenken, ergibt.

Wenn wir sagen: »Das hier ist anders, so liegt darin direkt der
Bezug auf ein konkretes Etwas, von dem ausgesagt wird, es sei an-
ders, sowie indirekt der Bezug auf etwas, von dem her es als anders
bestimmt wird. Der Begriff »anders« ist relational, in ihm steckt
immer ein »anders als ...«. Die Relation »a ist anders als b« konsti-
tuiert einen Seinsbezug zwischen den beiden Seienden a und b. Die-
ser Seinsbezug bestimmt sich als Unterschied. Die Andersheit von a
besteht darin, dass es in gewisser Hinsicht b nicht ist. Somit ist die
erste Bestimmung, die im »anders« ausgesprochen wird, die einer
Negation.? Dieser Zusammenhang von Negation und Andersheit
findet sich bereits bei Platon. Im Sophistes wird die Verschiedenheit
als eine der fiinf »grofiten Gattungen« diskutiert: »Nun aber ergibt
sich doch offenbar, dafd was verschieden ist, dies, was es ist, notwen-
dig in Beziehung auf ein anderes ist.«* Das Verschiedene, derart ver-
standen als in seinem Verschiedensein relational auf ein anderes Sei-
endes, tragt zur Klirung der Frage nach dem ontologischen Status des
Nichtseienden bei. Es zeigt sich, dass das Nichtseiende nicht absolut,
sondern stets nur relativ auf ein Verschiedenes als solches verstanden
werden kann: »Wenn wir Nichtseiendes sagen, so meinen wir nicht,
wie es scheint, ein Entgegengesetztes des Seienden, sondern nur ein
Verschiedenes.«®

Das Andere ist also das Nicht-Identische, es ist dasjenige, das
sich unterscheidet. Im Allgemeinen verwenden wir die Relation »an-
ders als ...« nicht fiir jedes beliebige Paar von verschiedenen Seien-
den, sondern nur bei solchen, die sich auf dem Boden einer Ahnlich-
keit voneinander absetzen. Wir stellen etwa fest: »Dieses Kleeblatt ist
anders als jenes.« Es unterscheidet sich durch ein gewisses Merkmal,

3 Jean-Paul Sartre stellt in Das Sein und das Nichts (Sartre 1993) [SuN] im Rahmen
seiner Philosophie der Negativitit diese Negation als »fundamentale Voraussetzung« an
den Anfang des Problems der Existenz des Anderen: »Wir erfassen hier also eine Nega-
tion als konstitutive Struktur des Anderer-seins.« (SuN 420) Préziser gesagt hat diese
Negation ihren Grund bereits im Anders-sein und nicht erst im Anderer-sein.

* Platon: Sophistes (Platon 1990), 255 d.

5 Ebd., 257 b.

14

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formale Bestimmung der Andersheit als negierende Relation

etwa dadurch, dass es vierblattrig ist, von den iibrigen dreiblattrigen
Kleebldttern. Die Wahrnehmung des Kleeblatts ist in diesem Falle
primér negativ bestimmt durch den Umstand, dass es anders aussieht
als die meisten der iibrigen Kleeblitter. Diese Bestimmung wire aber
wenig sinnvoll, wenn die Andersheit des vierblattrigen Kleeblatts
nicht getragen wire von der grundlegenden Ahnlichkeit der Klee-
blitter. Die Vierblattrigkeit ist ein Kuriosum innerhalb der Art der
Kleepflanze, wihrend die Aussage: »Dieser vierbeinige Hund ist an-
ders als dieses dreiblattrige Kleeblatt« ebenso trivial wie ungewohn-
lich wire.

Die Andersheit ist somit eine Differenz, die sich auf dem Boden
einer Ahnlichkeit abzeichnet; diese Relation bezeichnen wir mit dem
Terminus »Ahnlichkeit-Differenz«. Diese Ahnlichkeit-Differenz
ldsst sich problemlos auf den hier vornehmlich betrachteten Bereich
des Anderen als anderen Menschen, anderer Subjektivitit etc. tiber-
tragen. Der Andere ist anders als ich, mir aber dennoch wesentlich
dhnlich. Er ist einer wie ich, aber nicht ich. Insbesondere gestehe ich
ihm zu, auch »jemand« zu sein, der wie ich ebenfalls mit Recht »ich«
sagen kann. Die Besonderheit dieser Analogie zwischen »mir« und
»einem wie mir« wird ein zentraler Gegenstand der Untersuchung in
dieser Arbeit sein. Darunter fillt etwa, dass ich nicht nur Exemplar
der Gattung »Mensch« bin, sondern ich bin dies in besonderer Weise.
Wenn ich sage: »Das Ich ist so und so beschaffen«, dann ist dies nicht
nur eine Aussage iiber eine abstrakte Struktur namens Ich, sondern
ich fasse mein Ich, das mir primir zugénglich ist, als exemplarisch fiir
Ichheit schlechthin. »Das Ich« steht somit zunichst einmal exempla-
risch fiir eine Entitit, die ich zwar nur aus mir selbst kenne, die ich
aber zugleich reflexiv allen Anderen — und das meint: allen Mir-in-
Ahnlichkeit-Differenten — zuspreche.

Der Ausdruck »anders als ...« beschreibt also im ersten Zugriff
eine Relation, die schematisch auf einer Ahnlichkeit-Differenz be-
ruht und eine Negation einschlieft. Diese Relation ist umkehrbar:
wenn a anders ist als b, so gilt auch, dass b anders ist als a. Die schein-
bare Trivialitit dieser Umkehrung fithrt aber bereits in der Sphire
des anderen Bewusstseins zu Problemen: Wihrend der Andere da-
durch anders ist als ich, dass er eben nicht ich ist, fillt es der auf das
eigene Ich zentrierten Reflexion schwer, mich selbst als Anderen fiir
den Anderen zu begreifen. Dabei miisste ich mich ndmlich selbst als
durch eine Negation bestimmt begreifen, als »nicht das Ich des An-
deren«. Hier deutet sich bereits an, dass die Andersheit des Anderen

15

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

sich von der Andersheit des Kleeblatts unterscheidet und zwar eben
dadurch, dass im ersten Falle ich selbst als ein Teil der Relation ge-
wissermaflen direkt betroffen bin, wihrend ich im zweiten Falle die
Ahnlichkeit-Differenz eher teilnahmslos konstatiere. Es gibt Positio-
nen, die diesen Unterschied besonders betonen. Bei Paul Ricceur etwa
bilden die Konzepte der Andersheit die Kehrseiten der Konzepte der
Identitit nach Art des idem (Selbigkeit der Gegenstinde) und des ipse
(Selbstheit der Person). Andersheit als Modifikation der Idem-Iden-
titdat wird konstituiert durch einen Vergleich. Die Selbstheit im Sinne
des ipse hingegen impliziert bereits ihre eigene Andersheit, sie ist
ohne diese nicht zu denken. Das Selbst ist als ein Anderer.6

Darauf wird spater noch zu kommen sein. Hier geht es zunéchst
einleitend nur um die grundsatzlich in allen Fillen sich durchhalten-
de Struktur der Andersheit. Bis jetzt ist sie charakterisiert als eine
prinzipiell umkehrbare Relation, die auf dem Boden einer Ahnlich-
keit durch eine Negation eine Differenz konstituiert. Dasjenige, was
anders als ... ist, ist nun anders in einer bestimmten Hinsicht, etwa in
einem bestimmten gegenstindlichen Merkmal. Die Relation »a ist
anders als b« verweist also relational auf ein Drittes, in Bezug auf
welches sich b von a unterscheidet. Im Beispiel des Kleeblattes ist
dieses Dritte die Anzahl der Blitter. Im Falle des Anderen als anderer
Person, anderem Menschen, anderer Subjektivitit, ist es nicht so ein-
fach. Der Andere ist nicht von mir verschieden, weil er eine andere
Haarfarbe oder Schuhgréfle hat, sondern er ist anders in der denkbar
radikalsten Weise: Er ist wie ich und begegnet mir als auch ein Ich,
aber er ist nicht ich. Er ist meinem Bewusstsein analog und zugleich
transzendent. Auch die Gegenstiande der Welt sind dem Bewusstsein
transzendent, aber es handelt sich — so wie es die Phanomenologie
ausdriickt — um eine immanente Transzendenz’, insofern das Be-
wusstsein als Bewusstsein von diesem Gegenstand diesen Gegen-
stand als sein noematisches Korrelat konstituiert. Der Andere hin-
gegen scheint sich jeder verinnerlichenden Konstitution zu
entziehen. Er ist, sofern er Gegenstand der Welt ist, durch meine
Weisen des Weltzugangs konstituiert, aber sofern er eben nicht Ge-
genstand der Welt ist, sofern er namlich »einer wie ich« ist, entzieht
er sich jedem Zugang durch das konstituierende Bewusstsein. Ed-

¢ Vgl. Paul Ricceur: Das Selbst als ein Anderer (Ricceur 1996), 12, sowie die Zehnte
Abhandlung, ebd. 359 ff.
7 Vgl. S. 70.

16

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Unmittelbarkeit der Gegebenheit des Anderen

mund Husserl bezeichnet diese Transzendenz als die einzige, die
wirklich Transzendenz zu nennen ist:

»Hier ist die allein eigentlich so zu nennende Transzendenz, und alles, was
sonst noch Transzendenz heifit, wie die objektive Welt, beruht auf der Trans-
zendenz fremder Subjektivitit [...].«®

1.2 Die Unmittelbarkeit der Gegebenheit des Anderen

Die formale Struktur der Andersheit bildete bis hierher den Aus-
gangspunkt der Untersuchung, sie ist allerdings allein nicht geeignet,
unseren urspriinglichen und unmittelbaren Zugang zu und den Um-
gang mit anderen zu erfassen. Wenn ich einem Anderen begegne,
vollziehe ich kein explizites und unseren Seinsbezug konstituieren-
des Anders-als. Ich erfasse ihn nicht, indem ich mich in den Stand-
punkt eines Dritten, eines unbeteiligten Zeugen versetze, um von
dort her unsere wechselseitige Andersheit zu konstatieren, so wie
ich es bei Betrachtung zweier Kleeblitter tun wiirde. Auch ist die
durch unseren Bezug konstituierte Negation nicht die einer dufSeren
Verschiedenheit aufgrund gewisser Merkmale. Sie ist — um einen
Terminus Sartres zu verwenden — eine innere oder interne Negation®.
Versuchen wir, am Beispiel einer konkreten Situation unseren
origindren Zugang zum Anderen zu verdeutlichen. Ich betrete einen
Raum, in dem bereits jemand ist. Sofort und unmittelbar bin ich in
eine Situation gestellt, die den Anderen mit einschlief3t. Ich begriifSe
ihn, oder stutze, weil ich ihn nicht dort vermutet hitte. Ich freue
mich, ihn zu sehen oder stelle fest, ihn gar nicht zu kennen. Immer
ist meine Reaktion unmittelbar von der Anwesenheit des Anderen
gefirbt. Selbst wenn ich beschliefSe, ihn zu ignorieren, befinde ich
mich ihm gegeniiber im Modus der Ignoranz, ein Verhalten, das sich
von dem Betreten eines leeren Zimmers elementar unterscheidet.

8 Edmund Husserl: Erste Philosophie (1923/24): Zweiter Teil (Husserl 1959) [Hua VIII],
Beilage XXXI, 495f.

9 Vgl. SuN 329: »Unter interner Negation verstehen wir eine solche Beziehung zwi-
schen zwei Seinsweisen [étres], bei der das, was von der anderen verneint wird, die
andere durch eben ihre Abwesenheit innerhalb ihres Wesens qualifiziert.« Uber die
Negation, die im Erfassen des Anderen liegt, heifit es dann, sie sei »innere Negation,
was synthetische und aktive Verbindung der beiden Glieder bedeutet, deren jedes sich
konstituiert, indem es sich am andern negiert« (SuN 456).

17

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Wichtig an dieser Uberlegung ist, dass der Andere mir gleich-
sam mit einem Schlag als solcher erscheint. Ich nehme ihn nicht zu-
erst als Ding wahr, dem ich dann sukzessiv etwa aufgrund seines Ver-
haltens zunachst den Sinn » Lebewesen« und dann »Mensch« beilege.
Ich betrete den Raum, und der Andere springt mir gleichsam ent-
gegen und nimmt mich fiir ihn ein. Die Anerkennung seiner als an-
derer Mensch bedarf keiner Uberlegung, vielmehr ist das Umgekehr-
te der Fall: Wenn ich etwa unwissend ein Wachsfigurenkabinett
betrete, so nehme ich die Figur zunéchst als Anderen wahr. Erst nach
kurzer Zeit, etwa wenn ich ihre Bewegungslosigkeit oder das seltsam
kiinstliche Aussehen registriere, wird mir klar, dass ich mich ge-
tauscht habe. Ich entlarve die Illusion, indem ich, durch die Unregel-
mafligkeit in der Unmittelbarkeit meiner Wahrnehmung gestort, in
einem auf die Situation gerichteten reflexiven Akt den vermeintlich
Anderen zu einem unbelebten Gegenstand umkonstituiere.

Die Reflexion fiihrt im Beispiel der Wachsfigur zu einer refle-
xiven Konstitution der Andersheit des Anderen, die sich von der
Andersheit eines Gegenstandes unterscheidet. Oder ist es die pri-
reflexive Andersheit des Anderen, die — gestort durch die aufgedeckte
Mlusion der Wachsfigur — die Reflexion auf den Plan ruft? Das Kon-
stitutionsverhaltnis von Anderem und Reflexion konnen wir an die-
ser Stelle noch nicht weiter kliren; es wird zentraler Gegenstand un-
serer Untersuchung sein. Aber bereits am Beispiel der Wachsfigur
wird deutlich, dass die Reflexion hier bei der Ausdeutung der Situa-
tion die entscheidende Rolle spielt. Obwohl namlich der Andere pra-
reflexiv durch die Situation bereits gegeben ist, entfaltet sich sein
voller zweifacher Sinn als »anders als ich und anders als jeder Gegen-
stand« erst durch die Reflexion, die sich an einem Bruch im Verhal-
ten des vermeintlich Anderen stort.

1.3 Der Andere als Problem der Reflexion

Heinrich von Kleist hat in seinen Uberlegungen »Uber das Marionet-
tentheater«1 eine reizvolle Reflexion iiber das Wesen der Reflexion
angestellt. Der Erzihler berichtet in diesem kurzen Stiick iiber eine
Unterhaltung mit einem beriihmten Ténzer tiber dessen Vorliebe fiir
10 Kleist 2002.

18

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Problem der Reflexion

das Marionettentheater. Die Bewegung der Gliederpuppe, so der
Tanzer, sei derart grazil und anmutig, dass die Puppe den meisten
menschlichen Tanzern weit iiberlegen sei. Er konne sich sogar eine
Marionette vorstellen, die — mit entsprechender mechanischer Prizi-
sion hergestellt und bedient — alle nur denkbaren Tanzer an Anmut
in den Schatten stellte, denn der Marionettenspieler muss nicht jede
winzige Bewegung jedes Gelenks seiner Puppe im Voraus berechnen
und steuern, sondern er kennt den Schwerpunkt der Bewegung und
die einfache Bahn, die dieser Schwerpunkt durchlauft. In dieser ein-
zigen Bewegung liege die Seele, und die einzelnen Glieder folgen in
natiirlicher Anmut und Ebenmaf3, weil sie unmittelbar durch die Ge-
setze der Mechanik an die Urbewegung gebunden sind. Die meisten
Tanzer hingegen tanzten ihre Bewegungen nicht unmittelbar aus
dem Schwerpunkt der Bewegung heraus, sondern bei ihnen liege die
Seele der Bewegung in den einzelnen Korperteilen, von denen sie
meinen, dass sie gerade fiir den tinzerischen Ausdruck besonders
wichtig seien. Diese Tinzer sind dadurch zur Mittelmifigkeit ver-
urteilt, dass sie durch ihr reflexives Bewusstsein die Unmittelbarkeit
ihrer leiblichen Bewegungen eingebiifit haben. Dem Erzahler leuch-
tet dieser Gedanke ein, und er berichtet von einem eitlen jungen
Mann, der zufillig die Pose einer berithmten Statue perfekt imitiert
und sich dann dadurch licherlich macht, dass er im Nachhinein
mehrmals vergeblich versucht, bewusst diese Pose nochmals ein-
zunehmen. Die Reflexion hat unwiederbringlich die Unmittelbarkeit
zerstort. Solche Missgriffe, so der Téanzer, »sind unvermeidlich, seit-
dem wir von dem Baum der Erkenntnis gegessen haben. Doch das
Paradies ist verriegelt und der Cherub hinter uns; wir miissen die
Reise um die Welt machen, und sehen, ob es vielleicht von hinten
irgendwo wieder offen ist.«!!

Obwohl es dem Philosophierenden geradezu geschiftsschadi-
gend anmutet, die Reflexion mit dem Stindenfall gleichzusetzen,
ldsst sich durchaus eine Parallele zur philosophischen Reflexion zie-
hen. Bei Husserl etwa findet sich bereits in den Ideen I die Einsicht,
dass jede Reflexion eine Modifikation des reflektierenden Bewusst-
seins bedeutet:

»Von Modifikation ist hier insofern die Rede, als jede Reflexion wesensmifig
aus Einstellungsdnderungen hervorgeht, wodurch ein vorgegebenes Erlebnis,

11 Kleist 2002, 82f.

19

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

bzw. Erlebnisdatum (das unreflektierte) eine gewisse Umwandlung erfihrt,
eben in den Modus des reflektierten Bewuf3tseins (bzw. Bewuf3ten).«12

Nicht nur der reflektierte Gegenstand, sondern auch das reflektieren-
de Bewusstsein wird in der Reflexion modifiziert, und es kann als ein
genereller Verdacht der neueren Philosophie angesehen werden, dass
dieser zumeist unreflektiert bleibende Umstand den Verlust der un-
schuldigen Unmittelbarkeit des nicht-reflexiven Denkens bedeutet.
Viele der groflen Bemiihungen der Philosophie gleichen daher den
bei Heinrich von Kleist angesprochenen »Reisen um die Welt« als
Versuch, das Paradies der verlorenen Unmittelbarkeit des Denkens
wiederzuerlangen.® Jede Bewusstseinsphilosophie etwa sieht sich
vor das Problem gestellt, dass die explizite Reflexion des Bewusst-
seins auf sich dieses spaltet in das reflektierende Bewusstsein und
dasjenige, auf das reflektiert wird. So wie das Auge sich niemals
selbst erblicken kann und der Reflektion etwa durch einen Spiegel
bedarf, so ist auch das Bewusstsein angewiesen auf ein bestimmtes
Milieu, in dem es sich auf sich selbst beziehen kann. Da dieses refle-
xive Milieu aber nicht mit der Sphire des unmittelbaren Erlebens
kongruiert, in der das prireflexive Bewusstsein sich aufhilt, weil das
Bewusstsein sich selbst zum Gegenstand wird und so seinen rein sub-
jektiven Charakter einbiifSt, so gibt es keinerlei Sicherheit, dass re-
flexives und reflektiertes Bewusstsein in ihrer Beschaffenheit tiber-
einstimmen. Vielmehr konnte sich die philosophische Reflexion hier
als Zerrspiegel erweisen.

Auch das fiir diese Untersuchung zentrale Problem des Anderen
erwichst aus der Reflexion. Die Reflexion stort die oben beschriebe-
ne unmittelbare Fremdwahrnehmung durch ihre Tendenz zur Objek-
tivation. Angenommen, in der oben angefithrten Situation 6ffnet

12 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen
Philosophie — Erstes Buch : Allgemeine Einfiihrung in die reine Phanomenologie (Hus-
serl 1976) [Ideen I], 166.

13 Noch in jiingster Zeit spricht etwa Paul Ricceur vom umweghaften Charakter der
Reflexion auf dem Weg zum Selbst, allerdings als einem notwendigen Umweg, der
durch keinen Versuch einer Letztbegriindung aus der Unmittelbarkeit abzukiirzen wire
(Ricceur 1996, 26 ff., 361 ff.). Insbesondere finden sich mehrfach Formulierungen wie die
folgende: »Die Rolle, die bei uns die Analyse spielt, impliziert, daf8 der Umweg iiber die
Objektivierung der kiirzeste Weg vom Selbst zu sich selbst ist« (Ricceur 1996, 378), die
schlieflich in den Verweis auf einen ontologischen Grund des Selbst einmiinden, der
iiber den Menschen hinausweist, aber nur durch den Menschen und die Reflexion iiber
ihn aufgefunden werden kann und von dem aus das Selbst als ein handelndes begriffen
werden kann (vgl. Ricceur 1996, 372).

20

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Unzuginglichkeit des Anderen und der Horizont der Zeit

sich die Tiir, und jemand betritt den Raum. Angeregt durch das gera-
de Erlebte versuche ich mir klar zu machen, was denn dieser Andere
eigentlich fiir mich bedeutet. Der Andere, der mir nun nicht mehr in
seiner natiirlichen Anwesenheit bei der Welt und bei mir unmittelbar
als solcher evident erscheint, wird nun als Gegenstand der Reflexion
zu einem hochst beunruhigenden Doppel-Wesen, das mir im wortli-
chen Sinne von Gegenstand entgegen-steht. Einerseits bietet mir die
Reflexion ein Objekt, andererseits verlangt die alltidgliche Situation,
dass ich diesen Gegenstand als ein Subjekt, als »einen wie mich«
ansehe. Die Dichotomie des Anderen, die sich durch die Reflexion
ergibt, scheint fiir das Denken unauflésbar zu sein und fiihrt zu der
beirrenden Frage, ob ich jemals ergriinden kann, ob der Korper dort
driiben tatsichlich von einem Ich bewohnt ist. Sollte der Andere aber
tatsdchlich »einer wie ich« sein, so tGbertrégt sich die reflexive Unsi-
cherheit im Umkehrschluss auch auf das eigene Selbst. Wie kann ich
selbst zugleich Subjekt und Ding sein, wenn diese Verbindung mir
beim Anderen bereits problematisch erscheint? Das Problem des An-
deren ist also nicht das Problem eines anderen, sondern es geht mich
in meiner eigenen Existenz an.

Im Kern des Problems des Anderen liegt dessen Unzugénglich-
keit fiir das reflexive Denken. Der Andere ist, wie anhand der einzel-
nen existenzphilosophischen Positionen herausgearbeitet werden
wird, unserem Zugriff prinzipiell entzogen, aber dieses Entzugs-
moment ist nicht ein Mangel, sondern eine Wesensnotwendigkeit.
Anhand der positiven Untersuchung der Horizontalitit des Anderen
konnen entscheidende Erkenntnisse iiber das Wesen der Reflexion
gewonnen werden. An dieser Stelle bietet es sich an, im Rahmen
eines kleinen Exkurses eine Parallele zu jener anderen sich uns prin-
zipiell immer entziehenden Dimension zu ziehen: der Zeit.

1.4 Die Unzuginglichkeit des Anderen und der
Horizont der Zeit

Das Vergangene und das Zukiinftige sind mir prinzipiell nicht ur-
spriinglich gegeben, ich kann sie nur durch Vergegenwirtigung in
meinen Horizont holen. Ebenso entzieht sich der Andere prinzipiell
meinem Zugriff; ich kann ihn zwar wahrnehmen, die Aktionen sei-
nes Korpers registrieren, aber ich kann ihm nicht »hinter die Stirn
schauen«. Diejenige Sphire, die ich mir selbst zuschreibe, kann ich

21

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

beim Anderen nur vermuten. Um mir den Anderen als Anderen be-
wusst zu machen, ist also ebenfalls eine Art »Vergegenwirtigung«
notig. Ich ziehe den Anderen zu mir heran, versuche, die Distanz zu
iiberbriicken. Dabei zeigt sich, dass ich hinter eine gewisse Grenze
nicht gelange, und darin liegt der Unterschied der Transzendenz des
Anderen zur Transzendenz der Zeit. Das Vergangene ist mir nicht
direkt zuginglich, aber es ist erinnerbar, weil es einmal gegenwirtig
gewesen ist. Das Zukiinftige ist nicht einsehbar, aber es ist einholbar,
weil es einmal sein wird. Das Sein des Anderen bleibt aber prinzipiell
zu jeder Zeit unerreichbar. Sollte ich jemals in der Lage sein, mir sein
Bewusstsein zu vergegenwirtigen, wiren wir nicht zwei Bewusstsei-
ne, sondern eines. Der Andere ist so unzugénglich wie eine Vergan-
genheit, die ich nie erlebt habe, oder eine Zukunft, die niemals Ge-
genwart werden wird. Ich kann also kein inneres intentionales Band
zu ihm kniipfen, so wie ich retentional mit der Vergangenheit und
protentional mit der Zukunft verbunden bin. Ich kann lediglich, wie
es im Laufe der Untersuchung immer wieder versucht werden wird,
den Anderen mir moglichst urspriinglich begegnen lassen, seine
»Spuren« in der Welt aufsuchen und anhand dieser Spuren ver-
suchen, ihn als fremde Zeitlichkeit zu begreifen.

Auch in der Analogie zur Zeit zeigt sich also die Rechtmaf3ig-
keit, einzig den Anderen als »echte« Transzendenz zu bezeichnen. An
dieser Transzendenz ist bei aller » Analogie« und »Apprisentation«
im Laufe der Untersuchung so lange festzuhalten, bis der Sinn dieser
Transzendenz aufgeklart ist. Bis dahin bleiben alle Aneignungsver-
suche Akte des setzenden Bewusstseins und machen den Anderen
zum Objekt, zerstoren also gerade jene Struktur, die wir im Anderen
zu fassen suchen. Der einzig authentische Zugang zum Anderen liegt
also zunichst in der Anerkennung seiner prinzipiellen Transzendenz.

Auch die Struktur der Zeitlichkeit betrifft, wie wir gesehen ha-
ben, die Transzendenz, allerdings in anderer Weise. Sie ist ein stdn-
diges ekstatisches Ausgreifen auf unsere Grenzen. In jeder Situation
halten wir uns prireflexiv unsere zeitlichen Horizonte vor, da sie es
ja sind, die die Situation als solche formen. Auch hier ist es wichtig zu
sehen, dass der alltigliche zeitliche Modus derjenige der Wahrung
dieser Distanz ist. Wir halten unsere zeitlichen Horizonte zumeist
auf Distanz. Wenn wir uns jedoch explizit erinnern oder aber »die
Zukunft« als zu planendes Objekt vor uns hinstellen, verlassen (bzw.
modifizieren) wir den Bereich der Situation, in die wir zuvor noch
gestellt waren. Die zeitlichen Horizonte erweisen sich innerhalb der

22

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Unzuginglichkeit des Anderen und der Horizont der Zeit

Situation, die durch sie gebildet wird, als dem prireflexiven Bewusst-
sein immanent. Sie sind der Garant dafiir, dass es situativ irgendwie
weitergeht, dass sich weiterhin etwas tut und die Situation nicht in
der Undifferenziertheit blofSen unbewussten Seins aufgeht. Die
Moglichkeit des Bewusstseins, sich selbst in der Existenz zu halten,
ist also direkt an die Horizonte gekoppelt. Wiirde etwa der Sanger
wihrend des Singens seine zeitlichen Horizonte vergessen, so ver-
harrte er im Moment, er behielte nur den gerade erklingenden Ton
und vergafle den Zusammenhang der Melodie. Die Melodie er-
schliet sich ihm niemals als gegenwirtige Totalitit, sondern nur
innerhalb zeitlicher Horizonte.

Wird ein bestimmtes zeitliches Ereignis nun explizit Gegen-
stand des Bewusstseins, so wird das intentionale Band, das uns mit
ihm verbindet, selbst intentional in den Blick genommen. Das erin-
nerte Ereignis, etwa der erste Ton einer gesungenen Melodie, er-
scheint uns in der Reflexion nun als transzendent, da ihm aktuell
kein Sein mehr zukommt. Wir verleihen ihm nur ein virtuelles Sein,
indem wir es aus der Dunkelheit der Vergangenheit zuriickholen in
die Gegenwart, wenn auch als Reflexion modifiziert. Die Transzen-
denz des Erinnerten konstituiert sich also durch die Reflexion, wih-
rend es sich beim Anderen genau umgekehrt verhilt: die Transzen-
denz liegt hier im Bereich der Unmittelbarkeit, in der konkreten
Situation, in der er mir begegnet. Die Reflexion auf diesen Anderen
verleiht ihm eine virtuelle Immanenz, die sich allerdings in jeder
neuen Situation nicht bewihrt, in der er mir wieder als transzendent
erscheint.

In der konkreten Situation bilden die Zeit und der Andere die
Horizonte meiner Welt. Das Retentionale und Protentionale ist ge-
rade eben noch im Blick, der Andere gerade eben schon. Dazwischen
liegt das weite Spektrum aktuell gegebenen weltlichen Seins. Refle-
xive Apprasentation ist nichts anderes als das Anrennen des Be-
wusstseins an eben diese Grenzen. Die Parallele zwischen der Zeit
und dem Anderen ist nun genau deswegen nicht als Analogie zu se-
hen, weil diese beiden Grenzen des Zwischenreichs der Welt zwi-
schen Immanenz und Transzendenz von verschiedenen Seiten — ein-
mal von Seiten der Transzendenz, einmal von Seiten der Immanenz —
angestofsen werden. Die Apprisentation des Anderen und der Erin-
nerung sind nicht analog, sondern komplementér. Sie erganzen sich
zu derjenigen reflexiven Klammer, mit der wir die Sphire unmittel-
baren Weltzugangs zu fassen versuchen. Wir werden spiter bei Mer-

23

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

leau-Ponty auf den Zusammenhang von Zeit und dem Anderen, al-
lerdings unter anderen Voraussetzungen, zuriickkommen.

1.5 Zum Begriff der existenzphilosophischen Phanomenologie

Der Begriff der existenzphilosophischen Phinomenologie umreif3t
das Feld der philosophischen Positionen, die in der vorliegenden Ar-
beit vornehmlich untersucht werden. Die von Edmund Husserl zu
Beginn des 20. Jahrhunderts begriindete Bewegung der Phanomeno-
logie wirkt in mannigfaltigen Verastelungen bis heute fort. Der
Zusatz »existenzphilosophisch« stellt in diesem Kontext die Ein-
grenzung eines bestimmten Teilgebietes dar, in dem die hier zur Un-
tersuchung stehende Problematik in besonderer Weise prominent
geworden ist. Obwohl Husserl selbst nicht in strengem Sinne Exis-
tenzphilosoph ist, miissen seine zentralen Thesen, die die Grundlage
sowie zum Teil auch die Folie bilden, vor der sich die nachfolgenden
Positionen absetzen, in alle Uberlegungen mit einbezogen werden.
Der erste Denker, der die Existenz als die Selbstbezogenheit des
Menschen gedacht hat, ist Seren Kierkegaard. In Die Krankheit zum
Tode heif3t es: »Das Selbst ist ein Verhiltnis, das sich zu sich selbst
verhilt, oder ist das an dem Verhiltnisse, daf3 das Verhiltnis sich zu
sich selbst verhilt; das Selbst ist nicht das Verhiltnis, sondern daf3 das
Verhiltnis sich zu sich selbst verhilt.«'* Existenz ist also keine Rela-
tion, keine Synthesis von ich und Ich, sondern der Vollzug dieser
Relation durch das existierende Wesen selbst. Um das Selbstverhilt-
nis vollziehen zu konnen, muss das Selbst aus sich heraustreten, sich
transzendieren, die Position eines »Dritten«!® einnehmen. Existenz
als Selbstbezug ist somit auch immer Bezug zu einer Transzendenz;
Karl Jaspers formuliert dementsprechend in Philosophische Weltori-
entierung: »Existenz ist, was sich zu sich selbst und darin zu seiner
Transzendenz verhilt.«2® Das sich selbst transzendierende Selbst
steht also hinein in einen transzendenten Bereich, der nicht es selbst
ist, aber ohne den es nicht existieren wiirde: die Welt. In Existenz-

4 Sgren Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode (Kierkegaard 1957), 8. Einen allgemei-
nen Uberblick iiber die Existenzphilosophie gibt Otto Bollnow: Existenzphilosophie
(Bollnow 1947), insb. 322 ff.

15 Kierkegaard 1957, 81.

16 Karl Jaspers: Philosophische Weltorientierung (Jaspers 1956b), 15.

24

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zum Begriff der existenzphilosophischen Phanomenologie

erhellung heif3t es: »Existenz wird von der Welt angezogen als dem
Medium ihrer Verwirklichung und abgestofSen als der Moglichkeit
des Abfalls in blofles Dasein.«'7 Existenz bedeutet also nicht eine
reine sich denkende Subjektivitit (res cogitans), die einer ihr dis-
junkten Welt reiner Gegenstinde (res extensa) gegentibersteht, son-
dern ein Sein, das auf sich selbst bezogen und zugleich in inniger
Weise mit der Welt verbunden ist. Damit sind alle philosophischen
Fragen, die die Existenz betreffen, nicht nur Fragen iiber uns selbst,
sondern zugleich Fragen, die das Wesen unseres Weltbezugs be-
treffen.

Im Kontext der Phinomenologie im weitesten Sinne war es zu-
erst Martin Heidegger, der in seiner frithen Philosophie die Existenz
zum zentralen Gegenstand phanomenologischer Forschung machte.
Existenz steht in Sein und Zeit fiir das Sein des Daseins, also des
Seienden der Seinsart »Mensch«. An der einschldgigen Stelle heifSt
es:

»Das Dasein ist ein Seiendes, das nicht nur unter anderem Seienden vor-
kommt. Es ist vielmehr dadurch ontisch ausgezeichnet, dafd es diesem Seien-
den in seinem Sein um dieses Sein selbst geht. Zu dieser Seinsverfassung des
Daseins gehort aber dann, daf3 es in seinem Sein zu diesem Sein ein Seins-
verhiltnis hat. [...] Das Sein selbst, zu dem das Dasein sich so oder so ver-
halten kann und immer irgendwie verhilt, nennen wir Existenz.«#

Existenz bedeutet also nicht wie in der traditionellen Metaphysik des
Vorhandensein eines Seienden, so wie es etwa in der Frage nach der
»Existenz Gottes« erortert wird. Vielmehr ist sie als Ek-sistenz, als
Aus-sich-Hinaus-stehen zu lesen, als Tendenz des Daseins, sich zu
transzendieren und mit »sich« ins Verhiltnis zu treten. Dieses Seins-
verhiltnis des Daseins zu sich ist nun nicht etwa zufillig oder durch

17 Karl Jaspers: Existenzerhellung (Jaspers 1956a), 4. »Dasein« ist hier allerdings nicht
im heideggerschen Sinne, sondern im traditionellen Sinne des Vorhandenseins verstan-
den.

18 Martin Heidegger: Sein und Zeit (Heidegger 1993) [SuZ], 12.

19 Vgl. etwa die Randbemerkung aus Heideggers Handexemplar von Sein und Zeit auf
Seite 133: »Dasein existiert und nur es; somit Existenz das Aus- und Hinaus-stehen in
die Offenheit des Da: Ek-sistenz.« (SuZ 442) In spiteren Schriften allerdings wird das
Selbstverhaltnis des Daseins nicht mehr so stark betont wie in Sein und Zeit. In »Vom
Wesen der Wahrheit« (Heidegger 1996b) [VWW] etwa bezeichnet der Begriff der Ek-
sistenz dann die Freigabe des Daseins in die Offenheit des Seienden: »Sein-lassen ist das
Sicheinlassen auf das Seiende.« (VWW 188); »Das Sein-lassen, d. h. die Freiheit ist in
sich aus-setzend, ek-sistent.« (VWW 189)

25

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

besondere reflexive Bemiihungen des Denkens hervorgebracht, son-
dern Dasein verhilt sich »immer irgendwie« zu seinem Sein. Dieses
Charakteristikum des existenzphilosophischen Ansatzes wider-
spricht nicht etwa den Grundannahmen der Phinomenologie, aber
es pointiert sie in einer Weise, die iiber den in der Struktur der Inten-
tionalitét liegenden Selbstbezug des Bewusstseins hinausgeht. In der
Phinomenologie selbst sieht Heidegger nicht so sehr das Fundament
der Philosophie als vielmehr deren Methode. »Der Ausdruck >Phéno-
menologie<« bedeutet primir einen Methodenbegriff. Er charakteri-
siert nicht das sachhaltige Was der Gegenstinde der philosophischen
Forschung, sondern das Wie dieser.«2° Das Phianomen ist, wie Hei-
degger aus dem Griechischen ableitet, das von sich selbst her Sich-
zeigende. Phianomenologie als Methode bedeutet dann: »Das, was
sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst her zeigt, von ihm selbst her
sehen lassen.«?! Die eigentlich fundamentale Frage der Philosophie
hingegen ist nach Heidegger diejenige nach dem Sein des Seienden.
Die Betrachtung der Phinomene soll deren ontologische Verfassung
enthiillen. Diese Modifikation des husserlschen Ansatzes stellt eben-
falls keinen Widerspruch zu den Grundannahmen der Phinomeno-
logie dar, sie akzentuiert lediglich die ontologische Ebene. Es geht
Heidegger nicht um die Erhellung der Konstitution von Subjektivitdt
und Objektivitit, sondern um die zugrunde liegenden Seinsstruktu-
ren, die eine solche Unterscheidung iiberhaupt erst ermoglichen. Da-
her beginnt Heidegger auch nicht wie Husserl beim Phanomen des
Bewusstseins, da die Betrachtung des Bewusstseins in seiner Inten-
tionalitit bereits die Vorentscheidung einer Trennung zwischen ob-
jektiv Seiendem und auf dieses gerichtetem und es damit in seiner
Objektivitit konstituierendem Bewusstsein enthalt.

Die Perspektive eines Daseins, das vor aller theoretischen Spal-
tung des Seienden in Subjekt und Objekt existierend im heidegger-
schen Sinne in der Welt ist, also neben dem ontologischen Selbstver-
hiltnis eine ebenso ontologisch urspriingliche Verbindung zur Welt
besitzt, ist unter dem Primat des Bewusstseins undenkbar. Das Be-
wusstsein der Subjektivitdt verstellt nach Heidegger den Blick auf die
Phinomene, wie sie sich von sich selbst her zeigen. Aufgabe der Phi-
nomenologie ist es nun, die Verstellungen und Verdeckungen an den
Phénomenen aufzuweisen und abzutragen. Damit ontologisiert er

0 SuZ?27.
2 SuZ 34.

26

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zum Begriff der existenzphilosophischen Phinomenologie

nicht nur die Phinomene, indem er — wie exemplarisch angefiihrt —
statt des Bewusstseins das Dasein in den Blick nimmt, sondern er
ontologisiert die Phianomenologie selbst, indem er sie methodisch in
sein Konzept einer Fundamentalontologie einbettet. Trotzdem bleibt
die Phanomenologie fiir die Ontologie unentbehrlich, da nur durch
ihre strenge Methode zuverlidssig das Sich-Zeigende unverstellt zum
Vorschein gebracht werden kann. Heidegger schreibt daher: »Phéno-
menologie ist Zugangsart zu dem und die ausweisende Bestim-
mungsart dessen, was Thema der Ontologie werden soll. Ontologie
ist nur als Phanomenologie moglich. «?

Die Hervorhebung der unhintergehbaren Verbundenheit von
Dasein und Welt ist, dies muss an dieser Stelle angemerkt werden,
nicht allein Heideggers Verdienst. Sie findet sich ebenfalls in Hus-
serls?® Spitwerk unter der Betrachtung der Lebenswelt als »dem all-
gemeinen >Boden< menschlichen Weltlebens«2t.

Die existenzphilosophische Phinomenologie zeichnet sich also
neben der Methodisierung durch eine Ontologisierung aus. Diese
Charakteristika werden auch bei den weiteren zur Untersuchung ste-
henden Positionen aufgefunden werden, die im Allgemeinen als
Existenzialphdnomenologie bezeichnet werden. Unter diesem Be-
griff wird gewdhnlich eine bestimmte Richtung der franzosischen
Phidnomenologie verstanden, deren Hauptvertreter, zumindest fiir
die in der vorliegenden Untersuchung verfolgte Fragestellung, Jean-
Paul Sartre und Maurice Merleau-Ponty sind, die, von Husserl und
Heidegger beeinflusst, zur Mitte des 20. Jahrhunderts in Frankreich
wirksam waren. Paul Ricceur hat fiir die 1957 erschienene Ency-
clopédie Francaise den Artikel »Phénoménologie existentielle« ver-
fasst, in dem es heif3t:

22 SuZ 35.

% Husserl selbst hat allerdings Heideggers Ansatz nie gewiirdigt. Heidegger habe nach
Husserl »die phanomenologische Reduktion nicht verstanden« und betreibe »diese >mo-
dische« Existenzphilosophie, berichtet Otto Péggeler in Der Denkweg Martin Heideg-
gers (Poggeler 1990), 79.

¢ Edmund Husserl: Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die Transzenden-
tale Phiinomenologie (Husserl 1962b) [Krisis], 158. Die Entwicklung der Phinomenolo-
gie darf keineswegs linear aufgefasst werden, etwa im Sinne einer Entwicklung von
einer transzendentalen zu einer lebensweltlichen Phanomenologie. Die werkimmanen-
ten Beziige, Abhingigkeiten und Briiche konnen in dieser Arbeit nicht beriicksichtigt
werden, zumal selbst in der Husserl-Forschung in dieser Hinsicht kein Konsens zu fin-
den ist.

27

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

»On va montrer que la phénoménologie dite existentielle n’est pas un secteur
juxtaposé a la sphénoménologie transcendentale¢, mais cette phénoménologie
méme, devenue méthode et mise au service d'une problématique dominante,
la problématique de |'existence.«?

Zur Methode gewordene Transzendentalphinomenologie im Dienste
der Problematik der Existenz, diese Charakteristika unterscheiden
sich auf den ersten Blick nicht von Heideggers Verstindnis von Pha-
nomenologie in Sein und Zeit. Auch die dort vorgenommene Onto-
logisierung der Phinomenologie findet sich bei den franzosischen
Autoren wieder. So ist etwa Sartres phanomenologisches Hauptwerk
Das Sein und das Nichts im Untertitel ausgewiesen als »Versuch
einer phinomenologischen Ontologie«. Dennoch sind Unterschiede
festzustellen, die es angeraten erscheinen lassen, den Terminus der
»Existenzialphanomenologie« den franzésischen Autoren vorzube-
halten und als Oberbegriff denjenigen der »existenzphilosophischen
Phénomenologie« zu wihlen. Diese Unterscheidung ist fiir die The-
sen der vorliegenden Arbeit nicht zentral, da im Laufe der Unter-
suchung die betreffenden Positionen stindig in Beziehung gesetzt
werden und Unterschiede sowie Gemeinsamkeiten dadurch klar wer-
den. Der Genauigkeit halber und zur Begriffsklirung und -abgren-
zung sollte aber im Zuge dieser Einleitung zumindest auf einige of-
fensichtliche Differenzen hingewiesen werden. So ist etwa der
heideggersche Grundansatz einer durch die Daseinsanalytik zu be-
griindenden Fundamentalontologie unter der fiir Heideggers Denken
insgesamt charakteristischen Fragestellung nach dem Sinn von Sein
iiberhaupt in seiner Radikalitit bei den franzosischen Phianomenolo-
gen nicht zu finden.?¢ Bei diesen hingegen stehen die »existentiellen«

% Ricceur 1957, 19.10-8. Vgl. zu dieser Definition auch Bernhard Waldenfels: Phino-
menologie in Frankreich (Waldenfels 1998), 47. Ricceur konstatiert in diesem Artikel
allerdings auch einen »existentiellen« Zug beim spiten Husserl selbst, den er an der dort
stirkeren Gewichtung der Analyse der Probleme der Wahrnehmung kniipft: »La
phénoménologie husserlienne est devenue de plus en plus existentielle & mesure a que
le probléeme de la perception a pris le pas sur tous les autres« (19.10.9). Die Wahrneh-
mung, gefasst als vorgingiger Grund und genetischer Ursprung aller Operationen des
Bewusstseins ist nach Ricceur Ausdruck einer Tendenz des spiaten Husserls zur existen-
tiellen Problematik: »en effet, c’est dans la perception, ainsi réinterprétée, que se réve-
lent simultanément le sens de l'existence des choses et celui de l'existence du sujet«
(19.10.9).

% Heidegger hat sich zwar oft missverstanden gefiihlt, wenn seine Kritiker Sein und
Zeit auf die existenzialen Analysen, ausgehend von den Phinomenen der Alltiglichkeit,
reduzieren wollten und damit die fundamentalontologische Komponente iibersahen, so

28

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zum Begriff der existenzphilosophischen Phanomenologie

Grundmotive, also diejenigen, die das konkrete Situiert-sein des
Menschen betreffen, wie etwa Freiheit, Leib und Anderer, im Zen-
trum der Betrachtung.

Fiir den so genannten Existentialismus wird ein Existenzbegriff
bedeutsam, der die radikale Freiheit des Menschen im Sinne einer
Verantwortlichkeit fir die Selbstbestimmung der eigenen Existenz
angesichts der Kontingenz der Welt betont.?” Da der Existentialismus
als Bezeichnung einer philosophischen Denkrichtung eine oft miss-
verstandene oder umgedeutete Modeerscheinung innerhalb der Phi-
losophie des 20. Jahrhunderts darstellt, wiirde er im Kontext der vor-
liegenden primér an der Phinomenologie orientierten Untersuchung
nur Verwirrung stiften und wird daher als Begriff nicht weiter ver-
wendet. Bekanntlich ist ja Heidegger von Sartre als Existentialist be-
zeichnet worden, hat sich aber gegen diese Bezeichnung gewehrt.2

Auch im phianomenologischen Stil lassen sich Unterschiede fest-
stellen. Besonders bei Sartre wird sich zeigen, dass das Beispielhafte
und Prosaische an seinen phinomenalen Ausfiihrungen an vielen

wie es der folgende Satz aus dem zwei Jahre nach Sein und Zeit erschienenen Buch Kant
und das Problem der Metaphysik (Heidegger 1991) [GA 3] mit anekdotischem Reiz
belegt: »Die existenziale Analytik der Alltiglichkeit will nicht beschreiben, wie wir mit
Messer und Gabel umgehen« (GA 3, 235). Der darin ausgedriickte Vorwurf trifft aller-
dings die franzosischen Interpreten nicht, es liegt lediglich eine Akzentverschiebung
vor: bei Heidegger soll die existenziale Analytik zur Ontologie fiihren, bei Sartre u.a.
dient die Ontologie zur Erhellung der Existenz.

77 Vgl. Karl-Heinz Lembeck: Einfiihrung in die phdnomenologische Philosophie (Lem-
beck 1994), 118£. Dort wird iiber das Anliegen, das die franzosische Existenzialphdno-
menologie antreibt, und welches sowohl von der transzendentalen Phinomenologie
Husserls wie auch der »hermeneutischen« Phinomenologie Heideggers verfehlt wird,
gesagt: »Dieses Anliegen betrifft die Aufgabe menschlicher Selbstbestimmung, die ihre
Krisis in der scheinbar uniiberwindlichen Spannung zwischen dem Anspruch auf radi-
kale Selbstverantwortung fiir die eigene Existenz und dem Faktum unvermeidbarer
Eingebundenheit in die kontingenten Strukturen der Welt findet.«

% Vgl. Jean-Paul Sartre: »Der Existentialismus ist ein Humanismus« (Sartre 2000),
148. Sartre rechnet hier Heidegger und sich selbst zu den atheistischen Existentialisten.
Vgl. dazu Heideggers »Brief iiber den Humanismus« (Heidegger 1996a) [Hum]: »Der
Hauptsatz von Sartre iiber den Vorrang der existentia vor der essentia rechtfertigt in-
dessen den Namen >Existentialismus« als einen dieser Philosophie gemafSen Titel. Aber
der Hauptsatz des >Existentialismus< hat mit jenem Satz in >Sein und Zeit< nicht das
geringste gemeinsam« (Hum 329). Er bezieht sich hier auf den Satz: »Das »Wesen« des
Daseins liegt in seiner Existenz« (SuZ 42). Sartre, so Heidegger, verwende in seiner
Formel weiterhin den metaphysischen Begriff der existentia, wihrend der Satz aus Sein
und Zeit existenzial-ontologisch zu lesen ist: »der Mensch west so, daf} er das >Da, das
heif3t die Lichtung des Seins, ist« (Hum 325).

29

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Stellen tiber eine bloffe Veranschaulichung abstrakter Sachverhalte
hinausgeht. Dies ist auch bei Heidegger so und gilt natiirlich generell
fiir die Phinomenologie. Aber wihrend Heidegger in seinen Ana-
lysen letztlich doch das Abstrakte in Form der den Phinomenen zu-
grunde liegenden Existenziale im Blick hat, liegt im »deskriptiven
Stil«? der Existenzialphdnomenologie das Bestreben, die Existenz
sich uns nicht primér in der Analyse, sondern in ihrem Vollzug, in
der konkreten Situation, enthiillen zu lassen. Das prignante Vor-
wort, das Maurice Merleau-Ponty seiner Phanomenologie der Wahr-
nehmung voranstellte, gilt inzwischen als ein »Manifest« der franzo-
sischen Phinomenologie.®*® Merleau-Ponty stellt dort heraus, die
Notwendigkeit, die Frage: » Phidnomenologie — was ist das?«3! immer
wieder zu stellen, griinde darin, dass in ihr nicht ein abgeschlossenes
System vorliegt, sondern ein Stil, eine Bewegung des Denkens.?? Ein
»Stil« ist wieder etwas anderes als eine Methode. Die Phanomeno-
logie als Stil des Denkens ist nicht ein Vehikel der Ontologie, sondern
eine eigenstindige Bewegung, die von einer internen Dynamik ge-
tragen ist:

»Phidnomenologie ist Transzendentalphilosophie, die die Thesen der natiirli-
chen Einstellung, um sie zu verstehen, aufSer Geltung setzt — und doch eine
Philosophie, die lehrt, daf8 Welt vor aller Reflexion in unverduflerlicher Ge-
genwart >je schon dac ist, eine Philosophie, die auf nichts anderes abzielt, als
diesem naiven Weltbezug nachzugehen, um ihm endlich eine philosophische
Satzung zu geben.«33

Die naive Einstellung, unser natiirlicher prareflexiver Zugang zur
Welt ist demnach nicht nur Ausgangs-, sondern auch Zielpunkt der
Phanomenologie. Jede durch Reflexion gewonnene Abstraktion will
zurlick versetzt werden in die Sphire unmittelbaren und lebendigen
Weltzugangs. Reflexion, so betont Merleau-Ponty immer wieder, ist
»Reflexion auf ein Unreflektiertes«3*, doch dieses Unreflektierte
wird zumeist nicht bedacht. Aufgabe der Phinomenologie ist es zu
versuchen, sich aller reflexiven Voreingenommenbheit zu enthalten,

29 Ricceur 1957, 19.10-10.

30 Vgl. Waldenfels 1998, 47.

31 M. Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 1966)
[PhW], 3.

2 PhW 4.

33 PhW 3.

3 PhW 6.

30

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zum Begriff der existenzphilosophischen Phinomenologie

um jenes Unreflektierte des natiirlichen Weltbezugs in den Blick
nehmen zu konnen. Doch die phidnomenologische Reduktion ist
nicht Ziel, sondern nur Mittel, sie ist ebenfalls Reflexion und keines-
wegs in der Lage, unseren natiirlichen Weltzugang rational zu fassen.
Damit wird deutlich, dass die Phinomenologie nicht nur als System
unabgeschlossen bleibt, sondern als Stil des Denkens sogar prinzipiell
unabschliefSbar ist.

»Die wichtigste Lehre der Reduktion ist so die der Unméglichkeit der voll-
stindigen Reduktion. Wiren wir absoluter Geist, so wire die Reduktion kein
Problem. Doch da wir zur Welt sind, da alle unsere Reflexionen ihrerseits auch
in den Zeitstrom verflieffen, den sie zu fassen suchen (in ihn, sagt Husserl,
ssich einstrémenc), gibt es kein Denken, das all unser Denken umfafte.«35

Hierin liegt fiir Merleau-Ponty der tiefere Grund dafiir, dass die Phi-
nomenologie immer wieder und immer noch — auch ein halbes Jahr-
hundert nach ihrer Begriindung — ein Neubeginn ist. Dann bliebe
aber immer noch die Frage nach der Motivation des phdnomenologi-
schen Denkstils zu stellen. Warum lésst sich das Denken stets von
Neuem auf eine unabschliefSbare Bewegung ein und verbleibt nicht
bei seinen reflexiven Analysen, die das Unreflektierte des unmittel-
baren Weltzugangs unangetastet lassen? Merleau-Ponty fiihrt das
von Eugen Fink herausgestellte Motiv des »Erstaunens angesichts
einer Welt«3¢ an. Im naiven Staunen, das zur Initialziindung einer
philosophischen Bewegung wird, klingt zum ersten Mal ein Topos
an, der fiir die vorliegende Arbeit von zentraler Bedeutung sein wird.
Gemeint ist der in ihm liegende »Bruch« des natiirlichen Welt-
zugangs. Im Staunen zerbricht die Naivitat, und unser Denken wird
auf den Weg geschickt, die bislang unhinterfragte fundamentale Ver-
bundenheit mit der Welt zu hinterfragen. Es wird zu zeigen sein, dass
alle hier behandelten phdnomenologischen Positionen einen spezi-
fischen Bruch einschlieflen. Allen gemeinsam ist, und auch hierin
zeigt sich die UnabschliefSbarkeit phinomenologischen Denkens, dass
der Bruch keinerlei Ansatz zu seiner Aufhebung liefert. Er wird sich
nicht im Nachhinein als notwendig erweisen, die Ergebnisse der
Analyse lassen sich nicht in ihm begriinden, sondern sein Auftau-
chen wird ebenso kontingent bleiben wie die Welt selbst. Es ist be-

% PhW 11.
% Vgl. Eugen Fink: »Die phanomenologische Philosophie Edmund Husserls in der ge-
genwirtigen Kritik« (Fink 1933) sowie S. 41 f.

31

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

merkenswert, dass Merleau-Ponty diese zentrale Einsicht bereits auf
den ersten Seiten seines Hauptwerkes ausspricht:

»Alles Mif3verstindnis zwischen Husserl und seinen Interpreten wie der
sexistenzphilosophischen« Dissidenz, auch alles Selbstmifsverstindnis Hus-
serls kommt letztlich daher, daf3 ein Bruch in unserem Vertrautsein mit der
Welt notwendig ist, soll die Welt erblickt und ihr Paradox erfafst werden
konnen, dieser Bruch aber nichts uns zu lehren hat als ihr unmotiviertes
Entspringen.«%”

7 PhW 11.

32

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg
zur objektiven Welt

Die erste Theorie der Intersubjektivitit, die uns im Rahmen der vor-
liegenden Untersuchung interessieren wird, ist diejenige Edmund
Husserls.! Es wird zu zeigen sein, wie die transzendentale Konstitu-
tion des Anderen die entscheidende Briicke vom solipsistisch verein-
zelten Ego zur fiir alle Menschen allgemein verbindlichen Konstitu-
tion der objektiven Welt wird. Der Andere gelangt also nicht — wie es
in spiter zu behandelnden Positionen der Fall sein wird — als existen-
tielles Problem, sondern als methodischer Schritt zur streng philoso-
phischen Herleitung der Struktur der objektiven Welt in den Blick
des Phinomenologen. Was dies im Einzelnen bedeutet, wird im Lau-
fe dieses Kapitels zu kldren sein. Den Einstieg in Husserls Denken
liefert hierbei der Begriff des Transzendentalen, der fiir ihn untrenn-
bar mit der Phinomenologie verbunden ist.

Die monumentale Grofse und der inhaltliche Reichtum des hus-
serlschen Werkes zwingen uns dazu, bei der Ausarbeitung gewisse
Schwerpunkte zu setzen. Im einleitenden Teil wird besonders die jeg-
licher Phidnomenologie zugrunde liegende Reflexionsproblematik
Beachtung finden, denn gerade in dieser Hinsicht hat Husserl die
Philosophie, namentlich die Transzendentalphilosophie, um wesent-
liche Einsichten bereichert. Das eigentliche Kernstiick unserer Be-
trachtung der Intersubjektivititstheorie wird dann auf der Grundlage
der Cartesianischen Meditationen (Husserliana I) entwickelt wer-
den. In der fiinften Meditation findet sich die am prizisesten aus-
gefithrte Fassung innerhalb des veroffentlichten Werkes. Aber auch
die entsprechenden Stellen der Formalen und transzendentalen Lo-

! Zur Einfithrung in die Phanomenologie Husserls empfehlen sich Karl-Heinz Lem-
beck: Einfiihrung in die phdnomenologische Philosophie (Lembeck 1994), Wilhelm Szi-
lasi: Einfiihrung in die Phinomenologie Edmund Husserls (Szilasi 1959), so wie speziell
zur Thematik der Intersubjektivitit Julia V. Iribarne: Husserls Theorie der Intersubjek-
tivitit (Iribarne 1994).

33

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

gik (Husserliana XVII), die Bande zur Intersubjektivitit (Husserliana
XIII — XV) und einzelne Passagen anderer ausgewihlter Texte wer-
den erginzend betrachtet werden. Es werden verschiedene Ansitze
vergleichend beriicksichtigt?, ohne jedoch dabei niher auf einzelne
innerwerkliche Entwicklungslinien, die in der Rezeption Husserls
durchaus kontrovers gesehen werden, einzugehen. Wir berufen uns
hierbei auf eine Tendenz der Husserlforschung, die sein Werk als
homogenes Ganzes betrachtet.’

2.1 Das transzendentale Problem

Die Phidnomenologie versteht sich als Transzendentalphilosophie —
darauf wurden wir bereits in der Einleitung durch ein Zitat Merleau-
Pontys aufmerksam.* Wenn nun ihr Begriinder Edmund Husserl in
seinem »Encyclopaedia Britannica«-Artikel zur Phinomenologie gar
von ihr als der »echten Transzendentalphilosophie«® spricht, dann

2 Hermann Zeltner hat in seinem Aufsatz »Das Ich und die Andern« (Zeltner 1959)
darauf hingewiesen, dass Husserl gerade das Problem der Intersubjektivitit »von immer
neuen Ansatzpunkten« (ebd., 291) her angegangen ist, vgl. auch Iribarne 1994, 21.

3 Bereits unter den ersten Husserl-Schiilern herrschte Uneinigkeit dariiber, ob etwa die
in den Ideen vorgefundene »transzendentale Wendung« Husserls einen Bruch inner-
halb der Phanomenologie darstelle. Bereits 1933 weist aber Eugen Fink in seinem Auf-
satz »Die phanomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwirtigen Kri-
tik« auf die innere Stringenz der gedanklichen Entwicklung Husserls hin: »Dieser
innere Umbruch vollzieht sich im Ringen um die Gewinnung des philosophischen
Selbstverstindnisses, als die Selbstbemichtigung der sein Denken im Innersten forttrei-
benden Intentionen.« (Fink 1933, 321) Auch Ludwig Landgrebe weist darauf hin, dass es
sich eher um einen Bruch innerhalb der phinomenologischen Schule als einen Bruch
innerhalb des husserlschen Denkens selbst handelt. Die meisten der neueren Unter-
suchungen tiber Husserls Phdanomenologie seien bereits methodisch so vorgegangen,
dass sie »vom Spétwerk und den Manuskripten der letzten Lebensepoche Husserls aus-
gehen, um die fritheren Arbeiten als Schritte auf dem Wege zu seinen letzten Einsichten
zu verstehen.« (Landgrebe 1976, 18) Dieses methodische Prinzip habe sich als fruchtbar
erwiesen, »indem mit ihm nachgewiesen werden konnte, daf8 sich in der Entwicklung
der Gedanken Husserls kein Bruch finden lif3t, sondern daf sie einer von Anfang an
leitenden Intention entspricht, die freilich in ihrer Entfaltung erst allmédhlich zur Klar-
heit iiber das kommt, worauf sie von Anfang an hinaus war.« (ebd.) Vgl. auch Lembeck
1994, 23, der dort ebenfalls auf die Themenkonstanz innerhalb des husserlschen Werkes
hinweist.

4 Vgl.S. 30

5 Edmund Husserl: Der Encyclopaedia Britannica Artikel, in: Husserl 1962a [Enc], 288.
Vgl. auch Edmund Husserl: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-

34

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

liegt darin mehr als der Hinweis auf das thematische Feld, mit dem
sich die Phanomenologie befasst. Es wird zugleich der Anspruch aus-
gedriickt, das transzendentale Feld in besonders urspriinglicher Wei-
se und addquater als andere Transzendentalphilosophien zu erfas-
sen.¢ Der Begriff einer Transzendentalphilosophie erinnert natiirlich
sofort an Kant, und obwohl sich Husserl bei der Bestimmung des
transzendentalen Feldes der Phanomenologie eher auf Descartes als
auf Kant beruft, ist es angemessen, an dieser Stelle mit der klassi-
schen Formulierung aus der Kritik der reinen Vernunft einzusetzen.
Dort heif3t es in der Einleitung der zweiten Auflage:

»Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht so wohl mit Gegen-
stinden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstinden, so fern diese
a priori maglich sein soll, iiberhaupt beschiftigt. Ein System solcher Begriffe
wiirde Transzendental-Philosophie heifSen.«”

Gegenstand transzendentaler Erkenntnis ist unsere »Erkenntnisart«
von Gegenstanden; es handelt sich somit um Erkenntnis tiber Er-
kenntnis — gleichsam um Erkenntnis zweiten Grades. Wenn unser
Erkenntnisvermogen sich auf sich selbst richtet, so steht damit das
erkennende Subjekt selbst im Blick. Die transzendentale Denkweise
ist also im Kern die philosophische Reflexion des Denkens auf sich.
Bekanntlich ist die Kritik der reinen Vernunft in Kants eigenem Ver-
stindnis nicht die Transzendentalphilosophie selbst, sondern sie ist
die methodische Grundlegung der Metaphysik im Sinne einer Wis-
senschaft von der apriorischen Erkenntnis.8 Als solche enthilt sie

zendentale Phianomenologie: eine Einleitung in die phianomenologische Philosophie
(Husserl 1962b) [Krisis], 71: »Es ist, wie ich hier versuchen werde zu zeigen, eine Aus-
gerichtetheit auf eine Endform der Transzendentalphilosophie — als Phinomenologie —,
in der als aufgehobenes Moment die Endform der Psychologie liegt, die den naturalisti-
schen Sinn der neuzeitlichen Psychologie entwurzelt.

¢ Namentlich setzt sich Husserl hier gegen einen bis auf John Locke zuriickgehenden
Psychologismus ab, der das durch Descartes aufgeworfene Problem der transzendenta-
len Subjektivitit durch eine systematische Erforschung der reinen Seele in der inneren
Erfahrung zu fassen suchte (vgl. Enc 287).

7 KrV B 25. In der ersten Auflage heifit es an dieser Stelle: » ..., die sich nicht sowohl
mit Gegenstinden, sondern mit unsern Begriffen a priori von Gegenstinden iiberhaupt
beschiftigt« (KrV A 11£.). Hieraus erhellt, worauf sich das »System solcher Begriffe« im
zweiten zitierten Satz bezieht. Gleichwohl trifft die B-Variante genauer die Intention
transzendentaler Fragestellung.

8 Dieser Formulierung trigt die Auffassung Heideggers Rechnung, bei der Kritik der
reinen Vernunft handele es sich entgegen der iiblichen Interpretation nicht um eine
Erkenntnistheorie. Erkenntnis ist zwar der Gegenstand der Kritik, das Prinzip aber, das

35

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

aber bereits die »vollstindige Idee«® der Transzendentalphilosophie,
die dann nur noch die konsequente Auslegung der in der Kritik ge-
wonnenen Prinzipien ist.

Die Besonderheit transzendentaler Argumentation liegt nun da-
rin, dass nicht aus einem allgemeinen Prinzip deduktiv das Besondere
abgeleitet wird, sondern es werden, ausgehend von einem unhinter-
gehbaren Faktum, die — dann transzendental zu nennenden — Bedin-
gungen reflektiert, die diesem Faktum notwendig vorausgehen miis-
sen und es erst ermoglichen. Bei Kant ist dies das Faktum
menschlicher Erkenntnis. Die Suche nach nicht-empirischer synthe-
tischer Erkenntnis gerit in transzendentaler Einstellung zu einer Su-
che nach nicht-empirischen Bedingungen der Moglichkeit dieser Er-
kenntnis. Die zentrale Frage ist nicht, welche synthetischen Urteile a
priori es gibt, sondern: Wie sind diese maglich?

Eine solche Betrachtung zielt auf die transzendentale Beschaf-
fenheit nicht nur des erkennenden Subjekts, sondern auch der Ge-
genstinde der Erkenntnis. Dasjenige, was fiir uns Gegenstand ist,
muss uns in einer Weise erscheinen, die der Beschaffenheit unseres
Erkenntnisvermogens angemessen ist. In dieser Einsicht liegt die
entscheidende Umwendung des Denkens, die Kant so gern mit Ko-
pernikus vergleicht, und die er in der Vorrede zur zweiten Auflage
der Kritik der reinen Vernunft durch Formulierungen wie die folgen-
de einleitet:

»Wenn die Anschauung sich nach der Beschaffenheit der Gegenstinde rich-
ten miifte, so sehe ich nicht ein, wie man a priori von ihr etwas wissen konne;
richtet sich aber der Gegenstand (als Objekt der Sinne) nach der Beschaffen-
heit unseres Anschauungsvermogens, so kann ich mir diese Moglichkeit ganz
wohl vorstellen.«1

Wenn sich, wie hier hypothetisch formuliert ist, der Gegenstand
nach der Beschaffenheit der Anschauung richtet, so ist damit nicht
gemeint, dass diese dem Gegenstand sein Sein verleiht, sondern dass

dort aufgefunden wird, reicht ontologisch tiefer: »Die Kritik der reinen Vernunft hat mit
>Erkenntnistheorie« nichts zu schaffen. Wenn man iiberhaupt die Auslegung als Er-
kenntnistheorie gelten lassen konnte, dann wiire zu sagen: die Kritik der reinen Ver-
nunft ist nicht eine Theorie der ontischen Erkenntnis (Erfahrung), sondern eine solche
der ontologischen. [...] Mit dem Problem der Transzendenz wird an die Stelle der Me-
taphysik nicht >Erkenntnistheorie« gesetzt, sondern die Ontologie auf ihre innere Mog-
lichkeit befragt« (GA 3, 17).

° KrVA 14, B 28.

10 KrV B XVIL

36

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

sie ihm die Strukturen vorgibt, nach denen er fiir ein menschliches
Anschauungsvermogen zum Gegenstand werden kann. In Termini
der Phianomenologie gesprochen bedeutet dies: die Subjektivitat des
Subjekts ist konstitutiv fiir die Objektivitit ihrer Objekte. Es ist fiir
ein Verstindnis der Phinomenologie nicht produktiv, Husserl direkt
mit Kant zu vergleichen, zumal sich Husserl entschieden vom kan-
tischen Idealismus absetzt, der einerseits durch die Voraussetzung
bestimmter Seelenvermodgen Annahmen an den Beginn der Philoso-
phie stellt, die unzulissige Anleihen aus psychologischen Wissen-
schaften enthalten!!, andererseits durch den Grenzbegriff einer Welt
der »Dinge an sich«2 eine aus phinomenologischer Sicht uneinhol-
bare transzendente Struktur in das Wesen der Dinge einfiihrt. Die
transzendentale Denkweise hingegen findet sich auch in Husserls
Ansatz, und insofern ist der Weg iiber Kant durchaus ein hilfreicher
Einstieg in die Phdnomenologie.

Husserls Ausgangspunkt, an dem die transzendentale Reflexion
einsetzt, ist die »natiirliche Einstellung«, unser natiirliches und un-
reflektiertes Sein in der Welt. Wir finden die Welt nicht einfach als
massive Barriere vor, die sich unserem Sinnesapparat entgegenstellt,
sondern befinden uns immer schon mitten in ihr und im Umgang mit
ihr. Durch diesen unreflektierten Umgang beziehen wir immer schon
eine gewisse Stellung gegeniiber der Welt. »Leben ist Stellungneh-
men«!? heif3t es bei Husserl, und darin liegt die stindige Bezugnah-
me auf bestimmte Aspekte der Welt und Ausblendung anderer
Aspekte.!* Ein erster fundamentaler Wesenszug unseres Weltbezugs
ist also sein Gerichtet-sein, oder mit dem géingigen Terminus aus-
gedriickt: seine Intentionalitdt'®. Wir sind immer gerichtet auf etwas,
nehmen stets eine Stellung ein, sind also in Bezug auf die Welt

1 Vgl. Edmund Husserl: Logische Untersuchungen I (Husserl 1975) [Hua XVIII]; dort
wird in einer Anmerkung Kants Erkenntnistheorie in weiten Teilen als »Psychologis-
mus der Seelenvermogen« bezeichnet.

12 Vgl. etwa Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen (Husserl 1995) [CM], 88.
13 Hua XXV, 56.

14 Vgl. hierzu Lembeck 1994, 39.

5 Der Begriff der Intentionalitiit entstammt der Scholastik, wurde im 19. Jahrhundert
von Husserls Lehrer Franz Brentano aufgegriffen und von Husserl modifiziert iiber-
nommen. Zur »tiefgehenden Differenz« des Terminus der Intentionalitdt bei Brentano
und Husserl vgl. Ludwig Landgrebe: Der Weg der Phanomenologie (Landgrebe 1963),
11-18, insbes. 11: »Brentano spricht nie wie Husserl von der s>Intentionalitit des Be-
wuftseins¢, sondern immer nur von der intentionalen Beziehung, der Beziehung, die
die einzelnen Akte auf etwas, auf ihr intentionales, s mentales< Objekt haben.«

37

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

immer involviert, niemals distanziert. Triger der Intentionalitit ist
das Bewusstsein, und die Sphire, innerhalb derer sich der natiirliche
Weltzugang des Bewusstseins abspielt, ist der unmittelbare vorstel-
lende Akt: das Erlebnis. Diese Konstellation findet sich immer wieder
an jenen Stellen, an denen Husserl in die phdnomenologische Denk-
weise einfiihrt. So findet sich beispielsweise im ersten Buch der Ideen
zu einer reinen Phianomenologie und phanomenologischen Philoso-
phie eine Meditation iiber die natiirliche Einstellung, die wie folgt
beginnt: »Ich bin mir einer Welt bewufst, endlos ausgebreitet im
Raum, endlos werdend und geworden in der Zeit. Ich bin mir ihrer
bewuft, das sagt vor allem: ich finde sie unmittelbar anschaulich vor,
ich erfahre sie.«'6 Das Bewusstsein ist hier selbst in dieser elementa-
ren Betrachtung nicht mit sich allein, sondern es ist sich einer Welt
bewusst, die es unmittelbar erfihrt und deren »Mitglied«!” es zu-
gleich ist.

Das Bewusstsein in seiner Intentionalitdt ist in Husserls Phano-
menologie der Ausgangspunkt, das Faktum, an dem die transzenden-
tale Reflexion einsetzt. Die natiirliche Einstellung kennzeichnet hier-
bei die vorphinomenologische Bewusstseinssphire, zu der auch die
Einstellung der positiven Wissenschaften gerechnet wird. Positiv
heiflen diese Wissenschaften deshalb, weil ihnen eine Setzung zu-
grunde liegt, die allerdings innerhalb der Wissenschaften unreflek-
tiert bleibt. Diese naive Setzung teilt die Wissenschaft mit dem all-
gemeinen vorphdnomenologischen Bewusstseinsleben in natiirlicher
Einstellung. Husserl nennt sie die Generalthesis der natiirlichen Ein-
stellung:

»Ich finde bestindig vorhanden als mein Gegeniiber die eine raumlich-zeitli-
che Wirklichkeit, der ich selbst Zugehére, wie alle anderen in ihr vorfindli-
chen und auf sie in gleicher Weise bezogenen Menschen. Die >Wirklichkeit,
das sagt schon das Wort, finde ich als daseiende vor und nehme sie, wie sie
sich mir gibt, auch als Daseiende hin.«18

Diese Thesis ist in mehrfacher Hinsicht naiv. Einerseits finde ich die
Wirklichkeit als ein »Gegentiber« vor, als ein AufSen gegentiber dem
Innen des Bewusstseins. Andererseits nehme ich qua Bewusstsein

16 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie: Erstes Buch (Husserl 1976) [Ideen I], 56.

7 Ideen I, 58.

18 Tdeen I, 61.

38

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

aber zugleich einen Platz ein in dieser Wirklichkeit. Hier deutet sich
das klassische Problem an, wie die res cogitans mit der res extensa in
einer Welt verbunden sein kann, wenn beide Substanzen einander
prinzipiell disjunkt sind. Weiterhin finde ich auch andere Menschen
in der Welt vor, bei denen ich davon ausgehe, dass sie in gleicher
Weise wie ich selbst mit der Welt natiirlich verbunden sind. Schlief3-
lich nimmt die natiirliche Einstellung unhinterfragt das Dasein der
sich ihr darbietenden Welt an. Diese drei Aspekte — die AuBerlichkeit
der Welt, dass sie von Bewusstseinen »bewohnt« wird und dass sie
von diesen unabhingig real existiert — charakterisieren »die« eine
Welt, in der wir leben. Die Thesis der natiirlichen Einstellung legiti-
miert sich durch die Vorfindlichkeit der Welt, also den Umstand, dass
unsere Haltung ihr gegeniiber zwangsweise eine passive ist und dass
die Welt dadurch in ihrer Beschaffenheit nicht von konstitutiven
Leistungen der Subjektivitit abhingen kann. Die Unhinterfragtheit
der Vorfindlichkeit der Welt wird als Unhinterfragbarkeit interpre-
tiert, und folglich muss alle Leistung der positiven Wissenschaft da-
rin bestehen, die Erkenntnis der vorhandenen Welt auf dem Boden
der Generalthesis zu vervollstindigen und vervollkommnen.

Wird die natiirliche Einstellung aber erst einmal als Einstellung
entlarvt und begriffen, so ergibt sich nach Husserl fiir die Philosophie
die Moglichkeit einer radikalen Umwendung. Wenn jedes Erleben
intentional ist und jeder intentio eine Einstellung zugehort, so kann
im Strom des Erlebens die Einstellung dahingehend modifiziert wer-
den, dass die in ihr liegenden unreflektierten Setzungen schlicht
nicht »mitgemacht« werden. Resultat ist wiederum eine Einstellung,
die ihrerseits in den Erlebnisstrom einflief3t, die aber einen Bruch in
der natiirlichen Einstellung markiert. Husserl nennt diese Einstel-
lung die €moyn, das Inne-halten, das dem Philosophierenden die
Pforte zur phanomenologischen Betrachtung 6ffnet. Alle phanome-
nologische Reduktion, alles Aufler-Geltung-setzen, Einklammern
und Ausschalten beruht auf &royn. Da &moyn und Reduktion oft
gleichgesetzt werden, ihre Unterscheidung uns aber priziser jenen
Punkt des Bruchs mit der natiirlichen Einstellung markieren lasst,
der fiir die vorliegende Untersuchung wichtig sein wird, lohnt es sich,
noch etwas bei der genaueren Betrachtung jener genuin philosophi-
schen Haltung der émoyn zu verweilen. Zunéchst einmal ist sie, da-
rauf wurde bereits hingewiesen, immer noch eine Einstellung beziig-
lich der Welt. Die allgemeine Struktur der Intentionalitit kann auch
in der &moy nicht aufler Geltung gesetzt werden. Gleichwohl ist sie

39

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

eine reflexive Einstellung, da sie sich als Einstellung auf das generelle
Eingestellt-sein des Bewusstseins bezieht. Auch in der natiirlichen
Einstellung findet sich Reflexion, aber die durch die &moy1 begriin-
dete Reflexion ist reflexiv in jenem Sinne, den Husserl transzenden-
tal nennt:

»In der natiirlichen Reflexion des Alltagslebens [...] stehen wir auf dem Bo-
den der als seiend vorgegebenen Welt [...]. In der transzendental-phinome-
nologischen Reflexion entheben wir uns dieses Bodens durch die universale
émoy hinsichtlich des Seins oder Nichtseins der Welt.«1?

An dieser Stelle ldsst sich zugleich verdeutlichen, dass auch émoyn
und Reflexion keinesfalls gleichgesetzt sind. Der Bruch der alltigli-
chen Einstellung liegt in der Reflexion und geschieht durch die émo-
xN- Es ist deutlich, dass aus Husserls Formulierung nicht hervorgeht,
der Bruch der natiirlichen Einstellung wiirde durch einen reflexiven
Akt bewirkt. Vielmehr scheint es so zu sein, dass die transzendentale
Reflexion durch die émoyN wachgerufen wird. Wenn dies zutrifft,
dann ergibt sich eine interessante Perspektive fiir den Blick auf die
Genesis von philosophischer Reflexion und somit den Beginn von
Philosophie tiberhaupt. Es stellt sich dann ndmlich die Frage, wo-
durch der die Philosophie begriindende Bruch mit der Alltiglichkeit
motiviert ist. Husserl selbst argumentiert hiufig auf der Ebene einer
Absetzung gegen eine voraussetzungsbehaftete empirische Psycho-
logie und allgemeiner mit dem Streben nach letztgiiltiger apodikti-
scher Evidenz zur Grundlegung aller Wissenschaften. Dies wiren
Motive, die alle noch ausgehen von der Sphire natiirlicher Reflexion.
Gleichwohl ist deutlich, dass diese Sphire durch die émoyn radikal
tiberschritten wird, und die Motivation sowie iiberhaupt die Mog-
lichkeit einer solchen Uberschreitung kann aus natiirlicher Reflexion
allein nicht abgeleitet werden. Es scheint doch so, als zeige sich hier
im Kern ein Grundvermégen und eine Tendenz menschlichen Den-
kens zur Philosophie. Eugen Fink, Husserls Assistent und einer der
ersten prominenten Interpreten der Phinomenologie, weist in sei-
nem klassischen Aufsatz »Die phinomenologische Philosophie Ed-
mund Husserls in der gegenwirtigen Kritik« auf die schwierige Mo-
tivlage der Phidnomenologie hin, wenn er schreibt, dass »vor dem
Vollzug der Reduktion das phdnomenologische Grundproblem gar

¥ CM 35.

40

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

nicht besteht«2. Die »transzendentale Motivation«?! der phdanome-
nologischen Reduktion findet sich im Vollzug der Reduktion und ist
in dieser selbst begriindet: »[...] die Reduktion setzt sich selbst vo-
raus, und zwar so, daf3 sie erst die Problemdimension aufreif3t, im
Hinblick auf die sie theoretische Erkenntnismoglichkeit begriin-
det.«? Das Transzendentale ist uns also in der natiirlichen Einstel-
lung wesenhaft verschlossen. Die »faktische« Motivation hingegen,
also der konkrete Grund, der uns dazu veranlasst, in die Reflexion
der Phinomenologie einzutreten, ist weit schwieriger zu fassen. Fink
deutet an, dass es ein urtiimliches Erstaunen angesichts der Welt —
das »erste aller Ritsel« — ist, das uns letztlich zu philosophieren ver-
anlasst:

»Wenn die erste und notwendig vorldufige Bestimmung des Wesens der na-
tiirlichen Einstellung als Weltglaubigkeit, als die universal stromende Welt-
apperzeption, sich auch innerhalb ihrer selbst, d.i. auf dem Boden dieses
Glaubens selbst, vollzieht, so ist dabei das Entscheidende das Erwachen einer
mafSlosen Verwunderung tiber die Rétselhaftigkeit dieser Sachlage.«*

Diese Ritselhaftigkeit gilt es nach Fink zu ergreifen und in eine Phi-
losophie zu tiberfiihren:

»Wenn der Ursprung des philosophischen Problems wesentlich im Staunen
liegt, so ist doch sein Hervorgang aus diesem nicht ein passives Geschehen,
sondern wird nur wirklich im freien Einsatz des Menschen, im Aushalten und
Austragen des Staunens in der wachen Kraft begrifflicher Erkenntnis.«2*

Den Schliissel fiir den Ubergang von einer urspriinglichen Ritselhaf-
tigkeit der Welt zur phinomenologischen Reduktion, die als trans-
zendentale sich selbst begriindet, liefert offenbar die €émoyn. Da diese
in erster Linie nicht eine methodisch-theoretische Einstellung ist,
sondern am unmittelbaren Erleben ansetzt, hat sie fiir Husserl auch
durchaus das Potential, unsere Weltsicht existentiell zu verindern.
So schreibt er etwa in der Krisis-Schrift:

»Vielleicht wird es sich sogar zeigen, daf3 die totale phinomenologische Ein-
stellung und die ihr zugehorige Epoché zunichst wesensmifig eine vollige
personale Wandlung zu erwirken berufen ist, die zu vergleichen wire zu-

IS}

0 Fink 1933, 344.

2 Ebd., 346.

2 Ebd.

2 Ebd., 350.

2+ Eugen Fink: Das Problem der Phinomenologie Edmund Husserls (Fink 1966), 184.

41

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

nichst mit einer religiosen Umkehrung, die aber dariiber hinaus die Bedeu-
tung der grofiten existentiellen Wandlung in sich birgt, die der Menschheit
als Menschheit aufgegeben ist.«?

Die Radikalitdt dieser Wandlung fithrt Husserl jedoch in seinen Ein-
leitungen in die Phanomenologie immer wieder dazu, sich nicht pri-
mar auf die Ritselhaftigkeit der Welt zu berufen, sondern vielmehr
den Weg einer Propideutik iiber die reine Psychologie zu wihlen.
Die transzendentale Einstellung, so heifdt es im Encyclopaedia-Arti-
kel, bedeute »eine Art Anderung der ganzen Lebensform, die alle
bisherige Lebenserfahrung vollig iibersteigt, also vermoge ihrer ab-
soluten Fremdartigkeit schwer verstindlich sein muf3«2. Bisweilen
wehrt Husserl die Frage nach der Motivation der Phanomenologie
sogar ausdriicklich ab. So schreibt er im Rahmen einer Erorterung
einiger Einwiande gegen die phidnomenologische Reduktion: »Der
Phénomenologie braucht man gar keine Motive zu unterschieben,
warum sie Erfahrungssetzung ausschaltet. Als Phinomenologie hat
sie keine solchen Motive; diese mag der betreffende Phinomenologe
haben, und das sind Privatsachen.«?” Es ist bemerkenswert, dass Hus-
serl in dieser Hinsicht die Philosophie von dem sie Denkenden be-
wusst trennt. Die Philosophie selbst mag gewissen Nutzen fiir die
Wissenschaft haben und sich von dort her im Nachhinein legitimie-
ren. Die urspriinglichen Motive des Philosophen hingegen sind,
zumindest wenn sie ins Schussfeld einer Kritik an der Theorie gelan-
gen, Privatsache. Unabhingig von der Frage nach moglicher Motiva-
tion ist aber festzuhalten, dass, sobald die transzendentale Einstel-
lung erst einmal vollzogen ist, der in ihr liegende Bruch uns die
Welt in ihrer naiven Unhinterfragtheit verlieren ldsst, um sie uns
am Ende modifiziert zuriickzugeben. So heifst es etwa am Ende der
Cartesianischen Meditationen: »Positive Wissenschaft ist Wissen-

2 Krisis 140.

26 Enc 295.

7 Edmund Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit, Band 1 (Husserl
1973a) [Inter I, 156f. Interessant ist auch die FuSnote zu diesem Satz: »Oder, es gibt
Wissenschaften, denen Phianomenologie dienen kann; dann sind das eben Interessen
dieser Wissenschaften. Phanomenologie selbst kann aber fiir sich selbst stehen. Sie kann
mit der Epoché beginnen und braucht nach weiteren Motiven nicht zu fragen.« (157)
Hier wird offenbar die Meinung vertreten, die &roy konne sich aus sich selbst herlei-
ten. Diese Einsicht setzt aber immerhin voraus, dass die transzendentale Einstellung
bereits eingenommen ist. Wir sehen uns hier vor einen klassischen hermeneutischen
Zirkel gestellt.

42

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

schaft in der Weltverlorenheit. Man muf erst die Welt durch &moyn
verlieren, um sie in universaler Selbstbesinnung wiederzugewin-
nen.«?

Nun ist zunichst einmal zu kliren, inwiefern in der &mwoym die
Maoglichkeit einer universalen Selbstbesinnung begriindet liegt. Als
konkreter und methodischer Vollzug der in ihr liegenden Reflexion
ist die &moyn in Husserls Terminologie die phdnomenologische Re-
duktion. Sie enthélt sich von jenen Vorurteilen, die in der natiirlichen
Einstellung immer mit getroffen werden. Bestehen bleiben kann nur
dasjenige, von dem wir apodiktische Gewissheit haben, und das heif3t,
dass die einer solchen Sache zukommende Evidenz von der Art ist,
dass sie »sich durch eine kritische Reflexion zugleich als schlechthin-
nige Unausdenkbarkeit des Nichtseins derselben enthiillt«?. Alles
nicht apodiktisch Evidente fallt unter die Klammer der &émoym, ins-
besondere alle Seinsstellungnahmen beziiglich der objektiven Welt,
also etwa »Sein, Schein, Moglicherweise-Sein, Vermutlich-, Wahr-
scheinlich-Sein u. dgl.«.

Bis hierher finden wir eine Argumentation, die der cartesia-
nischen ganz analog ist und sich auch ausdriicklich auf diese beruft.
Die Neuerung liegt in Husserls Einsicht, dass das meditativ gewon-
nene reine cogito in noch zu spezifizierendem Sinne transzendenta-
les Bewusstsein und damit wie jedes Bewusstsein intentional ist. Wir
konnen uns zwar beziiglich der Seinsgeltung der objektiven Welt
enthalten, aber das in der Klammer Stehende bleibt uns weiterhin
in seinem Sinn als intentionaler Gegenstand erhalten. Das Seiende
in der Klammer ist nicht im naiven Sinne seiend, aber es ist auch
nicht nichts. Es ist Seinsphdanomen. Auch die Geltung wird nicht
mehr objektiv, sondern als Geltungsphdnomen gefasst: »was mir,
dem Meditierenden, dadurch zueigen wird, ist mein reines Leben
mit all seinen reinen Erlebnissen und all seinen reinen Gemeinthei-
ten, das Universum der Phinomene im besonderen und weiteren
Sinne der Phinomenologie.«3 Auch die Welt selbst wird so, und da-
rin wird die &moyy| universal, zum Weltphinomen. Das Bewusstsein
erweist sich in der Reduktion nicht als reine Immanenz, der die mas-
sive Transzendenz der objektiven Welt gegeniibersteht. Vielmehr ist

% CM 161.
2 CM17.
0 CM 22.
31 CM 22.

43

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

es eine Immanenz, die als intentionale immer schon iiber sich hinaus
und damit bei ihren Gegenstinden ist.’2 Die Transzendenz der Welt
als Phinomen erweist sich auf der anderen Seite als durch die Sub-
jektivitit aufgespanntes Feld.

Das Bewusstsein ist also konstitutiv fiir die Welt und ihre Ge-
genstinde. Damit ist allerdings nicht gemeint, dass es die Welt ins
Sein bringt; es konstituiert die Welt in ihrer Phianomenalitit, und
das heif3t in ihrem Sinn als Welt fiir das Bewusstsein. Das Bewusst-
sein ist also nicht seinsstiftend, sondern sinnkonstitutiv. Dasjenige,
was uns die €woy also zunidchst enthiillt, ist »dieses Fiir-uns-sein der
Welt als der nur subjektiv zur Geltung gekommenen und zur be-
griindeten Evidenz gebrachten und zu bringenden«*. Der Gedanke
einer subjektunabhingigen Welt ist somit ausgeschlossen: »[...] alles
im weitesten Sinne Gegenstindliche ist nur denkbar als Korrelat
moglichen Bewusstseins, niher: eines moglichen sich denke< und so-
mit beziehbar auf ein reines Ich.«3*

Damit ist auch eine neue Perspektive auf das Subjekt selbst ge-
wonnen: das konstituierende Ich kann nicht das empirisch auffind-
bare Ich der natiirlichen Einstellung sein, da seine Konstitution nir-
gends in der natiirlichen Welt sichtbar ist und es der émoyn bedarf,
um sie aufzufinden:

»Die objektive Welt, die fiir mich ist, die fiir mich je war und sein wird, je sein
kann mit allen ihren Objekten, schopft, sagte ich, ihren ganzen Sinn und ihre
Seinsgeltung, die sie jeweils fiir mich hat, aus mir selbst, aus mir als dem
transzendentalen Ich, dem erst mit der transzendental-phianomenologischen
grtoy1) hervortretenden.«3

Mit diesen Einsichten erst eréffnet sich fiir Husserl die eigentliche
Dimension des transzendentalen Problems im Sinne der Phinome-
nologie. Transzendental ist es nach Husserl deswegen zu nennen,
weil es das »den bewufStseinsrelativen Seinssinn des >Transzenden-
ten< betreffende«3¢ Problem ist. Die transzendentale Subjektivitat ist

32 Sartre weist in seinem Frithwerk immer wieder vehement auf diesen Umstand hin.
Vgl. etwa besonders eindriicklich den Essay »Eine fundamentale Idee der Phinomeno-
logie Husserl: Die Intentionalitit«, in: Sartre 1997b, 33-38.

3 Enc289.

3 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen
Philosophie — Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen zur Konstitution
(Husserl 1952b) [Ideen IT], 101.

% CM 26.

% Enc289.

44

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das transzendentale Problem

somit die konstituierende und transzendenzbildende Subjektivitit.
Die durch sie aufgespannte Transzendenz ist als intentionales Korre-
lat des Bewusstseins eine immanente Transzendenz?:

»Transzendenz in jeder Form ist ein innerhalb des Ego sich konstituierender
Seinssinn. Jeder erdenkliche Sinn, jedes erdenkliche Sein, ob es immanent
oder transzendent heift, fallt in den Bereich der transzendentalen Subjekti-
vitit als der Sinn und Sein konstituierenden.«38

Hier wird besonders deutlich, dass nicht zunichst ein Sein gegeben
ist, dem dann ein Sinn verliehen wird, sondern Sinn und Sein sind in
eins durch die transzendentale Subjektivitit konstituiert. Dies be-
deutet keinen Widerspruch zu der oben getroffenen Feststellung,
das Bewusstsein sei nicht seinsstiftend, da der Begriff »Sein« dort in
einem absoluten, subjektunabhingigen Sinne gemeint war. Das
durch die Subjektivitdt konstituierte Sein hingegen kongruiert mit
seinem Sinn; so ist der husserlsche Begriff »Seinssinn« zu lesen.
Der durch die Phinomenologie aufgedeckte Bereich der Transzen-
denz entdeckt das Seiende in seiner Phinomenalitit, also in der Ent-
sprechung von Sein und So-Sein. Ein erster Aspekt des transzenden-
talen Problems ergibt sich dann aus der Kollision dieser Einsicht mit
den Meinungen der natiirlichen Einstellung:

»Das erste Innewerden der BewufStseinsbezogenheit der Welt in seiner leeren
Allgemeinheit gibt kein Verstindnis dafiir, wie das mannigfaltige, kaum er-
schaut ins Dunkel zuriicksinkende Bewuf3tseinsleben es zu solchen Leistun-
gen bringt, wie es das sozusagen macht, dafl in seiner Immanenz irgend etwas
als an sich seiend auftreten kann.«%

Die Schwierigkeit, die Vorstellung der Welt als Phanomen mit der
Vorstellung einer an sich seienden Welt vereinbar machen zu kon-
nen, spiegelt sich auf der Seite der Subjektivitit in der Frage nach
deren eigener Konstitution: »Wir (Einzelne und Gemeinschaft) sol-
len es sein, in deren Bewufltseinsleben die reale Welt, die fiir uns
vorhanden ist, als solche Sinn und Geltung gewinnt. Wir als Men-
schen sollen aber selbst zur Welt gehoren.«* Wie kann eine Subjek-
tivitdt zugleich konstituierend und konstituiert sein? Die transzen-
dentale Betrachtung entdeckt hier einen Bruch innerhalb der

7 Vgl. S. 70.
3 CM 86.
39 Enc289.
0 Enc 289.

'S

45

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Subjektivitit; es wird eine Unterscheidung zwischen der transzen-
dentalen Subjektivitit und ihrer Konkretion als Mensch getroffen
werden miissen.* Aus diesem Bruch entspringt auch das transzen-
dentale Problem des Anderen: Wie kann der Andere zugleich von mir
als transzendentaler Subjektivitdt konstituiert, also transzendenter
Gegenstand, und selbst wiederum weltkonstituierende Subjektivitit
sein, und schlieBSlich: Wie ist es moglich, dass die transzendentalen
Sinngebungen sich in der Weise decken, dass sie eine Welt konstitu-
ieren, deren Geltung intersubjektiv verbindlich ist, also die »Welt der
Menschen«? Diese Fragen, die durch die émoyn aufgeworfen werden,
bilden die zentrale Problematik, beziiglich der die Phinomenologie
Husserls sich durch die Methode der Reduktion Aufklirung ver-
spricht.

2.2 Die transzendentale Subjektivitit

In der transzendentalen Phinomenologie sieht sich die transzenden-
tale Subjektivitit vor sich selbst gestellt. Sie ist einerseits der in der
¢rmoyn konstituierte Gegenstand phanomenologischer Forschung,
andererseits ist sie als das konstitutive Vermogen selbst dasjenige,
welches phdnomenologische Forschung betreibt.#2 Transzendentale
Phénomenologie ist also in ihrem Kern »die Selbstauslegung der
transzendentalen Subjektivitit«®. Diese Selbstauslegung weist in
ihrer Tragweite und durch die Aufdeckung des konstitutiven Ele-

4 Vgl. hierzu auch Sebastian Luft, »Die Konkretion des Ich und das Problem der Ich-
spaltung in Husserls phinomenologischer Reduktion«: »Die Epoché als Seinsinhibie-
rung des gesamten natiirlichen Lebens ist nicht eine Spaltung innerhalb dieses natiirli-
chen Lebens selbst, sondern als radikaler Bruch mit diesem natiirlichen Leben
gleichzeitig eine Ab-Spaltung von ihm« (Luft 2003, 40).

4 Vgl. zur lebensweltlichen Relevanz dieses Selbstverhéltnisses Ernst Wolfgang Orth:
Edmund Husserls »Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phéinomenologie« (Orth 1999), 21£.: »Die Wege in die Phinomenologie kénnen somit
nicht einfach von auflen, indifferent objektiv gewihlt werden; ihre Begehung (das heifSt
auch die Forschung) wird motiviert und wesentlich mitbestimmt durch das intentionale
Geflecht von Verstindnissen (und Mifsverstindnissen!), welche die Subjektivitidt immer
schon gewoben hat und in welche sie verwoben ist. [...] Wichtig ist hier festzuhalten,
dafl die forschende Subjektivitit, das phdanomenologisierende Forschungssubjekt selbst
eine Grofie ist, die eben nicht nur dem Intentionalititsproblem, dem subjektiven Welt-
verstindnis gegeniiber steht, sondern in komplexer Weise in es verflochten ist.«

4 Edmund Husserl: Formale und transzendentale Logik (Husserl 1974) [Hua XVII],
280.

46

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die transzendentale Subjektivitat

ments der Subjektivitét tiber die cartesianische Selbstgewissheit des
Denkens hinaus. Mit diesem Anspruch kann Husserl am Ende der
Cartesianischen Meditationen bemerken: »So verwirklicht sich die
Idee einer universalen Philosophie [...] als ein System von phidnome-
nologischen, in der Thematik korrelativen Disziplinen auf dem un-
tersten Grunde nicht des Axioms ego cogito, sondern einer univer-
salen Selbstbesinnung.«*

Husserl benutzt die Begriffe »transzendentale Subjektivitate,
»reines transzendentales Bewusstsein«, »reines Ich« oder auch
»transzendentales Ego« nicht immer einheitlich und mit zum Teil
schwankender Bedeutung, was die Differenzierung der Termini er-
heblich erschwert.® Es ist aber im Rahmen einer Hinfithrung zur
Intersubjektivititstheorie dennoch sinnvoll, auf einige Bedeutungs-
aspekte der verschiedenen Begriffe ohne Anspruch auf Vollstindig-
keit oder Eindeutigkeit im gesamten husserlschen Werk zumindest
hinzuweisen. Zunichst einmal kann grundsitzlich unterschieden
werden zwischen der konstituierenden Subjektivitdt und dem durch
sie konstituierten transzendentalen Subjekt oder Ich.* Die Redukti-
on fiihrt innerhalb der Phinomenologie auf die transzendentale Sub-
jektivitdt, und die anschlieflende Konstitutionsanalyse bedenkt das
Wesen des konstituierten Subjekts. Im §13 der Cartesianischen Me-
ditationen findet sich eine lingere Charakterisierung der Phino-
menologie anhand der Eigenschaften der transzendentalen Subjekti-
vitit. Michael Theunissen hat diesen Abschnitt in Der Andere
ausfiihrlich analysiert.#” Da das Verstindnis der eigenen Subjektivi-
tit bei Husserl entscheidend ist fiir die Konstitution des Anderen, soll
die genannte zentrale Passage auch hier angefiihrt und besprochen
werden:

»Eine unerhort eigenartige Wissenschaft tritt in unseren Gesichtskreis, eine
Wissenschaft von der konkreten transzendentalen Subjektivitit als in wirk-
licher und méglicher transzendentaler Erfahrung gegeben, die den duflersten
Gegensatz bildet zu den Wissenschaften im bisherigen Sinne, den objektiven

# CM 160f.

# Vgl. Lembeck 1994, 47.

% Vgl. hierzu Gerhard Funke: Zur transzendentalen Phinomenologie (Funke 1957),
22: »Das vor-mundane, vor-objektive und in vorauszusetzenden Leistungen sinn-geben-
de Bewufstsein ist hier transzendentale Subjektivitit, nicht aber transzendentes oder
transzendentales Subjekt. Es ist fungierende Ichlichkeit und nicht selbst schon konstitu-
iertes Ich.«

4 Michael Theunissen: Der Andere (Theunissen 1977), 16 ff.

47

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Wissenschaften. Unter diesen findet sich zwar auch eine Wissenschaft von
der Subjektivitit, aber von der objektiven, animalischen, der Welt zugehéri-
gen Subjektivitit. Jetzt aber handelt es sich um eine sozusagen absolut sub-
jektive Wissenschaft, eine Wissenschaft, deren Gegenstand in seinem Sein
von der Entscheidung iiber Nichtsein oder Sein der Welt unabhingig ist.
Aber noch mehr. Es scheint so wie ihr erster, so ihr einziger Gegenstand mein,
des Philosophierenden transzendentales Ego zu sein und nur sein zu kon-
nen.«*

Konkret ist die transzendentale Subjektivitdt in der Interpretation
Theunissens darin, dass sie ihrer Welt nicht gegentiber steht, sondern
sie »ist ihre Welt«*, indem sie diese als constitutum in sich birgt. Fiir
das Ego bedeutet dies, dass es nicht ohne die Welt sein kann, was es
ist, dass es eine tiefe Verbundenheit von Ego und Welt gibt. Als kon-
krete ist diese Subjektivitit aber zugleich nicht der Welt zugehorig
im objektiven Sinne. Die Frage der Zugehorigkeit des Menschen zur
Welt wird also fiir eine spitere Stufe der Entwicklung aufgehoben
werden miissen. Die transzendentale Wissenschaft soll selbst absolut
subjektiv sein, und damit ist zunéchst einmal gemeint, dass sie von
objektiven Bestimmungen rein gehalten werden soll. Insbesondere
ist ihr »Gegenstand, das transzendentale Ego, in seinem Sein nicht
von einer Entscheidung iiber Sein oder Nichtsein der Welt abhingig
und dieses fallt damit nicht unter die éwoyn.* Es ist fraglich, ob man
aus dieser Formulierung einer »absolut subjektiven Wissenschaft«
auch, wie Theunissen es tut, auf die Absolutheit der transzendenta-
len Subjektivitdt schlieffen kann.’! Gleichwohl gibt es Stellen, die
Theunissen auch anfiihrt, in denen Husserl etwa von ihr als »dem
einzigen absolut Seienden«? spricht. Theunissen interpretiert den
hier verwendeten Begriff des Absoluten® auf das im letzten Satz

# CM 31.

49 Theunissen 1977, 24.

% Sartre hat dies in Die Transzendenz des Ego (Sartre 1997b, 39-96) vehement bestrit-
ten.

51 Vgl. Theunissen 1977, 21f.

52 Hua XVII, 240.

5 Zu den verschiedenen Bedeutungen des Absoluten bei Husserl vgl. insbesondere Ru-
dolf Boehm: »Zum Begriff des >Absoluten< bei Husserl« (Boehm 1959). Boehm weist
insbesondere darauf hin, die Absolutheit des Bewusstseins bei Husserl bedeute, dass es
zu seiner Existenz keines realen Seins bediirfe, wihrend reales Sein niemals absolut,
sondern stets bewusstseinsrelativ sei. Daraus ergebe sich das »Paradoxon«: »Husserl
verneint ein absolutes Sein des Realen auf Grund der Behauptung der eigenstindigen
Seinsart des Realen als des >An-sich-seins< von Transzendentem, welches prinzipiell die

48

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die transzendentale Subjektivitat

der zitierten Passage Gesagte hin. Die Absolutheit bestehe darin, dass
das zur Untersuchung stehende Ego notwendig nur meines sein
kann.

Der im urspriinglich von Martin Heidegger eingefiihrten Be-
griff der Jemeinigkeit ausgedriickte Sachverhalt ist in der Tat zentral
fiir die Exposition des Problems des Anderen, wie es in der vorliegen-
den Arbeit behandelt werden soll. Bei Husserl begegnet uns die Je-
meinigkeit auf der Ebene der transzendentalen Reflexion. Die Refle-
xion kennt nur sich, da sie Riickwendung von sich auf sich ist. Das Ich
in der Reflexion ist nicht ein Ich unter anderen, sondern es ist das Ich,
und daraus folgt, »daf3 ich — als absolute Subjektivitidt — meinesglei-
chen gar nicht kenne.«** Der Zugang zum Anderen kann also, wie es
zunichst einmal aussieht, nicht auf der gleichen reflexiven Ebene wie
der Zugang zur je eigenen Subjektivitit erfolgen. Dennoch liest
Theunissen das »es scheint so« bei Husserl auch als ein »es ist nur
scheinbar so«. Nur scheinbar ist mein transzendentales Ego der ein-
zige Gegenstand der Phidnomenologie, da diese »nicht Egologie
bleibt, sondern als Intersubjektivititstheorie das >alter ego< in die
Untersuchung einbezieht«®>. Damit ist aber auch die entscheidende
Schwierigkeit angesprochen. Wenn die Egologie aus sich heraustritt
und Intersubjektivititstheorie wird, so muss in ihr der Ansatz zu
diesem Schritt gefunden werden. Sollte sich jedoch herausstellen,
dass die Egologie sich in die Sackgasse eines transzendentalen Solip-
sismus »verrannt« hat, so ist die Frage zu stellen, ob sie in der ge-
wiinschten Radikalitit iiberhaupt aufrecht erhalten werden kann.

Bei Heidegger wird, wie in einem spiteren Kapitel deutlich wer-
den wird, die Jemeinigkeit in einer anderen Hinsicht tragend.>¢ Dort
ist es nicht die transzendentale Reflexion, die notwendig je auf mich
fithrt, sondern das Dasein ist in seinem Sein urspriinglich bereits so
beschaffen, dass es sich immer schon als ein »meines« versteht. Die
Reflexion kann nur nachtréglich hinzutreten und wird durch die Set-
zung des »Ich« den urspriinglichen Selbstbezug des Daseins nicht nur

Méglichkeit seiner absoluten Gegebenheit ausschlief3t. Das >eigenstindige« Wesen des
Realen, griindend im An-sich-sein der Dinge, schliefit die >Selbstandigkeit< der Realitit
prinzipiell aus.« (Ebd., 232) Dieses paradoxe Wesen der Realitdt entspricht derjenigen
Struktur, die innerhalb der Konstitutionsforschung im Begriff der »immanenten Trans-
zendenz« ausgedriickt ist (Vgl. unten, S. 70).

54 Theunissen 1977, 22.

5 Theunissen 1977, 17.

% Vgl. Kap. 3.1, S. 94 ff.

49

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

verdecken, sondern es als Quasi-Objekt geradezu in die Nihe der
anderen Ich-Objekte versetzen. Auf der Folie dieser beiden Positio-
nen wird deutlich werden, dass sich bei Sartre ein Denken findet, das
nicht so sehr die Jemeinigkeit, sondern vielmehr das Sich-selbst-Ent-
gehen des Bewusstseins auf den Anderen hin thematisiert. Sartre
vollzieht hier eine Art Umkehrung der Jemeinigkeit, wenn er zeigt,
dass das Fiir-Sich und mit ihm die Welt unter dem Blick des Anderen
eben gerade nicht je meine sind. Diese Dezentrierung des Selbst geht
einher mit einer Anderung des Wesens der Reflexion. Bei Merleau-
Ponty schlieBSlich wird die Jemeinigkeit nicht mehr als Existenzial
gedacht. Leibliches Zur-Welt-sein bedeutet, dass der Leib nie voll-
stindig »meiner« sein kann, genau wie der fremde Leib niemals voll-
stindig den Anderen prisentiert. Mein Leib muss mit dem Leib des
Anderen zusammen ein System® bilden, und in der doppelten Un-
durchsichtigkeit dieses Systems wurzeln der Andere und die Reflexi-
on gleichurspriinglich im Boden einer Selbstgegebenheit, die nicht
mehr Jemeinigkeit, sondern das Sich-Affizieren der Existenz selbst
ist. Doch davon spéter mehr.

Kehren wir zunéchst zuriick zu Husserl. Die Bestimmungen der
konstituierenden Subjektivitit sind nun umrissen, es fehlen noch die
Erlduterungen zum »Ego« und zum »Ich«. Das transzendentale Ego,
so erfahren wir in unserem obigen Zitat, ist Gegenstand jener neu-
artigen phanomenologischen Wissenschaft, die folglich bei Husserl
auch als Egologie bezeichnet wird. Es ist somit das phinomenologi-
sche Pendant zum psychologischen Begriff der Seele. Das Ego ist das
in voller Konkretion, und das heifst »in der stromenden Vielgestaltig-
keit seines intentionalen Lebens und den darin vermeinten und evtl.
als seiend fiir es konstituierten Gegenstinden«* genommene Sub-
jekt. Dergestalt in voller Konkretion begriffen, also in den Strom
des intentionalen Lebens eingebettet, verschmelzen konstituierende
Subjektivitit und konstituiertes Ego. »Das Ego selbst ist fiir sich
selbst seiendes in kontinuierlicher Evidenz, also sich in sich selbst
als seiend kontinuierlich konstituierendes.«* Das Ich hingegen be-
zeichnet einen bestimmten Aspekt des Ego, namlich dieses als Iden-
tititspol begriffen. Das Ego erfasst sich, etwa im cogito, als Ich. Die

7 Merleau-Pontys Systembegriff wird an einer spateren Stelle erldutert, vgl. Kap. 5.2,
S. 205.

% CM 69.

% CM 67.

50

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die transzendentale Subjektivitat

identitatsstiftende Funktion des Ich findet sich in der philosophischen
Tradition an zahlreichen Stellen, nicht nur bei Descartes, sondern
etwa auch in der transzendentalen Apperzeption Kants.® Das trans-
zendentale oder reine Ich als Pol bei Husserl betont einen Aspekt der
Intentionalitdt. Das Bewusstsein ist immer bezogen auf etwas, und
dieses Etwas ist nicht bereits an sich ein Einheitliches, sondern wird
dies durch das auf es bezogene reine Ich, das gleichsam »Identitits-
Strahlen« aussendet:

»Im gewissen allgemeinen Sinn richtet sich zwar tiberall das Ich auf das Ob-
jekt, aber im besonderen Sinn geht mitunter ein vom reinen Ich vorschiefSen-
der Ichstrahl auf das Objekt hin, und kommen von diesem gleichsam Gegen-
strahlen entgegen.«6!

Das reine Ich ist also Pol, es zentriert die Welt auf sich hin, allerdings
ist es kein »leerer Identititspol«®2. Es ist das vollziehende, sein Akt-
leben im Sinne einer transzendentalen Genesis konstituierende Ich:

»Das reine Ich lebt nicht nur in einzelnen Akten als vollziehendes, titiges,
leidendes; frei und doch objektiv angezogen geht es von Akt zu Akt fort, es
erfihrt Reize von den im >Hintergrund« konstituierten Objekten, ohne ihnen
gleich Folge zu leisten, a3t sie sich steigern, an die BewufStseinspforte klop-
fen, es gibt nach [...].«%

Das Ich ist also nicht nur identititsstiftend in Bezug auf seine Erleb-
nisse, sondern als Substrat von Habitualitdten ebenso in Bezug auf
das stromende Bewusstsein selbst. Wann immer ich etwa in einem
Urteilsakt einen Entschluss fasse, konstituiert sich dadurch genetisch
eine bestimmte Eigenheit meines Ich. »Ich« bin fortan der betreffen-
den Uberzeugung.

Anhand dieser kurzen Ausfithrungen zur transzendentalen Ter-
minologie bei Husserl, die bei weitem nicht erschopfend sein konnen,

© Vgl. die berithmte Formulierung in der transzendentalen Deduktion der Kritik der
reinen Vernunft: »Das: Ich denke, muf3 alle meine Vorstellungen begleiten konnen.«
(KrV B 131) Es kann »nur eine Erfahrung« (KrV A 110) sein, in der die mannigfaltigen
Erscheinungen zu einer Anschauung verbunden werden, und folglich muss auf Seiten
des Verstandes ein einheitsstiftendes Ich angenommen werden, das in der Lage ist, alle
Vorstellungen als seine zu indizieren und somit die Synthesis transzendental zu ermog-
lichen.

61 Ideen II, 98.

02 CM 68.

63 Jdeen II, 98.

o CM 68.

51

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

wird bereits deutlich, auf welch verwobenes und verschachteltes und
seinerseits problematisches Feld das transzendentale Problem ihn
stofSen ldsst. Einerseits soll die transzendentale Subjektivitit univer-
sal konstituierend sein. Dann muss sie andererseits aber auch »sich
selbst« in irgendeiner Weise konstituieren. Analog dazu ergibt sich
fiir die transzendentale Betrachtung das Problem, dass Betrachter
und Betrachtetes identisch zu sein scheinen. Uberhaupt muten die
transzendentalen Entititen, die Husserl einfiihrt, einerseits als for-
male Prinzipien (ihnlich der Apperzeption Kants) an, als Bedingun-
gen der Moglichkeit eines konkreten intentionalen Bewusstseins-
lebens. Andererseits ist das reine transzendentale Ich selbst aber
auch das konkret und faktisch wirksame und handelnde Ich. Diese
Schwierigkeiten haben einige Schiiler Husserls dazu veranlasst, sich
von der transzendentalen Phidnomenologie zu l6sen. Auf diese De-
batte kann jedoch hier, insbesondere da die Intersubjektivititslehre
auf dem Boden der Betrachtung zur transzendentalen Subjektivitit
erwéchst, nicht weiter eingegangen werden. Vielmehr muss nun das
entscheidende methodische Kernstiick der Phanomenologie, die
transzendentale Reduktion, herausgearbeitet werden.

2.3 Formen der Reduktion

Die allgemeinste Fassung der Reduktion bezeichnet Husserl in der
Regel als phinomenologische Reduktion. Sie beinhaltet die metho-
dische Einnahme der Haltung der émoym, also die Enthaltung von
allen Seinsbehauptungen. Dadurch wird die Intentionalitdt des Be-
wusstseins und die Sphire der korrelierenden Phinomene freigelegt.
Von hier aus bietet sich die grundsitzliche Moglichkeit, eine reine
phinomenologische Psychologie zu formulieren oder zur Transzen-
dentalphilosophie fortzuschreiten und reine transzendentale Phino-
menologie zu betreiben. 65

Eine zweite Form von Reduktion, ebenfalls noch in der themati-
schen Schnittmenge von reiner Psychologie und Phidnomenologie,
begegnet uns in der phanomenologischen Wesensforschung: die so
genannte eidetische Reduktion oder Ideation. Zu ihrem Verstindnis
muss die intentionale Struktur des Bewusstseins niher betrachtet
werden. Der in der Intentionalitit liegende Bezug, das wurde bereits

6 Vgl. etwa Enc 279 ff.

52

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formen der Reduktion

deutlich, ist keine Verbindung von einem Innen zu einem AufSen. Es
ist ein immanenter Bezug, welcher der Reflexion als Bezug von cogi-
to und cogitatum erscheint: »Jedes cogito, jedes BewufStseinserlebnis,
so sagen wir auch, meint irgend etwas und trigt in dieser Weise des
Gemeinten in sich selbst sein jeweiliges cogitatum, und jeder tut das
in seiner Weise.«% Fiir eine Wesensforschung bedeutet diese Ein-
sicht, dass sie ihren Gegenstand, das Wesen, bewusstseinsimmanent
aufsuchen muss. Husserl bezeichnet diesen Bezug auch als noetisch-
noematische Korrelation. Das Noema ist das Gemeinte in seinem
Sinn, etwa ein wahrgenommenes Haus, und die zugehorige Noesis
ist die Weise des Meinens, in diesem Falle die Wahrnehmung. Man
kann sich schnell verdeutlichen, dass ein solcher Bezug vielschichtig
ist. Die sensuelle U\, der Stoff der Empfindung, wird im Erlebnis-
strom durch intentionale pog| »beseelt«.¢” Der so konstituierte no-
ematische Gehalt beschrinkt sich aber nicht auf ein zugrunde liegen-
des Ereignis. Er kann als identischer gegenstandlicher Kern® in einer
Fiille von Noemata gegenwirtig sein. Auch auf der noetischen Seite
sind Variationen moglich. So kann der gleiche intentionale Gegen-
stand einmal wahrgenommen, spéter erinnert oder auch phantasiert
werden.

Das Wesen des intentionalen Gegenstandes enthiillt sich nun
wiederum in einer bestimmten reduktiven Einstellung. Die mogli-
chen Variationen der Auffassungsweisen werden darin systematisch
durchlaufen, explizit gemacht und auf das in ihm liegende Invariante
zuriickgefiihrt. Die Ideation hat somit drei Schritte:

»1. erzeugendes Durchlaufen der Mannigfaltigkeit der Variationen;

2. einheitliche Verkniipfung in fortwihrender Deckung;

3. herausschauende aktive Identifizierung des Kongruierenden gegeniiber
den Differenzen«®.

Nehme ich etwa ein rotes Haus wahr und suche nach dem Wesen des
Roten, so kann ich zunichst von diesem konkreten Haus absehen. Ich
kann den roten Gegenstand beliebig umfingieren, und dadurch wird
deutlich, dass das rote Haus nur ein beliebiges Exempel einer all-

% CM 34.

¢ Vgl. etwa Ideen I, 192 ff.

6 Ideen I, 232 ff.

% Edmund Husserl: Logische Untersuchungen : Zweiter Band, Erster Teil : Unter-
suchungen zur Phinomenologie und Theorie der Erkenntnis (Husserl 1984) [Hua XIX/
1], 149.

53

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

gemeineren Ereignisgattung war, das Wesen des Roten also nicht im
phinomenalen Erscheinen dieses Hauses begriindet liegt. Ebenfalls
kann ich die noetische Seite variieren, indem ich die aktuelle Rot-
wahrnehmung in eine Erinnerung oder Phantasie umfingiere und so
fort. Das Wesen des Roten ist dann das durch alle Variationen inva-
riante Eidos, dasjenige, was es mir in allen Fillen erlaubt, von einem
Rot-Erlebnis zu sprechen. Durch die Ideation wird »die Sache selbst«
im phinomenologischen Sinne in den Blick genommen. Mit dieser
Auffassung distanziert sich Husserl von der am neukantianischen
Kritizismus orientierten Diskussion seiner Zeit.”> Wesensallgemein-
heiten sind bei ihm keine Urteilskategorien, die auf Gegenstinde be-
zogen werden. Das Allgemeine, die Sache selbst, findet sich in der
konkreten Vorstellung. Weder eine Kategorientafel noch platonische
Ideenschau sind notwendig, um das Wesen zu enthiillen, sondern
mein konkretes Sehen — als intentionales und damit sinnkonstitu-
tives Erschauen — dieses roten Hauses erfasst unmittelbar das we-
sentlich Rote in thm. Dieses Geschehen spielt sich in der natiirlichen
Einstellung zumeist unreflektiert ab, und in der Tat ist es eine These
Husserls, dass die eidetische Reduktion im Grunde nur die reflexive
Explikation einer in jedem menschlichen Bewusstsein immer schon
vollzogenen origindren Wesensintuition ist: »In Wahrheit sehen alle
und sozusagen immerfort >Ideen¢, >Wesens, sie operieren mit ihnen
im Denken, vollziehen auch Wesensurteile, nur daf3 sie dieselben von
ihrem erkenntnistheoretischen >Standpunkte< aus wegdeuten.«”* Das
Wesen ist also nicht etwas »in« oder »hinter« den Dingen, sondern es
ist konstituiert in eins mit der Phinomenalitit der Dinge und durch
die auf sie gerichteten Intentionen. Die Allgemeinheit der Ideen
besteht nicht unabhingig von den in den Wahrnehmungsakten
erschauten Dingen, sondern das Eidos ist »erschautes bzw. erschau-
bares Allgemeines, ein reines, sunbedingtes¢, namlich durch kein Fak-
tum bedingt, seinem eigenen intuitiven Sinne gemifs.«” Die explizi-
te Wesensschau der Phidnomenologie, aber auch die der sinnlichen
Wahrnehmung innewohnende implizite, nicht-reflexive Form, sind
somit gebende Akte in jenem Sinne, den Husserl im Band I der Ideen
mit seinem bertthmten Prinzip aller Prinzipien formuliert:

70 Vgl. Lembeck 1994, 32.
71 Jdeen I, 48.
72 CM 73.

54

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formen der Reduktion

»Am Prinzip aller Prinzipien: daf8 jede originir gebende Anschauung eine
Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daf3 alles, was sich uns in der >Intuition¢
originir, (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) darbietet, einfach hin-
zunehmen sei, aber auch nur in den Schranken, in denen es sich da gibt, kann
uns keine erdenkliche Theorie irre machen.«”

Die Phanomenologie darf allerdings nicht bei der Aufdeckung der
Wesenssphire stehen bleiben, wenn die reine transzendentale Sub-
jektivitit in den Blick gelangen soll, denn dieser Sphire haftet immer
noch der Sinn einer Transzendenz an. Es bedarf daher einer dritten
Form der Reduktion: der transzendentalen Reduktion. Alle Konstitu-
tionen des Bewusstseins geraten nun in die methodische Klammer
der radikalen émoyr). Es ist vielleicht etwas schwierig, genau zwi-
schen phénomenologischer und transzendentaler Reduktion zu un-
terscheiden, zumal Husserl selbst diesen Unterschied nicht immer
macht. Im Encyclopaedia-Britannica-Artikel aber beispielsweise, in
dem die Ndhe der Phanomenologie zu einer reinen Psychologie fo-
kussiert wird, unterscheidet Husserl die beiden Reduktionsformen.
Die phinomenologische Reduktion ist in diesen Texten allgemeiner
gehalten, sie betrifft generell die Einklammerung jeglicher objektiver
Setzungen. Die »geradehin daseiende Welt«’* der natiirlichen Ein-
stellung wird in Frage gestellt. Die transzendentale Reduktion hin-
gegen reicht tiefer. Sie fokussiert das konstituierende Bewusstsein
selbst unter Ausblendung aller Setzungen, die das natiirliche Ich pos-
tuliert. Das Bewusstsein muss entgegen der Stofrichtung der Psy-
chologie »entweltlicht« werden, und damit ist auch der Punkt er-
reicht, an dem die Wege der beiden Wissenschaften sich endgiiltig
trennen:

»Wihrend also der Psychologe innerhalb der fiir ihn natiirlich geltenden
Welt die vorkommende Subjektivitit auf die rein seelische Subjektivitit — in
der Welt — reduziert, reduziert der transzendentale Phinomenologe durch
seine absolut universale Epoché diese psychologisch reine auf die transzen-
dental reine Subjektivitit, auf diejenige, welche die Weltapperzeption und
darin die objektivierende Apperzeption >Seele animalischer Realititenc voll-
zieht und in sich in Geltung setzt.«”>

Die transzendentale Reduktion eroffnet also das transzendentale
Feld, indem sie das reine Ich freilegt. Damit ist nun mehr gemeint

73 Jdeen I, 51.
7+ Vgl. Enc 282.
75 Enc 293.

55

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

als ein allgemeines Prinzip formaler Subjektivitat. Es ist das trans-
zendentale Ego als je meines und in voller Konkretion. Das Schema
der Intentionalitdt gerit also in der Reduktion zur Trias »ego-cogito-
cogitatum«.”6 Jeder Vollzug des cogito verweist auf ein Gedachtes,
das cogitatum, dann iiber die Weise seines Gedachtseins auf sich
selbst und schliefllich auf das Ego als Einheitspol im Strom der cogi-
tationes und Vollzieher des Denkens. Dieses Ego ist transzendental,
gleichwohl es noch faktisch zu nennen ist, weil es auf das jeweilige
konkrete cogito bezogen ist. Es ist wiederum die Methode der Idea-
tion, die das faktische Ego auf sein Eidos zurtickfithrt. Bereits in der
freien Variation der noematischen Strukturen des intentionalen Ge-
genstandes lag die Variation der korrelierenden Noesen und damit
auch des zugrunde liegenden Ego. Explizit gefasst als eidetische Ego-
logie ist die Phinomenologie dann in ihrem Kern die Enthiillung des
»universalen Eidos transzendentales Ego iiberhaupt, das alle reinen
Maoglichkeitsabwandlungen meines faktischen und dieses selbst als
Moglichkeit in sich fafdt.«”7

Ideation bedeutet also das Versetzen in reine Moglichkeit, und
diese Moglichkeit geht der Wirklichkeit voraus, sie bildet den we-
sensgesetzlichen Boden, der die Wirklichkeit vorzeichnet. In diesem
klassisch transzendentalphilosophischen Sinne einer Bedingung der
Maoglichkeit erforscht die eidetische Egologie das »universale Aprio-
ri, ohne das ich und ein transzendentales Ich iiberhaupt nicht >er-
denklich« ist«”8. Im Zusammenhang der spiter zu erorternden Inter-
subjektivititstheorie ist es besonders wichtig, auf das Eidos Ego
hinzuweisen, weil es innerhalb der Eidetik zunichst so scheint, als
konne der Andere gar nicht zum Problem werden. Wenn die trans-
zendentale Reduktion den methodisch tiefsten Punkt der Phanome-
nologie darstellt, so ist bemerkenswert, dass der Andere scheinbar
vollig unter die Klammer der émoyn fallt. Auch Husserl weist auf
diesen Umstand hin:

»Es ist wohl darauf zu achten, dafl im Ubergang von meinem Ego zu einem
Ego tiberhaupt weder die Wirklichkeit noch Moglichkeit eines Umfanges von
Anderen vorausgesetzt ist. Hier ist der Umfang des Eidos Ego durch Selbst-

76 CM 52.
7 CM 731.
78 CM73.

56

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Formen der Reduktion

variation meines Ego bestimmt. Mich fingiere ich nur, als wire ich anders,
nicht fingiere ich Andere.«”

Diese Passage ldsst sich bereits als Hinweis auf die spatere Problem-
lage lesen. Der Andere wird in der Selbstvariation nicht nur nicht
vorausgesetzt, er kann sogar in ihr gar nicht in seinem Sinn erfasst
werden. Alle Fiktion des Ego ist Variation meines Ego, und ich kann
den Anderen nicht denken, indem ich mein Ego zu einem fremden
umfingiere, denn es bleibt immer noch mein Ego im Status des »als
ob es ein anderes wire«, und nicht das Ego eines Anderen. Der An-
dere muss also in seinem Anderssein durch mich konstituiert sein.
Als Konstitution aber ist der Andere nicht eine Moglichkeit meines
Ego, denn »ich« kann nie ein Anderer werden, sein Wesen kann nicht
als Variation meines Wesens verstanden werden. Die grundlegende
Dichotomie des Anderen wird deutlich: Er ist einerseits einer wie ich,
fremdes Ego, konstituierende Subjektivitit, Subjekt fiir die Welt. Er
ist andererseits nicht ich, sondern durch mich konstituiert, Objekt in
der Welt. Es muss also gekldrt werden, wie sich unter die von mir
konstituierten Dinge ein besonderes Ding einschleichen kann, dem
ich seinerseits weltkonstituierendes Vermogen zugestehe. Der Ande-
re ist also nicht ein Problem der Reduktion, sondern eines der Kon-
stitution und fdllt damit unter die Konstitutionsforschung als die
zweite Stufe der Selbstauslegung des Ego. Husserl grenzt die beiden
Stufen an zentraler Stelle, kurz vor dem Ubergang zur Intersubjekti-
vitatstheorie in den Cartesianischen Meditationen wie folgt von-
einander ab:

»[...] so ergibt sich als Konsequenz eine universale Phinomenologie [...] als
eine Selbstauslegung im prignanten Sinne, die systematisch zeigt, wie das
Ego sich als in sich und fiir sich Seiendes eines eigenen Wesens konstituiert;
und dann zweitens als eine Selbstauslegung im erweiterten Sinne, die von da
aus zeigt, wie das Ego in sich vermdge dieses Eigenwesens auch >Anderess,
»Objektives< konstituiert, und so iiberhaupt alles, was fiir es je im Ich als
Nicht-Ich Seinsgeltung hat.«

77 CM 73.
80 CM 88.

57

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt
2.4 Der Andere und der Verdacht des Solipsismus

Es ist nun zunichst zu priifen, an welcher Stelle genau der Andere in
den Blick des Phinomenologen gelangt. Es ist jener tiefste Punkt der
transzendentalen Reduktion, an dem das reine absolute Ego vor Au-
gen steht, also der Ubergang zur Konstitutionsforschung, diejenige
Stelle, an der iiberpriift werden muss, ob die transzendentale Phino-
menologie ihrem Anspruch, bereits Transzendentalphilosophie zu
sein®!, gerecht werden kann. Die Reduktion hat die Welt als Konsti-
tution, als Welt fiir-mich, aufgedeckt. Nun hat aber die Welt in na-
tiirlicher Einstellung den Sinn des »Fiir-jedermann-da«. Ich erfahre
die Welt »nicht als mein sozusagen privates synthetisches Gebilde,
sondern als mir fremde, als intersubjektive, fiir jedermann daseiende,
in ihren Objekten jedermann zugingliche Welt.«%2 Dieser unreflek-
tierte Anspruch an die natiirliche Welt, jedermann in gleicher Weise
zuginglich zu sein, findet ihr Pendant in der philosophischen Refle-
xion. Die allgemein verbindliche apodiktische Evidenz, die von der
Philosophie gesucht wird, soll gerade nicht nur eine Privatsache des
einzelnen Philosophen sein, sondern die Philosophie soll eine echte
philosophia perennis® sein, sie soll ewig und allgemein verbindlich,
nachvollziehbar und kommunizierbar sein. Ist jedoch die Welt auf ihr
Sein-fiirmich transzendental reduziert, so scheint der Andere und
seine Konstitution ein fiir alle Mal aus der Sphire meines unmittel-
baren Weltzugangs ausgeschlossen. Damit ist der Verdacht eines
transzendentalen Solipsismus ausgesprochen:

»Wenn ich, das meditierende Ich, mich durch die phinomenologische émoy1
auf mein absolutes transzendentales Ego reduziere, bin ich dann nicht zum
solus ipse geworden, und bleibe ich es nicht, solange ich unter dem Titel
Phinomenologie konsequente Selbstauslegung betreibe?«8

Die Anderung der Blickrichtung von der natiirlichen zur phino-
menologischen Einstellung fithrt zu einer philosophischen Ver-
einzelung. Mit der Einklammerung der natiirlichen objektiven
Seinsgeltungen und der Einschrinkung auf die Primordialsphire ver-
schwindet auch der naive Sinn des Fiir-jedermann-da der Welt und
damit der unmittelbare intuitive Zugang zum Anderen. Husserl

81 Vgl. CM 93.
£ CM 94.
$ CM 90.
8 CM91.

58

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und der Verdacht des Solipsismus

schreibt: »als Phanomenologe bin ich notwendig Solipsist.«% Zwar
bleibt das Eingeklammerte innerhalb der Klammer weiter bestehen,
aber auf reflexiver Ebene sieht sich der Philosophierende nun vor die
schwierige Aufgabe gestellt, das Eingeklammerte von jeglicher Nai-
vitit gereinigt fiir sich zuriickzugewinnen. Husserl beschreibt diese
Vereinzelung etwa auch in der Krisis-Schrift: »Die Epoché schafft
eine einzigartige philosophische Einsamkeit ...«% Sie ist begriindet
einerseits durch die Reduktion, die das Ich durch Absehen von allen
transzendenten Seinsgeltungen radikal auf sich zuriickwirft, anderer-
seits durch die Relativitit der Welt auf das sie konstituierende Ich.
Wenn ich die Welt konstituiere, so ist fiir mich undenkbar, dass es
auch andere Iche geben konnen soll, die ebenfalls — und unabhingig
von meiner Konstitution — die Welt konstituieren. Transzendentale
Subjektivitdt ist immer absolute Subjektivitit.

Husserl scheint aber — darauf hat bereits Theunissen hingewie-
sen® — die beiden Ebenen der Einsamkeit nicht zu unterscheiden. Die
eine Ebene ist die Einsamkeit desjenigen, der die Reduktion vollzieht,
also sich in reflexiver Einstellung befindet, die andere Ebene ist die
Einsamkeit des durch die Reduktion freigelegten transzendentalen
Ich. Sie ist nicht mehr durch die reflexive Einstellung bedingt, son-
dern durch den weltkonstitutiven Charakter des transzendentalen
Ich. Husserls Theorie der transzendentalen Intersubjektivitit ldsst
sich, wenn man diese beiden Ebenen dennoch unterscheidet, als Ver-
such lesen, der Welt die Objektivitdt im Sinne des »Fiir-jedermann-
da« zuriickzugeben, aber auch als Versuch, die radikale Trennung des
reflektierenden Ich von allen als naiv entlarvten sozialen Beziigen
wieder riickgdngig zu machen.

Die Absolutheit des transzendentalen Ego geht iiber eine Je-
meinigkeit des Ego als einzig der untersuchenden Reflexion zu Ver-
fiigung stehendem hinaus. Sie meint hier vielmehr eine Je-Einzigkeit
des Ego, als einzig denkmoglichem Pol von Weltkonstitution. Die
Konstitution durch Andere ist nicht nur nicht zuginglich, sondern
grundsitzlich ausgeschlossen. Sie wire ein Sinn ohne korrelierende
Intention, ein cogitatum ohne cogito. Ist das radikal reduzierte Ich
tatsichlich ein transzendentales solus ipse, dann ist es fraglich, ob
der Anspruch einer Welt fiir jedermann von hier aus noch eingeldst

85 Hua VIII, 174.
86 Krisis 187 f.
8 Vgl. Theunissen 1977, 35.

59

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

werden kann. Die Radikalitit des Ansatzes wird an dieser Stelle die-
sem selbst zum Problem. Die Reduktion streicht zu viel, als dass sie
in ihrer Radikalitit durchzuhalten wire. Vielmehr kommt es darauf
an, das hyperbolische Element® in geeigneter und konstruktiver
Weise zuriickzunehmen, so dass die fundamentale Aporie radikaler
Reflexion nicht zur Sackgasse fiir das Denken wird. Es wird zu unter-
suchen sein, inwieweit bei Husserl ein solches konstruktives Zuriick-
weichen vom dufSersten radikalen Standpunkt zu beobachten ist. Zu-
nichst einmal scheint sich diese Vermutung nicht zu bestitigen.
Vielmehr fiihrt Husserl eine weitere Verschirfung durch eine zusitz-
liche Ebene der Reduktion ein. Andererseits hat er immerhin wieder-
holt darauf hingewiesen, dass alles in der Reduktion Eingeklammerte
»innerhalb der Klammer« weiter bestehen bleibt, also auch die An-
deren und ihr Geltungsanspruch an die objektive Welt. Die Klammer
markiert die sozusagen »schlechte«, unhinterfragte Transzendenz.
Gibt es aber einen die Unmittelbarkeit des Weltzugangs nicht ver-
stellenden Weg zur »echten« Transzendenz des Anderen und seiner
Konstitutionen? Der Schliissel ist, um auf das obige Zitat zuriick-
zukommen, in dem Titel der »konsequenten Selbstauslegung« zu
finden. Bedeutet Selbstauslegung lediglich ein Auseinanderlegen im
analytischen Sinne, oder ist es auch so zu verstehen, dass das Selbst
sich auslegt im Sinne eines Aus-sich-Hinauslegens und hinein in den
Anderen?

Obwohl die eigentliche Antwort auf die Solipsismus-Frage na-
tiirlich durch die Intersubjektivititstheorie gegeben wird, lassen sich
bei Husserl auch Ansitze zu einer Erwiderung auf der Grundlage der
Reduktionslehre finden. In der Vorlesung Grundprobleme der Phi-
nomenologie aus dem Wintersemester 1910/11 etwa heifst es:

»Solus ipse — das hiesse, ich allein bin, oder, ich schalte alle iibrige Welt aus,
nur nicht mich selbst und meine psychischen Zustinde und Akte. Im Gegen-
teil schalte ich aber als Phinomenologe mich selbst genauso aus wie alle Welt,
und nicht minder meine psychischen Zustinde und Akte, die als meine eben
Natur sind.«%

Wenn »ich selbst« als Einheitspol meiner psychischen Zustinde ge-
nau so wenig Geltung habe wie die Welt, dann findet auch der Solip-
sismus keinen Anhaltspunkt. Hiermit ist allerdings nur der Vorwurf

8 Auf den hyperbolischen Charakter philosophischer Reflexion hat Paul Ricceur in Das
Selbst als ein Anderer (Ricceur 1996, 399 ff.) hingewiesen. Vgl. hierzu auch S. 92.
89 Inter I, 154.

60

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und der Verdacht des Solipsismus

eines »psychologischen Solipsismus« entkriftet, der »die psychologi-
sche und psychologistische Immanenz mit der echten phinomenolo-
gischen verwechselt«®. An einer anderen Stelle macht Husserl aller-
dings deutlich, dass die im nachsten Abschnitt zu behandelnde
eigenheitliche Reduktion in ihrer Radikalitit iiber die Konstruktion
eines solchen psychologischen Solipsismus hinausweist:

»Die solipsistisch reduzierte Welt ist nicht zu verwechseln mit der primordi-

nalen Welt, oder die solipsistische Reduktion nicht mit der primordinalen
Reduktion. Denn diese ist die Reduktion dessen von der Welt, die ich erfah-
rungsmissig in Geltung habe, auf das von ihr, was ich originaliter erfahre und
je erfahren kann. [...] Zum Primordinalen gehéren alle meine Erfahrungs-
erlebnisse, nicht aber die darin rechtmissig erfahrenen Anderen. [...] Aller-
dings kann eine solipsistische Welt in ihrer Raumzeitlichkeit und ihren solip-
sistischen Erfahrungsrealititen so in der Fortfahrung sich gestalten, sich so
neuen Sinn zueignen [...], dass in mir die Erfahrungsmotivationen erwach-
sen, mit denen Einfiihlungen auftreten, und in der moglichen Einstimmigkeit
einfiihlungsmissiger Fortbestitigung sind dann rechtmiflig Andere da, und
damit gewinnt die solipsistische Welt im Lauf der Forterfahrung den Sinn
einer intersubjektiven Welt, und ich werde dann zum Menschen im gewéhn-
lichen Sinne usw.«*!

Die solipsistisch reduzierte Welt hat sich mithin als eine konstruierte
psychologische Immanenz erwiesen, deren Abgeschlossenheit sich in
der fortlaufenden Erfahrung nicht bewihrt. Die echte phanomenolo-
gische Immanenz hingegen ist die transzendentale Sphare. Auch die
eigenheitliche Reduktion fiihrt auf eine abgeschlossene Sphire, die
sich aber nicht als eine echte phinomenale Teilmenge, sondern als
»Schicht« der Welt erweisen wird. Der an dieser Stelle drohende
transzendentale Solipsismus wird, so Husserl in Formale und trans-
zendentale Logik, in der konkreten Auslegung dieser Sphire ent-
scharft.

»Die Welt ist bestindig fiir uns da, aber zunichst doch fiir mich da. Fiir mich
da ist dabei auch dies, und nur daher hat es fiir mich Sinn, daf3 sie fiir uns da
ist und da als eine und dieselbe und als Welt eines nicht so und so zu postu-
lierenden — und etwa gar zur Versshnung der Interessen des Verstandes und

% Ebd.

91 Edmund Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitdt, Band III (Husserl
1973¢) [Inter III], 51. Husserl verwendet die Begriffe »primordial« und »primordinal«
synonym. Da in der Husserl-Forschung kein Bedeutungsunterschied festgestellt werden
konnte, wird in der vorliegenden Arbeit mit Ausnahme der zitierten Passagen der ety-
mologisch naheliegendere Begriff »primordial« verwendet.

61

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Genmiits passend zu >interpretierenden< — Sinnes, sondern eines Sinnes der
zuniichst und in erster Urspriinglichkeit aus der Erfahrung selbst herauszule-
gen ist.«”?

Die Beweislast liegt somit ganz bei der Konstitutionsforschung, die
zu untersuchen hat, wie die Welt-fiir-uns ihrem Sinn nach in der
Welt-fiirmich bereits enthalten ist. Echte Interpretation, schreibt
Husserl in einer Randbemerkung seines Handexemplars von Forma-
le und transzendentale Logik, ist »Auslegung dessen, was in einem
Sinn als Sinn impliziert ist«%. Das »Sinnhaben der Anderen, und der
Welt fiir Andere«® ist eine Tatsache, deren Sinn wiederum in mir
selbst aufzusuchen ist.

2.5 Eigenheit und Leib

Die Intersubjektivititstheorie teilt sich nach Husserl gemaf3 der ihr
zugrunde liegenden Problemlage in zwei Gebiete. Zunichst einmal
steht die Gegebenheit des Anderen fiir mich und damit seine Kon-
stitution durch mich im Vordergrund: »Das Problem ist also zunichst
wie ein spezielles, eben als das des >Fiir-mich-da< der Anderen ge-
stellt, als Thema also einer transzendentalen Theorie der Fremd-
erfahrung, der sogenannten >Einfithlung«.«% Der Begriff »Einfiih-
lung« steht hier deshalb in Anfiihrungszeichen, weil er gingiger
Terminus der Psychologie und als solcher wie stets von Husserl kri-
tisch beleuchtet und transzendental modifiziert werden wird. Zwei-
tens wird durch die so gewonnene Intersubjektivitit die Objektivitit
der Welt als einer »universalen Sinnesschicht«% begriindet: » Aber es
erweist sich eben alsbald, daff die Tragweite einer solchen Theorie
sehr viel grofler ist als es zunichst scheint, daf3 sie ndmlich auch mit-
fundiert eine transzendentale Theorie der objektiven Welt«*”. Die
beiden soeben zitierten Titel der transzendentalen Theorie der
Fremderfahrung und derjenigen der objektiven Welt® geben die
Gliederung unseres weiteren Vorgehens bei der Entwicklung der In-

92 Hua XVII, 249.

% Ebd.

9% Ebd.

% CM 94.

% CM 95.

7 CM 94.

% Vgl. auch CM 109.

62

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

tersubjektivititstheorie vor. Zuerst muss aber der transzendentale
Boden, auf dem die Intersubjektivitit bei Husserl entwickelt wird,
freigelegt werden.

Hierzu ist ein weiterer Reduktionsschritt nétig. In ithm wird die
bereits transzendental reduzierte Erfahrung auf den Bereich der so
genannten Eigenheit reduziert. Als mir-eigen gilt dabei erst einmal
negativ all jenes, was nicht fremd ist. Fremd ist im allgemeinsten
Sinne alles, was dem Ich als Nicht-Ich gegeniibertritt®. Damit ist
aber nicht jegliches vom Ich Verschiedene gemeint, da jedes inten-
tionale Bewusstsein auf etwas von ihm Verschiedenes hindeutet und
somit alles Intentionale fremd wire. Das Fremde steht vielmehr dem
Ich auf eine solche Weise gegeniiber, dass es zu seinen Konstitutionen
in Konkurrenz tritt, indem es »sinnmitbestimmend«!% auftritt. Zu-
dem ist das Fremde dadurch charakterisiert, dass in der Verschieden-
heit eine Gleichheit wohnt: »Fremdheit besagt Zuginglichkeit in der
eigentlichen Unzuginglichkeit, im Modus der Unverstindlich-
keit.«1! Dies entspricht der Struktur, die in der Einleitung als Ahn-
lichkeit-Differenz!%? bezeichnet wurde, allerdings jetzt mit dem Fo-
kus auf »Menschheiten und Kulturen«. Bernhard Waldenfels hat
darauf hingewiesen, dass die in der Fremdheit liegende Beziehung
nicht auf der Ahnlichkeit, sondern auf der Differenz beruht: »Etwas
ist zuginglich nicht trotz, sondern in seiner Unzuginglichkeit, genau
das besagt Fremdheit.«10?

Es geht nun bei dieser Stufe der Reduktion nicht mehr darum,
Seinsgeltungen zu negieren, denn dies war ja schon durch die trans-
zendentale Reduktion geschehen, die weiterhin aufrecht erhalten
wird, sondern, wenn man so sagen darf, von »Sinngeltungen« zu
abstrahieren. Alle meine Konstitutionen, die in sich den Sinn einer
fremden Konstitution tragen, werden so aufSer Geltung gesetzt. Na-
mentlich sind dies der ich-artige Sinn aller lebenden Wesen, alle

% Zum Begriff des Fremden bei Husserl vgl. die Arbeiten von Bernhard Waldenfels:
»Erfahrung des Fremden in Husserls Phinomenologie« (Waldenfels 1989), sowie all-
gemeiner: Der Stachel des Fremden (Waldenfels 1990), dort insbes. S. 33 f. und 57-79.
Waldenfels betont den Aspekt der Unverfiigbarkeit des Fremden, der auf das Eigene
zuriickschlagt (Waldenfels 1990, 33): »Die FremdausschlieBung nimmt Ziige der Selbst-
ausschliefung an, so daf} Eigenes am Ende nicht nur Fremdem, sondern sich selbst aus-
geliefert ist.«

100 CM 97.

101 Inter III, 631.

02 Vgl S. 15 ff.

103 Waldenfels 1989, 41.

63

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

»Kulturpradikate«1%, alles Fremdgeistige und der bereits angespro-
chene Weltsinn des Fiir-jedermann-da. Ein Beispiel Husserls!® hilft,
um die genaue Intention der eigenheitlichen Reduktion zu verdeut-
lichen. Wiirde ich etwa von allen anderen Menschen abstrahieren,
indem ich mir eine Welt ohne sie vorstelle, etwa durch eine univer-
sale todliche Krankheit dahingerafft, die mich als einzigen Uberle-
benden zuriickldsst, so wire ich in dieser Vorstellung allein. Dieses
Allein-sein ist aber nicht eigenheitlich, da ihm der Sinn des Fremden
noch innewohnt, namlich mittels der mir fehlenden anderen Men-
schen und mittels der prinzipiellen Erfahrbarkeit der Welt fiir alle. In
der eigenheitlichen Reduktion wire der Sinn des Allein-seins aus-
geschaltet, weil er eine Fremdkonstitution enthilt.

So wird eine Sphire des reinen Ich-selbst gebildet, von der zu-
nichst einmal zu iiberpriifen ist, ob ihr {iberhaupt noch ein eigener
Sinn zukommt. Fiir Husserl ist dies sehr wohl der Fall. Die eigenheit-
liche Reduktion entdeckt eine »Natur, eine »einheitlich zusammen-
hingende Schicht des Phinomens Welt, des transzendentalen Korre-
lats der kontinuierlich einstimmig fortgehenden Welterfahrung.«06
Diese »Natur, die auch als »blofse Natur« bezeichnet wird, ist des-
wegen in Anfiihrungszeichen gesetzt, weil sie nicht mehr die Natur
der natiirlichen Einstellung ist, da ihr der naive Sinn des Fiir-jeder-
mann-da fehlt. Trotzdem ist sie kein willkiirliches Konstrukt, son-
dern eine faktische phinomenale Schicht der Welt: »Wir konnen
trotz unserer Abstraktion kontinuierlich in der erfahrenden An-
schauung fortgehen, ausschliefilich in dieser Schicht verbleibend.«%7
Es lasst sich nach Husserl sogar zeigen, dass die eigenheitliche Sphi-
re, die darum auch die Primordialsphire heiflen wird, im konstituti-
ven Gefiige der Welt urspriinglicher ist als die des Fremden:

»Diese einheitliche Schicht ist ferner dadurch ausgezeichnet, daf3 sie die we-
sensmiflig fundierende ist, d. h. ich kann offenbar nicht das >Fremde« als Er-
fahrung haben, also nicht den Sinn objektive Welt als Erfahrungssinn haben,
ohne jene Schicht in wirklicher Erfahrung zu haben, wihrend nicht das Um-
gekehrte der Fall ist.«108

104 CM 98.
105 CM 95£.
16 CM 98.
107 Ebd.
108 Ebd.

64

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

Der Ertrag der eigenheitlichen Reduktion fiir die Phanomenologie
besteht wesentlich aus zwei Aspekten. Erstens ist dies der Aufweis
der Konstitution des Leibes. Da der Leib spiter innerhalb der Phino-
menologie Maurice Merleau-Pontys die zentrale Rolle einnehmen
wird, soll seiner Betrachtung bereits hier bei Husserl besonderes In-
teresse gelten. Rufen wir uns in Erinnerung, dass die eigenheitliche
Reduktion nicht wie die transzendentale Reduktion auf das reine
konstituierende Ich abzielt, sondern auf dessen Konstitutionen. Die
Abstraktion von allem Fremden bildet eine Weltschicht eigenheitli-
cher »Natur« mit ebenfalls eigenheitlichen »Objekten«, die nur fiir-
mich sind. Da die gesamte Phinomenologie Selbstauslegung ist,
kommt demjenigen Objekt, das ich selbst »bin«, bei der Betrachtung
besonderes Interesse zu. Das Bewusstsein konstituiert sich selbst als
Ich, und konkret als Seiendes unter anderem Seienden in der Welt ist
es gefasst als Mensch. Der Ansatzpunkt fiir die Reduktion der objek-
tiven Selbstkonstitution ist also das Phanomen »Ich als dieser
Mensch«. Wenn ich nun einen beliebigen Menschen eigenheitlich
reduziere, also von seinen kulturellen Attributen sowie der Anwe-
senheit fremdem Bewusstseins in ihm abstrahiere, so bleibt nichts
als sein Korper, reduziere ich hingegen mich, so wird deutlich, dass
mein eigener menschlicher Korper nicht mittels Fremdkonstitution
als von meinem Bewusstsein »bewohnt« erfasst wird, sondern ich als
dieser Mensch bin dieser Korper in origindrer Selbstgegebenheit.
Dieses Phinomen wird mit dem Terminus des Leibes gekennzeich-
net:

»Wenn ich andere Menschen eigenheitlich reduziere, so gewinne ich eigen-
heitliche Kérper, wenn ich mich reduziere als Menschen, so gewinne ich
»meinen Leib« und meine »Seele«, oder mich als psychophysische Einheit,
in ihr mein personales Ich, das in diesem Leib und >mittels< seiner in der
>Auflenweltc wirkt«!09,

Der eigenheitliche Leib ist, im Unterschied zu allen anderen Korpern,
das einzige »Objekt« innerhalb der eigenheitlichen Natur, dem ich
eine origindre Verbundenheit mit der Welt zurechne, da er das Ob-
jekt ist, »inc dem ich unmittelbar >schalte und walte««11. Das eigen-
heitliche Ich, das in psychophysischer Einheit mit meinem Leib ist,

109 CM 991.
1o CM 99.

65

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

stellt immer noch den einheitlichen Pol meiner intentionalen Erleb-
nisse dar, aber ihm fehlt der Bezug auf ein mogliches Wir.

Es wird bereits hier deutlich, dass dem Leib eine Sonderstellung
unter den »Objekten« zukommt. Im gegenstindlichen Sinne ist der
Leib ndamlich kein Objekt, aber er ermoglicht das Erfassen von Ob-
jektivitat: »Jedenfalls, so sehr der Leib fiir sich selbst< Objekt wird
und so etwas wie res extensa ist, ist er es doch nicht im vollen Sinn
der Natur — er ist die Voraussetzung jedes An-sich-seins und nicht
selbst ein An-sich in der originalen Erfahrungssphare.«'

Eine ausfiihrlichere Analyse der Konstitution des Leibes findet
sich in den Ideen II. Hierbei handelt es sich aber nicht um eine Be-
trachtung innerhalb der eigenheitlich reduzierten »Natur«, sondern
um eine Fassung der »Naturrealitit Mensch«!2, allerdings in »solip-
sistischer Erfahrung«!3?, also in Absehung von jeder moglichen
Fremderfahrung. Der Unterschied besteht darin, dass hier keine
transzendental-eigenheitliche Reduktion vorgenommen wird, die
den Leib negativ in Absetzung der bloflen Korper der Anderen kon-
stituiert, sondern es wird stirker die positive Konstitution durch die
eigene Leiberfahrung, die bereits in natiirlicher Einstellung vorliegt
und in sich keine Fremderfahrung enthilt, herausgestellt. Der Solip-
sismus ist hier also keine methodisch eingenommene Position, son-
dern er entspringt der Naivitit einer nicht-transzendentalen Reflexi-
on auf das »Ich als dieser Mensch«.

Dabei ergeben sich zwei Perspektiven, eine »Inneneinstellung«
und eine »AufSeneinstellung«!%. Von innen her gesehen erscheint
der Leib als Lokalisationsfeld seiner Empfindungen und als frei be-
wegliches Organ des Willens. Bei aller dufSeren Wahrnehmung ist
der Leib »dabei« mittels Empfindungen, etwa taktueller oder vi-
sueller Art, die in ihm oder an ihm lokalisiert sind. Eine taktuelle
Tischwahrnehmung etwa ist mit einer Beriihrungsempfindung ver-
bunden, die ihrerseits eine Leibeswahrnehmung darstellt. Die Kon-
stitution des Leibes durch die Lokalisation, die Husserl auch als das
»Einlegen von Empfindungen«!®> beschreibt, lassen ihn sich von al-
len anderen Dingen unterscheiden. In der Lokalisation erscheint der

" Edmund Husserl: Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit, Band II (Husserl
1973b) [Inter II], Beilage LVI, 454.

112 [deen II, 143.

13 Jdeen II, 161.

114 Ebd.

15 Tdeen II, 151.

—

—

66

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

Leib als Vermogen. Wihrend blofSe materielle Dinge nur mechanisch
und indirekt beweglich sind, ist der Leib das »einzige Objekt, das fiir
den Willen meines reinen Ich unmittelbar spontan beweglich ist«116.
Der Leib als spontanes Vermogen, als ein »Ich kanng, das einem »Ich
will« untersteht, konstituiert durch seine spontanen Akte eine Ob-
jektwelt raumkorperlicher Dinge. Er ist damit das konstitutive Ver-
bindungsglied zwischen Ich und Welt. Insbesondere konstituiert er
sich so, diesmal im Sinne der zweiten Perspektive »von aufSen her
gesehen« auch selbst als raumkorperliches Objekt. Allerdings ist die-
se Konstitution ein Sonderfall. Durch die sich iiberlappende Konsti-
tution in Innen- und AufSenperspektive ist er stets »ein merkwiirdig
unvollkommen konstituiertes Ding.«'7 So erscheint das spontane
und freie »Ich kann« als Ding in den Kausalzusammenhang der Na-
tur eingegliedert. Der Leib ist ein spontanes Vermogen, das zugleich
einer Passivitit unterliegt. Auch hier ist er also als ein Verbindungs-
glied zwischen Innen und Auflen konstituiert, namlich als »Um-
schlagspunkt< zwischen kausalem und konditionalem Vorgang.«!8
Der Leib als Objekt erscheint aufSerdem konstituiert als Orientie-
rungszentrum fiir sein Ich. Von ihm aus als zentralem Hier wird die
Umwelt in ihrem Dort aufgespannt. Dabei ergibt sich fiir den Leib
selbst wiederum die Merkwiirdigkeit, dass er als Nullpunkt der wahr-
nehmbaren Welt niemals selbst ganz in der Wahrnehmung erscheint.
Wir konnen etwa nicht unseren eigenen Kopf sehen und manche
Korperteile erscheinen uns nur in perspektivischer Verkrimmung.
Ein entscheidendes Merkmal des Leibes ist also, und darin liegt
zugleich der fundamentale Unterschied zur ontologischen Fassung
des Leibes bei Merleau-Ponty, dass er in seinem Sinn als Umschlags-
punkt von Innen und Auflen zugleich als innerweltliches Objekt
konstituiert ist. Paul Ricoeur hat mit Recht darauf hingewiesen, dass
dieses Merkmal den Leib als »Paradigma der Andersheit«!? aus-
zeichnet. Der Leib ist als das am urspriinglichsten Meinige das Organ
des Wollens. Er ist aber durch seine ihm eigene Passivitit nicht selbst
moglicher Gegenstand des Wollens. »Ich, als dieser Mensch: Dies ist
die erste Andersheit des Leibes gegeniiber jeder Initiative. Anders-

116 Jdeen II, 152.

117 Ideen II, 159. Der Topos der Unvollstindigkeit des Leibes wird in anderem Zusam-
menhang bei Merleau-Ponty wiederkehren. Vgl. Kap. 5.2, S. 202

18 Jdeen II, 160.

119 Ricceur 1996, 390.

67

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

heit bedeutet hier Primordialitit gegeniiber jedem Vorsatz.«120 Ist
der Leib aber Paradigma der Andersheit, so wird der solipsistische
Gesichtspunkt fraglich, unter dem die Leibkonstitution bisher gese-
hen wurde. Die ricoeursche These, dass das Selbst als ein Anderer ist,
wiirde die Untersuchung an dieser Stelle zu weit von Husserl entfer-
nen. Allerdings lassen sich auch bei Husserl Betrachtungen iiber den
Leib finden, die nicht von einer solipsistischen Einstellung ausgehen.
Die eigenheitliche Reduktion entdeckte ein leiblich-psychophysi-
sches Ich, das ohne ein Wir ist. Die methodische Tiefe dieser Reduk-
tion, die den Eigenleib erschliefSt, darf, wie bereits in den Ausfithrun-
gen der Ideen II gesehen werden konnte, allerdings nicht dariiber
hinwegtduschen, dass sein eigentlicher Ort nicht die transzendentale
Ebene, sondern die Welt der natiirlichen Einstellung ist. Hier gibt es
dann allerdings sehr wohl einen Bezug zum Wir. Der Ausdruck des
seelischen Lebens, der sich im Leib, also im Phinomen »Ich als dieser
Mensch« manifestiert, ist geradezu getragen vom Bezug auf ein
mogliches Wir. Oder, anders ausgedriickt, der natiirliche Leib ist das
Prinzip des natiirlichen Zugangs zu Anderen, jenes Zugangs, der
dann allerdings in der émoyn fraglich wird. Dies kann etwa anhand
des Ansatzes zur Leibkonstitution aus der Vorlesung Grundprobleme
der Phinomenologie aus dem Wintersemester 1910/11 verdeutlicht
werden. Dort heifSt es in Bezug auf das Ich der natiirlichen Einstel-
lung:

»Jeder von uns sagt »ich« und weiss sich so redend als Ich. Als das findet er
sich vor, und er findet sich dabei jederzeit als Zentrum einer Umgebung.
»Ich«, das bedeutet fiir jeden von uns etwas Verschiedenes, fiir jeden die ganz
bestimmte Person, die den bestimmten Eigennamen hat, die ihre Wahrneh-
mungen, Erinnerungen, Erwartungen, Phantasievorstellungen, Gefiihle,
Wiinsche, Wollungen erlebt, die ihre Zustinde hat, ihre Akte vollzieht, fer-
ner, die ihre Dispositionen hat, ihre angeborenen Anlagen, ihre erworbenen
Fihigkeiten und Fertigkeiten etc.«12!

Das natiirliche Ich wird also vorgefunden als Triiger der Eigenschaf-
ten einer jeweils bestimmten Person. Auffillig ist hierbei der kon-
sequente Ausgang vom Wir, der jedes Abgleiten in eine reflexive
Vereinzelung des Ich vermeidet. Das Ich wird hier ganz im Sinne
eines natiirlichen sprachlichen Platzhalters verwendet, den »jeder
von uns« in gleicher Weise, aber mit je verschiedenem Inhalt, fiir sich

120 Ebd.
121 Inter I, 112.

68

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

zu beanspruchen befugt ist. Das Ich ist also allgemein gesprochen das
Habende, das allerdings nicht in dem von ihm Gehabten aufgeht:
»Das Ich selbst ist kein Erlebnis, sondern der Erlebende, nicht ein
Akt, sondern das den Akt Vollziehende, nicht ein Charakterzug, son-
dern das den Charakterzug eigenschaftlich Habende usw.«122 Ins-
besondere gilt: »Jedes Ich findet sich als einen organischen Leib ha-
bend. Der Leib ist seinerseits kein Ich, sondern raumzeitliches >Ding;,
um welches sich eine ins Unbegrenzte fortgehende dingliche Umge-
bung gruppiert.«'2 Der Leib ist somit nicht die Verdinglichung des
Ich, nicht die Inkarnation der Seele in der Welt, sondern die Inkarna-
tion der gehabten Eigenschaften des Ich: »Auch seine Icherlebnisse,
iiberhaupt seinen spezifischen Ichbesitz bezieht jedermann auf den
Leib. So lokalisiert er sie im Leibe«!2¢. Diese Lokalisation ist nun das
auf den Anderen transformierbare Prinzip der wechselseitigen Zu-
weisung von Leib und Ich:

»Jedes Ich findet in seiner Umgebung und 6fter auch in seiner aktuellen Um-
gebung Dinge, die es als Leiber ansieht, aber scharf dem »eigenen« Leib ge-
geniiberstellt als fremde Leiber derart, dass zu jedem solchen Leib wieder ein
Ich, aber ein anderes, fremdes Ich gehort (es sieht die Leiber an als »Triger«
von Ichsubjekten, es »sieht« aber nicht die fremden Ich in dem Sinn, wie es
sich selbst sieht, erfahrend vorfindet. Er setzt sie in der Weise der »Einfiih-
lung«, also auch fremdes Erleben, fremde Charakteranlagen werden »vor-
gefunden«; sie sind aber nicht in dem Sinn gegebene, gehabte wie eigene):
ein Ich, das ebenfalls seine »Seele, sein aktuelles Bewusstsein, seine Disposi-
tionen, Charakteranlagen hat [...].«125

Diese Einfiithlung tiber den dinglich vorgefundenen fremden Leib
ldsst sich nicht ohne weiteres auf die transzendentale Ebene iibertra-
gen. Das psychophysische Ich, das diesen Leib zusammen mit seinen
sonstigen Eigenschaften, Dispositionen etc. »hat«, ist nicht das redu-
zierte transzendentale Ich.

Der Leib, dieses merkwiirdig unvollkommen konstituierte Ding,
ist also einerseits das am urspriinglichsten Meinige. Gleichzeitig
kann man ihn aber andererseits als das Paradigma von Andersheit
ansehen. Er ist monadischer Eigenleib, aber er ist ebenso die Schab-
lone fiir die Konstitution fremder Leiber. Er ist Umschlagspunkt von

122 Inter I, 112f.
123 Inter I, 113.
124 Inter I, 114.
125 Inter I, 116.

69

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Innen und Auflen, die Grenze zwischen Ich und Welt, partizipiert
aber zugleich wesensmiflig an beiden Seiten. Diese Ambivalenzen
lassen sich durch keine weiteren Konstitutionsanalysen ausrdumen.
Die Unmoglichkeit eindeutiger Bestimmung als Unzuldnglichkeit
der Phinomenologie zu deuten, hiefSe, den eigentlichen Nutzen der
darin liegenden Erkenntnis zu verkennen. Erst durch den Aufweis
eines Seienden, das sich der vollstindigen Konstitution durch das
reine Ich entzieht, ist die Moglichkeit angedeutet, die hermetische
Sphire der Reduktion, die fiir sich einen universalen Relativismus
bedeuten wiirde, im Hinblick auf die ZurtickerschlieSung einer Welt
»fiir jedermann« aufzubrechen.

Der zweite Ertrag der eigenheitlichen Reduktion ist die Fassung
der primordialen Welt als einer immanenten Transzendenz. Die ge-
naue Betrachtung der Primordialsphire, also derjenigen Sphire, die
von der eigenheitlichen Reduktion tibrig gelassen wird, zeigt, dass ihr
Umfang grofler und ihr Inhalt reicher ist, als die Radikalitit der Re-
duktion vermuten lassen wiirde. Es wurde bereits oben darauf hinge-
wiesen, dass die reduzierte »Welt« nicht eine echte phinomenale
Teilmenge, sondern eine Schicht der Welt darstellt. Diese Schicht
umfasst die ganze Welt, allerdings nicht in ihrer objektiven Struktur,
sondern in der Auslegung des monadischen Ego. Es geht also der
» Welt« kein Phanomen verloren, vielmehr erscheinen die Phanome-
ne in ihrem Sinn eigenheitlich modifiziert. Das transzendentale Ego
etwa wird durch »verweltlichende Selbstapperzeption«'% eigenheit-
lich als menschlich-personales Ich konstituiert. Weiterhin fiihrt mir
die Explikation des Seinshorizontes meines Ich meine immanente
Zeitlichkeit und damit die Aktualitdten und Potentialititen meines
Erlebnisstromes als eigenwesentliche vor Augen. Auch die transzen-
denten intentionalen Gegenstinde gehoren, insofern sie von ihrer
Konstitution durch mich und meiner selbsteigenen Auffassungswei-
se von ihnen unabtrennbar sind, zum Bereich des Eigenwesentlichen.
Dasjenige, was durch die universale éwoy1| eingeklammert wurde, ist
nun durch die eigenheitliche Reduktion zuriickgewonnen, allerdings
nicht mehr als objektiv Seiendes, sondern mit dem Sinn einer imma-
nenten Transzendenz: »Innerhalb dieser >Originalsphare« (der origi-
nalen Selbstauslegung) finden wir auch eine >transzendente Welt,
die durch Reduktion auf das Selbsteigene [...] auf Grund des inten-

126 CM 102.

70

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

tionalen Phidnomens >objektive Welt< erwichst«'?”. Die Transzendenz
der objektiven Welt ist gegeniiber der immanenten Welt konstitutiv
sekundir, oder, wie Husserl es auch ausdriickt, hoherstufig. An dieser
Stelle begegnet innerhalb der hier durchgefiihrten Konstitutionsana-
lyse zum ersten Mal das wichtige Motiv der Stufung. Die schichten-
weise vorgenommene Reduktion bewirkt, dass sich die Konstitutio-
nen ebenfalls als Schichtungen in umgekehrter Reihenfolge ergeben,
wobei dann zu beachten ist, dass diese Schichtungen der Konstitution
nicht faktisch nacheinander vollzogen werden, sondern dass es sich
hierbei um passive Synthesen handelt.!28

Husserl unterscheidet bei der Konstitution generell zwischen
aktiver und passiver Genesis. In der aktiven Genesis »fungiert das
Ich als durch spezifische Ichakte, als erzeugende, konstituieren-
des«1?. Der Akt des Zihlens etwa erzeugt die Zahl, das Zusammen-
fassen von Dingen erzeugt die Menge. Im Untergrund all dieser
Ichakte fungieren aber stets vorgingige passive Genesen. »Was uns
im Leben sozusagen fertig entgegentritt als daseiendes blof3es
Ding [...], das ist in der Urspriinglichkeit des »es selbst« in der Syn-
thesis passiver Erfahrung gegeben.«* Zum Beispiel nehme ich Ge-
genstiande innerhalb meiner aktuellen Umgebung wahr. Die Gegen-
stindlichkeit des Gegenstandes aber, sein Auftreten als Gegenstand,
ist nicht Teil des Wahrnehmungsprozesses. Diese Synthesis muss
nicht eigens vom Ich in jeder Wahrnehmung vollzogen werden, son-
dern es kann und muss sie jederzeit voraussetzen: »Es liegt an einer
wesensmifligen Genesis, dafd ich, das Ego, und schon im ersten Blick,
ein Ding erfahren kann.«13!

Dieser Hinweis auf die passiven Synthesen ist insbesondere bei
den verschiedenen Stufen der Konstitution der Intersubjektivitit im
Hinblick auf die objektive Welt stets im Blick zu behalten. Es gilt
immer: »Die objektive Welt ist fiir mich immerfort schon fertig da,
Gegebenheit meiner lebendig fortlaufenden objektiven Erfahrung,
und auch nach dem Nicht-mehr-Erfahren in habitueller Fortgel-
tung.«32

Wenn die eigenheitliche Reduktion in dieser Art auf eine Sphire

127 CM 107.

128 Vgl. CM 108.
129 CM 79.

130 CM 81.

131 CM 81.

132 CM 108f.

71

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

universaler immanenter Transzendenz fiithrt, dann kann auch, und
dies mutet geradezu paradox an, der »Bereich« des Fremden, insofern
er intentionaler Gegenstand fiir mein Bewusstsein ist, nicht aus der
Primordialsphiare herausfallen. Alle Fremdkonstitution ist aus-
geschaltet, aber die Sphire des Fremden und ihre Abgrenzung vom
Mir-Eigenen erweist sich nach Husserl als selbstkonstituiert: »Halten
wir uns an das letzte transzendentale Ego und an das Universum des
in ihm Konstituierten, so gehort ihm unmittelbar zu die Scheidung
seines transzendentalen Erfahrungsfeldes in die Sphére seiner Eigen-
heit [...] und in die Sphére des Fremden.«'* Die Gliederungen der
Welt — und damit auch die Grenze zwischen Eigenem und Fremdem —
sind nicht erst Resultat der Objektivitit, sondern finden sich bereits
in der reduzierten »Welt«.?* Das Fremde selbst und seine Konstitu-
tionen sind also ausgeblendet, nicht aber mein Bewusstsein von
Fremdem. Die primére Erscheinungsweise des Fremden im Bewusst-
sein ist aber der Andere. Sein Auftreten in der Primordialsphire
bildet das »Motivationsfundament«'? fiir die Konstitution der inter-
subjektiv-objektiven Welt. Dieses Fundament lasst sich daher natiir-
lich auch in jeder intersubjektiven Konstitution ausweisen: »Alle Ob-
jektivitit dieses [des alltdglichen, T.W.] Sinnes ist konstitutiv
zuriickbezogen auf das erste Ich-Fremde, das in der Form des >Ande-
rens, d. h. des Nicht-Ich in der Form >anderes Ich«.«1* Die eigenheit-
liche Konstitution des Anderen ist somit der Einstieg in die Intersub-
jektivitdtstheorie:

»Was irgend das transzendentale Ego in jener ersten Schicht als Nichtfremdes
— als >Eigenes« — konstituiert, das gehort in der Tat zu ihm als Komponente
seines konkret eigenen Wesens [...]. Innerhalb und mit den Mitteln dieses
Eigenen konstituiert es aber die >objektivec Welt, als Universum eines ihm
fremden Seins, und in erster Stufe das Fremde des Modus alter ego.«1%

Der Andere als alter ego ist nicht selbstgegeben wie das eigene Ego,
aber er ist in diesem Sinn durch das transzendentale Ego konstituiert.
Das alter ego als eigenheitlich reduziertes ist Spiegelung des mona-
dischen Ego: »Der Andere verweist seinem konstituierten Sinne nach
auf mich selbst, der Andere ist Spiegelung meiner selbst, und doch

15 CM 102.

% Vgl. CM 98.

% Hua XVII, 248.
% Hua XVII, 248.
7 CM 102f.

BoR s e

72

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenheit und Leib

nicht eigentlich Spiegelung; Analogon meiner selbst, und doch wie-
der nicht Analogon im gewdhnlichen Sinne.«!3 Diese eigentiimlich
schillernde Spiegelung, die doch keine ist, umschreibt an dieser Stelle
den Bruch der eigenheitlichen Reduktion, der einer Intersubjektivi-
tatstheorie vorangehen muss. Obwohl in der Selbsteigenheit des Ego
konstituiert, tibersteigt das alter ego diese Selbsteigenheit, es geht
nicht véllig in der Analogie auf. Die sich hier zeigende Transzendenz
des Anderen ist »echte«'® Transzendenz, oder nach einer Bemerkung
Husserls, die bereits oben in der Einleitung zitiert wurde¥, die ein-
zig wirklich so zu nennende Transzendenz, also die einzige, die sich
nicht in eine immanente Transzendenz iiberfiihren ldsst. Da diese
Fufinote der Beilage XXXI zur Vorlesung Erste Philosophie von
1923/24 diesen zentralen Punkt so deutlich herausstellt und zugleich
auf die Apprésentation als Gegebenheitsweise des Anderen und die
Einfiihlung vorweist, sei sie an dieser Stelle noch einmal und diesmal
in voller Linge wiedergegeben:

»Daran ist die wichtige Bemerkung zu fiigen:

1) Was sich in einer Subjektivitit urspriinglich wahrnehmungsmiflig
konstituiert bzw. wahrnehmungsmifig konstituieren kann, gehort auch ur-
spriinglich als Korrelat zu dieser Subjektivitit, ist ihr also immanent, wenn
auch nicht gerade ihrem reellen Erleben reell immanent.

2) Was sich in einer Subjektivitdt nur durch Apprisentation, nicht aber
durch Wahrnehmung konstituieren kann, das ist ihr auch nicht mehr imma-
nent, weder reell immanent noch ideell immanent. All solche Transzendenz,
all solches Uberschreiten und Hinausgehen einer Subjektivitit iiber sich
selbst beruht auf Einfiihlung und urspriinglicher Interpretation. Hier ist die
allein eigentlich so zu nennende Transzendenz, und alles, was sonst noch
Transzendenz heifst, wie die objektive Welt, beruht auf der Transzendenz
fremder Subjektivitit und hat seinen Sinn darin, daf8 durch die interpretative
Erfahrung Gemeinschaft der in Bezug auf einander transzendenten Subjekti-
vitdten sich herstellt und daf8 die jedem einzelnen Subjekt immanenten Ge-
genstindlichkeiten, wenn sie nicht reell immanente sind, durch intersubjek-
tive Identifizierung als identische erfahren und erkannt werden kénnen. So
ist die Welt intersubjektiv-ideell-immanent.«4!

13 CM 96.
19 Vgl Hua XVII, 248
10 Vgl S.17.

141 Hua VIII, 495 .

73

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

2.6 Die Fremderfahrung

Die Erfahrung von Fremdem, also von sinnmitbestimmendem Nicht-
Ich, in dem urspriinglichen Sinne, »in dem der Andere noch nicht zu
dem Sinn Mensch gekommen ist«'#2, bilden den Ausgangspunkt der
Analyse der Konstitution des Anderen. Der »Sinn Mensch« ist ein
intersubjektiv konstituierter Sinn, der in diesem Stadium der Be-
trachtung noch in der Klammer der eigenheitlichen Reduktion steht.
Die urspriinglichste Form echter Transzendenz ist also das alter ego,
das Nicht-Ich im Sinne des Fremd-Ich. Dieser fiir Husserl urspriing-
lichsten Fassung des Anderen wohnt eine Negation inne. Das fremde
pra-menschliche Ich steht in negierender Relation zu meinem eige-
nen pri-menschlichen Ich. Zu einer solchen Konstellation gehort
immer eine wesensmiflige Verbundenheit der beiden Neganden.
Die Negation, die als intentionaler Bezug in der Andersheit zum
Ausdruck kommt, ist nicht das blofse Komplement eines Gegebenen,
sondern sie ist Negation in einer je bestimmten Hinsicht.!** Damit
geht einher, dass das Negierende, hier das Nicht-Ich, das Negierte,
also das Ich, nicht durchstreicht, sondern es in seiner Position — in
wortlicher Bedeutung als positum — stirkt. Das Ich und das Nicht-Ich
verweisen in ihrer gegenseitigen Negation aufeinander und verlei-
hen so ihrer Ahnlichkeit Ausdruck.

Das Feld der ersten Transzendenz ist also gleichermaflen getra-
gen von Ahnlichkeit und Verschiedenheit. Diese Spannung muss sich
auch in derjenigen intentionalen Struktur, in der sie sich urspriing-
lich konkretisiert, also der Hinsicht, unter der das alter ego negierend
auftritt, auffinden lassen. Diese Struktur ist die Erfahrung. »Erfah-
rung ist Originalbewuf3tsein«#, schreibt Husserl. Diese Originalitit
driickt einerseits die fiir die Phdnomenologie charakteristische Ur-
spriinglichkeit der Erfahrung aus. Andererseits wird hier der Modus
der Evidenz der Erfahrung angesprochen. Erfahrung ist Bewusstsein
von der originalen Prisenz des in ihr Gegebenen. Was immer wir
erfahren, ist uns in dieser Erfahrung prisent, allerdings in Verbin-
dung mit einer genau so wesentlichen Absenz. Nehme ich etwa einen
Wiirfel wahr, so ist mir seine mir zugewandte Seite prisent, die
Riickseite hingegen nicht. Die Wahrnehmung des Wiirfels ist also

42 CM 111.
15 Vgl S. 14 ff.
4 CM 111.

74

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

charakterisiert durch einen Horizont des nicht mehr aktuell Prasen-
ten, aber immer potentiell Prasentierbaren. Ich kann jederzeit um
den Wiirfel herumgehen, seine Riickseite sehen, und diese Moglich-
keit ist Teil der Wahrnehmung selbst. Um den Wiirfel als solchen
wahrzunehmen, muss ich daher nicht jede nur mogliche Perspektive
zu ihm einnehmen — ich kann es auch gar nicht —, sondern ich muss
diese Perspektiven als Moglichkeiten im Horizont meiner Intentio-
nalitit bewahren.

Intentionalitdt hat bei Husserl stets horizontalen Charakter.™*
Jedes intentionale Meinen ist ein Mehr-meinen.'# Das intentionale
»Mehr« des Wiirfels ist dessen apprisente Riickseite. Apprisentation
bezeichnet die Leistung des intentionalen Bewusstseins, aktuell nicht
priasente Gegebenheiten in einem offenen Horizont der Mehrmei-
nung zu halten, es sozusagen zu vergegenwirtigen. Es ist deutlich,
dass die Apprasentation der Riickseite zur urprisenten Vorderseite
nicht in einem explizit vollzogenen Akt geschieht, sondern es ist eine
passive Synthesis retentionaler und protentionaler Beziige, die sich
immer schon vollzogen hat, wenn ich einen Wiirfel als solchen wahr-
nehme.

Auch in der Fremdwahrnehmung liegt ein intentionales Mehr-
meinen. Ein fremder Leib tritt in mein Wahrnehmungsfeld, er ist das
Urprisente an dieser Wahrnehmung. Der Leib ist allerdings nur ur-
prisent als Teil meines Eigenwesens. Es deutet sich jedoch in ihm
etwas an — es wird noch darauf einzugehen sein, wie dies geschieht —,
das auf ein zweites, fremdes Eigenwesen verweist, denn jener Leib
dort ist mir nicht in der gleichen Weise zuginglich wie mein eigener.
Obwohl der Andere »leibhaftig« vor mir steht, ist es nicht ein frem-
des Ich, das dort prisent ist, sondern lediglich sein Kérper. Wire mir
das Ich dort zuginglich mit seinen Erlebnissen und Intentionen, so

145 Der Horizontgedanke ist ein zentraler Topos der husserlschen Phianomenologie.
Lazl6 Tengelyi vertritt in »Husserls Begriff des Horizontes« (Tengelyi 2004) die Auf-
fassung, dass dieser Gedanke an Bedeutung dem des »universalen Korrelationsapriori
von Erfahrungsgegenstand und Gegebenheitsweisen« (Krisis 237), der nach Husserls
eigenen Worten den grofSen Durchbruch der Phanomenologie bedeutete, mindestens
gleichzusetzen ist. Im Grunde ist nach Tengelyi sogar der Horizontgedanke reichhalti-
ger als der des Korrelationsapriori, denn der Erfahrungsgegenstand ist weit mehr als der
habituell konstituierte Inbegriff aller méglichen Anblicke; er ist vielmehr in jedem An-
blick horizontal vorgezeichnet und seine Evidenz ist eine potentielle. Husserl selbst
neige allerdings gerade in seiner spiten Philosophie dazu, »den Horizontgedanken auf
die Korrelationsidee zu reduzieren« (Tengelyi 2004, 158).

146 Vgl. CM 481, sowie 46.

75

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

wiire ich nicht unterschieden von ihm. Es gébe kein zweites Ich, son-
dern ich hitte einen zweiten Leib. Fremdes Eigenwesen muss mir
prinzipiell unzuginglich sein, und diese Unzuginglichkeit des alter
ego durch seinen Leib hindurch bildet den apprisenten Horizont der
Fremdwahrnehmung.

Die hier zugrunde liegende Intentionalitit ist also eine mittel-
bare. Sie verweist auf ein »Mit-da«, das in meiner Eigenheitssphire
niemals ein »Selbst-da«!¥” werden kann. Diese Apprésentation unter-
scheidet sich jedoch ganz wesentlich von derjenigen, die in der Ding-
wahrnehmung liegt. Wihrend die Wahrnehmung etwa der Vorder-
seite eines Wiirfels immer die Moglichkeit in sich birgt, den
apprasenten Horizont priasent werden zu lassen, indem ich mich etwa
auf die Riickseite begebe, wihrend sich also die Apprisentation in der
Dingwahrnehmung immer erfiillend bewihren kann, ist dies bei der
Fremdwahrnehmung nie der Fall. In der Dingwahrnehmung sind
Prisenz und Apprasenz immer situationsabhidngig und grundsatzlich
austauschbar. Bei der Fremdwahrnehmung hingegen ist die Appri-
senz echte Transzendenz. Die Bewihrung der Fremdwahrnehmung,
die Erfiillung der in ihr liegenden Intention, muss also auf einer an-
deren Ebene gesucht werden als bei der Dingwahrnehmung.

Zur niheren Klirung ist es hilfreich, die Konstitution des frem-
den Leibes bei Husserl zu betrachten. Primordial reduziert bedeutet
das Auftreten eines anderen Menschen in meinem Wahrnehmungs-
feld nichts weiter als das Auftreten eines Kérpers als immanenter
Transzendenz innerhalb meiner Eigenheitssphire. Dieser Korper
wird allerdings in der Wahrnehmung als Leib aufgefasst. Wie ist das
moglich? Wenn ein fremder Leib mir prinzipiell unzugénglich ist, so
kann die eigenheitliche Reduktion nichts von ihm iibrig lassen. An-
dererseits soll die Eigenheitssphire gerade nicht eine Teilmenge, son-
dern eine phdanomenale Schicht der Welt darstellen. Folglich muss es
eine eigenheitliche Entsprechung fremder Leiblichkeit geben. Hus-
serl wendet an dieser Stelle einen umstrittenen Kunstgriff an, um
das fehlende Glied einzufiigen:

»Da in dieser [primordialen, T. W.] Natur und Welt mein Leib der einzige
Korper ist, der als Leib (fungierendes Organ) urspriinglich konstituiert ist
und konstituiert sein kann, so mufd der Korper dort, der als Leib doch auf-
gefaflt ist, diesen Sinn von einer apperzeptiven Ubertragung von meinem
Leib her haben, und dann in einer Weise, die eine wirklich direkte und somit

147 Vgl. CM 112.

76

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

primordiale Ausweisung der Pridikate der spezifischen Leiblichkeit, eine
Ausweisung durch eigentliche Wahrnehmung, ausschlief3t.«4

Es muss also eine apperzeptive Sinniibertragung stattfinden, so dass
der Leib dort Leib ist in Analogie zu meinem Leib hier. Damit diese
Sinniibertragung moglich ist, muss es bereits auf primordialer Ebene
eine verbindende Ahnlichkeit geben: »Es ist von vornherein klar, daf
nur eine innerhalb meiner Primordialsphire jenen Korper dort mit
meinem Korper verbindende Ahnlichkeit das Motivationsfundament
fiir die >analogisierende« Auffassung des ersteren als anderer Leib
abgeben kann.«#

Die phianomenologische Grundlage dieser Analogie fasst Hus-
serl unter dem Terminus der Paarung. Paarung ist »eine Urform der-
jenigen passiven Synthesis, die wir gegentiber der passiven Synthesis
der >Identifikation«¢ als »Assoziation< bezeichnen«!%, sie ist »phino-
menale Einheit in wechselseitiger Weckung«®!. Die Glieder einer
Paarung miissen dabei von vornherein eine phinomenale Ahnlich-
keit aufweisen, sie miissen als Konfiguration auftreten. Paarung be-
deutet dann nichts anderes als das intentionale Aufgreifen dieser
Konfiguration »in purer Passivitit«, also mit einem Schlag, ohne ak-
tive Synthesis durch das Subjekt. Die Assoziation wird nicht mittels
eines Schlusses gezogen, sondern sie drangt sich von Seiten des Pha-
nomens der Konfiguration her dem Subjekt auf. Wichtig ist hierbei,
dass keinem der beiden Glieder konstitutive Prioritit zukommt.

»Wir finden bei genauer Analyse wesensmifig dabei vorliegend ein inten-
tionales Ubergreifen, genetisch alsbald (und zwar wesensmifig) eintretend,
sowie die sich Paarenden zugleich und abgehoben bewuf3t geworden sind; des
niheren ein lebendiges, wechselseitiges Sich-Wecken, ein wechselseitiges,
iiberschiebendes Sich-Uberdecken nach dem gegenstindlichen Sinn.«1%2

Zudem muss die Paarung »aktuell« sein, um eine »lebendige« Asso-
ziation hervorzurufen, sie muss sich also in der wechselseitigen Be-
zogenheit ihrer Glieder erfahrungsmiflig bewihren. Im Falle der
Fremdwahrnehmung liegt die Paarung zweier Korper vor. Die Be-
schreibung dieser Paarung muss zu unseren Zwecken im Detail un-

1“8 CM 113.
49 CM 113.
150 CM 115.
151 Inter II, Text Nr. 35, 1927, 531.
152 CM 115.

77

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

tersucht werden, daher sei zunichst die entsprechende Passage im
Zusammenhang zitiert:

»Im besonderen ist stets da und abgehoben mein Leibkdrper, aber zudem
ebenfalls in primordialer Urspriinglichkeit ausgestattet mit dem spezifischen
Sinn der Leiblichkeit. Tritt nun ein Kérper in meiner primordialen Sphire
abgehoben auf, der dem meinen >dhnlich« ist, d. h. so beschaffen ist, dafi er
mit dem meinen eine phanomenale Paarung eingehen muf3, so scheint nun
ohne weiteres klar, daff er in der Sinnesiiberschiebung alsbald den Sinn Leib
von dem meinen her iibernehmen mufs.«1%

Diese Paarung begriindet nach Husserl die Assoziation des alter ego
durch das Ego. Sie ist allerdings in mehrfacher Hinsicht problema-
tisch. Einen ersten Hinweis gibt Husserl selbst durch seine Formulie-
rung. Stets da ist, so heifSt es, mein »Leibkorper«, der »ebenfalls«
urspriinglich mit dem Sinn »Leiblichkeit« ausgestattet ist. Das alles
klingt so, als ob der eigene Korper als Gegenstand mindestens gleich-
urspriinglich zum eigenen phinomenalen Leib, in dem ich schalte
und walte, wire. Das liefe aber dem zuvor Entwickelten entgegen.
Der Leib als Phinomen meiner Inkarnation in der Welt ist konstitu-
tiv urspriinglicher als seine Gegenstindlichkeit. Diese Nuance wird
durch die Verwendung des Begriffs »Leibkorper« vollig verwischt.
Selbst wenn Leiblichkeit und Korperlichkeit qua Gegenstindlichkeit
identisch wiren, ergibe sich zweitens das Problem, dass der Korper
als Gegenstand innerhalb der immer noch geltenden phinomenolo-
gischen Reduktion gar nicht zur Verfigung steht. Er ist in seiner
Seinsgeltung eingeklammert und existiert lediglich als Phinomen
fiir mich. Auf diese Weise ist ein Schritt zur echten Transzendenz
des fremden Korpers dort driiben gar nicht moglich. Aber selbst
wenn man die Problematik der Transzendenz vorerst noch ausblen-
det und beide Korper als immanente Transzendenzen in meiner ei-
genheitlich reduzierten Primordialsphére begreift, bleibt drittens die
Schwierigkeit, dass die geforderte Ahnlichkeit nicht trivial ist. Der
eigene Leib als Gegenstand erscheint ja stets unvollstindig und in
perspektivischer Verkriimmung, gleichsam aus dem Zentrum meiner
Wahrnehmung heraus. Dieses »merkwiirdig unvollstindig konstitu-
ierte Ding« soll nun aber immerhin sicher genug erfasst sein, um die
Grundlage einer Ahnlichkeitsassoziation bilden zu kénnen. Meinen
Korper kenne ich gleichsam primér von innen, wihrend ich den Kor-

153 CM 116.

78

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

per des Anderen nur von auflen kenne.'>* Es sei hierbei etwa an Hus-
serls Unterscheidung zwischen Innen- und Aufeneinstellung er-
innert.!%

Der Andere ist primordial als Korper gegeben. Mein eigener
Korper als Gegenstand ist hingegen primordial sekundar zu meinem
Leib. Husserls kurze Ausfiihrungen an dieser Stelle konnen nicht
deutlich machen, wie sich ein primordialer Leib und ein primordialer
Korper so dhnlich sein konnen, dass sie geradezu eine phinomenale
Paarung eingehen miissen. Es ist Michael Theunissens Verdienst, die
Konstitution des fremden Leibes durch eine Aufgliederung in drei
Schritte deutlicher zu machen.? Es wird allerdings zu priifen sein,
ob eine solche Aufgliederung der husserlschen Forderung noch ge-
recht wird, die Analogie diirfe kein Analogieschluss, im Sinne eines
vom Subjekt vollzogenen aktiven Verbindens, sondern passive Syn-
thesis sein. Theunissen unterscheidet das eigentliche Fremdleibver-
stehen von einer ihm vorausgehenden und einer ihm nachfolgenden
Paarung. Die erste, vorausgehende Paarung assoziiert meinen und
den fremden Korper. Darauf folgt die eigentliche Fremdleiberfah-
rung, also die Ubertragung des Sinnes »Leib« von meinem Leib auf
den fremden Korper und damit die » Urkonstitution des Anderen«!7.
Drittens gehen Ego und alter ego vermittelt iiber ihre Leiber eine
Paarung ein. Diese zweite Paarung, die, wie Theunissen mit Recht
betont, nicht mit der Paarung der Korper identisch ist, findet sich
bei Husserl beispielsweise, wenn er feststellt, dass »Ego und alter
ego immerzu notwendig in urspriinglicher >Paarung< gegeben
sind.«!%8 Mit dieser Aufteilung bezweckt Theunissen einerseits die
Aufkldrung des Problems, das sich aus der Wechselseitigkeit der Paa-
rungsrelation ergibt: Die Ubertragung des Sinnes »Leib« verlduft
einseitig von mir zum Anderen, so dass von einem lebendigen, wech-

15¢ Diese Kritik wurde bereits von Alfred Schiitz in »Das Problem der transzendentalen
Intersubjektivitdat bei Husserl« (Schiitz 1957) formuliert: »Husserls Annahme einer
analogisierenden Auffassung des fremden Leibes auf Grund einer Ahnlichkeit mit mei-
nem eigenen Leib widerspricht dem phénomenologischen Befund, daff mein Leib in
meinem primordinalen Wahrnehmungsfeld in grundsitzlich anderer Weise >abge-
hobenc ist als der darin auftretende, vorgeblich dhnliche, Kérper des Anderen.« (ebd.,
90)

155 Vgl. S, 67.

1% Theunissen 1977, 62 {.

157 Theunissen 1977, 63.

158 CM 115.

79

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

selseitigen Sich-Wecken kaum die Rede sein kann.?* Wird diese Ein-
seitigkeit allerdings in der mittleren Phase verortet, die keine Paa-
rung darstellt, so ist das Problem gelost. Die Paarung der Korper
weckt diese in ihrer sie zu einer Sinneinheit verbindenden Gegen-
stindlichkeit. Die Paarung von Ego und alter ego weckt diese in
ihrem wiederum gegenstiandlichen Sinn als personale Iche. In diesem
Schritt, der die anderen beiden voraussetzt, kann nun der Andere
»als >sModifikation< meines Selbst« 6 auftreten.

Andererseits tritt Theunissen mit dieser Dreiteilung auch dem
Argument der wahrnehmungsmifligen Verschiedenheit von eige-
nem Leib und fremdem Korper von Alfred Schiitz entgegen. Die ers-
te Paarung findet eben nicht zwischen von innen bekanntem Leib
und von auflen gesehenem Korper statt, sondern zwischen zwei Kor-
pern. Voraussetzung hierfiir ist lediglich eine durch die Wahrneh-
mung des fremden Korpers initiierte Verkorperung meines eigenen
Leibes, die Theunissen als Indiz fiir jene fremdinduzierte Tendenz
zur Objektivation des Selbst auffasst, die er mit dem zentralen Ter-
minus der »Veranderung« belegt.'6! Mit diesem Konzept der Veran-
derung verldsst Theunissen allerdings den Boden der husserlschen
Konzeption. Eine Fremdkonstitution, die zur Vergegenstindlichung
meines Leibes fiihrt, ist in diesem Stadium aufgrund der geltenden
eigenheitlichen Reduktion unméglich. Es ist klar, dass im Zuge der
Konstitution des Anderen die eigenheitliche Sphire verlassen wer-
den muss. Nach Theunissen geschieht das in der zweiten Stufe, also
der eigentlichen Analogie. Sie ist aber im Grunde bereits auf der
ersten Stufe verlassen, wie Theunissen auch selbst feststellt: »Sofern
der in die Paarung mit meinem Korper eintretende andere Korper
eben doch dem nachmals Anderen gehort, wirkt mit ihm zugleich
schon der Andere auf mich.«162

Insgesamt ergibt sich folgendes Problem: Es soll eine Analogie
ohne Analogieschluss zustande kommen, also rein auf passiver Syn-
thesis begriindet. Dazu miissen die Glieder der Analogie hinreichen-
de Ahnlichkeit aufweisen. Diese Ahnlichkeit ist bewirkt durch eine
vorgingige Paarung der Korper, ein gegenseitiges Sich-Wecken im

159 Auf dieses Problem macht auch Richard Kozlowski in Die Aporien der Intersubjek-
tivitit (Kozlowski 1991, 121£.) aufmerksam.

160 CM 118.

161 Theunissen 1977, 65.

162 Theunissen 1977, 65.

80

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

gegenstindlichen Sinn. Dazu bedarf es einer Verkorperung meines
Leibes. Bewirke ich diese Verkorperung selbst, so habe ich bereits
ein Konzept von Objektivitit, und zwar immer schon, denn die Ana-
logie soll ja passive Synthesis sein. Objektivitit wird aber erst im
Zuge der hoherstufigen Assoziation auf einer spiteren Stufe der
Konstitution entwickelt. Ist die Verkorperung hingegen durch den
Anderen bewirkt, so bedeutet das, dass nicht nur das Konzept von
Korperlichkeit, sondern auch der konstitutive Schritt vom Leib zum
Korper und umgekehrt bereits bekannt sein muss. Der Andere ist
dann nicht durch die Analogie konstituiert, sondern ist Bedingung
ihrer Moglichkeit. In beiden Fillen setzt die Korper-Paarung das be-
reits voraus, was sich erst durch die Analogieapperzeption ergeben
soll. Anders ausgedriickt: entweder die phianomenologische Reduk-
tion, das Aussetzen aller objektiven Seinsgeltung, oder die eigen-
heitliche Reduktion, das Aussetzen aller Fremdkonstitution, ist un-
haltbar.

Theunissens iiber Husserl hinausweisender Vorschlag zur Inter-
pretation hat deutlich gemacht, an welcher Stelle Husserls Ansatz
problematisch ist. Eine statische Analyse passiver Synthesen, die sich
genetischer Terminologie bedient, lauft immer Gefahr, in ihren
Schritten das bereits zu enthalten, was sie erst herausstellen mochte.
Husserl selbst geht in den Cartesianischen Meditationen nur ver-
gleichsweise kurz auf die Genesis der Fremdapperzeption ein. All-
gemein stellt er fest:

»Jede Apperzeption, in der wir vorgegebene Gegenstinde, etwa die vorgege-
bene Alltagswelt ohne weiteres auffassen und gewahrend erfassen, mit einem
Blick ihren Sinn mit seinen Horizonten verstehen, weist intentional auf eine
>Urstiftung¢ zurtick, in der sich ein Gegenstand dhnlichen Sinnes erstmalig
konstituiert hatte.«163

Wenn ein Kind etwa erstmalig den Zwecksinn einer Schere erfasst,
sieht es von nun an Scheren mit einem Blick als solche. Die Analogie
geschieht nicht mittels einer expliziten Reproduktion der Ur-Schere,
sondern mittels retentionaler paarender Assoziation. Dieser Mecha-
nismus soll nun auch im Spezialfall der Fremdapperzeption gelten.
Das Besondere an diesem Fall ist, dass das urstiftende Original, der
eigene Leib, nicht in der Vergangenheit liegt, sondern immerzu ge-
genwirtig im Sinne origindrer Priasenz ist. In dieser Konstellation

163 CM 114.

81

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

liegt womdglich ein Ansatz fiir die Losung des oben angesprochenen
Problems. Wenn der urstiftende eigene Leib prinzipiell immer pra-
sent ist, ist die Urstiftung im Grunde niemals abgeschlossen, sondern
sie ist noch und bestindig im Gange. Die Apperzeption des fremden
Leibes weist also nicht zuriick auf einen festen Bestand urspriinglich
konstituierter Leiblichkeit, sondern auf ein lebendiges System, das
sich selbst noch im Prozess unabgeschlossener und prinzipiell sogar
unabschlieSbarer Konstitution befindet. Dieser Ansatz, der aller-
dings mehr auf Merleau-Pontys denn auf Husserls Konzeption von
Leiblichkeit verweist, wiirde das Paarungs-Paradox entscharfen. We-
der paaren sich hier phinomenal erlebte Leiber — den fremden Leib
erlebe ich nicht —, noch paaren sich blofle Gegenstinde — den eigenen
Leib sehe ich nicht als Objekt. Die merkwiirdige Unvollkommenheit
des Leibes ist nicht defizitar, sondern Ausdruck eines Systems wech-
selseitiger und niemals abgeschlossener Konstitution. Dann ist aber
auch das Problem der Genesis dieses Systems neu zu bedenken. Auch
eine unabgeschlossene Konstitution muss auf eine Urstiftung ver-
weisen.

Aus den gewonnenen Erkenntnissen iiber die analogisierende
Apperzeption entwickelt Husser]l nun seine zentrale Bestimmung
von Eigenheit und Fremdheit. Der horizontale Charakter der Inten-
tionalitdt hat zur Folge, dass jede Erfahrungsevidenz prinzipiell be-
withrbar sein muss. Im Falle der Wahrnehmung eines Wiirfels be-
steht die Bewidhrung in der Moglichkeit, durch Umdrehen des
Wiirfels oder Herumgehen um ihn die apprasenten Riickseiten zu
prisentieren. Im Falle der Wahrnehmung des Anderen ist der appra-
sente fremde Leib nicht prisentierbar. Thm muss also ein besonderer
Bewiihrungsstil eignen. Die Etablierung des fremden Leibes als Leib
geschieht tiber das leibliche »Gebaren, also den sichtbaren Ausdruck
von Psychischem im Physischem. Das fortlaufende Gebaren erzeugt
»synthetisch einstimmig verlaufende neue Apprésentationen«'#, die
den fremden Leib als psychophysische Einheit bestitigen.

Das negative Beispiel einer versagenden Bewdhrung, das bereits
in der Einleitung kurz angesprochen wurde, mag dies illustrieren. Ich
betrete einen Raum, ohne zu wissen, dass es sich um einen Teil eines
Wachsfigurenkabinetts handelt. Dort steht jemand. Er scheint mich
noch nicht bemerkt zu haben. Vielleicht bin ich leise, um ihn nicht zu
storen. Ich mache mich eventuell bemerkbar. Die ganze Situation ist

e+ CM 117.

82

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

getragen vom plotzlichen Auftritt dieses Anderen in meinem Blick-
feld. Wire er nicht dort, hitte ich einfach nur einen Raum betreten.
So bin ich aber in eine Situation geworfen mit tausendfachen Ent-
wicklungsmoglichkeiten und Handlungsoptionen. Aber warum dreht
er sich nicht zu mir um, wie zu erwarten gewesen wire? Seine unna-
tirliche Starre fillt mir auf. Die Unvollstiandigkeit einer Geste, die er
nie zu Ende fithren wird. Der leichte Glanz seiner Haut. Mir wird
klar, wo ich bin und ich gehe amiisiert auf diesen Gegenstand zu, zu
dem mir der Andere nun geworden ist, und versuche erfolglos, die
[lusion neu zu beleben. An diesem Beispiel ldsst sich auch gut die
konstitutionelle Eigenleistung am Phinomen des Anderen demons-
trieren. Man kann nicht sagen, dass von Anfang an niemand aufSer
mir dort im Raum gewesen ist. Ich habe seine Anwesenheit deutlich
gespiirt. Die Wachsfigur war fiir mich im ersten Moment apprisen-
tiert als Anderer, lediglich die darauf folgenden Apperzeptionen ha-
ben diese Konstitution nicht bestitigt, da das leibliche Gebaren des
vermeintlich Anderen meinen intentional-horizontalen Antizipatio-
nen nicht entsprach.

Die Sphire fremder Subjektivitit ist mir also nicht potentiell
original zugénglich wie die Riickseite eines Wiirfels, aber sie ist ap-
préisent in einer » Art bewihrbarer Zuginglichkeit des original Unzu-
ginglichen.«1% Aufgrund dieser Unterscheidung definiert Husserl
Eigenes und Fremdes:

»Was je original prisentierbar und ausweisbar ist, das bin ich selbst bzw.
gehort zu mir selbst als Eigenes. Was dadurch in jener fundierten Weise einer
primordial unerfiillbaren Erfahrung, einer nicht original selbstgebenden,
aber Indiziertes konsequent bewihrenden, erfahren ist, ist s>Fremdes«. Es ist
also nur denkbar als Analogon von Eigenheitlichem. «'6¢

Das Fremde als Analogon von Eigenheitlichem — diese Bestimmung
markiert den urspriinglichsten Punkt, an den Husserl mit seiner
Strategie transzendentaler Reduktion bei der Frage der Fremdkonsti-
tution gelangen kann. Analogie ist kein im strengen Sinne wechsel-
seitiges Verhiltnis. Der Andere ist primar »phanomenologisch als
>Modifikation< meines Selbst« gegeben, allerdings mit dem Zu-
satz:»das diesen Charakter smeinc seinerseits durch die nun notwen-
dig eintretende und kontrastierende Paarung erhilt«¢’. Ich selbst bin

165 CM 117.
166 CM 117f.
17 CM 118.

83

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

mir ausschliefllich durch eigene transzendentale Konstitution gege-
ben. Die Moglichkeit, mich selbst als Modifikation des Anderen zu
begreifen, kann, wenn tiberhaupt, dann erst sehr viel spiter bei der
Konstitution von Objektivitit erfasst werden. Der konstitutive Bei-
trag des Anderen an dieser Stelle besteht lediglich darin, mich dazu
zu bringen, mich kontrastierend von ihm abzusetzen, meinem objek-
tivierten Ich also den Charakter »mein« zu verleihen.

Die konstitutive Beziehung der Leibkorper mit Schwerpunkt auf
dem eigenen Leib kann noch weiter durch Husserls Ausfiihrungen
zur rdumlichen Situierung verdeutlicht werden. Mein Leib ist mir
gegeben im Modus des zentralen »Hier«. Der Korper des Anderen
ist mir gegeben im Modus des »Dort«. In jedem Dort liegt aber die
Moglichkeit beschlossen, es durch Kinésthesen, also etwa durch Hin-
gehen oder die Vorstellung »als wire ich dort« in ein Hier zu ver-
wandeln. Die ganze raumliche Natur ist in dieser Weise konstituiert
als Gesamtheit der Potentialititen meiner eigenheitlichen Leib-Si-
tuation. Erst auf dieser Ebene ist die Objektivation meines Leibes
moglich, da ich ihn durch freie Abwandlung des Hier wie jeden an-
deren im Raum seienden Korper auffassen kann. Es sei allerdings
angemerkt, dass diese Objektivation meinen Korper zwischen alle
anderen Korper stellt und ihn noch nicht mit jenem Korper des
»nachmals Anderen« assoziiert. Sie reicht also allein nicht aus, um
die Korper-Paarung zu ermoglichen. Die Besonderheit des fremden
Leibes muss mir in irgendeiner Weise bereits gegeben sein, damit
mir seine Assoziation mit meinem ohne Analogieschluss gelingt.
Die Begriindung der Konstitution des Anderen anhand der Paarung
setzt also den Anderen bereits als konstituiert voraus.

Die raumbildende Konstitution der Leiblichkeit kann allerdings
die Modifikation des Selbst noch weiter verdeutlichen, die dieses im
Anderen erfihrt. Der Andere, so Husserl, wird nicht einfach als Dup-
likat meiner selbst apperzipiert, also mit einer der meinen identi-
schen Originalsphire, sondern er wird mit einer ihm eigenen Origi-
nalsphire ausgestattet aufgefasst, die allerdings mit der meinen
kongruieren wiirde, wenn ich dort wire:

»Also indiziert in dieser Apprisentation der in meiner monadischen Sphire
auftretende Leibkorper im Modus Dort, der als fremder Leibkorper, als Leib
des alter ego apperzipiert ist, >denselben< Korper im Modus Hier, als den, den
der Andere in seiner monadischen Sphire erfahre. «168

168 CM 120.

84

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Fremderfahrung

Husserl spricht in diesem Zusammenhang auch von einer vermit-
telnden »Weckung«. Die Assoziation zwischen Hier und Dort kann
zunichst nur als mittelbare aufgefasst werden. Sie wird iiberhaupt
nur moglich durch eine unausgesprochene Angleichung der beiden
Pole: die Erscheinungsweise des Korpers im Modus Dort »weckt re-
produktiv eine andere unmittelbar dhnliche der zum konstitutiven
System meines Leibes als Korpers im Raum gehorigen Erscheinun-
gen.«1¢9

Die Moglichkeit des »als ob ich dort wére« markiert, obwohl sie
hypothetisch bleiben muss, weil ich nie aktuell den Platz des Anderen
einnehmen kann, die einzige Moglichkeit, einen vermittelnden Zu-
gang zur monadischen Sphire der fremden Eigenheit zu finden. Viel-
leicht kann man diesen Gedanken dahingehend weiterdenken, dass
die Besonderheit des Anderen gerade darin besteht, dass er die ein-
zige Stelle innerhalb der Welt ist, die mir in zweifacher Weise einen
Widerstand entgegen bringt, namlich einerseits dadurch, dass sein
stofflicher Kérper mich daran hindert, seine exakte Position ein-
zunehmen, und dass andererseits dieser Kérper mich auf eine mir
verschlossene Eigenheitssphire verweist, deren Gegebenheiten ich
lediglich antizipierend vermuten kann.

Die soeben beschriebene erste raumliche Assoziation von Hier
und Dort ermoglicht hoherstufige Assoziationen, das heifSt solche,
die mehr assoziieren, als die urspriingliche Ahnlichkeit hergab: Der
»analogisch aufgefafite Gegenstand bzw. sein indiziertes Erschei-
nungssystem [ist] eben analogisch angepafSt der analogen Erschei-
nung, die dieses ganze System mit weckte.«7° In einer ersten Stufe
duflert sich diese Hoherstufigkeit darin, dass nicht nur mein korper-
liches Hier, sondern der Korper selbst als Synthese aller moglichen
Erscheinungsweisen in die Paarung einbezogen ist. Auf der nichsten
Stufe erhilt der Korper dort von meinem den Sinn »Leib«, sowie eine
ihm zugeeignete primordiale »Welt«. SchlieSlich und auf der vorerst
hochsten Stufe assoziiere ich mit meinem Ego ein »jetzt mitdaseien-
des Ego im Modus Dort«!7!. Dieses Ego kann nicht mein eigenes Ego
sein, eben weil es »dort« ist und nicht »hier«. Es gehort nicht zum
konstitutiven Kern meiner Primordialsphire, aber es ist in dieser

169 CM 120f.
70 CM 121.
71 CM 122.

85

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

Sphire als Monade innerhalb meines monadischen Seins konstitu-
iert; sein Sein ist Koexistenz mit meinem Ego, es ist das alter ego.

Die Bewihrung dieser apprisenten Koexistenz geschieht auf der
Ebene der Leiblichkeit — wie oben bereits angesprochen — durch das
Verstehen des leiblichen Gebaren. Das Ich ist auf dieser Ebene ver-
standen als leiblich waltendes, psychophysisches alter ego. In hoher-
stufigen komplexeren psychischen Zusammenhingen geschieht die
Bewihrung durch »Einfiihlung«.

»Dabei wirkt auch jedes gelungene Einverstehen in den Anderen als neue
Assoziationen und neue Verstindnismdglichkeiten eréffnend; wie es umge-
kehrt, da jede paarende Assoziation wechselseitig ist, das eigene Seelenleben
nach Ahnlichkeit und Andersheit enthiillt, und durch die neuen Abhebungen
fiir neue Assoziationen fruchtbar macht.«172

Auch die hier konstatierte Wechselseitigkeit ist kritisch zu betrach-
ten. Das Problem, das wir bereits auf der Ebene der Kérper-Paarung
aufgewiesen haben, vererbt sich auf die psychische Sphire. Wir zie-
hen Husserls Beispiel des Gehabens eines Zornigen, »wohl verstind-
lich von meinem eigenen Gehaben her unter dhnlichen Umstan-
den«'7, zur Verdeutlichung hinzu.'* Das Gehaben des Zornigen
konnte nur unter einem explizit vollzogenen Schluss aus meinem
eigenen Gehaben verstindlich werden. Mein eigener Zorn ist nim-
lich fiir mich nicht primér mein zorniges Gesicht, sondern eine Dis-
position meiner Intentionalitit, eine bestimmte Weise, die Welt zu
sehen. Der Zorn des Anderen begegnet mir hingegen aus der Welt,
er steht mir entgegen in Gestalt eines zornigen Gesichts, einer be-
stimmten Gestik etc. Ich miisste zunachst den Ausdruck meiner zor-
nigen Stimmung, etwa durch intensive Betrachtung meines Gesichts
im Spiegel, gegenstindlich abstrahieren, um dann das innerweltliche
Substrat meines Zorns auf den Anderen analogisierend tibertragen zu
konnen. Das ist aber nicht die Weise unserer Wahrnehmung von
Zorn. Kleine Kinder etwa sind in der Lage, den Zorn der Eltern zu
erspiiren, bevor tiberhaupt so etwas wie eigener Zorn reflexiv erfasst
wird. Ebenso ist die genannte Wechselseitigkeit fraglich. Ich »lerne«
nicht, zornig zu sein, indem ich ein fremdes zorniges Gesicht imitiere.

72 CM 123.

173 CM 123.

174 Eine entsprechende Kritik dieses Gedankens findet sich auch bei Merleau-Ponty; auf
sie wird spiter noch genauer einzugehen sein (vgl. Kap. 5.4, S. 223).

86

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen
2.7 Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

Mit diesen Ausfithrungen sind die fiir Husserl grundlegenden und
auch fiir die vorliegende Arbeit wichtigsten Schritte der Konstitution
des Anderen abgeschlossen. Die beiden noch folgenden Schritte, die
zum Abschluss der Begriindung einer Phanomenologie als transzen-
dentalem Idealismus durchgefiihrt werden miissen, ergeben sich ite-
rativ als Konsequenz aus der bereits entwickelten Konstitution. Es
handelt sich um die Konstitution der objektiven Welt und die Kon-
stitution des Menschen. Kurz gesagt ist der erste der genannten
Schritte das Problem der Identitit der verschiedenen primordialen
Welten in transzendentaler Intersubjektivitit, und das zweite das-
jenige der Identitit des fremden Korpers und des fremden Ich als
Naturobjekt.’75 Bei beiden Schritten ist zu betonen, dass sie ohne
die vorgingige Konstitution des Anderen nicht moglich wiren. So
beschreibt Husserl die Urphdnomene der Objektivitit:

»Das Erfahrungsphédnomen objektive Natur hat iiber der primordial konsti-
tuierten eine zweite aus der Fremderfahrung herstammende, blof apprisen-
tierte Schicht, und zwar betrifft das zunédchst den fremden Leibkorper, der
sozusagen das an sich erste Objekt ist, wie der fremde Mensch konstitutiv
der an sich erste Mensch ist.«176

Beginnen wir mit der Konstitution von Objektivitdt. In meiner Pri-
mordialsphire konstituiert sich, wie bereits dargestellt, eine zweite,
fremde Primordialsphire. Beide miissten kongruieren, damit Objek-
tivitdt den geforderten Charakter des Fiir-jedermann-da haben kann.
Das Ritsel einer scheinbar absoluten Trennung der Sphiren ergibt
sich nach Husserl aber nur, wenn »die Fremderfahrung ihr Werk
getan hat«'77. Die Moglichkeit einer Identitit, nicht in dem Sinne,
dass beide Sphiren einerlei wiren, sondern im Sinne einer Ver-
schmelzung, einer Kongruenz!?#, ist daher auf der Ebene der in der
Fremderfahrung liegenden Intentionalitit und ihrer Motivation zu
suchen. Diese Intentionalitit ist diejenige der Apprasentation. Ap-
prisentation aber, so Husserl, setzt immer einen »Kern von Présen-

175 Vgl. hierzu auch Theunissen 1977, 71 ff.

76 CM 128.

77 CM 124.

178 Vgl. Theunissen 1977, 76: »Das von mir und das vom Anderen im Wechsel der
jeweiligen Erscheinungen identisch Vermeinte ist nicht >dasselbes, weil es einerlei wire,
sondern weil das Selbe darin erscheint«.

87

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

tation«'”? voraus, so dass beide in der Wahrnehmung eine »Funk-
tionsgemeinschaft«'® bilden. Bei der Wahrnehmung eines Hauses
etwa kann die Riickseite nicht apprisentiert sein, ohne dass ihr auch
Prisenz zugestanden wird, allerdings eben im Bereich des gerade
nicht Sichtbaren. »So ist jede Wahrnehmung dieses Typus transzen-
dierend, sie setzt mehr als Selbst-da, als was sie jeweils >wirklich«
prasent macht.«8! Im Falle der Fremdwahrnehmung besteht diese
Funktionsgemeinschaft darin, dass im apprisentierten Mit-Da des
fremden Ego das Selbst-Da der leiblichen Verbundenheit mit jenem
Korper dort mit konstituiert ist.

»Es ist nicht so und kann nicht so sein, dafl der Kérper meiner Primordial-
sphire der mir das andere Ich ... indiziert, sein Dasein und Mitdasein also
apprisentieren konne, ohne daf8 dieser Primordialkorper den Sinn gewdnne
eines mit zu dem anderen Ego gehorigen, also nach Art der ganzen assoziativ-
apperzeptiven Leistung den Sinn des fremden Leibes, und zunichst des frem-
den Leibkorpers selbst.«182

Der fremde Leibkorper ist deswegen das erste Objekt, weil er mir und
dem Anderen »gleichermaflen« gegeben ist, ihm als original eigen-
heitlich zugehorig und mir, insofern ich mich ihm analogisierend
»einfithle«. Daher kann auch die fremde Primordialsphire nicht in-
kompossibel zu meiner sein.

»Nicht habe ich eine apprisentierte zweite Originalsphire mit einer zweiten
>Natur« und einen zweiten Leibkorper (den des Anderen selbst) und erst dann
zu fragen, wie ich es mache, beide als Erscheinungsweisen derselben objekti-
ven Natur aufzufassen. Sondern durch die Apprisentation selbst und die ihr
als Apprisentation notwendige Einheit mit der fiir sie mitfungierenden Pra-
sentation [...] ist schon der Identitdtssinn >meiner< primordialen Natur und
der vergegenwirtigten anderen notwendig hergestellt. «183

Die Identitit der beiden Primordialsphéren ist also im Grunde die
Analogie der beiden Systeme »Prisentation-Apprésentation« hier
und dort. Dies ist in der Tat ein bemerkenswertes Resultat; man muss
allerdings die problematischen Voraussetzungen zugestehen und die
Gefahr in Kauf nehmen, dass der urspriinglich phinomenal be-
fremdliche Charakter des Fremden bei einer noch urspriinglicheren

179 CM 124.
180 CM 125.
181 CM 125.
182 CM 125.
18 CM 127.

88

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

Analogie der Prisentationssysteme zu sehr vernachlissigt wird.18
Folgt man Husserl auf seinem Weg bis hierher, so konstituiert sich
von nun an in Iteration die gesamte objektive Welt:

»Von da aus bekommt, wie leicht verstindlich, jedes von mir in der Unter-
schicht erfahrene und erfahrbare Naturobjekt eine apprisentative [...]
Schicht, in synthetischer Identitdtseinheit mit der mir in primordialer Origi-
nalitit gegebenen: dasselbe Naturobjekt in den moglichen Gegebenheitswei-
sen des Anderen. Das wiederholt sich mutatis mutandis fir die nochmals
konstituierten hoherstufigen Weltlichkeiten der konkreten objektiven Welt,
wie sie als Menschen- und Kulturwelt fiir uns immer da ist.«'%

In diesem Zitat ist auch der letzte noch zu vollziehende Schritt ange-
sprochen, nidmlich die Konstitution des Menschen. Die Beziehung
zwischen mir und dem Anderen kann natiirlich iterativ auf weitere
Subjekte angewendet werden, so dass sich insgesamt eine Monaden-
gemeinschaft transzendentaler Subjekte ergibt. Die objektive Welt,
die allen gemeinsam ist, ist dabei von keinem allein konstituiert, sie
ist weder Teil meines Eigenwesens noch Teil des fremden Eigenwe-
sens, sondern sie ist konstituiert als transzendentale Intersubjektivi-
tat.

Vor dem Hintergrund einer vergemeinschafteten Welt erscheint
mir der Andere nicht mehr nur als monadisches Subjekt mit einer
eigenen Primordialsphire, sondern als Wesen, mit dem ich mich in
Gemeinschaft befinde und das der uns gemeinsamen, intersubjektiv-
objektiven Welt zugehort, eben als Mensch. Der Andere ist also in
der Tat konstitutiv der erste Mensch. Erst durch ihn und in analogi-
sierender Einfiihlung kann ich mich schliefSlich ebenfalls als Men-
schen auffassen.

»Den Andern als Menschen auffassen — das ist originale Interpretation, und
nur so gewinne ich das originale Bewusstsein, Wahrnehmung eines Men-
schen als Menschen. Der Andere ist der erste Mensch, nicht ich. Wenn ich
mich als Menschen auffasse, so sagt das, ich fasse mich als denselben auf, den
Andere, beliebige Andere in originaler Interpretation als Menschen auffassen
wiirden. Andere habe ich bestindig, mitunter in bestimmter, im allgemeinen
horizontmassig in unbestimmter Allgemeinheit in meinem Feld und ich den-

184 Zur Kritik und produktiven Weiterentwicklung dieses Ansatzes vgl. Theunissens
Konzept der Veranderung (Theunissen 1977, 791f.), das allerdings den Boden des hus-
serlschen Konzepts verldsst und auf das daher im Rahmen dieser Arbeit nicht niher
eingegangen werden kann.

185 CM 128.

89

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

ke sie als mich menschlich auffassende. Diese unbestimmt mitgesetzten In-
terpretationen sind in Identititseinheit mit meiner originalen Selbsterfah-
rung, die keine Interpretation ist. Aber jedenfalls auch ich bin fiir mich
Mensch nur durch Interpretation.«'86

Indem mir der Sinn »Mensch« von den konstitutiv ersten anderen
Menschen zugesprochen wird, konstituiert sich dadurch eine
menschliche Gemeinschaft, in der alle Glieder einander gleichgestellt
sind.

»[Im] Sinne einer Menschengemeinschaft und des Menschen, der schon als
Einzelner den Sinn eines Gemeinschaftsgliedes mit sich fiihrt [...], liegt ein
Wechselseitig-fiir-einander-Sein, das eine objektivierende Gleichstellung
meines Daseins und des aller Anderen mit sich bringt; also ich und jedermann
als ein Mensch unter anderen Menschen.«'%

Der Mensch ist die konkret gewordene Identitit von transzendenta-
lem Subjekt und psychophysischem Leibkorper. Mit ihm ist das me-
ditierende Ego aus seinem »transzendentalen Solipsismus« befreit
und unter seinesgleichen gestellt. Wohlgemerkt ist der Mensch nicht
als Resultat der Konstitutionsforschung zu begreifen, in dem das
transzendentale Subjekt aufginge. Er ist eine Konstitution, ein letzt-
lich von mir hervorgebrachter Sinn, meine Inkarnation in eine ge-
meinsame objektive Welt. In dieser Hinsicht war der Schritt zum
Menschen allerdings notwendig. Ich kann mich nur als einer gemein-
samen Welt zugehorig begreifen und diese Welt kann mir nur dann
zuginglich sein, wenn ich mich als Menschen begreife: »Mein mir
selbst apodiktisch gegebenes Ego [...] kann a priori nur welterfahren-
des Ego sein, indem es mit anderen seinesgleichen in Gemeinschaft
ist, Glied einer von ihm aus orientierten Monadengemeinschaft.«!88

An dieser Stelle verlassen wir Husserls Ausfiihrungen, ohne
noch néher auf die hoherstufigen Ausprigungen menschlicher Ge-
meinschaft, etwa auf Kulturwelt als Welt gemeinsam gebildeter Be-
deutsamkeiten (CM 136) und auf kulturell erwachsende Personalitit
(CM 138), einzugehen, die Husserl am Ende seiner Meditationen
selbst eher kursorisch abhandelt. Auch der Begriff der Lebenswelt,
der im Zusammenhang mit der Kulturwelt Erwahnung findet und
fiir Husserls Spatwerk, insbesondere der Krisis-Schrift, von zentraler

18 Tnter II, Beilage XLVIII, 418.
187 CM 133.
188 CM 142.

90

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

Bedeutung ist, sei hier nur am Rande erwihnt. Damit ist das Ende des
ersten Abschnitts der vorliegenden Betrachtung des Problems des
Anderen in der existenzphilosophischen Phdnomenologie erreicht.
Der Ansatz Husserls wird hierbei als Problemaufriss verstanden, als
erste Nidherung an ein Problem, mit dem sich die Autoren, die im
Folgenden behandelt werden, weiter auseinandersetzen werden.

Es ist daher angebracht, das Erreichte zu resiimieren. Das Pro-
blem der Transzendenz, also des Uberstieges des Subjekts zur objek-
tiven Welt, hat Husserl reduziert auf die Sphire der Immanenz. Die
Welt, wie sie sich mir darbietet, bestiinde nicht ohne mich. Allerdings
folgt daraus nach Husserl kein Solipsismus beziiglich des realen
Seins der Welt. Ich bin nicht seinsstiftend, sondern sinnbildend. Die
Welt erhilt durch mich eine jedem konkreten Umgang mit ihr vor-
gingige Bedeutsamkeit. Es ist ein »vollig neuartiges Apriori«!# ent-
deckt: die Konstitution. Threr Erforschung dient ein grofSer Teil der
Phinomenologie, die zu einem neuartigen transzendentalen Idealis-
mus fiihrt. Idealistisch ist diese Philosophie, weil sie von der Erkennt-
nis ausgeht, »daf alles, was fiir mich ist, seinen Seinssinn ausschlief3-
lich aus mir selbst, aus meiner BewufStseinssphire schopfen kann. «1%
Transzendental ist sie in ihrem Anspruch, alle Transzendenz durch
Reduktion in immanente Transzendenz zu tiberfiihren. Lediglich ein
Seiendes, der Andere, das fremde Subjekt, widersetzt sich meiner
Konstitution. Als echte Transzendenz mit eigener mir unzuging-
licher Immanenz ist er dennoch als Anderer fiir mich konstituiert;
er ist transzendente Immanenz. Husser]l musste also nachweisen,
wie sich innerhalb meines monadischen Seins eine zweite Monade
konstituieren konnte. Es kam im Rahmen unserer Untersuchung da-
rauf an, diese Konstitution urspriinglichster und echter Transzen-
denz, das erste Auftreten des Anderen in meiner sich im reduktiven
Ausnahmezustand befindlichen Welt in kleinsten Schritten zu erfas-
sen und zu fixieren.

Bei aller gedanklichen Schirfe offenbarte sich hierbei ein ele-
mentarer Bruch. An irgendeiner Stelle muss der reflexive Ansatz,
der alle Konstitution beim transzendentalen Subjekt ansetzt, auf-
gebrochen werden, wenn der Andere ins Spiel kommt. Eine Konsti-
tution des Anderen, wie Husserl sie darlegt, setzt immer an irgend-
einer Stelle ein Verstidndnis des Anderen bereits voraus. Wenn wir

189 CM 140.
190 CM 154.

91

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Edmund Husserl: Der Andere auf dem Weg zur objektiven Welt

aus der Erfahrung schopfen miissen, bei Husserl der Erfahrung, dass
der eigene phinomenale Leib als Gegenstand gesehen werden kann,
und diese Erfahrung bereits der Existenz des fremden Korpers als
gegenstindlichem Index transzendenter Immanenz bedarf, so ist die
Konstitution nicht mehr rein apriorisch, denn sie enthilt ein Mo-
ment aktiver Genesis. Damit ist Husserls zentraler Anspruch an die-
ser einen Stelle in Frage gestellt, dass niamlich »an keiner Stelle die
transzendentale Einstellung, die der transzendentalen émoyy, verlas-
sen worden ist«™!.

Husserls Verdienst besteht in erster Linie nicht darin, das Pro-
blem des Anderen aufzuldsen, sondern es zu seinem Ursprung in der
reflexiven Subjektivitdt zuriickzufithren und es damit im Grunde
noch problematischer erscheinen zu lassen. Bereits Ricceur konsta-
tiert ein hyperbolisches Element in der husserlschen Reduktion. So
seien »alle Argumente, die den Ehrgeiz haben, den Anderen in und
aus der Eigenheitssphére zu >konstituierens, zirkuldr«%2, weil sie den
Anderen bereits voraussetzten. Dies zeigt sich Ricceur zufolge einer-
seits darin, dass die Tatsache, dass ich immer schon irgendwie ge-
wusst habe, dass der Andere nicht lediglich mein Objekt ist, sich
nicht eigenheitlich ausklammern lasst. Es zeigt sich ihm andererseits
darin, dass die Bedeutung von Eigenheit nie ohne die »Unterstiit-
zung« des Anderen, eben des Fremden, gegen das sich das Eigene
absetzt, zustande kommen konnte. Das im Zuge unserer Unter-
suchung entwickelte Argument, dass namlich die Objektivation des
eigenen Leibes der Konstitution des fremden Leibkorpers, des ersten
Objekts im Sinne einer noch zu bildenden Intersubjektivitit gar nicht
vorhergehen kann, dies aber tun misste, um die Moglichkeit der
Korper-Paarung zu begriinden, markiert einen weiteren Punkt, an
dem man Husserls Konstitution des Anderen kritisch beleuchten
kann, der gerade deswegen so interessant ist, weil er angefiihrt wer-
den kann, selbst wenn man Husser!l die reflexive Errichtung einer
Eigenheitssphire ohne den Einfluss fremder Konstitution zugesteht.
Er kann zudem als erste Motivation zu einer im Verlaufe unserer
Untersuchung noch durchzufithrenden genaueren Untersuchung
des Phianomens des Leibes dienen.

Als allen aufgewiesenen Problemen gemeinsam kann jedoch
festgestellt werden, dass sie simtlich im Wesen der €moy1 begriindet

“1CM 152.
192 Ricceur 1996, 3991.

92

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

sind. Wenn sie alle zutreffen, dann ist damit gezeigt, dass die Refle-
xion ohne Hilfe des Anderen weder in eine Sphire des genuin Eige-
nen hinein, noch aus dieser, wire sie denn méglich, wieder hinaus
gelangen konnte. Im weiteren Verlauf der Arbeit wird zu zeigen sein,
dass es eines anderen Ansatzes als des reflexiven bedarf, um das Pro-
blem des Anderen zumindest so weit zu entschirfen, dass die Ritsel-
haftigkeit nicht mehr als beunruhigend, sondern konstitutiv fiir
menschliche Beziehung angesehen werden kann, oder genauer: dass
die Rolle der Reflexion im Zusammenhang des Problems des Ande-
ren neu bestimmt werden muss. Einen ersten Schritt in diese Rich-
tung unternimmt Martin Heidegger in Sein und Zeit.

93

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Der Andere als Moment des Verfallens bei
Martin Heidegger

3.1 Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

In der Betrachtung der Philosophie Edmund Husserls wurde der To-
pos einer reflexiven Vereinzelung, die sich aus der Durchfiihrung der
transzendentalen und insbesondere der eigenheitlichen Reduktion
ergaben, als problematisch fiir die Konstitution des Anderen heraus-
gearbeitet. Bei Martin Heidegger finden wir in Sein und Zeit (1927)
ebenfalls eine Theorie der philosophischen Vereinzelung, bei der die
Vereinzelung existenzial in unser Wesen eingelassen ist, einher-
gehend mit dem Vollzug! einer existenziellen Vereinzelung. Die hei-
deggersche Terminologie ist in Art und Umfang der verwendeten
Spezialbegriffe und Neologismen, so empfinden es die meisten Leser
seiner Werke, duflerst sperrig. Hat man sich an die Begriffe und
Sprachspiele erst einmal gewohnt, ist es schwer, die in dieser Termi-
nologie entwickelten Theorien in eigenen Worten und mit eigenen
Gedanken nachzuvollziehen, ohne selbst in eine blofle Wiederholung
der heideggerschen Sprachspiele zu verfallen. Die Betrachtungen im
folgenden Kapitel haben den Anspruch, auf der Basis des bereits Ent-
wickelten eine neue Nuance der Betrachtung des Problems des An-
deren herauszuarbeiten. Im Zuge dieser Bemiihung wird sich auch
eine immanente Kritik an einzelnen Stellen ergeben, die sich wieder-
um als konstruktiv fir das weitere Vorgehen erweisen wird. Die fol-
genden Betrachtungen haben allerdings nicht den Anspruch, eine
vollstindige und erschopfende Darstellung des Denken Heideggers

! Der Begriff » Vollzug« ist hier durchweg nicht im von Giinter Figal in Phinomenolo-
gie der Freiheit (Figal 1988) kritisierten subjektivitdtsphilosophischen Sinne zu verste-
hen. Es ist nicht ein transzendentaler, »die Korrelation des Bewuf3tseins und seiner Ge-
genstinde erst verstindlich [machender]« (ebd., 19f.) Vollzug gemeint, sondern der
Vollzug der Existenz, der es dieser ermdglicht, sich selbst zu ergreifen, wie im Folgenden
noch ausgefiihrt werden wird.

94

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

zur Zeit von Sein und Zeit zu geben.? Weder kann die Terminologie
komplett erldutert werden, noch kann jede Facette der Heidegger-
rezeption in unsere Untersuchung aufgenommen werden. Die von
Heidegger verwendete Terminologie wird in der Regel iibernommen,
die Zulassigkeit der Verwendung einzelner Begriffe in bestimmten
Kontexten wird nicht naher behandelt, da sich der fiir unsere Belange
zentrale Kritikpunkt immanent und innerhalb der heideggerschen
Konzeption ergibt.

Es fallt zunachst auf, dass zwei Termini bereits verwendet wur-
den, die in ihrer Unterscheidung so zentral fiir unser Vorhaben sind,
dass sie einleitend erldutert werden sollten. Der Begriff »existenzial«
wird in Sein und Zeit immer dann verwendet, wenn unsere ontolo-
gische Besonderheit angesprochen ist. Existenzialitit »verstehen wir
[...] als Seinsverfassung des Seienden, das existiert«3, und dieses Sei-
ende sind wir je selbst: das Dasein. Diesen Terminus verwendet Hei-
degger, um anzuzeigen, dass er keine subjektivistische Konzeption
des Selbst zulésst. Jede Fassung unserer selbst als Subjekt gegeniiber
einer Welt von Objekten — so die elementarste Ausgangsthese von
Sein und Zeit — verfehlt unsere eigentliche Seinsverfassung. Die
Trennung der Welt in Subjekt und Objekt, in res cogitans und res
extensa, ist bereits eine Leistung des reflexiven philosophischen
Denkens, die — sobald sie einmal vollzogen ist — unserer tiefen und
elementaren Verbundenheit mit der Welt nicht mehr gerecht werden
kann. Alle Existenziale, das sind die »Seinscharaktere«* des Daseins,
zeichnen sich — wie an mehreren Stellen noch deutlich werden wird,
in ihren Formulierungen durch ein »immer schon« oder »je schon«
aus. Damit ist angezeigt, dass diese Existenziale keinerlei Konstituti-
on bediirfen, um fiir uns giiltig zu sein. Dasein ist »immer schon«
geworfen in eine Welt, das heifdt, dass wir den Grund dieser Gewor-
fenheit nicht weiter reflexiv hinterfragen konnen. Man konnte diese
existenzialen Formulierungen als heideggersches Apriori bezeich-
nen, weil sie allen Denkleistungen der Subjektivitit vorausgehende
elementare Seinsstrukturen beschreiben, die wir nicht durch gegen-
stindliche Wahrnehmung erst kennenlernen, sondern die uns »im-

2 Zur Einfithrung in Heideggers Denken empfiehlt sich Otto Poggeler: Der Denkweg
Martin Heideggers (Poggeler 1990), so wie die Einfithrung von Giinter Figal (Figal
1999) und der von Thomas Rentsch bei Akademia herausgegebene Band der Reihe
»Klassiker Auslegen« zu Sein und Zeit (Rentsch 2001).

> Martin Heidegger: Sein und Zeit (Heidegger 1993) [SuZ], 13.

+ SuZ 44.

95

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

mer schon« ganz im Sinne des sich zeigenden Charakters der Phano-
mene in der Phanomenologie gegeben sind.

Wihrend der Begriff »existenzial« stets auf die ontologische
Ebene der Existenz bezogen ist, betrifft der Terminus »existenziell«
die ontische Ebene: das Existieren. Dasein als existierendes verhalt
sich immer zu sich selbst und hat dabei die existenzielle Moglichkeit,
sich selbst zu erfassen oder zu verfehlen — eigentlich oder uneigent-
lich zu existieren: »Die Existenz wird in der Weise des Ergreifens
oder Versaumens nur vom jeweiligen Dasein selbst entschieden. Die
Frage der Existenz ist immer nur durch das Existieren selbst ins Rei-
ne zu bringen. Das hierbei fiihrende Verstindnis nennen wir das
existenzielle.«®

Die oben bereits erwiihnte existenziale Vereinzelung ergibt sich
aus der Grundvoraussetzung der Jemeinigkeit des Daseins. Die exis-
tenzielle Vereinzelung hingegen ergibt sich auf dem Weg, den das
Dasein zu durchlaufen hat, um zu sich selbst zu finden und eigentlich
zu werden. Nun gilt es zunichst, diese beiden Aspekte inhaltlich zu
entwickeln und ihre Verbundenheit herauszuarbeiten. Es wird sich
dabei ergeben, dass gerade im Schnittpunkt von existenzialer Ana-
lyse und existenziellem Vollzug das Problem des Anderen wieder
aufbricht.

Der Ausgangspunkt bei Heidegger ist — anders als bei Husserl —
nicht das Bewusstsein, sondern die Frage nach dem Sinn von Sein.
Eine solche Fragestellung ist in ihrer Struktur reflexiv. Sie bindet das
Denken zuriick an sich, indem sie sich explizit derjenigen Seinsregi-
on zuwendet, die ihr am Nichsten liegt, die sich der Betrachtung
ontisch zunichst einmal anbietet. Das reflexive Denken, das sich
von unserem alltiglichen Leben entfernt, wendet sich um und blickt
zuriick in seinen Ursprung. Es gerit dasjenige Seiende in den Blick,
das mir nicht nur das Allernichste ist, sondern das ich »sogar je
selbst«® bin. Bei Heidegger muss die Philosophie sich zur Analyse
des Sinns von Sein iiberhaupt explizit dem Dasein zuwenden als
demjenigen Seienden, dem in dieser Analyse aus mehreren Griinden
der Vorzug einzurdumen ist. Es ist zunéchst die bereits angesproche-
ne ontische Nihe, die einen unmittelbaren Zugang zu leisten ver-
spricht. Zweitens ist das Dasein auch ontologisch der vorrangige Ge-
genstand der Analyse, weil es sich gerade durch die Moglichkeit

5 SuZ12.
6 SuZ15.

96

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

auszeichnet, die Frage nach dem Sinn des Seins zu stellen, weil es
wesentlich seinsverstehend ist: »Seinsverstandnis ist selbst eine
Seinsbestimmung des Daseins. Die ontische Auszeichnung des Da-
seins besteht darin, daf3 es ontologisch ist.«” Die Motivation philoso-
phischen Denkens, die bei Husserl ratselhaft war und durch das Er-
staunen angesichts der Welt® erklart wurde, ist bei Heidegger tief in
unserer Existenz verwurzelt.

Gleich zu Beginn der existenzialen Analyse von Sein und Zeit
rdaumt Heidegger also dem Dasein ontisches und ontologisches Vor-
recht gegentiber allem anderen Seienden ein. Andererseits erweist
sich innerhalb der Reflexion, dass das Dasein »ontologisch das Ferns-
te«? ist. Der reflexive Zugang zu sich, der sich dem Dasein eréffnet,
ist keineswegs ohne weiteres selbstverstindlich und unproblema-
tisch. Die scheinbare Nihe, da ja »ich« es bin, den ich betrachte, wird
nivelliert durch den Umweg, den die Reflexion gehen muss, um zu
»mir« zu gelangen. Das Selbstsein, das in der ontologisch-reflexiven
Betrachtung des Daseins in den Blick genommen wird, eroffnet eine
Distanz. Der Betrachter und das Betrachtete sind nicht identisch, das
Dasein tritt vielmehr in der Betrachtung einen Schritt zuriick von
»sich«. Soll die Unmittelbarkeit gewahrt bleiben, so darf die Reflexi-
on also nicht subjektivistisch sein, sie darf den lebendigen Existenz-
vollzug des Daseins nicht in das starre Konzept eines von mir ver-
schiedenen Ich gerinnen lassen. Die Alternative besteht bei
Heidegger bekanntlich in derjenigen Form von Reflexion, die er die
existenziale Analyse nennt.

Die Vorentscheidung, mich selbst als primér in Frage stehendes
Seiendes zu betrachten, hat nun Konsequenzen fiir den Fragenden:
Die Frage nach dem Sinn des Seins ist nicht nur die universalste
Frage, die sich die Philosophie stellen kann, sondern in ihr liegt »zu-
gleich die Moglichkeit ihrer eigenen schirfsten Vereinzelung auf das
jeweilige Dasein.«!® Die Seinsfrage, die zunéchst auf den Bereich
eines bestimmten Seienden, des Daseins, zugeschnitten wurde, be-
zieht sich nicht unspezifisch auf Dasein im Allgemeinen, sondern
auf das Dasein desjenigen, der die Analyse durchfiihrt als dem ein-
zigen Dasein, das ihm selbst zuginglich ist. Dieses Dasein in Verein-

7 SuZ 12.
8 Vgl. Kap. 2.1, S. 40
9 SuZ 15.
10 SuZ 39.

97

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

zelung bedeutet dann aber zugleich Dasein iiberhaupt, denn aufSer-
halb von »je meinem« Dasein kann eine reflektierende Philosophie
sich auf keinen anderen Zugang zur Sphire des Denkens berufen.
Bestenfalls konnen wir annehmen, dass andere Menschen ebenso in
der Weise des Daseins sind und in analoger Weise zu je ihrem Dasein
Zugang haben. Es wird aber zu priifen sein, ob es einen prareflexiven
»Zugang« zu anderem Dasein gibt und worin sich dieser Zugang
phinomenal zeigt.

Jemeinigkeit bedeutet also einerseits, dass das Dasein nur mir
zugehorig und mir zuginglich ist, dass stets ich es bin. Andererseits
steckt in der Silbe »je« noch mehr: es bin nicht nur stets ich, der in
den Blick kommt, sondern diese Zugehorigkeit des Daseins zu mir,
dieses »mein« des Daseins, bildet sich je in dieser Betrachtung. Da-
sein ist nicht prinzipiell meines aufgrund einer apriorischen Einsicht,
sondern es erweist sich je in der konkreten Betrachtung des Dasein,
dass es sich immer von Neuem nur als meines darbietet. Ein dritter
Aspekt, unter dem das »je« gedeutet werden konnte, wire eine iiber-
individuelle Zuweisung. Fiir je ein Dasein ist es so, dass es je seines —
in Abgrenzung von allen anderen — ist, das er im Blick hat. Paul
Ricoeur hat die Jemeinigkeit in diesem Sinne so gedeutet, dass in ihr
ein unausgesprochener Bezug zum Anderen liegt: » Aufgrund dieses
>Je« wird mein Besitz meiner Erfahrungen gewissermafSen auf alle
grammatischen Personen verteilt.«!

In der Seinsfrage liegt die Moglichkeit ihrer schirfsten Verein-
zelung. Das meint zweierlei: Zunichst vereinzelt sie sich auf das Da-
sein als exponiertem Seienden, sodann auf mein Dasein als einzig zur
Verfiigung stehendem. Weiter heif3t es: »Das Sein, darum es diesem
Seienden in seinem Sein geht, ist je meines.«'? Dies meint mehr als
die ontische Verfiigbarkeit und Zuginglichkeit des Daseins, es be-
trifft seine Seinsweise der Existenz. Existieren bedeutet, dass es mir
um etwas geht und dasjenige, um das es mir geht, bin letztlich immer
ich selbst, ist mein Dasein, mein Sein als Existenz. Die ontologische
Pointe der Jemeinigkeit liegt also darin, dass es so etwas wie Sein
iberhaupt nur »gibt«, weil es meines ist: »das Sein ist je meines«!3.
Damit ist die ontologische Verfassung des Daseins angezeigt. Sein
gibt es nur fiir ein Wesen, dessen Sein einen Bezug zu eben diesem

11 Ricceur 1996, 220.
12 SuZ42.
13 SuZ 114.

98

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

Sein einschlieft. Darin unterscheidet sich das Dasein von allem an-
deren Seienden, dem es nicht um etwas geht, ja dem noch nicht ein-
mal moglich ist, sich seinem Sein gegeniiber gleichgiiltig zu verhal-
ten.

Die Moglichkeit, mich zu mir zu verhalten, ist also nicht nur
eine Moglichkeit unter anderen, etwa so etwas wie eine transzenden-
tale Bedingung der Moglichkeit einer philosophischen Reflexion auf
das Dasein, sondern ich bin diese Moglichkeit, sie macht mich als
Dasein aus. Die Moglichkeit des Sich-zu-sich-Verhaltens ist somit
nicht Gegenstand einer Wahl, ich kann mich nicht nicht verhalten.
Das einzige, was meiner Wahl untersteht ist die Weise, wie ich mich
zu mir verhalte. Ich kann mich wihlen, eigentlich ich selbst sein, oder
ich kann mich verfehlen, uneigentlich sein. Uneigentlichkeit bedeu-
tet also nicht, dass ich mich nicht zu mir verhalte, sondern dass ich
mich in einer Weise zu mir verhalte, die mein eigentliches Sein tiber-
springt und mich in der Welt und im Man aufgehen lasst.

Eigentliches Sein bedeutet Selbst-sein, Mich-selbst-Wihlen in
meiner eigensten Moglichkeit. Die Vereinzelung, die als Moglichkeit
in der Seinsfrage begriindet wird, findet hier ihre existenzielle Ent-
sprechung. So kann Heidegger feststellen: »Zum existierenden Da-
sein gehort die Jemeinigkeit als Bedingung der Moglichkeit von Ei-
gentlichkeit und Uneigentlichkeit.«!* Es sind also zwei verschiedene,
aber ineinander greifende Aspekte von Jemeinigkeit und damit von
Vereinzelung zu unterscheiden. Das Dasein, das ich analytisch in den
Blick nehme, ist je meines, und das Dasein, das ich im Vollzug der
Existenz ergreife oder verliere, ist ebenfalls je meines.

Im Hinblick auf die ontologische Stellung und die mogliche pra-
reflexive Fassung des Anderen, der bei Heidegger mit dem Terminus
»Mitdasein« bezeichnet wird, ist diese Unterscheidung bedeutend.
Die Analytik des Daseins fiihrt je auf mich, weil mein Sein das mir
einzig reflexiv zugangliche ist. Der Andere ist in dieser Hinsicht un-
zuginglich, weil ich nicht er bin, weil mein Denken, aus mir und der
Unmittelbarkeit meiner gelebten Beziige heraustretend, nur auf
mich zuriickkommen kann. Mein existenzieller Vollzug fiihrt auf
mich, weil ich es bin, um dessen Sein es mir geht. Der Andere begeg-
net mir aus der Welt her, und das bedeutet, er gehort jener Seins-
sphire zu, in die ich mich verfallend zuriickziehe, wenn ich gerade
nicht ich selbst bin. Dennoch und gerade darin bestimmt der Andere

4 SuZ 53.

99

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

mein In-der-Welt-sein immer mit: »Die Klirung des In-der-Welt-
seins zeigte, dafy nicht zunachst >ist« und auch nie gegeben ist ein
blofles Subjekt ohne Welt. Und so ist am Ende ebensowenig zunichst
ein isoliertes Ich gegeben ohne die Anderen.«'> An diesem Zitat wird
noch einmal ganz deutlich, dass die Vereinzelung bei Heidegger nicht
diejenige eines eigenheitlich isolierten transzendentalen Ich ist. Auch
darf der Andere nicht zum Abgrenzungskriterium eines Identitits-
prinzips gemacht werden, wie es eine ontische Fassung der Jemeinig-
keit implizieren wiirde, die besagt, »daf3 je ein Ich dieses Seiende ist
und nicht Andere«'s. Dieser negative Zusatz »und nicht Andere«
setzt den Anderen als dasjenige voraus, gegeniiber dem sich das Ich
als sich im Wechsel der Erlebnisse durchhaltende Identitit behauptet.

Wenn der Andere also bei Heidegger zum Problem wird, dann
nicht als ein Konstitutionsproblem — das Mitdasein des Anderen ist
in meinem Mitsein mit begriffen, er ist in der Welt mit da —, sondern
aufgrund der Tatsache, dass er zu derjenigen Seinssphare gehort, die
mich von mir entfernt. Dies ist die existenzielle Dimension des Pro-
blems des Anderen. Die Frage nach dem »Wer« des Daseins erhilt
ihre eigentliche Antwort nicht aus der grauen Masse des Man, son-
dern es ist je ein Ich, und zwar mein Ich, das hier antwortet. An dieser
Stelle zeigt sich die Gefahr, die in der ontischen Fassung der Je-
meinigkeit lauert. Wird das Dasein, das je meines ist, als Identisches,
als sich von allem Nicht-Identischen Absetzendes gefasst, bedeutet
dies ein Abgleiten der Existenz in die Vorhandenheit. Jedes Konzept
von mir als einem »Selbst«, einem »Subjekt«, stellt mich als vorhan-
denes Ding vor mich. Tritt das reflexive Denken aus mir heraus und
vor mir zuriick, darf es nicht erwarten, ein Ding vorzufinden, ein
Konzept von Subjektivitit, sondern Heidegger wird zeigen, dass das
daseinsmiflige am Dasein gerade in diesem Heraustreten und Auf-
Sich-Zurtickkommen besteht. Es ist nicht das Ergebnis, sondern der
Vollzug dieser Reflexion. Die Analytik des Daseins ist der explizite
Nachvollzug derjenigen Strukturen, die unausdriicklich immer schon

15 SuzZ 116.

16 SuZ 114. Michael Theunissen spricht im Bezug auf Heidegger von einer »ontischen
Jemeinigkeit« im Gegensatz zu einer »ontologischen Jemeinigkeit« bei Husserl. Vgl.
hierzu Theunissen 1977, 22f. Dies greift zu kurz. An der oben zitierte Stelle heif3t es
zwar, dass die Jemeinigkeit die ontische Angabe enthilt, »daf je ein Ich dieses Seiende
ist«, aber im Satz zuvor heifSt es, dass die Jemeinigkeit zugleich eine ontologische Ver-
fassung anzeigt.

100

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen

in der Existenz vollzogen werden. Hierin decken sich existenziale
Analyse und existenzieller Vollzug, oder wie Heidegger es ausdrtickt:

»Die existenziale Analytik ihrerseits aber ist letztlich existenziell, d. h. on-
tisch verwurzelt. Nur wenn das philosophisch-forschende Fragen selbst als
Seinsmoglichkeit des je existierenden Daseins existenziell ergriffen ist, be-
steht die Moglichkeit einer Erschliefung der Existenzialitit der Exis-
tenz [...]«

Anhand der Unterscheidung zwischen der existenzial-ontologischen
Ebene, also derjenigen der das Dasein reflektierenden Analyse und
der existenziell-ontischen Ebene, also derjenigen des Existenzvoll-
zugs, der Moglichkeit, mich zu verfehlen oder zu ergreifen, wird im
Folgenden zu zeigen sein, dass der Andere erst auf der zweiten ge-
nannten Ebene ausdriicklich zum Problem wird, da er dort der dieser
Ebene entsprechenden Vereinzelung zum Opfer fallt. Damit ist aber
die existenziale Unmittelbarkeit gefihrdet, die mir den Anderen auf
der ersten Ebene immer schon als Mitdasein erschlief3t.

3.2 Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des
Anderen

Das Mitvorkommen des Anderen in der Welt darf, wie bereits ge-
sehen, nicht dazu verleiten, ihn gegeniiber einem Konzept von Iden-
titit des Selbst — Selbst im Sinne des ricoeurschen »idem« — zum
Abgrenzungsprinzip zu machen. Der Andere muss vielmehr phéno-
menal in seinem Mitdasein aufgesucht werden. Gemif3 der heideg-
gerschen Richtung der Analyse ausgehend von der Alltiglichkeit des
Daseins begegnet der Andere innerhalb der durch die Verweisung des
Zuhandenen strukturierten Umwelt. Im Werk des Handwerkers be-
gegnet der Andere als derjenige, fiir den das Werk bestimmt ist, im
Material begegnet der Lieferant, im Werkzeug der Hersteller dieses
Werkzeuges. Immer begegnet im Bereich alltiglicher Verweisungen
der Andere mit, allerdings enden bei ihm die Bewandtniszusammen-
hinge. Ebenso wie ich bildet der Andere einen Pol, ein Zentrum in-
nerhalb des Netzes von Verweisungen. Was fiir mich zuhanden ist,
ist auch fiir den Anderen zuhanden. Der Andere selbst ist mir nie
zuhanden, auch ist er nie vorhanden. Er kommt nicht in der Welt vor,

7 SuZ 13.

101

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

er begegnet aus ihr als einer, der sich auch fiir die Welt freigegeben
hat. Das Begegnen des Anderen innerhalb der alltiglichen Welt zeigt
mir, dass er vorontologisch immer schon als »auch und mit da«'s
erschlossen ist. Dieses »auch und mit« ist nicht kategorial, sondern
existenzial zu verstehen. Der Andere wird nicht von mir zur Welt
hinzugedacht, sondern er begegnet aus ihr. Dieses Begegnen unter-
scheidet sich von allem Entgegenstehen des gegenstindlichen Seien-
den. Und nur so kann der Doppelstatus des Anderen, der »selbst in
der Weise des In-der-Welt-seins >in< der Welt ist« und der in der Welt
»zugleich innerweltlich begegnet«?, einem offensichtlichen Paradox
entgehen. Zwar orientiert sich die Charakteristik des Begegnens des
Anderen »doch wieder am je eigenen Dasein«?, indem ich ihm »Da-
sein« zugestehe, das mir ja aufgrund der Jemeinigkeit prinzipiell nie
zuginglich sein kann, aber das Phinomen des Begegnens, das sich
nicht in Gegenstindliches auflosen lasst, rechtfertigt gleichsam den
existenzialen Status der Welt als Mitwelt und des Anderen als mit
mir und auch Dasein.

Am Phinomen des Begegnens lisst sich ebenfalls zeigen, wie
Heidegger dem Paarungsproblem, das bei Husserl aufgewiesen wur-
de?!, entgeht. Nicht die Ahnlichkeit zwischen mir und dem Anderen,
sei es auf Ebene der Korper oder der Leiber, ist die phinomenale
Grundlage fiir eine mogliche Assoziation, sondern die phinomenale
Urspriinglichkeit der Begegnung zeigt die ontologisch-existenziale
Verfassung des Daseins an, »immer schon« mit Anderen zu sein.?
Das Mitsein als Existenzial ist urspriinglicher als jede faktische Be-
gegnung mit Anderen, und so wird der faktisch auftretende Andere
zur Konkretion einer Moglichkeit meines Daseins. Das Problem der
Unzuginglichkeit des Anderen ergibt sich erst sehr viel spiter, nim-

18 SuzZ 118.

19 SuZ 118

20 SuzZ 118.

21 Vgl. Kap. 2.6, S. 77 ff.

2 Dass das Begegnen in konkreten Situationen nicht unbedingt geeignet sein muss, mir
den Anderen zu verstehen zu geben, hat Kite Meyer-Drawe in Leiblichkeit und Sozia-
litat (Meyer-Drawe 1987) aufgezeigt: »Das Problematische der Interpretation der
Fremderfahrung durch Heidegger liegt [...] darin, daf8 er auch die Erfahrung des Ande-
ren als ein Begegnenlassen vorstellt, d. h. letztlich liegt die Ahnlichkeit zwischen dem
Zeug und dem Anderen darin, daf3 sie meinem Weltentwurf integriert, >eingefangen«
sind [...].«; »Grenzen des Verstehens zeigen sich aber sehr schnell dann, wenn man
Anderen begegnet, deren In-der-Welt-sein meines stort [...]: der sinnlos Betrunkene,
der in seinen Handlungen keine Einheit mehr finden kann [...].« (ebd., 105)

102

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen

lich in der reflexiven Betrachtung des Begegnens. Ich sehe also im
alltdglichen Umgang mit der Welt nicht primédr auf mich und leite
nachtriglich den Anderen als von mir verschieden ab, sondern ich
lasse den Anderen begegnen aus der Welt heraus, die dadurch unsere
gemeinsame Welt ist.

Gehe ich ganz im besorgenden Umgang mit dem Zuhandenen
auf, so differenziere ich mich gerade nicht von den Anderen, sondern
ich fasse mich vorreflexiv als einen der Pole des Netzes von Verwei-
sungszusammenhingen auf. Die Auffassung vom Dasein als in der
Welt begegnendem dringt sich mir gleichsam im alltédglichen Leben
so stark von allen Seiten auf, dass ich mich selbst in dieser Weise
vorfinde und aus meiner Umwelt heraus verstehe. Sage ich zum Bei-
spiel »Ich hier«, so bezeichne ich mit dem »hier« keine objektive
Raumstelle, an der »ich« — als vorhandenes Ding — mich befinde und
die ich von aufSen betrachten kénnte, sondern dieses Hier ist Aus-
druck der existenzialen Raumlichkeit des Daseins, es steht innerhalb
der Umwelt in Verbindung zum Dort des Zuhandenen. In der Um-
welt »nimmt« das Dasein »einen Platz ein«, aber nicht dadurch, dass
es durch eine objektive Raumstelle beschreibbar wire, sondern da-
durch, dass es einen Umkreis von Zuhandenem in seine Nihe bringt
und in ihr hilt. Dies meint Heideggers Begriff der Ent-fernung. Da-
bei ist das Dort primér gegeniiber dem Hier:

»Das Dasein ist gemif seiner Raumlichkeit zunéchst nie hier, sondern dort,
aus welchem Dort es auf sein Hier zuriickkommt und das wiederum nur in
der Weise, daf3 es sein besorgendes Sein zu ... aus dem Dort-zuhandenen her
auslegt.«2

Das Dasein ist also bei den zuhandenen Dingen dort, und diese Be-
wegung auf die Dinge zu, die Kehrseite der Ent-fernung, beschreibt
eine Bewegung des Daseins von sich weg: »Im >hier< spricht das in
seiner Welt aufgehende Dasein nicht auf sich zu, sondern von sich
weg auf das >dort< eines umsichtig Zuhandenen und meint doch sich
in der existenzialen Raumlichkeit.«2* Die Weise, wie das Dasein sich
hier aus sich heraus versetzt und von dort auf sich zuriickkommt und
so versteht, findet sich entsprechend auch auf der Ebene der Re-
flexion.

Im alltaglichen Leben vollzieht das Dasein somit eine sich tiber-

3 SuZ 107f.
2 SuZ 120.

103

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

kreuzende Doppelbewegung: Einerseits versteht es sich aus einem
Dort des Zuhandenen — dies meint aber nicht, dass es explizit dessen
objektive Raumstelle einnimmt und sich von dort her betrachtet —,
andererseits »spricht es von sich weg, nihert sich der Welt und ver-
liert sich in ihr. In der Welt aufgehend kann das Dasein so auf sich als
Pol des Netzes von Verweisungen zuriickkommen, es kann sich also
gleichsam bei seinen alltiglichen Besorgungen selbst begegnen, so
wie es anderen begegnen kann. Wenn dies moglich sein soll, muss
die phinomenal aufgewiesene Moglichkeit des Begegnens in der
existenzialen Struktur des Daseins verankert sein. Heidegger fasst
dieses Existenzial terminologisch als Mitsein: »Die Welt des Daseins
ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen.«* Das Mitsein ist
Charakteristikum des In-Seins, also der Weise, wie Dasein »in« der
Welt ist — unterschieden von allem anderen innerweltlichen Seien-
den.

Welchen ontologischen Status hat innerhalb eines solchen Ge-
flechts der Andere? An der eben zitierten Stelle heifst es weiter: »Das
innerweltliche Ansichsein dieser [der Anderen, T. W.] ist Mit-
dasein.«2 Der Andere begegnet aus der Welt, er ist also als Anderer
ein innerweltlich Seiendes. Trotzdem unterscheidet er sich von allem
anderen innerweltlichen nichtdaseinsmafligen Seienden. Er nimmt
somit eine eigenartige Zwischenstellung ein. Er ist innerweltlich,
aber zugleich in der Welt im Sinne des In-Seins. Somit kommt ihm
in irgendeiner Weise die Seinsart der Existenz zu, er ist auch und mit
da, aber fiir mich bedeutet dieses Mitdasein ein Ansichsein.?” Der
Andere zeichnet sich durch grofitmogliche Seinsnihe zu mir aus,
aber es bleibt ein uniiberbriickbarer Rest. Das Motiv, das bereits in
der Einleitung unserer Untersuchung angesprochen und bei Husserl
aufgegriffen wurde, kehrt auch hier wieder: der Andere ist wie ich,
aber er ist nicht ich.

Dieser seltsam schillernde Status des Anderen ist fiir Heidegger
in der Alltiglichkeit kein Problem im Sinne einer Denkunméglich-
keit. Es ist nicht so, dass ich zunachst mich selbst als ein isoliertes Ich
auffasse und dann aus dieser Isolation einen Ubergang zu »den An-

% SuZ 118.

% SuZ 118.

77 Diese Formulierungen dhneln bereits stark der bei Sartre grundlegenden Unterschei-
dung von An-sich und Fiir-sich. Der innerweltliche Charakter des Anderen wird unter
dem Stichwort der Objektivierung in einem spiteren Kapitel behandelt werden
(vgl. Kap. 4.2, 146 ff. sowie insbesondere Kap. 4.6, 180.)

104

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen

deren« finden muss. Vielmehr besagt ja gerade die existenzielle Di-
mension der Andersheit, dass auch ich mich aus der Welt und durch
meine Besorgungen verstehe: »die Anderen sind vielmehr die, von
denen man selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man
auch ist.«?8 Indem ich also aufgehe in der Welt, indem ich mich nicht
reflexiv mir selbst und der Welt gegeniiberstelle, fasse ich mich selbst
als Anderen unter Anderen. In dieser Hinsicht kann der Andere bei
Heidegger nicht zum Problem werden, da er diesen nicht zu einer
urspriinglichen Idee von Subjektivitit, von Selbstheit als zu dieser
Sekundares hinzukonstituieren muss.

Trotzdem bleibt auch auf der von Heidegger beschriebenen um-
weltlichen Ebene ein Rest der Paradoxitit des Anderen bestehen. Da-
sein ist Mitsein, Welt ist Mitwelt; dieses »ist« darf bei Heidegger
nicht als Wesensdefinition verstanden werden. Es geht hier nicht
um Eigenschaften, sondern um Seinsweisen. Das »ist« ist etwa so zu
lesen: Dasein ist, das heif3t: es existiert, und es ist in der Weise, dass
es in einer Welt ist, und diese Welt ist nur in Bezug auf Dasein. Also
definieren wir nicht Welt nachtriglich als dasjenige, worin Dasein ist,
sondern Welt ist gleichurspriinglich mit Dasein: ohne Welt kein
Dasein und ohne Dasein keine Welt. Weiter begegnet aus der Welt
anderes Dasein, aber diesem wird nun nicht erst nachtriglich die
Eigenschaft »Mitdasein« zugeschrieben, sondern das Mitdasein muss
schon notwendig erschlossen und in seinem Sein vor jeder expliziten
Fassung des Anderen verstanden sein, sonst konnte es von sich aus
den besonderen Status des Auch und Mit niemals erlangen. Also ist
mein eigenes Dasein immer schon mit Anderen, und dies nicht erst
aufgrund eines zufilligen faktischen Auftretens von dieser oder jener
anderen Person, die ich dann auch als Dasein anerkenne. Daher ist
auch das Alleinsein bei Heidegger ein Modus des Mitseins: die An-
deren fehlen mir.2% Somit ist die Welt, die uns immer schon erschlos-
sen ist, in einer Weise erschlossen, dass sie den Anderen in seiner
vollen Besonderheit bereits enthalt: sie ist Mitwelt.

Mit diesen Seinszusammenhingen, die keine Schlussfolgerun-
gen sind — es wird nicht eins aus dem anderen abgeleitet —, sondern

% SuzZ 118.

29 Das Phinomen des Alleinseins, das den Anderen eben nicht aus der Welt verbannt,
sondern ihn im Gegenteil geradezu zum Zentrum meiner Weltbeziige macht, indem er
nimlich durch seine Abwesenheit das Begegnungsphinomen zwar aufruft, aber zu-
gleich negiert, findet sich bereits bei Husserl (vgl. S. 64). Es wird auch in Sartres Phi-
losophie der Negativitit eine zentrale Rolle spielen.

105

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

die im Grunde transzendentale Seinsbestimmungen sind — wenn das
Dasein so sein konnen soll, wie es faktisch ist, dann muss es im Grun-
de seines Seins so und so beschaffen sein —, kann jedes Problem, auf
das die Reflexion stof3t, in die vorontologische Sphire, die sich jeder
Begriindung entzieht, verwiesen werden. Der Andere muss nicht erst
umstindlich konstituiert werden, er ist immer schon mitverstanden.
Die objektive Welt bedarf keiner konstituierenden Begriindung
durch das von ihr getrennte transzendentale Subjekt wie noch bei
Husserl, sondern Objektivitit ist schon ein abgeleiteter Status einer
urspriinglich offenen Welt, von der das Dasein nicht getrennt ist.
Trotzdem kann sich auch diese Argumentation nicht von einem Rest
von Begriindungsproblematik freimachen. Dasein ist existierend sei-
ne Welt, aber es ist nicht identisch mit ihr. Dasein ist Mitsein mit
Anderen, aber es ist von ihnen grundsitzlich verschieden, da die An-
deren nur aus der Welt her begegnen konnen, mein je eigenes Dasein
dies alltdglich zwar auch tut, aber nicht nur und nicht notwendig.
Dasein ist nicht gleich Mitdasein, obwohl dem Dasein auch in gewis-
ser, aber eingeschrankter Weise, die Seinsweise des Mitdaseins zu-
kommt: »Das eigene Dasein ist nur, sofern es die Wesensstruktur
des Mitseins hat, als fiir Andere begegnend Mitdasein.«* Das eigene
Dasein als »fiir Andere begegnend« st6f3t an die Grenzen dessen, was
unter der Grundvoraussetzung der Jemeinigkeit, die auf existenzialer
Ebene durch die Vereinzelung der Seinsfrage die Analytik des Da-
seins und auf existenzieller Ebene die Unterscheidung von Eigent-
lichkeit und Uneigentlichkeit iiberhaupt erst ermoglichte, noch ge-
dacht werden kann.

Im Folgenden soll untersucht werden, in welcher Weise der ge-
wonnene Boden eines Daseins, das zwar unhintergehbar je meines
ist, aber in ontologischer Gleichurspriinglichkeit mit der Welt (In-
Sein) und den Anderen (Mitsein) ist, fiir die weitere Analyse frucht-
bar wird. Insbesondere muss gepriift werden, welche Stellung der
Andere innerhalb der existenzialen Sorgestruktur und den in sie ein-
miindenden Strukturmomenten Befindlichkeit, Verstehen und Rede
erhilt.

30 SuzZ 121.

106

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur
3.3 Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Das Sein des Daseins ist bei Heidegger gefasst als Sorge, und wenn
Dasein Mitsein ist, so muss sich auch das Mitsein in Begriffen der
Sorge ausdriicken lassen. Der entsprechende Terminus ist derjenige
der Fiirsorge. Phanomenal ldsst sich die Fiirsorge aufweisen, wenn
wir etwa einen Anderen fiirsorglich behandeln, uns um ihn kiim-
mern. Aber auch die Gleichgiiltigkeit gegeniiber Anderen ist nach
Heidegger Modus der Fiirsorge, denn sie unterscheidet sich von der
»Gleichgiiltigkeit«, die unter zusammen vorkommenden Dingen
herrscht. Gegenstindliches Seiendes ist nicht offen auf eine Welt hin,
es kann sich nicht zur Welt verhalten. Die Indifferenz der Gegen-
stinde resultiert aus der fehlenden Méglichkeit, iiberhaupt Differen-
zierungen vorzunehmen, und das ist ontologisch etwas ganz anderes
als die Indifferenz des Daseins, wenn wir uns gleichgiiltig sind, ei-
nander nichts angehen etc. Heidegger unterscheidet hinsichtlich der
positiven Moglichkeiten der Fiirsorge zwei Modi: einspringende und
vorausspringende Fiirsorge. Als einspringende iibernimmt die Fiir-
sorge die Sorge des Anderen, sie nimmt sie ihm ab und beherrscht
den Anderen. Vorausspringende Fiirsorge hingegen gibt sie ihm zu-
riick, sie ist als eine Art existenzielle Hilfestellung® zu verstehen: sie
»verhilft dem Anderen dazu, in seiner Sorge sich durchsichtig und
fiir sie frei zu werden.«*2 Bemerkenswert ist, dass Heidegger an die-
ser Stelle die vorausspringende Fiirsorge so beschreibt, dass sie »we-
sentlich die eigentliche Sorge — das heif3t die Existenz des Anderen
betrifft und nicht ein Was, das er besorgt«®. Diese Stelle kann so
gelesen werden, dass vorausspringende Fiirsorge einen Teil der ei-
gentlichen Sorge des Daseins ausmacht; spiter bei der Betrachtung
der Sorge-Formel wird dies tiberpriift werden miissen. Wahrschein-
licher ist aber, dass die angefiihrte Textstelle so zu verstehen ist, dass
in der vorausspringenden Fiirsorge der »Gegenstand« der Sorge, also
das Besorgte, die eigentliche Sorge des Anderen ist. Diese wird ihm
zuriickgegeben, und das klingt doch etwas befremdlich, bedenkt man,
dass die eigentliche Sorge des Anderen mir im Grunde gar nicht zu-
ginglich sein kann, auch kann der Andere sie von mir nicht empfan-

31 Christoph Demmerling spricht sogar von einer »Hilfe zur Selbsthilfe« (Demmerling
2001, 97).

2 SuzZ122.

3 Suz122.

107

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

gen, da ich fiir ihn aus der Welt begegne, also aus dem, was ihn ten-
denziell von seiner Eigentlichkeit entfernt. Ist die vorausspringende
Fiirsorge hingegen, wie oben vorgeschlagen, als eine Art existenziel-
ler Hilfestellung zu sehen, eine Befreiung des Anderen und sein Be-
reitmachen fiir seine eigentliche Sorge, so wird zu untersuchen sein,
inwieweit die weitere Analyse Heideggers diese Moglichkeit noch
beriicksichtigt und beriicksichtigen kann. Die bereits eingangs in
Sein und Zeit erwihnte Moglichkeit und Tendenz der Philosophie
zur Vereinzelung ist auch bei der Analyse der Eigentlichkeit wieder
aufzufinden. Hier ist es, wie wir spiter sehen werden, nicht die Fiir-
sorge des Anderen, die mich zur Eigentlichkeit befreit, bzw. vice ver-
sa meine Fiirsorge, die den Anderen befreit, sondern die Angst als
existenziale und vereinzelnde Befindlichkeit stellt mich vor mein ei-
gentliches Seinkdnnen.

Ein Dasein, das Mitsein mit Anderen »ist«, also Mitsein ver-
standen im existenzialen Sinne, wird sich aus diesem Mitsein nicht
zuriickziehen konnen, auch nicht im Modus der Eigentlichkeit. Bei
Heidegger miindet die Analyse des Anderen, wie wir noch sehen
werden, in die Betrachtung der uneigentlichen alltdglichen Seinswei-
se. Eine eigentliche Seinsweise des Anderen, in der einer den anderen
fiir sein eigentliches Sein befreit, ist bei Heidegger zwar angelegt,
wird sich aber als nicht iiberzeugend herausstellen.

Auch auf ontologischer Ebene zeichnet sich hier eine Schwierig-
keit ab. Dasein ist dasjenige Seiende, dem es in seinem Sein um dieses
Sein geht. Es hat also einen ontologischen Seinsbezug zu sich, mehr
noch, es ist dieser Seinsbezug, der bei Heidegger als das Worumwil-
len bezeichnet wird. Anders als das umweltlich Zuhandene, das un-
tereinander durch die Verweisungsbeziige des Um-zu verbunden ist,
schlief3t das Dasein, das nicht ein Um-zu, sondern umwillen seiner
selbst ist, all diese Beziige noch einmal in sich ein wie eine ontologi-
sche Klammer, die alle Verweisungen zusammenhalt:

»[Das] Verweisungsganze der Bedeutsamkeit, als welche die Weltlichkeit
konstituiert, ist >festgemacht< in einem Worum-willen. Die Verklammerung
des Verweisungsganzen, der mannigfaltigen Beziige des »Um-zu¢, mit dem,
worum es dem Dasein geht, bedeutet kein Zusammenschweifen einer vor-
handenen >Welt< von Objekten mit einem Subjekt. Sie ist vielmehr der phi-
nomenale Ausdruck der urspriinglich ganzen Verfassung des Daseins [...]«%

3 SuZ 192.

108

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Da nun die Anderen ebenfalls solche Klammern bilden und da meine
Welt und ihre Welt sich tiberlagern, da schliefSlich Dasein Mitsein ist,
muss dies auch in der Struktur des Umwillens Beriicksichtigung fin-
den. »Als Mitsein >istc daher das Dasein wesenhaft umwillen Ande-
rer.«* Es fallt auf, dass das »ist« hier in Anfithrungszeichen gesetzt
ist. Zum Sein des Daseins gehort — heifit es einen Satz zuvor — das
Mitsein mit Anderen. Diese Zugehorigkeit hat aber einen eigenarti-
gen Status, der sich nicht genau kléren ldsst. Das Dasein ist umwillen
Anderer, weil es ihm um sein eigenes Sein geht, dieses Sein aber das
Mitsein mit Anderen enthilt. Dieses Mitsein ist aber nicht identisch
mit dem aus der Welt begegnenden Mitdasein. Ich bin also umwillen
Anderer nur im vermittelten, abgeleiteten Sinne, namlich insofern
ich umwillen meiner selbst bin und darin den Anderen irgendwie
einschliefle. Dem widerspriche, dass existenziale Wesensmerkmale
im Grunde nicht einander nachfolgen, sondern gleichurspriinglich
sein miissten. Der Andere soll mein Sein mitbestimmen, aber er ist
mir dennoch immer nachgeordnet, er bleibt — mit einem Wort Mer-
leau-Pontys zu sprechen — immer ein jiingerer Bruder.?¢ Er ist dies
aber bei Heidegger nicht im Sinne einer Kenntnis, die ich aus meiner
Selbstkenntnis ableite, indem ich mich in des Anderen Seelenleben
einfiihle. Der Andere ist nicht ein zweites Selbst, ich kann nicht die-
jenigen Seinsbeziige, die mich auf je mein Dasein zuriickfiihren, auf
den Anderen anwenden. Vielmehr ist der Bezug zum Anderen in
jenem Selbstbezug bereits mit enthalten: » Einfithlung« konstituiert
nicht erst das Mitsein, sondern ist auf dessen Grunde erst moglich«¥.

An dieser Stelle wird besonders gut deutlich, wie sehr sich Hei-
deggers Ansatz von demjenigen Husserls unterscheidet. Der Andere
qua Mitdasein bedarf keiner Konstitutionsleistung des transzenden-
talen Subjekts, sondern er ist immer schon mit da. Den Vorteil der
umgangenen Konstitutionsproblematik erkauft sich Heidegger aller-
dings durch den Nachteil einer gleichurspriinglichen Beziehungs-
struktur, bei der die notwendig auftretende Asymmetrie zwischen
mir und dem Anderen, wie im Folgenden gezeigt werden wird, er-
neut zu einem Problem fiihrt.

Dasein ist prinzipiell je meines, trotzdem ist noch innerhalb die-
ser Jemeinigkeit der Andere mir als anderes Dasein, als Mitdasein

% Suz 123
36 PhW 492.
% SuZ 125.

109

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

zuginglich. »Im Sein mit und zu Anderen liegt demnach ein Seins-
verhiltnis von Dasein zu Dasein.«3 Im Schauspiel dieses Seinsver-
hiltnisses nehmen die Dasein wechselseitig die Rollen von Mitsein
und Mitdasein ein. In diesem Wechsel bestimmen sie — noch vor aller
Reflexion tiber die Konstitution meiner selbst und des Anderen — die
Struktur der Welt, innerhalb derer wir uns begegnen. Heidegger
fasst zusammen: »Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens des
In-der-Welt-seins.«* Wohlgemerkt: es konstituiert das In-der-Welt-
sein, nicht das Dasein. Dieser Unterschied ist wichtig bei der Frage,
inwiefern ich den Anderen und dieser mich mitbestimmt. Bin ich der,
der ich bin, nur aus mir selbst, oder macht mich erst der Andere zu
mir? Heideggers Analyse macht deutlich, dass diese Frage nicht ohne
Einbezug der Welt als dem ontologischen Medium, das uns verbin-
det, betrachtet werden kann. Ich und der Andere, das sind nicht zwei
in sich geschlossene Entititen, die im luftleeren Raum der Gedanken
um den Status ihrer Urspriinglichkeit kimpfen, sondern sie begeg-
nen sich mitten in der Welt und haben durch ihren gemeinsamen
Zugang zur Welt auch Zugang zueinander. Dasein ist weder ein Sta-
tus, den ich in einem konstitutiven Akt gewissen Seienden verleihe,
noch bekomme ich diesen Status von Anderen verliechen, sondern in
eins mit meinem Seinsverstdndnis meiner selbst als Dasein verstehe
ich den Anderen als Anderen, aber eben auch Dasein.

Die Passagen tiber das alltidgliche Selbstsein gehoren — sicherlich
nicht zuletzt aufgrund der reizvollen Substantivierung des Wortes
»man« — zu den prominentesten Analysen aus Sein und Zeit. In
ihnen wird die Frage nach dem Wer aufgegriffen. Wer ist das Dasein?
Ausgehend vom Postulat der Jemeinigkeit lige die Antwort nahe: Je
ich selbst bin das Dasein. Im alltiglichen Leben ist das Dasein aber
nicht es selbst, sondern das Miteinandersein »15st das eigene Dasein
vollig in der Seinsart >der Anderen< auf«®. Ich denke, was man so
denkt, ich handle so, wie man es von mir erwartet, und selbst wenn
ich mein Urteil von der éffentlichen Meinung absetze, bleibe ich dem
Man verhaftet, ich verhalte mich so, wie »man sich nicht verhilt«. So
ldsst das Dasein sich sein Sein vom Man abnehmen, es weist jede
Verantwortung von sich, und die alltigliche Antwort auf die Frage
nach dem Wer ist im Grunde ein Niemand.

% SuZ 124.
3 SuZ 125.
40 SuZ 126.

110

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Bemerkenswert ist, dass Seinsentlastung und Bequemlichkeit
nicht die einzigen Motivationen fiir die Verfallenheit darstellen. Der
zentrale §27 beginnt mit dem Phanomen der Abstindigkeit.

»Im Besorgen dessen, was man mit, fiir und gegen die Anderen ergriffen hat,
ruht stindig die Sorge um einen Unterschied gegen die Anderen, sei es auch
nur, um den Unterschied gegen sie auszugleichen, sei es, daf das eigene Da-
sein — gegen die Anderen zuriickbleibend — im Verhiltnis zu ihnen aufholen
will, sei es, daf das Dasein im Vorrang iiber die Anderen darauf aus ist, sie
niederzuhalten.«*

Den Ausgangspunkt des alltiglichen Miteinanderseins bildet also
nicht eine Tendenz zur Nivellierung des Unterschieds zwischen mir
und den Anderen, sondern vielmehr die Wahrung dieses Unter-
schieds. Das Dasein gibt sich zunichst nicht aus Bequemlichkeit
dem Man hin, sondern es ist dem Anderen ausgesetzt, es erfihrt sich
ihm gegentiber als Passivitit: »das Dasein steht als alltigliches Mit-
einandersein in der BotmafSigkeit der Anderen. Nicht es selbst ist, die
Anderen haben ihm das Sein abgenommen. Das Belieben der Ande-
ren verfiigt iiber die alltiglichen Seinsmoglichkeiten des Daseins.«#
Das ist die ontische Kehrseite des Mitseins: meine Seinsmoglichkei-
ten sind dem Belieben der Anderen preisgegeben, und da das Verhilt-
nis von Mitsein und Mitdasein ein wechselseitiges ist, fasse ich auch
mich als einen von ihnen auf: »Man selbst gehort zu den Anderen
und verfestigt ihre Macht.«* Die Abstindigkeit ist also um einen
Unterschied zu den Anderen bemiiht und bewirkt damit einen Ab-
stand zu mir selbst. Ich selbst, als Teil »der Anderenc, entferne mich
von mir und nehme mir mein eigenes Sein ab, verschmelze somit mit
dem Man, das mein Sein tibernimmt. Alltdgliches Selbstsein, also die
Weise, wie ich im alltiglichen Leben auf mich zuriickkomme, besteht
in einem Umweg {iber das Man: » Zundichst >bin< nicht »ich< im Sinne
des eigenen Selbst, sondern die Anderen in der Weise des Man. Aus
diesem her und als dieses werde ich mir >selbstc zunichst >gege-
ben<.«* Der Selbstbezug, der ontologisch darin besteht, dass es mir
in meinem Sein um dieses Sein geht, ist hier ontisch dadurch ver-
deckt, dass ich mir selbst »gegeben« bin. Die Sorge, die in ihrem
eigentlichen Modus mich zu mir selbst aufruft, steht alltdglich vor

# SuZ 126.
2 SuzZ 126.
 SuzZ 126.
# SuZ 129.

111

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

der Schwierigkeit, dass sie Hinnahme eines Gegebenen ist. Das ei-
gentliche Selbst ist demgegeniiber, wie Heidegger betont, das »ergrif-
fene Selbst«#, also die aktive Ubernahme und urspriingliche Aneig-
nung jener Passivitat. Dabei betont Heidegger, dass in der Verfehlung
des Selbst in der Diktatur des Man kein Fehler im Sinne eines Man-
gels, der behoben werden kann, zu sehen ist, sondern der Verlust des
Selbst liegt unhintergehbar im Sein des Dasein begriindet: »Das Man
ist ein Existenzial und gehort als urspriingliches Phinomen zur po-
sitiven Verfassung des Daseins.«* Wird jedoch dieses Existenzial
nicht aufgewiesen und beriicksichtigt, so lauft jede ontologische In-
terpretation des Menschen Gefahr, schon in den Grundlagen eine
Verfehlung zu enthalten. Wird némlich die vorontologische Aus-
legung des Selbst aus dem Man her zur Grundlage der Ontologie
gemacht, so wird das Phidnomen der Welt tibersprungen. Dasein wird
aus der Welt her verstanden, als in ihr vorkommend. Die Existenz als
die Welt iiberhaupt erst erméoglichende Seinsweise, wird zur Vorhan-
denheit, Dasein und Mitdasein werden als Subjekte verstanden und
die Welt wird zum ontologischen Behilter der Objekte, die den Sub-
jekten gegeniiberstehen. Hingegen wird das eigentliche Selbstsein, so
verspricht Heidegger, nicht in einer Uberwindung des Man, sondern
in seiner existenziellen Modifikation bestehen.

Das Mitsein mit Anderen ist, wie gezeigt wurde, von Heidegger
an zentraler Stelle der Analyse eingefiihrt worden. Damit trégt er
dem faktischen Auftreten des Anderen Rechnung, das sich nicht in
Vorhandenheit auflosen ldsst. Der Andere begegnet vorontologisch
und prireflexiv in der Welt als einer wie ich, und ich erfasse mich als
einer von ihnen. In der beginnenden Reflexion sto8t sich der Andere
an der grundsitzlichen Jemeinigkeit und wird zum Problem. Ver-
suche ich darauthin, mir ein reflexives Konzept meiner selbst zu er-
stellen, so entferne ich mich damit von mir. Auch im alltidglichen
Leben ist diese Tendenz zu beobachten. Wenn nun aber In-der-Welt-
sein und Mitsein fiir die Existenz gleichurspriinglich sind, so muss
auch dem Mitsein bei der Entwicklung der Moglichkeit eigentlichen
Selbstseins eine entscheidende Rolle zukommen. Dies ist, wie wir
sehen werden, bei Heidegger nicht der Fall.

Im Kapitel Das In-Sein als solches, in welchem die Analyse wei-
tergefiihrt wird, werden die fiir die Konstitution der Sorge entschei-

4 SuzZ 129.
. SuZ 129.

112

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

denden Existenziale der Befindlichkeit, Verstehen und Rede ent-
wickelt. Dasein ist dasjenige Sein, dem es in seinem Sein um dieses
Sein geht, und dieses »um« ist nicht das Um-zu einer Bewandtnis,
sondern das Worum-willen, das alle Bewandtnis umschlie3t. Das
Sein des Daseins ist diesem also nicht prinzipiell unzugénglich, son-
dern im Gegenteil immer schon erschlossen. Diese Erschlossenheit
wird durch das Existenzial des Verstehens erfasst. Wenn ich sage:
ich verstehe mich auf etwas, so ist damit ein Kénnen gemeint. Dasje-
nige, worauf sich das Dasein existenzial versteht, ist nicht ein speziel-
les Konnen, sondern sein Sein, seine Existenz selbst. Ich verstehe
mich auf meine Existenz, das besagt mehr als nur die Moglichkeit
des Zugangs zur Welt, es besagt die [ffnung eines Moglichkeitsspiel-
raums im Sein schlechthin. Ich bin nicht nur geworfen in die Welt,
ich bin freigegeben fiir sie. Mein Sein ist ein Seinkonnen. Die Mog-
lichkeit als Existenzial steht bei Heidegger — anders als in der tradi-
tionellen Kategorienlehre® — tiber der Wirklichkeit: sie ist »die ur-
spriinglichste und letzte positive ontologische Bestimmtheit des
Daseins«“. Wenn aber Dasein ein Seinkonnen ist, so kann Verstehen
nicht bedeuten, irgendetwas Vorgefertigtes zu tibernehmen und
nachzuvollziehen, es hat vielmehr die Struktur eines Entwurfs. In
seiner Geworfenheit iibernimmt das Dasein sein Sein, indem es sich
als Moglichsein versteht, und entwirft sich in den Spielraum seiner
Maoglichkeiten hinein. Der Entwurf ist mehr als ein irgendwann aus-
gedachter Lebensplan, er ist wie jedes Existenzial gekennzeichnet
durch ein »immer schon«: »als Dasein hat es sich je schon entworfen
und ist, solange es ist, entwerfend.«* Nur aufgrund des ontologi-
schen Sachverhalts, dass Dasein verstehend ist, kann es ihm um et-
was gehen. Jedes Umwillen griindet also im existenzialen Verstehen.
Der Entwurf selbst trigt somit die doppelte Struktur des Umwillens:
»Es [das Verstehen, T. W.] entwirft das Sein des Daseins auf sein
Worumwillen ebenso urspriinglich wie auf die Bedeutsamkeit als

¥ Vgl. etwa die klassische aristotelische Entgegensetzung von dynamis und energeia.
Das Mogliche ist fiir sich noch nicht, es bedarf der Form, um realisiert zu werden
(z. B. Met. VII, 7, 1032a, in: Aristoteles 1995, Bd. 5). Vgl. auch die kantische Kategori-
entafel, insbesondere dort die Kategorien der Modalitit in ihrer Reihenfolge: Moglich-
keit — Dasein — Notwendigkeit. (KrV A 80, B 106) »Dasein« ist hierbei natiirlich nicht im
heideggerschen Sinne, sondern in der Bedeutung von »Wirklichkeit« zu lesen.

4 SuZ 144.

4 SuZ 145.

113

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

die Weltlichkeit seiner jeweiligen Welt.«* Diese Gabelung in Bezug
auf das Worumwillen und die Bedeutsamkeit trennt das eigentliche
vom uneigentlichen Verstehen:

»Das Verstehen kann sich primér in die Erschlossenheit der Welt legen, das
heif3t das Dasein kann sich zunichst und zumeist aus seiner Welt her verste-
hen. Oder aber das Verstehen wirft sich primir in das Worumwillen, das
heif3t das Dasein existiert als es selbst. Das Verstehen ist entweder eigentli-
ches, aus dem eigenen Selbst als solchem entspringendes, oder uneigentli-
ches.?!

Diese Gabelung ist aber keine Alternative, der Entwurf betrifft
immer die volle Erschlossenheit des In-der-Welt-seins, also kann
auch der eigentliche Entwurf nicht weltlos sein. Wohl aber wendet
er sich nicht primdr der Welt zu. Wenn nun ein Entwurf den Ande-
ren mit einfassen kénnen soll, was dem Dasein qua Mitsein moglich
sein muss, so hat dieser Entwurf notwendig und primir welthaften
Charakter, weil dort — und nicht in mir — der Andere begegnet. Ein
Verstehen meiner selbst vom Anderen her ist immer uneigentliches
Verstehen, und dies ist letztlich Konsequenz der Alltiglichkeitsana-
lyse, die jeden Bezug zum Anderen in die Farbe des Man taucht.
Ebenfalls im Verstehen griindet die Sprache, die insofern fiir die
vorliegende Untersuchung interessant ist, als sie das kanonische Mit-
tel der Kommunikation mit Anderen darstellt. Sie ist dies allerdings
bei Heidegger nicht primir. Das der Sprache zugrunde liegende Exis-
tenzial ist das der Rede. Die Rede wiederum ist Artikulation des Ver-
stehens, und die »Hinausgesprochenheit«>? der Rede schliefSlich ist
die Sprache. In der Tat liegt in der Rede auch bei Heidegger ein Bezug
zum Anderen. Das Phinomen der Mitteilung etwa liest er als »Tei-
lung« des Verstidndnisses des Mitseins. Dabei wird aber nicht durch
die Mitteilung erst gleichsam das gemeinsam zugingliche Feld der
Kommunikation geschaffen, es sind nicht zwei Subjekte, die sich ge-
geniiber stehen und ihr jeweilig Inneres in das Innere des anderen
Subjekts transportieren, sondern der sprachliche Ausdruck ist die
»ausdriickliche« Fassung einer Beziehung, die auch vor jedem Spre-
chen bereits unausdriicklich besteht. Somit ist die Rede insgesamt
urspriinglicher als das gesprochene Wort, sie griindet existenzial in
der Erschlossenheit der Welt als Mitwelt. Auch das Héren und das

50 SuZ 145.
51 SuZ 146.
2 SuZ 161.

114

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Schweigen gehoren zum phinomenalen Bestand der Rede. Da das
Horen gleichsam den Part des Anderen, des Angesprochenen, aus-
macht, soll ihm hier besondere Beachtung zukommen.

Die Rede zeichnet sich durch eine ihr eigene Intentionalitit aus:
als Artikulation von Verstindlichkeit hat sie ein Woriiber: »Reden ist
Rede {iber ...«%3. Dementsprechend ist das Horen ein Horen auf ....
Das Horen hilt sich immer schon auf in einem Feld von méglicher
Verstiandlichkeit, das heif3t es stellt keine Aufnahme von zunichst
chaotischem akustischem Material dar, das dann vom analytischen
Verstand in eine verstindliche Form durch Ausfilterung der Neben-
geriusche von den sprachlichen Lauten etc. gebracht wird. »Das Ho-
ren auf ... ist das existenziale Offensein des Dasein als Mitsein fiir
den Anderen.«%* Das gilt nicht nur fiir das Héren von Sprache, son-
dern generell. Wann immer wir etwas horen, héren wir bedeutungs-
voll. Wir horen keine Gerduschkomplexe, sondern wir horen ein Au-
to, ein Flugzeug, das Rascheln der Blétter im Wind etc. Das Horen ist
eine Rezeptivitit, die stets bereit ist, aktiv Bedeutungen zu iiberneh-
men, eine Offenheit fiir die horbare Welt. Erst durch diese Offenheit
ist es moglich, dass Sprache Bedeutungen transportiert, dass die Rede
eine Rede tiber ... ist, so dass Heidegger feststellen kann: »Das Horen
ist fiir das Reden konstitutiv.«*

Im Kontext der Betrachtung des Horens als existenzialer Offen-
heit im Mitsein macht Heidegger eine in ihrer Formulierung bemer-
kenswerte Andeutung auf ein spiteres Kapitel: »Das Horen konstitu-
iert sogar die primire und eigentliche Offenheit des Daseins fiir sein
eigenstes Seinkdnnen, als Horen der Stimme des Freundes, den jedes
Dasein bei sich trigt.«*¢ Dieser Freund, den das Dasein bei sich trigt,
ist nicht ein bestimmter Anderer, sondern er selbst in jener eigen-
tiimlichen Modifikation, die unter dem Begriff des Gewissens abge-
handelt wird. Das Gewissen, so wird es spiter heifSen, ruft das Dasein
zur Eigentlichkeit, es ist Teil von ihm, entzieht sich aber dem Zugriff
durch das Denken. Das Dasein versteht den Ruf des Gewissens und
kommt ihm nach, wenn es ihn nicht nur passiv empfangt, sondern
aktiv iibernimmt und somit eigentlich es selbst wird.

Die Sprache und die Rede haben innerhalb der Daseinsanalytik,

% SuzZ 161
5 SuZ 163.
% SuZ 163.
% SuZ 163.

115

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

wie wir gesehen haben, zentrale Bedeutung fiir den hier vornehmlich
betrachteten Bereich des Mitseins mit Anderen, aber diese Bedeu-
tung ist verschieden von der kanonischen Funktion der Sprache als
Vermittlung zwischen Subjekten. Nicht die Sprache ist es, die das
hermeneutische Geriist und die Grundlage fiir das Miteinandersein
bildet, sondern sie ist nicht mehr und nicht weniger als die Artikula-
tion dieses Miteinanderseins. Im Zusammenhang mit der Betrach-
tung der Alltdglichkeit des Daseins wird die Rede zum Gerede, das
dem Man zugehort und hier nicht weiter ausgefiihrt werden soll. Im
Anschluss an die nun folgenden Analysen, die sich neben dem Gere-
de auch mit den Phinomenen der Neugier und der Zweideutigkeit
befassen, wird das Existenzial des Verfallens, das eng mit dem Man
zusammenhingt, prizisiert. Das Verfallen bezeichnet die Tendenz
des Daseins, sich zu verfehlen, gleichsam vor sich selbst ins Man zu
fliehen. Es ist gerichtet auf die Welt und speziell auf das Miteinander-
sein: »Die Verfallenheit an die >Welt« meint das Aufgehen im Mit-
einandersein, sofern dieses durch Gerede, Neugier und Zweideutig-
keit gefiihrt wird.«” An dieser Stelle ist das Mitsein nun ganz auf
seine dem Verfallen zugehorige Kraft reduziert. Das »sofern« im
oben zitierten Satz liele grundsitzlich noch Raum fiir ein eigent-
liches, nicht verfallenes Miteinandersein, aber etwas weiter unten
heifst es: »Das Gerede ist die Seinsart des Miteinanderseins selbst«.

Der dritte existenziale Pfeiler des In-Seins neben Verstehen und
Rede ist die Befindlichkeit. Wir sind in der Welt, und das bedeutet,
dass wir der Welt niemals indifferent gegeniiber stehen, sondern
stets in irgend einer Weise gestimmt sind. Wir sind involviert, nicht
distanziert. Das heifst auch, dass unsere Wahrnehmung niemals
neutral, sondern immer gestimmt, gefirbt ist. Ontologisch gesehen
gehoren Stimmungen der Erschlossenheit zu, die unser In-der-Welt-
sein charakterisiert. Stimmungen sind die ontische Seite des Exis-
tenzials der Befindlichkeit. Sie bestimmen in jeder konkreten Situa-
tion die Gegebenheitsweise unserer Umwelt und wir sind meist nicht
in der Lage, sie aktiv und bewusst zu beeinflussen. Die ontische Tat-
sache, dass das Dasein seinen Stimmungen ausgesetzt ist, spiegelt
sich ontologisch in der Befindlichkeit, die ihm seine Geworfenheit
erschlief3t, sein nacktes »Daf3 es ist und zu sein hat«.

5 SuZ 175.
% SuzZ 177.
% SuZ 135.

116

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Die existenziale Analytik des In-Seins miindet in die volle Fas-
sung der Struktur der Sorge, unter der Heidegger all das zusammen-
fasst, was bisher entwickelt wurde. Dies ist eine der zentralen Stellen,
an denen die Marginalisierung des Mitseins deutlich gemacht wer-
den kann. Die Sorge als Sinn des Seins von Dasein muss insbesonde-
re die fundamentalen Charaktere von Dasein, nimlich Existenziali-
tat, Faktizitit und Verfallensein strukturell in sich tragen. Existenz
bedeutet, dass Dasein in einem Seinsverhiltnis zu sich steht, dass es
ihm in seinem Sein um dieses Sein geht. Dieses Verhaltnis zu sich
driickt existenzial als ein Seinkdnnen aus, was das Dasein von allem
nichtdaseinsmiéfligen Seienden unterscheidet und die Moglichkeit
von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit einschlieft. Als solches
Seinkénnen muss sich das Dasein aber immer schon — gleichsam in
den Entwurf hinein — transzendiert haben: es »ist sich vorweg«. Vor-
weg kann sich das Dasein aber immer nur im Rahmen seines In-der-
Welt-seins sein, und damit ist die Geworfenheit oder Faktizitit an-
gesprochen. Drittens ist dieser geworfene Entwurf stindig dabei, in
der Welt aufzugehen, also zu verfallen. Die Sorge hat also drei Struk-
turmomente, die alle an zentraler Stelle nochmals mit dem exis-
tenzialen »je schon« eingefithrt werden, um ihre Gleichurspriing-
lichkeit zu unterstreichen,® und die in die Strukturformel der Sorge
miinden: »Das Sein des Daseins besagt: Sich-vorweg-schon-sein-in-
(der-Welt-) als Sein-bei (innerweltlich begegnendem Seienden).«!

Es fillt sofort auf, dass in dieser Formel das Mitsein mit Anderen
nicht mehr explizit auftaucht. Wenn aber die genannte Formel die
Ganzheit der Sorgestruktur darlegen soll, so hitte dem Mitsein, des-
sen eigener Modus der Fiirsorge nicht im Sein-bei aufgeht, da doch
Mitsein gleichurspriinglich In-der-Welt-sein bedeutet, ein eigener
Platz gebiihrt. In der Erlduterung der Sorgeformel wird die Fiirsorge
immerhin noch erwihnt: »Weil das In-der-Welt-sein wesenhaft Sor-
ge ist, deshalb konnte in den voranstehenden Analysen das Sein bei
dem Zuhandenen als Besorgen, das Sein mit dem innerweltlich be-
gegnenden Mitdasein Anderer als Fiirsorge gefafst werden.«%? Das
Mitsein ist also lediglich implizit in der Sorgeformel enthalten. Ge-

6 Siehe SuZ 191 unten: »je schon vorweg«, sowie 192 oben: »immer schon siiber sich
hinaus, und ebenfalls 192: »je schon in eine Welt geworfen« sowie »immer auch schon
in der besorgten Welt aufgegangen«.

ol SuzZ 192.

02 SuZ 193.

117

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

maf3 der bereits aufgezeigten Tendenz, die Anderen primér dem Be-
reich des Verfallens zuzurechnen, ist das Mitdasein innerhalb der
Struktur der Sorge im Moment des »Sein-bei (innerweltlich begeg-
nendem Seienden)« zu verorten. Das Mitdasein begegnet innerwelt-
lich, aber nicht so wie nichtdaseinsmifliges Seiendes. Man konnte
dies betonen, indem man Heideggers Motive des Begegnens in und
aus der Welt zuspitzt. Seiendes allgemein begegnet in der Welt, Mit-
dasein begegnet aus ihr, das heift, dem Mitdasein eignet eine Beweg-
lichkeit, eine Tendenz, aus der Welt heraus in ein Feld der Begegnung
hineinzutreten, ohne freilich seinen Status eines innerweltlich Sei-
enden zu verlieren. Nur so liefSe sich der Zwischenstatus des anderen
Daseins, zugleich innerweltlich und existent zu sein, ohne Wider-
spruch denken. Heidegger verzichtet aber auf diesen Aspekt, ein Um-
stand, der noch stirker hervortritt, wenn man beachtet, dass es in der
ersten Formulierung des Moments der Verfallenheit, kurz vor der
endgiiltigen Sorgeformel, noch heif3t: »das verfallende Sein beim be-
sorgten innerweltlichen Zuhandenen.«% Hier ist das Sein-bei noch
auf das innerweltlich Zuhandene eingeschrinkt — der Andere kann ja
grundsitzlich niemals zuhanden sein —, wihrend die Formel im
nichsten Absatz ohne weitere Erlduterung auf »innerweltlich begeg-
nendem Seienden« endet, einer Formulierung, die dann das Mit-
dasein Anderer — wenn auch nur implizit — wieder enthilt.

3.4 Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

Mit der Fassung der Sorgestruktur ist die vorliegende Untersuchung
an dem Punkt angelangt, an dem Heidegger beginnt, auf dem Boden
der existenzialen Analyse eine existenzielle Moglichkeit des Daseins
zu begriinden, sich dem Verfallen an die Welt zu entziehen und ei-
gentlich es selbst zu sein. Wenn im Folgenden diese Moglichkeit als
»existenzieller Vollzug« bezeichnet wird, so ist damit nicht eine phi-
losophisch initiierte und in einem bestimmten Zeitpunkt der Biogra-
phie eines Daseins stattfindende Selbstfindung gemeint. Vielmehr
bedeutet »existenziell« hier — ganz im Heideggerschen Sinne — die
gleichurspriingliche Moglichkeit des Daseins des Sich-Ergreifens
oder Sich-Verfehlens betreffend, und ein Vollzug liegt vor, insofern
sich — wie im Folgenden zu zeigen sein wird — zunachst in der Angst

0 SuZ 192.

118

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

und dann auch in den weiteren Schritten, dem Sein zum Tode und
dem Ruf des Gewissens, etwas im Dasein vollzieht, das zwar durch
die existenziale Analyse phinomenal aufgefunden und ontologisch
begriindet wurde, aber selbst nicht mehr Teil der existenzialen Ana-
lyse ist. Die philosophische Abhandlung der Angst ruft selbst keine
Angst hervor, und der existenzielle Schritt zur eigentlichen Existenz-
weise liegt nicht in der Reflexion der Angst, sondern in ihrem Erle-
ben und Aushalten, eben im konkreten Vollzug der in der Angst sich
er6ffnenden Moglichkeit. Die Rolle der Philosophie ist also nicht, das
Dasein zur Eigentlichkeit zu befreien, sondern die im Zuge der exis-
tenzialen Analyse aufscheinenden existenziellen Maoglichkeiten
»existenzial >zu Ende zu denken««®, und der Existenz somit den
Weg zur Eigentlichkeit aufzuzeigen; das Beschreiten dieses Weges
ist ein existenzieller Entwurf des Daseins und somit Sache jedes Ein-
zelnen.

Die zentralen Paragraphen tiber die Angst finden sich bei Hei-
degger bereits vor der Fassung der Sorgestruktur. Im Phanomen der
Angst zeigt sich in radikaler Weise unsere Geworfenheit, unser Aus-
geliefertsein. Sie tiberfillt unversehens, ohne Grund und ohne An-
kiindigung. Hierin ist sie von der Furcht unterschieden. Die Furcht
ist bezogen auf ein innerweltliches bedrohliches Etwas, zum Beispiel
Dunkelheit, die Angst hingegen hat kein solches konkretes Wovor.
Die Angst ist unbestimmt, und diese Unbestimmtheit macht das ei-
gentlich Angstigende an ihr aus. Sie stellt radikal alles Innerwelt-
liche, alle Bedeutsamkeit und alles Mitdasein des Anderen in Frage.
Die Welt hat in der Angst dem Dasein nichts mehr zu bieten, alle
Verweisungszusammenhinge sind gekappt. Damit ist die Struktur
des In-der-Welt-seins im Kern getroffen, und Heidegger kann fest-
stellen: »Das Wovor der Angst ist das In-der-Welt-sein als solches.«5
Scheinbar aus dem Nichts wird das Dasein bedroht, die Welt wird
selbst zur Bedrohung und gleichzeitig zum Bedrohten mit der &ngs-
tigenden Perspektive, in totale Nichtigkeit zu versinken. In diesem
Ausnahmezustand erschlief3t sich dem Dasein alles in seltsam modi-
fizierter Weise. Die Welt wird plotzlich als Welt ansichtig. Ahnlich
wie in der Storung des Zuhandenen, etwa wenn ein Werkzeug nicht
funktioniert, sich dessen Seinsart modifiziert, so steht uns in der glo-

o4 SuZ 303.
% SuZ 186.

119

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

balen Stérung durch die Angst die Welt mit einem Mal selbst als
Welt vor Augen.

Zugleich nimmt die Angst dem Dasein jede Moglichkeit der
Flucht in die Welt, sie schneidet radikal von allem Verfallen ab. Das
Dasein sieht sich so vor sich selbst gestellt, ohne die Moglichkeit, vor
sich wieder in die Welt zuriickzuweichen. Damit er6ffnet die Angst
die Aussicht auf Eigentlichkeit und trennt das Dasein zugleich in
dieser Aussicht von Welt und Mitdasein: »Die Angst vereinzelt das
Dasein auf sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verstehendes we-
senhaft auf Moglichkeiten sich entwirft.«% Hier kehrt also der Topos
der Vereinzelung wieder, der bereits zu Beginn von Sein und Zeit im
Zusammenhang mit der Seinsfrage angesprochen wurde. Im ent-
scheidenden Moment ist das Dasein radikal auf sich gestellt, die An-
deren und die Welt haben nichts mehr zu bieten. Ineins aber mit der
radikalen Vereinzelung geht ein neuer Sinn von Welt als Welt auf,
das heif3t die Welt ist dem Dasein nicht verloren, sondern in ihrer
Weltlichkeit erst gewonnen. Erst vor dieser Bedeutung von Welt
kann dem Dasein aufgehen, dass es sich bislang zumeist in die Welt
zuriickgezogen hat und damit vor sich selbst geflohen ist. Diese dop-
pelte Seinsmodifikation ist die eigentliche Pointe der Angstanalyse:

»Die existenziale Selbigkeit des Erschliefflens mit dem Erschlossenen, so zwar,
dafs in diesem die Welt als Welt, das In-Sein als vereinzeltes, reines, gewor-
fenes Seinkénnen erschlossen ist, macht deutlich, daff mit dem Phdnomen
der Angst eine ausgezeichnete Befindlichkeit Thema der Interpretation ge-
worden ist. Die Angst vereinzelt und erschlief3t so das Dasein als >solus ipse«.
Dieser existenziale >Solipsismus«< versetzt aber so wenig ein isoliertes Sub-
jektding in die harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, daf3 er das Da-
sein gerade in einem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es
selbst vor sich selbst als In-der-Welt-sein bringt.«¢

Der existenziale Solipsismus ist also ein Solipsismus in ganz be-
stimmtem Sinne. Er steht bei Heidegger in Anfiihrungszeichen, weil
er nicht bei einer Reduktion der Welt auf eine Bewusstseinsimma-
nenz stehen bleibt, sondern vielmehr uns die Welt aus einem durch
ihn geschaffenen Abstand, der ohne ihn nicht bestehen wiirde, erst
als Welt erschliefSt. Diesen Abstand bezeichnet Heidegger als das Un-
zuhause, eine Fremdheit der Welt, die sich ontisch darin zeigt, dass
einem in der Angst »unheimlich« zumute ist.

% SuZ 187.
7 SuZ 188.

120

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

Wenn nun die Angst einen solchen Ausnahmezustand des Da-
seins hervorruft, das behagliche Zuhause der Welt unterbricht und in
dieser Storung das Dasein vor sich selbst bringt, so lige es nahe, das
Un-zuhause als Modifikation des Zuhause zu begreifen, eine Modi-
fikation, die tendenziell durch Wiederherstellung der gewohnten
Verhiltnisse riickgidngig gemacht werden kann. Dies ist bei Heideg-
ger gerade umgekehrt. Wiederherstellung des Zuhause ist nur mog-
lich durch erneute Flucht in die Vertrautheit des Man, und jede
Flucht, jedes Verfallen ist immer schon Flucht vor dem Un-zuhause:
»Das beruhigt-vertraute In-der-Welt-sein ist ein Modus der Un-
heimlichkeit des Daseins, nicht umgekehrt. Das Un-zuhause muf3
existenzial-ontologisch als das urspriinglichere Phanomen begriffen
werden.«% Das Un-zuhause ist, anders als die Vorsilbe »un« nahe
legt, urspriinglicher als das Zuhause. Das Zuhause entspringt dem
Un-zuhause und vergisst dabei seinen Ursprung, indem es die ei-
gentliche Angst verdeckt und verdringt. Somit gibt es fiir das Dasein
keine Moglichkeit, der Unheimlichkeit der Welt zu entrinnen und
zugleich es selbst zu bleiben. Die Angst kann nicht iiberwunden, sie
kann nur tibernommen werden, wir konnen sie aushalten, uns ihr
stellen, wir konnen — wie Heidegger es ausdriickt — angstbereit sein.®

Die Angst steht innerhalb der Daseinsanalytik an zentraler Stel-
le. Sie stellt den entscheidenden Bruch mit der Alltiglichkeit des Da-
seins dar. Ohne einen solchen Bruch miisste die Philosophie im Be-
reich der Alltiglichkeit verbleiben oder aber die existenziale Ebene
vollends verlassen, indem sie Dasein zu einem vorhandenen Subjekt
und Innerweltliches zu Objekten degradiert. Eigentliche Existenz
kann sich uns nicht durch philosophische Reflexion allein erschlie-
Ben, sondern nur im ausdriicklichen Vollzug des Bruchs mit der
Welt, den die Angst darstellt. Damit liegt eine gewaltige systemati-
sche Last auf dem Phidnomen der Angst. Ohne sie konnte nicht plau-
sibel werden, dass wir in einer Weise mit der Welt verbunden sind,
die uns von unserem eigentlichen Selbstsein entfernt, ja sogar dass es
ein eigentliches Selbstsein tiberhaupt geben kann. Wird der Angst
diese Rolle nicht zugestanden, bleibt der Satz »Uneigentlichkeit hat
mogliche Eigentlichkeit zum Grunde«” eine blofle These.

Auf der anderen Seite trennt der Bruch, der in der Angst liegt,

8 SuZ 189.
® Vgl. Suz 297.
70 SuZ 259.

121

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

den Anderen vom Weg zu unserer eigentlichen Existenz ab zusam-
men mit der Welt, aus der er begegnet. In der Angst wird der Andere
bedeutungslos, er kann uns nicht helfen. Dies ist nur méglich, weil
das Mitdasein in der Sorgestruktur, ohne dem besonderen Charakter
seines Begegnens weiter Rechnung zu tragen, vollends dem inner-
weltlichen Seienden zugeschlagen wird. In der Vereinzelungstendenz
der Angst vollendet sich die Bewegung, die in der Konstitution des
Man begonnen hat, die Gleichurspriinglichkeit des Mitseins zum In-
der-Welt-sein immer mehr auf die Seite der Verfallenheit zu dréin-
gen. Unter der Pramisse, dass es notwendig die Angst ist, die uns den
Zugang zur Eigentlichkeit eroffnet, ist dies auch konsequent, da die
Angst phanomenal aufweisbar radikal jeden Bezug zum Anderen un-
terbricht. Es bleibt jedoch fraglich, ob es nicht auch im Anderen etwas
geben kann, das uns vor uns selbst und somit vor die Moglichkeit
eigentlichen Existierens stellt. Der Aufruf zur Eigentlichkeit, der un-
ter der Pramisse des »existenzialen Solipsismus« aus uns selbst erfol-
gen muss, konnte doch auch von einem Anderen ausgehen, der
»Freund«, den jedes Dasein bei sich trigt, konnte doch auch ein tat-
sichlicher Freund sein. Mit der Angst als existenzial urspriinglichster
Befindlichkeit bleibt diese Moglichkeit jedoch auf den zweiten Platz
einer immer schon an die Welt verfallenen Seinsweise verwiesen, so
dass sich in Heideggers Philosophie der Vereinzelung diese Moglich-
keit nicht ergibt.

Es ist also im Folgenden zu untersuchen, inwieweit unter der
Pramisse des existenzialen Solipsismus der Andere und das Sein zu
ihm, das Mitsein, in der eigentlichen Existenz weiterhin relevant fiir
die Seinsweise des Daseins sind, oder ob nicht vielmehr der Andere
fiir die Sphire des eigentliche Selbstseins des Daseins unwieder-
bringlich zur Bedeutungslosigkeit verurteilt ist. Dazu miissen Hei-
deggers Ausfithrungen zur Eigentlichkeit, also zum Sein zum Tode
und zur vorlaufenden Entschlossenheit, weiter verfolgt und gepriift
werden.

Nach der ausfiihrlichen Analyse der uneigentlichen Seinsweise
der Alltaglichkeit, die sich phanomenal als das Naheliegendste erwie-
sen hat, soll in den nun folgenden Kapiteln von Sein und Zeit die
Daseinsanalyse urspriinglich gefasst werden. Dazu muss das Dasein
in seiner Ganzheit in den Blick gebracht werden. Alltaglich ist das
Dasein niemals ganz, denn es ist nicht bei sich, sondern vor sich in
die Welt und das Man gefliichtet. Lediglich die Angst eréffnet eine
Perspektive auf mogliches Selbstsein und somit Ganzheit des Dasein.

122

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

Aber die Problematik der Ganzheit hat noch eine weitere, und zwar
zeitliche Dimension. Als geworfener Entwurf ist das Dasein ndmlich
niemals ganz, es steht immer noch etwas aus. Solange Dasein exis-
tiert, ist es sich vorweg, entwirft es sich in etwas, das »noch nicht ist«.
Dieses Ausstehen eines Zukiinftigen, ohne das die Existenz nicht
Existenz wire, hat zur Folge, dass Dasein, solange es ist, ontisch nie
als Ganzheit erfahren werden kann. Steht jedoch nichts mehr aus, ist
die letzte Seinsmoglichkeit »wirklich« geworden, so existiert das Da-
sein nicht mehr: »Solange das Dasein als Seiendes ist, hat es seine
»Ginze« nie erreicht. Gewinnt es sie aber, dann wird der Gewinn
zum Verlust des In-der-Welt-seins schlechthin.«”" Diese ultimative
Seinsmoglichkeit, die zugleich das Sein des Daseins vernichtet, ist
der Tod.

Der Tod hat bei Heidegger eine dhnlich zentrale Stellung wie die
Angst. Es sind viele Parallelen erkennbar, und der Tod ist in gewisser
Weise auch dasjenige, vor dem das Dasein sich in der Angst dngstigt:
»Die Angst vor dem Tode ist Angst >vor< dem eigensten, unbeziigli-
chen und uniiberholbaren Seinkénnen.«72 Die Todesangst ist jedoch
nicht mit der Angst vor dem Sterben identisch, sie ist vielmehr inso-
fern existenziale Angst, als sie uns radikal vor das Nichtsein als du-
Berste Moglichkeit des In-der-Welt-seins stellt. Ebenso wie in der
Angst liegt im Tod ein radikaler Bruch mit dem In-der-Welt-sein,
der uns vor uns selbst als mogliches Ganzes stellt. Insofern geht auch
in der Eigentlichkeit die Bereitschaft zur Angst einher mit dem ei-
gentlichen Sein zum Tode. Da der Tod die duflerste Seinsmoglichkeit
darstellt, nimlich die Moglichkeit der eigenen Unmoglichkeit, und
diese Moglichkeit fiir das Dasein unausweichlich ist, ist er in jedem
Maoglichsein mit inbegriffen, bestimmt er unser Seinsverstiandnis in
jedem Entwurf mit. Dasein ist Sein zum Tode, und das besagt mehr,
als dass wir alle einmal sterben miissen. Es besagt, dass der Tod als
duflerste Seinsmoglichkeit die ganze Existenz mitbestimmt.

Wird der Tod als Seinsmoglichkeit begriffen, muss es eine eige-
ne Weise geben, sich zu ihm zu verhalten. In der Alltaglichkeit des
Man verhilt sich das Dasein zum Tod, indem es vor ihm ausweicht.
Jeder muss irgendwann einmal sterben, und dieses Irgendwann wird
weit weg geschoben. Selbst wenn ein Anderer stirbt, bin es ja zum
Gliick nicht ich, der stirbt. Ich lebe weiter. So schieben wir den Tod

71 SuZ 236.
72 SuZ 251.

123

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

von uns weg und vor uns her, bis er uns irgendwann doch ereilt.
Dabei wird iibersehen, dass jeder im Tod unvertretbar ist. Keiner
kann einem Anderen den Tod abnehmen, er stellt eine ureigenste
Seinsmdglichkeit dar. Der Tod ist als Existenzial je meiner. Er betrifft
mich direkt und im Grunde meiner Existenz, er bedeutet »eine eigen-
timliche Seinsmoglichkeit, darin es um das Sein des je eigenen Da-
seins schlechthin geht.«”> Indem der Tod mich schlechthin in der
Ganzheit meiner Existenz bedroht, stellt er mich vor diese Ganzheit,
die — wie sich bereits herausgestellt hatte — ansonsten ontisch nicht
erfahrbar ist. Die Ganzheit meines Daseins ergibt sich also nicht ir-
gendwann einmal, wenn ich gestorben bin, sondern ich bin ganz in-
sofern mein Sein ein Sein zum Tode ist. Der Tod ist also durch Je-
meinigkeit und Existenz konstituiert.

Wenn der Tod unsere dufSerste Seinsmoglichkeit darstellt und
uns in genannter Weise mit unserem Ganzsein konfrontiert, so muss
es neben der alltaglichen Flucht vor ihm auch einen eigentlichen Um-
gang mit ihm geben konnen. In der Radikalitit der Jemeinigkeit des
Todes, indem ich also immer selbst betroffen bin, liegt sogar der aus-
gezeichnete Zugang zur Eigentlichkeit schlechthin: »Der Tod ist eine
Seinsmdglichkeit, die je das Dasein selbst zu tibernehmen hat. Mit
dem Tod steht sich das Dasein selbst in seinem eigensten Seinkénnen
bevor.«7*

Das Ausweichen vor etwas als Tendenz des Verfallens hat bei
Heidegger immer auch einen positiven Gehalt. Es setzt dasjenige,
vor dem es ausweicht und zeigt einen Weg an, wie, indem das Aus-
weichen riickgingig gemacht wird, das in ihm gesetzte Phinomen
urspriinglich erschlossen werden kann. Der Tod wird im Ausweichen
als duflerste Seinsmoglichkeit begriffen, die im Grunde ontisch die
Unmoglichkeit des Daseins, die Gewissheit, eines Tages nicht mehr
zu sein, darstellt. Das Ausweichen wird dann riickgingig gemacht
und der Tod dadurch urspriinglich erschlossen, wenn diese Seins-
moglichkeit als Moglichkeit ergriffen und bewahrt wird. Der exis-
tenziale Begriff der Moglichkeit steht — wie oben bereits angespro-
chen — ontologisch »iiber« der Wirklichkeit. Eine ontologische
Maoglichkeit drangt nicht auf Verwirklichung, denn dadurch wiirde
sie als Moglichkeit zerstort. Der Tod als Moglichkeit ist also nicht
moglich im Sinne eines zu Verwirklichenden. Er ist keine Aufforde-

73 SuZ 240.
7+ SuZ 250.

124

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

rung zur Selbsttotung, sondern Aufforderung, ihn als Moglichkeit
auszuhalten. Auch das passive Erwarten des Todes wire nur wieder
ein Erwarten der Verwirklichung. Eigentliches Sein zur Méglichkeit
hingegen ist ein Sich-Aufhalten bei dieser Moglichkeit, das sie als
Maoglichkeit bewahrt, und dies ist von Heidegger terminologisch ge-
fasst als Vorlaufen. Vorlaufen in die Moglichkeit, also Vorlaufen in
den Tod, dieser Begriff driickt eine Dynamik aus, eine Ek-stase, die an
die Struktur der Existenzialitiat, den Entwurf, erinnert. Tatsachlich ist
das Vorlaufen in den Tod eine Art Entwurf, der umfassendste exis-
tenziale Entwurf, der {iberhaupt denkbar ist und der das ganze Dasein
in seiner Existenz umfasst: »Auf eigenstes Seinkonnen sich entwer-
fen aber besagt: sich selbst verstehen konnen im Sein des so enthiill-
ten Seienden: existieren. Das Vorlaufen erweist sich als Moglichkeit
des Verstehens des eigensten dufSersten Seinkonnens, das heifdt als
Moglichkeit eigentlicher Existenz.«”s

Die Moglichkeit als Moglichkeit auszuhalten, das bedeutet, sie
sich »anzueignenc, ohne sie verfiigbar zu machen. Weder kann dem
Tod der Schrecken genommen werden, noch kann er verhindert oder
beeinflusst werden. Wir sind ihm ausgeliefert, aber diese Passivitit
kann durch das Vorlaufen in eine Aktivitdt verwandelt werden. Das
Ausgeliefertsein wird dadurch nicht aufgehoben, aber wesentlich
modifiziert. Im Wesentlichen bedeutet Eigentlichkeit bei Heidegger
immer eine aktive Modifikation von Passivitit. Die Moglichkeit als
solche wird durch diese Modifikation sogar noch »vergroflert, sie
wird im Grunde sogar dadurch als Moglichkeit erst etabliert, und
diese aktiv vergrofiernde Modifikation der Moglichkeit als einer Pas-
sivitdt ist die Freiheit:

» Je unverhiillter diese Méglichkeit verstanden wird, um so reiner dringt das
Verstehen vor in die Moglichkeit als die der Unmdglichkeit der Existenz
iiberhaupt. [...] Im Vorlaufen in diese Moglichkeit wird sie simmer grofSers,
das heifdt sie enthiillt sich als solche, die iiberhaupt kein Maf3, kein mehr oder
minder kennt, sondern die Moglichkeit der mafSlosen Unmdglichkeit der
Existenz bedeutet. [...] Das Sein zum Tode als Vorlaufen in die Moglichkeit
ermaoglicht allererst diese Moglichkeit und macht sie als solche frei.«7

Neben der Existenz ist der Tod auch in entscheidender Weise durch
Jemeinigkeit konstituiert. Das Ergreifen der Moglichkeit als Vorlau-
fen in den Tod bedeutet also wieder radikale Vereinzelung: »Die im

75 SuZ 263.
76 SuZ 262.

125

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

Vorlaufen verstandene Unbeziiglichkeit des Todes vereinzelt das Da-
sein auf es selbst.«”” Der Tod ist unbeziiglich, das heif3t, er nimmt das
Dasein als je einzelnes in Anspruch. Weiter heifit es: »Diese Verein-
zelung ist eine Weise des Erschlieflens des >Dac fiir die Existenz. Sie
macht offenbar, daf3 alles Sein bei dem Besorgten und jedes Mitsein
mit Anderen versagt, wenn es um das eigenste Seinkonnen geht.«78
Das Mitsein versagt, wenn es um das eigenste Seinkonnen geht. Dies
ist die stirkste Bestitigung unserer These von Heideggers Abwer-
tung des Mitseins zugunsten einer Vereinzelungsphilosophie. Fiir
ihn steht fest: »Dasein kann nur dann eigentlich es selbst sein, wenn
es sich von ihm selbst her dazu erméglicht.«” Wenn es um die Ei-
gentlichkeit geht, ist nach Heidegger jeder auf sich gestellt, die An-
deren und ihr Einfluss auf meine Existenz miissen hierbei notwendig
versagen, sie werden sogar stets bemiiht sein, mich in die Vertraut-
heit des Man zuriickzuzerren. Allerdings bedeutet das keineswegs,
dass das Mitsein mit der Eigentlichkeit gleichsam tiberfliissig gewor-
den ist. Es bleibt, als verfallendes Sein-bei weiterhin Existenzial des
Daseins:

»Das Versagen des Besorgens und der Fiirsorge bedeutet jedoch keineswegs
eine Abschniirung dieser Weisen des Daseins vom eigentlichen Selbstsein.
Als wesenhafte Strukturen der Daseinsverfassung gehdren sie mit zur Bedin-
gung der Moglichkeit von Existenz tiberhaupt. Das Dasein ist eigentlich es
selbst nur, sofern es sich als besorgendes Sein bei ... und fiirsorgendes Sein
mit ... primdr auf sein eigenstes Seinkonnen, nicht aber auf die Moglichkeit
des Man-selbst entwirft.«%

Dasein soll sich also als Sein mit Anderen primir auf das eigenste
Seinkonnen entwerfen, das eine radikale Vereinzelung voraussetzt.
Wie dies moglich sein soll, wird an dieser Stelle nicht klar. Im eigent-
lichen Entwurf auf das eigenste Seinkénnen kann ich mich nicht zu-
gleich als Sein-bei und Sein-mit entwerfen, da mir im radikalen
Bruch, der durch die Angst und den Tod ausgeldst wurde, die Ande-
ren und die Welt bedeutungslos geworden sind. Ich miisste im ei-
gentlichen Entwurf die Anderen und die Welt gleichsam modifiziert
betrachten und sie damit fiir mich zurtickgewinnen.

Wir haben bisher gesehen, wie in der Angst das Dasein vor sich

77 SuZ 263.
78 SuZ 263.
79 SuZ 263.
80 SuZ 263.

126

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

gestellt ist und dadurch das alltigliche Verstindnis von sich und der
Welt aufbricht. Weiterhin wurde dargelegt, wie sich dem Dasein im
Sein zum Tode seine Ganzheit als existenziale und dufSerste Seins-
moglichkeit erschliefSt. Nun bleibt noch aufzuweisen, wie das Dasein
sich zu seinem Ganzseinkonnen in einer Weise verhalten kann, die
sich von seiner alltiglichen Seinsweise unterscheidet, die es selbst
und nicht mehr das Man-selbst trifft und die es somit verdient,
eigentlich genannt zu werden. Da das Dasein sich in diesem existen-
ziellen Stadium in radikaler Vereinzelung befindet, ist eine eigent-
liche Seinsweise — wie Heidegger bereits im vorigen Kapitel fest-
gestellt hatte — nur moglich, »wenn es sich von ihm selbst her dazu
ermoglicht.«8 Das Dasein muss sich von sich selbst her zur Eigent-
lichkeit befreien, und dazu muss es sich »selbst in seiner eigentlichen
Existenz zu verstehen geben«®. Dieses »zu verstehen geben« fasst
Heidegger mit dem Terminus der Bezeugung. Dasein soll sich bezeu-
gen, das heif3t, es soll vor sich ein Zeugnis tiber sich ablegen, dass es
namlich selbst dasjenige ist, das da existiert und das seine Moglich-
keiten wihlt, und nicht das Man-selbst: »Weil es aber in das Man
verloren ist, muf3 es sich zuvor finden. Um sich iiberhaupt zu finden,
muf3 es ihm selbst in seiner moglichen Eigentlichkeit >gezeigt« wer-
den. Das Dasein bedarf der Bezeugung eines Selbstseinkonnens, das
es der Moglichkeit nach je schon ist.«®3 Die Bezeugung gibt somit
Antwort auf die Frage nach dem Wer des Daseins und konstituiert
damit das eigentliche Selbstsein. Sie entspricht im Bereich der exis-
tenzialen Moglichkeit in etwa dem, was man in der Kategorienlehre
als Verwirklichung der Méglichkeit bezeichnen wiirde, natiirlich aber
auf existenzialer Ebene und ohne dadurch den Moglichkeitscharakter
Zu zerstoren.

Heidegger entwickelt die Bezeugung wieder im Ausgang von
der Uneigentlichkeit. Um sich vom Man die Wahl seiner Seinsmog-
lichkeiten abnehmen zu lassen, muss das Dasein empfinglich fiir
dessen Vorgaben sein. Diese Empfianglichkeit ist die Fihigkeit des
Horens als Modus der Erschlossenheit. Das Dasein ist dem Man ho-
rig und im stindigen Hinhoren auf das Man tiberhort es das eigene
Selbst. Die gesuchte Bezeugung muss also den Lirm des Man tiber-
tonen und seine Diktatur damit durchbrechen. Ein weiteres Mal

81 SuZ 263.
82 SuZ 267.
8 SuZ 268.

127

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

kehrt das Motiv des Bruchs wieder, an dieser Stelle von Heidegger
selbst auch eigens so bezeichnet: »Dieses Hinhéren muf$ gebrochen,
das heif3t es mufy ihm vom Dasein selbst die Moglichkeit eines Ho-
rens gegeben werden, das jenes unterbricht. Die Moglichkeit eines
solchen Bruchs liegt im unvermittelten Angerufenwerden.«% Der
Bruch wird ausgelost durch einen unvermittelten Ruf, der aus dem
eigensten Selbst stammt. Dieser Ruf ist ein Modus der Rede, er gibt
etwas zu verstehen, und zwar das eigentliche Selbstseinkonnen. Er ist
damit genau die gesuchte Bezeugung des Daseins. Dasjenige was
nach Heidegger dort ruft, ist das — ontologisch verstandene — Ge-
wissen.

Die Stimme des Gewissens gibt etwas zu verstehen, aber dieses
Etwas ist nicht ein inhaltliches Wissen, sondern die Stimme redet im
Modus des Schweigens. Der Ruf ist kein Zuruf, sondern ein Anruf an
das Selbst im Man-selbst, ein Aufruf zum eigentlichen Selbstsein. Er
lasst das Man zusammenbrechen und ruft das Selbst aus ihm heraus
vor in seine Eigentlichkeit. Mit der Charakterisierung als Anruf, Auf-
ruf und Vorruf sind die Richtungen des Rufens vorgezeichnet. Der
Ruf geht an das Selbst, es wird durch ihn affiziert. Es wird zugleich
aufgerufen, die im Ruf liegende Rezeptivitit in eine Spontaneitit zu
iiberfithren. Dadurch wird es drittens vorgerufen in zweifachem Sin-
ne: hervor aus dem Man und vorwirts in seine Eigentlichkeit.

Das Gerufene ist also das Selbst des Daseins. Aber wer ist der
Rufer? Allgemein wird das Phinomen des Gewissens meist als eine
»innere Stimme« gedeutet. Wenn diese Stimme aus meinem Inneren
stammt, so bin ich es im Grunde selbst, der da spricht. Dann ergibt
sich aber das Problem, wie ich im Ruf des Gewissens zugleich aktiv
und passiv sein kann, denn die Stimme aus meinem Inneren zeichnet
sich gerade dadurch aus, dass ich sie nicht willentlich bewirke, dass sie
sogar am Eindringlichsten immer dann spricht, wenn ich sie am we-
nigsten horen mochte. Es erscheint paradox: »Der Ruf kommt aus
mir und doch tiber mich.«% Von »auflen« kann der Ruf aber, wenn
er existenziale Bezeugung sein soll, auch nicht kommen, denn die
Stimme von auflen ist immer die des Man. Das Problem liegt in der
Annahme einer »fremden Macht« im Gewissen, die in der Tradition
der Gewissensauslegung dazu fiihrte, die Stimme des Gewissens et-
wa als Stimme Gottes oder einer Instanz des Unbewussten anzuse-

8 SuzZ271.
8 SuZ275.

128

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

hen. Das Gewissen wird hier als eine vorhandene Tatsache genom-
men, die irgendwie erkldrt werden soll. Soll jedoch wie bei Heidegger
das Gewissen als Phinomen des Daseins begriffen werden, so darf es
nicht als Tatsache, sondern muss daseinsmif3ig erfasst werden. Das-
jenige am Dasein, das tiber es kommt, das nicht in seiner Macht steht,
ist das »dass es ist«, ist die Geworfenheit seiner Existenz, seine Fak-
tizitit. Dass wir sind, das entzieht sich unserer Verfiigung, aber es ist
darum nicht eine fremde Macht, sondern es ist Teil unserer Existenz.

In der Unverfiigbarkeit der Geworfenheit aber liegt, das hat die
Analyse der Angst ergeben, das Potenzial zu einem Bruch. Wenn die
Angst aufbricht, wird die vertraute Welt, in die wir geworfen sind,
unheimlich. Die Unheimlichkeit kann lihmend auf das Dasein wir-
ken, sie kann aber auch bewirken, dass das Dasein sich regt, dass es
aus seiner Uneigentlichkeit aufbricht, um sein Sein zu ergreifen.
Nichts anderes als diese Regung aus der Unheimlichkeit ist der Ruf
des Gewissens. Die Identitit von Rufer und Gerufenem verliert dann
ihre Paradoxitit, wenn sie als in der Identitit der Strukturelemente
der Sorge begriindet aufgefasst wird:

»Das Gewissen offenbart sich als Ruf der Sorge: der Rufer ist das Dasein, sich
dngstigend in der Geworfenheit (Schon-sein-in ...) um sein Seinkénnen. Der
Angerufene ist eben dieses Dasein, aufgerufen zu seinem eigensten Seinkon-
nen (Sich-vorweg ...). Und aufgerufen ist das Dasein durch den Anruf aus
dem Verfallen in das Man (Schon-sein-bei der besorgten Welt).«586

Der Rufende und der Angerufene sind somit ein und dasselbe Dasein,
aufgefichert in die verschiedenen Teile seiner existenzialen Struktur.
Die Gegenseite des Rufs stellt auf Seiten des angerufenen Daseins
das Horen, ebenfalls Modus der Rede, dar. Damit das Dasein den
Ruf empfangen kann, muss es zum Horen disponiert sein. Es muss
dasjenige verstehen, was das Gewissen zu verstehen gibt. Nun ist der
Ruf inhaltlich leer, er enthilt keine konkrete Anweisung zur Erlan-
gung der Eigentlichkeit. Aber er stammt aus der Unheimlichkeit, und
diese Unheimlichkeit wird im Ruf mittransportiert. Aus der Un-
heimlichkeit wird dem Dasein eine Schuld zugesprochen. Auch das
moralische Gewissen spricht seinem Besitzer eine Schuld zu oder
warnt ihn vor einer solchen Schuld, die er sich auflid, wenn er mora-
lisch fehltritt. Bei Heideggers ontologischem Gewissen muss es sich
natiirlich um eine ontologische Schuld handeln. Die elementare

86 SuZ277.

129

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

Struktur der Schuld besteht darin, Grund eines Mangels zu sein. Bei
der ontologischen Schuld des Daseins kann es sich nicht darum han-
deln, einen Mangel am vorhandenen Seienden zu verschulden,
sondern der ontologische Mangel betrifft die Existenz, er ist ihre Ne-
gation, also ein Nicht. Das Schuldigsein des Daseins bedeutet
»Grundsein einer Nichtigkeit.«®” Grundsein und Nichtigkeit sind in
der Existenz miteinander eng verwoben. Auf der einen Seite ist das
Dasein sein eigener Grund: »das Dasein ist stindig — solange es ist —
als Sorge sein >Daf3«. Als dieses Seiende, dem iiberantwortet es einzig
als das Seiende, das es ist, existieren kann, ist es existierend der
Grund seines Seinkonnens.«% Auf der anderen Seite hat es diesen
Grund selbst nicht gelegt. Es ist dieses Grundes nicht michtig, und
dieses Nicht ist nicht ein Mangel, sondern Bestandteil der Existenz in
ihrem Grund. Grundsein einer Nichtigkeit heifit also nicht, eine
Nichtigkeit verursachen, sondern heif3t mehr so etwas wie: Griinden
in einem nichtigen Grund.

Diese Nichtigkeit, die das Gewissen dem Dasein vorhilt, muss
bei Heidegger verstanden werden als eine Seinsmdglichkeit. Obwohl
sie nicht in meiner Macht steht, kann ich sie ergreifen, sie in ihrer
Nichtigkeit aushalten und damit meine Geworfenheit iibernehmen.
Wird der Anruf in diesem Sinne eigentlich verstanden, ist der Ruf
des Gewissens letztlich auch ein Riickruf: »zuriick: in die Geworfen-
heit, um sie als den nichtigen Grund zu verstehen, den es in die Exis-
tenz aufzunehmen hat.«® Die Eigentlichkeit besteht also nicht in
einer Uberwindung der Geworfenheit, sondern in einer sie erhalten-
den und sie dadurch modifiziert zuriickgewinnenden Aneignung.
Das eigentliche Anrufverstehen wird in diesem Sinne von Heidegger
mit Begriffen beschrieben, die genau diese Ambiguitit der Ubernah-
me eines an sich Unverfiigbaren ausdriicken: das »eigentliche Schul-
digwerdenkonnen«® sowie das »Gewissen-haben-wollen«®. Diese
Struktur der Ubernahme eines Unverfiigbaren, oder der Aktivierung
einer Passivitit, bestimmt dasjenige, was Heidegger in Sein und Zeit
»Freiheit« nennt,*? und so liegt auch in der Ubernahme der ontologi-

8 SuZ 283.

8 SuZ 284.

8 SuZ 287.

0 SuZ 287

91 SuZ 288.

9 Der Freiheitsbegriff ist hier noch nicht im selben Maf3e ontologisch wie in den spite-
ren Schriften. Vgl. etwa den Aufsatz Vom Wesen der Wahrheit [VWW].

130

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

schen Schuld eine Befreiung: »Das verstehende Sichvorrufenlassen
auf diese Moglichkeit schliefit in sich das Freiwerden des Daseins fiir
den Ruf: die Bereitschaft fiir das Angerufenwerdenkénnen. Das Da-
sein ist rufverstehend horig seiner eigensten Existenzmaglichkeit. Es
hat sich selbst gewihlt.«*

Heideggers Freiheitsbegriff steht damit zwischen der iblichen
Dichotomie von Freiheit und Notwendigkeit. Weder ist die Wahl
meiner selbst eine konkrete willentliche Entscheidung, noch ist die
Horigkeit, die das Gewissen hervorruft, durch Kausalzusammenhin-
ge determiniert. Sie ist das »In-sich-handeln lassen des eigensten
Selbst aus ihm selbst«%. Im Freiwerden des Daseins fiir sein eigens-
tes Sein liegt der eigentliche Modus von Erschlossenheit, den Hei-
degger die Entschlossenheit nennt: »das verschwiegene, angstbereite
Sichentwerfen auf das eigenste Schuldigsein.«% Die drei Teile dieser
Formel entsprechen der Struktur der Erschlossenheit (Rede, Befind-
lichkeit und Verstehen), wobei die Formulierungen jeweils den
Aspekt der Ubernahme der eigenen Existenz hervorheben: die Ver-
schwiegenheit driickt aus, dass das Dasein durch den Ruf eingesehen
hat, dass es ein »still zu werdendes«% ist, die Angstbereitschaft ist
das Aushalten der Unheimlichkeit der Vereinzelung und im Entwurf
auf das eigenste Schuldigsein versteht sich das Dasein als nichtiger
Grund und bestimmt dieses Verstindnis zum ureigensten Teil seiner
Existenz. Auch der Terminus »Entschlossenheit« driickt diesen
Aspekt der Ubernahme aus. Wihrend der Oberbegriff Erschlossen-
heit im tiblichen Sprachgebrauch so etwas wie einen abgeschlossenen
Prozess des Erschlieflens suggeriert — etwa in dem Sinne, wie wir
davon sprechen, dass eine Landschaft oder ein Kontinent erschlossen
ist —, geht Heideggers Hermeneutik, die in der Entschlossenheit kul-
miniert, von einem prinzipiell unabschlieSbaren Prozess des Er
schlieflens aus. Dieser Prozess, und nicht sein Ergebnis, bildet das,
was in Heideggers Hermeneutik Wahrheit bedeutet: »Sofern das Da-
sein wesenhaft seine Erschlossenheit ist, als erschlossenes erschlief3t
und entdeckt, ist es wesenhaft >wahr«. Dasein ist »in der Wahrheit«.
Diese Aussage hat ontologischen Sinn.«*” Entschlossenheit als Mo-

% SuZ 287.
o SuZ 295.
% SuZ297.
% SuZ 296.
7 SuZ 221.

131

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

dus der Erschlossenheit bedeutet daher nicht, dass das Dasein blof3
eine Entscheidung trifft, etwa den Entschluss, von nun an eigentlich
zu sein. Dasjenige, was das Dasein im Entschluss ergreift und sich zu
eigen macht, kann nicht explizit bestimmt werden, weil es im Voll-
zug der Entschlossenheit begriindet ist und sich durch diese erst kon-
stituiert: »Der Entschlufl ist gerade erst das erschlieflende Entwerfen
und Bestimmen der jeweiligen faktischen Moglichkeit. Zur Ent-
schlossenheit gehort notwendig die Unbestimmtheit, die jedes fak-
tisch-geworfene Seinkonnen des Daseins charakterisiert.«% Wenn
Heidegger also schreibt, mit der Entschlossenheit sei »die urspriing-
lichste, weil eigentliche Wahrheit des Daseins«? gewonnen, so ist
damit nicht ein Bestand an Erkenntnis, ein Ganzes an wahren Aus-
sagen Uber die Existenz gemeint, sondern diese Wahrheit »ist« das
eigentliche Dasein in der selben Weise, wie jedes erschlossene Dasein
seine Wahrheit »ist«.

Damit ist die Stelle erreicht, an der Heidegger das zuvor in der
existenziellen Vereinzelung Ausgeblendete wieder einholen muss.
Wihrend der alltigliche Existenzmodus seine Wahrheit aus der Welt
und dem Man bezog, wurde uns in der Angst all dies unbedeutend.
Dadurch wurde unser In-der-Welt-sein aber nicht aufgehoben, es
wurde vielmehr mit seiner eigenen Unméglichkeit konfrontiert und
damit radikal in Frage gestellt. Die Eigentlichkeit, die aus dieser exis-
tenziellen Situation erwuchs, kann nun nicht einen Riickzug aus der
Welt und dem Mitsein, die ja im Dasein existenzial verwurzelt sind,
bedeuten. Auch das Man und das alltigliche Sein wird durch die Ent-
schlossenheit nicht aufgehoben:

»Auch der Entschlufs bleibt auf das Man und seine Welt angewiesen. Das zu
verstehen, gehort mit zu dem, was er erschliefit, sofern die Entschlossenheit
erst dem Dasein die eigentliche Durchsichtigkeit gibt. [...] Der Entschlufs
entzieht sich nicht der >Wirklichkeit¢, sondern entdeckt erst das faktisch Mog-
liche, so zwar, daf3 er es dergestalt, wie es als eigenstes Seinkénnen im Man
maoglich ist, ergreift.«100

Die Entschlossenheit muss also dem Dasein dasjenige modifiziert zu-
riickgeben, was ithm in der Vereinzelung fraglich wurde. Die diesbe-
ziiglichen Passagen sollen nun im Einzelnen untersucht werden, um
die Problemlage aufzuweisen, die sich im Hinblick auf die fiir die

% SuZ 298.
% SuZ297.
100 SuZ 299.

132

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

vorliegende Untersuchung zentrale Frage nach der Stellung des An-
deren ergibt. Zunidchst einmal heifSt es beziiglich der Entschlossen-
heit:

»Diese eigentliche Erschlossenheit modifiziert aber dann gleichurspriinglich
die in ihr fundierte Entdecktheit der Welt< und die Erschlossenheit des Mit-
daseins der Anderen. Die zuhandene >Welt« wird nicht >inhaltlich< eine ande-
re, der Kreis der Anderen wird nicht ausgewechselt, und doch ist das verste-
hende besorgende Sein zum Zuhandenen und das firsorgende Mitsein mit
den Anderen jetzt aus deren eigenstem Selbstseinkonnen heraus be-
stimmt.« 10!

In der Eigentlichkeit wird die Welt und der Andere nicht komplett
neu konstituiert, sondern in Modifikation wiederentdeckt (im Sinne
von ent-decken). Die Modifikation betrifft also nicht die Welt und
den Anderen im gegenstindlichen Sinne, sondern mein Sein zu ih-
nen. Nur so ist das »deren« in der genannten Passage zu verstehen,
namlich dass das Sein zum Zuhandenen und das Mitsein aus dem
diesen Seinsweisen eigensten Selbstseinkonnen heraus bestimmt
werden.!? Weiter heif3t es:

»Die Entschlossenheit 1ost als eigentliches Selbstsein das Dasein nicht von
seiner Welt ab, isoliert es nicht auf ein freischwebendes Ich. Wie sollte sie
das auch — wo sie doch als eigentliche Erschlossenheit nichts anderes als das
In-der-Welt-sein eigentlich ist. Die Entschlossenheit bringt das Selbst gerade
in das jeweilige besorgende Sein bei Zuhandenem und st68t es in das fiirsor-
gende Mitsein mit den Anderen.«!%

Damit ist der solipsistischen Vereinzelung, die sich aus der Situation
der Angst ergab, die Schirfe genommen. Der existenzielle Ausnah-
mezustand fiihrt nicht zu einem »freischwebenden Ich«, denn wire
das Dasein nicht mehr In-der-Welt-sein, so wire es der Grundlage
seiner Existenz beraubt. Bei einem sich an dieser Stelle anbietenden
Vergleich mit Husserls émoy ist Vorsicht angebracht. Das durch die
Angst hervorgerufene Aufler-Geltung-Setzen der Welt und der An-

101 §uZ 2971

102 Die alternativ denkbare Lesart, nach der das »deren« sich auf die Anderen und die
Welt bezieht, erscheint innerhalb von Heideggers Systematik nicht sinnvoll. Insbeson-
dere der zuhandenen Welt kann so etwas wie Selbstseinkdnnen nie zukommen. In den
nichsten Absitzen wird sich allerdings zeigen, dass in Bezug auf den Anderen nach
Heidegger durchaus eine gewisse Verbindung zwischen meinem und des Anderen
Selbstseinkdnnen besteht.

103 SuZ 298.

133

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

deren ist etwas Anderes als ein durch phinomenologische Blickwen-
dung und Einklammerung erreichtes Aufler-Geltung-Setzen der
Seinsgeltungen der objektiven Welt. Husserls €émoy1 ist eben eine
reflexive Einstellung zur Welt, wihrend bei Heidegger die Angst als
elementare Befindlichkeit in die Sphire unmittelbaren und unreflek-
tierten Weltzugangs gehort. Immerhin gibt es aber hier sowie dort
analoge Strukturmerkmale. Bei der &moy1} und in der Angst wird
etwas aufer Geltung gesetzt, beide Male bleibt aber das Eingeklam-
merte innerhalb der Klammer weiter bestehen, und schliefSlich eroff-
net sich bei beiden durch den reduzierten Weltbezug hindurch ein
Weg zur Fassung des Wesenskerns der Subjektivitit — bei Husserl in
reflexiver Einstellung als reine transzendentale Subjektivitit, bei
Heidegger im Existenzvollzug des Daseins als eigentlichem Selbst-
sein — und zur modifizierten Riickgewinnung der zuvor fraglich ge-
wordenen Welt. Genuin heideggersch scheint wiederum zu sein, dass
der Andere nun in seiner Modifikation nicht einer transzendentalen
Konstitution bedarf, sondern das Dasein in der Entschlossenheit
gleichsam in das Mitsein »gestofSen« wird. Die nichste Passage
macht dies noch deutlicher:

»Aus dem Worumwillen des selbstgewihlten Seinkonnens gibt sich das ent-
schlossene Dasein frei fiir seine Welt. Die Entschlossenheit zu sich selbst
bringt das Dasein erst in die Moglichkeit, die mitseienden Anderen >sein< zu
lassen in ihrem eigensten Seinkénnen und dieses in der vorspringend-befrei-
enden Fiirsorge mitzuerschlieflen. Das entschlossene Dasein kann zum Ge-
wissen< der Anderen werden. Aus dem eigentlichen Selbstsein der Entschlos-
senheit entspringt allererst das eigentliche Miteinander, nicht aber aus den
zweideutigen und eifersiichtigen Verabredungen und den redseligen Verbrii-
derungen im Man und dem, was man unternehmen will. «104

Die Freiheit, die sich aus der Entschlossenheit ergibt, besteht also wie
bereits erwihnt in einer Freigabe fiir die Welt und den Anderen. Fiir
das Man hat sich das Dasein nicht freigegeben, sondern es wird von
ihm vereinnahmt. Die Eigentlichkeit hebt diese Vereinnahmung auf,
und dadurch wird im Umkehrschluss moglich, dass auch der Andere
aus seiner Vereinnahmung durch mich gelost wird. Dies meint Hei-
degger mit dem Sein-lassen der Anderen und dem Riickgriff auf die
vorspringend-befreiende Fiirsorge. Das eigentliche Dasein befreit die
Anderen. Ist damit gemeint, dass die Anderen »durch mich« selbst
eigentlich sein konnen? Die zitierte Passage ist hier undeutlich. Es

104 SuZ 298

134

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

heif3t: Ich erschliefle die Anderen in ihrem eigensten Seinkonnen
mit. Diese Erschlossenheit ist aber meine Erschlossenheit und nicht
die der Anderen. Die existenziale Modifikation betrifft ja nicht die
Anderen, deren Kreis »nicht ausgewechselt« wird, sondern meinen
Seinsbezug zu ihnen. Dann ist aber nicht klar, wie sich mir so etwas
wie fremdes Selbstseinkonnen erschlieSen kann. Der Weg zu mei-
nem eigenen Selbstseinkdnnen fiihrte durch die Vereinzelung, also
muss ich, wenn ich iiberhaupt so etwas wie fremdes Selbstseinkén-
nen »miterschlieflen« konnen soll, davon ausgehen, dass auch die
Anderen diese Vereinzelung durchlaufen miissen. Wie aber soll dann
das entschlossene Dasein zum »Gewissen der Anderen« werden kon-
nen? Auch die von Heidegger gesetzten Anfithrungszeichen um das
Wort »Gewissen« konnen nicht dariiber hinwegtiduschen, dass das
ontologische Gewissen bestimmt war als die Stimme meiner selbst,
die rein selbstbezogen mich zur Eigentlichkeit aufruft. Versuche ich
nun in vermeintlicher Entschlossenheit, dem Anderen das Gewissen
gleichsam abzunehmen, indem ich ihm - in welcher Weise auch
immer — zum Gewissen werde, so kann von Freigabe und Seinlassen
keine Rede mehr sein, ich mache mich vielmehr zum Agenten des
Man und bin selbst wieder uneigentlich.

Diese Stelle bringt die Schwierigkeit einer Philosophie der Ver-
einzelung auf den Punkt. Selbst wenn die Rolle eines Gewissens der
Anderen bedeuten wiirde, diese auf ihr Selbstseinkonnen aufmerk-
sam zu machen, muss nach Heideggers Ansatz der Ruf des Gewissens
aus dem je eigenen Dasein stammen. Heidegger kommt in diese Ver-
legenheit, weil er zu beschreiben versucht, worin die Modifikation
des Anderen in der Eigentlichkeit besteht. Dass der Andere sich in
seinem mdglichen Selbstseinkénnen mit erschliefSt, ist erst einmal
unproblematisch. Die Modifikation betrifft aber nicht primar die
Seinsmoglichkeiten des Anderen, sondern das je eigene Mitsein, also
das Sein zum und mit dem Anderen. Die in der Angst enthiillte Be-
deutungslosigkeit des Miteinanderseins soll einer neuen, vom Man
gereinigten Bedeutung zugefiihrt werden. Daraus scheint sich fiir
Heidegger die Notwendigkeit zu ergeben, den Anderen dem Man zu
entreiflen. Dieser Gedanke hat mit einem Sein-lassen des Anderen,
einer Freigabe fiir ihn allerdings nichts mehr gemein. Wenn der pri-
mére Modus des Miteinanderseins die gegenseitige Bevormundung
ist!® und der Weg zur Eigentlichkeit in der Ubernahme der je eige-

105 Vgl. hierzu auch Giinter Figal: Heidegger zur Einfiihrung (Figal 1999), 68: »Sofern

135

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

nen Existenz besteht, so kann durch ein Gewissen »von aufleng, also
eine neuerliche Bevormundung, fiir so etwas wie eine kollektive
Eigentlichkeit nichts gewonnen werden. So ist auch in Heideggers
leider sehr kurzen Ausfithrungen das eigentliche Miteinandersein
rein negativ bestimmt, namlich in Absetzung von »eifersiichtigen
Verabredungen« und »redseligen Verbriiderungen«.

3.5 Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der
Alltaglichkeit

Mit diesen Uberlegungen sind die Analysen der heideggerschen Po-
sition im Rahmen der vorliegenden Untersuchung abgeschlossen. Bei
aller aufgewiesenen Marginalisierung des Anderen, die Heidegger
auch durch seine Ausfiihrungen zum eigentlichen Miteinandersein
und zum Gewissen-fiir-den-Anderen nicht einholen kann, ist auf
die positiven Resultate der existenzialen Analyse hinzuweisen.

Es ist oft bemingelt worden, dass Heidegger an den zentralen
Stellen seiner Analysen in Sein und Zeit stets solch »negative« Pha-
nomene wie die Angst oder den Tod gesetzt hat.'% Miisste die Phi-
losophie, insbesondere wenn sie so etwas wie eine eigentliche Exis-
tenz im Blick hat, nicht vielmehr ausdriicklich auf die »positivens,
lebensbejahenden Phdnomene hinweisen? Entscheidend fiir die Wahl
der negativen Phianomene ist allerdings bei Heidegger nicht eine le-
bensfeindliche Einstellung, sondern die Einsicht, dass es eines radi-
kalen Bruchs bedarf, um gewohnte und alltiglich gelebte Strukturen
durchsichtig und fragwiirdig zu machen. Die Philosophie méchte et-
was iiber uns, die Philosophierenden, aussagen. Dazu muss sie das
Denken sich aus sich heraustreten und sich selbst zuwenden lassen.
Diese Selbstzuwendung soll aber mehr sein als eine blofSe Beschrei-
bung, eine Kartographie und Kategorisierung des denkenden We-
sens. Die Hoffnung der Philosophie besteht darin, auf etwas zu sto-

die Mitwelt bestimmte Moglichkeiten zu sein und zu handeln prigt, ist sie der Bereich
der Unfreiheit: Sie ist der Bereich der Bestimmtheit, der uns zwar verschiedene Alter-
nativen laf3t, uns an diesem oder jenem bestimmten, bereits realisierten Verhalten zu
orientieren, aber doch die Frage, wie wir sein wollen, niemals radikal freisetzt.«

106 Vgl. Figal 1999, 75: »Mehr als alles andere aus Sein und Zeit haben die Analysen von
Angst, Vorlaufen zum Tode und Gewissen die Aufmerksamkeit von Heideggers Lesern
auf sich gezogen; sie haben den Interpreten Kopfzerbrechen bereitet und die Kritiker zu
ihren schirfsten Urteilen bis hin zur Polemik befliigelt.«

136

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der Alltaglichkeit

8en, dessen Vollzug in der Lage ist, unser Leben zu verdndern, es
besser zu machen.

Soll die philosophische Reflexion also weder die Beliebigkeit
einer verobjektivierenden Modellbildung noch die Eingeschrianktheit
einer spezifisch interessengeleiteten Einzelwissenschaft (der Mensch
als organisches Wesen, als Sprache ausbildend, als Gemeinschafts-
wesen, als Seelenleben etc.) haben, so muss sie sich von dem her
leiten lassen, was uns alle gleichermafSen umgibt, von unserem ge-
wohnten Milieu, demjenigen, von dem die Philosophie ausgeht und
von dem sie sich letztlich absetzt. Hierbei zeigt sich, dass diesem
gewohnten Milieu eine grofie Kraft innewohnt, bei ihm zu bleiben.
Nur selten einmal bricht die Philosophie auf, die meiste Zeit tiber
leben wir unser Leben und bendtigen solch philosophische Spielerei-
en wie etwa einen Beweis der Existenz der Auflenwelt und des Ande-
ren nicht. In der existenziellen Situation, etwa in der Angst oder im
Denken tiber den Tod, liegt hingegen ein radikaler Aufbruch. Die
gewohnten Strukturen unseres Lebens sind in ihren Grundfesten er-
schiittert und in Frage gestellt. Wir sind vor Probleme gestellt, die
wir nicht ohne weiteres losen konnen. Wir kénnen nicht unsere
Angst tiberwinden, auch ist der Tod eines geliebten Menschen nicht
etwas, das wir irgendwann verwunden haben. Und wenn die Angst
und der Tod irgendwann ihren unmittelbaren Schrecken wieder ver-
lieren, dann in der Regel nicht aufgrund einer philosophischen Re-
flexion, sondern weil wir in unser Leben, die »Normalitit« zuriick-
gefunden haben. Die Zeit heilt alle Wunden, heif3t es, die Philosophie
scheint hier zunichst keine grofSe Hilfe. Trotzdem liegt in der Wunde
ein radikaler Aufbruch, der tiber die Bewaltigung der jeweiligen Si-
tuation hinaus dem Denken die Chance bietet, sich selbst im Augen-
blick grofSter Zerriittetheit und Gefihrdung in unverfilschter Weise
als Ganzes in den Blick zu nehmen.

Angst und Tod sind nach Heidegger als Moglichkeiten zu ver-
stehen, die ergriffen werden wollen. Die so genannten »negativen«
Phédnomene sind also deswegen fiir die Philosophie Heideggers so
zentral, weil der in ihnen liegende Bruch Eroffnungscharakter hat.
Der Bruch in der Alltiglichkeit eréffnet einen Abstand des Daseins
zu sich, der zum tiefsten Kern der Existenz als In-der-Welt-sein ge-
hort, und genau aus diesem Grunde ist das Unzuhause, aus dem bei
Heidegger die Angst hervortritt, urspriinglicher als das Zuhause der
vertrauten Welt. Ebenso kann ich mich nur im Ruf des Gewissens
selbst zur Eigentlichkeit aufrufen, wenn der Bruch in der Alltiglich-

137

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

keit das Gerede des Man zum Verstummen bringt. Der in der Exis-
tenz immer latent vorhandene Bruch macht den Ruf des Gewissens
nicht nur horbar, sondern er erméglicht iiberhaupt erst das Gewissen,
denn ohne ihn gibe es keine Selbstdistanz und somit dort drauflen
niemanden, der mich zum eigentlichen Selbstsein aufrufen konnte.

Ahnliches wurde bei Husserl im in der émoyn griindenden
Bruch mit der natiirlichen Einstellung aufgefunden. Nur die Mog-
lichkeit der Distanznahme ldsst mich die Welt als immanente Trans-
zendenz konstituieren. Die Existenz tragt also bei beiden Denkern in
sich bereits einem Bruch, der es ihr ermdglicht, zu sich einen Abstand
zu gewinnen, und aus diesem Abstand auf sich zuriickzukommen
und sich zu sich selbst zu verhalten, oder mit anderen Worten aus-
gedriickt: der Bruch erst macht die Existenz zur Existenz.

Mit dem Abstand zu sich, der im Bruch in der Alltiglichkeit
griindet, ist dann die Grundvoraussetzung fiir die explizite Reflexion
geschaffen. Ich konnte als Philosoph gar kein reflexives Konzept des
Selbst entwickeln, wenn die Existenz sich nicht schon fiir den in ihr
liegenden Bruch freigegeben hitte. Das Problem liegt dann aber da-
rin, dass der Bruch, wird er vom Denken explizit ergriffen und so fiir
die Philosophie nutzbar gemacht, in beiden bisher betrachteten Fal-
len den unmittelbaren Zugang zum Anderen unterbricht. Der Ande-
re wird zum Problem fiir die reflexive Philosophie, weil der Bruch
innerhalb der Existenz philosophisch als Weg in die Vereinzelung
gedeutet wird. Es ist also letztlich — und darin besteht der erste
Schritt auf dem Weg einer kleistschen »Reise um die Welt«, die die
»verlorene« Unmittelbarkeit zuriickerobern konnte — nicht die Re-
flexion per se, die den Fluss des natiirlichen Lebens stort, indem sie
einen Bruch bewirkt. Vielmehr entspringt die Reflexion einem
Bruch, der tief in der Existenz verwurzelt ist, und der, sobald er vom
Denken erfasst wird, zu einer massiven Barriere gerinnt, die den An-
deren und die gemeinsame Welt zum Problem werden lasst.

Die Philosophie Sartres wird im nichsten Schritt zeigen, dass
der Andere sogar direkt zur Bedrohung meiner selbst werden kann.
Allerdings wird sich von dieser Warte aus auch ein neuer Ausblick
auf das Wesen der Reflexion ergeben. Wenn der Andere den existen-
ziellen Bruch bewirkt, indem er mir meine Welt stiehlt, so liegt darin
die Aufforderung an mich, mich auf mich selbst zu beziehen, um
meinen Status als »Selbstc, als Fiir-sich-sein zu behaupten. Die Re-
flexion wire dann nicht mehr der Tod des unmittelbaren Welt-
zugangs, aber auch nicht fehlgeleiteter Existenzvollzug, sondern die

138

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der Alltaglichkeit

notwendige Rezentrierung eines durch den Anderen dezentrierten
Wesens mit dem Zweck, das Selbst zu behaupten, um dem Anderen
seinen Platz innerhalb der Welt zuzuweisen.

139

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Das Fur-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

In den vorigen Kapiteln wurde dargelegt, wie bei Husserl und Hei-
degger eine fiir ihre Philosophie charakteristische Vereinzelung des
Philosophierenden in Konflikt mit der unmittelbaren Gegebenheit
des Anderen tritt. Fiir Husserl ergab sich die Schwierigkeit, bei voll-
zogener phinomenologischer Reduktion die fremde Subjektivitit in
ihrer phinomenalen Unmittelbarkeit noch erfassen zu konnen. Dies
sollte durch eine Analogie geschehen, die zwar kein Analogieschluss
sein durfte, aber immerhin auf derselben reflexiven Ebene wie die
Reduktion aufgefunden wurde. Es blieb offen, ob und wie sich diese
Analogie auch im unreflektierten Leben vollzieht. Bei Heidegger
hingegen bendtigte das Dasein den Durchgang durch die existenzielle
Krise einer angstbewirkten radikalen Vereinzelung, um zu sich selbst
und zu seiner eigentlichen Seinsweise zu finden. Dabei musste der
Andere in der existenzialen Reflexion dieser Krise fiir das Dasein
bedeutungslos werden, wihrend der existenzielle Vollzug der Eigent-
lichkeit dann wiederum so beschaffen sein sollte, dass einer den an-
dern zur eigentlichen Existenz befreien kann.

Sartres Ansatz unterscheidet sich in dieser Grundvoraussetzung
der Vereinzelung von den zuvor behandelten Positionen.! Die Ein-
lagerung des Nichts in das Sein des Bewusstseins und damit einher-
gehend die Vermeidung des Versuchs, durch Reflexion objektive Er-
kenntnis tiber ein dem Bewusstsein innewohnendes transzendentales
Subjekt zu gewinnen, schaffen einen ganz anderen Ausgangspunkt.
Durch die Undurchsichtigkeit eines Fiir-sich, das nie das ist, was es

! Zur Einfithrung in Sartres Denken empfehlen sich Arthur C. Danto: Sartre (Danto
1987), der von Bernhard Schumacher bei Akademia herausgegebene Band der Reihe
»Klassiker Auslegen« iiber Das Sein und das Nichts (Schumacher 2003), so wie als aus-
fiirliche Darstellung der Intersubjektivititstheorie Sartres unter sozialontologischen
Gesichtspunkten Peter Kampitz: Sartre und die Frage nach dem Anderen (Kampits
1975).

140

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

ist, entféllt die Notwendigkeit einer reflexiven Vereinzelung, um zu
einem reinen nur in sich begriindeten Selbst zu gelangen.

Bereits in der frithen Schrift Die Transzendenz des Ego? hat sich
Sartre gegen die Vorstellung eines Ego als Bewohner des Bewusst-
seins gewehrt. Sartre legt hier wie auch spater in Das Sein und das
Nichts die Intentionalitit des Bewusstseins zugrunde, die bei ihm
eine doppelte Struktur aufweist. Bewusstsein ist Bewusstsein von
etwas, und dieses Etwas ist durch das Bewusstsein als transzendentes
Objekt gesetzt. Zugleich ist es aber auch nicht-setzendes Bewusstsein
von sich.? Nicht-setzend bedeutet, dass das Bewusstsein sich hierbei
nicht selbst ausdriicklich zum Gegenstand hat. Am Anfang von Das
Sein und das Nichts fithrt Sartre die Konvention ein, wann immer er
das nicht-setzende Bewusstsein meint, das anschliefSende »von« in
Klammern zu setzen, um zu betonen, dass sich nicht um Erkenntnis,
sondern um prireflexives Bewusstsein handelt.* Ein setzendes Be-
wusstsein wire etwa das Cogito der Tradition, das nach Sartre dasje-
nige Subjekt ist, das sich selbst im Aussprechen des »Ich denke« als
denkend bezeichnet, wihrend das prireflexive Cogito schlicht das Ich
ist, das denkt, und somit Ausdruck des nicht-setzenden Bewusstseins
(von).

Gegenstindliches Setzen seiner selbst ist nach Sartre der »Tod
des Bewusstseins«5, weil es dazu fiihrt, ein »Ich« als Bewohner des
Bewusstseins anzunehmen. Dieses Ich ist aber nicht mehr selbst Be-
wusstsein, sondern durch das Bewusstsein gesetzt, nicht Noesis, son-
dern Noema, es ist transzendenter Gegenstand. Jedes Konzept eines
Ich »hinter« dem Bewusstsein muss also aufgegeben werden, da es
als Verfehlung des reflexiven Denkens enttarnt ist.

Damit ist fiir Sartre auch die Position des Solipsismus entkrif-
tet: »der Solipsismus wird undenkbar, sobald das Ich keine privile-
gierte Position mehr hat. [...] Denn mein Ich ist fiir das Bewuf3tsein
nicht gewisser als das Ich anderer Menschen. Es ist nur intimer.«® Es
wird allerdings nicht deutlich, worin diese groflere Intimitit besteht.
Das Ich der Reflexion ist fiir Sartre objektiviertes Ich und hier kann
abgestufte Intimitdt nur eine duflere Qualitdt des transzendenten

2 Jean-Paul Sartre: »Die Transzendenz des Ego« (Sartre 1997a) [TdE].

> Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts (Sartre 1993) [SuN], 22£; vgl. TdE 46.
+ SuN 23.

5 TdE 45.

¢ TdE 91.

141

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

Gegenstandes bedeuten. Damit ist nur ein Solipsismus des Ich-Ob-
jekts widerlegt. Auf der Ebene des unreflektierten Bewusstseins hin-
gegen gilt auch fiir Sartre: »Ein BewufStsein kann kein anderes Be-
wufstsein als sich selbst begreifen.«” An dieser Stelle scheitert die von
Sartre vorgeschlagene Widerlegung eines Solipsismus an der un-
uberbriickbaren Grenze zwischen Interioritat und Exterioritat: »Ich
kann [anderes Bewusstsein] nicht begreifen, weil ich es als reine In-
terioritdt und Transzendenz zugleich denken miifite, was unmoglich
ist.«® Die beiden zitierten Positionen sind bei Sartre nur dann nicht
einander widersprechend, wenn der Unterschied zwischen begreifen
und gewiss-sein bedacht wird. Das Bewusstsein kann kein anderes
Bewusstsein in sich begreifen, aber die Gewissheit des objektiven
Vorhandenseins anderer Iche ist in der Tat, folgt man Sartres Argu-
ment, nicht mehr und nicht weniger dunkel als die Gewissheit, die
ich tiber mein »eigenes Ich« erlangen kann. Wird der Solipsismus so
auf die Frage nach der Gewissheit beschrankt, so muss dann aber die
Frage nach dem Grad der Intimitit der Iche nicht hier, sondern auf
der prireflexiven Ebene des Begreifens erortert werden, denn ein
intimeres Ich ist nicht eines, dessen ich mir gewisser bin, sondern
das ich urspriinglicher und unmittelbarer erfasse.

Sartre hat selbst seine Ansicht in Das Sein und das Nichts relati-
viert: »Aber obwohl ich tiberzeugt bleibe, daf3 die Hypothese eines
transzendentalen Subjekts nutzlos und schadlich ist, bringt der Ver-
zicht darauf die Frage der Existenz des Andern keinen Schritt wei-
ter.«? Die Frage nach der Existenz des Anderen steht also nun im
Vordergrund, und Sartres These ist es, dass die philosophische Tradi-
tion deswegen immer wieder an die Klippe des Solipsismus geriet
und sich in die Konstitution einer interpersonalen transzendentalen
Subjektivitit fliichten musste, weil der Seinsbezug zwischen mir und
dem Anderen immer als ein Erkenntnisbezug gefasst wurde. Um die
Kritik der Erkenntnis als Enthiillung des Seins nachvollziehen zu
konnen, ist eine kurze Vorbemerkung angebracht, bevor es daran
gehen wird, Sartres ontologische Grundannahmen darzustellen.

7 TdE 85.
8 TdE 85.
7 SuN 428.

142

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologie des »DrauBen«
4.1 Phinomenologie des »DrauBen«

Sartre sieht sich selbst als Phinomenologen, das zeigt sich deutlich
bereits rein dufSerlich am Hauptwerk »Das Sein und das Nichts«,
dessen Untertitel lautet: »Versuch einer phdnomenologischen Onto-
logie«. Sein Verstindnis von Phdnomenologie ist aber in einer ihm
ganz eigenen Weise gefiarbt. Besonders deutlich lisst sich diese Far-
bung an dem kurzen Essay »Eine fundamentale Idee der Phanome-
nologie Husserls: die Intentionalitit«'® aufweisen. In dieser Schrift
wendet er die Idee der Intentionalitit kritisch gegen die klassische
Bewusstseinsphilosophie, eine »Verdauungsphilosophie«!!, die, in-
dem sie alles Auflere auf Bewusstseinsinhalte reduziert, danach
trachtet, sich die ganze Welt reflexiv einzuverleiben. Dagegen steht
das Postulat der Intentionalitit, Bewusstsein sei immer Bewusstsein
von etwas. Dieses Etwas aber ist »drauflenc, es ist dem Bewusstsein
transzendent, es lasst sich nicht in Innerlichkeit auflésen. Diese Auf-
fassung von Intentionalitit ist bei Sartre nicht als Ausblendung der
noematischen Ebene der intentionalen Korrelate in Husserls Sinne
zu sehen. Die Transzendenz der Welt ist immanente Transzendenz,
aber sie verweist uns auf ein Drauflen, sie macht deutlich, dass wir
die Dinge zwar in ihrer Gegenstindlichkeit konstituieren mogen, sie
aber keinesfalls in ihrem Sein hervorbringen. Die Philosophie darf
nicht beim Abstrakten anheben, bei den transzendentalen Strukturen
der Subjektivitit etwa, sondern ihr Feld liegt im Konkreten. Philoso-
phie beginnt fiir Sartre mitten in der Welt, eine Auffassung, die er
grundsitzlich mit der Phinomenologie teilt, die bei ihm allerdings in
besonders radikaler Weise vertreten wird. Sie duf8ert sich in seinem
literarischen Stil, der Sprache und den vielen konkreten Beispielen.
Seine Beispiele sind nicht als Illustrationen abstrakter Konzepte zu
verstehen, sondern in ihnen liegt das Wesentliche seiner Philosophie.
Wenn Sartre von Pierre anstatt allgemeiner von »einem Bekannten«
oder »einem Anderen« spricht, so liegt darin der Bezug auf diese eine
konkrete Situation, auf die es ihm ankommt und in der — beziehungs-
weise in deren Nachvollzug — das Wesentliche sich uns enthiillt. Uber
die Transzendenz der Welt und ihre Gleichurspriinglichkeit mit dem
Bewusstsein schreibt er etwa:

10 Jean-Paul Sartre: »Eine fundamentale Idee der Phinomenologie Husserls: die Inten-
tionalitit« (Sartre 1997¢).
11 Ebd., 34.

143

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

»Sie sehen diesen Baum hier, gut. Aber sie sehen ihn an eben diesem Platz,
wo er steht: am Stralenrand, mitten im Staub, allein und unter der Hitze
gekriimmt, zwanzig Meilen von der Mittelmeerkiiste entfernt. Er konnte
nicht in Thr Bewufitsein eintreten, denn er ist nicht von der gleichen Natur
wie das Bewufltsein. [...] Aber Husserl ist keineswegs Realist: aus diesem
Baum auf seinem rissigen Stiickchen Land macht er kein Absolutes, das von
da an mit uns in Kommunikation treten wiirde. Das Bewuf3tsein und die Welt
sind beide auf einmal gegeben: ihrem Wesen nach dem Bewufitsein dufSer-
lich, ist die Welt ihrem Wesen nach relativ zu ihm.«12

Den Aufruf zur Riickkehr »zu den Sachen« fasst Sartre als Appell zur
Befreiung der Philosophie aus ihrer abstrakten Lebensferne. Das
Prinzip der Philosophie, die Transzendenz, wird so zugleich zu ihrer
Motivation und Stofirichtung, »weil doch schliefllich alles draufSen
ist, alles, sogar noch wir selbst: draufen, in der Welt, mitten unter
den Anderen. Nicht in irgendeinem Schlupfwinkel werden wir uns
entdecken: sondern auf der StrafSe, mitten in der Menge, Ding unter
Dingen, Mensch unter Menschen.«* In diesen Passagen klingt deut-
lich Sartres Begeisterung fiir eine lebensweltlich orientierte Phino-
menologie an, die fiir ihn durchaus auch politisch relevant ist. So
schreibt er in den Schlussfolgerungen zur Transzendenz des Ego:

»[Wenn der Idealismus] eine Philosophie ist, in der die Bemiihung geistiger
Assimilierung niemals auf duflere Widerstinde trifft, in der Leiden, Hunger,
Krieg sich in einem langsamen VereinigungsprozefS der Ideen auflosen, dann
ist nichts ungerechter als die Phanomenologen Idealisten zu nennen. Im Ge-
genteil, seit Jahrhunderten hat man in der Philosophie keine derart realisti-
sche Stromung mehr gespiirt. Die Phinomenologen haben den Menschen
wieder in die Welt eingetaucht, sie haben seinen Angsten und seinen Leiden,
auch seinen Revolten ihr ganzes Gewicht wiedergegeben.«1*

Eine zweite stilistische Eigenart, besonders auffallig bei der Aus-
arbeitung der Theorie der Fremdsubjektivitit, liegt darin, dass Sartre
haufig in der ersten Person schreibt. Nicht »das Ich« wird abstrakt
betrachtet, sondern ich bin in konkretem Bezug zu Anderen, ich habe
mein Sein zu sein etc. Es kann als eine konkrete Konsequenz aus dem
heideggerschen Gedanken der Jemeinigkeit angesehen werden, dass
Sartre derart seine Gedanken in der ersten Person entwickelt: dasje-
nige Dasein, das mir allein zugdnglich ist, ist meines. In der Regel

2 Ebd., 34.
3 Ebd., 37.
4 TdE 91.

144

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologie des »DrauBen«

schreibt natiirlich auch Sartre »das Fiir-sich«, oder »das Dasein« [la
réalité-humaine], aber immer wieder wechselt er in die erste Person,
als sei er stets darum bemiiht, den Verdacht der reflexiven Abstrak-
tion von sich fernzuhalten.

Das Primat des Konkreten bei Sartre wendet sich vor allem ge-
gen eine Form der Transzendentalphilosophie, die davon ausgeht,
dass das Sein sich uns durch Erkenntnis enthiillt und von dieser
Grundeinsicht zu den Bedingungen der Moglichkeit von Erkenntnis
fortschreitet. Eine solche Methode miindet in einen Apriorismus:
Mogliche Erkenntnis wird dadurch wirklich, dass sie sich auf
Wesensnotwendigkeiten bezieht, die ihrerseits prinzipiell nicht Ge-
genstand von Erkenntnis sein konnen, uns somit a priori und unmit-
telbar einsichtig vorgegeben sind. Fillt jedoch das Primat der Er-
kenntnis als Fundament unseres Weltbezugs, so bricht das Gebaude
der Wesensnotwendigkeiten zusammen. Insbesondere die Phinome-
nologie hat gezeigt, dass der auf dem Modell der Erkenntnis griin-
dende Subjekt-Objekt-Dualismus die Urspriinglichkeit unseres na-
tiirlichen Weltzugangs verfehlt. Dasjenige, was die Phainomenologie
—und hier insbesondere Sartre — im Konkreten und in den Phanome-
nen sucht, ist die Sphire der Unmittelbarkeit, die uns mit der Welt
verbindet und jeder Erkenntnis vorhergeht.

Im fiir die vorliegende Arbeit zentralen Fall des Phinomens des
Auftauchens von Anderen in der Welt bedeutet der Verzicht auf das
Primat der Erkenntnis die Aufgabe der Auffassung des Anderen als
Objekt in der Welt. Genauso wenig, so Sartre weiter, konnen wir aber
den Anderen als Subjekt fiir die Welt »erkennen«. Auf diesen Um-
stand hat Michael Theunissen hingewiesen:

»Nichts Geringeres namlich strebt Sartre an als dies, die transzendentalphi-
losophische Konzeption einer Dualitit von Welt und >Welt, von vorgege-
benem Horizont und hierin erscheinendem Seienden im Felde der zwischen-
menschlichen Beziehung zu durchbrechen. [...] Urspriinglich ist der Andere
weder >Objekt in der Welt< oder >innerweltliches Seiendes«< noch >wie ich< auf
Dinge gerichtetes >Subjekt fiir die Welt< oder ein fremdes >In-der-Welt-seing,
dem gleich mir innerweltliches Seiendes offenbar ist.«15

Die urspriingliche Erfahrung des Anderen nach Sartre macht mir
diesen nicht in irgend einer Weise zuginglich, sondern es ist die Er-
fahrung von Transzendenz schlechthin, »die Erfahrung, daf8 es ein

15 Theunissen 1977, 188.

145

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

Jenseits von Welt gibt.«1¢ Diese letzten Passagen sind hier deshalb
angefiihrt, weil Theunissen in seiner Abhandlung der Sozialontolo-
gie Sartres zu dem Schluss kommt, diese Uberwindung der Dualitt
von Welt und »Welt« sei Sartre letztlich wegen der am Ende doch
wieder zugelassenen Objektivierung des Anderen nicht gelungen.
Auf diese Kritik wird spéter noch zuriickzukommen sein. Es wird zu
zeigen sein, dass die unmittelbare Erfahrung des Anderen eine Ten-
denz enthilt, eine Motivation, die uns dazu veranlasst, in der kon-
kreten Situation die Ebene der Unmittelbarkeit zu verlassen und in
ein Verhaltnis zu treten, das durch wechselseitige Anerkennung und
Zuriickweisung bestimmt ist, und das heif3t in diesem Falle durch
Subjektivierung und Objektivierung. Damit ist die Uberwindung
der transzendentalphilosophischen Dualitit von Subjekt und Objekt
aber nicht, wie Theunissen es meint, notwendig gescheitert. Viel-
mehr konnte sich herausstellen, dass Sartre hier ein konkretes Motiv
zur Ausbildung dieser Dualitit aufgefunden hat. Zunichst sei aber
nun Sartres Position zur Philosophie des Anderen in den wesentli-
chen Stationen dargestellt.

4.2 An-sich-sein und Fiir-sich-sein

Obwohl die Intentionalitdt den Ausgangspunkt des sartreschen Den-
kens in Das Sein und das Nichts bildet — Klaus Hartmann etwa be-
zeichnet Sartres Programm einer phdnomenologischen Ontologie als
Ontologie der Intentionalitit'’ — beginnt die Abhandlung nicht mit
dem Bewusstsein, sondern mit dem Phinomen. Ein beachtlicher
Fortschritt des modernen Denkens, namentlich der Phinomenologie,
bestehe darin, dass es »das Existierende auf die Reihe der Erscheinun-
gen, die es manifestieren, reduzierte.«!8 Die Idee des Phinomens be-
sagt, dass es kein Sein »hinter« der Erscheinung gibt. Das Wesen der
Erscheinung ist nichts anderes als das Erscheinen, und das Sein der
Erscheinung ist das, als was sie erscheint. Ein Tisch manifestiert sich
in einer Reihe von moglichen Erscheinungsweisen, und sein Tisch-
sein verweist auf nichts anderes als die totale Reihe dieser Erschei-

16 Ebd., 189.

7 Klaus Hartmann: Grundziige der Ontologie Sartres in ihrem Verhdltnis zu Hegels
Logik (Hartmann 1963), 33.

18 SuN 9.

146

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An-sich-sein und Fiir-sich-sein

nungen. Durch diese Abweisung des kantischen Noumenon verlagert
sich die Seinsproblematik auf die Ebene des Phanomens: Wenn das
Wesen der Erscheinung im Erscheinen selbst liegt, so ist nach dem
Sein des Erscheinens zu fragen. Ist das Sein des Phinomens selbst in
seinem Wesen Erscheinung, also Phinomen? Offenbar gibt es keine
Reihe von Erscheinungen, die uns das Sein enthiillen, so wie etwa
eine Reihe von Rot-Erscheinungen als verbindende Regel die Rotheit
eines Gegenstandes enthiillen. Das Sein des Phianomens ist weder
fassbare Qualitét, noch sein Sinn, sondern es ldsst sich einzig darin
ausdriicken, dass es ist. Das Seinsphanomen nimmt also eine Sonder-
stellung unter den Phinomenen ein, indem es nicht durch gegen-
standliche Erkenntnis erfassbar ist. »Das Seinsphidnomen verlangt
die Transphidnomenalitdt des Seins.«!® Somit weist das Phanomen in
seinem Sein auf etwas hin, das selbst nicht mehr Phianomen ist. Die
Eigenart des sartreschen Ansatzes besteht nun darin, das transphi-
nomenale Sein nicht allein auf Seiten des Subjekt-Seins zu verorten,
wie es etwa in Berkeleys Formel »esse est percipi« geschieht.

Das Sein des percipere, also des Wahrnehmens qua Erkenntnis,
ist das Sein des erkennenden Subjekts, aber nicht insofern es erkannt
ist, denn dann wire es nicht transphianomenal, sondern insofern es
ist, also das Bewusstsein. Das Bewusstsein ist das transphinomenale
Sein des Subjekts genau im Sinne des oben beschriebenen prareflexi-
ven, nicht-setzenden Cogito. Es gibt sehr wohl auch ein sich erken-
nendes Bewusstsein, aber dieses ist reflexiv und fasst sich selbst nicht
unmittelbar in seinem Sein, sondern als Phinomen. Die Reflexion ist
also nach Sartre nicht der urspriingliche Modus des Selbstbezugs des
Bewusstseins, das nicht-reflexive Bewusstsein ist pra-reflexiv auch in
dem Sinne, dass es die Reflexion erst ermoglicht. Ohne das nicht-re-
flexive Bewusstsein wire auch Intentionalitit gar nicht denkbar. Eine
Intention, etwa die Lust, kann nidmlich nur als unmittelbares Be-
wusstsein (von) Lust existieren, die Reflexion auf sie setzt diese Lust
als Gegenstand des Bewusstseins und zerstort ihre Existenz als In-
tention. Die Formel der Intentionalitidt kann von zwei Seiten aus ge-
lesen werden. Bewusstsein ist wie schon bei Husserl fiir Sartre
immer Bewusstsein von etwas, aber dieses Etwas ist nur durch und
fiir dieses Bewusstsein von ihm. Bewusstsein ist intentional, und
umgekehrt ist jede Intention eine bewusste. Sartre rekurriert auf eine
Aussage Heideggers tiber das Dasein, die er auf das Bewusstsein

9 SuN 16.

147

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

ubertrigt, dass nimlich sein Was-sein (essentia) nur aus seinem Sein
(existentia) begriffen werden konne. »Das bedeutet, dafS das Bewuft-
sein nicht als besonderes Exemplar einer abstrakten Moglichkeit her-
vorgebracht wird, sondern indem es innerhalb des Seins auftaucht,
schafft und trégt es sein Wesen [...].«2

Damit ist, wie Sartre in einer FufSnote?! bemerkt, nicht gemeint,
dass das Bewusstsein der Grund seines eigenen Seins ist. Es wird
lediglich durch nichts aufer ihm verursacht, es gibt also zum Beispiel
keinen Hunger, der das Bewusstsein von Hunger erst weckt, sondern
als prireflexives Bewusstsein von Hunger bedingt das Bewusstsein
seine eigene Seinsweise. Die Transphinomenalitit des Bewusstseins
bewirkt, dass es sich selbst trigt und dass die Intentionalitdt die ihr
eigentiimliche Doppelstruktur erhilt. An dieser Stelle wird auch klar,
inwiefern Sartres Ontologie eine Ontologie der Intentionalitit ge-
nannt werden kann, obwohl die Abhandlung am Sein des Phinomens
einsetzt.

Das Sein des Phidnomens hat sich als transphanomenal erwiesen,
aber kann es seinen Grund allein im Bewusstsein haben? Dann wiire
das Sein des Phianomens sein Wahrgenommensein, wodurch letztlich
alles Sein immanent im Bewusstsein lige und das Phidnomen als
transzendentes Gebilde, als Richtpol der Intentionalitit verschwinde.
Die Transphidnomenalitit des Bewusstseins erfordert also eine Trans-
phénomenalitit des Seins des Phanomens, die nicht in der Passivitit
des Wahrgenommenseins aufgehen kann. Der »ontologische Be-
weis«, den Sartre fiir diesen Schritt bietet, beruht auf der Transzen-
denz des Bewusstseins. Intentionalitit bedeutet immer, dass das Be-
wusstsein auf etwas aufler ihm bezogen ist. Zwar ist das intentionale
Bewusstsein konstitutiv im Hinblick auf seine intentionalen Gehalte,
aber das kann nach Sartre nicht bedeuten, dass es konstitutiv fiir das
Sein dieser Objekte ist: »BewufStsein von etwas sein heift einer kon-
kreten und vollen Anwesenheit gegeniiberstehen, die nicht das Be-
wuftsein ist.« Ein Bewusstsein in reiner Immanenz ist nicht denkbar,
weil Immanenz nur durch Transzendenz fassbar ist. So kann Sartre
zu seiner Definition des Bewusstseins gelangen, die an Heideggers
Definition von Dasein angelehnt ist: »das Bewuf3tsein ist ein Sein,
dem es in seinem Sein um sein Sein geht, insofern dieses Sein ein

20 SuN 25.
21 SuN 26.

148

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An-sich-sein und Fiir-sich-sein

Anderes-sein als es selbst impliziert.«?? Erinnern wir uns an dieser
Stelle an die erste formale Bestimmung des Ausdrucks »anders
als«23, so wird deutlich, dass Sartre bereits in dieser Definition von
Bewusstsein die Richtung der Relation in gewisser Weise umkehrt.
Das Andere-sein setzt nicht ein urprisentes Sein voraus, von dem es
sich auf dem Boden einer Ahnlichkeit-Differenz unterscheidet, son-
dern das Bewusstsein ist nur urprisent, weil es in sich bereits den
Bezug auf ein Anderes-sein enthalt.

Nach diesen ontologischen Voriiberlegungen kann Sartre nun
daran gehen, die grundlegende Seinstypik des An-sich-seins und Fiir-
sich-seins zu entwickeln. Fiir-sich ist das Bewusstsein, wihrend das
nicht bewusstseinsméflige Sein an-sich ist. Das An-sich-sein ist das
volle, massive, opake Sein. Mit diesen Charakterisierungen wendet
sich Sartre gegen die Vorstellung, dem Sein an sich wiirde etwas
mangeln, namlich Bewusstsein, Transzendenz, Bezug zu sich. Das
An-sich hat vielmehr unendliche Seinsdichte, es ist »zu viel«, und
erst durch eine Seinsdekompression, durch die Einlassung eines
Nichts in es, wird gleichsam Platz geschaffen fiir Bewusstsein. Das
Sein-an-sich »ist das, was es ist«24, es ist mit sich identisch. Das Sich
des An-sich ist kein Selbstbezug, sein Sein ist nicht von dem, was es
ist, getrennt. Es gibt am An-sich kein Auflen und kein Innen, »denn
die Immanenz ist trotz allem Bezug zu sich, sie ist der kleinste Ab-
stand, den man von sich zu sich gewinnen kann.«?> Ebenso darf das
An-sich nicht als Affirmation seiner selbst verstanden werden. Das
»Sich« des An-sich-seins nicht als Von-sich-zu-sich zu verstehen be-
deutet, es als jenseits von Aktivitit und Passivitit, von Handeln und
Erleiden, anzusiedeln. Das An-sich-sein »ist kein Bezug zu sich, es ist
Sich.«2

Das Fiir-sich-sein hingegen wird als »das seiend, was es nicht ist,
und als nicht das seiend, was es ist«?” definiert. Ein Tintenfass etwa
ist Tintenfass und erschopft sich als solches in seinem Tintenfass-
sein. Ein Kellner hingegen geht niemals in seinem Kellner-sein auf,
er kann nur Kellner spielen, indem er Haltung und Verhalten eines
typischen Kellner nachahmt und sich so zu eigen machen versucht,

22 SuN 37.
% Vgl. Kap. 1.1, S. 13.
2 SuN 42.
% SuN 41.
%6 SuN 41.
2 SuN 42.

149

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

was er nie vollig sein kann. Insofern ist er nicht das, was er ist, er
muss es sich sein machen. Der Kellner versucht also stindig, das Sein
des Kellners an-sich zu realisieren, aber in diesem Bestreben ist er
natiirlich auch andererseits in gewisser Weise tatsichlich Kellner. Er
ist es nur nicht im Modus des An-sich-seins, sondern im Modus, das
zu sein, was er nicht ist. So ergénzen sich die beiden Seiten der Struk-
turformel des Fiir-sich-seins. Die Zirkelstruktur driickt die bestindi-
ge Unabgeschlossenheit des Fiir-sich-seins aus, dass sein Sein nicht
ist, sondern es zu sein hat. »Uberall entgehe ich dem Sein, und den-
noch bin ich.«2

Das in dieser Weise formulierte Fiir-sich-sein erweist sich nun
tatsdchlich als die »ontologische Grundlage«? des Bewusstseins, wie
es zuvor eingefithrt wurde. Das »nicht«, welches sich zwischen das
Fiir-sich und sein Sein schiebt, bildet einen Riss innerhalb des Seins,
eine Trennung, die genau der Struktur des Bewusstseins entspricht.
Prareflexives Bewusstsein (von) sich bedeutet genau den kleinstmog-
lichen Abstand zu sich, einen Abstand, der keinerlei Ausdehnung hat
und der dennoch verhindert, dass das Bewusstsein mit sich koinzi-
diert wie das An-sich. An die Stelle der Koinzidenz mit sich tritt die
» Anwesenheit bei sich.«3® Die Anwesenheit bei sich erfordert das
substantivierte Nichts [Néant], das zugleich ein Nichts an Sein und
ein Nichtungsvermogen ist. Nichts an Sein ist es insofern, als es eine
Null-Distanz in das Bewusstsein einfiihrt, und Nichtungsvermogen
ist es, indem es ein Loch ins Sein reifdt und das An-sich dekompri-
miert. Das Sein an sich kann wegen der unendlichen Seinsdichte kein
Sein hervorbringen, es hat nur eine einzige eigene Moglichkeit,
namlich dieses »geseinte« Nichts des Fiir-sich. Durch das, was Sartre
den ontologischen Akt nennt, vermindert sich das An-sich zur An-
wesenheit bei sich. »So ist das Nichts dieses Loch im Sein, dieser
Sturz des An-sich zum Sich, wodurch sich das Fiir-sich konstitu-
iert.«>!

An dieser Stelle werden wieder die beiden sich iiberkreuzenden
Ebenen deutlich, mit denen Sartre operiert. Obwohl die Intentionali-
tit des Bewusstseins das ontologische Fundament darstellt, ist es eine
Bewegung, die aus dem An-sich-sein hervorgeht, die das Fiir-sich-

8 SuN 142.
9 SuN 169.
0 SuN 169f.
3 SuN 172.

[

w

150

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An-sich-sein und Fiir-sich-sein

sein ermdglicht. Es ist allerdings zu beachten, dass diese Bewegung
nicht genetisch zu verstehen ist. Bewusstsein ist nicht irgendwann
einmal entstanden, als das Sein beschloss, sich zum Fiir-sich zu ver-
mindern, der ontologische »Akt« ist kein geschichtliches Ereignis,
sondern fortdauernder Akt, der stetig das subtile instabile Gleichge-
wicht des Fiir-sich-seins konstituiert. Dieser Akt hat allerdings sehr
wohl einen »Akteurc, es gibt ein besonderes Sein, durch den er sich
im Sein manifestiert, nimlich das Dasein (réalité humaine). »Die
menschliche-Realitit ist das Sein, insofern es in seinem Sein und
fiir sein Sein einziger Grund des Nichts innerhalb des Seins ist.«32

Mit den Uberlegungen zum ontologischen Akt ist auch bereits
der Zusammenhang zwischen An-sich-sein und Fiir-sich-sein ange-
sprochen. Sie sind zueinander komplementir, das heif3t sie erginzen
einander und sind zugleich radikal verschieden. Ohne das An-sich ist
das Fiir-sich nicht denkbar, das aus jenem durch eine Nichtung her-
vorgeht. Diese Nichtung oder Seinsverminderung bedeutet aber po-
sitiv, dass durch sie ein Grund zur Welt kommt. Das An-sich ist kon-
tingent und es »kann nichts begriinden; wenn es sich selbst
begriindet, so indem es sich die Modifikation des Fiir-sich gibt. Es ist
Grund seiner selbst, insofern es schon nicht mehr An-sich ist; und
hier begegnen wir dem Ursprung jeden Grundes.«* Die Kontingenz
des An-sich bleibt im Fiir-sich aber enthalten, insofern das Faktum
des Bewusstseins nicht durch dieses selbst begriindet werden kann.
»Das Bewuf3tsein ist sein eigener Grund, aber es bleibt kontingent,
daf es ein Bewuf3tsein gibt statt schlicht und einfach An-sich bis ins
Unendliche.«**

Das »Dass es ist« des Daseins wird bereits bei Heidegger mit
dem Terminus der Faktizitit bezeichnet, und analog spricht auch Sar-
tre an dieser Stelle von Faktizitit, wobei allerdings zu beachten ist,
dass es sich bei Sartre um die Faktizitit nicht des Daseins, sondern des

32 SuN 172. In der Ubersetzung von Hans Schoneberg und Traugott Konig wird »réalité
humaine« mit »menschliche-Realitit« iibersetzt. Gemeint ist das heideggersche »Da-
sein«, das von Henry Corbin als »réalité humaine« iibersetzt wurde und dadurch die
Auffassung von Dasein im franzosischen Sprachraum und damit auch Sartres beein-
flusst und gegeniiber der Urbedeutung von Dasein modifiziert hat. Die Ubersetzer ver-
wenden die Bindestrich-Konstruktion, um die Modifikation der Ubersetzung zuriick ins
Deutsche zu transportieren. Vgl. das Nachwort zu Das Sein und das Nichts, 1073 ff.,
insbes. 1084 f.

3 SuN 177.

3 SuN 177.

151

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

Fiir-sich, also der Tatsache der kontingenten Seinsminderung inner-
halb des kontingenten Seins handelt.

»Diese dauernd schwindende Kontingenz des An-sich, die das Fiir-sich heim-
sucht und es an das An-sich-sein bindet, ohne jemals faSbar zu sein, nennen
wir die Faktizitit des Fiir-sich. Diese Faktizitit erlaubt uns zu sagen, dafs es
ist, daf3 es existiert, obwohl wir es nie realisieren konnen und immer nur iiber
das Fiir-sich erfassen.«3"

Durch die Faktizitit kann die Definition des Fiir-sich noch einmal
einsichtig gemacht werden. Das Fiir-sich ist nicht das, was es ist. Der
Kellner etwa ist Kellner nur in der Weise, es nicht zu sein. Anderer-
seits unterscheidet sich die Weise, in der er nicht Kellner ist, von der
Weise etwa, in der er nicht Matrose ist, und zwar genau um das
unfassbare Faktum, dass er eben doch in gewisser Weise Kellner
»ist«, und zwar in der Weise, das zu sein, was er nicht ist.

Im Kapitel iiber die Unaufrichtigkeit findet sich eine weitere
Deutung der Fiir-sich-Formel, die insofern fiir die vorliegende Arbeit
interessant ist, als sie einen Hinweis auf die ontologische Verfassung
des Anderen gibt. Damit ist zugleich ein Ubergang zur Betrachtung
des Fiir-Andere-seins gegeben, der zwar einige systematische Statio-
nen der sartreschen Abhandlung iiberspringt, aber fiir die Absicht
der vorliegenden Untersuchung durchaus angemessen ist. Zugleich
wird bereits an dieser Stelle ein Charakteristikum der sartreschen
Blickrichtung deutlich. Sartre befasst sich nicht — wie in den anderen
bisher behandelten Positionen — primér mit der Frage, was der Ande-
re fiir mich ist, sondern was ich fiir ihn bin. Fiir den Anderen ist mein
Bewusstsein Teil der Seinstotalitit, die sich seinem Urteil darbietet.
Dasjenige, was sich dort darbietet, ist aber nur die Schicht meiner
Verhaltensweisen an-sich, die ihm als objektives Faktum der Welt
zuginglich sind. Dartiber hinaus entzieht sich mein Bewusstsein
dem Anderen, es erscheint in der Welt als Abwesenheit. Diese Ab-
wesenheit erscheint wiederum als Freiheit, da meine objektiv in der
Welt ablesbaren Verhaltensweisen nicht aus Tatsachen ableitbar sind,
sondern auf ein jenseitiges freies Urteil verweisen. Mein Bewusstsein
»ist der immer anwesende Gegenstand als Sinn aller meiner Haltun-
gen und Verhaltensweisen — und der immer abwesende, denn es bie-
tet sich der Intuition Anderer als eine standige Frage, besser noch, als

% SuN 178.

152

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An-sich-sein und Fiir-sich-sein

eine stindige Freiheit dar.«3¢ Kehre ich das Verhiltnis Ich-Anderer
um, so erscheint mir auch der Andere als in seinem Sein durch das
Nichts der Freiheit begriindet.

»So setzt sich das objektive Faktum des An-sich-seins des Bewuf3tseins des
Andern, um sich in Negativitit und in Freiheit aufzulosen: das Bewuf3tsein
des Andern ist als nicht seiend, sein An-sich-sein von shier und jetzt« ist,
nicht zu sein. Das Bewufitsein des Andern ist das, was es nicht ist.«¥

Die Struktur, das zu sein, was man nicht ist, kann also einerseits aus
der Faktizitiat des Fiir-sich, andererseits aus der Abwesenheit des An-
deren hergeleitet werden. Durch diese zweite Herleitung ist der Rah-
men fiir das Fiir-sich weiter gesteckt, er umfasst nicht nur mein Be-
wusstsein, sondern auch das aller Anderen, zumindest fiir den einen
Teil der Fiir-sich-Struktur. Es wire noch zu untersuchen, in welcher
Weise der Andere nicht das ist, was er ist. Das Argument an dieser
Stelle und seine Umkehrung erinnert natiirlich an das Argument aus
Die Transzendenz des Ego, in dem es hief, dass der Andere nicht
mehr und nicht weniger undurchsichtig, als ich selbst es bin, ist. Ver-
suche ich jedoch, das Argument auf mich anzuwenden, nicht wie ich
fiir den Anderen als Anderer bin, sondern wie ich vor mir selbst bin,
so erhalte ich den zweiten, antisymmetrischen Teil der Fiir-sich-For-
mel.

»Und im iibrigen erscheint mir mein eignes BewufStsein in seinem Sein nicht
wie das BewufStsein des Andern. Es ist, weil es sich macht, da sein Sein Seins-
bewufitsein ist. Das bedeutet aber, dafl das Machen das Sein trigt [...], was
wiederum bedeutet, daf3 [das Bewuf3tsein] vom Sein bewohnt ist, aber daf3 es
keineswegs ist: es ist nicht das, was es ist.«3

Die Betrachtung der Erscheinungsweisen des einen fiir den anderen
und umgekehrt so wie des einen fiir sich selbst erschlieflen also eben-
falls weite Teile der Struktur des Fiir-sich mit der Ausnahme, dass der
Andere mir nicht erscheint in seiner Weise, das nicht zu sein, was er
ist. Dies liegt wahrscheinlich daran, dass der Andere, so wie er mir als
Anderer erscheint, sich immer als An-sich manifestiert, das zwar
durch eine Abwesenheit, also eine Negation bestimmt wird, diese
Negation aber an-sich nicht ist und nicht sein kann. Damit wire an-
gedeutet, dass die objektive Erscheinung des Anderen, soll dieser als

% SuN 144.
% SuN 144.
3% SuN 145.

153

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

Fiir-sich aufgefasst werden, nicht die urspriingliche Weise der Begeg-
nung mit dem Anderen sein kann. Alles Weitere muss die Analyse
des Fiir-Andere-seins, insbesondere des Blicks, ergeben.

4.3 Das Problem der Erkenntnis des Anderen

Bereits der Umstand, dass der Teil iiber das »Fiir-Andere« innerhalb
von Das Sein und das Nichts etwa ein Drittel des gesamten Umfan-
ges ausmacht, zeigt schon, dass Sartre der Beziehung zum Anderen
grofle Bedeutung beimisst. Eine Philosophie, die das Bewusstsein
zum Ausgangspunkt ihrer Untersuchungen macht, stof3t bei der Fas-
sung des Anderen auf Probleme. Bewusstsein bedeutet ein Seiendes,
das sich seiner bewusst ist, aber nur seiner. Die Moglichkeit der Er-
kenntnis fremden Bewusstseins scheint von vornherein ausgeschlos-
sen, der Schritt von der Jemeinigkeit zum Solipsismus scheint kurz.
Nun gibt es verschiedene Strategien zur Losung dieser Probleme.
Einerseits kann wie bei Husserl ein Analogiedenken gekoppelt mit
Einfithlung dem Bewusstsein das Andere seiner selbst naher gebracht
werden. Oder es wird andererseits wie bei Heidegger das Bewusstsein
als Angelpunkt der Philosophie aufgegeben und in eine ontologisch
urspriinglichere Struktur zuriickgenommen, deren Selbstbezug den
Bezug zu Anderen mit einschliefSt. Sartre hingegen hilt an der Vo-
raussetzung des Bewusstseins fest und nimmt die Schwierigkeit, die
sich durch den Anderen ergibt, positiv in den Bestand seiner Philoso-
phie auf. Die Fiir-Struktur, die im Selbstbezug des Fiir-sich steckt,
findet sich auch im intersubjektiven Kontext als »Fiir-Andere«. In
diesem Terminus klingt schon Sartres Absicht an, den Anderen nicht
langer mir konstitutiv einverleiben zu wollen, sondern mich als vom
Anderen eingenommen und aus dem Zentrum des Universums ge-
rissen zu begreifen. Dies macht Sartre bereits am Beginn des Teils
tiber das Fiir-Andere am Phinomen der Scham deutlich. In der
Scham liegt ein Selbstbezug: Ich schame mich meiner. Dieser Selbst-
bezug ist aber nicht reflexiv, sondern unmittelbar, die Scham kommt
iiber mich, wenn ich plotzlich realisiere, dass ich mich etwa unge-
schickt verhalten habe und dabei beobachtet wurde. Der Selbstbezug,
der sich in der Scham ausdriickt, ist also weder reflexiv, ich habe nicht
iber mich nachgedacht, bevor ich mich meiner zu schimen begann,
noch ist er der unmittelbare Selbstbezug des Fiir-sich, der mein Be-
nehmen bis zu genau jenem Zeitpunkt bestimmte, an dem ich be-

154

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Erkenntnis des Anderen

gann, mich zu schamen. Es ist der Selbstbezug des Fiir-Andere, denn
Scham ist immer Scham vor Anderen: »der Andere ist der unent-
behrliche Vermittler zwischen mir und mir selbst; ich schime mich
meiner, wie ich Anderen erscheine.«*® In der Scham liegt die Aner-
kennung, dass ich bin, wie Andere mich sehen. Als Fiir-sich-sein bin
ich nicht das, was ich bin, aber diese lebendige Nichtung erstarrt in
der Scham, indem ich mich sein mache, was ich fiir Andere bin. Da-
mit ist bereits eine Grundstruktur des Fiir-Andere-seins heraus-
gestellt: »[Dieses] neue Sein, das fiir Andere erscheint, liegt nicht in
Anderen; ich bin dafiir verantwortlich [...]. Aber gleichzeitig benoti-
ge ich Andere, um alle Strukturen meines Seins voll erfassen zu kon-
nen; das Fiir-sich verweist auf das Fiir-Andere.«*

Unmittelbar nach diesem Hinweis auf die Verwobenheit von
Fiir-sich und Fiir-Andere benennt Sartre die beiden Hauptfragen, die
es fiir ihn in diesem Zusammenhang zu behandeln gilt. Die erste
Frage ist die nach der Existenz Anderer, die zweite Frage diejenige
nach dem Seinsbezug zum Sein Anderer. Beide Fragen spielen inei-
nander. Je nach Beschaffenheit unseres Seinsbezugs zu Anderen er-
geben sich Konsequenzen fiir die Existenz. Ist der Bezug etwa durch
die Vermittlung der Korper gestiftet, so ist er ein Bezug durch Er-
kenntnis, da der Korper als Gegenstand der Welt immer als ein Er-
kanntes erscheint.* Erkenntnis vom Anderen kann mir dessen Exis-
tenz aber bestenfalls wahrscheinlich machen, niemals gewiss, denn
der die Erkenntnis begriindende Schluss von der Analogie der Korper
zur Analogie der Bewusstseine ist ebenfalls nur wahrscheinlich. Ich
konnte mich schliefSlich irren und nur eine Maschine oder eine
Wachsfigur vor mir haben.

»In Wirklichkeit mufd man [...] anerkennen, daf3, wenn der Andere fiir uns
nur durch die Erkenntnis zugénglich ist, die wir von ithm haben, und wenn
diese Erkenntnis nur eine mutmafliche ist, auch die Existenz des Andern nur
eine mutmaflliche ist und daf3 es die Rolle der kritischen Reflexion ist, ihren
genauen Wahrscheinlichkeitsgrad zu bestimmen. «*2

Die kritische Reflexion ist aber die falsche Instanz, da der Andere in
jeder konkreten Situation bereits unmittelbar gegeben ist, und in
seiner Unmittelbarkeit ist iiber seine Existenz bereits entschieden,

3 SuN 406.

40 SuN 407.

4 Vgl. SuN 400.
2 SuN 410f.

155

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

bevor die Reflexion iiberhaupt erst einsetzt. Ein Realismus, der die
Existenz des Anderen schlicht setzt, muss also scheitern, da er iiber
den Weg der Erkenntnis zu einer bloff mutmaflichen und wahr-
scheinlichen Existenz des Anderen gelangt. Ebenso scheitert ein Idea-
lismus, der den Anderen als Phanomen, als Gegenstand meiner
Erfahrung auffasst, dessen Struktur durch meine Erfahrung konsti-
tuiert ist, da die Phinomenalitit des Anderen auf ein von meinem
eigenen unabhingiges und verschiedenes Bedeutungs- und Erfah-
rungssystem hinweist. Damit ist aber das Feld meiner Erfahrung ra-
dikal tiberschritten. Will der Idealismus nicht dem Solipsismus an-
heim fallen, muss er den Anderen doch wieder nach Art der Realisten
voraussetzen, da er sich meiner Konstitution entzieht.

»Zwar entgehen auch Ideen, wie zum Beispiel die Welt, grundsitzlich meiner
Erfahrung: aber wenigstens beziehen sie sich auf sie und haben Sinn nur
durch sie. Der Andere dagegen bietet sich in einem gewissen Sinn als die
radikale Negation meiner Erfahrung dar, denn er ist der, fiir den ich nicht
Subjekt, sondern Objekt bin.«*

Der Bezug zum Anderen besteht also wesentlich in einer Negation.*
Diese Negation kann nicht durch Erkenntnis oder Konstitution ein-
geholt und aufler Kraft gesetzt werden, sondern sie ist selbst konsti-
tutiv fiir unseren Seinsbezug zu Anderen. Sartre hebt sie daher als
»fundamentale Voraussetzung«, die am »Anfang des Problems der
Existenz des Anderen« steht, besonders hervor: »der Andere ist tat-
sachlich der andere, das heif3t das Ich, das ich nicht ist; wir erfassen
hier also eine Negation als konstitutive Struktur des Anderer-
seins.«* Der Fehler, den Realismus und Idealismus gleichermaflen
begehen, ist nun der, dass sie diese Negation als externe Negation
begreifen, tiber die Verschiedenheit der Korper oder der Erfahrungs-
felder. Sie bildet eine Distanz zwischen mir und dem Anderen, ein
gegebenes raumliches Nichts in einem realen oder idealen Raum.
Zudem erfordert eine solche externe Negation die Annahme eines
»dritten Menschen, eines Zeugen, der die beiden Teile der Negation
in Beziehung setzt und fiir den der Andere so wie auch ich gleicher-
maflen duflerlich sind. Dieser Gedanke wird an dieser Stelle von Sar-
tre nicht weiter ausgefiihrt, aber ein Kandidat fiir eine solche dritte
Instanz wire sicherlich das reflexive Bewusstsein. Gerade die Refle-

4 SuN 417.
# Vgl. hierzu die Einleitung, Seite 14.
# SuN 420.

156

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Erkenntnis des Anderen

xion stellt doch »Ich« und »den Anderen« als getrennte und dennoch
analog beschaffene Entitdten vor sich hin und verfehlt so die leben-
dige Dimension des Bezugs zum Anderen, in der dieser Bezug und
seine konstituierende Negation nicht als duflere Gegebenheiten auf-
tauchen, sondern in der ich dieser Bezug bin.

Das fundamentale Problem liegt also hauptsachlich darin, dass
stets vorausgesetzt wird, die Verbindung zum Anderen kime durch
Erkenntnis zustande. Die bereits angesprochene Kritik an Husserl
etwa fallt — auf den Punkt gebracht — unter die Kritik des Primats
der Erkenntnis. Husserl, so Sartre, definiert das Sein als die »blo3e
Anzeige einer unendlichen Reihe durchzufithrender Operationen«*.
Sein ist »auf eine Reihe von Bedeutungen reduziert«* und somit nur
zuginglich durch Erkenntnis: die Erkenntnis ermisst das Sein. Auf
der empirischen Ebene ist die Erkenntnis des Anderen unproblema-
tisch: sein empirisches Ego als Schicht konstitutiver Bedeutungen in
der Welt ist gleichermafSen sicher gegeben wie mein empirisches Ego.
Zusammen bilden sie den Ausdruck einer gemeinsamen Welt der
Bedeutungen. Auf der Ebene des transzendentalen Subjekts jedoch
zeigt sich, dass dieses in reiner Interioritit existiert. Erkenntnis tiber
das transzendentale, weltjenseitige Subjekt konnen wir nur in dieser
Interioritdt gewinnen. Damit ist eine Erkenntnis des Anderen, wie er
sich erkennt, also wie er ist, ausgeschlossen. Ich erkenne den Ande-
ren nur empirisch anhand seiner Bedeutungen in der Welt, sowie als
von mir bestindig apprisentierte Abwesenheit. Ein fremdes trans-
zendentales Subjekt als reales Sein jenseits der Welt ist meiner Er-
kenntnis nicht zuginglich, und also verfingt sich auch Husserl nach
Sartre im Solipsismus.

Heidegger hat Sartre zufolge immerhin eingesehen, dass das
Verhaltnis der Dasein untereinander ein Seinsbezug und nicht ein
Erkenntnisbezug ist, und dass mein Dasein und das des Anderen
durch diesen Bezug in ihrem Sein voneinander abhingen.*¥ Das Pri-
mat der Erkenntnis ist bei Heidegger iiberwunden, dennoch findet
Sartre auch hier Grund zur Kritik, die wesentlich auf zwei Argumen-

0 SuN 427.

¥ SuN 428f.

# Sartre bezieht sich hierbei nach den Angaben aus einer Fufinote der Ubersetzer wahr-
scheinlich primir auf folgende Passagen aus Sein und Zeit: »Im Sein mit und zu Ande-
ren liegt demnach ein Seinsverhiltnis von Dasein zu Dasein.« (SuZ 124, vgl. oben
Kap. 3.3, S. 110); »Das Sein zu Anderen ist nicht nur ein eigenstidndiger, irreduzibler
Seinsbezug, er ist als Mitsein mit dem Sein des Daseins schon seiend.« (SuZ 125)

157

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

ten beruht. Erstens ist Sartre das Verhéltnis der friedlichen Koexis-
tenz suspekt, das sich fiir ihn aus dem Konzept des Mitseins ergibt. Er
vergleicht Heideggers Miteinandersein mit dem einer Mannschaft in
dumpfer Gemeinschaftsexistenz*’, wihrend er fiir das FiirAndere
eine kidmpferische Oppositionsbeziehung beansprucht. Heidegger
bleibe eine Erklarung der fundamentalen Koexistenz schuldig. Wenn
Sartre hier mit »Erklirung« einen phinomenalen Aufweis in kon-
kreten Situationen meint, so kann er darauf verwiesen werden, dass
das Mitsein als Existenzial auf ontischer Ebene sich durchaus als
Konflikt manifestieren kann, eben als Stérung des Miteinanderseins.
Auf ontologischer Ebene hingegen ist der Konflikt bei Heidegger tat-
sichlich nicht zu finden. Der Aspekt des Anderen als Entzugs-
moment in dem Sinne, dass er nicht nur sich mir entzieht, sondern
dass er ebenfalls mich mir entzieht und mein Universum dezentriert,
gehort fiir Heidegger in das existenzielle Feld der uneigentlichen Ver-
fallenheit an die Welt. Dieser Konflikt wird aber nicht ausgetragen,
er konstituiert nicht mein innerstes Selbst, sondern er wird von der
Bequemlichkeit des Man niedergehalten und prigt so mein uneigent-
liches Selbst. In der Entschlossenheit wird dieser Konflikt in gewisser
Weise sogar iiberwunden, namlich in dem Maf3¢, in dem der Fremd-
einfluss auf meine Selbstkonstitution ausgeblendet wird. Die Neue-
rung des sartreschen Ansatzes besteht darin, diesen Konflikt in das
Zentrum der Selbstkonstitution zu stellen. Die Koexistenz, die Hei-
degger formuliert, ist sicherlich faktisch nicht immer friedlich, aber
es ist primar Sartres Verdienst, die Frage nach Konflikt und Opposi-
tion auf die Ebene der ontologischen Verfassung zu heben.

Der zweite Kritikpunkt Sartres an Heidegger erganzt den ersten,
indem er die Bewegungsrichtung der Argumentation umdreht. Nach
der Schwierigkeit, den Konflikt ontologisch zu fassen, betrifft der
zweite Kritikpunkt den Ubergang der Koexistenz von der ontologi-
schen zur ontisch-konkreten Ebene. »Konkretes Mitsein«®°, wie etwa
meine konkrete Freundschaft zu Pierre, kann aus der ontologischen
Struktur des Mitseins nicht »erkldrt« werden. Eine solche Ableitung
wiirde Heidegger aber fiir sich auch nicht beanspruchen, und allein
schon die Formulierung »konkretes Mitsein« zeigt deutlich, dass Sar-
tre hier den existenzialen Charakter des »Mit« nicht bedenkt.*!

4 SuN 447.
50 SuN 448.
51 Zum Mit-sein als Existenzial vergleiche oben, Kap. 3.2, 104.

158

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Erkenntnis des Anderen

Mitsein bei Heidegger bedeutet, dass die Bezogenheit auf Ande-
re nicht erst durch diese oder jene konkrete Beziehung entsteht, son-
dern bereits existenzial im Wesenskern des Daseins verankert ist.
Damit ist aber nicht gemeint, dass jede konkrete und kontingente
Beziehung zu einem Freund etwa bereits a priori durch mein Mitsein
konstituiert ist. Genau darauf lauft aber Sartres Kritik hinaus:

»So macht die Existenz eines ontologischen und folglich apriorischen >Mit-
seins< jede ontische Verbindung mit einem konkreten Dasein [réalité-humai-
ne], das als ein absolutes Transzendentes fiir-sich auftauchte, unmoglich. Das
als Struktur meines Seins begriffene »Mitseinc« isoliert mich ebenso sicher wie
die Argumente des Solipsismus.«*2

Sartre beschreibt diesen Fall als einen Aspekt von »Heideggers
Schwierigkeit, allgemein von der ontologischen auf die ontische Ebe-
ne zu gelangen«%. Eine Schwierigkeit des Ubergangs der beiden Ebe-
nen ergibt sich aber nur dann, wenn die ontologische Unableitbarkeit
der Existenziale als ontisches Apriori gedeutet wird. Dies ist jedoch
bei Heidegger sicher nicht der Fall. Existenziale ergeben keine onti-
schen »Gesetze«, wie Sartre schreibt, deren »Einzelfille«, also hier
die konkreten Beziehungen zu Anderen, damit a priori aus diesen
ableitbar sein miissten. Um das Motiv fiir Sartres Kritik verstehen
zu konnen, ist es hilfreich, nochmals in Erinnerung zu rufen, auf
welchem Wege er dahin gelangte, sich mit den Positionen zur Fremd-
subjektivitit zu befassen. Im Kern ging es um die Frage nach der
Existenz des Anderen, um meine Moglichkeit, mich dieser Existenz
zu vergewissern und um die Schwierigkeit, die sich daraus ergibt, die
Existenz des Anderen und meinen Bezug zu ihm durch Erkenntnis zu
erfassen. Vor dieser Folie zeichnet sich das Problem ab, das Sartre in
Heideggers Position hineindeuten mochte, niamlich der Umstand,
dass das existenziale Mitsein mir zwar meine abstrakte Beziehung
zu Anderen, nicht aber deren faktische Existenz, also die Existenz
etwa meines Freundes Pierre hier, erklaren kann. Eine solche Erkla-
rung lage Heidegger aber auch vollig fern. Pierre ist Teil dieser Welt,
in die ich geworfen bin, und der ich ebenso wenig entgehen kann wie
ich ihre kontingenten Faktoren erkldren kann.

Die besondere Seinsweise des Anderen als nicht von mir kon-
stituiertem kontingentem Faktum der Welt wird bei Heidegger durch

52 SuN 451.
5 SuN 449.
5 SuN 450.

159

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

das Phdnomen des Begegnens® angezeigt. Das Mitdasein ist nicht
primér innerweltlich, es begegnet aus der Welt. Damit ist die von
Sartre gesuchte konkrete Ebene angesprochen. Die Gewissheit der
konkreten Existenz meines Freundes stammt bei Heidegger nicht
aus der Erkenntnis, sie ist auch nicht durch meine Konstitutionsleis-
tung gesetzt, sondern sie liegt in der Eigentiimlichkeit des Begeg-
nens, der konkreten faktischen Sicherheit, dass mein Gegeniiber
nicht ein Ding, sondern anderes Dasein ist. Mit dem Phanomen des
Begegnens kann die sartresche Kritik an Heidegger entkriftet wer-
den. In ihm liegt die eigentliche Verbindung zwischen ontischer und
ontologischer Ebene, allerdings in der Richtung, die der phanomeno-
logischen Beschreibung angemessen ist, namlich vom ontischen Pha-
nomen hin zur ontologischen Seinsverfassung, die durch jenes ange-
zeigt wird. Die umgekehrte Richtung, die Sartre anspricht, bedarf
dann keines Beweises und keiner Erklirung mehr, da die konkrete
ontische Entsprechung der ontologischen Struktur bereits im Phéno-
men faktisch vorliegt. Um so eigenartiger muss es daher erscheinen,
dass Sartre selbst im Anschluss an alle Kritik das Begegnen als posi-
tives Resultat der Auseinandersetzung mit Heidegger verbucht:

»Die Existenz des Anderen hat niamlich — und das wird der neue Gewinn sein,
den wir aus der kritischen Priifung der Heideggerschen Lehre ziehen — die
Natur eines kontingenten und unreduzierbaren Faktums. Man begegnet dem
Andern, man konstituiert ihn nicht.«5¢

Aus seiner Kritik der Lehrmeinungen zieht Sartre fiir seine eigene zu
entwickelnde Theorie der Existenz des Anderen folgende Kon-
sequenzen: Zunichst einmal muss kein neuer Beweis fiir die Existenz
des Anderen gegeben werden. Beweise beruhen auf Erkenntnis und
Erkenntnis bezieht sich immer auf den Bereich méglicher Erfahrung.
Der Andere in seinem Fiir-sich liegt aber grundsitzlich auflerhalb
jeder Erfahrung, und jeder Beweis kann mir die Existenz des Ande-
ren nur wahrscheinlich, niemals aber gewiss machen. Meine Gewiss-
heit der Existenz der Anderen liegt vor jeder Theorie. Sartre bemiiht
hier den gerade erst verworfenen Begriff des »Beweises«, um dies zu
erldutern:

»Ebenso beweisen meine Widerstinde gegeniiber dem Solipsismus [...], daf3
ich immer ein totales, wenn auch implizites Verstindnis seiner Existenz ge-

55 Siehe oben, Kap. 3.2, S. 102.
5% SuN 452.

160

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem der Erkenntnis des Anderen

habt habe, daf8 dieses >vorontologische« Verstidndnis ein sichereres und tiefe-
res Verstindnis der Natur des Anderen und seines Seinsbezugs zu meinem
Sein in sich schlief3t als alle Theorien, die man auflerhalb seiner hat aufstellen
kénnen.«5

Um den Anderen urspriinglich aufzufinden, darf sich die Theorie
daher nicht auf ein a priori gegebenes AufSeres stiitzen, sondern sie
muss ihn im »Innersten meiner selbst«*® aufsuchen. » Also mufS man
vom Fiir-sich verlangen, uns das Fir-Andere zu liefern, mufl man
von der absoluten Immanenz verlangen, uns in absolute Transzen-
denz zuriickzuwerfen.«* SchliefSlich gilt es aufSerdem zu zeigen, dass
unser Bezug zum Andern eine interne Negation ist, also nicht die
duflerliche und uniiberbriickbare Trennung zweier Substanzen, son-
dern eine »synthetische and aktive Verbindung der beiden Glie-
der [...], deren jedes sich konstituiert, indem es sich am andern ne-
giert«®. Nur in einer solchen internen Negation kann eine
Seinsbindung liegen, die mein ontologisches Verhiltnis zum Ande-
ren charakterisiert: »Die Negation wird dann eine wesenhafte Seins-
verbindung, da zumindest die eine der Seinsweisen [étres], auf die sie
sich bezieht, so ist, daf3 sie die andere in ihrem Innern tragt.«®! Es
wird sich zeigen, dass eine der wesentlichen Neuerungen der sartre-
schen Position darin besteht, dass er durch die Einfithrung der Nega-
tion in diese innere Seinsbindung nicht die kanonische Richtung
wihlt, derzufolge der Andere nicht ich ist, aber einer wie ich, ich also
das Sein des Anderen in meinem Inneren trage und ihn in Analogie
zu mir konstituiere. Vielmehr bin ich einer wie er — in dem Sinne,
dass er mich anblickt und mich dadurch in meinen Eigenschaften als
An-sich bestimmt —, aber ich bin nicht er; dies driickt sich, wie wir
spiter sehen werden, im Phianomen der Zuriickweisung des Anderen
aus.®?

57 SuN 454.

5 SuN 455.

59 SuN 455.

€ SuN 456, vgl. auch SuN 329, 424 sowie oben, Kap. 1.2, S. 17.
61 SuN 329.

@ Vgl. Kap. 4.6, S. 178.

161

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre
4.4 Der Blick

Gesucht ist also eine urspriingliche und unmittelbare Gegebenheits-
weise des Anderen, die nicht gegenstindlich sein kann und nicht auf
Erkenntnis beruht. Zudem muss sie konkret aufweisbar sein inner-
halb der »alltaglichen Realitdt«, wie Sartre nunmehr formuliert. Das
zentrale Phinomen, in welchem sich der Andere mir urspriinglich
gibt, ist bei Sartre der Blick. Jedes Mal, wenn ein Anderer mich an-
sieht, bricht der Blick aus der mich umgebenden objektiven Welt
hervor. Er tridgt dasjenige Geschehen, das aus dem Objekt-Anderen
einen Subjekt-Anderen macht, denn da ich mich als das Objekt des
Blicks erfahre, als das in ihm Angeblickte, kann der Andere nicht
ebenfalls Objekt sein, weil kein Wahrnehmungsverhiltnis zwischen
Objekten bestehen kann. So nehme ich einen Menschen, dem ich im
Park begegne, zugleich als Gegenstand und als Menschen wahr, er ist
einerseits in meine Umgebung eingeordnet und bildet andererseits
einen neuen subjektiven Pol innerhalb des organisierten objektiven
Feldes meiner Wahrnehmung, um den herum meine Gegenstands-
beziige sich aufzulosen beginnen. Der Rasen, iiber den der andere
Mensch lduft, ist mir nun nicht mehr nur in einer bestimmten Ent-
fernung zu mir, sondern als direkt auf den Anderen bezogen gegeben.
Die neue Distanz zwischen dem Menschen und dem Rasen negiert
nach Art der dufSeren Negation diejenige Distanz, die zuvor zwischen
ihm und dem Rasen als Dingen meines Universums maf3geblich war.
Dieses Geschehen greift weiter um sich, auch die Statue auf dem
Rasen erscheint plotzlich auf diesen Anderen bezogen und so fort;
»ein ganzer Raum gruppiert sich um den Andern herum, und dieser
Raum ist mit meinem Raum gemacht.«%* Durch die Zentrierung der
ihn umgebenden Gegenstinde auf den Anderen hin wird mein eige-
nes Universum nach und nach dezentriert: »So ist plotzlich ein Ge-
genstand erschienen, der mir die Welt gestohlen hat.«%* Trotzdem
bleibt der Andere Gegenstand fiir mich, und somit findet die Des-
integration meines Universums in den Grenzen eben dieses Univer-
sums statt. Sartre benutzt hier die Metapher eines Abflussloches, aus
dem die Welt herausstromt. Die totale Auflosung der Welt ist zu-
gleich Teil der Welt, wie sie fiir mich da ist. In diesem Wechselspiel
von zu meiner Welt gehérendem Gegenstand und mir meine Welt

0 SuN 461.
04 SuN 462.

162

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Blick

stehlendem Eindringling zeigt sich der Andere als Wesen mit zwei-
facher Natur:

»Der Andere, das ist zunichst die permanente Flucht der Dinge auf ein Ziel
hin, das ich gleichzeitig in einer gewissen Distanz von mir als Gegenstand
erfasse und das mir entgeht, insofern es um sich herum seine eigenen Dis-
tanzen entfaltet.«>

Der Andere als Objekt erscheint in der Welt als einer, der das sieht,
was ich auch sehe. Darin liegt, dass er auch mich sieht, als Gegen-
stand seiner Welt. Die Subjektivitidt des Anderen ist nicht urspriing-
lich darin begriindet, dass ich ihn als Sehenden sehe, sondern
dadurch, dass ich von ihm gesehen werden kann. Durch mein Gese-
henwerden bewahrheitet sich mein Sehen des Anderen in seinem
Sinn, eben nicht ein Gegenstindliches zu erfassen.

Hier zeigt sich bereits, dass der Bezug zum Anderen bei Sartre
einen Selbstbezug einschliefit. Der Andere stiechlt mir meine Welt,
aber er ist kein Fremdling, sondern einer wie ich, oder genauer: ich
bin wie er. Den Anderen zu sehen und vom Anderen gesehen zu
werden sind die zwei Seiten ein und desselben Prozesses, die sich
gegenseitig bedingen. Das Gesehenwerden ist die Wahrheit des Se-
hens, konnte aber seinerseits ohne die Fihigkeit des Sehens niemals
registriert werden. Durch mein Sehen bin ich auf mich selbst zuriick-
gewiesen im Modus des Gesehenseins. Dieser Selbstbezug wird noch
deutlicher, wenn man das hinzunimmt, was Sartre zum Blick selbst
schreibt.

Der Blick ist nicht identisch mit dem Auge. Er ist kein Gegen-
stand der Welt, sondern die phinomenale Anzeige einer Transzen-
denz, die nicht die meine ist und die sich im Auge oder aber auch im
Fenster, durch das ich mich beobachtet fiihle etc., in der Welt mani-
festiert. Das Auge ist primarer Trager des Blicks, aber die gleichzeiti-
ge Wahrnehmung des Auges und des Blicks schlieffen einander aus.
Sobald und solange der Blick auf mich gerichtet ist, nehme ich das
Auge und seine gegenstindliche Beschaffenheit nicht wahr. Dies gilt
sogar nicht nur fiir das Auge, sondern fiir die ganze wahrgenommene
Welt: »Wir konnen nicht die Welt wahrnehmen und gleichzeitig
einen auf uns fixierten Blick erfassen«%. Solange der Blick auf mir
ruht, befindet sich die Welt in einem neutralisierten Status, der nach

% SuN 461.
% SuN 467.

163

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

Sartre der phinomenologischen Reduktion entspricht: sie ist da, aber
aufer Geltung gesetzt, eingeklammert. Es ist allerdings eine Reduk-
tion, die nicht reflexiv hervorgebracht ist. Der Blick ist somit nicht
ein Objekt in der Welt, er entstammt auch nicht der Reflexion, son-
dern er ist das Bewusstsein, angeblickt zu werden. Darin liegt wieder
der Selbstbezug: nicht der Andere erscheint mir primédr im Phéno-
men des Blicks, sondern ich selbst als derjenige, der sich als angeblickt
erfasst. Wenn ich etwa das Gerdusch von Schritten hinter mir ver-
nehme, so lisst der Blick, der sich darin als wahrscheinlich auf mich
gerichtet ankiindigt, mich zunéchst nicht erfassen, dass dort jemand
ist, sondern dass ich verletzlich und wehrlos bin. Der Blick enthiillt
also nicht primér den Anderen, sondern mich; er ist »reiner Verweis
auf mich selbst«®7.

Sartre fiihrt das bekannt gewordene Beispiel vom Schliisselloch
an, um das Auftreten des Phanomens des Blicks zu illustrieren. Da es
gut geeignet ist, Sartres Stil, fundamentale Strukturen stets im Kon-
kreten zu verankern, aufzuzeigen, sei es hier ebenfalls dargestellt.
Angenommen, ich schaue aus Eifersucht durch ein Schliisselloch.
Ich schaue hindurch, weil es fiir mich etwas »zu sehen gibt«. Was
immer notig ist, um meine Absicht bestmdglich verfolgen zu konnen
— der richtige Winkel zur Tiir, dass ich leise bin und so fort —, werde
ich mich bemiihen zu tun. Dabei bin ich mir meiner Handlungen
nicht explizit bewusst, ich befinde mich im Status des prareflexiven
Bewusstseins (von) mir: »mein Bewuf3tsein klebt an meinen Hand-
lungen, es ist meine Handlungen.«® Meine Eifersucht, die ich unre-
flektiert bin, und das objektive Schauspiel hinter der Tiir bestimmen
sich wechselseitig: Es gibt nur ein Schauspiel fir mich zu sehen, weil
ich eifersiichtig bin, und meine Eifersucht besteht in nichts Anderem
als der Tatsache, dass es hinter der Tiir fiir mich ein Schauspiel zu
sehen gibt, das die Eifersucht hervorruft. In dieser Wechselseitigkeit
liegt dasjenige begriindet, was Sartre die Situation nennt, das kon-
krete Zusammenspiel von Faktizitit und Freiheit: »anlafllich einer
bestimmten objektiven Struktur der mich umgebenden Welt weist
[die Situation] mir meine Freiheit in Form von frei zu erledigenden
Aufgaben zu.«* In-Situation-sein heifst, vollig in meinen Handlun-
gen aufzugehen, diese Handlungen zu sein, und ich bin meiner selbst

7 SuN 467.
% SuN 468.
09 SuN 469.

164

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Blick

préreflexiv bewusst als einer, der durch ein Schliisselloch schaut. Nie-
mals wiirde die Situation mich ohne Weiteres dazu veranlassen, mich
reflexiv iiber sie zu erheben.

Plotzlich hore ich aber Schritte hinter mir im Flur. Ich bin nun
der, der gesehen wird, und unabhingig davon, ob wirklich jemand
hinter mir steht, spiire ich den Blick als Loch im Sein, durch das
meine Welt abflief3t, nicht primar weil jemand mich sieht, sondern
weil ich mich als Gesehener entwerfe. »Das heif3t, daf3 ich in meinem
Sein plotzlich getroffen bin und dafs wesentliche Modifikationen in
meinen Strukturen erscheinen — Modifikationen, die ich durch das
reflexive Cogito erfassen und begrifflich fixieren kann.«” Der Blick,
der sich in den Schritten hinter mir manifestiert, ruft die Reflexion
auf den Plan. Dadurch wird das prireflexive Cogito nicht etwa aus-
geschaltet, sondern es wird — und mit ihm die Situation — modifiziert.
Das unreflektierte Bewusstsein — hier ist wieder das Grundmotiv aus
Die Transzendenz des Ego — wird von keinem Ich bewohnt. Die Re-
flexion allerdings hat sehr wohl das Ich zum Objekt. Dieses Objekt-
Ich beginnt nun, da ich mich als gesehenes Objekt begreife, auf mein
unreflektiertes Bewusstsein einzudrangen. Die Rolle der Reflexion
als konstitutiv fiir das Objekt-Ich verschmilzt mit der Rolle des An-
deren, der mich sieht. Das unreflektierte Bewusstsein wird modifi-
ziert, es hat nun das Objekt-Ich, von dem es heimgesucht wird, zu
tragen. Da es aber nicht-setzendes Bewusstsein ist, kann es das Ich
nicht als Objekt fiir mich in die Situation einbinden:

»Das unreflektierte BewufStsein erfafSt die Person nicht direkt und nicht als
sein Objekt: die Person ist dem BewufStsein gegenwiirtig, insofern sie Objekt
fiir Andere ist. Das bedeutet, daf} ich mit einem Schlag BewufStsein von mir
habe, insofern ich mir entgehe, nicht insofern ich der Grund meines eigenen
Nichts bin, sondern insofern ich meinen Grund auflerhalb von mir habe. Ich
bin fiir mich nur als reine Verweisung auf Andere.«”!

Es wurde bereits oben darauf hingewiesen, dass jeder Bezug zum
Anderen einen Selbstbezug enthilt. Nun zeigt sich anders herum,
dass auch mein Selbstbezug — zumindest auf reflexiver Ebene, also
in Bezug auf jenes konzeptualisierte »Ich«, welches die Philosophie
so oft bemiiht — mir nicht durch mich, sondern primér nur durch
Andere gegeben ist. Mein Selbstbezug erweist sich also urspriinglich

70 SuN 469.

71 SuN 470.

165

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

als Bezug zum Anderen. Fiir diesen Bezug muss nun nachgewiesen
werden, dass er die geforderten Kriterien erfiillt. Zunéchst einmal ist
dieser Bezug unmittelbar, also nicht durch die Reflexion gesetzt. Er
ist nicht a priori vorgegeben, sondern das Phianomen, in dem er sich
zeigt, ist konkret aufweisbar. Der Bezug ist kein gegenstandlicher
Bezug, denn ich kann nicht von einem Objekt gesehen werden. Zu-
gleich bin ich aber Objekt-fiir-Andere. Damit ist auch das Primat der
Erkenntnis {iberwunden, denn ich erkenne den Bezug zum Anderen
und mich als Objekt fiir den Anderen nicht, sondern ich erlebe ihn in
der Situation, in die sich der Andere einbeschrieben hat. »So ist ur-
spriinglich das Band zwischen meinem unreflektierten Bewuf3tsein
und meinem angeblickten-Ego ein Band nicht des Erkennens, son-
dern des Seins.«’> An die Stelle der Erkenntnis tritt die Anerken-
nung”?. Ich schdame mich, durch das Schliisselloch geschaut zu haben,
weil der Blick des Anderen, der auf mir lastet, mir einen Zugang zu
mir von auflen nicht nur erméglicht, sondern mir diese Sichtweise
geradezu aufzwingt. In der Scham erkenne ich an, dass ich wirklich
der bin, den der Andere sieht.

Dieses Sein, das ich bin, bin ich nicht aufgrund einer Moglich-
keit. Es ist nicht Teil meiner Freiheit. Ich bin von diesem Sein ge-
trennt, aber nicht in der Weise des Fiir-sich durch das geseinte Nichts
meiner Freiheit, sondern durch ein »radikales Nichts«74: die Freiheit
des Anderen. Nicht ich habe mein Fiir-Andere-sein freiheitlich zu
sein, sondern »der Andere hat mein Fiir-ihn-sein zu machen, inso-
fern er sein Sein zu sein hat«’>. Der Andere, der mich anblickt, ver-
leiht mir also ein Sein, das ich in der Scham anerkenne und akzeptie-
re. Dieses Sein bin ich nach dem Modus, das zu sein, was ich bin, also
an-sich. Der Blick des Anderen verdinglicht mich und macht mich
zum Innerweltlichen.

Eine Zwischenbemerkung ist an dieser Stelle angebracht: Es fallt
auf, dass Sartre hier nicht in der gleichen Weise vom An-sich spre-
chen kann wie zum Beginn seiner Abhandlung. Wenn das Fiir-sich
aus dem An-sich durch Seinsdekompression hervorgeht, miisste die
Verdinglichung durch den Anderen in einer Art Seinsverdichtung
bestehen. Ich hore aber dadurch nicht auf, fiir-mich zu sein. Bei sei-

72 SuN 471.
73 Zum Topos der Anerkennung vgl. Honneth 2003.
74 SuN 473.
75 SuN 473.

166

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Blick

ner spiteren genauen Untersuchung des Seinsverhiltnisses zwischen
Fiir-sich und Anderem wird Sartre diesem Umstand Rechnung tra-
gen miissen, und er wird eine Losung fiir das Problem der Verbin-
dung der disjunkten Seinsweisen des An-sich und des Fiir-sich im
FiirrAndere-sein angeben miissen.”® Meine Faktizitdt, meine Mog-
lichkeiten und meine Freiheit sind nicht aufgehoben, sondern sie
scheinen unter dem Blick des Anderen gleichsam gelihmt zu sein.
Diese Lihmung ist allerdings unhintergehbar. Anders als bei dem
Erlebnis im Park, wo es gelang, das Loch im Sein, durch das meine
Welt auf den Anderen hin abfloss, innerhalb meiner Welt zu lokali-
sieren und damit einzugrenzen, verbietet es der Blick mir grundsatz-
lich, solange er auf mich gerichtet ist, den Anderen als Anderen-fiir-
mich zu begreifen. Gesehen-werden und Sehen schlieflen einander
aus, und folglich hat diesmal »die Flucht kein Ende, sie verliert sich
nach auflen, die Welt flief3t aus der Welt ab, und ich flieSe aus mir
ab«.”7

Schon die Metaphorik macht hier eine Spannung deutlich. Ei-
nerseits lasst der Andere nicht nur meine Welt, sondern auch mich
abfliefSen, er negiert also mein ohnehin schon nichtiges Sein, ande-
rerseits soll sich dadurch ein Sein mit voller Seinsdichte, ein An-sich-
sein, konstituiert werden. Der Andere macht, dass ich jemand® bin,
fiir ihn bin ich zum Beispiel Kellner an-sich. Dieses Jemand-sein,
dieser feste positive Seinsbestand, der mich als Person definiert, kann
aber nur eine Dimension meines Seins ausmachen, denn auch der
Blick verhindert nicht, dass ich weiterhin Bewusstsein, nach dem
Modus des Fiir-sich, bin. Ich lebe also in einem stindigen Spannungs-
verhaltnis zwischen Subjektivitit und Verdinglichung, und die Radi-
kalitdt, mit der Sartre hier den Blick einfiihrt, ist in dieser Hinsicht
kontraintuitiv. Auf dem Grunde eines stindig zum Anderen hin ab-
fliefenden Seins ist schwerlich vorstellbar, wie es konkrete positive
Beziehungen zum Anderen geben konnte.”

Sartre unternimmt im Folgenden zahlreiche beinahe meditative
Umkreisungen der im Phdnomen des Blicks liegenden Struktur der

76 Vgl. Kap. 4.6, S. 180.

77 SuN 471.

78 SuN 475.

7 Bei Merleau-Ponty hingegen findet sich eine Position, innerhalb derer positive Be-
ziehungen zum Anderen sehr wohl méglich sind. Die Koexistenz von sich gegenseitig
iiberholenden Wesen ist bei ihm deswegen »friedlich«, weil beide in jeder konkreten
Situation schon zuvor »von der Welt iiberholt« wurden, vgl. dazu Kap. 5.4, S. 229.

167

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

Verdinglichung: »ich habe ein AufSen, ich bin eine Natur; mein Siin-
denfall ist die Existenz des andern«®. Diese Natur, die ich habe, fallt
nicht in den Bereich meiner Transzendenz, denn sonst wire sie meine
Moglichkeit. Vielmehr ist meine Natur dufSerlich von mir getrennt,
meine freiheitlichen Moglichkeiten sind fiir den Anderen Utensilien,
das heift zur Verfiigung stehende Mittel zu seinen Handlungszwe-
cken. Meine Transzendenz ist vom Anderen iiberschritten. »Und der
andere Blick ist nur das: meine transzendierte Transzendenz.«8! Der
Blick hat auch Auswirkungen auf die Situation. Sie ist nicht nur da-
rin modifiziert, dass sich im Beispiel etwa durch das Hinzutreten des
Anderen die Rahmenbedingungen meiner Handlungen dahingehend
verandert haben, dass ich nun nicht mehr unbeobachtet durch das
Schliisselloch schauen kann und wahrscheinlich beschimt von der
Tiir zuriicktrete. Sie ist vielmehr darin radikal modifiziert, dass in
ihr Beziige auftauchen, die ich nicht mehr unmittelbar »sein« kann,
da sie auf den Anderen hin zentriert sind. Dadurch entgeht mir die
Situation in ihrer Unmittelbarkeit fiir mich: »ich bin nicht mehr Herr
der Situation.«® Die Situation erstarrt zur Gestalt: »es gibt da eine
gegebene Synthese, deren Wesensstruktur ich bin.«# Ich bin nicht
mehr unmittelbar in der Situation im Sinne des Er-lebens, sondern
ich erleide sie, der Andere entdeckt mir meine Passivitit.

Die Innerweltlichkeit, die sich im Blick erschliet, bestimmt
mich als raum-zeitliches Objekt in einer raum-zeitlichen Situation.
Der Blick hat also eine verrdumlichende und eine verzeitlichende
Funktion. Er ist verrdumlichend, insofern er meinen eigenen Blick
entmachtet. Eigentlich mochte ich meinen eigenen Blick auf die An-
deren dort hinter der Tiir werfen, um sie zu Gegenstidnden fiir mich
werden zu lassen, aber mein Blick ist jetzt angeblickter Blick, und als
solcher stellt er lediglich eine innerweltliche Beziehung zwischen
dem Ich-Objekt und dem angeblickten Objekt dar. Diese Beziehung
ist aber nicht durch meinen Blick gestiftet, sondern durch den des
Anderen, fiir den mein Blick und die Distanz, die er konstituiert,
innerweltlich sind.

»In diesem Sinn [...] bin ich ein Blick-Objekt, das heifit ein utensiler Kom-
plex, der mit innerer Finalitit ausgestattet ist und sich selbst in einen Zweck-

80 SuN 474.
81 SuN 474.
8 SuN 478.
8 SuN 479.

168

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Blick

Mittel-Bezug einfiigen kann, um iiber die Distanz hinweg eine Anwesenheit
bei einem andern Objekt zu realisieren. Aber diese Distanz ist mir gegeben.
Insofern ich erblickt werde, entfalte ich die Distanz nicht, ich beschrinke
mich darauf, sie zu iiberwinden. [...] Sich als erblickt erfassen heif3t sich als
verraumlicht-verrdumlichend erfassen.«3

Die verzeitlichende Komponente des Blicks des Anderen griindet im
Erlebnis der Gleichzeitigkeit. Ohne den Anderen kann es keine
Gleichzeitigkeit geben, nur Mitanwesenheiten. Ein Fiir-sich allein
ist anwesend bei der Welt und bestimmt alles Innerweltliche als mit-
anwesend. Nur ein zweites Fiir-sich, das ebenfalls bei der Welt anwe-
send ist und nicht in der Innerzeitigkeit des ersten aufgeht, kann
gleichzeitig genannt werden, denn Gleichzeitigkeit »setzt die zeitli-
che Verbindung zweier Existierender voraus, die durch keinerlei an-
deren Bezug verbunden sind.«® Ebenso wie ich mich also verzeitliche
als bei der Welt anwesend und den Anderen als mit mir anwesend,
verzeitlicht der Andere, der gleichzeitig mit mir ist, sich und damit
auch mich. Meine Anwesenheit erhilt eine Aufienperspektive, und
diese verbindet sich mit der zeitlichen Perspektive, die der Blick des
Anderen mir offenbart, zur allgemeinen Gegenwart® in der physika-
lischen Zeit. Dadurch entfremde ich mich von meiner urspriinglichen
Zeitlichkeit:

»Aber die allgemeine Gegenwart, in der ich meinen Platz einnehme, ist reine
Entfremdung meiner allgemeinen Gegenwart, die physikalische Zeit flief3t
auf eine bloe freie Verzeitlichung hin ab, die ich nicht bin; was sich am
Horizont dieser Gleichzeitigkeit, die ich erlebe, abzeichnet, ist eine absolute
Verzeitlichung, von der ein Nichts mich trennt.«®

Menschlicher Raum und menschliche Zeit konstituieren sich also in
einer zweifachen Bewegung: Als weltjenseitiges Fiir-sich-sein bin ich
verraumlichend und verzeitlichend und als Fiir-Andere-sein bin ich
zugleich selbst innerhalb der Welt verraumlicht und verzeitlicht.

8 SuN 480.
8 SuN 480.
8 SuN 481.
8 SuN 481.

169

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre
4.5 Das Wesen des Anderen

Als letztes der von Sartre postulierten Kriterien fiir den Seinsbezug
zum Anderen muss nun noch aufgewiesen werden, dass die in ihm
liegende Negation eine interne Negation ist. Da der Bezug nicht ur-
spriinglich ein Erkenntnisbezug ist, kann nicht von der empirischen
Verschiedenheit der Korper auf die Verschiedenheit der Bewusstseine
geschlossen werden. Es ist daher zunéchst nach dem Wesen des sich
im Blick offenbarenden Anderen zu fragen. Danach wird Sartre die
Frage nach dem Seinsbezug auf ontologischer Ebene wieder aufneh-
men, woraus sich schliefSlich das spezielle und wechselseitige Nega-
tionsverhaltnis ergibt, das das Fiir-sich ontologisch mit dem Anderen
verbindet.

Der Andere ist zunichst einmal urspriinglich nicht als Objekt
gegeben. Ich bin zwar stets bemiiht, ihn zur »Verteidigung meines
Seins«® derselben Objektivierung zu unterziehen, die ich durch den
Blick an mir erfahre, aber gerade in diesem Blick liegt eine immer
wieder sich erneuernde Tendenz, sich jeder Objektivation zu wider-
setzen. Allein schon dadurch, dass ich dem Anderen meine Aufmerk-
samkeit zuwende, erfasse ich ihn nicht mehr als den urspriinglich
Anderen, da die Richtung des unmittelbaren intentionalen Bezugs
zwischen mir und ihm nicht von mir zu ihm sondern von ihm zu
mir weist. Der Andere ist also negativ »das Sein, dem ich meine Auf-
merksamkeit nicht zuwende. Er ist der, der mich anblickt und den ich
noch nicht anblicke, der mich selbst als nicht-enthiillt darbietet, aber
ohne sich selbst zu enthiillen [...].«%

Es ist wieder bezeichnend fiir Sartre, dass die erste positive We-
sensaussage iiber den Anderen im Grunde eine Aussage iiber mich
ist. So sehr auch der Andere mich meiner Welt und meiner selbst
beraubt, bin ich in ihm doch immer auf mich zuriickverwiesen. Der
Andere, auf den ich die Aufmerksamkeit nicht lenke, ist nicht Teil der
Welt, er entzieht sich ihr, insofern der Blick eine Storung meines
Weltbezugs darstellt. Positiv gewendet bedeutet dies, dass der Andere
wie bei Husserl die erste wirklich transzendente Transzendenz® ist:
»[...] durch den Blick des Andern mache ich die konkrete Erfahrung,
dafl es ein Jenseits der Welt gibt. Der Andere ist ohne ein Mittelglied

8 SuN 483.
8 SuN 484.
% Vgl. Kap. 1.1, S. 17.

170

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wesen des Anderen

bei mir anwesend als eine Transzendenz, die nicht die meine ist.«! Es
gibt keine Vermittlung etwa durch den Kérper, der Andere ist unmit-
telbar anwesend bei mir und bei der Welt. Die fremde Anwesenheit
und meine Anwesenheit bilden ein Paar, dessen Beziehung allerdings
asymmetrisch ist: »[...] diese Anwesenheit ist nicht wechselseitig: es
bedarf der ganzen Dichte der Welt, damit ich beim Andern anwesend
bin.«%2 Die distanzlose Anwesenheit des Anderen bei mir erschlief3t
sich mir in der Unmittelbarkeit des Blicks. Um aber selbst beim An-
deren anwesend sein zu konnen, reicht es nicht aus, den Blick gleich-
sam in Gedanken umzukehren. Blick ist immer urspriinglich An-
geblicktwerden. Die Bewegungsrichtung des Blicks ist nicht von
jemandem weg, sondern auf jemanden zu. Mein eigener Blick ist
durch den Blick des Anderen immer schon jeder Transzendenz be-
raubt und in die Welt geworfen. Daher bedarf es meinerseits der Ver-
mittlung durch die Welt in ihrer »ganzen Dichte«, um beim Anderen
anwesend sein zu konnen. Daraus ergibt sich, wie bereits angedeutet,
dass die positive Wesensaussage iiber den Anderen im Grunde wieder
eine Aussage tiber mich ist: »So ist der Andere zunichst fiir mich das
Sein, fiir das ich Objekt bin, das heifSt das Sein, durch das ich meine
Objektheit gewinne.«* Ich kann mich gar nicht selbst zum Objekt
machen, da ich als Objekt das bin, was ich bin, und somit keinerlei
Selbstbezug hitte. Ich kann Objekt nur fiir ein Subjekt sein, und
zwar nur fiir ein mir transzendentes Subjekt, also fiir den Anderen.
Was ich also iiber mich selbst reflexiv in Erfahrung bringen kann,
weif3 ich nur durch die Anwesenheit des Anderen, der mich sieht:
»[...] die unvermittelte Anwesenheit dieses Subjekts ist die notwen-
dige Bedingung jedes Gedankens, den ich tiber mich selbst zu machen
versuche.«% Ich kann mich nicht rein immanent reflexiv auf mich
selbst beziehen, sondern nur {iber die Objektivierung durch den An-
deren. Der Unterschied dieser beiden Sichtweisen besteht darin, dass
der Andere als transzendentes Subjekt meiner Objektheit als unend-
liche Freiheit erfahren wird. Der Blick des Anderen ldsst meine Mog-
lichkeiten erstarren, da sie fiir ihn und seine Freiheit nur Teile eines
Utensilienkomplexes darstellen. »So laf3t mich im Blick der Tod mei-

91 SuN 486.
%2 SuN 486.
% SuN 486.
% SuN 488.

171

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

ner Moglichkeiten die Freiheit des Andern erfahren.«% Unendlich ist
diese Freiheit deswegen, weil sie mir vollstindig transzendent und
unzuginglich ist. In der Konsequenz ist mir auch meine Selbstheit

unzuginglich; sie hingt allein vom Anderen ab, ja sie ist sogar dieser
Andere.

»Der Andere ist dieses Ich-selbst, von dem mich nichts trennt, absolut nichts,
aufler seine reine und totale Freiheit, das heif3t die Unbestimmtheit seiner
selbst, die er allein fiir und durch sich zu sein hat.«%

Dieses fiir die vorliegende Arbeit wichtige Resultat gilt es zu fixieren.
Der Andere ist das reflexive Ich-selbst, indem dieses unter seinem
Blick zum Objekt erstarrt. Das heifSt aber nicht, dass er das fiir ihn
fremde Ich-selbst aktiv hervorbringt. Vom Anderen aus gesehen ist
es fiir ihn ebenso unmoglich, mich zum Objekt zu machen, wie es fiir
mich in Bezug auf ihn unmdoglich ist, ihn als Objekt zu sehen. Wir
werden an einer spiteren Stelle”” sehen, dass sich durch die Objekti-
vierung, die der Andere an mir vornimmt, sehr wohl in zweiter Stufe
die Moglichkeit ergibt, diesen ebenfalls zu objektivieren. Zum ge-
genwirtigen Standpunkt der Betrachtung kommt es aber zunichst
darauf an, die Asymmetrie des Verhiltnisses Ich-Anderer heraus-
zustellen. Sich in den Anderen hineinzuversetzen bedeutet, seinen
Status als Anderen zu negieren. Der Andere wird in diesem Gedan-
ken zum Ich, und ich zum Anderen fiir ihn. Der Andere muss aber als
Anderer behalten werden; dies ist die positive Lehre, die aus dem
Phénomen des Blicks zu ziehen ist. Der ontischen Unmoglichkeit,
dem Blick des Anderen zu entkommen, entspricht die ontologische
Unméglichkeit, den Anderen als fremdes Selbst zu begreifen. Das
einzige Selbst, was fiir mich im Anderen wohnt, ist mein eigenes
Selbst, das in ihm gespiegelt wird. Ich bedarf — nicht nur faktisch,
sondern auch auf ontologischer Ebene — der Anwesenheit des Ande-
ren, um auf mich selbst bezogen sein zu konnen. Damit ist insbeson-
dere deutlich, dass Sartres Resultat nicht etwa so zu verstehen ist,
dass der Andere mich anhand gesellschaftlicher Mafistibe ontisch
»definiert«. Das Man bei Sartre ist nicht ein uneigentlicher Zustand
des Daseins, in dem es sich durch die undifferenzierte Meinung der
grauen Masse der Gesellschaft bestimmen ldsst, sondern es ist die

% SuN 487.
% SuN 488.
97 Vgl. 4.6, S. 180 ff.

172

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wesen des Anderen

allgemeine Anwesenheit des Blicks, die nicht an einen konkreten
Einzelnen gebunden ist, eine »ungreifbare, fliichtige und allgegen-
wirtige Realitdt, die uns gegeniiber unser nicht-enthiilltes Ich reali-
siert und die bei der Hervorbringung dieses Ich, das uns entgeht, mit
uns zusammenarbeitet.«*® Wenn Sartre also vom Fiir-Andere-sein
spricht, so ist damit primir gemeint, dass eine ontologische Abhin-
gigkeit des Fiir-sich vom Anderen besteht, auf deren Grund so etwas
wie Selbstbezug iiberhaupt erst moglich wird, und die sich zudem
gleichurspriinglich in konkreten Abhingigkeitsverhiltnissen, etwa
im Beispiel der Knechtschaft oder der Scham, ausdriickt.

Von hier aus kann nun auch die Rolle der Reflexion neu bedacht
werden. Reflexion als Selbstbezug ist bei Sartre nicht primér die In-
stanz, die es mir ermdglicht, mich und daraufhin auch den Anderen
philosophisch in den Blick zu nehmen. Vielmehr ist es der Andere
und sein Blick, der einen reflexiven Selbstbezug erst ermoglicht, aber
nicht, indem er mir einen Spiegel vorhilt, sondern indem er mich
selbst als im Spiegel erblickt darstellt. Der Andere ruft die Reflexion
wach, er ermoglicht sie; die Motivation der aufkeimenden Reflexion
ist in diesem Falle die Bedrohung meiner Welt durch den Anderen.
Das Problem des Anderen — und hierin liegt nach unserem Verstind-
nis der Schritt, den Sartre unseren vorherigen Betrachtungen hin-
zufiigt —, entsteht hier nicht in der Reflexion, sondern die Reflexion
entsteht und wird moglich durch die »problematische« ontologische
Struktur, die der Andere mir bedeutet.

FiirAndere-sein bedeutet zudem, dass mein Objekt-sein nicht
in mir selbst begriindet liegt, ebenso wenig wie das Sein des Anderen
durch mich konstituiert ist. Ich bin nur Objekt fiir den Anderen. Da-
mit ist nach Sartre der Zirkel des Solipsismus durchbrochen:

»Das sagt man zwar: man hat schon seit langem gesagt, daf3 der Andere mich
lehrt, wer ich bin. Aber dieselben, die diese These vertraten, behaupteten
andererseits, ich leitete den Begriff des Andern von mir selbst ab durch Re-
flexion iiber mein eigenes Vermégen und durch Projektion oder Analogie. Sie
blieben also innerhalb eines Teufelskreises, aus dem sie nicht herauskonnten.
In Wirklichkeit kann der Andere nicht der Sinn meiner Objektivitit sein, er
ist ihre konkrete und transzendente Bedingung.«%

Bereits am Beginn der Entwicklung seiner eigenen Theorie hatte Sar-
tre bemerkt, er habe nicht vor, einen neuen Beleg fiir die Gewissheit

% SuN 505.
% SuN 492.

173

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

der Existenz des Anderen zu geben. In gewisser Weise tut er dies aber
dennoch, um sich den Argumenten des Solipsismus und des metho-
dischen Zweifels gegentiber abzusichern, indem er der Gewissheit in
Bezug auf den Anderen eine neue Bedeutung zumisst. Der Andere ist
mir nach Sartres Theorie nie urspriinglich gegeben, er ist nie Objekt,
kann also auch nicht einer €moy1} anheim fallen. Gegeben ist mir der
Andere konkret im Phianomen des Blicks, als im Bewusstsein (von)
mir als Erblicktem. Diese konkrete Gegebenheit kann ebenso wenig
angezweifelt werden wie das Cogito selbst. Sartres Kritik wendet sich
an dieser Stelle noch einmal gegen Husserl. Eine Reduktion auf eine
Sphire der Eigenheit muss fruchtlos bleiben, weil ich von der welt-
jenseitigen Subjektivitit des Anderen nicht abstrahieren kann und
weil ich aus mir heraus den Anderen niemals ableiten kann. Die Abs-
traktion vergisst, dass der urspriingliche Zugang zum Anderen im
Konkreten liegt. Nach Sartre bedarf es auch keiner intersubjektiven
Konstruktion einer objektiven Welt, wie es bei Husserl der Fall ist.
Zwar ist der Andere sinnkonstitutiv fiir die Welt, aber diese Sinn-
zusammenhinge prisentieren sich als innerweltliche. Der Andere
fungiert zwar als »Objektivitdtsverstirkung«'® in dem Sinne, dass
er, in Heideggers Terminologie gesprochen, neue Verweisungszu-
sammenhinge in die objektive Struktur der Welt einfigt, aber im
selben Maf3e wird er selbst zum Objekt.10! Pierre, der ein Buch liest,
verleiht dadurch der Buchseite einen besonderen Status von Objekti-
vitdt gegeniiber mir, der ich das Buch nur undifferenziert betrachte,
aber in dieser Konstitution erscheint Pierre als Lesender selbst als
Objekt der Welt. Dies kann aber nicht bedeuten, dass Pierre seine
Subjektivitdt verliert, er ist Lesender durch die objektive Riickbin-
dung an das Buch nach dem Modus, das zu sein, was er ist, also an-
sich. Im urspriinglichen Sinne aber fungiert der Andere nicht als die
Objektivitit der Welt verstirkend, sondern durch seinen Blick wird

100 SuN 489.

101 Bej Heidegger ist allerdings diese Struktur anders gedeutet. Der Andere erscheint
nicht wie durch ein »magisches Band« (SuN 489) mit seinen Objekten verkniipft selbst
als Objekt in der Welt, sondern die Polaritit der Welt auf den Anderen hin als Zentrum
von intentionalen Verweisungen ist auf der Ebene des Zuhandenen gerade das ur
spriingliche Merkmal des Begegnens von Mitsein. Diese Polaritit, die der Welt neue
Strukturen hinzufiigt, ist gerade das urspriingliche Phdnomen, das nach Heidegger an-
deres Dasein begegnen ldsst, und nicht wie bei Sartre der Blick, der die Welt abflieBen
lasst. Auch kann die Storung, die mir das innerweltlich Seiende zum Vorhandenen wer-
den lasst, den Anderen nicht zum Objekt degradieren.

174

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Wesen des Anderen

mir im Gegenteil die Welt entweltlicht. Der Blick ist kein Objekt in
der Welt, und somit ist fiir Sartre klar, »dafl man den Andern nicht
zunichst in der Welt suchen muf3, sondern auf der Seite des Bewuf3t-
seins«!92, Dies ist kein solipsistisches Argument, der Andere ist nicht
Teil meines Bewusstseins, denn der Blick ist ja transzendierte Trans-
zendenz, aber es ist meine transzendierte Transzendenz, und ebenso
gewiss, wie das Cogito im préreflexiven Bewusstsein (von) ... die
Existenz meines Bewusstseins erfasst, erfasst es konkret etwa im
Bewusstsein (von) Scham die Existenz des Anderen. So kann zum
Beispiel die Scham niemals eigenheitlich reduziert werden, da der
Andere nicht ihr gegenstindliches Korrelat ist, sondern er ist unauf-
lésbar mit ihr verbunden: »Die Scham ist Enthiillung des Andern,
aber nicht so, wie ein Bewufstsein ein Objekt enthiillt, sondern so,
wie ein Moment des Bewufdtseins lateral ein anderes Moment als
seine Motivation impliziert.«103

Die Existenz des Anderen ist mir also gewiss durch das konkrete
faktische Auftreten des Blicks. Es wird wieder Sartres zentrale Argu-
mentationsstrategie deutlich. Der Andere ist nicht a priori vorgege-
ben, seine Wirklichkeit nicht im transzendentalen Sinne durch die
Notwendigkeit seiner Existenz impliziert, sondern seine Existenz zu
bezweifeln hiefe, das Cogito selbst zu bezweifeln:

»[...] der Andere erscheint mir nicht als ein Sein, das zundchst konstituiert ist
und mir dann begegnet, sondern als ein Sein, das in einem urspriinglichen
Seinsbezug zu mir auftaucht und dessen Unbezweifelbarkeit und faktische
Notwendigkeit die meines eigenen Bewuf3tseins sind. «10*

Auch wenn sich in einer konkreten Situation herausstellt, dass ich
mich getduscht habe, dass doch keiner hinter mir stand, wihrend ich
durch das Schliisselloch geschaut habe, habe ich mich dennoch nicht
iiber mein Erblicktwerden getiduscht. Die Tauschung betrifft nur den
Objekt-Anderen. Die Anwesenheit des Anderen bei mir, die der Blick
enthillt, ist nicht primar seine physische Anwesenheit. Sie wurde
zwar in diesem Fall durch empirische Daten — das Geridusch der
Schritte hinter mir — hervorgerufen, aber die eigentliche Anwesen-
heit des Anderen findet in der Transzendenz statt. Die objektive An-
wesenheit des Anderen ist wie alles Objektive stets bloff wahrschein-

102 SuN 490.
105 SuN 490.
104 SuN 494.

175

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

lich. Das Erblicktwerden soll aber ebenso gewiss sein wie das Cogito.
Das ist nur moglich, weil die Raumlichkeit der Situation nicht durch
die physische Anordnung der Gegenstande bestimmt wird. Derjeni-
ge, den ich hinter mir vermutet habe, ist also tatsichlich abwesend.
Diese Abwesenheit fuf3t aber auf einer Anwesenheit, sie ist »eine
Seinsbindung zwischen zwei oder mehreren menschlichen-Realité-
ten, die eine fundamentale Anwesenheit dieser Realitdten fiireinan-
der erfordert und iibrigens nur eine der besonderen Konkretisierun-
gen dieser Anwesenheit ist.«1% Der rdumliche Sinn der Situation ist
das Situiert-sein der Anderen in ihm: »ein Sein wird situiert nicht
durch seinen Bezug zu den Orten, durch seinen Lingen- und Breiten-
grad: es situiert sich in einem menschlichen Raum«%. Man erinnere
sich an dieser Stelle auch an das bereits mehrfach angefiihrte Phano-
men des Alleinseins. Wenn ich allein bin, verfalle ich nicht in eine
solipsistische Einstellung, sondern der Andere driingt sich mir durch
seine Abwesenheit besonders stark auf.

Und so situiere ich mich, indem ich konkret auf Andere bezogen
bin, die anwesend-abwesend sind: Ich denke an jemanden, der mir
fehlt, ich erwarte einen Freund, der sich verspitet, ich erfasse mich
als Européder gegeniiber den Asiaten und so fort. Im Grunde kann ich
die Situation so auf jedes menschliche Wesen extrapolieren: »in be-
zug auf jeden lebenden Menschen ist jede menschliche-Realitit auf
dem Hintergrund urspriinglicher Anwesenheit anwesend oder abwe-
send.«” Das Auftauchen des Blicks ist also nicht notwendig verbun-
den mit physischer Prisenz, sondern es ist eine Modifikation meiner
Situation, und ich kann mich iiber mein Erblicktwerden nicht tiu-
schen, weil ich immer schon konkret situiert bin.

»Denn das Erscheinen eines Menschen als Objekt im Feld meiner Erfahrung
ist nicht das, was mich lehrt, dafd es Menschen gibt. Meine Gewifsheit von der
Existenz der Andern ist von diesen Erfahrungen unabhingig, und sie ist es
vielmehr, die diese erst moglich macht.«1%8

Damit kann endgiiltig die Natur des Blicks beschrieben werden. In
jedem Blick erscheint ein Anderer als wahrscheinlich. Mit Gewissheit
ist mir jedoch mit jedem Blick mein Fiir-Andere-sein aufgezeigt, das
sich nicht in der kontingenten physischen Anwesenheit eines ande-

105 SuN 499.
1% SuN 500.
107 SuN 501.
108 SuN 502.

176

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Negation als Seinsbindung

ren Menschen erschopft. »Jeder Blick 1463t uns konkret — und in der
unbezweifelbaren Gewifsheit des Cogito — erfahren, daf$ wir fiir alle
lebenden Menschen existieren [...].«1%

4.6 Negation als Seinsbindung

Die Analyse des Blickphdanomens hat erwiesen, dass es eine konkrete
Seinsbindung zwischen dem eigenen Bewusstsein und dem des An-
deren gibt, die weder vom Bewusstsein konstitutiv gesetzt noch a
priori transzendental gegeben ist. Den Blick erfahre ich nicht primir
als mein Vermogen, sondern als Vermogen des Anderen. Die ontolo-
gische Struktur, die sich durch diese Erfahrung ausdriickt, nennt Sar-
tre das Fiir-Andere-sein. Noch bevor ich den Anderen zum Gegen-
stand meiner Welt machen kann, hat sein Blick mich bereits erfasst
und mich fiir thn eingenommen. Anders herum betrachtet wird das
Fiir-Andere-sein aber auch nur in der konkreten Enthiillung durch
einen Blick offenbar. Das heif3t, »daf3 das Fiir-Andere-sein keine on-
tologische Struktur des Fiir-sich ist.«11% Das Fiir-Andere kann nicht
aus dem Fiir-sich abgeleitet werden und umgekehrt. Die Gesamtheit
der beiden Strukturen macht das soziale Wesen des Menschen — hier
gemeint als reflexives Konzept, das Personalitit einschliefst — aus:
»das Sein, das sich dem reflexiven Bewuf3tsein enthiillt, ist Fiir-sich-
fiir Andere.«!! Die Struktureinheit und Gleichurspriinglichkeit der
beiden Komponenten in einem Wesen namens Mensch ergibt sich
also nur reflexiv. Auf der Ebene des prireflexiven Cogito enthiillen
sich das Fiir-sich und das Fiir-Andere gleichermafSen nicht als We-
sensnotwendigkeit, sondern als Faktum: »Daher hat mein Fiir-Ande-
re Sein, wie das Auftauchen meines Bewufltseins beim Sein, den
Charakter eines absoluten Ereignisses.«!2 Als absolutes Ereignis ist
das Faktum des Fiir-sich und des Fiir-Andere weder Teil der Geschich-
te, also kein Ereignis in der Zeit, noch geht es jeder Geschichte zeit-
lich vorher. Es ist »vorgeschichtliche Vergeschichtlichung, insofern
es Geschichte erst moglich macht.

Wenn nun weder ich den Anderen hervorbringe, noch der An-

109 SuN 504.
10 SuN 506.
11 SuN 506.
12 SuN 506.

177

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

dere mich, und wenn zudem unsere Seinsbindung nicht aus der
Struktur des Bewusstseins ableitbar ist, dann muss diese Seinsbin-
dung, wie bereits mehrfach erwihnt, in Form einer internen Negati-
on bestehen. Im Grunde driickt bereits jede Intentionalitit eine in-
terne Negation aus: Die Beziehung des Bewusstseins qua Fiir-sich zu
seinem intentionalen Gegenstand ist derart, dass es dieses Seiende
nicht ist.11 Intern ist diese Negation, weil das Fiir-sich, das Seiende,
dem es um sein Sein geht, »insofern dieses Sein ein Anderes-sein als
es selbst impliziert«*, und sein Objekt nicht einfach zwei dufSerlich
verschiedene Substanzen sind, sondern weil das Fiir-sich das Sein
dieses Objekts in sich schlieft, indem es freiheitlich diese Negation
realisiert und sich als diese Negation bestimmt. Das Fiir-Andere-sein
stellt allerdings einen Sonderfall dar. Hier steht nicht ein An-sich-
sein im Fokus der Intentionalitdt, sondern ein anderes Fiir-sich. Die
Negation des An-sich ist diejenige Seinsdekompression, aus der das
Fir-sich als solches hervorgeht. Der Andere hingegen hat selbst das
An-sich transzendiert und droht nun, mir meine Welt zu stehlen. Die
erste Negation des Anderen besteht daher in einer Zuriickweisung:

»Wenn es einen Anderen iiberhaupt gibt, so muf ich vor allem derjenige
sein, der nicht der Andere ist, und in eben dieser durch mich an mir voll-
zogenen Negation mache ich mich sein und taucht der Andere als Anderer
auf.«115

Die Zuriickweisung des Anderen ist interne Negation, weil sie mich
in meiner Selbstheit verstirkt. Sie ist die »fortgesetzte Wahl der
Selbstheit durch sie selbst«!¢, in ihr liegt ein Selbstbezug, eine Kon-
stitution des Ich-selbst, die nicht-thetisch, also nicht reflexiv ist.
Ebenso wird der Andere durch diese Zuriickweisung konstituiert; es
wird ihm nicht von mir sein Sein verliehen, sondern sein Anderer-
sein: »[...] dieses Sichlosreiflen, das das Sein des Fiir-sich ist, macht,
dafl es einen Anderen gibt.«!7

Eine interne Negation ist also nicht eine dufere Trennung, son-
dern eine »vereinigende Seinsbindung«!'8. Sie ist im Falle des An-
sich-seins dadurch gegeben, dass das Fiir-sich nicht absolut weltjen-

13 Vgl. Kap. 4.2, S. 149.
1 SuN 37.
115 SuN 507.
16 SuN 507.
17 SuN 508.
115 SuN 508.

178

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Negation als Seinsbindung

seitig, sondern bei der Welt anwesend ist. Auch an den Anderen bin
ich durch interne Negation gebunden, allerdings ist die Seinsbindung
in diesem Falle wechselseitig: »der Andere muf§ beim Bewuftsein
durch und durch anwesend sein und es sogar ganz durchdringen, da-
mit das Bewuf3tsein, eben indem es nichts ist, diesem Andern ent-
gehen kann, der es zu verkleben droht.«!? Ich bin also nicht nur
anwesend beim Anderen, indem ich mich als der bestimme, der nicht
dieser Andere ist, sondern der Andere ist ebenso anwesend bei mir;
dies zeigte sich konkret im Blick. Das Fiir-sich steht also hier dem
Flir-sich gegeniiber, aber die Distanz zwischen den beiden ist nicht
ein duflerer Abstand, es werden nicht mehrere Selbste konstatiert,
sondern die Distanz ist intern, das Selbst ist im Anderen von sich
durch Zuriickweisung getrennt: »Der andere existiert fiir das Be-
wufdtsein nur als das zuriickgewiesene Sich-selbst.«12 Und gerade
als dieses Sich-selbst ist er in der Lage, seinerseits mich zuriickzu-
weisen.

Der Seinsbezug zum Anderen besteht also in einer doppelten
Zuriickweisung. Diese Zuriickweisung beruht aber auf einer Aner-
kennung. Damit ich den Anderen zuriickweisen kann und mich als
denjenigen bestimmen kann, der nicht dieser Andere ist, muss ich
ihn als Anderen anerkennen. Damit erkenne ich aber auch an, dass
ich das vom Anderen zuriickgewiesene, das entfremdete Ich bin.

»Ich entgehe dem Andern, indem ich ihm mein entfremdetes Ich in den Han-
den lasse. Aber da ich mich als Losreiflen vom Andern wihle, iibernehme ich
dieses entfremdete Ich als meines und erkenne es als meines an. Mein Mich-
losreifSen vom Andern, das heif3t mein Ich-selbst, ist seiner Wesensstruktur
nach Ubernahme dieses Ich, das der Andere zuriickweist, als meines; es ist
sogar nur das.«2!

Dieses entfremdete Ich ist das Objekt-Ich. Fiir-Andere-sein bedeutet
die Ubernahme des Objekt-Ich, das mir zugleich, da ich es nicht kon-
stituiere, entgeht. Der Kern der Struktur des Fiir-Andere-seins ist
also die Annahme der Objektivierung durch Andere. Um den Ande-
ren im Sinne der internen Negation zuriickzuweisen, oder anders
ausgedriickt, um dieser Andere nicht zu sein, muss ich mein Objekt-
sein fiir den Anderen iibernehmen. Sartre benutzt an einer Stelle

19 SuN 508.
120 SuN 509.
121 SuN 511.

179

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

sogar die Begriffe »Fiir-Andere-sein« und »Objekt-Ich« synonym.122
Zugleich muss ich den Anderen als Subjekt anerkennen, das meine
Subjektivitdt begrenzt. Den Anderen als Subjekt anerkennen heifst
aber, keine dufsere Trennung zu akzeptieren, da er dann zum Objekt
erstarren wiirde. Mein Bewusstsein und das des Anderen sind »zwei
ihrem Seinsmodus nach vollig [identische] Wesen [...], die beieinan-
der unmittelbar anwesend sind, denn zwischen ihnen ist kein Mittel-
glied denkbar, da nur das Bewufltsein das Bewufitsein begrenzen
kann.«12 Die einzig mogliche Trennung zwischen diesen beiden We-
sen ist das Objekt-Ich. Hier ist der Begriff Objekt-Ich etwas irrefiih-
rend. Es ist nicht das empirische Ich gemeint, sondern das durch den
Anderen objektivierte Ich. Als Objekt-Ich bin ich das, was ich bin,
indem ich die Grenze iibernehme, die der Andere mir setzt. Fiir-An-
dere-sein qua Objekt-Ich bedeutet ebenfalls kein reines An-sich-sein.
Die Objektivierung, die ich durch den Anderen erfahre, bedeutet kei-
ne Rekompression des Fiir-sich, sondern sie ist Teilnahme des Fiir-
sich am An-sich.12

Aufbauend auf die erste Negation des Anderen, die mich mein
Objekt-fiir- Andere-sein tibernehmen lief3, beschreibt Sartre die Ob-
jektivierung des Anderen als zweites Moment der negativen Seins-
bindung. Die erste Negation, der Andere nicht zu sein, hat zu einer
Negation meiner Transzendenz gefiihrt, die ich nicht selbst hervor-
bringe, sondern durch den Anderen erfahre. Die Objektivierung ruft
aber mein Bewusstsein von mir als freier Spontaneitit wach. Meine
Transzendenz bricht nicht zusammen, sondern behauptet sich gegen-
iber den Objektivierungsversuchen des Anderen. Das LosreifSen
vom Anderen, das einerseits Anerkennung meines Objekt-seins war,
fithrt mir nun, da es Bewusstsein (von) diesem Losreiflen ist, meine
Freiheit vor Augen. »Eben durch dieses Losreifsen, das den andern in
den Besitz meiner Grenze bringt, werfe ich den andern schon aus
dem Spiel.«% Die beiden Negationen iiberlagern sich und schlieflen
einander aus: ist die eine realisiert, wird die andere dadurch verdeckt.

12,50 ist mein Fiir-Andere-sein, das heifst mein Objekt-Ich, kein von mir abgetrenntes
und in einem fremden Bewuftsein vegetierendes Bild ...« (SuN 511).

123 SuN 513.

124 Vgl. Theunissen 1977, 212: »Das Fiir-Andere-sein ist die spezifische Weise, in der
das Fiir-sich am An-sich teilnimmt. Insofern ist es ein An-sich-sein und doch nicht
reines An-sich-sein. Es ist vielmehr, nach Sartre, die gesuchte Verbindung von Fiir-sich
und An-sich selbst«.

125 SuN 514.

180

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Negation als Seinsbindung

Thre Reihenfolge ist aber nicht beliebig, sie sind nicht ontologisch
gleichurspriinglich. Die zweite Negation wird durch die erste moti-
viert, und diese Motivation ist affektiv. Der Ubergang von der ersten
zur zweiten Negation ist keine Wesensnotwendigkeit, sondern empi-
risch kontingent und situativ bedingt. In der Furcht etwa erfasse ich
mich als bedroht, insofern ich mein Objekt-sein entdecke. Der Furcht
entgehe ich, indem ich mein Objekt-sein als unwesentlich erfasse
und so zu mir zuriickkehre. Dadurch wird das Objektivierungsver-
héltnis umgedreht: »Der Andere wird dann das, was nicht zu sein
ich mich mache, und seine Moglichkeiten sind Moglichkeiten, die
ich zuriickweise und einfach betrachten kann, also tote-Moglich-
keiten.«126

In der Objektivierung durch den Anderen finde ich mich selbst
wieder. Ich brauche den Anderen, um das zu sein, was ich bin, aber
ich erhebe mich iiber ihn, indem ich ihm die gleiche Begrenzung auf-
zwinge, die mir zuteil wurde. Am Phdnomen des Stolzes wird dies
besonders deutlich. Ich bin stolz gegeniiber dem Anderen, erkenne
ihn somit als Subjekt an, und ich erkenne zugleich an, dass ich dieses
Objekt bin, zu dem der Andere mich macht. Denn Gegenstand mei-
nes Stolzes sind nicht meine freien Moglichkeiten, sondern die ob-
jektiven Eigenschaften, die der Andere in mir sieht. Damit mache ich
mir meine objektiven Eigenschaften aber zu eigen, ich erkenne mich
als fiir sie verantwortlich an. Dadurch wird wiederum der Andere als
Anderer in seiner Funktion, konstitutiv fiir meine Objektheit zu sein,
negiert. Der hochmiitige Stolz ist »die Behauptung meiner Freiheit
gegeniiber dem Objekt-Andern«'?” und somit ein unaufrichtiges Ge-
fiihl, da ich in ihm das zu sein vermeine, was ich bin.128

Der durch die zweite Negation konstituierte Objekt-Andere ist
ebenso wenig wie das durch die erste gesetzte Objekt-Ich eine blofie
Abstraktion von empirischen Daten. Die Transzendenz des Anderen
ist zwar transzendiert, aber sie ist damit nicht ausgeschaltet und zur
bloflen Eigenschaft des Objekt-Anderen geworden, sondern sie er-
scheint im innerweltlichen Kontext, in dem mir der Objekt-Andere
begegnet. Er ist tiber sich hinaus als »wiitend« oder »vergniigt,
»sympathisch« oder »unsympathisch«, und er tberschreitet die
Utensilien auf gewisse Zwecke hin, aber all diese Transzendenzen

126 SuN 515f.
127 SuN 519.
128 Vgl. das Kapitel »Die Unaufrichtigkeit«, SuN 119 ff.

181

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

sind wiederum von mir iiberschritten und in die Innerweltlichkeit
verwiesen. Der zentrale Begriff, mit dem Sartre an dieser Stelle ope-
riert, ist der des Engagements. Das Engagement vereinigt die Trans-
zendenz zur Welt hin mit Sartres Primat der konkreten Situation:

»Ich erfasse mich ja nie abstrakt als reine Moglichkeit, ich selbst zu sein,
sondern ich lebe meine Selbstheit in ihrem konkreten Entwurf auf diesen
oder jenen Zweck hin: ich existiere nur als engagiert, und ich gewinne nur
als solcher Bewuftsein (davon), zu sein.«'?

Die Pointe der Konstitution des Objekt-Anderen besteht nun darin,
dass in ihr das Engagement des Anderen nicht etwa aufgehoben, son-
dern lediglich modifiziert erfasst wird. Es ist namlich so, dass »das
Innerweltlich-sein, das durch mich zum Andern kommt, ein reales
Sein ist«'3%, durch das der Andere real qualifiziert ist. Die Objektiva-
tion ldsst den Anderen also nicht zum unbelebten Ding erstarren,
sondern gibt ihm seine konkrete und reale Innerweltlichkeit: »ich
mache ihn sich mitten in der Welt verlieren« .

Demnach sind zwei Formen des Engagements zu unterscheiden,
nimlich ein Subjekt-Engagement und ein Objekt-Engagement. Das
Subjekt-Engagement kommt mir zu sowie auch dem Anderen, inso-
fern er als Subjekt erfasst ist:

»Kurz, insofern ich fiir mich existiere, mufs mein >Engagement< in einer Si-
tuation in dem Sinn verstanden werden, wie man sagt: >Ich bin jemandem
gegeniiber engagiert, ich habe mich engagiert, dieses Geld zuriickzugeben«
usw.« 132

Obwohl die Beispiele, die Sartre hier anfiihrt, es suggerieren, handelt
es sich bei seinem Begriff vom Engagement nicht um das rein kon-
tingente Streben nach diesen oder jenen Zielen. Subjekt-Engagement
ist nicht mit zum Beispiel »sozialem Engagement« im vulgarsprach-
lichen Sinne zu verwechseln, sondern es ist die ontologische Verfas-
sung des Subjekts, die ein solches ontisches Engagement erst moglich
macht. Nur in diesem ontologischen Sinne einer stets in der Welt
situierten Transzendenz kann gesagt werden: »ich existiere nur als
engagiert.« Die Objektivation des Anderen modifiziert dessen Enga-
gement zum Objekt-Engagement:

129 SuN 521.
130 SuN 521.
131 SuN 521.
132 SuN 521.

182

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Negation als Seinsbindung

»Wenn ich aber den Andern als Objekt erfasse, vermindert sich dieses objek-
tivierte Engagement und wird ein Objekt-Engagement in dem Sinn, wie man
sagt: >Das Messer ist tief in die Wunde eingedrungen [engagé]; die Armee
war in einen Engpaf eingedrungen [engagée]<.«1%

Diesen partizipialen Gebrauch von »engager« kennt die deutsche
Sprache nicht, daher ist es schwierig, den genauen Sinn der Beispiele
in der Ubersetzung zu fassen. Das Messer ist »in die Wunde enga-
giert«, das heif3t, es liegt etwas in diesem Messer-Objekt, das auf das
Eindringen in die Wunde hin wirkt, aber das Messer bewirkt nicht
aktiv sein eigenes Eindringen. Das Engagement des Messers besteht
in seiner Eingebundenheit in einen situativen Kontext, in dem es
Utensil fiir jemanden ist, Mittel um jemanden zu verletzen. Ebenso
ist der Objekt-Andere in die Welt engagiert, indem ich ihn verwelt-
liche und in einen situativen Kontext einfiige. Da der Andere aber
niemals aufhort, Subjekt zu sein, dieses Subjekt-sein vielmehr durch
meine Objektivierung nur voriibergehend verdeckt wird, ist auch das
Objekt-Engagement ein ontologisches Engagement, da in ihm das
ontologische Subjekt-Engagement nicht ausgeschaltet, sondern nur
»vermindert« und in die Welt eingebettet wird. Sartre unternimmt
hier mit seinem Begriff vom Engagement einen bemerkenswerten
Versuch, die Prisenz fremder Freiheit in einer Welt der Objekte fass-
bar zu machen. Zwar kann der Andere als Objekt niemals frei sein,
aber das liegt daran, dass ich zur Rettung meiner eigenen Freiheit
diese Objektivierung an ihm vorgenommen habe. Die urspriingliche
Freiheit des Anderen zeigt sich unhintergehbar in der Begrenzung,
die sie an meiner Subjektivitit bewirkt. Auf der innerweltlichen Ebe-
ne, der Ebene der Welt-fiir-mich, konstituiere ich den Anderen —
nicht abstrakt, sondern konkret in der Situation, ich »mache ihn
sein«, wie Sartre es immer wieder ausdriickt — als Objekt und seine
Freiheit als Objekt-Engagement. Der Unterschied zwischen dem Ob-
jekt-Engagement des Messers und dem des Anderen besteht darin,
dass das konkrete Sein des Messers in seinen Utensilititsbeziigen
vollig aufgeht, wihrend der Andere stets transzendierte Transzen-
denz bleibt, er ist hinter der Maske der Objektivitit, die ich ihm auf-
driicke, weiterhin der Andere, der potentiell immer eine Gefahr fiir
meine Subjektivitit darstellt.

Ein weiterer Unterschied des Objekt-Anderen zu den bloflen
Objekten besteht in seiner Totalitit. Wihrend die einzelnen Uten-

133 SuN 521.

183

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

silien immer in einen bestimmten eingeschrinkten innerweltlichen
Kontext eingebunden sind, ist der Andere in Bezug zu allen Uten-
silitaitskomplexen definierbar. Er zentriert die Welt um sich — diese
Polaritit war bereits bei Heidegger aufgefunden worden®* —, ist
immer noch der Ort, an dem meine Welt abflief3t, nur ist dieser Ort
jetzt nicht mehr weltjenseitig, sondern in die Welt gesetzt. Er ist eine
Interioritit innerhalb der Welt, ein »erstarrtes AbfliefSen der Objekte
meiner Welt auf ein bestimmtes Objekt meines Universums hin.«13
Der Objekt-Andere ist somit nicht ein Teil des Subjekt-Anderen,
sondern beide sind koextensive Totalititen, die zusammen das Wesen
des Anderen in seiner fundamentalen Verwobenheit mit mir erge-
ben. Mit diesem Resultat ldsst sich nach Sartre auch das Problem
der Erkenntnis des Anderen klaren:

»Der grundsitzliche Unterschied zwischen Objekt-Anderem und Subjekt-
Anderem kommt allein daher, daf3 der Subjekt-Andere in keiner Weise als
solcher erkannt oder auch nur erfafit werden kann: es gibt kein Problem der
Erkenntnis des Subjekt-Andern, und die Objekte der Welt verweisen nicht
auf seine Subjektivitit; sie beziehen sich nur auf seine Objektheit in der Welt
als — auf meine Selbstheit hin tiberschrittenen — Sinn des innerweltlichen
Abfliefens. «136

Damit sind die wichtigsten Resultate aus Sartres Analyse des Fiir-
Andere-seins fiir die vorliegende Arbeit herausgestellt. Sartre selbst
fasst die Ergebnisse wie folgt zusammen:

»Wir haben gelernt, daf} die Existenz des Andern in der Tatsache meiner
Objektivitit und durch sie mit Evidenz erfahren wird. Und wir haben auch
gesehen, dafd meine Reaktion auf meine eigene Entfremdung fiir Andere sich
durch das Wahrnehmen des Andern als Objekt dufSert. Kurz gesagt, der An-
dere kann fiir uns in zwei Formen existieren: wenn ich ihn mit Evidenz er-
fahre, verfehle ich, ihn zu erkennen; wenn ich ihn erkenne, wenn ich auf ihn
einwirke, dann erreiche ich nur sein Objekt-sein und seine wahrscheinliche
innerweltliche Existenz; eine Synthese dieser beiden Formen ist nicht mog-
lich. « %37

-

* Vgl. Kap. 3.2, S. 101.
155 SuN 522.
% SuN 524.
7 SuN 538.

[

184

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Abkehr vom transzendentalphilosophischen Ansatz
4.7 Die Abkehr vom transzendentalphilosophischen Ansatz

An dieser Stelle ist es angebracht, auf die Kritik Michael Theunis-
sens’ einzugehen, da in ihr ein fundamentales Scheitern der Grund-
intention Sartres, die transzendentale Methode zu iiberwinden, kon-
statiert wird. Ausgangspunkt der Kritik ist die eben besprochene
Objektivierung des Anderen als zweites negatives Moment der Be-
ziehung zu ihm. In dieser Objektivierung liegt nach Theunissen eine
blofle Umkehrung des transzendentalphilosophischen Ansatzes:

»Vom Ende her verrit sich nun aber die gesamte Theorie ihrem Grundzug
nach als Transzendentalphilosophie. [... Das Bestreben nach ihrer Uberwin-
dung] erreicht nicht sein Ziel, weil es das transzendentalphilosophische Sche-
ma lediglich umkehrt. Zwar nicht der Andere, aber das Ich ist im Fiir-Andere-
sein Objekt; zwar nicht ihn, aber mich iiberkommt ein Weltentwurf, der mir
eine bestimmte Stelle in Raum und Zeit zuteilt; zwar nicht das fremde, aber
mein Sein wird zu quasi-dinglicher Vorhandenheit. Was in dieser Umkeh-
rung bleibt, das ist die transzendentalphilosophische Dualitit selbst, die bipo-
lare Einheit von Welt und >Welt,, von apriorischem Uberwurf und faktisch
Gegebenem, von Horizont und horizontal Erscheinendem. «3

Mit den Ergebnissen der vorliegenden Untersuchung kann Theunis-
sens Kritik ihrerseits kritisch betrachtet werden. Diese stiitzt sich im
Kern auf Sartres Grundintention, die Dualitit von Welt und » Welt,
von horizontalem Weltentwurf und in diesem erscheinendem Seien-
dem zu iiberwinden. In jeder faktisch vollzogenen Objektivation liegt
faktisch eine solche Dualitdt. Daher kann es nicht darum gehen, die
Dualitdt aus allen Seinsebenen herauszustreichen. Sartres Abkehr
vom transzendentalphilosophischen Ansatz kann demnach nicht be-
deuten, dass es keine Konstitution von Objektivitdt mehr gibt, son-
dern lediglich, dass diese nicht mehr zum Fundament des Seins der
Subjektivitdt gemacht wird. Fiir-sich und FiirAndere sind ontolo-
gisch gleichurspriinglich, aber sie lassen sich nicht auseinander her-
leiten, sie umfassen einander nicht. Sartres Betrachtung des Fiir-An-
dere-seins und der in ihm liegenden Objektivierungstendenzen
wandeln an der Grenze zur Anthropologie. Das ist Sartre durchaus
bewusst: »Es wire vielleicht nicht unmdéglich, uns ein von jedem Fiir-
Andere freies Fiir-sich zu denken, das existierte, ohne die Moglich-

138 Theunissen 1977, 225-230.
139 Ebd., 226.

185

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

keit, ein Objekt zu sein, auch nur zu vermuten. Aber dieses Fiir-sich
wiire eben nicht sMensch«.«140

Die Betrachtung des Fiir-Andere-seins ist nicht im gleichen fun-
damentalen Sinne ontologisch wie die Herleitung des Fiir-sich aus
dem An-sich. Sie beruht auf zwei »faktischen Notwendigkeiten«:
der Faktizitiat des Blicks in der konkreten Situation, dem wir nicht
entgehen konnen und der Faktizitit unseres Menschseins, das in
einem Fiir-sich-fii- Andere besteht. Faktische Notwendigkeit bedeu-
tet hierbei den Gegenbegriff zur transzendentalen Wesensnotwen-
digkeit. Es ist eine Notwendigkeit, die uns nach Sartre das prirefle-
xive Cogito enthiillt.

Meine Objektivierung des Anderen bedeutet nicht, dass sie Be-
dingung der Maglichkeit seines Seins ist. Sie ist Bedingung der Mog-
lichkeit seines Anderer-seins. Darin liegt in der Tat eine transzenden-
tale Sichtweise. Aber die eigentliche Pointe der sartreschen Position
besteht darin, dass diese Moglichkeitsbedingung ihrerseits auch noch
einmal bedingt ist, und zwar nicht transzendental bedingt, sondern
konkret motiviert. Im Blick des Anderen macht mich dieser nicht
zum Objekt, sondern ich erfahre mich als Objekt-fiir-ihn. Darin liegt
der subtile, aber entscheidende Unterschied. Damit der Andere mich
explizit zum Objekt machen kann, bedarf es seinerseits meines
Blicks, aber mit dieser Betrachtung ist nichts gewonnen, es sind nur
die Rollen vertauscht. Der Blick geht nicht von mir zum Anderen,
sondern er bertthrt mich vom Anderen her. In diesem Sinne »habe«
ich tiberhaupt keinen Blick; das Phinomen des Blicks ist immer An-
geblicktwerden. Ohne dass ich meine Transzendenz also faktisch ver-
liere, fithle ich mich durch den Blick in meiner Freiheit bedringt, und
dies motiviert mich zu jener transzendental zu nennenden Anstren-
gung, den Anderen als Objekt in seine Schranken zu weisen.

Theunissens zweites Argument bezieht sich auf die Formulie-
rungen Sartres, aus denen er eine Freigabe des Anderen im heideg-
gerschen Sinne herausliest. »Und gerade dieses Sichlosreifien, das das
Sein des Fiir-sich ist, macht, daf es einen Andern gibt.«*#! Der Ande-
re erfahrt »im Zusammenbruch seiner eigenen Transzendenz Sinn
und Seinsgeltung erst aus meinem Entwurf«'%2, aber es ist eine
Seinsgeltung, die besagt, dass es den Anderen »gibt«, und damit ist

140 SuN 506.
41 SuN 508.
142 Theunissen 1977, 226.

186

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Abkehr vom transzendentalphilosophischen Ansatz

eine Bestitigung seiner Existenz durch meine Erkenntnis gemeint.
Ich gebe den Anderen also nicht wie bei Heidegger in Hinsicht auf
eine authentische Seinsweise frei, sondern in Hinsicht auf meine
mogliche Erkenntnis von ihm. Der transzendentale Ansatz findet
sich so nicht, wie Theunissen annimmt, im Grundzug der gesamten
sartreschen Theorie, sondern er ist Teil dieser Theorie, er bildet sich
auf einer Ebene, die den urspriinglichen Bezug zum Anderen immer
schon verlassen hat, aber trotzdem nicht von diesem getrennt werden
kann, weil aus dem urspriinglichen Bezug die Notwendigkeit er-
wichst — und zwar als faktische, nicht als transzendentale Notwen-
digkeit —, einen transzendentalen Standpunkt einzunehmen. In die-
sem Sinne ist auch das letzte Zitat Sartres zu lesen, das im vorigen
Abschnitt angefiihrt wurde, dass namlich der Andere in zwei mogli-
chen Formen fiir uns existieren kann, namlich unerkennbar, aber
evident, oder erkannt, aber nur innerweltlich und damit als wahr-
scheinlich. Die Synthese dieser beiden Formen — damit endet das Zi-
tat — ist nicht moglich. Aber es ist ein standiger Ubergang zwischen
diesen Formen nicht nur moglich, sondern faktisch im konkreten
Umgang mit Anderen stets wirklich. Sartres Bemithung zur Uber-
windung des transzendentalen Standpunktes hat nicht zu dessen
Auflosung gefiihrt, sondern sie hat ihm seinen Platz innerhalb des
konkreten Zugangs zu und des Umgangs mit Anderen zugewiesen.
Das Problem des Anderen wurde damit bei Sartre neu verortet.
Der Andere ist nicht primér ein Problem fiir die Reflexion, sondern
das problematische Auftreten des Anderen ermoglicht und weckt die
Reflexion und zwingt sie, den eigenen Standpunkt zu behaupten.
Damit ist aber auch gezeigt, dass der Andere nicht »problematisch«
im Sinne eines philosophisch zu lésenden Problems ist, sondern dass
sein Problemcharakter integraler Bestandteil der Existenz ist. Ohne
den Anderen gibe es keinen Selbstbezug, oder ontologisch aus-
gedriickt: Das Fiir-sich braucht ein anderes, das gleichsam als Ein-
dimmung und Eingrenzung der Seinsdekompression fungiert. Das
eigene Streben danach, das zu sein, was ich bin, kann nur mit Hilfe
des Anderen gelingen, ich »bendétige [...] Andere, um alle Strukturen
meines Seins voll erfassen zu konnen«'#3, und dieser Prozess miindet
nicht in ein An-sich-sein, sondern in jene lebendige sich selbst voll-
ziehende Bewegung: die Existenz. Im nun noch ausstehenden letzten
Kapitel wird Merleau-Ponty das Problem des Anderen in seinem Ver-

143 SuN 407, vgl. oben.

187

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Fiir-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre

hiltnis zur Reflexion und zur Existenz noch einmal umformen; er
wird dies unter dem Primat des Leibes als des Milieus, in dem sich

die Existenz vollzieht, tun.

188

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47.


https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur
Welt und mit Anderen

Die vorangegangenen Betrachtungen haben eine grundlegende Ten-
denz innerhalb der existenzphilosophischen Phinomenologie auf-
gezeigt. Der natiirliche Dialog zwischen mir und der Welt ist stets
bedroht aufzubrechen. Bei Husserl ist es die radikal vollzogene &mo-
xN, die uns unseren Zugang zur Welt besser verstehen lisst, die uns
aber allerdings auch den Anderen zum Problem werden ldsst. Bei
Heidegger benotigt das Dasein keine phanomenologische Reduktion,
um zu sich zu finden, allerdings bedarf es einer radikalen Vereinze-
lung, um die Moglichkeit eigentlichen Selbstseins aufbrechen zu las-
sen. Das Mitdasein wird dadurch an den Rand des existenzphiloso-
phischen Blickfeldes gedringt. Sartre legt grofSes Gewicht auf die
Wechselseitigkeit der Beziehung Ich-Anderer, allerdings ist es eine
Beziehung gegenseitigen Weltentzugs. Im Fiir-Andere-sein ergibt
sich tiberhaupt erst die Moglichkeit fiir das Bewusstsein, auf sich
zuriickzukommen, allerdings um den Preis eines latent immer vor-
handenen Blicks, in dem die Welt aufbricht und durch den sie ab-
flie3t.

Mit Maurice Merleau-Ponty tritt nun ein Denker in unsere Un-
tersuchung ein, dem es darum geht, den natiirlichen Dialog, die tiefe
Verbundenheit von mir und Welt so wie von mir und dem Anderen
philosophisch zu erfassen.!

! Eine gut lesbare allgemeine Einfiihrung in das Denken Merleau-Pontys bietet Paul
Good: Maurice Merleau-Ponty: Eine Einfiihrung (Good 1998). Eine frithe Einfithrung
unter besonderer Beriicksichtigung der Intersubjektivitidt stammt von Mary Rose Bar-
ral: Merleau-Ponty : The role of the body-subject in interpersonal relations (Barral
1965); ebenfalls hervorzuheben ist, weil die Auswahl der dort behandelten Philosophen
denen in dieser Arbeit entspricht, das Buch von Christopher Macann: Four phenomen-
ological philosophers : Husserl, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty (Macann 1993);
schlieBlich als kompakten Einstieg im Zusammenhang der franzésischen Phinomeno-
logie das Kapitel iiber Merleau-Ponty bei Bernhard Waldenfels: Phinomenologie in
Frankreich (Waldenfels 1998), 142-217.

189

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Er muss sich dabei vor der Gefahr hiiten, durch die Macht der
Reflexion diese Verbundenheit zu tibergehen, sie dadurch aufzubre-
chen und damit anschlieffend nicht mehr in ihrer Urspriinglichkeit in
den Blick zu bekommen. Der Andere darf nicht linger als Eindring-
ling in meine Welt gesehen werden, den ich durch welch konstitutive
Leistungen auch immer zuriickzudrangen versuche. Dass dies sowie-
so nie vollstindig gelingen kann, hat Sartre gezeigt.

Der Hauptteil dieses Kapitels wird sich mit Merleau-Pontys
Hauptwerk von 1945 befassen, der Phanomenologie der Wahrneh-
mung?. Dieses Werk ist das wohl in sich geschlossenste und umfas-
sendste Zeugnis des Denkens des franzgsischen Philosophen, eines
Denkens, das allerdings weitere Entwicklung erfahren hat. Wihrend
hier noch eine kritische Auseinandersetzung und — wie der Titel es
bereits anzeigt — eine Adaption der Phinomenologie im Dienste einer
philosophischen Theorie der Wahrnehmung im Vordergrund steht,
wird es spéter eine Bewegung »von der Wahrnehmung zum Aus-
druck«® und eine Hinwendung zu einer Ontologie des étre brut ge-
ben. Da Merleau-Ponty in diesen spiteren Phasen seines Denkens
den Boden der existenzphilosophischen Phidnomenologie verldsst,
stehen sie hier nicht mehr im Kern der Untersuchung. Dennoch wird
es am Schluss einen kurzen Ausblick auf die Spitphilosophie geben.
Ohne dabei in die Diskussion eingreifen zu wollen, ob Merleau-Pon-
tys Denken insgesamt in zwei Phasen zerfillt, so wie es Merleau-
Ponty bisweilen selbst suggeriert, ob das spatere Denken, wie Bern-
hard Waldenfels schreibt, eine »Radikalisierung«* der fritheren
Denkweise darstellt, oder ob das Werk insgesamt ein homogenes
Ganzes darstellt, wird dabei der Versuch unternommen, zumindest
in Bezug auf die Intersubjektivititsproblematik aufgrund des Tief-
gangs der Gedanken, die in der Phinomenologie der Wahrnehmung
ausgesprochen werden, das Spatwerk eher als eine vertiefende Ergin-
zung als eine radikale Neufassung zu verstehen.

Den Boden fiir die in der Phinomenologie der Wahrnehmung
vollzogene Umformung des Problems des Anderen bilden die bereits
besprochenen Positionen, bei deren Betrachtung sich eine bestimmte
Entwicklungslinie herauskristallisiert hat, eine Linie von der reflexi-

2 Maurice Merleau-Ponty: Phianomenologie der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 1966)
[PhW]; im Original: Phénoménologie de la perception (Merleau-Ponty 1945).

> Good 1998, 147.

+ Waldenfels 1998, 198.

190

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

ven Fassung des Problems des Anderen tiber die existenzielle Verein-
zelung, die den Anderen ausschliefSt, bis hin zu einer Fassung des
Problems der Reflexion, das im Anderen griindet, eine Linie also der
Vertiefung der reflexiven Problematik, die zur eigentlichen Proble-
matik der Reflexion fiihrt. Diese Linie wird bei Merleau-Ponty ihre
systematische Vollendung finden, indem er zeigt, dass die Reflexion
und der Andere gleichurspriinglich im Phanomen der Selbstgegeben-
heit griinden. Weder ist es letztlich die Aufgabe der Reflexion, den
Anderen konstitutiv hervorzubringen, noch ist es urspriinglich der
Andere, der mir die Reflexion erst ermoglicht. Beide Bewegungen
griinden vielmehr in der einzigartigen und geheimnisvollen Bewe-
gung der Existenz selbst. Das ist der tiefste Punkt, den die existenz-
philosophische Phinomenologie erreichen kann. Von hier aus gibt es
nichts, was durch Analyse weiter aufzuklaren wire, es bleibt lediglich
die Analogie zu jener anderen ritselhaften Bewegung, die sich im
Grunde der Existenz vollzieht: der Zeit. Damit findet die in dieser
Arbeit herausgearbeitete Gedankenlinie ihre Vollendung. Es wird
deutlich, dass der Weg, den die Philosophie, angeregt durch das Pro-
blem des Anderen, gegangen ist, kein vermeidbarer Umweg war, dass
das Ziel seine Bedeutung erst im Durchlaufen der einzelnen Statio-
nen erhilt und dass Philosophie und unreflektiertes Leben einander
nicht ausschliefen. So wie die Existenz in sich auch den Anderen
immer mitvollzieht, so muss auch die Philosophie, um zum Kern
der Existenz vorzudringen, lernen, nicht nur sich, sondern gleich-
urspriinglich den Anderen zu denken. Andererseits wird es immer
einen Punkt geben, hinter den die Philosophie nicht gelangen kann,
weil die Rétsel des Denkens letztlich Ausdruck der ritselhaften Exis-
tenz sind, deren Selbstverhdltnis keinesfalls die Selbstdurchsichtig-
keit impliziert; dies gilt es, zu verstehen.

5.1 Die Wahrnehmung als praobjektive Sicht

Versuchen wir eine erste Annaherung an Merleau-Pontys Haupt-
werk {iber eine Interpretation des Titels. Eine Phinomenologie ist
darin angekiindigt, und zwar eine solche der Wahrnehmung. Nun
mochte man gleich einwenden, dass sich Phinomenologie doch ei-
gentlich immer mit Wahrnehmung befasst. Bei Merleau-Ponty aber
ist die Wahrnehmung nicht nur Ausgangspunkt der philosophischen
Betrachtung, deren Ziel es wire, Wahrnehmung geistig zu erfassen

191

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

und zu durchdringen, sondern die Wahrnehmung soll ihren Status
der Urspriinglichkeit, des unmittelbaren Weltzugangs, behalten und
durch die Philosophie etablieren. Das Subjekt ist bei Merleau-Ponty
urspriinglich nicht transzendentale Subjektivitit, sondern Wahrneh-
mungssubjekt. Belege dafiir liefern ihm die moderne Psychologie,
insbesondere die Gestalttheorie.

Diese Hinwendung zur Wahrnehmung, ihre Etablierung gegen-
iiber dem Denken, findet man bei Merleau-Ponty bereits sehr friih.
Im Jahre 1933 etwa, also mehr als zehn Jahre vor der Veroffent-
lichung der Phdnomenologie der Wahrnehmung, stellt er in einem
Arbeitsentwurf fest, »dass die Wahrnehmung keine Operation des
Verstandes ist.«> Gegen die kritizistische Position, die davon ausgeht,
dass den rohen Empfindungsdaten ihre Form durch eine Leistung des
Verstandes zuteil wird, wendet er unter Berufung auf die Gestalt-
theorie ein, »die >Form« sei vielmehr in der sinnlichen Erkenntnis
selbst gegenwirtig«6. Die in der Gestalttheorie zentrale Struktur
»Figur auf einem Grund« ist keine durch die transzendentale Subjek-
tivitit gestiftete Synthesis, sondern sie ist eine Struktur, die im Sinn-
lichen selbst liegt. 1934 schreibt Merleau-Ponty hierzu: »Im All-
gemeinen muss man sagen, dass die primitive Wahrnehmung eher
auf Beziehungen als auf isolierte Elemente gerichtet ist — sichtbare
und nicht gedachte Beziehungen.«” Diese Grundeinsichten werden
fiir Merleau-Ponty — auch in spdteren Phasen seines Denkens — stets
von Bedeutung sein. Auch wenn er in seinem spiten Schaffen von der
Wahrnehmung als zentralem Gegenstand seines Denkens abriickt,
werden ihn die Probleme der Sichtbarkeit und unseres ritselhaft ur-
tiimlichen Wahrnehmungsglaubens stets weiter beschiftigen.®

Im Jahre 1946, also kurz nach Erscheinen der Phinomenologie
der Wahrnehmung, verteidigt Merleau-Ponty die These vom Primat
der Wahrnehmung vor der Societé francaise de philosophie. Dort
lautet sie wie folgt:

»Die Materie geht mit ihrer Form >schwanger¢, was im Grunde so viel bedeu-
tet wie, dass jede Wahrnehmung innerhalb eines bestimmten Horizonts und

5 Merleau-Ponty: Arbeitsentwurf iiber die Natur der Wahrnehmung (1933), in: ders.,
Das Primat der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 2003c¢), 7 — 9, hier: 7.

¢ Ebd.

7 Merleau-Ponty: Die Natur der Wahrnehmung (1934), in: Merleau-Ponty 2003¢, 10 —
25, hier: 19.

8 Vgl. etwa SU 17ff.

192

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

schliellich in der sWelt« stattfindet, von denen uns sowohl der eine als auch
die andere eher praktisch gegenwiirtig sind, als dass sie ausdriicklich von uns
erkannt und gesetzt werden, und dass die gewissermaflen organische Verbin-
dung zwischen dem wahrnehmenden Subjekt und der Welt prinzipiell den
Widerspruch zwischen der Immanenz und der Transzendenz umgreift.«®

In diesem Zitat sind jene Grundmotive Merleau-Pontys angelegt, die
wir im Folgenden herausarbeiten werden. Welt und Wahrnehmungs-
horizont sind nicht transzendente Gegenstinde unserer Erkenntnis,
sie sind auch keine immanenten Transzendenzen, also Setzungen der
Subjektivitit, sondern sie sind das Milieu der Wahrnehmung, das
vom wahrnehmenden Subjekt immer schon ibernommen ist. Diese
Ubernahme, die »praktische Gegenwart« der Welt, liegt vor einer
moglichen Trennung in Subjekt und Objekt, in Immanenz und
Transzendenz. Die »organische Verbindung« zwischen Subjekt und
Welt, die hier angesprochen wird, ist schlieSlich der zentrale Gegen-
stand der Phanomenologie der Wahrnehmung: der Leib. Insgesamt
stellt dieses Konzept eine Aufwertung der Stellung der Wahrneh-
mung gegeniiber dem Denken dar, allerdings ohne das Denken dabei
herabzusetzen: »Die wahrgenommene Welt wire der Hintergrund,
der von jeglicher Rationalitit, jedem Wert und jeder Existenz voraus-
gesetzt wird. Eine derartige Auffassung zerstort weder die Rationali-
tiat noch das Absolute. Sie versucht vielmehr, beides auf die Erde he-
rabzubringen.«°

Wahrnehmung bei Merleau-Ponty ist also kein erkenntnisbil-
dender Akt, sondern urspriinglicher Existenzmodus der Subjektivi-
tit. »Wahrnehmung ist nicht Wissenschaft von der Welt, ist nicht
einmal ein Akt, wohlerwogene Stellungnahme, doch ist sie der Un-
tergrund, von dem iiberhaupt erst Akte sich abzuheben vermogen
und den sie bestindig voraussetzen.«!! In diesem Sinne geht die
urspriingliche Wahrnehmung jeder Reflexion voraus, sie ist »nicht-
thetische, vorobjektive und vorbewuf3te Erfahrung«!2. Die der Wahr-
nehmung angemessene philosophische Theorie ist nach Merleau-
Ponty die Phianomenologie, weshalb es angebracht ist, zunichst sein
spezielles Verstdndnis von Phanomenologie zu erldutern.

9 Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung und seine philosophischen Kon-
sequenzen (1946), in: Merleau-Ponty 2003¢, 26 — 84, hier: 26f.

10 Ebd., 27.

11 PhW 7.

12 PhW 282.

193

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Das beriihmte Vorwort der Phdnomenologie der Wahrneh-
mung, in dem Merleau-Ponty seinen Begriff von Phanomenologie
dargestellt, wurde bereits oben in der Einleitung erwihnt.’* Nach
dem bisher Entwickelten kann nun dieser Ansatz auf dem Boden der
husserlschen Theorie noch praziser gefasst werden, als es zu Beginn
unserer Untersuchung moglich war. Die Phinomenologie Merleau-
Pontys lebt von einem inneren und einem dufleren Gegensatz, die
beide eng miteinander verwoben sind. Der duflere Gegensatz ist die
Abgrenzung vom wissenschaftlichen Denken. An die Stelle der Me-
thode der reflexiven Analyse tritt in der Phinomenologie die Metho-
de der Deskription: »Es gilt zu beschreiben, nicht zu analysieren und
zu erklaren«'*. Darin liegt, ganz wie bei Husserl, nicht eine Absage
an die Wissenschaft, sondern eine Fundierungsabsicht.

»Das Universum der Wissenschaft griindet als Ganzes auf dem Boden der
Lebenswelt, und wollen wir die Wissenschaft selbst in Strenge denken, ihren
Sinn und ihre Tragweite genau ermessen, so gilt es allem voran, auf jene
Welterfahrung zuriickzugehen, deren blof8 sekundarer Ausdruck die Wissen-

schaft bleibt.«15

Die wissenschaftliche Welt ist blof3 sekunddrer Ausdruck der wahr-
genommenen Welt, und die wahrgenommene Welt ist nicht einfach
die Gesamtheit der Erscheinungen, sondern das »natiirliche Feld und
Milieu«'®, das sich um mich herum und durch mich hindurch eroff-
net und zu dem ich immer schon in Verhiltnis stehe. Der generelle
Verdacht, dass die Wissenschaft und ihre Methode die Unmittelbar-
keit des Weltzugangs verfehlt, bleibt fiir Merleau-Ponty zeitlebens
ein zentrales Motiv seines Denkens, auch wenn er spiter die verfehl-
te Unmittelbarkeit eher in der Kunst und im Ausdruck als in einer
Phénomenologie aufsucht. So findet sich noch im letzten von Mer-
leau-Ponty veroffentlichten Aufsatz L'eeil et 'esprit, deutsch »Das
Auge und der Geist«, von 1961 die Rede vom wissenschaftlichen
Denken als »Denken im Uberflug«?, das die lebendige Nihe der

3 Vgl. S. 30 ff. Remy C. Kwant schreibt in The phenomenological philosophy of Mer-
leau-Ponty iiber das Vorwort der Phinomenologie der Wahrnehmung: »Its pages are
among the very best that have been written about phenomenology.« (Kwant 1963, 3)

14 PhW 4.

15 PhW 4.

16 PhW 7.

17 Maurice Merleau-Ponty: »Das Auge und der Geist« (Merleau-Ponty 2003a) [AG],
277.

194

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

Welt verfehlt: »Die Wissenschaft experimentiert mit den Dingen und
verzichtet darauf, ihnen beizuwohnen.«!® Die scheinbare Luziditit
der Welt in der Wissenschaft verdeckt ihre wesenhafte geistige Un-
durchdringlichkeit, und das wissenschaftliche Denken »muf sich in
ein vorausgehendes >Es gibt< zuriickversetzen, in die Landschaft und
auf den Boden der wahrnehmbaren Welt und der ausgestalteten
Welt, wie sie in unserem Leben, fiir unseren Leib da sind«°.

Die Phinomenologie hingegen zielt auf den unmittelbaren
Weltbezug, auf die Lebenswelt, die Faktizitit menschlichen Lebens.
Zugleich hat sie aber den Anspruch, als Philosophie eine strenge
Wissenschaft zu sein. Hierin liegt der innere Gegensatz, der die Pha-
nomenologie prigt. »Phanomenologie ist Transzendentalphilosophie,
die die Thesen der natiirlichen Einstellung, um sie zu verstehen,
aufler Geltung setzt — und doch eine Philosophie, die lehrt, dafs Welt
vor aller Reflexion in unverdufSerlicher Gegenwart >je schon dac« ist,
[...]«* Dieser innere Gegensatz verweist auf das gegensitzliche
Selbstverhiltnis der Reflexion, das es zu bedenken gilt, will die Phi-
losophie nicht den Fehler der Wissenschaft wiederholen. Eine Phéno-
menologie kommt ohne Reflexion nicht aus, aber eine radikal voll-
zogene Reflexion stoft — wie bereits bei Husserl gesehen — an die
Grenzen dessen, was reflexiv zu erfassen ist:

»Aufgabe einer radikalen Reflexion, einer solchen, die sich selbst verstehen
will, ist es paradoxerweise, die unreflektierte Welterfahrung wiederzuent-
decken, um in ihren Zusammenhang auch die Einstellung auf Verifikation
und alle reflexiven Operationen zuriickzuversetzen und also die Reflexion
auch selbst als eine der Moglichkeiten meines Seins erscheinen zu lassen.«?!

In dieser Passage steckt gleich mehrerlei: Reflexion ist immer »Re-
flexion auf ein Unreflektiertes«2?, das heifst, dass jede Reflexion ge-
schichtlich ist, indem sie irgendwann einen Anfang nahm, aber dass
sie zugleich dazu neigt, diesen Anfang, ihren unreflektierten Kern,
zu vergessen. Radikale Reflexion ist Reflexion zweiter Ordnung, sie
reflektiert sich selbst und versucht im Grunde das Unmagliche, in-
dem sie ndmlich bemiiht ist, ihren eigenen unreflektierten Ursprung
zu thematisieren. Man konnte nun denken, es wiire besser, iiberhaupt

18 Ebd., 275.
9 Ebd., 277.
2 PhW 4.

2 PhW 282.

2 Vgl. PAW 6.

)

195

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nicht erst anzufangen zu reflektieren, um die Unmittelbarkeit des
Weltzugangs nicht unnétig zu gefihrden. Aber es steckt auch ein
positives Ergebnis in der Reflexion, so wie es die oben zitierte Passage
andeutet, dass sie namlich sich selbst als eine meiner Seinsmoglich-
keiten enthiillt. Als wahrnehmendes Wesen bin ich zugleich auch
reflektierendes Wesen. Der Bruch mit dem »Urglauben der Wahr-
nehmung«?, der jede Reflexion mit der Frage einleitet, was ich denn
dort eigentlich sehe, ist keine Verfehlung, sondern integraler Be-
standteil meiner Existenz.

Fiir eine Phianomenologie bedeutet das, dass diese sich am Ende
selbst noch einmal zum Gegenstand haben muss, sie muss eine Phi-
nomenologie der Phinomenologie werden.?* Zunichst aber durch-
lduft sie — analog zu Husserl — eine Reduktion. Diese Reduktion ist,
das haben wir bereits in der Einleitung festgestellt, prinzipiell unab-
schliefSbar. Nun konnen wir hinzufiigen, dass dies allgemeiner fiir
jegliche Reflexion gilt. »Nie vermag die Reflexion sich selbst tiber
alle Situation zu erheben [...]. Nie vermag die Reflexion sich selbst
absolut durchsichtig zu werden, stets ist sie auch sich selbst erfah-
rungsmdflig gegeben.« Sinn dieser speziellen Reflexion, der phino-
menologischen Reduktion, ist aber auch gar nicht, ihre Gegenstande
zu letztgiiltig durchsichtiger Erkenntnis zu bringen, sondern eben
jene vorbewusste Stromung der Existenz explizit zu machen. Das
Wesen der Dinge, dem die eidetische Reduktion nachspiirt, besteht
nicht in deren geistiger Durchdringung, der Durchgang durch das
Wesen ist »nicht Ziel, sondern Mittel«2¢, Mittel, unserem Engage-
ment in der Welt nahezukommen, indem wir versuchsweise »von
unserem Engagement zuriicktreten«?. Die dafiir notige Selbstdis-
tanz bedarf des Feldes der Idealitit des Wesens, da »unsere Existenz
so ginzlich benommen ist von der Welt, daf8 sie nicht im gleichen
Moment, in dem sie der Welt sich zuwirft, sich selbst als solche zu
kennen vermag«?. Die Benommenheit von der Welt zeugt von ihrer
unhintergehbaren Faktizitit; das Urfaktum ist keine transzendentale
Setzung, sondern die stindige »These des Lebens«: »Es gibt die

2 PhW 282.

2 Vgl. etwa PhW 418.
2 PhW 65.

26 PhW 11.

7 PhW 11.

2% PhW 12.

196

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

Welt.«?* In diesem Sinne, als unabschliefSbare Explikation eines un-
hintergehbaren Faktums, ist die Eidetik nach Merleau-Ponty »Me-
thode eines phinomenologischen Positivismus, der das Mogliche auf
das Wirkliche griindet«.

Merleau-Ponty zitiert an dieser Stelle die berithmte Formulie-
rung Husserls aus den Cartesianischen Meditationen: »Es ist die
>noch stumme Erfahrung, die ... zur reinen Aussprache ihres eigenen
Sinnes zu bringen istc. Wie Netze vom Meeresgrund das zuckende
Leben der Fische und Algen ans Licht heben, so miissen die Wesen
Husserls in sich die Erfahrung in all ihren lebendigen Beziigen ein-
fangen.«3! Diese noch stumme Erfahrung liegt in der Intentionalitit,
und zwar nicht in der Intentionalitit der Akte, sondern der von Hus-
serl so bezeichneten fungierenden Intentionalitit, »in der die natiir-
liche vorpridikative Einheit der Welt und unseres Lebens griindet,
die deutlicher als in objektiver Erkenntnis erscheint in unserem
Wiinschen und Schitzen und in unserer Umwelt und die gleichsam
den Grundtext liefert, den unser Erkennen in eine exakte Sprache zu
tibersetzen sucht.«*

Was unterscheidet aber nun bei allen festzustellenden Parallelen
die Phanomenologie Merleau-Pontys von derjenigen Husserls? Es ist
vor allem die Tatsache, dass hier nicht die transzendentale Subjekti-
vitit der sich in jeder Reduktion durchhaltende Kern der Weltkon-
stitution ist, sondern der Leib. Der Leib ist bei Merleau-Ponty nicht
nur die Schnittstelle zwischen Mensch und Welt, Umschlagspunkt
zwischen Subjekt und Objekt, sondern er ist einheitliches Medium
einer urspriinglichen Bezogenheit: der Existenz. Existenz bedeutet
bei Merleau-Ponty eine in ihrem eigenen Stromen sich erhaltende
Verbundenheit, die jeder Trennung vorausgeht: »Die Einheit von
Leib und Seele ist nicht eine willkiirlich angeordnete duflerliche Ver-
bindung zwischen >Subjekt« und >Objekt«. Sie vollzieht sich von Au-
genblick zu Augenblick in der Bewegung der Existenz selbst.«? Exis-
tenz ist hier ein Aus-sich-hinaus-Stehen als in die Offenheit der
Welt gerichtete Bewegung, oder in Merleau-Pontys Worten étre-au-
monde. In der deutschen Ubersetzung von Rudolf Boehm wird dieser

» PhW 14.
» PhW 14.
1 PhW 12, vgl. CM 40.
2 PhW 15.
» PhW 114.

197

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

zentrale Terminus treffend als »Zur-Welt-sein« iibersetzt, um den
Aspekt einer »Hingebung« des Subjekts an die Welt«** zu betonen.

Die existenzielle Bewegung auf die Welt zu ist anders als bei
Heidegger kein Verfallen3, kein Aufgehen im Man, sondern sie ist
geradezu fiir uns in urspriinglichster Weise welteroffnend. Zugleich
eroffnet sie aber auch den Spielraum der Subjektivitit, und in dieser
Hinsicht ist die Rede von einer Bewegung auf die Welt zu etwas
irrefithrend, da sie zunichst einmal wie eine Bewegung vom Subjekt
zur Welt anmutet. Aber »es gibt keinen inneren Menschen: der
Mensch ist zur Welt, er kennt sich allein in der Welt.«3¢ Der Aus-
gangspunkt der Bewegung der Existenz ist weder der innere Mensch
noch das Objekt, sondern der Leib, und von ihm aus gehen Bewegun-
gen in beide Richtungen: auf das Subjekt hin und auf die Welt hin.
Zur-Welt-sein bedeutet Hingabe an die Welt und Situiert-sein, be-
deutet Verankerung in einem Milieu offener Moglichkeiten, bedeu-
tet Freiheit und zugleich eine Forderung der Welt an mich, mich in
dieser Situation zu ihr zu verhalten, »wie etwa die ersten Tone einer
Melodie einen gewissen Schluf3 verlangen, ohne daf3 damit dieser
selbst schon bekannt wire«¥.

In dieser urspriinglichen Bezogenheit von Subjekt und Welt
aber zeigt sich nun, dass das Feld der Existenz kein anderes ist als
das Feld der urspriinglichen Wahrnehmung, wie sie oben dargelegt
wurde. Damit schliefSt sich der Kreis: die Phanomenologie der Wahr-
nehmung ist im Grunde eine Phidnomenologie der Existenz. Wahr-
nehmung ist urspriinglich kein Erkenntnisprozess, sondern Wahr-
Nehmung als Ubernahme von Sinn. »Zur Welt seiend, sind wir
verurteilt zum Sinn«3, darin liegt nichts anderes als die Unhinter-
gehbarkeit der Existenz. Am deutlichsten driickt sich die Verbindung
von Wahrnehmung und Existenz aus, wenn Merleau-Ponty vom
Zur-Welt-sein als »priobjektiver Sicht«* spricht.

Damit ist bereits ein Hinweis auf die Methode der Phéno-
menologie der Wahrnehmung gegeben. Es geht allgemein gespro-
chen um den »Umsturz des objektiven Denkens der klassischen Logik
und Philosophie tiberhaupt, die Ausschaltung aller weltlichen Kate-

3 PhW 7, Anm.
3 Vgl. Good 24.
36 PhW 7.

37 PhW 103.

33 PhW 16.

39 PhW 104.

198

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

gorien, die sBezweiflung« — im Cartesianischen Sinn — der vermeint-
lichen Evidenzen des Realismus und der Vollzug einer echten
sphinomenologischen Reduktion«.«* Die praobjektive Sicht des Zur-
Welt-seins soll freigelegt werden, indem das »objektive Denken«
umgestiirzt wird. Objektiv ist ein Denken zu nennen, das Vollziige
der Existenz als »Prozesse dritter Person«* denkt. Fiir den Vollzug
der echten phianomenologischen Reduktion reicht es allerdings auch
nicht aus, die objektive Sicht in die Sphire der Bewusstseinsimma-
nenz zuriickzunehmen. Die Betrachtung der cogitationes eines cogito
ist letztlich »Erkenntnis in erster Person«*, verfehlt damit ebenfalls
die priobjektive Sicht und ist im Ubrigen verantwortlich fiir die sich
in allen psychologischen Wissenschaften durchhaltende Unterschei-
dung zwischen Psychischem und Physiologischem. Die Reduktion,
die der Phinomenologie der Wahrnehmung methodisch zugrunde
liegen soll, muss also anders vorgehen als diejenige Husserls. Die
Lebenswelt des spiten Husserl, das Feld konkreten menschlichen Le-
bens ist bei Merleau-Ponty nicht nur Ausgangspunkt, sondern
durchweg das Feld, auf dem alle Forschung verbleiben soll.

»Zur ersten Aufgabe der Philosophie wird so der Riickgang auf die diesseits
der objektiven Welt gelegene Lebenswelt, um aus ihr Recht und Grenzen der
Vorstellung einer objektiven Welt zu verstehen, den Dingen ihre konkrete
Physiognomie wiederzugeben, das eigentiimliche Weltverhiltnis eines Orga-
nismus und die Geschichtlichkeit der Subjektivitit zu begreifen; um Zugang
zu gewinnen zum phanomenalen Feld der lebendigen Erfahrung, in dem An-
dere und Dinge uns anfinglich begegnen, zum Ursprung der Konstellation
von Ich, Anderen und Dingen.«*

Einen Zugang zu gewinnen zu einem Feld, in dem wir uns je schon
befinden, kann nur in besonders behutsamer und bedachter Weise
geschehen, ohne dabei wieder ins objektive Denken abzugleiten,
und es kann nur dort geschehen, wo dieses Feld sich urspriinglich
bildet. Es gilt, »den Sinn von Welt und Geschichte zu fassen in statu
nascendi«*. Ein Denken in statu nascendi ist kein Denken, das wie
bei Kant unter Kategorien subsumiert und getragen ist von einem

% PhW 72.

41 Die Nennung der dritten Person kennzeichnet an vielen Stellen die Gefahr der Re-
flexion. Die dritte Person ist jene, iiber die gesprochen wird, sie ist vom Dialog aus-
geschlossen und nicht dabei. Vgl. etwa PhW 78, 99, 104, 136 und weitere Stellen.

2 PhW 104.

# PhW 80.

# PhW 18.

199

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

iiberzeitlichen transzendentalen Subjekt, sondern es ist ein zeitliches
Denken, das sich »in sich selbst bindet und seine eigene Synthese
verwirklicht«#.

»Das Kantische Subjekt setzt eine Welt, doch um iiberhaupt eine Wahrheit
behaupten zu kénnen, mufl das wirkliche Subjekt allererst eine Welt haben
und zur Welt sein, und d. h. um sich und mit sich ein System von Bedeutun-
gen tragen, deren Entsprechungen, Verhiltnisse und wechselseitigen Anteile
des Gebrauchs fihig sind, ehe sie der Explikation bediirfen.«*

Die diesem Denken angemessene Wissenschaft kann also keine
Transzendentalphilosophie, sondern muss eine genetische Phinome-
nologie sein.

Damit ist die Methode der Abhandlung vorgezeichnet: sie muss
im Konkreten, in der Lebenswelt, ansetzen, und dort verbleiben,
ohne ins Transzendentale einerseits oder ins objektive Denken ande-
rerseits abzugleiten. Sie muss den Menschen als konkret sinnstiften-
des wie sinniibernehmendes Wesen, also als konstituierende wie ge-
schichtliche Subjektivitit in eins auffassen. Und sie muss die Welt als
»natiirliches Milieu«¥, Stiitzpunkt* und als Horizont* des lebendi-
gen Vollzugs dieser Subjektivitit auffassen. All dies wird bei Mer-
leau-Ponty im Topos der Leiblichkeit zusammengedacht.

Im Folgenden soll nun aufgezeigt werden, wie Merleau-Ponty
sein Konzept von Leiblichkeit entwickelt. Hierzu ist zunichst noch
eine allgemeine Anmerkung zur Methode angebracht. Wenn man
Merleau-Pontys Werke liest, befindet man sich mit ihm zusammen
stindig im Dialog mit anderen wissenschaftlichen Positionen. Dabei
tiberschreitet er nicht selten den Umkreis der strengen Philosophie
und bewegt sich kongenial etwa unter den zeitgendssischen psycho-
logischen Theorien. Merleau-Ponty stellt dabei meist zunichst den
positiven Ertrag dieser Positionen heraus, um anschliefend den an-
gefiihrten Gedankengang weiterzudenken und an seine Grenzen und
Unzulidnglichkeiten zu fiihren. Oft fillt es daher schwer, kritisch re-
flektierte und eigene Position Merleau-Pontys sauber zu trennen,

4 PhW 157.

4 PhW 157, vgl. das Beispiel einer einfachen Bewegung im Zimmer bei Good 1998, 75,
an dem sich zeigt, dass Orientierung gelingt, ohne dass die Welt zunachst einer subjek-
tiven Setzung bedarf. Man kénnte natiirlich auch Heideggers Zuhandenheit anfiihren.
¥ PhW 7.

4 PhW 401.

4 PhW 118.

200

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

weil die verschiedenen Konzeptionen im Text in der Regel flieflend
ineinander iibergehen. Paul Good hat dieses Vorgehen als »indirek-
te« oder »negative Methode« bezeichnet.’® Neben den genannten
Schwierigkeiten beim Verstindnis der Gedankenginge hat ein sol-
ches Vorgehen den Vorzug, eine fiir die Philosophie eher ungewohn-
te »Néhe« zu den benachbarten Wissenschaften zu entwickeln. Die
Wiirdigung etwa der gestalttheoretischen Erkenntnisse diirfte nicht
nur aus philosophischer Sicht erhellend, sondern auch von der Warte
der Gestaltpsychologie her interessant sein. Der bestindige Dialog
mit anderen wissenschaftlichen Positionen, der Einbezug von empi-
rischen Ergebnissen sowie deren reduktive Reinigung von den Uber-
formungen durch das objektive Denken erméglichen zudem die
geforderte Nihe zur konkreten Lebenswelt. Zudem macht Merleau-
Ponty selbst an den Grenzen der Wissenschaft nicht Halt. Letztlich
sind es fiir ihn Dichter wie Proust und Valéry und Maler wie Cézan-
ne, die die Existenz in statu nascendi am Urspriinglichsten aus-
driicken.

5.2 Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Die Welt ist bei Merleau-Ponty dasjenige, mit dem wir in natiirlicher
Weise immer schon verbunden sind. Anders als bei Husserl ist der
natiirliche Weltbezug nicht naiv und muss somit nicht durch reflexi-
ve Analyse rekonstituiert werden, um der objektiven Welt ihren vol-
len und allgemeingiiltigen Sinn zu geben. Vielmehr gilt es, die Vor-
urteile einer objektiven Welt aufzudecken und abzutragen, um der
natiirlichen Weltsicht in all ihrer Undurchsichtigkeit zu ihrem Recht
als urspriinglichem Weltbezug zu verhelfen. Die Undurchsichtigkeit
— das ist das Novum gegeniiber den bisher behandelten Positionen —
ist nicht durch Reflexion in Erkenntnis zu tiberfiihren: »Der Bezug
zur Welt, der unermiidlich in uns sich ausspricht, ist nichts, was je
Analyse zu grofSerer Klarheit brichte: die Philosophie kann ihn nur
in unseren Blick und zur Feststellung bringen.«°! Die Undurchsich-
tigkeit unseres Weltbezugs ist vielmehr zunichst einmal auszuhalten
und zu beschreiben. Am Ende wird sich dabei herausstellen, dass ge-
rade das, was sich unserer Reflexion entzieht, in diesem Entzug den

5 Good 1998, 14f.
51 PhW 15.

201

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Kern unserer Existenz bildet: »Welt und Vernunft sind nicht Pro-
blem; will man beide >geheimnisvoll< nennen, so ist es dieses Ge-
heimnis, das selber sie definiert, nicht aber ein Ritsel, das wir zu
>losenc hitten, es ist diesseits jeglicher Losung. «2

Der Angelpunkt unseres Weltbezugs ist bei Merleau-Ponty der
Leib.?? Gemeint ist hierbei natiirlich nicht der materielle Kérper. Der
Leib ist phdanomenaler Leib, aber wiederum nicht im Sinne Husserls.
Erinnern wir uns daran, dass bei Husserl der Leib im Zuge der eigen-
heitlichen Reduktion hervortrat.* Das Phidnomen »Ich als dieser
Mensch« reduzierte sich eigenheitlich zum Leib. Damit ist der Leib
eine Konstitution des transzendentalen Ichs, allerdings eine »merk-
wiirdig unvollkommene« Konstitution. Bei Merleau-Ponty wird die-
se merkwiirdige Unvollkommenheit zwar wieder und sogar mit zen-
traler Bedeutung thematisiert, allerdings ist der Leib bei ihm
urspriinglicher als jede Konstitution.> Wir haben nicht einfach nur
einen Leib, sondern als immer schon in der Welt situierte Wesen sind
wir unser Leib, er ist »das Vehikel des Zur-Welt-seins«.

Die Analysen des Leibes, die den Kern der Phinomenologie der
Wahrnehmung bilden, haben dementsprechend nicht den Leib zum
Gegenstand, weil seine gegenstindliche Fassung wieder ein Abglei-
ten in den Objektivismus bedeuten wiirde, sondern sie thematisieren
bestimmte Wahrnehmungsphinomene, in deren Betrachtung die
Leiblichkeit unserer Existenz hervorscheint. Das Denken vom Leib
her, das Merleau-Ponty in der Phanomenologie der Wahrnehmung
vollzieht, fasst diesen als zweideutig, und das bedeutet, dass er in eins
»subjektiv« und »objektiv« fungiert und damit viel mehr als nur die

52 PhW 17f. Zum Ritsel bei Merleau-Ponty vgl. den Artikel »Welt-Rétsel : Merleau-
Pontys Kritik an Husserls Konzeption des Bewusstseins« von Kite Meyer-Drawe (Mey-
er-Drawe 1996), hier 212: »Wihrend Husserl aber meint, die Weltritsel mit Hilfe der
transzendentalen Reduktion lsen zu konnen, will Merleau-Ponty das Wunder des Be-
wufstseins zuriickgewinnen, eine letzte Ritselhaftigkeit, die nicht zu [6sen ist.«

5 Einen umfassenden Uberblick zur Phinomenologie des Leibes bietet Bernhard Wal-
denfels: Das leibliche Selbst (Waldenfels 2000); zu den ontologischen Implikationen der
Leiblichkeit vgl. den Aufsatz von Walter Schweidler: »Die ontologische Bedeutung des
Leibes nach Merleau-Ponty« (Schweidler 1995).

5+ Vgl. hierzu die Betrachtungen in Kap. 2.5, S. 65 ff.

% Vgl. Kite Meyer Drawe: »Der Leib —>Ein merkwiirdig unvollkommen konstituiertes
Ding« (Meyer-Drawe 1989), 23: »Leiblichkeit tritt [...] nicht an die Stelle des Bewuf3t-
seins und wiederholt die Probleme auf ihre Art.«

56 PAW 106.

202

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Schnittstelle zwischen Subjekt und Welt darstellt.”” Es wird zu zeigen
sein, dass in dieser Ambiguitit iiberhaupt erst Subjektivitit und Ob-
jektivitdt entstehen konnen.5® Zum besseren Verstindnis dieses Den-
kens vom Leib her seien einige zentrale Aspekte dargestellt.

Eine Empfindung etwa ist nach Merleau-Ponty nicht eine auf
ein Subjekt einwirkende objektive Qualitit — als solche wire es ein
Vorgang dritter Person —, sondern das Empfinden verweist stets auf
unsere Leiblichkeit. Wenn ein Kind sich bereits einmal an einer Ker-
ze verbrannt hat, so wird es beim Anblick einer brennenden Kerze
zuriickschrecken, nicht weil es eine Qualitit dieses Objekts erkennt,
sondern weil im Sehen bereits der lebendige Sinn des Abstoflenden
tibermittelt wird. »Das Empfinden ist die lebendige Kommunikation
mit der Welt, in der diese uns als der vertraute Aufenthaltsort unse-
res Lebens gegenwirtig ist. Thm verdanken wahrgenommener Ge-
genstand und wahrnehmendes Subjekt ihre Dichtigkeit.«*° Das Me-
dium dieser Kommunikation ist nicht unser Erkenntnisvermogen,
sondern der Leib.

Der Leib ermdglicht aber nicht nur die Kommunikation mit der
Welt, er beschrinkt sie zugleich, indem er uns zwingt, eine Perspek-
tive einzunehmen. Das Sehen, das von Merleau-Ponty oft exem-
plarisch fiir leibliches Wahrnehmen genommen wird, ist ein »doppel-
gesichtiger Akt«®, insofern jeder Gegenstand nur durch einen
mitgesehenen Horizont®! fiir uns erst zum Gegenstand werden kann.

7 Bernhard Waldenfels weist in Der Spielraum des Verhaltens darauf hin, dass diese
Ambiguitdt nicht aus der Einnahme verschiedener Sichtweisen resultiert, sondern eine
»ontologische Zweideutigkeit« darstellt (Waldenfels 1980, 46).

58 Alphonse de Waelhens fasst in seinem Vorwort »Une philosophie de I'ambiguité« zu
Merleau-Pontys La structure de comportment die Ambiguitit geradezu als als den
Schliisselbegriff zu Merleau-Pontys Philosophie auf (Waelhens 1967).

5 PhW 76.

& PhW 92.

1 Zum Begriff des Horizonts bei Merleau-Ponty vgl. auch den Artikel »Hinter dem
Horizont : Uberlegungen im Ausgang von Merleau-Ponty« von Walter Schweidler
(Schweidler 2004). Schweidler betont den Erginzungscharakter des Horizonts: »Die
Horizonte sind es demnach, wodurch der Spielraum bestimmt wird, in dem sich jene
Leistung abspielt, durch welche unser bewusstes Leben die ihm allein spezifische Weise
zu sein realisiert, mit der es also, wie man sagen kann, die Wirklichkeit zu dem, was
diese durch es und nur durch es wird, erganzt.« (ebd., 211) Die Horizontalitdt in diesem
Sinne bleibt aber nicht auf die Wahrnehmung beschrinkt, sondern gilt ebenso vom
Denken: »Und nicht nur dies: In diesem Spielraum bewegt sich auch noch das, wodurch
jene Steigerung bewussten Lebens in die Welt kommt, die wir das Denken nennen und
in welcher Wahrnehmung in Erkenntnis iibergeht [...].« (ebd.) Dieser Hinweis auf die

203

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Wir konnen einen Gegenstand nur fixieren, indem wir andere aus-
blenden und zu seinem Horizont machen. Somit ist die aus der Ge-
staltpsychologie bekannte Konstellation Figur—Hintergrund ein Phi-
nomen unserer Leiblichkeit. Der Horizont ist in dieser Auffassung
kein dunkler Randbereich unserer Erkenntnis mehr, sondern er ist
dasjenige, was »die Identitit des Gegenstandes gewahrleistet, als Kor-
relat der meinem Blick noch verbleibenden Verfiigung der iiber die
soeben betrachteten Gegenstinde und der ihm zum voraus schon ei-
genen Verfiigung tiber neue Einzelheiten, die zu entdecken er sich
erst anschicke. «®2

Gegenstindliches Sehen ereignet sich also in einem lebendigen
Feld horizontaler Beziige. Dieses Feld ist aber nicht das Feld klarer
und deutlicher Erkenntnis, denn ein grofder Teil davon liegt bestindig
im Schatten. Der Horizont eines Gegenstands ist nicht nur seine ap-
prisente Riickseite, sondern schliefit alle um ihn versammelten Ge-
genstinde ein, die mit ihm in lebendiger Beziehung stehen. Merleau-
Ponty benutzt in diesem Zusammenhang den Begriff des Systems:
»So vermag ich einen Gegenstand zu sehen, insofern die Gegenstin-
de insgesamt ein System, eine Welt bilden [...].«

Dieser Systembegriff ist fiir unsere Untersuchung besonders
wichtig, weil Merleau-Ponty ihn mehrfach an entscheidenden Stel-
len benutzt, allerdings geradezu beildufig und ohne néher auf die
Bedeutung dieses Begriffs einzugehen. Ein System ist bei Merleau-
Ponty mehr als nur ein strukturierter Zusammenschluss von Teilen.
Es wird zu zeigen sein, dass ein System immer durch einen Horizont
eingefasst wird. Der Begriff »horizontales System« ist in diesem Sin-
ne zu verstehen. Die Unabgeschlossenheit der Horizonte bedeutet
keine Beschrinkung, vielmehr bildet sie jenes offene Feld, in dem
Existenz iiberhaupt erst moglich wird. Zudem bedeutet die Horizon-

Tatsache, dass bei Merleau-Ponty die Horizontalitét in verschiedenen Regionen unseres
Weltumgangs zum Tragen kommt, stiitzt und motiviert unsere These vom Zusammen-
spiel der »horizontalen Systemec, die im Folgenden entwickelt wird; es sind dann aller-
dings noch weitere Regionen der Horizontalitit zu nennen. Die Verkniipfung der Hori-
zonte jedenfalls im Sinne einer mehrdimensionalen Ergéinzung leistet der Leib, worauf
auch Schweidler hinweist: »Keinesfalls als Ursache, unbedingt jedoch als exemplarisches
Paradigma des Erkennens von Wirklichem findet in dieser originiren Form dasjenige in
die Welt hinein, was nach Merleau-Ponty allen weiteren Generalisierungen als deren
Urbeispiel zugrunde liegt: mein Leib als das Erganzungszentrum, auf das alle offenen
Horizonte bezogen sind [...].« (ebd., 217)

& PhW 92.

6 PhW 92.

204

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

talitdt der Systeme, dass es in ihnen einen zentralen Punkt geben
muss, eine Perspektive, auf die hin die Horizonte eben Horizonte
sind. Es wird sich herausstellen, so lautet unsere These, dass die Sys-
teme jeweils den fundamentalen Seinsweisen Subjekt, Leib und Welt
und der diese umfassenden Seinsweise des Zur-Welt-seins korres-
pondieren. Zusammen bildet das »System der Systeme« die leibliche
Existenz. Die Untersuchung des Zusammenhangs der Systeme wird
also in den Kern von Merleau-Pontys existenzphilosophischer Pha-
nomenologie fiihren. Dabei wird sich zeigen, dass in den Systemen
zudem die Genesis von Reflexivitit liegt. Reflexion ist bei Merleau-
Ponty ein mehrschichtiges Phinomen. Es wird zu zeigen sein, dass
jedem System eine Art Reflexion eignet, die noch kein expliziter set-
zender Denkakt, sondern ein durch die Existenz selbst vollzogenes
Sich-auf-sich-Beziehen ist. Das in den Kapiteln iiber Husserl, Hei-
degger und Sartre entwickelte Verstindnis von Reflexion wird also
weiter vertieft. Insbesondere im Hinblick auf die Problematik des
Anderen wird sich dabei eine neue und interessante Perspektive er-
geben. Zwar ist der Andere wie bei Husserl ein Problem fiir die Re-
flexion, aber dies gilt nur fiir die Reflexion innerhalb des objektiven
Denkens. Die problematische Struktur des Anderen muss nicht in
einer Konstitution transzendental eingeholt werden, sondern sie ver-
liert ihren bedriickenden Charakter durch die Aufgabe der Durch-
sichtigkeit des Subjekts selbst. Die pridobjektive Reflexion wird ge-
weckt durch »Spuren« einer anonymen Existenz, die noch vor aller
Aufteilung in ein Selbst und einen Anderen durch die Fiille der Welt
des An-sich hindurchschimmert und die Existenz auffordert, sich
selbst zu vollziehen. Daraus ergibt sich allerdings am Ende das Pro-
blem, dass die Existenz faktisch doch wieder die Rolle eines »Selbst«
gegeniiber einem » Anderen« einnehmen muss, um situativ zur-Welt
sein zu konnen, und dieser Riickschritt ldsst sich nach Merleau-Pon-
ty nur durch die ratselhafte Selbstgegebenheit erklaren, die in analo-
ger Weise nicht nur das Unreflektierte in der Reflexion, sondern auch
den Anderen im Selbst »gibt«.

Doch zunichst zuriick zur Betrachtung des Systems von Gegen-
stinden. Es wird fiir die vorliegende Untersuchung hilfreich sein, die
folgenden drei Merkmale eines Systems im Sinne Merleau-Pontys
hervorzuheben:

1. Die Wechselseitigkeit der Beziige
2. Die Polaritit und Perspektivitit der Sichtweise
3. Die positive Bedeutung der unvollstindigen Konstitution

205

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Die Wechselseitigkeit der Beziige zwischen den Gegenstidnden ist be-
dingt durch die Moglichkeit, prinzipiell jeden beliebigen Gesichts-
punkt eines jeden Gegenstandes hervorzuheben. Die Riickseite einer
Lampe ist zum Beispiel das »Gesicht«, das sie der Wand »zeigt«: »So
ist jedes Ding der Spiegel aller anderen.«*

Die Polaritat der Sichtweise bedeutet die Notwendigkeit der
Einnahme eines Standpunktes. Der Gegenstand ist zwar der »von
iberallher gesehene« Gegenstand, aber eine Wahrnehmung dieses
Gegenstandes ist nur durch ein Situiertsein im Feld der Gegenstinde
moglich. Insofern ist die Gleichsetzung von System und Welt im
obigen Zitat verstindlich zu machen: Ein System liegt nur vor als
Welt, und diese ist nur Welt fiir ein zu-ihr-seiendes leibliches Wesen.
Die positive Bedeutung der unvollstindigen Konstitution ergibt sich
aus der Vermeidung des objektiven Denkens. Es gilt in der Wahrneh-
mung nicht mehr, den Gegenstand durch klare und deutliche Er-
kenntnis vollstindig zu erfassen, sondern den dunklen Fleck, der in
jeder Wahrnehmung liegt, als diese erst ermoglichend zu begreifen:
»So wenig also behindert mich die Struktur Gegenstand—Horizont —
d. h. die Perspektive — beim Sehen, dafs sie vielmehr das Mittel ist,
durch das die Gegenstéinde sich erst enthiillen, wenn sie gleich in eins
das Mittel bleibt, durch das Gegenstinde sich auch verbergen kon-
nen.«*

Ohne die Perspektivitit des Leibes gébe es also kein System der
Gegenstinde, und ohne den Systemcharakter gibe es keine gegen-
stindliche Wahrnehmung. Die der Wahrnehmung innewohnende
Lebendigkeit der leiblichen Beziige gilt es zu bewahren. Versuchen
wir niamlich, die Gegenstande vollstindig zu konstituieren, so losen
wir sie aus ihren Horizonten und zerstéren so das System. Von dieser
Zerstorung ist letztlich auch der Leib selbst betroffen, er erstarrt zum
bloflen Objekt, weil jede gegenstindliche Setzung das lebendige per-
zeptive Bewusstsein »tOtet«:

»Alles Bewufltseinsleben tendiert zur Setzung von Gegenstinden, da es nur
Bewuftsein, ndimlich Sich-Wissen ist, sofern es sich selbst einem identifizier-
baren Gegenstand erst abgewinnt. Und doch ist schon die absolute Setzung
eines einzigen Gegenstandes der Tod des Bewuf3tseins, da sie [...] alle Erfah-
rung erstarren laf3t.«

¢ PhW 92.
& PhW 92.
& PhW 96.

206

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Wenn der Leib mithin nicht als Objekt gesehen werden darf, so liegt
der Schliissel zu einem tieferen Verstindnis der Leiblichkeit in der
Betrachtung der urspriinglichen Leibwahrnehmung. Merleau-Ponty
fithrt an dieser Stelle das pathologische Phinomen des Phantom-
glieds an. Wenn jemand seinen Arm deutlich spiirt, obwohl dieser
Arm amputiert wurde, so ist dieser Vorgang rein physiologisch nicht
erkliarbar. Das Auftreten und die Grofle des Phantomglieds etwa sind
variabel, und es gibt sogar Phantomglieder ohne Amputation. Aller-
dings versagt auch das psychische Erklarungsmodell, denn das Phan-
tomglied verschwindet mit der Beseitigung der sensitiven Leiter zum
Gehirn. »Das Phantomglied ist weder einfach die Folge objektiver
Kausalitdt, noch auch einfach nur eine cogitatio.«¥” Die physiologi-
sche Theorie scheitert, weil sie das Phantomglied als Vorgang dritter
Person auffasst und damit den Leib objektiviert. Die psychische
Theorie scheitert, weil sie das Phantomglied als Vorgang erster Per-
son auffasst und damit das Subjekt von seiner leiblichen Existenz
trennt. Die Losung dieses Konflikts besteht in der Beriicksichtigung
der Leiblichkeit. Der Leib steht nach Merleau-Ponty im stindigen
Dialog mit der Welt. Ich wirke nicht nur auf die Welt ein, sondern
die Gegenstinde wenden sich ebenso an mich. Das Werkzeug, das der
Amputierte in die Hand nehmen mochte, sendet eine Anfrage an den
Leib, die dieser nicht beantworten kann, weil die Hand, die diese Ant-
wort vollzieht, nicht mehr da ist. Das Phantomglied entsteht durch
eine Uberschiebung des aktuellen und des habituellen Leibes®s. Der
habituelle Leib, der daran gewohnt ist, die Hand zu benutzen, tiber-
lagert hier die aktuelle physische Abwesenheit der Hand.

Es wird deutlich, dass nicht das Cogito, sondern der Leib selbst
im Dialog mit der Welt steht. Das Phantomglied entsteht nicht »im
Kopf« und ist auch kein rein mechanischer Defekt, es stellt vielmehr
eine Storung des Zur-Welt-seins dar. Die Leibwahrnehmung wird
hier ohne den Umweg tiber das Bewusstsein vom Leib selbst voll-
zogen.

Diese Sichtweise entspricht allgemein Merleau-Pontys Gedan-
kenfithrung. Wahrnehmung ist nicht eine Leistung des Bewusst-
seins, sondern des Leibes, der damit das Bewusstsein iiberhaupt erst

¢ PhW 101.

¢ Vgl. PhW 107; in Erginzung dazu Waldenfels 2000, 188 ff., wo darauf hingewiesen
wird, dass diese Unterscheidung, die bei Husserl bereits angelegt ist, der Unterscheidung
zwischen natiirlichem und kulturellem Leib bei Merleau-Ponty entspricht.

207

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

ermoglicht. Besonders interessant ist in diesem Zusammenhang das
Phinomen der Doppelempfindung, bei der nach Merleau-Ponty eine
leibliche Reflexion vorliegt. Eine Doppelempfindung liegt vor, wenn
eine Hand die andere beriihrt. Hier ist der Leib zugleich Beriihrender
und bertihrtes Objekt. Trotzdem empfinden wir nie eine Stelle zu-
gleich als beriihrend und beriihrt, vielmehr alterniert die Funktion
der beiden Hinde, so dass die eben noch berithrende Hand nun die
beriihrte sein kann und umgekehrt: »So tiberrascht der Leib von au-
en her sich selbst im Begriff, eine Erkenntnisfunktion zu vollziehen,
versucht, sich selbst als berithrenden zu beriihren, und zeichnet also
seine Art Reflexion« auf sich selbst vor [...].«%

Der Leib vollzieht bei Merleau-Ponty also nicht nur Erkenntnis-
funktionen, sondern ihm kommt auch ein elementares Reflexions-
vermogen zu. An dieser Stelle findet sich bei Merleau-Ponty die erste
Vertiefung des Reflexionsbegriffs gegeniiber den zuvor behandelten
Positionen. Es ist nicht mehr wie bei Sartre der Andere, der mich mit
seinem Blick »iiberrascht«, und mich dazu bringt, aus mir heraus-
zutreten und auf mich selbst zuriickzukommen, sondern der Leib
tiberrascht sich selbst beim Zur-Welt-sein, ohne sich aber aus diesem
Engagement zuriickziehen zu konnen. Merleau-Ponty fiihrt also zu-
mindest eine » Art« Reflexion bis auf die Ebene des Leibes zuriick, der
bei ihm als »dritte Seinsweise«”? zwischen und im Sinne der Ur-
spriinglichkeit vor Subjekt und Objekt steht. Der Leib gibt sich in
der Doppelempfindung selbst eine Ahnung davon, was es heifdt: zu
reflektieren.

Es ist dabei charakteristisch, dass in dieser Reflexion des Leibes
auf sich ein Entzugsmoment liegt, indem der Leib als selbst bertih-
render sich nicht vollstindig reflektieren kann. Dieser Aspekt wird
im Phinomen der Stindigkeit des Eigenleibes noch deutlicher. Der
Leib ist standig wahrgenommen und bei jeder Wahrnehmung »da-
bei«, er verldsst mich nie. Gleichwohl ist diese Stindigkeit nicht die
stindige Anwesenheit eines Objekts. Ich habe den Leib nicht vor mir,
sondern er ist »mit mir«’!. Hinzu kommt, dass ich den Leib nicht
beobachten kann. Ich kann nicht um ihn herumgehen, kann meine

¢ PhW 118. Die Worte »eine Art Reflexion« sind zitiert aus der franzésischen Fassung
von Husserls Cartesianischen Meditationen; in der deutschen Fassung kommen sie
nicht vor. Vgl. hierzu die Anmerkung von Rudolf Boehm, ebd.

70 PhW 401

7t PhW 115.

208

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

eigenen Augen ebenso wenig sehen, wie meine Hand sich selbst be-
rihren kann. Auch der Blick in den Spiegel zeigt mir nicht meinen
Leib, sondern eben nur ein Spiegelbild, das ich nicht bewohne. Somit
zieht Merleau-Ponty den Schluss:

»Als die Welt sehender oder beriihrender ist so mein Leib niemals imstande,
selber gesehen oder beriihrt zu werden. Weil er das ist, wodurch es Gegen-
stinde erst gibt, vermag er selbst nie Gegenstand, niemals >vollig konstitu-
iert< zu sein. [...] Seine Stindigkeit ist eine absolute, die jederlei relativer
Standigkeit der eigentlichen, stets der Abwesenheit fihigen Gegenstinde erst
den Grund gibt. Gegenwart und Abwesenheit dufSerer Gegenstinde sind nur
Variationen innerhalb eines dem Vermogen meines Leibes zugeeigneten
primordinalen Gegenwartsfeldes und Wahrnehmungsbereiches.«”2

In diesen Passagen steckt mehr als nur ein Zitat aus Husserls Ideen I1.
Die Leib ist nicht deswegen unvollstindig konstituiert, weil sich in
seiner Konstitution eine Auflen- und eine Innenperspektive tiber-
lagern, sondern weil er »sich jeder perspektivischen Variation wider-
setzt«”>. Damit ist im Sinne der Phinomenologie eine Konstitution
des Leibes tiberhaupt nicht moglich. Das Wesen der Dinge tritt als
Invariante aller eidetischen Variation auf. Der Leib hingegen ist das
absolut Invariante, das es durch seine Perspektivitit iiberhaupt erst
ermoglicht, eidetische Variationen durchzufithren. Die Unméglich-
keit der Konstitution des Leibes liegt also bei Merleau-Ponty nicht
daran, dass in ihm Innen- und AufSenperspektive aufeinander tref-
fen, vielmehr ist der Leib als Urperspektive in jeder Konstitution
notwendig vorausgesetzt.

Aus dieser Fassung des Leibes ergeben sich Konsequenzen fiir
die Raumlichkeit und die Motorik des Eigenleibes. Erstere betrachtet
Merleau-Ponty unter dem Aspekt des Korperschemas, letztere an-
hand eines pathologischen Falls. Das Kérperschema beschreibt bei
Merleau-Ponty die Eigenschaft des Leibes, als Ganzheit aufzutreten.
Meine Korperteile treten stets in einer bestimmten Konfiguration
auf, die allerdings nicht — wie es die Psychologie formuliert hat —
durch eine Reihe von Assoziationen zustande kommt. Vielmehr sind
die Lagebeziehungen meiner Glieder mir unmittelbar bewusst, ohne
dass ich diese erst analytisch ermitteln miisste. Wenn ich etwa, um ein
Beispiel Merleau-Pontys anzufiihren, eine Pfeife halte, so »weif3 ich

72 PhW 117. Der Ausdruck »véllig konstituiert« zitiert nach Angaben Merleau-Pontys
in einer Fulinote Husserls Ideen II, vgl. Kap. 2.5, S. 67.
73 PhW 117.

209

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

mit einem absoluten Wissen, wo meine Pfeife ist, und daher weif3 ich,
wo meine Hand, wo mein Korper ist«”*. Wenn ich die Pfeife haufiger
benutze, wird sie sogar zu einer Art Verldngerung des eigenen Leibes.
Der habituelle Leib ist in der Lage, sich Gegenstinde einzuverleiben.
Auf dieses Phanomen hat bereits Husserl im dritten Teil der Ideen zu
einer reinen Phdnomenologie und phdanomenologischen Philoso-
phie”s hingewiesen: »Ein Werkzeug ist eine Erweiterung des Leibes,
nimlich, wenn es >im Gebrauchc ist. Es ist sowohl eine Erweiterung
des empfindlichen Leibes als auch des Leibes als Willensorgan.«”6 Mit
Merleau-Ponty miisste man nun anfiigen: das einverleibte Werkzeug
ist sogar wesentlich Verlingerung des Zur-Welt-seins. Der Blinden-
stock, der fiir den Blinden mehr als nur ein Stock ist, durch den hin-
durch er seine Umwelt fiihlt, ist ein gutes Beispiel fiir eine solche
Erweiterung des Korperschemas.

Die Pfeife als Gegenstand betrachtet hat nun eine raumliche
Position, die sich aus der Lage meines Leibes zu ihr ergibt. Der Leib
hingegen ist selbst nicht positioniert, sondern situiert. Das »Hier«
des Leibes als Situationsraumlichkeit legt die ersten Koordinaten
des Raumes fest, alle Gegenstinde positionieren sich im Raum um
den primordialen Leib. Dieses pra-positionale »Hier« schlieflt im
Grunde wiederum eine Form elementarer Reflexion ein, in welcher
der Leib sich vor jeder gegenstiandlichen Setzung auf sich selbst als in
Situation befindlich bezieht.

Die Teile meines Korpers sind nun jeweils in einer bestimmten
Weise konfiguriert, weil der Leib »auf [seine Aufgabe] hin exis-
tiert«”’, weil seine Raumlichkeit als »Zone des Nicht-seins« die ge-
genstindliche Struktur von Figur und Hintergrund erst ermdoglicht.
Diese Tendenz des Leibes, sich mittels des Kérperschemas raumlich
in die Welt hinein zu engagieren, fithrt zu der Schlussfolgerung:
»dann aber ist das Korperschema letztlich nur ein anderes Wort fiir
das Zur-Welt-sein meines Leibes.«”8

Das Korperschema ist ein »System von Aquivalenzen«”, wobei
der Begriff des Systems ganz im oben eingefithrten Sinne zu ver-
stehen ist:

7+ PhW 125.

75 Husserl 1952a [Ideen III].
76 Ideen III, 7.

77 PHW 126.

76 PhW 126.

7 PhW 171.

210

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

1. Die Glieder des Leibes sind als Teile des Kérperschemas wech-
selseitig aufeinander bezogen.

2. Der Leib nimmt mit Hilfe des Kérperschemas einen Standpunkt
ein, indem er, wie Merleau-Ponty schreibt, »dem Raum ein-
wohnt«®.

3. Trotzdem kénnen diese Beziige nicht in ihrer Ganzheit ana-
lytisch aufgedeckt und durch eine Konstitution eingeholt wer-
den.

Der letzte Punkt erinnert wieder an die Ausfithrungen Heinrich von
Kleists zum Marionettentheater®’. Der Jiingling versagt bei der Wie-
derholung der klassischen Pose, weil er in ihr das Kérperschema der
urspriinglichen Bewegung nur zu imitieren versucht, als wire es ein
reproduzierbares Schauspiel. Ebenso verfehlt der Tanzer seine Kunst,
wenn er nicht aus dem Zentrum der Bewegung heraus tanzt, der
Aufgabe, auf die hin sein Leib zur-Welt ist, sondern etwa die aus-
gestreckte Hand zum Zentrum macht und sich dadurch nicht als si-
tuiert, sondern zu dieser Hand positioniert begreift.

Das reflexive Moment, das die Motorik der falschen Bewegung
des Tdnzers ausmacht, kennzeichnet nach Merleau-Ponty die »abs-
trakte Bewegung« im Gegensatz zur »konkreten Bewegung«. Wenn
ich einem Freund ein Zeichen mache, er solle zu mir kommen, so
handelt es sich um ein konkrete Bewegung, bei der die Intention in
der Welt, namlich beim Freund dort driiben liegt. Ganz anders ver-
hilt es sich bei der abstrakten Bewegung:

Vollziehe ich jetzt >dieselbe< Bewegung, doch ohne sie an einen gegenwirti-
gen oder auch nur imaginaren Partner zu richten, [...] d. h. vollziehe ich eine
>Beugung« des Unterarms zum Oberarm bei >Drehungc der Hand und mit
>Beugung:« der Finger, so wird mein Leib, zuvor Vehikel der Bewegung, nun
selbst zum Ziel der Bewegung, sein Bewegungsentwurf zielt nicht mehr auf
jemanden in der Welt, sondern auf meinen Oberarm, meinen Unterarm, mei-
ne Finger, und zielt auf diese, sofern sie auch fihig sind, ihre Weltzugehorig-
keit zu unterbrechen und um mich herum eine fiktive Situation zu bezeich-
nen |[...].«%

8 Vgl. die Formulierungen an einer spiteren Stelle (PhW 169): »Nicht also diirfen wir
sagen, unser Leib sei im Raume, wie iibrigens ebensowenig, er sei in der Zeit. Er wohnt
Raum und Zeit ein.«

81 Vgl. die Einleitung, S. 18 f.

82 PhW 137.

211

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Der Hintergrund der abstrakten Bewegung ist also nicht mehr die
Welt, sondern eine konstruierte, fiktive Situation. Aus diesem Grun-
de scheitern der Tanzer und der posierende Jiingling.

Die Unterscheidung von abstrakter und konkreter Bewegung
fithrt Merleau-Ponty im Zuge der Betrachtung des »Falls Schnei-
ders«®® ein, eines Kranken, dessen Leiden darin besteht, keine abs-
trakten Bewegungen ausfiihren zu konnen. So ist er zum Beispiel
nicht in der Lage, auf seine Nase zu zeigen, weil er die dafiir notwen-
dige Abstraktion nicht vollziehen kann. Wohl kann er aber nach der
Nase greifen, denn die Greifintention ist konkret in der Welt ver-
ankert. Die Welt — um noch einmal Heideggers Terminologie zu be-
miihen — des Zuhandenen ist fiir den Patienten Schneider problemlos
zuganglich, lediglich die vorhandenen Dinge bereiten ihm Schwie-
rigkeiten.

Die Krankheit Schneiders ist nun, wie Merleau-Ponty ausfiihr-
lich darlegt, weder motorisch noch psychisch erkldrbar. Es liegt viel-
mehr eine Stérung innerhalb der Leiblichkeit selbst vor. Die Bedeu-
tungen, die sich uns aus der Welt heraus zutragen, haben fiir den
Kranken die Tragfahigkeit verloren. Die wichtige Erkenntnis, die sich
in dieser Beobachtung bestitigt, besagt, dass diese Bedeutungen tat-
sichlich unmittelbar aus der Welt stammen und nicht erst vom trans-
zendentalen Subjekt in sie hineingelegt werden.5 Der leibliche Welt-
bezug ist somit dialogisch: »Dieser Dialog des Subjekts mit dem
Objekt, in dem das Subjekt den im Objekt ausgebreiteten Sinn tiber-
nimmt und das Objekt die Intentionen des Subjekts, umgibt das Sub-
jekt mit einer Welt, die von sich aus zu ihm spricht, und verlegt seine
eigenen Gedanken in die Welt selbst.«®

8 PhW 128ff., Merleau-Ponty bezieht sich hier auf einen Fall des Gestaltpsychologe
Adhémar Gelb und des Neurologen Kurt Goldstein.

8 Vgl. hierzu die klassische Darstellung des Schematismus und der darauf fufSenden
Analogien bei Immanuel Kant in der Kritik der reinen Vernunft. Bei Kant ist es tatsich-
lich der Verstand, der die Bedeutungen schematisch in die Natur hineinregelt (KrV A
137, B 1761f.). Es gilt der oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile: »die Bedingun-
gen der Moglichkeit der Erfahrung sind zugleich Bedingungen der Mdglichkeit der Ge-
genstinde der Erfahrung [...]« (KrV A 158, B 197). In der Phinomenologie Merleau-
Pontys hingegen ist die Natur qua Welt unmittelbar bedeutungsvoll, die Gegenstinde
richten sich nicht nach unserem Erkenntnisvermégen, sondern treten in einen Dialog
mit dem Leib, in welchem sie sich wechselseitig Sinn zusprechen. Merleau-Ponty be-
merkt zu Kant: »Das Kantische Subjekt setzt eine Welt, doch um iiberhaupt eine Wahr-
heit behaupten zu kénnen, mufi das wirkliche Subjekt allererst eine Welt haben und zur
Welt sein [...]« (PhW 157).

8 PhW 160f.

212

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Die Welt affiziert uns nicht nur, sie spricht zu uns, sie »diri-
giert«® die Bewegungen des Leibes. Die »Physiogonomie«® der
Welt, ihre dialogische Struktur — dieses zentrale Ergebnis der exis-
tentiellen Analyse des Leibes verschafft uns die Moglichkeit, erste
Vermutungen iiber die Fassung des Anderen bei Merleau-Ponty an-
zustellen. Wenn schon der natiirliche Weltbezug dialogisch ist, wird
das Auftreten des Anderen in der Welt kein Problem im Sinne einer
Denkunmaglichkeit darstellen. Die Moglichkeit einer Konstitution
des Anderen muss nicht mehr verhandelt werden, da der Leib keine
Konstitutionen vornimmt, sondern mit der Welt in natiirlicher Wei-
se kommuniziert. Es darf ebenfalls bereits jetzt vermutet werden,
dass der Andere weder wie bei Heidegger ein Verfallen an die Welt
impliziert, denn es gibt in der Leiblichkeit keine Verfallenstendenz,
noch dass er wie bei Sartre mir meine Welt durch Dezentrierung
stiehlt, da der Andere ebenfalls leiblich zur-Welt-ist und mich da-
durch — zumindest auf der Ebene des natiirlichen Weltzugangs —
nicht zum Objekt degradiert.

Der Dialog zwischen Leib und Welt erméglicht es uns, uns re-
flexiv tiber uns zu erheben; das hat die Analyse der Doppelempfin-
dung ergeben. Die ausdriickliche Reflexion des Leibes auf sich im
Sinne des objektivierenden Denkens hilt die Existenz an.®8 Erst auf
dieser reflexiven Ebene kann der Andere wieder zum Problem wer-
den. Fiir den Patienten Schneider ist der Andere hingegen immer
problematisch, weil bei ihm bereits der unmittelbare leibliche Dialog
mit der Welt gestort ist: »Wie der Gegenstand, >sagt< ihm auch der
Andere nichts, die Phantome, die ihm begegnen, sind zwar nicht je-
ner intellektuellen Bedeutung entbloft, die sich aus ihrer Analyse

86 PhW 160.

8 PhW 160.

8 Zum Motiv des Anhaltens der Existenz vgl. Good 1998, 58: »Nur dadurch, dafs ich die
Bewegung der Existenz anhalte, konnen Teile des Leibes objektiv gegeben sein. Dabei
sind sie herausgerissen aus einem Lebensganzen, in welchem sie ihre eigene Moglich-
keit haben.« Es wird hier allerdings der Eindruck erweckt, ich miisste zunichst in einem
willentlichen Akt die Existenz anhalten, um anschliefSend Teile des Leibes objektivieren
zu konnen. Dies ist aber nicht im Sinne Merleau-Pontys, denn, wie das Beispiel der
Doppelempfindung gezeigt hat, liegt die Genesis moglicher Objektivation im Uber-
schneiden der Existenz mit sich selbst. Erst dadurch ist der Boden fiir das objektive
Denken bereitet und dieses wird dann die Existenz »anhalten«, wihrend der Leib {ibri-
gens im Untergrunde weiter im Kontext des Lebensganzen existierend-situativ zur Welt
sein wird.

213

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

ergibt, jedoch ihrer primordinalen Bedeutung, die sie der Koexistenz
verdanken. «%

5.3 Die Zeit und das Subjekt

Wahrnehmen ist nach Merleau-Ponty immer urspriinglich leibliches
Wahrnehmen. Als solches ist es, wie im letzten Abschnitt dargelegt
wurde, stets horizontal im Sinne eines »Systems«. In jeder Wahrneh-
mung muss nun eine Art Synthesis des perspektivisch Wahrgenom-
menen liegen, denn sonst konnte man nicht von einem durchgingi-
gen »Weltverstandnis« sprechen. Hier kommt bei Merleau-Ponty die
Zeit ins Spiel. Die Einheit der Welt ist nicht die eines abgeschlosse-
nen Ganzen, sondern die Einheit »eines Individuums, das ich in un-
abweislicher Evidenz wiedererkenne, ehe es mir je gelingt, die Formel
seines Charakters aufzustellen, da es in all seinen Auerungen und
all seinem Verhalten ein und denselben Stil bewahrt [...].«® Die
Synthesen der Weltwahrnehmung sind keine Bénder, die der Ver-
stand zwischen den einzelnen Perspektiven kniipft, sondern »jede
Perspektive geht in die andere ein, und wenn hier tiberhaupt noch
von einer Synthesis zu sprechen ist, so allein von einer >Ubergangs-
synthese«.«?! Die Perspektiven gehen ineinander ein, weil sie nicht
nur raumlich, sondern auch zeitlich miteinander verkniipft sind. Jede
gerade gegenwirtig eingenommene Perspektive ist umgeben von
einem Horizont retentionaler und protentionaler Beziige, die im
stindigen wechselseitigen »Ubergang« die immer unvollendete Syn-
these unserer Weltwahrnehmung bilden.

Merleau-Ponty gibt ein sehr anschauliches Beispiel fiir das Wir-
ken der Ubergangssynthesen am Beispiel der Wahrnehmung eines
Tisches. Wenn ich die Augen 6ffne, sehe ich zunichst ein konfuses
Zusammenspiel von Form und Farben. Plotzlich geht diese unbe-
stimmte Wahrnehmung in eine andere tiber: fixiere ich den Tisch,
»gewinne ich den Abstand eines Hinblicks, indessen noch keine Tiefe
sich offnet, konzentriert sich mein Leib auf einen noch virtuellen
Gegenstand und richtet seine empfindliche Oberfliche darauf ein,

8 PhW 161f.
% PhW 378.
91 PhW 380.

214

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Zeit und das Subjekt

ihn zum aktuellen zu machen«. Dadurch versetze ich mich in die
Lage, den »Angriff der Welt auf meine Sinne«* zuriickzuweisen,
indem ich ihn in die Vergangenheit schiebe und mich selbst in die
Zukunft zuriickziehe.

Der individuelle »Stil« der Welt ist also ein »Zeitstil«**. Die
Welt ist nach Merleau-Ponty ein Individuum, weil ich sie an ihrem
Zeitstil erkenne, ohne dass ich sie konstitutiv vollstindig durchlaufen
und die Formel ihres »Charakters« aufstellen miisste. Weil Uber-
gangssynthesen prinzipiell unabgeschlossen sind und eine solche For-
mel somit auch nicht existieren kann, ist die Welt »unvollendetes
Individuum«%. Die Welt ist also nicht die Summe der Gegenstinde,
die mein Verstand zu einer synthetischen Einheit verkniipft, sondern
sie ist in ihrer Unvollkommenheit der Kern der Zeit: »Die Welt als
der Kern der Zeit ist nur durch eine einzige, Gegenwirtiges und Ver-
gegenwartigtes in eins scheidende und verkniipfende Bewegung, und
das Bewuf3tsein, das als der Ort der Klarheit gilt, ist in Wahrheit der
Ort der Zweideutigkeit selbst.«%

Die zeitliche Perspektive entdeckt also ein lebendiges System
zeitlicher Beziige, das durch keinen Begriff einer objektiven Zeit ein-
geholt werden kann. Ohne den Einbruch einer Subjektivitit, die eine
Perspektive in die Fiille des An-sich hineintrigt, gibe es namlich kei-
ne Zeit: »woran es dem Sein selbst gebricht, um zeitlich sein zu kon-
nen, ist vielmehr das Nicht-sein des Anderswo, des Einstmals und des
Morgen.«% Ein Fluss zum Beispiel flielt an-sich nicht ausgehend
von seiner Vergangenheit seiner Zukunft entgegen, sondern er ist in
jedem seiner Teile in der Welt gegenwirtig. Der zeitliche Aspekt des
Fliefens liegt nicht im Fluss selbst, sondern erfordert eine Perspekti-
ve, die zu ihm eingenommen wird, also die Einnahme eines Stand-
punkts durch ein Subjekt, das genau jetzt genau hier ist und nirgends
sonst.

Aber auch der Begriff einer subjektiven Zeit im Sinne einer in
den inneren Zustinden des Subjekts ablaufenden Zeit, ist hier ver-
fehlt. Vielmehr setzt Merleau-Ponty die Zeit und das Subjekt in Hin-
blick auf das durch sie gebildete System gleich. Dieser Gedanke, den

92 PhW 279.
% PhW 280.
% PhW 479.
% PhW 401.
% PhW 383.
97 PhW 468.

215

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Merleau-Ponty im Kapitel »Die Zeitlichkeit« entfaltet, wird an frii-
herer Stelle im Abschnitt »Die Zeitlichkeit der Wahrnehmungs-
synthese« bereits vorbereitet. Dort heifit es: »Doch ist uns die Wahr-
nehmungssynthese eine zeitliche Synthesis, Subjektivitit auf der
Wahrnehmungsebene nichts anderes als Zeitlichkeit, und eben dies
ermoglicht es uns, dem Wahrnehmungssubjekt seine Undurchsich-
tigkeit und Geschichtlichkeit zu belassen.«%

Zum besseren Verstandnis der sich in dieser Passage ankiindi-
genden Gleichsetzung von Zeit und Subjekt ist es sinnvoll, nun zu-
nichst anhand einiger Passagen aus dem fiir die Phanomenologie der
Wahrnehmung zentralen Kapitel »Die Zeitlichkeit« zu zeigen, dass
mit der Zeit tatsidchlich ein System in dem von uns ausgewiesenen
Sinne vorliegt.

Wir haben demnach die drei Merkmale eines Systems zu prii-
fen: Die Wechselseitigkeit der Beziige wird deutlich in der Betrach-
tung des Prisenzfeldes, das sich phdnomenal dadurch auszeichnet,
dass die Zeit in ihm nicht in Richtung Zukunft lauft und dabei ehe-
malige Gegenwarten wie eine abgelegte Haut als Vergangenheit hin-
ter sich zurtickldsst. Das Prasenzfeld ist vielmehr so strukturiert, dass
es im Bezug zu seinen Horizonten ein einziges Ablaufsphanomen
bildet: »Die Zeit ist die einzigartige Bewegung, die in all ihren Teilen
ganz sich selbst entspricht, so wie eine Geste die simtlichen Muskel-
kontraktionen umfafdt, die zu ihrem Vollzuge notwendig sind.«* Es
ist wohl kein Zufall, dass Merleau-Ponty hier eine Analogie zur Mo-
torik des Leibes als Beispiel anfiihrt. Der Ursprung der zeitlichen
Perspektive ergibt sich aus der Sonderstellung der Gegenwart im Feld
der zeitlichen Beziige. Die Gegenwart ist Zentrum des zeitlichen Fel-
des, aber nur durch den konstitutiven Beitrag ihrer Horizonte, sie ist
Gegenwart »nur [...] auf Grund der Beziige, die das BewufStsein zwi-
schen ihr, der Vergangenheit und der Zukunft stiftet.«1%

Das zeitliche Feld bleibt notwendig unvollstindig: »Es ist der
Zeit wesentlich, sich zu bilden, und nicht zu sein, nie vollstindig
konstituiert zu sein.«'! Die positive Bedeutung der unvollstindigen
Konstitution liegt darin, dass vollstindig konstituierte Zeit »zerstor-
te«19? Zeit ist, der jede Lebendigkeit abgeht.

% PhW 279.
9 PhW 476.
100 PhW 471.
101 PhW 471.
102 PhW 472.

216

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Zeit und das Subjekt

Nimmt man alle drei Merkmale zusammen, so kann man die
Zeit als System im von uns angefiihrten Sinne verstehen, auch wenn
Merleau-Ponty diesen Ausdruck selbst nicht verwendet. Fiir diese
Sichtweise spricht zudem, dass Merleau-Ponty diesem System eben-
falls eine der Seinsweisen des Dreiecks Subjekt—Leib—Welt zuordnet,
das zusammen die Existenz, das Zur-Welt-sein bildet. Dem System
der Gegenstinde in ihren Horizonten entsprach, wie wir oben gezeigt
haben, die Seinsweise der Welt. Die Zeit wird in die Welt hinein-
getragen, indem »eine Subjektivitit die Fiille des An-sich-seins
durchbricht, eine Perspektive darin aufreifit und das Nichtsein hi-
neintrigt.«1% Die Zeitlichkeit wird aber nicht nur durch die Subjek-
tivitat in die Welt getragen, vielmehr entspricht die Zeit in ihrer
Systemstruktur der Subjektivitit:

»[Insofern] die Dimensionen der Zeit bestindig einander iiberdecken und
einander bestitigen, legen sie immer nur auseinander, was in einer jeden
von ihnen auf implizite Weise schon anlag, sind sie saimtlich in eins der Aus-
druck eines einzigen Sprunges, eines einzigen Dranges, der nichts anderes ist
als die Subjektivitit selber. Wir miissen die Zeit als Subjekt, das Subjekt als
Zeit begreifen.«1%*

Die Gleichsetzung von Zeit und Subjekt kann durch den hier heraus-
gestellten Begriff des Systems nun besser verstanden werden. In die-
sem Zeitverstindnis kommt wiederum bei Merleau-Ponty ein Motiv
zum Tragen, das er Heideggers Kant-Interpretation!% entlehnt, nim-
lich das Motiv der Zeit als Selbstaffektion im Sinne des ontologi-
schen Ursprungs von Selbstheit:

»Die Zeit ist >Affektion ihrer selbst durch sich selbst«: das Affizierende ist die
Zeit als der Andrang und Ubergang zur Zukunft hin; das Affizierte ist die
Zeit als die entfaltete Reihe der Gegenwarten; Affizierendes und Affiziertes

105 PhW 478.

104 PhW 480.

105 Diese Interpretation entstammt einer Phase intensiver Beschiftigung mit Kant aus
der Zeit um die Veroffentlichung des frithen Hauptwerks Sein und Zeit (1927). Vgl.
dazu etwa Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik (Heidegger 1991)
[GA 3] sowie die Vorlesung Logik : Die Frage nach der Wahrheit (Heidegger 1995) [GA
21]; im Ubrigen verweise ich in diesem Zusammenhang auf meine Examensarbeit »Hei-
deggers Interpretation von Kants Zeitverstindnis« (Wroblewski 2000). Diese Verbin-
dung kann hier nicht weiter verfolgt werden, ebenso wie der ebenfalls interessante Be-
zug zu Husserls Zeitphilosophie; es sei hierzu verwiesen etwa auf Hans-Joachim Pieper:
Zeitbewusstsein und Zeitlichkeit (Pieper 1993).

217

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

sind ein und dasselbe, da der Andrang der Zeit nichts anderes ist als der
Ubergang von Gegenwart zu Gegenwart.«10

Die Moglichkeit des Sich-auf-sich-selbst-Beziehens, also der Reflexi-
on im weitesten Sinne, ist demnach auch bei Merleau-Ponty nicht
eine ontische Eigenschaft, ist keine Fihigkeit des erkennenden Sub-
jekts, aber sie ist auch nicht wie bei Sartre verwurzelt im Fiir-Andere-
sein. Thr ontologischer Grund liegt in der Eigenart der Zeit, »sich
wissende Zeit«!” zu sein: »denn das Zerspringen, der Aufsprung
der Gegenwart zu einer Zukunft hin ist selbst der Archetyp alles Ver-
hiltnisses von sich zu sich und die Vorzeichnung einer Innerlichkeit
oder Selbstheit iiberhaupt.«108

Das Konzept der Innerlichkeit, das, wie im nichsten Abschnitt
unserer Untersuchung dargelegt werden wird, zum urspriinglichen
Verstiandnis der Leiblichkeit aufgegeben werden muss, ist durch die
in der Zeit liegende priaobjektive Reflexion »vorgezeichnet«. Diese
Vorzeichnung verdeutlicht in einer weiteren Vertiefung der bisher
behandelten Positionen die Motivation des reflexiven Denkens bei
Merleau-Ponty. Wihrend bei Husserl das Denken sich am Erstaunen
angesichts einer Welt entziindete, war es bei Heidegger der Wunsch
des Daseins, sich selbst zu ergreifen, der zur existenzialen Analytik
der existenziellen Problematik fithrte. Bei Sartre war es der Blick des
Anderen, der mich nétigte, mich mir selbst zuzuwenden, um meinen
Status in der Welt zu verteidigen. Bei Merleau-Ponty schliefilich er-
wacht das reflexive, objektivierende Denken durch das Ergreifen und
Ausdriicklichmachen der in der Selbstaffektion des Subjekts qua Zeit
liegenden Vorzeichnung von Innerlichkeit und Selbstheit. Merleau-
Pontys ganzes Bemiihen kreist nun darum, das in dieser ausdriick-
lichen Reflexion liegende Unreflektierte, also die praobjektive Refle-
xion, wieder zuginglich zu machen.

Das Motiv, das im System der Zeit eine unausdriickliche Refle-
xion vorgezeichnet wird, wurde bei den anderen bisher ausgewiese-
nen Systemen ebenfalls aufgefunden. Das System der Gegenstinde
beschloss in sich eine Art priasubjektiver und priobjektiver leiblicher
Reflexion, die sich im Phidnomen der Doppelempfindung zeigte. Das
zweite behandelte System des Korperschemas — als »System von

106 PhW 484; beachte auch die Anmerkung Merleau-Pontys zu dieser Passage.
107 PhW 484.
108 PhW 484.

218

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

Aquivalenzen« — hat ebenfalls eine ihm eigene Form von Reflexivi-
tat, die sich im raumlich situierten »Hier« zeigte, das eine praobjek-
tive Zurtickbindung des Leibes an sich beinhaltet. Offenbar ist also
tatsichlich ganz im Sinne der eingangs aufgestellten Arbeitsthese das
Phédnomen der Reflexion bei Merleau-Ponty in mehreren Facetten zu
sehen, die jeweils in unterschiedlichen horizontalen Systemen griin-
den. Jeder pri-objektiven Reflexion entspricht dann wiederum auch
eine Form des objektiven Denkens, das als Reflexion des Cogito seine
Gegenstinde objektivierend setzt und dabei die Urspriinglichkeit des
Leibes tiberspringt und seinen unreflektierten Ursprung vergisst. Es
wird zu untersuchen sein, ob das vierte System, dasjenige der Leiber,
das zum Problem des Anderen fiihrt, ebenfalls eine Form der Refle-
xion hervorbringt. Vor dem Einstieg in diesen zentralen Teil der Un-
tersuchung bietet es sich allerdings an, das bisher Entwickelte tabel-
larisch festzuhalten.

Ursprung der |korrespondierende |prdobjektive objektivierende

System Perspektive  |Seinsweise Reflexion Reflexion

Gegenstinde |Leib Welt Doppel- Korper
empfindung

Kérperschema | Eigenleib Existenz Situations- Positions-

(Zur-Welt-sein) raumlichkeit  |rdumlichkeit

(Hier)

Zeit Gegenwart  |Subjekt Selbstaffektion |objektive Zeit

5.4 Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

Wir sind im stidndigen Dialog mit der Welt, das heifst die Gegenstin-
de »sprechen« zu uns, sie teilen uns ihre Bedeutung mit, haben Auf-
forderungscharakter. Dieser Dialog ist moglich, ohne dass der aus den
Gegenstinden sprechende Sinn durch eine transzendentale Konstitu-
tion zunichst in die Gegenstinde gelegt werden muss, weil die Auf-
forderung nicht an das erkennende Subjekt gerichtet ist, sondern an
den Leib. Der Leib ist in die Welt eingelassen, ist engagiert, und das
bedeutet, dass er mit »seinesgleichen« kommuniziert, und das meint
zunichst einmal nicht: mit fremden Leibern, sondern mit einer Welt,
die ihm »gleichartig« ist und mit der er ein System bildet: »Mit mei-

219

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nem Leibe lasse ich mich auf die Dinge ein, sie koexistieren mit mir
als inkarniertem Subjekt [...].«1%

Wenn diese Uberlegung zutrifft und der Leib sich immer schon
im universalen Dialog mit der Welt befindet, warum wird uns dann
ausgerechnet der Andere zum Problem, dessen Leib doch durch die
groftmogliche phianomenale Ahnlichkeit zu meinem Leib geradezu
den idealen Dialogpartner abgibt? Hinzu kommt, dass der Dialog mit
dem Anderen nach Merleau-Ponty noch nicht einmal die urspriing-
lichste Form des Dialogs darstellt: »Schon dem Anderen zuvor ver-
wirklicht das Ding das Wunder des Ausdrucks: im Aufleren ein In-
neres zu offenbaren, eine Bedeutung, die in die Welt herabsteigt und
in ihr zu existieren beginnt, und die wir nicht voll verstehen kénnen,
ohne sie mit dem Blick an ihrem Orte aufzusuchen.«'1°

Unsere dialogische Verbindung mit dem Anderen kann dem-
nach nicht rétselhafter sein als die dialogische Verbindung mit den
Dingen. Das Problem liegt aber auch nicht im Dialog selbst, der im
alltiglichen Umgang mit Anderen immer stattfindet und in aller Re-
gel auch gelingt, sondern im Versuch, hinter diesem Dialog den An-
deren selbst zu erkennen. Dadurch, dass wir uns selbst als bewusstes
Selbst, als Innerlichkeit auffassen, neigen wir zu der problematischen
Auffassung, »hinter« dem Leib dort driiben ebenfalls ein bewusstes
Selbst anzunehmen, mit dem wir kommunizieren.

Merleau-Ponty befasst sich mit dem Problem des Anderen im
Kapitel »Die Anderen und die menschliche Welt«. Wenn das Ding
noch vor dem Anderen das Wunder des Ausdrucks verwirklicht, so
liegt es nahe, als Ausgangspunkt der Analyse den Ort zu wihlen, an
dem der Andere zum ersten Mal aus den Dingen hervortritt: die
Kulturwelt. Kulturgegenstinde sind in der Natur sedimentierte per-
sonale Akte, Dinge, die durch Menschen geschaffen wurden und nun
eine anonyme Existenz fithren. Die Kultur fiigt somit eine geschicht-
liche Zeit in die Natur ein.

Wenn ich einen Kulturgegenstand benutze, so ergreife ich des-
sen anonyme Existenz, indem ich mich etwa eines Loffels bediene,
wie man sich eines Loffels bedient, nimlich zum Essen. In diesem
anonymen Man liegt ein erstes vages Aufleuchten des Anderen als
desjenigen, der den Loffel hergestellt hat, dem er gehort oder als
einer, der ihn auch benutzen konnte etc.: »Im Kulturgegenstand er-

109 PhW 220.
10 PhW 370.

220

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

fahre ich die ndchste Gegenwart von Anderen unter dem Schleier der
Anonymitat.«11!

Die Schwierigkeit beginnt, wenn ich die Anonymitit verlasse
und mir das Tun eines Anderen vorstelle, das in diesem Kulturgegen-
stand sedimentiert ist. Ein Tun ist zundchst einmal immer Tun in
erster Person: Ich tue etwas. Das Tun des Anderen wird also vom
eigenen Tun her bestimmt, und da liegt das Problem:

»Wie kann das Wort Ich einen Plural annehmen, wie ist die Bildung einer
Allgemeinidee von Ich moglich, wie kann ich von einem anderen Ich als
dem meinen sprechen, wie kann ich wissen, daf8 es andere Ich gibt, wie ver-
mag BewufBtsein, das als Selbstkenntnis grundsitzlich stets in der Weise des
Ich ist, im Modus des Du und sodann in der Welt zur Erfassung kommen 7«12

Der Ansatz zur Uberwindung dieses Problems liegt in der Entlarvung
des objektiven Denkens, das ihm zugrunde liegt. Das Analogieden-
ken setzt das Ich, die Innerlichkeit des Bewusstseins, als weltkonsti-
tuierendes Zentrum. Das Du wird in Analogie zum Ich bestimmt,
aber es kann selbst nicht ebenfalls weltkonstiuierendes Zentrum sein.
Nimmt man allerdings die Ergebnisse der Leiblichkeitsanalyse ernst,
so sind schon die Voraussetzungen, die zu diesem Problem fiihren,
nicht mehr haltbar. Das Problem wird dadurch nicht geldst, aber es
wird im Sinne des Zitats, mit dem die vorliegende Untersuchung ein-
setzte, »umgeformt«!®. Die Voraussetzung, die modifiziert werden
muss, ist die Annahme einer im Bewusstsein verankerten Innerlich-
keit. Das prireflexive Bewusstsein ist nach Merleau-Ponty kein von
der Welt verschiedenes res cogitans. Bewusstsein ist immer durch
den Leib in die Welt engagiert: »Bewuftsein ist Sein beim Ding
durch das Mittel des Leibes«!1. Dieses Sein-bei zeigt die gleiche Hin-
gabe an die Welt an, wie sie im Begriff des Zur-Welt-seins aus-
gedriickt wird. Das Bewusstsein als Sein beim Ding transzendiert
nicht die Welt zur Bildung einer Innerlichkeit, sondern transzendiert
sich selbst, um »bei« den Dingen und nicht blof »unter ihnen« zu
sein. Bewusstsein konstituiert also nicht mehr wie noch bei Husserl
eine Immanenz, die sich die transzendierte Welt dadurch zuriick-
erschlieflen muss, dass sie diese in eine immanente Transzendenz
tiberfithrt, sondern »Bewuftsein ist durch und durch Transzendenz,

m Phw 399.
12 PhW 399f.
13 Vgl. Kap. 1, S. 11.
+ PhW 167f.

-
=

221

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

und zwar nicht erlittene Transzendenz — eine solche Tendenz bedeu-
tete, wie wir schon sagten, das Ende des BewufStseins —, sondern ak-
tives Transzendieren.«!1

Das Bewusstsein ist also — dhnlich wie bei Sartre — drauflen bei
den Dingen. Allerdings entwirft Merleau-Ponty nicht wie Sartre eine
intentionale Doppelstruktur.!6 Das Bewusstsein von etwas und das
darin mitschwingende nicht-setzende Bewusstsein von sich wird bei
Merleau-Ponty in eine einzige Bewegung iiberfithrt. Wenn ich bei-
spielsweise etwas sehe, dann ist das Bewusstsein zu sehen nicht das
Registrieren eines psychischen Vorgangs und der darin liegende
Selbstbezug, sondern das Bewusstsein ist »der Vollzug des Sehens
selbst«.’” Das Bewusstsein iiberrascht sich also nicht beim Sehen
wie der Leib bei der Doppelempfindung, denn dadurch wiirde bereits
der Keim einer objektivierenden Reflexion, eines Anhaltens der Exis-
tenz, gelegt werden. Das prireflexive Bewusstsein hingegen ist
Wahrnehmungsbewusstsein, und als solches triagt es die prareflexive
Tendenz in sich, sich zu transzendieren und sich seiner draufSen bei
den Dingen bewusst zu werden:

»Das Sehen kommt zu sich selbst im gesehenen Ding. Und sich selbst zu
erfassen, ist ihm freilich wesentlich, sonst wire es sehen von nichts, doch es
ist ihm wesentlich auch, sich nur zu erfassen in einer gewissen Zweideutig-
keit und Dunkelheit, da es sich eben nicht ginzlich selber zu eigen ist, viel-
mehr im Gesehenen sich selber sich entriickt.«!1

Die in der zitierten Passage angefiihrte Dunkelheit ist einerseits na-
tiirlich als Preis fiir das Aufgeben der Innerlichkeit zu sehen: »In eins
damit, daf3 der Leib sich aus der objektiven Welt zuriickzieht und also
zwischen reinem Subjekt und Objekt eine dritte Seinsweise bildet,
biifst das Subjekt selbst seine Reinheit und Transparenz ein.«' Die
Dunkelheit enthilt aber auch hier wieder einen positiven Aspekt,
denn durch sie erscheint mir letztlich das fremde Bewusstsein auf
einmal weit weniger ritselhaft: Wenn ich mir selbst nie vollstindig
gegeben bin, so darf es nicht verwundern, wenn auch der Andere sich
mir prinzipiell entzieht. »Moglich ist die Evidenz des Anderen da-
durch, daf3 ich mir selbst nicht transparent bin und auch meine Sub-

15 PhW 429.
116 Vgl Kap. 4, S. 141.
17 PhW 429.
118 PhW 429.
19 PhW 401.

222

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

jektivitat stets ihren Leib nach sich zieht.«120 Das Denken vom Leib
her hat immer die Tendenz, klare und deutliche — aber problemati-
sche — Erkenntnis gegen ein dunkles und verwobenes Milieu ein-
zutauschen, das aber durch eben diese dunklen Horizonte unseren
Weltzugang besser beschreibt.

Fiir das Problem des Anderen bedeutet dies konkret: Die Inner-
lichkeit des Bewusstseins, die wir beim Anderen nicht wahrnehmen
konnen, wird tiberfiihrt in die »Innerlichkeit« eines uns verbinden-
den Dialogs: »Bewuf3t-sein oder vielmehr Erfahrung-sein ist inner-
lich mit der Welt, dem Leib und den Anderen kommunizieren, Sein-
mit-ihnen und nicht Sein-unter-ihnen.«2!

Wenn die Innerlichkeit des Bewusstseins aufgegeben wird, darf
der Leib nicht mehr wie bei Husserl urspriinglich als Umschlags-
punkt zwischen Innen und Aufen bestimmt sein. Weder kennen wir
unseren eigenen Leib primir »von innen« durch Introspektion, noch
»von auflen« durch das Studium unserer dufleren Erscheinung. Der
urspriingliche Weltbezug ist nach Merleau-Ponty kein Erkenntnis-
bezug, er besteht nicht im Kontakt eines Subjekts mit weltlichen Ob-
jekten durch die Schnittstelle des Leibes, sondern dieser Bezug ist das
leibliche Verhalten. Das Verhalten wurde von Merleau-Ponty bereits
in seinem Frithwerk Die Struktur des Verhaltens'? thematisiert.
Schon in diesem Werk wird die Stofirichtung seines Denkens deut-
lich, die dann in der Phinomenologie der Wahrnehmung in die exis-
tenzphilosophische Phinomenologie einmiindet: »Die Bewegungen
des Verhaltens [...] lassen nicht ein BewufStsein durchscheinen, d. h.
ein Sein, dessen ganzes Wesen im Erkennen besteht, sondern eine
bestimmte Weise, die Welt zu behandeln, >zur Welt zu sein« [d’étre
au monde] oder zu existierenc.«23

Das Verhalten ist Ausdruck des Zur-Welt-seins. Besonders
wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass das Verhalten weder Au-
8en- noch Innenperspektive kennt. Dies kann anhand des Beispiels
des Zorns illlustriert werden, das bereits von Husserl verwendet wur-

120 PhW 404.

21 PhW 122.

122 Maurice Merleau-Ponty: Die Struktur des Verhaltens (Merleau-Ponty 1976) [SV];
erginzend dazu Bernhard Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens (Waldenfels 1980).
123 SV 141f. In Die Struktur des Verhaltens findet sich ebenfalls eine Theorie der Leib-
lichkeit, insbesondere wird hier der bereits oben angesprochene Unterschied zwischen
aktuellem und habituellem Leib thematisiert (SV 244).

223

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

de.”?* Nach Husserl kenne ich den Zorn des Anderen in Analogie zu
meinem eigenen Gehabe unter dhnlichen Umstidnden. Dies ist bei
Merleau-Ponty undenkbar: »[Ich kenne] die Mimik des Zornes nur
schlecht von innen, fiir Ahnlichkeitsassoziationen, Analogieschliisse
oder dgl. fehlt also das entscheidende Element [...]«!?°. In der zorni-
gen Gebiarde bekundet sich ein Verhalten. Das Verstehen dieses Ver-
haltens ist keine Erkenntnisleistung, sondern aktives Ergreifen der in
ihm liegenden Intention. Mein Zorn als Verhalten und der Zorn des
Anderen als Verhalten bezeichnen das gleiche Phdnomen, es gibt
nicht einen inneren Zustand namens Zorn und davon abgetrennt
den dufleren Ausdruck dieses Zorns, der erst mit dem inneren in Ver-
bindung gebracht werden miisste. Im Verstehen des Zorns des Ande-
ren ist es, »als wohnten seine Intentionen meinem Leib inne und die
meinigem [sic!] seinem Leibe.«!2¢ Der Zorn ist also wiederum nichts
anderes als eine Aufforderung zum Dialog:

»Die Gebarde tritt mir entgegen gleichwie eine Frage, mich verweisend auf
bestimmte sinnliche Punkte der Welt und mich auffordernd, ihr dahin nach-
zugehen. Die Kommunikation kommt zustande, wenn mein Verhalten in der
also angezeigten Richtung seinen eigenen Weg findet. So bestitige in eins ich
den Anderen und bestitigt der Andere mich.«1?

Das Verstehen der Gesten des Anderen erfordert keine intellektuelle
Leistung, keine vorgingige Konstitution des Anderen als Sphare
einer Innerlichkeit, die sich in diesen Gesten verduflert, und keine
Konstitution eines objektiven Phinomens namens Zorn. Der Andere
in seinem Verhalten ist nicht ritselhafter als die Dinge und die ihnen
innewohnenden Bedeutungen: »Durch meinen Leib verstehe ich den
Anderen, so wie ich durch meinen Leib die >Dinge< wahrnehme. «12
Mit dieser Uberlegung ist das Problem der Existenz eines Ande-
ren, der wie ich die Gegenstinde konstituiert, entscharft. Der Leib
des Anderen ist der »erste Kulturgegenstand«!'??, und zwar nicht als

124 Im Kapitel 2.6 {iber Husserl auf S. 86 wurde bereits Kritik an dessen analogisierender
Auffassung getibt.

125 PhW 218f. Husserl hat zwar darauf hingewiesen, dass die Analogie kein Schluss,
kein Denkakt ist, sondern passive Synthesis, aber die verdhnlichende Apperzeption —
von fremdem Zorn etwa — setzt immer eine mir vollstindig durchsichtige eigenheitliche
Urstiftung voraus, die nach Merleau-Ponty nicht gegeben ist.

126 PhW 219, Druckfehler im Original.

127 PhW 219.

128 PhW 220.

129 PhW 400.

224

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

konstituierter Gegenstand, sondern als »Triger eines Verhaltens«3.
Das Verhalten des Anderen aber erschliefit keinerlei hinter ihm lie-
gendes Bewusstsein: »Es gibt also kein Verhalten, daf8 hinter sich ein
reines BewufStsein bezeugt, und der Andere ist mir nie gegeben als
genaues Gegenstiick meiner selbst als eines Denkenden.«%! Die ur-
spriingliche Gegebenheitsweise des Anderen ist nicht eine transzen-
dente Immanenz, sondern ein Verhalten zur Welt, kurz: ein Leib.
Ebenso bin ich mir selbst nicht urspriinglich gegeben als ein trans-
zendentales Subjekt, sondern wiederum als Leib. Beide Leiber weisen
die gleiche Struktur auf, sie bilden ein System:

»Meinen Leib erfahre ich als Vermogen gewisser Verhaltensweisen [...]; und
eben mein Leib ist es, der den Leib des Anderen wahrnimmt, und er findet in
ihm so etwas wie eine wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentionen,
eine vertraute Weise des Umgangs mit der Welt; und wie die Teile meines
Leibes ein zusammenhangendes System bilden, bilden somit auch der fremde
Leib und der meinige ein einziges Ganzes, zwei Seiten eines einzigen Phino-
mens, und die anonyme Existenz, deren Spur mein Leib in jedem Augenbli-
cke ist, bewohnt nunmehr die beiden Leiber in eins.«132

Uberpriifen wir zuerst, ob dieses »System« der Leiber den auf Seite

205 vorgeschlagenen Kriterien geniigt.

1. Die Beziige zwischen den Leibern sind wechselseitig, da das uni-
direktionale Analogiedenken aufgegeben wurde. Mein Leib
kommuniziert mit dem des Anderen genauso wie dieser mit
meinem.

2. Der Ursprung der Perspektive ist die anonyme Existenz und da-
mit letztlich die Welt, weil diese der Ort ist, aus dem heraus die
anonyme Existenz uns als »Spur« entgegentritt. Mein Leib bil-
det dabei den Ausgangspunkt, weil er der primordiale Leib ist,
wihrend der Leib des Anderen »die Vollendung des Systems«13?
darstellt. Die ontologische Prioritit des eigenen Leibes, dass also
die anonyme Existenz gleichsam die Tendenz in sich trigt, sich
zu einem Selbst zu verdichten, wird spiter noch auf das Phéno-
men der Selbstgegebenheit zuriickgefiihrt.

3. Das System ist zwar durch den Anderen vollendet, aber dennoch
nie vollstindig konstituiert, da mir die »Riickseite« des Phano-

130 PhW 400.
131 SV 142.

132 PhW 405.
133 PhW 404.

225

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

mens, das Verhalten des Anderen, nur apprisent zuginglich ist.
Der Solipsismus lasst sich, wie weiter unten noch ausgefiihrt
wird, nicht vollstdndig tiberwinden, aber weil ich die Undurch-
sichtigkeit des fremden Leibes als Kehrseite der Undurchsichtig-
keit meines eigenen Leibes begreife, bin ich in der Lage, diese
Undurchsichtigkeit als existentielles Phdanomen zu akzeptieren.
Das Ritsel des Anderen biifdt seine beidngstigende Wirkung ein,
weil ich mich selbst als ritselhaft begreife und weil das Denken
vom Leib her nicht danach strebt, jedes Ritsel in Erkenntnis zu
iiberfithren, eben weil der Leib nicht erkennender, sondern
wahrnehmender ist.

Da es sich hier offenbar tatsichlich um ein System handelt, ist nun zu
priifen, ob auch diesem System wieder eine eigene Art urspring-
licher und nicht-setzender Reflexion entspringt. Eine explizite objek-
tivierende Reflexion wiirde sich auf sich selbst als erkennendes Sub-
jekt beziehen und somit das Bewusstsein thematisieren, es fiir sich
zum Gegenstand machen. Das dem Leib »innewohnende« Bewusst-
sein ist aber Wahrnehmungsbewusstsein, also nicht Subjekt eines
Erkennens, sondern eines Verhaltens. In jedem Verhalten liegt nun
eine Spur der Existenz. So kann ich etwa, wenn ich in ein Gesicht
blicke, die Spur des Anderen darin entdecken*, weil sich im Gesicht

134 Das Gesicht ist einerseits inkarnierter Blick, andererseits ist es aber auch Ausdruck
der Abwesenheit des Anderen. Ich kann dem Anderen nur vors Gesicht schauen, sehe
seine Spur, aber nie den Anderen selbst. Vgl. SV 192: »Ein Gesicht ist ein Zentrum
menschlichen Ausdrucks, die durchsichtige Hiille fiir die Haltungen und Begierden des
Andern, der nahezu immaterielle Erscheinungsort und Stiitzpunkt fiir eine Fiille von
Intentionen. Deshalb scheint es uns unméglich, ein Gesicht oder selbst einen Leichnam
als Ding zu betrachten. Es handelt sich um sakrale Wesen [entités sacrées] und nicht
etwa um blofle >optische Begebenheiten«. In Das leibliche Selbst betont Bernhard Wal-
denfels das Zeitmoment im Begriff der Spur: »Die Spur bringt ein Zeitmoment ins
Spiel, denn der Andere begegnet uns als einer, der immer schon da war, so wie der eigene
Leib immer schon da war, wenn wir auf ihn zuriickkommen.« (Waldenfels 2000, 298)
Damit bezieht er sich auf Emmanuel Lévinas, der in Die Spur des Anderen (Lévinas
1983) ebenfalls die Bedeutung der Abwesenheit in der Spur im Antlitz des Anderen als
Bezug zur Vergangenheit deutet: »Das Wunder des Antlitzes riihrt her vom Anderswo,
von wo es kommt und wohin es sich auch schon zuriickzieht.« (ebd. 227); »Das Jenseits,
von dem das Antlitz kommt, bedeutet als Spur.« (ebd. 228) Merleau-Ponty selbst sieht
noch eher einen Bezug zur Zukunft in der Spur, denn die Abwesenheit des Anderen ist,
wie weiter unten noch deutlich werden wird, die einer immerzu ausstehenden Zukunft,
auf die ich zwar ausgreife, die aber niemals gegenwirtig sein wird. Zur Bedeutung des
Antlitzes bei Lévinas im Hinblick auf die Horizontalitit als zentralem Paradigma der

226

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

das Sehen als »auf die sichtbare Welt gehefteter Blick«!% zeigt. Der
Blick dezentriert mich zwar nicht wie bei Sartre, er stiehlt mir nicht
meine Welt, aber er eroffnet mir wie bei Sartre die Moglichkeit, auf
mich, auf meine Existenz zuriickzukommen. Jede Spur der Existenz
gibt dem Wahrnehmungsbewusstsein etwas von der Existenz zu ver-
stehen:

»Wende ich mich meiner Wahrnehmung zu, gehe ich von der direkten Wahr-
nehmung zum Gedanken der Wahrnehmung iiber, so vollziehe ich sie nach
und finde ich in meinen Wahrnehmungsorganen ein Denken bereits am Wer-
ke, das dlter ist als ich selbst und dessen blofSe Spuren die Organe sind. Auf
gleiche Weise verstehe ich den Anderen. Auch hier finde ich nur die Spur
eines Bewuftseins, dessen Aktualitdt sich mir entzieht, und indem mein Blick
sich mit dem eines Andern kreuzt, vollziehe ich die fremde Existenz in einer
Art Reflexion nach.«1%

Dies ist der tiefste Punkt, an den die existenzphilosophische Phéino-
menologie gelangen kann, der Punkt nimlich, an dem die Existenz
auf sich selbst aufmerksam wird. Die Spuren, durch die die Existenz
in der Welt erscheint, lassen es zu, dass die Existenz sich selbst nach-
vollzieht. In diesem Vollzug, der kein Erkenntnisakt, sondern selbst
wieder Existenz ist, erhascht die Existenz einen Blick auf die Hori-
zonte, die sich ihr normalerweise entziehen: ein Denken, das dlter ist
als ich selbst — das ist das in jedem Reflektieren liegende Unreflek-
tierte; der Blick des Anderen — er ist nicht ein Punkt, an dem meine
Welt abflieft, sondern die Aufforderung, in ihm eine fremde Exis-
tenz nachzuvollziehen. Wenn Merleau-Ponty an dieser Stelle von
der Spur einer anonymen Existenz spricht, so ist damit nicht ge-
meint, dass es sich um eine distanzierte, niemandem zugehorige
Existenz handelt. Vielmehr handelt es sich um Existenz, bei der noch

Phinomenologie siehe auch den Artikel »Ein Loch im Horizont: das Antlitz : Levinas’
Umgang mit einem Sprachbild« von Joachim Comes (Comes 2004), dort 201: »Der An-
dere ist zwar Antlitz, weil ein Jemand dasjenige Etwas ist, an dem das Unendliche schon
als Nihe, in Beriihrung erfahrbar wird und nicht als Limitation. Im Anderen hat - so
gesehen — der Horizont ein Loch hin zum Unendlichen. Aber das Bild des Antlitzes ist
nicht eine blof beliebige Ergéinzung des Horizontbildes. Denn dieses Bild ist im Gegen-
teil ganz dazu geeignet, das Antlitz unsichtbar zu machen. Das Bild des Horizonts ist
seiner ganzen Anlage nach mérderisch. Es meint ein Schussfeld.« Hier wird sehr deut-
lich, dass Lévinas einen ginzlich anderen Ansatz als die existenzphilosophische Phino-
menologie verfolgt.

135 PhW 403.

136 PhW 403.

227

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nicht entschieden ist, ob sie sich als »Selbst« oder als » Anderer« voll-

zieht. Daher kann diese Existenz auch das vollbringen, was dem Be-

wusstsein niemals moglich wire: sie »bewohnt« mehrere Leiber.
Fassen wir dieses zentrale und wichtige Ergebnis zusammen,

indem wir die Tabelle der Systeme vervollstindigen:

Ursprung der |korrespondierende |priobjektive objektivierende
System Perspektive  |Seinsweise Reflexion Reflexion
Gegenstinde |Leib Welt Doppel- Korper
empfindung
Kérperschema | Eigenleib Existenz Situations- Positions-
(Zur-Welt-sein) raumlichkeit raumlichkeit
(Hier)
Zeit Gegenwart | Subjekt Selbstaffektion |objektive Zeit
Eigenleib- anonyme Nachvollzug ~ |transzendente
Fremdleib Existenz / Welt der Spur Innerlichkeit
Welt

Anhand dieser Tabelle werden noch einmal die Dimensionen deut-
lich, in denen Merleau-Ponty hier operiert. Die drei Seinsweisen
Subjekt-Leib—Welt, deren Zentrum der Leib ist und deren Verbin-
dung in der Existenz besteht, haben jeweils ein korrespondierendes
Horizontsystem. Jedes dieser Systeme trigt in sich die Moglichkeit
eines nicht-setzenden Selbstbezugs. Dieser Selbstbezug kann wieder-
um jeweils vom reflexiv-objektiven Denken aufgegriffen und in eine
gegenstindliche Setzung iiberfithrt werden, die dann, weil die Refle-
xion dazu neigt, ihre eigenen Konstruktionen nicht als solche zu er-
kennen, zu Problemen fiihrt, wie etwa dem Problem des Anderen.
Das Problem des Anderen wurde also in diesem entscheidenden
Schritt der Untersuchung auf seine unreflektierten Voraussetzungen
zurlickgefiihrt und dadurch umgeformt. Ist es aber damit aus der
Welt geschafft? Merleau-Pontys Gedanke einer anonymen Existenz,
in der das Selbst und der Andere gleichurspriinglich wurzeln, die
aber fiir sich noch unentschieden ist, bleibt ritselhaft und schwer
nachvollziehbar. Die anonyme Existenz fiihrt eine Schattenexistenz
am Rande des Wahrnehmungsbewusstseins, denn jedesmal, wenn
der Blick versucht, sie zu fixieren, erweist sie sich doch als jemandes
Existenz, ist sie doch schon entschieden, gibt es einen Wahrnehmen-
den und ein Wahrgenommenes. Immerhin sind die Rollen zwischen
wahrnehmendem und wahrgenommenem Ich noch nicht von vorn-

228

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

herein verteilt und auch nie endgiiltig festgelegt, denn beide sind
engagiert in die gleiche Welt, durch die beide getragen sind, ohne
das eines von ihnen sie je vollstindig konstituiert hitte. Merleau-
Ponty spricht in diesem Zusammenhang von beiden als »von ihrer
Welt iiberholten Wesen, die folglich auch voneinander tiberholt zu
werden vermogen«'¥.

Die Unbestimmtheit des Ursprungs der Weltkonstitution, die
den Philosophen unbefriedigt lasst, ist aber fiir uns als Menschen
gerade wichtig. Nur durch sie ist soziales Leben moglich, wie Mer-
leau-Ponty im letzten Kapitel »Die Freiheit« ausfiihrt. Jede Indivi-
dualitit muss von einem »Hof< von Allgemeinheit«!* umgeben
sein, jedes Fiir-sich muss Fiir- Andere sein, und zwar im wechselseiti-
gen Sinne. Dieser ontologische Altruismus, wie man ihn nennen
konnte, ist nach Merleau-Ponty die eigentliche Intersubjektivitit:
»Mein Leben mufl einen Sinn haben, den ich nicht konstituiere, es
muf$ im strengen Sinne Intersubjektivitit sein, ein jeder von uns
muf3 in eins anonym im Sinne absoluter Individualitdt und anonym
im Sinne absoluter Generalitit sein. Konkreter Triger dieser doppel-
ten Anonymitit ist unser Sein-zur-Welt.«1%

Aber wie tragfahig ist dieses Ergebnis als philosophische Positi-
on? Der transzendentale Solipsismus ist entkriftet, weil die trans-
zendentale Methode insgesamt als eine solche entlarvt wurde, die
am Phinomen des Leibes vorbei operiert. Aber trotzdem meldet sich
auch fiir Merleau-Ponty das Problem des Anderen an einer anderen
Stelle wieder. Damit ist die letzte Stufe der Untersuchung im Zusam-
menhang der Phianomenologie der Wahrnehmung erreicht. In ihr
wird eine konkrete und situative Prioritdt des Selbst vor dem Ande-
ren ausgemacht, die zum Phinomen der Selbstgegebenheit fithrt und
damit — hier schlief3t sich der Kreis — letzlich zur Zeit.

Es wurde gezeigt, dass die Wahrnehmung des Anderen ur-
spriinglich Wahrnehmung eines Verhaltens ist, aber das Verhalten
ist eben nicht der Andere selbst. Das Verhalten des Anderen, etwa
sein Zorn, ist fiir ihn erlebtes Verhalten, fiir mich jedoch nur appri-
sentiert. Entsprechend wird mein Verhalten von mir erlebt und vom
Anderen apprisentiert. Der Dialog zwischen mir und dem Anderen
funktioniert nicht, wenn alles anonyme Existenz ist. Er wird erst da-

137 PhW 404.
138 PhW 509.
139 PhW 509.

229

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

durch moglich, dass die beiden Seiten sich differenzieren und sich
fireinander undurchdringlich machen. Jedes Engagement in die Welt
konstatiert im Grunde doch wieder ein Selbst als dasjenige, von dem
ausgehend es Engagement ist. Damit taucht aber eine neue Form des
Solipsismus auf: »Dieses Selbst, notwendiger Zeuge aller wirklichen
Kommunikation, ohne den diese sich selbst nicht wiifdte und somit
nicht Kommunikation wire, scheint jederlei mogliche Losung des
Problems des Anderen zunichte zu machen. Es gibt hier einen erleb-
ten Solipsismus, der uniiberwindlich bleibt.«40

Diese erneute Wendung mag zunichst erstaunen. Sie macht
deutlich, dass Merleau-Ponty kein Ursprungsdenker ist, der alle Phi-
nomene bis in ihre Wurzel verfolgt und die Philosophie damit fiir
abgeschlossen erklart. Er kehrt vielmehr zuriick auf die Ebene der
Phianomene, der konkreten Situation und entdeckt so die neuen
Schwierigkeiten, die sich durch die »Umformung« der Probleme auf
der Ursprungsebene ergeben haben. Die anonyme Existenz muss,
wenn sie mit sich selbst in einen Dialog treten will, einmal mehr ein
Selbst und einen Anderen voraussetzen. Das Ursprungsdenken be-
ginnt, sich im Kreis zu drehen. Dies sollte allerdings an dieser Stelle
nicht mehr befremden, denn auch die Philosophie kann nur als ein
horizontales System im Sinne Merleau-Pontys in ihrer Gesamtheit
begriffen werden. Wenn das Denken eine Ebene fokussiert, geraten
notwendig andere Ebenen in den Hintergrund. Ahnlich wie die Ding-
wahrnehmung ist auch die Philosophie nur durch die Einnahme einer
Perspektive moglich, die notwendig andere Perspektiven ausblendet.

Perspektivisch gedacht ist die anonyme Existenz, die wir als den
tiefsten Punkt von Merleau-Pontys Phanomenologie bezeichnet ha-
ben, wiederum Figur vor einem weltlichen Hintergrund, einem Hin-
tergrund allerdings, der wie bei jeder Gestalt zu seinem Vordergrund
gleichurspriinglich ist. Fixieren wir jetzt in der konkreten Situation
den Hintergrund, so wird er zum Vordergrund. Der Schleier der
Anonymitit zerreif$t und die Akteure der Situation treten auf: meh-
rere »Selbste«, die alle behaupten, Zentrum der Situation zu sein,
oder wie Merleau-Ponty es ausdriickt: »Die BewufStsein fiihren die
Komddie eines Solipsismus zu vielen auf; diese Situation ist es, die es
zu verstehen gilt.« 14

140 PhW 409.
141 PhW 411. »Bewusstsein« ist hierbei als Plural zu verstehen. Der Ubersetzer Rudolf
Boehm trigt mit seiner Wortwahl wahrscheinlich der Schwierigkeit Rechnung, den Be-

230

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

Die Auflosung dieses erlebten Solipsismus verweist wiederum
darauf, dass dasjenige, was ihm problematisch erscheint, in ihm be-
reits vorausgesetzt ist. Jede Vereinzelung bedeutet einen Riickzug
vom Anderen, der aber dann bereits gegeben sein muss, damit ich
mich von ihm zuriickziehen kann. Jede Unterbrechung der Kom-
munikation setzt die Moglichkeit der Kommunikation voraus, die
die Existenz eines Anderen einschlief3t. Der Andere liegt immer am
Rande meiner Wahrnehmung, auch wenn er selbst sich mir stets
entzieht. Merleau-Ponty fiihrt an dieser Stelle die Analogie der
Fremderfahrung und der Reflexion an, die ebenfalls immer ein Un-
reflektiertes und sogar Unreflektierbares veraussetzt:

»Giibe nicht die Reflexion in gewisser Weise das Prireflexive, so vermdchten
wir ihr auch nichts entgegenzusetzen und kinnte sie selbst uns nicht zum
Problem werden. So muf$ mir auch meine Erfahrung in gewisser Weise den
Anderen geben, denn anders spriache ich auch nicht von Einsamkeit und
konnte den Anderen nicht einmal fiir unzuginglich halten.«#

Die Reflexion und die Erfahrung des Anderen sind in Analogie zu
sehen, und damit ist nach Merleau-Ponty mehr als nur eine vage
Ubereinstimmung gemeint. Beiden ist gemeinsam, dass ich in ihnen
aus mir heraustrete und auf das Unreflektierbare zuriickkomme.
Dieses Heraustreten und Zuriickkommen ist aber nur moglich, weil
ich mir selbst immer schon gegeben bin, weil ich in dieser Gabe die
Moglichkeit des Auf-etwas-Zuriickkommens immer schon tiber-
nommen habe. »Ich bin gegeben — das besagt, je schon finde ich mich
situiert und engagiert in einer physischen und sozialen Welt; ich bin
mir selbst gegeben — das besagt, daf mir diese Situation nie verbor-
gen ist [...].«}* Damit kommt die in der vorliegenden Arbeit unter-
suchte Bewegung der existenzphilosophischen Phianomenologie an
ihr Ziel. Die Selbstgegebenheit ist das zentrale Phdnomen, das die
Reflexion und den Anderen verbindet. Weder ist urspriinglich der
Andere ein Problem der Reflexion, so wie es sich bei Husserl darstell-
te, noch ist es wie bei Sartre urspriinglich der Andere, der die Refle-
xion erst ermoglicht. Die Reflexion und der Andere konnen nach

griff »Sein« im Plural zu verwenden; im franzosischen Original wird jedenfalls der
Plural verwendet: »Les consciences se donnent le ridicule d’un solipsisme a plu-
sieurs [...]« (Merleau-Ponty 1945, 412).

142 PhW 411.

143 PhW 412.

231

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Merleau-Ponty wechselseitig aufeinander verweisen, weil sie im
Phénomen der Selbstgegebenheit griinden.

Fiir den erlebten Solipsismus bedeutet diese Wechselseitigkeit,
dass auch in ihm der Andere bereits vorausgesetzt ist. Die Reflexion
auf das Selbst vergisst, dass in der gleichen Bewegung der Andere als
die Riickseite des Phanomens mitgegeben ist. Dies dufSert sich ins-
besondere darin, dass der Solipsismus, als formulierte Position,
immer eine menschliche Gemeinschaft voraussetzt, an die — oder
auch gegen die — er sich wendet.

»Strenge Wahrheit konnte dem Solipsismus nur eignen, wenn es jemand
gelinge, stillschweigend seine eigene Existenz zu konstatieren, ohne irgend
etwas zu sein oder irgend etwas zu tun; doch das ist unmoglich, denn Existie-
ren heifst Zur-Welt-sein. In die Zuflucht seiner Besinnung mufl der Philo-
soph unweigerlich die Anderen mit sich nehmen, denn fiir immer hat er in
der Dunkelheit der Welt schon gelernt, sie als consortes zu sehen [...].«1#

Der konkret erlebte Solipsismus hat also einen positiven Nutzen. Die
Bewusstseine fiihren ihre solipsistische Komddie nicht ohne Grund
auf. Sie machen sich gegenseitig darauf aufmerksam, dass sie von
etwas getragen sind, das sie alle teilen, aber dessen keines von ihnen
michtig ist. Sie sind sich selbst gegeben, sie tibernehmen etwas, das
sie nicht selbst hervorgebracht haben, demgegentiiber sie ausgeliefert
sind. Es taucht die gleiche Struktur auf, die bei Heidegger bereits als
die Freiheit herausgestellt wurde: die aktive Ubernahme einer Passi-
vitdt. 4

In der Tat spricht auch Merleau-Ponty an dieser Stelle von Frei-
heit: »Meine Freiheit, mein fundamentales Vermogen, Subjekt all
meiner Erfahrungen zu sein, ist von meinem Sein-in-der-Welt nicht
verschieden.«4¢ Aber es ist auch hier eine Freiheit, die durch Faktizi-
tit und Kontingenz eingeschrankt wird. Merleau-Ponty fasst diese
beiden Aspekte unter die existentiellen Phanomene der Geburt und
des Todes. Die Geburt ist der Augenblick, »in dem sich mir mein

144 PhW 413.

145 Vgl. Kap. 3.3, S. 125. Kite Meyer-Drawe sieht in diesem Gedanken sogar das Zen-
trum des philosophischen Interesses Merleau-Pontys (Meyer-Drawe 1996, 215): »Mer-
leau-Ponty interessierte sich vor allen Dingen fiir diesen Schwebezustand von Aktivitit
und Passivitdt, genauer von aktiver und passiver Synthesis. Die Beriicksichtigung dieses
Schwebezustandes nicht als unbefriedigenden, ungeklarten Zustands, sondern als un-
hintergehbaren Anfangs des Philosophierens wird ermédglicht durch die Bedeutung, die
dem Leib im Rahmen von Sinnstiftungsprozessen zugebilligt wird.«

146 PhW 412.

232

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

transzendentales Feld eroffnete, [...] in dem ich in die Welt geworfen
wurde«!¥, und sie ist der Beginn der Selbstgegebenheit: »Unsere Ge-
burt [...] griindet in eins unsere Aktivitdt oder Individualitdt und
unsere Passivitdt oder Allgemeinheit [...].«* Mit dem irgendwann
bevorstehenden Tod erfahre ich meine Kontingenz und die » Angst,
iiberstiegen zu werden«¥. Geburt und Tod sind die Horizonte der
Selbstgegebenheit, und die Angst, vom Tod tiberstiegen zu werden,
also vor dem Abbruch der Selbstgegebenheit, ist die reinste Form der
bei Sartre zuerst aufgefundenen Angst, vom Anderen konstitutiv
tiberholt zu werden. Es ist daher kein Zufall, dass Merleau-Ponty
eine Analogie zwischen dem Tod und dem Anderen zieht:

»Endlich, so wie der Augenblick meines Todes fiir mich eine unzugingliche
Zukunft bleibt, bin ich gewif3, nie die Prisenz des Anderen bei mir selbst
erleben zu kénnen. Und doch existiert fiir mich jeder Andere als ein unwider-
leglicher Stil, ein Milieu der Koexistenz, und mein Leben hat seine soziale
Atmosphire, wie es seinen Todesgeschmack hat.« 150

Man kann hier mit gutem Recht und in Anlehnung an Heidegger von
einem Sein zum Tode sprechen. Nur ist die Angst bei Merleau-Ponty
kein Existenzial, in ihr liegt kein existenzialer Bruch, der als Vorlau-
fen in den Tod existenziell vollzogen werden muss, um der Existenz
zu sich selbst zu verhelfen. Der in allen bisher behandelten Positio-
nen liegende Bruch in unserem Weltzugang, bei Husserl durch die
émoyn vollzogen, die uns die Welt fraglich werden lasst, bei Heideg-
ger in der Angst erfahren, die die Welt bedeutungslos werden lisst,
bei Sartre im Blick des Anderen gelegen, durch den meine Welt ab-
fliefSt, dieser Bruch ist bei Merleau-Ponty kein Bruch, sondern das
System aller Horizonte, gegeben durch den Leib. Das Sein der Welt
ist nur fiir das objektive Denken massiv, wihrend die leibliche Wahr-
nehmung uns das Sein der Welt immer dekomprimiert darbietet, in
einem Zusammenspiel von Horizonten. Das Denken vom Leib her
braucht somit keinen Bruch, um zu sich zu gelangen, da das Zu-sich-
gelangen bereits in ihm vollzogen ist und nicht eigens in einem ex-
pliziten Akt erst ergriffen werden muss.

Ebenso muss die Philosophie kein Stadium der Vereinzelung
durchlaufen, um die Welt und den Anderen fiir sich zuriickzugewin-

147 PhW 412.
148 PhW 486.
149 PhW 417.
150 PhW 417.

233

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nen, weil wir beide niemals wirklich verlieren. Der Todesgeschmack
und die soziale Atmosphire sind so urspriinglich wie die Welt selbst,
und das ist es, woran sich die Bewusstseine in ihrer solipsistischen
Komddie stindig erinnern. Existenz ist nach Merleau-Ponty gleich-
urspriinglich Sein zum Tode!®* und Koexistenz mit Anderen. Die
Anderen, als Koexistenzen verstanden, sind in einem ganz neuen
Sinne »echte Transzendenz«: nicht weil ich sie konstitutiv nicht ein-
holen kann, sondern weil sie mir zeigen, dass wir vom Uneinhol-
baren noch einmal getragen sind. Und damit gelingt letztlich das,
was bei Heidegger nicht gelingen konnte, weil der radikale Vollzug
der Angst dem Dasein das Mitdasein bedeutungslos machte, dass
nimlich ein jeder den anderen zu seiner eigentlichen Existenz befreit.

Wenden wir uns ein letztes Mal der Phdnomenologie der Wahr-
nehmung zu, um zu sehen, wie der Kreis sich schlieft. Das zuletzt
aufgewiesene durch die Selbstgegebenheit aufgespannte horizontale
System zwischen Geburt und Tod kennen wir namlich bereits: es ist
die Zeit. Die freie aktive Ubernahme eines passiv Gegebenen, das ist
keine Fiigung in ein unvermeidliches Schicksal, sondern lebendiger
Vollzug der Existenz, da ich ja selbst derjenige bin, der dort gegeben
ist. Ich affiziere mich selbst im Horizont der Zeit: »Wir sind nicht
Aktivitit, auf unbegreifliche Weise mit Passivitit verkniipft, von
Willen {iiberstiegener Automatismus, von Urteilskraft iiberhohte
Wahrnehmung, sondern ginzlich aktiv und passiv, da wir selbst
nichts anderes sind als das Entspringen der Zeit.«'* Nimmt man
nun gemafs der Tabelle auf Seite 228 alle horizontalen Systeme zu-
sammen, bildet gleichsam das System der Systeme, so ergibt sich fiir
dieses System ebenfalls ein perspektivischer Ursprung, der die ein-
zelnen Zentralperspektiven miteinander verbindet: die leibliche »Ge-
genwart bei der Welt«!5. In dieser Gegenwart {iberschieben sich zwei
Zeiten: die »entfaltete Reihe der Gegenwarten« wird affiziert durch
den »Andrang und Ubergang zur Zukunft hin«.'* Die beiden ge-

151 Im Grunde miisste man als Drittes noch das Sein zur Geburt anfiihren. In der
»Schrift fiir die Kandidatur am >Collége de France« (Merleau-Ponty 2003e) [Kand]
heiflt es: »Das Subjekt der Wahrnehmung [...] fungiert in der Ausfithrung eines seit
unserer Geburt zwischen dem Leib und der Welt, zwischen uns selbst und unserem Leib
geschlossenen Paktes. Dieses Subjekt ist gleichsam eine fortwihrende Geburt [...].«
(Kand 103)

152 PhW 486.

153 PhW 489 ff.

154 PhW 484, vgl. S. 217.

234

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

nannten Zeiten werden iiblicherweise »objektive« und »subjektive«
Zeit genannt, weil man davon ausgeht, dass sie den Objekten bezie-
hungsweise dem Subjekt innewohnen. Hier ist das Verhiltnis jedoch
andersherum zu sehen: Beide Zeiten vollziehen sich in einer einzigen
Bewegung der Existenz durch einen Leib hindurch, der somit letzt-
lich nichts anderes als die Inkarnation von Zeit in der Welt ist. Erst
dadurch wird es moglich, Subjektivitdt und Objektivitit in der Welt
aufzufinden. In jeder konkreten Situation ist die Gegenwart umge-
ben von einem Feld protentionaler und retentionaler Beziige, die so
gerade noch oder eben schon apprisent sind. Dieses Feld ist die Spur
der Subjektivitit in der Welt. Den Ablauf eines Tages etwa habe ich
noch in etwa intentional »im Griff«!5. Ich muss mich nicht aus-
driicklich erinnern, was ich morgens gegessen habe, weil mir das
Friihstiick noch »gegenwiirtig« ist, ich spiire noch den Duft des Kaf-
fees in der Nase, habe eine Vorahnung, wann ich wieder Hunger
bekommen werde etc. Erst im Verlauf einer gewissen Zeit, vielleicht
etwa einer Woche, sinkt der Tag in die objektive Reihe der Jetztpunk-
te herab. Ich muss mich erinnern, wenn ich wissen mochte, was ich
letzten Dienstag unternommen habe. Ebenso muss ich ausdriicklich
planen, wenn ich im nichsten Monat ins Kino gehen mochte, weil
noch kein intentionaler Faden in diese Zeitregion liuft. Die starre
Reihe von aneinandergereihten Jetztpunkten, durch die mein leben-
diges Prisenzfeld sich schiebt, indem es sie in sich aufsaugt und ir-
gendwann hinten wieder aus sich entldsst, damit sie erneut erstarren
konnen, diese Zeitreihe ist die Spur der Objektivitdit in der Welt. Der
Kalender etwa ist ein Kulturgegenstand, durch den diese Spur sich
uns aus der Welt heraus zuspricht, eine Aufforderung zum Dialog
mit der objektiven Zeit.

Mit dieser Uberlegung ist die im Gesamtprogramm der Phino-
menologie der Wahrnehmung zentral zur Disposition stehende Di-
chotomie zwischen Subjekt und Objekt zurtickgefiihrt auf die Dop-
pelbewegung der Zeit: »Durch die Zeit wird das Sein gedacht, da es
die Verhiltnisse der Subjekt-Zeit und der Objekt-Zeit sind, die tiber-
haupt die Verhiltnisse zwischen Subjekt und Welt verstandlich ma-
chen.«1%6

Auch die tibrigen ontologischen Probleme sind letztlich auf Pro-

155 Vgl. das Beispiel Merleau-Pontys auf PhW 473.
156 PhW 489.

235

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

bleme der Zeit zuriickzufiihren.'” Darin besteht in der Phanomeno-
logie der Wahrnehmung die in der Einleitung auf Seite 11 program-
matisch eingefithrte »Umformung« des Problems, die keine Losung,
sondern ein tieferes Verstindnis des Problems hervorbringt. Die in
der Philosophie stets problematische Verbindung zwischen Korper
und Seele etwa wird nicht gelost, sondern umgeformt in die Termi-
nologie der Zeit. Der Seele als Fiir-sich entspricht die lebendige Ge-
genwart, und der Korper als an-sich ist der Horizont dieser Gegen-
wart. So reduziert sich das Problem, wie ein Korper von einer Seele
bewohnt sein kann auf die Frage, »wie ein Sein, das kiinftig und ver-
gangen ist, auch eine Gegenwart zu haben vermag«%s.

Auch das Problem des Anderen ist letztlich fiir Merleau-Ponty
ein zeitliches Problem. Die Frage nach der Moglichkeit des Verste-
hens des Anderen reduziert sich auf die Frage nach der Moglichkeit
des Verstehens mehrerer »Zeitlichkeiten«. Meine Zeitlichkeit hat
zwar die ontologische Prioritdt der Ur-Prisenz, der Selbstgegeben-
heit, der Andere bleibt daher immer »ein jiingerer Bruder«', den-
noch habe ich einen Zugang zu seiner Sphire der Zeitlichkeit. Dies ist
der Fall, so Merleau-Ponty, weil das Ausgreifen auf meine eigene
Zukunft ebenso ins Ungewisse fiihrt wie das Ausgreifen auf eine
fremde Zeitlichkeit: »[...] zwei Zeitlichkeiten schlieflen einander
nicht aus wie zwei BewufStsein, da eine jede von ihnen sich nur weifs,
indem sie sich in die Gegenwart entwirft und beide in dieser sich
miteinander zu verschlingen vermdgen.«'6° Diese Verschlingung,
die von Merleau-Ponty nicht weiter ausgefiihrt ist, wird vielleicht
verstiandlich als eine Art intentionales Ubergreifen. Die Prisenzfel-
der iiberlagern einander, nicht weil sie sich durch die gleiche objekti-
ve Zeit bewegen, sondern weil sie ihre Intentionen teilen. Wenn ich
mich etwa mit jemandem verabrede, so sind zwei Zeitlichkeiten zu
einer Art anonymer — oder genauer: intersubjektiver — Existenz ver-
kniipft: »man trifft sich« zur vereinbarten Zeit am vereinbarten Ort,
und diese Verkniipfung stellt keinerlei Denkunméglichkeit dar, auch
wenn ich iberhaupt nicht weifS, was der Andere sonst noch so unter-

157 Es wire natiirlich interessant, dieses Ergebnis der Phinomenologie der Wahrneh-
mung mit dem Gesamtprogramm von Heideggers Sein und Zeit zu vergleichen. Diese
Untersuchung gehort jedoch thematisch nicht mehr zum Forschungsbereich der vorlie-
genden Arbeit.

158 PhW 490.

159 PhW 492.

160 PhW 492.

236

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

nimmt, in seinem Horizont hilt etc. Und so ist es letztlich auch im
Bereich des Sozialen und in allen anderen Bereichen so, dass der An-
dere, der fiir die Reflexion solch grofSe Probleme bereit hilt, mir am
besten durch das verstandlich wird, was uns in unser intentionalen
Undurchdringlichkeit verbindet.

Mit dieser Analyse der letzten Passage aus dem Kapitel »Die
Zeitlichkeit« schlieft die vorliegende Untersuchung der Position
Merleau-Pontys im Rahmen der existenzphilosophischen Phinome-
nologie. Weiter als bis zu diesem Punkt kann das Problem des Ande-
ren existenz-phinomenologisch nicht aufgeklart werden. Das Pro-
blem hat weiterhin keine »Losung« — der Andere wird uns immer so
ritselhaft und dunkel bleiben wie unsere eigene Existenz. Merleau-
Ponty hat uns aber gelehrt, diese Ritselhaftigkeit nicht als Scheitern
der Philosophie, sondern eben als Ausdruck der Existenz zu verste-
hen, oder wie er es prospektiv am Ende des Kapitels »Die Anderen
und die menschliche Welt« ausdriickt:

»Gelingt es uns aber, als dem Subjekt zugrunde liegend die Zeit freizulegen
und die Paradoxa des Leibes, der Welt, des Dinges und des Anderen im Pa-
radox der Zeit zu begriinden, so werden wir verstehen, dafs es dariiber hinaus
nichts mehr zu verstehen gibt.«6!

Diesen Ausspruch kann man durchaus als Schlusswort der existenz-
philosophischen Phéinomenologie lesen, auch wenn man nicht unbe-
dingt mit Merleau-Pontys Auffassung konform gehen muss, dass al-
le ontologischen Paradoxa im Paradox der Zeit einen Grund finden.
Die Untersuchung hat vielmehr gezeigt, dass die Zeit die letzte Ana-
logie des Fremden im Sinne des im Unzuginglichen Zugédnglichen
ist. Der Begriff der Analogie ist allerdings dann in einem neuen Sin-
ne zu verstehen. Diese Analogie ist die Kehrseite der in der Einlei-
tung als Relation eingefiihrten Ahnlichkeit-Differenz!¢? in ontologi-
scher Vertiefung — nicht ein Verschiedenes auf dem Grunde einer
Ahnlichkeit, sondern ein Ahnliches aufgrund einer Verschiedenheit:
Differenz—Ahnlichkeit. Die Zeit ist das Subjekt, gerade weil sie nicht
mit ihm identisch ist. Vielmehr bilden sie in Bipolaritidt zusammen
die einzigartige Konstellation einer »sich wissenden Zeit«, die als
lebendige Gegenwart die Existenz ausmacht. Das Selbst (qua Refle-
xion) ist der Andere, gerade weil sie sich voneinander unterscheiden,

161 PhW 418.
12 Vgl. . 15.

237

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

weil sich in beiden Spuren auffinden lassen, die dlter sind als jedes
Bewusstsein, die aber sich nicht selbst, sondern nur fiireinander
sichtbar sind: eine Existenz muss die andere nachvollziehen konnen,
um sich als in eine Kulturwelt hinein engagiert und damit aus einer
gemeinsamen Vergangenheit heraus existierend begreifen zu kon-
nen. Der Andere wiederum ist ebenso die Zeit, weil er in seiner Un-
verfiigbarkeit einer Zukunft gleicht, einer Zukunft allerdings, die
niemals Gegenwart wird; und nur aufgrund dieses Unterschieds im
Charakter des Zukiinftigen kann mir der Andere trotz aller Bruder-
schaft »echte« Transzendenz sein. Nimmt man all diese ontologi-
schen Analogien zusammen, so ergibt sich als letzte Analogie die
Existenz selbst, als sich selbst vollziehender Vollzug: ich bin Ich, aber
nicht, weil ich mit mir identisch bin, sondern gerade weil ich von mir
selbst verschieden bin, weil ich aus der uniiberbriickbaren Distanz
der Reflexion einerseits, die mich nie erreicht, und des Anderen an-
dererseits, der immer ein jiingerer Bruder bleibt, durch die Dichte der
Welt hindurch, in der ich leiblich verankert bin, immer auf mich
zuriickkomme und mir dadurch selbst gegeben bin. Die Existenz ist
dadurch zwar nicht je meine, aber ich bin im Dialog mit der Welt und
den Anderen dazu aufgefordert, sie je als meine Existenz zu vollzie-
hen. Indem ich das mir passiv Gegebene aktiv ergreife, bin ich im
ontologischen Sinne frei, und diese Freiheit kommt mir nur zu, weil
ich eben nicht mit mir identisch bin, sondern weil ich existiere. Mehr
gibt es fiir eine existenzphilosophische Phanomenologie tatsichlich
nicht zu verstehen.

238

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6. Fazit

Wenn das Philosophieren ein Entdecken des urspriinglichen Sinnes
des Seins ist, dann philosophiert man nicht aufSerhalb der mensch-
lichen Situation.

(Maurice Merleau-Ponty, 19531)

Die Frage nach dem Anderen ist fiir Merleau-Pontys gesamtes Den-
ken von grofler Bedeutung. Bereits in der Phinomenologie der
Wahrnehmung ist der Andere alles andere als marginal. Ohne ihn,
ohne die inmitten der Natur aufscheinende Spur der Existenz im
fremden Leib, wiirde sich uns die »Riickseite« des Leib-Systems und
damit die volle horizontale Struktur der Existenz nicht erschliefSen.
Der Andere erweist sich also, anders als bei Heidegger, bei dem die
gegenldufige Tendenz festgestellt wurde, als ausgesprochen wichtig
fiir den philosophischen Nachvollzug der Existenz, und auch wenn er
selbst nicht im Zentrum steht und auch nicht stehen kann, da er in
Bezug zu mir selbst immer als »jiingerer Bruder« erscheint, so ist er
doch der Schlussstein des horizontalen »Systems der Systeme«. Die-
se Einsicht in die Wichtigkeit des Anderen fiir die Philosophie ist bei
Merleau-Ponty auch in allen spiteren Phasen seines Denkens stets
zu spiiren. Renaud Barbaras schreibt in The Being of the Phenome-
non sogar: »It is impossible to exaggerate the importance of the ques-
tion of the other throughout Merleau-Ponty’s work. In fact, Mer-
leau-Ponty’s work can be read entirely as a meditation on what this
incontestable experience of others implies.«2 Merleau-Pontys spitere

1 Maurice Merleau-Ponty: »Lob der Philosophie« (Merleau-Ponty 2003d) [LP], 186.

2 Renaud Barbaras: The Being of the Phenomenon (Barbaras 2004), 19. Die entgegen-
gesetzte Meinung vertritt John F. Bannan in The Philosophy of Merleau-Ponty (Bannan
1967). Er irrt aber, wie das letzte Kapitel deutlich gezeigt hat, wenn er feststellt: »Mer-
leau-Ponty treats the question of the other person quite briefly here, and this reminds us
that although the world is social as well as natural, Phenomenology of Perception (as
well as The Structure of Behavior) is chiefly interested in the latter.« (ebd., 111)

239

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fazit

Kritik an der Phianomenologie der Wahrnehmung® und die Vertie-
fung des Systemgedankens im Chiasmus — gleichsam als System
ohne zentrale Perspektive — sind jedoch nicht mehr Gegenstand der
vorliegenden Untersuchung. Der hier verfolgte Denkweg im Hin-
blick auf das Problem des Anderen im Zusammenhang mit der Re-
flexion findet im Bereich der existenzphilosophischen Phanomenolo-
gie bei Merleau-Ponty in der Phinomenologie der Wahrnehmung
seinen Abschluss.

Rekapitulieren wir kurz die einzelnen Stationen dieses Weges.
Ausgangspunkt war der Andere als einer wie ich, aber nicht ich, der
zum Problem fiir die Reflexion wurde. Das Selbstverhiltnis, das die
Existenz charakterisiert, fiihrte in der Reflexion zu einer philosophi-
schen Vereinzelung, die uns den Anderen in seiner unmittelbaren
Zuginglichkeit verlieren lief3. Die eigenheitliche Reduktion bei Hus-
serl und das existenzielle Ergreifen der Angst als Moglichkeit bei
Heidegger standen ganz im Zeichen dieser Problematik. Sartre legte
dar, dass die Reflexion in gewisser Hinsicht durch den Anderen erst
ermoglicht wird, und dass der vermeintliche Kampf um die Riick-
gewinnung der verlorenen Unmittelbarkeit im Grunde ein Kampf
um die Zuriickweisung des Anderen und die Rezentrierung des
Selbst ist. Das Primat des Selbst ist durch den Blick des Anderen in
Frage gestellt, denn in ihm bin ich einer wie er, aber nicht er. Das
Problem der Zentrierung der zwei einander notwendig transzenden-
ten Pole Ich—Anderer wurde bei Merleau-Ponty aufgehoben. Wenn
der Leib in all seiner Undurchsichtigkeit das Vehikel der Existenz ist,
so ist die Frage nach dem Primat des Selbst oder des Anderen irrele-
vant. Erst beide zusammen bilden das System, in dem sich Existenz
vollziehen kann. Die Spuren leiblicher Existenz in der Welt sind zu-
nichst einmal anonym, und erst dadurch, dass sich ein Sehen auf sie
richtet, werden sie als eigene Existenz vollzogen oder als fremde
Existenz nachvollzogen.

Der Negation, die in der Relation »anders als« steckt, und die
zuletzt noch bei Sartre als Seinsbindung eine Rolle spielte, jene Ne-

3 Bereits im Jahre 1951 kritisiert er in seiner Kandidaturschrift fiir das »College de
France< den Ansatz der Phanomenologie der Wahrnehmung: »Das Studium der Wahr-
nehmung konnte uns lediglich eine >schlechte Ambiguitit¢, eine Mischung von Endlich-
keit und Universalitit, von Innerlichkeit und AuBerlichkeit offenbaren.« (Kand 110) Die
Phinomenologie sei letztlich nicht in der Lage, die Innerlichkeit des Bewusstsein voll-
stindig abzulegen. Auch etwa das Konzept des prireflexiven »schweigenden Cogito«
wird spiter von Merleau-Ponty massiv kritisiert (SU 228).

240

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fazit

gation, die der Blick des Anderen an mir vollzog und mich damit in
eins bestdtigte, ihr wird bei Merleau-Ponty die Schirfe genommen.
Der transzendentale Solipsismus ist als Hirngespinst des objektiven
Denkens entlarvt und die Komddie des Solipsismus, die von den
Bewusstseinen inszeniert wird, hat nicht mehr die Funktion, ein Fiir-
sich durch Negation zum Objekt zu degradieren. Auf diesen Um-
stand hat auch Mary Rose Barral hingewiesen: »However, for Mer-
leau-Ponty the negation of the other by me and his negation of me do
not occur at the existential level; this negation is possible only at the
intellectual level.«*

Der Andere ist dann aber letztlich nicht mehr anders als ich im
Sinne unserer urspriinglichen Begriffsbestimmung der Ahnlichkeit—
Differenz, sondern er ist mir analog im Sinne der Differenz—Ahn-
lichkeit: Ahnlichkeit in und durch Differenz. Ahnlichkeit in Diffe-
renz ist genau das Motiv des »Fremden« im von Bernhard
Waldenfels spezifizierten Sinne des in seiner Unzuganglichkeit Zu-
ginglichen®. Die Ahnlichkeit durch Differenz fithrt noch etwas wei-
ter. Nur in seiner Widerstindigkeit gibt sich mir der Andere als An-
derer und macht es mir zugleich moglich, auf mich selbst als seine
» Vorderseite« zuriickzukommen.

Damit ist einerseits das Problem des Anderen entschirft, indem
ihm nun eine positive Bedeutung zukommt, andererseits jedoch ist
noch viel mehr gewonnen: Das horizontale System der Systeme er-
moglicht die Einsicht, dass die Reflexion — und auch die Zeit — eben-
falls Analogien des Unzuginglichen im Sinne der Differenz-Ahn-
lichkeit sind. Die Reflexion ist also nur eine Ausprigung einer
allgemeineren Struktur, die das Wesen der Existenz kennzeichnet.
Damit ist die kleistsche Reise um die Welt beendet. Der Damon der
Reflexion hat seinen Schrecken verloren, denn es ist deutlich gewor-
den, dass das reflexive Denken nicht die Unmittelbarkeit des Welt-
zugangs zerstort, sondern dass sich vielmehr durch die Probleme, auf
die die Reflexion notwendig sto3t, die Unmittelbarkeit in ihrer vollen
Bedeutung fiir die Existenz erst erschlie3t.

Dies hat wiederum Konsequenzen fiir das Wesen der Philoso-

+ Barral 1965, 232.

5 Vgl. Kap. 2.5, S. 63; vgl. auch Barbaras 2004, 40: »[...] the other is a being who is
present only as an absent, is given only as its own withdrawal, and, because of that, is
not given to a consciousness. The experience of the other is, par excellence, the >presen-
tation of the unpresentable«.«

241

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fazit

phie. Jenes Ritsel des Anderen, das die hier besprochenen Denker
bewegte, stellt uns letztlich nicht nur vor das Ritsel der eigenen Exis-
tenz, sondern vor die Ritselhaftigkeit eines Denkens, das immer wie-
der zu Ritseln fiihrt. Wiirde unser Denken nicht am Anderen ansto-
3en, sei es im alltiglichen verzweifelten Versuch, ihn etwa in seinen
Handlungen und Eigenheiten zu »verstehen, sei es in der philoso-
phischen Reflexion iiber die Moglichkeit seiner Existenz als Einer-
wie-ich, der ich aber nicht bin, so wiren wir selbst nicht die denken-
den Wesen, die wir sind. Im Denken des Anderen als Problem ist der
Andere immer schon als koexistent vorausgesetzt. Dann kann Phi-
losophie aber auch keine radikale Vereinzelung des Philosophieren-
den mehr bedeuten: Allein die Tatsache der Annahme einer philoso-
phischen Offentlichkeit, an die der Autor eines Werks sich wendet,
zeigt deutlich, dass Existenz im Allgemeinen und Philosophie im Be-
sonderen bereits immer schon wesentlich das sind, was die Reflexion
im Nachhinein, wenn sie die Subjekte separiert, »intersubjektiv«
nennt. Jeder schriftlich Meditierende nimmt die Offentlichkeit seiner
Leserschaft in die Vereinzelung mit, und die Annahme, dass sich ein
denkendes Kollektiv dadurch ergibt, dass »jeder fiir sich« in Verein-
zelung dieselben Gedanken vollzieht, ist falsch, da in ihr tibersehen
wird, dass das zu bildende Kollektiv bereits besteht und dass es den
Meditierenden nur voriibergehend aus sich entlasst.

Philosophieren ist dann kein abstraktes Problemlosen mehr,
sondern gemeinsames Hinhoren auf den Aufruf zum Dialog, den
die Welt an uns richtet. Philosophische Reflexion entfernt sich nicht
von der Lebenswelt, sondern sie »stromt« in diese »ein«. Damit ist
deutlich, dass es nicht mehr die Aufgabe der Reflexion ist, einen ver-
borgenen Ursprung der Existenz aufzusuchen; in Das Sichtbare und
das Unsichtbare weist Merleau-Ponty auf diesen Aspekt des husserl-
schen Begriffs des »Einstromens« hin: » Weil es Einstromen gibt, ist
die Reflexion nicht Addquation, Koinzidenz: sie wiirde nicht in den
Strom eingehen, wenn sie uns an die Quelle des Stromes zuriick-
versetzen wiirde —«6.

Die philosophische Reflexion ist aber auch nicht sinnlos. Die
Reise um die Welt gibt uns letztlich die Welt in ihrer Urspriinglich-
keit zuriick, aber eben doch nicht genau so, wie sie vorher war. Die
Philosophie verdndert nichts, aber eben dadurch verandert sie im
Grunde alles. Derjenige, der den Weg der Philosophie gegangen ist,

6 SU 224.

242

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fazit

hat fortan eine verinderte Sicht auf die Welt und die Existenz, oder
in den Worten Edmund Husserls ausgedriickt:

»Als Phinomenologe kann ich zwar jederzeit in die natiirliche Einstellung, in
den schlichten Vollzug meiner theoretischen oder sonstigen Lebensinteressen
zuriickgehen; ich kann wieder wie sonst als Familienvater, als Biirger, als
Beamter, als >guter Europder< usw. in Aktion sein, eben als Mensch in meiner
Menschheit, in meiner Welt. Wie sonst — und doch nicht ganz wie sonst.
Denn die alte Naivitdt kann ich nie mehr erlangen, ich kann sie nur ver-
stehen.«”

7 Edmund Husserl: Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die Transzenden-
tale Phinomenologie (Husserl 1962b) [Hua VI], 214.

243

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verzeichnis der verwendeten Siglen

Einige haufig angefiihrte Primirwerke werden durch Siglen abge-
kiirzt, die im Folgenden nach Autoren sortiert aufgelistet sind. Es
werden hierbei nur die Titel genannt. Vollstindige Angaben befinden
sich im Literaturverzeichnis; die Kurzformen in den Klammern be-
ziehen sich auf die entsprechenden Eintriige dort.

Immanuel Kant

Akad.-Ausg.n  Band n der Akademie-Ausgabe
KrV A Kritik der reinen Vernunft (1. Auflage) (Kant 1968a)
KrV B Kritik der reinen Vernunft (2. Auflage) (Kant 1968b)

Edmund Husserl

Huan Band n der Husserliana

M Cartesianische Meditationen (Husserl 1995)

Enc Der Encyclopaedia Britannica Artikel (Husserl 1962a)

Ideen I Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phdanomenologischen
Philosophie : Erstes Buch (Husserl 1976)

Ideen II Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phdanomenologischen
Philosophie : Zweites Buch (Husserl 1952b)

Ideen III Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phanomenologischen
Philosophie : Drittes Buch (Husserl 1952a)

Inter [ Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit : 1. Teil (Husserl
1973a)

Inter II Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit : 2. Teil (Husserl
1973b)

Inter I11 Zur Phanomenologie der Intersubjektivitit : 3. Teil (Husserl
1973¢)

Krisis Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die Trans-

zendentale Phianomenologie (Husserl 1962b)

244

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin Heidegger

GAn Band n der Gesamtausgabe

Hum Brief iiber den sSHumanismus«< (Heidegger 1996a)
SuZ Sein und Zeit (Heidegger 1993)

VWW Vom Wesen der Wahrheit (Heidegger 1996b)

Jean-Paul Sartre

SuN Das Sein und das Nichts (Sartre 1993)
TdE Die Transzendenz des Ego (Sartre 1997a)

Maurice Merleau-Ponty

AG Das Auge und der Geist (Merleau-Ponty 2003a)

Kand Schrift fiir die Kandidatur am >Colléege de France< (Merleau-
Ponty 2003e)

LP Lob der Philosophie (Merleau-Ponty 2003d)

PhW Phinomenologie der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 1966)

SU Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1994)

SV Die Struktur des Verhaltens (Merleau-Ponty 1976)

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==

245


https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literaturverzeichnis

Um die Literaturangaben in den Fufinoten so kurz wie méglich zu
halten, werden Sekundiarwerke in der gesamten Arbeit nach dem
Schema »Autor — Jahr« zitiert. Lediglich bei der ersten Nennung
wird zusitzlich der Titel angefiihrt. Ein Verzeichnis der Siglen, mit
denen die Primarwerke zitiert werden, befindet sich auf Seite 244 f.

Aristoteles 1995
ARiSTOTELES: Metaphysik. Hamburg : Meiner, 1995 (Philosophische Schriften in
6 Binden, Bd. 5)

Bannan 1967
BanNaN, John E: The Philosophy of Merleau-Ponty. New York : Harcourt, Brace &
World, 1967

Barbaras 2004
BarBaras, Renaud: The Being of the Phenomenon. Bloomington : Indiana Univer-
sity Press, 2004. — Translated by Ted Toadvine and Leonard Lawlor

Barral 1965
Barrar, Mary R.: Merleau-Ponty : The role of the body-subject in interpersonal
relations. Pittsburgh : Duquesne University Press, 1965

Boehm 1959
Boerm, Rudolf: Zum Begriff des >Absoluten< bei Husserl. In: Zeitschrift fiir phi-
losophische Forschung 13 (1959), S. 214-242

Bollnow 1947
Borinow, Otto E: Existenzphilosophie. 2. Aufl. Stuttgart : Kohlhammer, 1947. —
Teildruck aus: Systematische Philosophie / hrsg. von Nicolai Hartmann, 1942

Comes 2004
Comes, Joachim: Ein Loch im Horizont: das Antlitz : Levinas’ Umgang mit einem
Sprachbild. In: (Elm 2004), S. 191-203

246

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Danto 1987
Danto, Arthur C.: Sartre. Géttingen : Steidl, 1987

Demmerling 2001
DemMERLING, Christoph: Hermeneutik der Alltdglichkeit und In-der-Welt-sein.
In: (Rentsch 2001), S. 89-115

Elm 2004
Erwm, Ralf (Hrsg.): Horizonte des Horizontbegriffs : Hermeneutische, phdnomeno-
logische und interkulturelle Studien. Sankt Augustin : Academia, 2004

Figal 1988
Ficat, Glinter: Martin Heidegger : Phinomenologie der Freiheit. Frankfurt am
Main : Athendum, 1988

Figal 1999
Ficat, Glinter: Heidegger zur Einfiithrung. 3. Aufl. Hamburg : Junius, 1999

Fink 1933
Fink, Eugen: Die phanomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegen-
wirtigen Kritik. In: Kantstudien 38 (1933), S. 319-383

Fink 1966

FiNk, Eugen: Das Problem der Phinomenologie Edmund Husserls (1939). In:
VAN Brepa, Herman L. (Hrsg.) ; TaMINIAUX, Jacques (Hrsg.) ; Boerwm, Rudolf
(Hrsg.): Eugen Fink : Studien zur Phinomenologie 1930-1939. Den Haag :
Nijhoff, 1966 (Phaenomenologica Bd. 21), S. 179-223

Funke 1957
Funkg, Gerhard: Zur transzendentalen Phinomenologie. Bonn : Bouvier, 1957

Good 1998
Goop, Paul: Maurice Merleau-Ponty: Eine Einfiihrung. Diisseldorf; Bonn : Par-
erga, 1998

Hartmann 1963
Harrmany, Klaus: Grundziige der Ontologie Sartres in ihrem Verhdltnis zu He-
gels Logik : eine Untersuchung zu »L'étre et le néant«. Berlin : de Gruyter, 1963

Heidegger 1991
HEIDEGGER, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik (1929). 5. Aufl. Frank-
furt am Main : Klostermann, 1991 (Gesamtausgabe Bd. 3)

Heidegger 1993
HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit (1927). 17. Aufl. Tiibingen : Niemeyer, 1993

247

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Heidegger 1995
HEIDEGGER, Martin: Logik : Die Frage nach der Wahrheit. 2. Aufl. Frankfurt am
Main : Klostermann, 1995 (Gesamtausgabe Bd. 21)

Heidegger 1996a
HEIDEGGER, Martin: Brief iiber den »Humanismus«. In: Wegmarken (Heidegger
1996¢), S. 313-364

Heidegger 1996b
HeDEGGER Martin: Vom Wesen der Wahrheit. In: Wegmarken (Heidegger
1996¢), S. 177-202

Heidegger 1996¢
HEIDEGGER, Martin: Wegmarken. 2. Aufl. Frankfurt am Main : Klostermann, 1996
(Gesamtausgabe Bd. 9)

Honneth 2003

HonnerH, Axel: Die Gleichurspriinglichkeit von Anerkennung und Verding-
lichung. Zu Sartres Theorie der Intersubjektivitit. In: (Schumacher 2003),
S. 135-157

Husserl 1952a

Hussert, Edmund: Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phianomenologi-
schen Philosophie — Drittes Buch : Die Phanomenologie und die Fundamente
der Wissenschaften. Den Haag : Nijhoff, 1952 (Husserliana Bd. V)

Husserl 1952b

HusserL, Edmund ; Biemer, Marly (Hrsg.): Ideen zu einer reinen Phinomenologie
und phinomenologischen Philosophie — Zweites Buch : Phianomenologische
Untersuchungen zur Konstitution. Den Haag : Nijhoff, 1952 (Husserliana
Bd. IV)

Husserl 1959
Hussert, Edmund: Erste Philosophie (1923/24) : Zweiter Teil : Theorie der phdno-
menologischen Reduktion. Den Haag : Nijhoff, 1959 (Husserliana Bd. VIII)

Husserl 1962a
Hussert, Edmund: Der Encyclopaedia Britannica Artikel. In: (Husserl 1962c),
S.237-301

Husserl 1962b

Hussert, Edmund ; Biemer, Walter (Hrsg.): Die Krisis der Europdischen Wissen-
schaften und die Transzendentale Phianomenologie : Eine Einleitung in die phd-
nomenologische Philosophie. 2. Aufl. Den Haag : Nijhoff, 1962 (Husserliana
Bd. VI)

248

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Husserl 1962¢
Hussert, Edmund ; Biemer, Walter (Hrsg.): Phianomenologische Psychologie :

Vorlesungen Sommersemester 1925. Den Haag : Nijhoff, 1962 (Husserliana
Bd. IX)

Husserl 1966

Hussert, Edmund: Analysen zur passiven Synthesis : Aus Vorlesungs- und For-
schungsmanuskripten (1918 — 1926). Den Haag : Nijhoff, 1966 (Husserliana
Bd. XI)

Husserl 1973a

Hussert, Edmund ; Kern, Iso (Hrsg.): Zur Phianomenologie der Intersubjektivitit
: Texte aus dem Nachlass : 1. Teil : 1905-1920. Den Haag : Nijhoff, 1973 (Hus-
serliana Bd. XIII)

Husserl 1973b

Hussert, Edmund ; Kern, Iso (Hrsg.): Zur Phianomenologie der Intersubjektivitit
: Texte aus dem Nachlass : 2. Teil : 1921-1928. Den Haag : Nijhoff, 1973 (Hus-
serliana Bd. XIV)

Husserl 1973¢

Hussert, Edmund ; KerN, Iso (Hrsg.): Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit
: Texte aus dem Nachlass : 3. Teil : 1929-1935. Den Haag : Nijhoff, 1973 (Hus-
serliana Bd. XV)

Husserl 1974
Hussert, Edmund: Formale und transzendentale Logik : Versuch einer Kritik der
logischen Vernunft. Den Haag : Nijhoff, 1974 (Husserliana Bd. XVII)

Husserl 1975

Hussert, Edmund ; HoLensTEIN, Elmar (Hrsg.): Logische Untersuchungen : Ers-
ter Band : Prolegomena zur reinen Logik. Den Haag : Nijhoff, 1975 (Husserlia-
na Bd. XVIII)

Husserl 1976

Hussert, Edmund: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phanomenologi-
schen Philosophie : Erstes Buch, 1. Halbband . Den Haag : Nijhoff, 1976 (Hus-
serliana Bd. 1I1/1)

Husserl 1984

Hussert, Edmund: Logische Untersuchungen : Zweiter Band, Erster Teil : Unter-
suchungen zur Phinomenologie und Theorie der Erkenntnis. Den Haag :
Nijhoff, 1984 (Husserliana Bd. XIX/1)

Husserl 1995
Hussert, Edmund: Cartesianische Meditationen : eine Einleitung in die Phdno-
menologie. 3., durchges. Aufl. Hamburg : Meiner, 1995

249

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Iribarne 1994
IrRBARNE, Julia V.: Husserls Theorie der Intersubjektivitit. Freiburg i. Br; Miin-
chen : Alber, 1994

Jamme u. Péggeler 1989

JammMme, Christoph (Hrsg.) ; PoGGeLER, Otto (Hrsg.): Phinomenologie im Wider-
streit : Zum 50. Todestag Edmund Husserls. Frankfurt am Main : Suhrkamp,
1989

Jaspers 1956a
Jaspers, Karl: Philosophie. Bd. 2: Existenzerhellung. 3. Aufl. Berlin; Géttingen;
Heidelberg : Springer, 1956

Jaspers 1956b
Jaspers, Karl: Philosophie. Bd. 1: Philosophische Weltorientierung. 3. Aufl. Berlin;
Gottingen; Heidelberg : Springer, 1956

Kampits 1975
Kawmerrs, Peter: Sartre und die Frage nach dem Anderen : Eine sozialontologische
Untersuchung. Wien; Miinchen : Oldenbourg, 1975

Kant 1968a

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (1. Aufl. 1781). Unveranderter pho-
tomechanischer Abdruck. Berlin : de Gruyter, 1968 (Kants Werke (Akad.-
Ausg.), Bd. IV)

Kant 1968b

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft (2. Aufl. 1787). Unveranderter pho-
tomechanischer Abdruck. Berlin : de Gruyter, 1968 (Kants Werke (Akad.-
Ausg.), Bd. III)

Kierkegaard 1957
KIERKEGAARD, Seren: Die Krankheit zum Tode. Diisseldorf : Diederichs, 1957

Kleist 2002

Kvreist, Heinrich v.: Uber das Marionettentheater. In: Der Zweikampf, Die heilige
Cicilie, Samtliche Anekdoten, Uber das Marionettentheater und andere Prosa.
Stuttgart : Reclam, 2002, S. 79-87

Kozlowski 1991
Kozrowski, Richard: Die Aporien der Intersubjektivitit : eine Auseinanderset-

zung mit Edmund Husserls Intersubjektivititstheorie. Wiirzburg : Kénigshau-
sen & Neumann, 1991

Kwant 1963
Kwant, R. C.: The phenomenological philosophy of Merleau-Ponty. Pittsburgh :
Duquesne University Press, 1963

250

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Landgrebe 1963
LANDGREBE, Ludwig: Der Weg der Phianomenologie. Giitersloh : Giitersloher Ver-
lagshaus Gerd Mohn, 1963

Landgrebe 1976

LANDGREBE, Ludwig: Die Phidnomenologie als transzendentale Theorie der Ge-
schichte. In: DEuTSCHE GESELLSCHAFT FUR PHANOMENOLOGISCHE FORSCHUNG
(Hrsg.): Phdnomenologie und Praxis. Freiburg i. Br. : Alber, 1976 (Phinomeno-
logische Forschungen Bd. 3), S. 17-47

Lembeck 1994
LemBeck, Karl-Heinz: Einfiihrung in die phanomenologische Philosophie. Darm-
stadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994

Lévinas 1983
LéviNas, Emmanuel: Die Spur des Anderen : Untersuchungen zur Phianomenolo-
gie und Sozialphilosophie. Freiburg; Miinchen : Alber, 1983

Luft 2003

Lurr, Sebastian: Die Konkretion des Ich und das Problem der Ichspaltung in Hus-
serls phanomenologischer Reduktion. In: KiuN, Rolf (Hrsg.) ; StaupiGt, Micha-
el (Hrsg.): Epoché und Reduktion : Formen und Praxis der Reduktion in der
Phinomenologie. Wiirzburg : Konigshausen & Neumann, 2003, S. 31-50

Macann 1993
Macann, Christopher: Four phenomenological philosophers : Husserl, Heidegger,
Sartre, Merleau-Ponty. London; New York : Routledge, 1993

Merleau-Ponty 1945
MERLEAU-PONTY, Maurice: Phénoménologie de la perception. Paris : Gallimard,
1945

Merleau-Ponty 1966
MERLEAU-PONTY, Maurice: Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin : de Gruy-
ter, 1966

Merleau-Ponty 1976

MERLEAU-PONTY, Maurice: Die Struktur des Verhaltens. Berlin; New York : de-
Gruyter, 1976. — Aus dem Franzsischen bersetzt und eingefhrt durch ein Vor-
wort von Bernhard Waldenfels

Merleau-Ponty 1994
MERLEAU-PONTY, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare — gefolgt von Ar-
beitsnotizen. 2. Aufl. Miinchen : Fink, 1994

251

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Merleau-Ponty 2003a
MERrLEAU-PONTY, Maurice: Das Auge und der Geist. In: Das Auge und der Geist :
Philosophische Essays (Merleau-Ponty 2003b), S. 275-317

Merleau-Ponty 2003b
MERrLEAU-PONTY, Maurice: Das Auge und der Geist : Philosophische Essays. Ham-
burg : Meiner, 2003

Merleau-Ponty 2003¢
MERLEAU-PONTY, Maurice: Das Primat der Wahrnehmung. Frankfurt am Main :
Suhrkamp, 2003

Merleau-Ponty 2003d
MERLEAU-PONTY, Maurice: Lob der Philosophie. In: Das Auge und der Geist : Phi-
losophische Essays (Merleau-Ponty 2003b), S. 177-224

Merleau-Ponty 2003e

MERLEAU-PONTY, Maurice: Schrift fiir die Kandidatur am >Collége de France«. In:
Das Auge und der Geist : Philosophische Essays (Merleau-Ponty 2003b),
S. 99-110

Meyer-Drawe 1989
MEYer-Drawg, Kite: Der Leib — >Ein merkwiirdig unvollkommen konstituiertes
Dingc. In: (Jamme u. Poggeler 1989), S. 291-306

Meyer-Drawe 1996

MEever-Drawe, Kite: Welt-Ritsel : Merleau-Pontys Kritik an Husserls Konzepti-
on des Bewusstseins. In: DEUTSCHE GESELLSCHAFT FUR PHANOMENOLOGISCHE
ForscuuNG (Hrsg.): Die Freiburger Phinomenologie. Freiburg i. Br. : Alber,
1996 (Phianomenologische Forschungen Bd. 30), S. 194-221

Meyer-Drawe 1987
MEYER-DRrAWE, Kiite: Leiblichkeit und Sozialitit. 2. Aufl. Miinchen : Fink, 1987

Orth 1999
OrtH, Ernst W.: Edmund Husserls »Krisis der europdischen Wissenschaften und

die transzendentale Phinomenologie« : Vernunft und Kultur. Darmstadt : Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1999

Pieper 1993

PiepeR, Hans-Joachim: Zeitbewusstsein und Zeitlichkeit : vergleichende Analysen
zu Edmund Husserls Vorlesungen zur Phianomenologie des inneren Zeitbe-
wusstseins (1905) und Maurice Merleau-Pontys Phianomenologie der Wahr-
nehmung. Frankfurt am Main; New York : Lang, 1993

252

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Platon 1990

Praton: Sophistes. In: EiGLer, Gunther (Hrsg.): Platon : Werke in 8 Binden; grie-
chisch und deutsch. 2. Aufl. Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1990 ( Bd. 6), . 219 - 401

Poggeler 1990
POGGELER, Otto: Der Denkweg Martin Heideggers. 3. Aufl. Pfullingen : Neske,
1990

Rentsch 2001
RentscH, Thomas (Hrsg.): Martin Heidegger : Sein und Zeit. Berlin : Akademie
Verlag, 2001 (Klassiker Auslegen Bd. 25)

Ricceur 1957
Ricceur, Paul: Phénoménologie existentielle. In: Encyclopédie Francaise XIX.
1957, S.19.10.8-19.10.12

Ricceeur 1996
Ricceur Paul: Das Selbst als ein Anderer. Miinchen : Fink, 1996

Sartre 1993
SARTRE, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts : Versuch einer phinomenologischen
Ontologie. Reinbek bei Hamburg : Rowohlt, 1993

Sartre 1997a
SARTRE, Jean-Paul: Die Transzendenz des Ego. In: Die Transzendenz des Ego : Phi-
losophische Essays 1931-1939 (Sartre 1997b), S. 39-96

Sartre 1997b
SARTRE, Jean-Paul: Die Transzendenz des Ego : Philosophische Essays 1931-1939.
Reinbek bei Hamburg : Rowohlt, 1997

Sartre 1997¢

SARTRE, Jean-Paul: Eine fundamentale Idee der Phanomenologie Husserls: die In-
tentionalitdt. In: Die Transzendenz des Ego : Philosophische Essays 1931-1939
(Sartre 1997b), S. 33-38

Sartre 2000
SARTRE, Jean-Paul: Der Existentialismus ist ein Humanismus (1946). In: Der Exis-

tentialismus ist ein Humanismus und andere philosophische Essays
(1943-1948). Reinbek bei Hamburg : Rowohlt, 2000, S. 145-192

Schiitz 1957
Schuitz, Alfred: Das Problem der transzendentalen Intersubjektivitit bei Husserl.
In: Philosophische Rundschau 5 (1957), S. 81-107

253

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schumacher 2003
ScHUMACHER, Bernard N. (Hrsg.): Jean Paul Sartre : Das Sein und das Nichts.
Berlin : Akademie Verlag, 2003 (Klassiker Auslegen Bd. 22)

Schweidler 1995
ScHWEIDLER, Walter: Die ontologische Bedeutung des Leibes nach Merleau-Ponty.
In: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie XL (1995), S. 35-62

Schweidler 2004
ScaweIDLER, Walter: Hinter dem Horizont : Uberlegungen im Ausgang von Mer-
leau-Ponty. In: (Elm 2004), S. 205-226

Szilasi 1959
SziLast, Wilhelm: Einfiihrung in die Phanomenologie Edmund Husserls. Tiibin-
gen : Niemeyer, 1959

Tengelyi 2004
TenGeLyl, Léz16: Husserls Begriff des Horizontes. In: (Elm 2004), S. 137-161

Theunissen 1977
THEUNISSEN, Michael: Der Andere : Studien zur Sozialontologie der Gegenwart.
2. Aufl. Berlin, New York : de Gruyter, 1977

Waelhens 1967

WakeLHENS, Alphonse d.: Une philosophie de 'ambiguité. In: Maurice Merleau-
Ponty: La structure du comportement. 6.ed. Paris : Press Universitaire de
France, 1967, S. v—xxvii

Waldenfels 1980
WaLDENEELS, Bernhard: Der Spielraum des Verhaltens. Frankfurt am Main : Suhr-
kamp, 1980

Waldenfels 1989

WarpenteLs, Bernhard: Erfahrung des Fremden in Husserls Phinomenologie. In:
DeuTscHE GESELLSCHAFT FUR PHANOMENOLOGISCHE FORSCHUNG (Hrsg.): Profile
der Phinomenologie. Freiburg i. Br. : Alber, 1989 (Phanomenologische For-
schungen Bd. 22), S. 39-62

Waldenfels 1990

WaLpenteLs, Bernhard: Der Stachel des Fremden. Frankfurt am Main : Suhrkamp,
1990

Waldenfels 1998

WaLpenteLs, Bernhard: Phinomenologie in Frankreich. 2. Aufl. Frankfurt am
Main : Suhrkamp, 1998

254

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Waldenfels 2000
WaLpeNteLs, Bernhard: Das leibliche Selbst : Vorlesungen zur Phianomenologie
des Leibes. Frankfurt am Main : Suhrkamp, 2000

Wroblewski 2000
WrosLewskl, Thorsten: Heideggers Interpretation von Kants Zeitverstandnis,
Universitit Dortmund, Examensarbeit, 2000

Zeltner 1959

ZeLtNER, Hermann: Das Ich und die Andern : Husserls Beitrag zur Grundlegung
der Sozialphilosophie. In: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 13 (1959),
S. 288-315

255

https://dol.org/10.5771/8783495098397 - am 16.01.2026, 08:36:47. Ope ==



https://doi.org/10.5771/9783495998397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Vorwort
	1 Einleitung
	1.1 Formale Bestimmung der Andersheit als negierende Relation
	1.2 Die Unmittelbarkeit der Gegebenheit des Anderen
	1.3 Der Andere als Problem der Reflexion
	1.4 Die Unzugänglichkeit des Anderen und der Horizont der Zeit
	1.5 Zum Begriff der existenzphilosophischen Phänomenologie

	2 Edmund Husserl: Der Andere auf demWeg zur objektivenWelt
	2.1 Das transzendentale Problem
	2.2 Die transzendentale Subjektivität
	2.3 Formen der Reduktion
	2.4 Der Andere und der Verdacht des Solipsismus
	2.5 Eigenheit und Leib
	2.6 Die Fremderfahrung
	2.7 Die Konstitution der objektiven Welt und des Menschen

	3 Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger
	3.1 Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins
	3.2 Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen
	3.3 Der Andere und die existenziale Sorgestruktur
	3.4 Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung
	3.5 Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der Alltäglichkeit

	4 Das Für-Andere-sein bei Jean-Paul Sartre
	4.1 Phänomenologie des »Draußen«
	4.2 An-sich-sein und Für-sich-sein
	4.3 Das Problem der Erkenntnis des Anderen
	4.4 Der Blick
	4.5 Das Wesen des Anderen
	4.6 Negation als Seinsbindung
	4.7 Die Abkehr vom transzendentalphilosophischen Ansatz

	5 Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zurWelt und mit Anderen
	5.1 Die Wahrnehmung als präobjektive Sicht
	5.2 Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt
	5.3 Die Zeit und das Subjekt
	5.4 Der leibliche Andere und die Komödie des Solipsismus

	6 Fazit
	Verzeichnis der verwendeten Siglen
	Literaturverzeichnis

