Einfiihrender Beitrag

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch
zum Textbeweis: Hukm-Konzepte im Koran und in der édlteren
islamischen Rechtsliteratur

Saleh Peter Spiewok

1. Einleitung

Der Koran ist anfallig fir legalistische Deutung. Dies ergibt sich aus seiner
historisch gewachsenen Funktion. Vereinfacht gesagt traf der Glaube an
eine direkte gottliche Ansprache an die Gliaubigen auf eine grofle, rasch
expandierende religios-politische Gemeinschaft, in der bald ein grofSes
Bediirfnis bestand, eine religios begriindete normative Ordnung zu errich-
ten.! In diesem Kontext wurde seit alters her iber die Frage debattiert,
welche Instanzen mit welchem Geltungsanspruch im Namen Gottes Recht
sprechen dirfen. Methodisch spielen dabei die Quellen, mit denen die reli-
giose Norm begriindet wird, eine Schlisselrolle.? Ein zentraler koranischer
Begriff ist in diesem Zusammenhang der Terminus hukm (einschlieflich
seiner Derivate), der im Allgemeinen jede Form des Urteils bzw. der Be-
urteilung bezeichnet. In der vorliegenden Untersuchung wird der Frage
nachgegangen, wie sich im Laufe der alteren juristischen Literatur die
Vorstellungen tiber die hukm-Autoritit wandelten.

Waihrend zu den Fachtermini der usul alfigh, d.h. der systematischen
Rechtstheorie, und ihren Transformationen eine Reihe von Studien exis-
tieren, setzen sich nur wenige Arbeiten mit der normativen Begrifflichkeit
des Korans auseinander. Insbesondere hinsichtlich der illokutiven Akte,
d.h. der Terminologie, welche die Kommunikation der Handlungsauffor-
derung beschreibt, besteht eine erhebliche Forschungslicke. Hukm ist
von dieser stiefmutterlichen Behandlung nicht ausgenommen, immerhin
aber werden in einer Dissertation, unter Angabe von Offenbarungsanlas-
sen und exegetischen Eintragen, die verschiedenen Konnotationen von
hukm im Koran aufgeschlisselt. Der Autor Ammar Fadzil kommt zu dem

1 Vgl. Mathias Rohe, Das islamische Recht: Geschichte und Gegenwart, Minchen 2011,
S.21.

2 Vgl. Wael B. Hallaq, Authority, Continuity and Change in Islamic Law, Cambridge
2001, S.ix, 1.

21

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Schluss, dass sowohl das gottliche als auch das prophetische hukm zum
einen fir die Autoritit und zum anderen fiir das gesetzliche Urteil (,legal
judgement®) stehen.? Eine vertiefte Auseinandersetzung mit dem Wesen
dieses legal judgement findet indes nicht statt. Mark S. Wagner geht in
einem Aufsatz dem beriihmten Slogan ,man lam yahkum bima anzala
labu“ (,wer nicht nach dem urteilt, was Gott herabgesandt hat“,* Koran
5:44 f., 5:47) nach und kontrastiert die religios-pluralistische Intention der
Passage mit klassischen und modernen exklusivistischen Ansitzen.> Auch
in der islamischen Welt wurden vereinzelte Studien zum hukm-Begriff
im Koran vorgenommen, in denen in unterschiedlicher analytischer Tiefe
hukm-Konnotationen thematisiert werden.®

Fir die Islamische Theologie sind vertiefte vergleichende Studien zur
Terminologie der Aufforderung im Koran sowie in der klassischen juristi-
schen Literatur unabdingbar. Nur dadurch ist es der Forschung moglich,
zum ,Sitz des Lebens‘ der koranischen Norm vorzudringen, d.h. zu der
Frage, in welchem kommunikativen Verhaltnis der gottliche und der pro-
phetische Befehl sowie dessen menschliche Empfinger stehen.

In der vorliegenden Untersuchung wird die Begriffsentwicklung aus
einer semiotischen Perspektive in den Blick genommen. Damit meine ich,
dass der Fokus der Analyse auf den sich im Zeitverlauf wandelnden Sinn-
zuschreibungen des Konzepts hukm liegt. Dabei kommt es auf grundlegen-
de Entwicklungen des Gebrauchs von hukm als Denkfigur an, weniger auf
exakte Datierungen, Verortungen und philologische Feinheiten. Ich werde
zeigen, dass die in den untersuchten Epochen und Textgattungen dominie-
renden Konnotationen von hukm jeweils spezifische Vorstellungen religio-

3 Vgl. Ammar Fadzil, The Concept of Hukm in the Qur’an, Edinburgh 1999, v.a. S. 24,
60, 94.

4 Alle zitierten Koranstellen wurden vom Autor selbst iibersetzt.

5 Vgl. Mark S. Wagner, ,Hukm bi-ma anzala’llih: The Forgotten Prehistory of an
Islamic Slogan®, in: Journal of Qur anic Studies 18 (2016), S. 117-143.

6 Im arabischen Sprachraum widmet sich u.a. eine sunnitische Monographie dem
hukm-Begriff vom Koran bis zur normativen Praxis des Propheten und der ersten
Kalifen. Der Verfasser hilt das gottliche und das prophetische hukm grundsatzlich
fir verbindlich und folgt dem traditionalistischen Narrativ, der Prophet sei der Ar-
chitekt eines voll funktionsfahigen Staates gewesen; vgl. Mahmud ‘Ukasa, al-Hukm
fi L-islam: Dirasat dalalat al-mafhim fi -Qur’an al-karim wa-‘asr an-nubuwwa wa- ‘asr
al-hulafa’ ar-rasidin, Kairo: Maktabat al-Angla al-Misriyya, 2002. Ein schiitischer
Beitrag setzt sich kritischer und mit mehr intellektuellem Tiefgang mit dem hukm
im Koran und seiner Rezeption in den $ari a-Quellen auseinander; vgl. Haydar
Hubballah, ,al-Madhal ila l-figh al-qur’ani: al-Usal wa-l-ma‘alim al-awwaliyya“,
in: Dirasat fi ligh al-islami al-mu ‘dsir, hrsg. von Haydar Hubballah, Wad Madani
(Sudan) 2011, S. 1-177.

22

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

ser Akteure Gber die normative Autoritit reflektieren, die eng mit den je-
weils vorherrschenden geistig-kulturellen Bedingungen zusammenhangen.

Die Kommunikation zwischen Text und Leser wird dabei als wechselsei-
tig verstanden: Der Text sendet an den Leser/Horer spezifische Signale;
dieser formt aber wiederum auf der Grundlage seiner eigenen Lebenswelt
die Deutung des Textes. Das heif$t, die Wirkung des Textes auf den Rezipi-
enten ist weder beliebig noch durch den Text vollstindig vorgezeichnet.
Diese Herangehensweise kann vielleicht als rezeptionsisthetisch bezeich-
net werden.” Eine Schlisselrolle spielt hier der langsame Ubergang von
einer mundlich zu einer schriftlich geprigten Wissensordnung. Ich werde
zeigen, dass sich das Konzept hukm von seinem Ursprung umso mehr
entfremdete, je systematischer sich die Schriftgelehrten mit dem Text
auseinandersetzten. Hier werde ich auf grundlegende Erkenntnisse der
Oralitatsforschung zuriickgreifen, insbesondere auf die Ansitze von Eric
Havelock und Walter Ong.

Das untersuchte Korpus umfasst den Koran, frithe Hadithkompendien,
die in der Zeit um Ende des 8. und Beginn des 9. Jahrhunderts entstanden,
Pionierwerke der figh-Literatur vom ausgehenden 8. bis zum 10. Jahrhun-
dert sowie bekannte Werke des Genres tafsir ayat al-ahkam (Kommentar
von Normenversen‘). Aus diesen Texten werden jeweils prigende hukm-
Verstandnisse identifiziert und in ein kulturgeschichtliches Entwicklungs-
modell dberfihrt, das den Prozess des stetigen Wandels der Konnotatio-
nen des hukm-Begrifts sowie der Amplifikation seines konnotativen Felds
beschreibt. Ich werde zunachst kurz das semantische Feld von hukm be-
schreiben, anschliefend den Aukm-Begriff als Terminus der klassischen
muslimischen Rechtsliteratur skizzieren, daraufhin die Verwendungen von
hukm in den oben genannten Literaturgattungen des normativen Schrift-
tums untersuchen und schliefSlich ein zusammenfassendes Resiimee mit
theologischen Ausblicken ziehen.

1.1 Das semantische Feld

Das Substantiv hukm ist das Verbalnomen (masdar) des Basisverbs hakama.
Das Lexem ist als polysem zu bezeichnen, d.h. mit einem recht breiten
konnotativen Feld belegt, das tber die verschiedenen Sinnrichtungen von
,urteilen im Deutschen hinausgeht und u.a. auch Konnotationen der

7 Zu rezeptionsisthetischen Ansitzen der Literaturwissenschaft siehe Jiirgen Schut-
te, Einfiihrung in die Literaturinterpretation, Stuttgart/Weimar 2005, S. 156-197.

23

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Bestimmung und Begrenzung beinhalt. Die in unserem Zusammenhang
relevantesten Bedeutungen sind: Beurteilung/Einschitzung (Pl. ahkam),
Urteilskraft (nur Sg.), gerichtliche Entscheidung, Urteilsspruch (Pl. ahkam;
dazu: hakim, Pl. hukkam, Richter; hukima, Schiedsgericht; mahkama, Ge-
richt), Entscheidungshoheit/Herrschaft (nur Sg.).% Schon im Koran sind al-
le genannten Konnotationen (jedoch nicht alle Substantive) belegbar; in
der vorliegenden Studie kommt es indes darauf an, welche Konnotationen
in den untersuchten Werken die jeweilige Geisteshaltung bestimmen.
Nicht berticksichtigt wurde die mit dem vierten Wortstamm (ahkama) ver-
wandte Substantivierung hikma, die fir Weisheit im generellen Sinne steht
und damit die Urteilskraft, jedoch nicht unmittelbar das normative Urteil
tangiert.”

1.2 Das klassische hukm-Konzept

Der Begriff hukm kann als ein Schlisselbegrift der islamischen Rechtsleh-
re (figh) bezeichnet werden. Im Rahmen der theoretisch-pragmatischen
Doppelstrukeur der wusul al-figh'® etablierte sich eine Doktrin, der zufol-
ge jeder Rechtsgegenstand bzw. tendenziell jede menschliche Handlung
einer von finf normativ-moralischen Basiskategorien (hukm, Pl. ahkam)
unterschiedlicher Verbindlichkeit zugeordnet werden kann, die ich als die
Lehre der ahkam-Leiter bezeichnen mochte. Anhand dieses Schemas wird
jede Handlung, die in irgendeiner Weise einer moralischen Bewertung
zuganglich ist, im Jenseits nach einem hypothetischen Sanktionsschema
positiv oder negativ abgegolten.!! Verstole gegen verbindliche Ge- und

8 Vgl. Magma" al-Luga al-Arabiyya bi--Qahira (Hg.), al-Mu ‘Sam al-wasit, Kairo: Dar
ad-Da‘wa, o. J., S. 190; Muhammad b. Ya'qab al-Fayrazabadi, al-Qdmiis al-wahid,
Beirut: Mu’assasat ar-Risala, 2005, S. 1095 f.

9 Vgl. ebd.

10 Die Wurzeln der spéter abstrakten, von der kalam-Theologie beeinflussten Lehre
der usil al-figh liegen in eher problemorientierten normativ-rechtlichen Debatten
im mindlich geprigten Kollegbetrieb; vgl. Norman Calder, ,,Usul al-Fikh®, in:
Encyclopedia of Islam, Second Edition, Bd. 10, 2000, S. 931-934, hier S. 931.

11 In der sunnitischen Rechtstradition dominiert die Klassifizierung in: wagib
(geboten), mustahabb/mandib (erwinscht), mubah (indifferent), makrith (uner-
winscht), haram/mahzir (verboten); vgl. Jameleddine Ben Abdeljalil/Serdar Kur-
naz, Magasid as-Sari‘a: Die Maximen des islamischen Rechts, Frankfurt am Main
2014, S. 35; Wolfgang Bauer, Bausteine des Figh: Kernbereiche der 'Usul al-Figh:
Quellen und Methodik der Ergriindung islamischer Beurteilungen, Frankfurt am Main
2013, S. 34; Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to

24

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Verbote sind teilweise bereits im Diesseits zu sanktionieren,'2 wobei dem
Sinder bei Vollzug der Strafe Strafmilderung im Jenseits in Aussicht ge-
stellt wird.!3 Somit bilden die ahkdm in der Rechtstheorie die Zielperspek-
tive des Normableitungsprozesses. Die ausgeklugelte Ableitungssystematik
ist auf das Ziel hin modelliert, den Grad der Rechtswirksamkeit einer
bestimmten Handlung im Dies- und im Jenseits ermitteln bzw. festlegen
zu konnen.

Zwar begrindeten die Rechtsgelehrten ihre technische hukm-Termino-
logie nicht mit semantisch-philologischen Uberlegungen zum Konzept
hukm im Koran. Thnen erschien ihre eigene Perzeption des hukm-Begriffs
noch als selbstverstandlich, denn der natiirliche Sprachwandel ist ja stets
ein unbeabsichtigter und schleichender Prozess.'* Jedoch ist die grundle-
gende Idee des priskriptiven Gottesurteils zweifellos dem hukm-Begriff des
Korans entlehnt. Das koranische hukm bildet somit nicht die theoretische
Basis des hukm-Konzepts der usil alfigh, sehr wohl jedoch seinen assozia-
tiven Hintergrund. Doch moglicherweise verbanden die Rechtsgelehrten
(fugaha’) und die Koranexegeten (mufassirun) mit dem Begriff hukm mit
dem Abstand von mehreren Jahrhunderten etwas grundlegend anderes als
die Erstempfanger der Offenbarung.

Sunni usul al-figh, Cambridge 1997, S. 40-42. Fur eine ausfiihrliche Darstellung
siche auferdem Muhammad Mustafa az-Zuhayli, al-Wagiz fi usil al-figh al-islami,
Damaskus: Dar al-Hayr, 2006, S. 299-304.

12 Dabei wird zwischen den sog. hadd-Strafen, die als unverriickbares Gottes-Recht
gelten, sowie Vergeltungs- bzw. gisds-Strafen, die zwischen den Menschen zu
regeln sind, unterschieden; vgl. Muhammad Kamali, Crime and Punishment in
Islam: A Fresh Interpretation, Oxford 2019, S. 21 f.

13 Vgl. ebd., S. 37. Die Lehre von der ,Reinigung’ des Bestraften von der Siinde
wurde wohl bereits frith vertreten. So soll ein reuiger Siinder selbst um ,Reini-
gung’ seines Vergehens der zina (verbotener Geschlechtsverkehr) gebeten haben.
Der Prophet soll nach dem widerwilligen Vollzug der Steinigung instindig um
Vergebung gebeten haben; vgl. Muslim b. al-Haggag, Sahih Muslim, ed. von
Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Bagqj, 5 Bde., Beirut: ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1955, Bd. 3,
S.1321, Nr. 1695.

14 Vgl. Rudi Keller/Ilja Kirschbaum, Bedeutungswandel: Eine Einfiibrung, Berlin/New
York 2003, S. 7-10; Aleida Assmann, Erinnerungsriume: Formen und Wandlungen
des kulturellen Geddchtnisses, Miinchen 2018, S. 33.

25

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

2. Das hukm im Zeichen der gottlichen Autoritat
2.1 Das hukm im Koran
2.1.1 Die semi-oralen Wurzeln der Koransprache

Die koranische Rede griindet in ihrer Semiotik und Stilistik in der pre-
digtformigen Anrede an das Auditorium. Die Offenbarungsrede kommu-
niziert mit ihrer gesellschaftlichen Umgebung, sie ist situativ, diskursiv
und responsiv, und sie reagiert auf Herausforderungen und Fragen in
und aus der Mitte der Empfingergemeinschaft.’s Dies gilt besonders fiir
die spatere, d.h. medinensische Offenbarung.’¢ Die muslimische Traditi-
on berticksichtigt die Dynamik der Rede durch das Auslegungsprinzip
der asbab an-nuzul, d.h. Uberlieferungen zu den sogenannten ,Offenba-
rungshinter]grinden‘.’”

Insbesondere die von Angelika Neuwirth treffenderweise als ,pre-
digtahnlichen Rede-Suren® bezeichneten lingeren medinensischen Suren
referieren auf unterschiedliche, bisweilen disparate Diskurs- und Gesche-
henshintergriinde der sozialen Umgebung der Offenbarung, ohne diese
jedoch im Einzelnen auszubuchstabieren.!® In verbliffender Weise lassen
sich in der koranischen Rede simtliche Merkmale oraler Kunstsprache,
die Walter Ong in seinem Klassiker zur psycho-sozialen Dimension ora-
ler und literaler Sprache resiimierend anfithrt, beobachten: Demnach ist
das gesprochene Wort Ausdruck von Macht und Handlung; es bedient
sich Mnemotechniken und Formeln; ferner ist orale Sprache eher additiv
als subordinierend, eher aggregativ (d. h. episodisch, aufzihlend) als analy-

15 Vgl. Nimet Seker, Der Koran als Rede und Text: Hermeneutik sunnitischer Koranex-
egeten zwischen Textkohdrenz und Offenbarungskontext, Frankfurt am Main 2019,
S.30-32, 61, 65. Zu einem an literaturwissenschaftlichen Modellen angelehnten
Ansatz zum Verhiltnis zwischen Gott und Empfinger siche Nasr Hamid Abu
Zaid, Gottes Menschenwort: Fiir ein humanistisches Verstandnis des Korans, tbers.
und eingel. von Thomas Hildebrandt, Freiburg 2008, darin v.a. die Beitrige ,Der
Koran: Gott und Mensch in Kommunikation®, S. 122-158, und ,,Den Koran neu
denken: Fir eine humanistische Hermeneutik®, S. 159-228.

16 Vgl. Angelika Neuwirth, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, Berlin
2007, S. 66.

17 Die Authenzitit dieser oft anekdotisch-schematischen Uberlieferungen kann kri-
tisch gesehen werden. Oftmals handelt es sich wohl um spétere Nachbildungen
nach dem Modell ,s0 konnte es sich ungefihr zugetragen haben® (siche auch
Fn.41).

18 Vgl. Neuwirth, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, S. 34.

26

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

tisch; redundant (zur Sicherung der Verstetigung); konservativ/traditiona-
listisch (da durch Wiederholung sichergestellte Transmission keine sprach-
lichen ,Experimente‘ zulasst); nahe am menschlichen Leben; kimpferisch
im Ton; eher einfithlend und teilnehmend als objektiv-distanziert; homoo-
statisch (sich selbst regulierend); schlieflich eher situativ als abstrakt.!?
Zwar finden sich im Koran auch Elemente, die eher schriftsprachlicher
Logik zuzuschreiben sind. Hier kénnen z.B. komplexe Satzstrukturen, lo-
gische Argumentationsverfahren (z.B. Begrindungen, Rechtfertigungen),
Nominalstil, die Verwendung von Abstrakta, kryptische Erzihlstoffe, die
Wiederaufnahme thoraischer Rechtssitze sowie die elaborierte intertextu-
elle theologische Andersdeutung jidischer oder christlicher Theologume-
na angefithrt werden.?? Doch keines der von Ong beobachteten Phinome-
ne ist im Koran in vollstindiger Auflosung begriffen, selbst das Prinzip
Homoostasie. Damit bezeichnet Ong die Tendenz oraler Sprache, zur
Wahrung des Gleichgewichts der kulturellen Identitit ,,irrelevant gewor-
dene Erinnerungen auszuscheiden®,*! wodurch die orale Kunstsprache sel-
ten zweideutig sei. Dies steht zwar im Widerspruch zur Auffassung der
klassischen Koranhermeneutik, wonach viele koranische Begriffe ambig
(mutasabib), fremdartig (garib) oder schwer verstandlich (musk:l) seien,??
ganz zu schweigen von modernen konstruktivistischen Auffassungen, nach
denen tberhaupt erst in der Auseinandersetzung des Rezipienten mit dem
Text Sinn generiert wird. Sicher ist es nicht von der Hand zu weisen, dass
im Koran mit der Ambiguitit von Begriffen,?? syntaktischen Strukturen?*

19 Vgl. Walter Ong, Oralitit und Textualitit: Die Technologisierung des Wortes, Wiesba-
den 1987, S. 41-53.

20 Havelock beobachtet in der griechischen Antike im Ubergang von einer miind-
lich-diskursiven in eine schriftlich-intellektuelle Kultur die Transformation von
einem narrativen in einen logischen Sprachgebrauch. Er zihlt eine Reihe von
typischen Merkmalen schriftlicher Logik auf, u.a. einige der hier genannten; vgl.
Eric A. Havelock, The Muse Learns to Write: Reflections on Orality and Literacy from
Antiquity to the Present, New Haven/London 1986, S. 98-116.

21 Das heiflt, Sprecher und Empfinger erinnern sich immer nur an die aktuellen
Konnotationen, da ihnen das Speichermedium der Schrift nicht zur Verfiigung
steht; vgl. Ong, Oralitit und Textualitit, S. 43.

22 Deutungsversuche solcher Stellen gehéren zu den altesten systematischen An-
strengungen der muslimischen exegetischen Tradition.

23 So lasst z.B. Vers 3:7, in dem die Dichotomie ,eindeutige Verse® (muhkamat) vs.
,ambige Verse* (mutasabihat) dargestellt wird, syntaktisch zwei kontradiktorische
Lesarten zu. Die doppelte Deutungsmoglichkeit wirkt wie bewusst gesetzt.

24 Zum Beispiel erscheint der Begriff islam in Koran 3:19 bereits als Selbstbezeich-
nung der neuen Religionsgemeinschaft, die iltere Konnotation des Urmonotheis-
mus schwingt jedoch noch mit.

27

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

und Narrativen? gespielt wird. Jedoch ist davon auszugehen, dass die
Empfingergemeinschaft im Hedschas solche Ambiguititen nicht als ,dun-
kel* oder ,verwirrend’, sondern vielmehr ehrfirchtig als Ausdrucksformen
der Poetik einer hoheren Gewalt wahrnahm.?¢ Haufig mag der Ambigui-
tatsverdacht daher riihren, dass sich die semiotischen Bezugsrahmen der
Sprache stetig verandern und somit schon wenige Jahrzehnte nach dem
Abschluss der Offenbarung an Stellen, die den Erstempfingern noch keine
besonderen Verstindnisschwierigkeiten bereitet haben dirften, erhohter
Klarungsbedarf bestand.?”

Festhalten lasst sich, dass im Koran kommunikativ-diskursive Elemen-
te und analytisch-rationale Strukturen ineinandergreifen, was auf eine
semi-orale Wissensordnung in der Empfingergemeinde der Offenbarung
schlieen lasst. Dieser Umstand ist in den folgenden Textanalysen immer
mitzudenken.

2.1.2 Das hukm itn mekkanischen Versen

In mekkanischen Versen beschreibt der Terminus ,Urteil Gottes® (hukm
Allah) die absolute, nicht an konkrete Normen gebundene Handlungs-,
Entscheidungs- und Interventionsmacht Gottes. Dies tberrascht kaum,
fokussiert doch der thematische Rahmen der ersten Offenbarungsperiode
darauf, die tberwiegend polytheistischen Empfanger der Offenbarung in
Mekka und seiner Umgebung von Gottes Eins-Sein (tawhid) zu tberzeu-
gen. Etwas feiner differenziert steht hukm fir die absolute Entscheidungs-
hoheit Gottes vor dem Hintergrund polytheistischer Anfechtungen (z.B.
Koran 12:40); fiir den Akt des Urteilsspruchs am Tag des Gerichts, wobei
Gott stets Gber Glaubenskonzepte und nicht tber individuelle Handlun-
gen richtet (z.B. Koran 2:113);?® sowie fiir eine in der Zukunft sicher
eintretende Intervention Gottes als trostendes Versprechen an Propheten,
die viel zu erleiden hatten (z. B. Koran 68:48).

25 Ein Beispiel ist die Deutung der christlichen Terminologie zur Christologie zu-
gunsten der fawhid-Lehre (Koran 4:15-18, 171 f.).

26 Vgl. Ignaz Goldziher, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, Leiden 1920,
S.55-57.

27 Vgl. Seker, Der Koran als Rede und Text, S. 19 £., 70.

28 Beziiglich des Begriffs hukm im Koran wurden Verbformen in die Analyse einge-
schlossen, da Gott im Koran als sprechendes und handelndes Wesen in Erschei-
nung tritt. Dies korreliert mit Havelocks Theorie vom verbo-motorischen Stil
oraler Kunstsprache; vgl. Havelock, The Muse Learns to Write, S. 41.

28

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Uber die gottliche Autoritit hinaus zeigt hukm die Urteilskraft und
Einsicht von Propheten sowie die daraus erwachsende Fahigkeit, gerechte
Urteile zu sprechen, an (z.B. Koran 21:79); ferner die Eigenschaft der Of-
fenbarungsschriften als Urteilsinstanz (jedoch v.a. in der medinensischen
Zeit; z.B. Koran 2:213); und schlieflich die mangelnde Urteilskraft der
Leugner der monotheistischen Botschaft, stets in der Verbform mit der
Formel ,;schlimm ist, wie sie urteilen“ (z. B. Koran 6:136).

Der Begrift hukm steht in den mekkanischen Suren also in keinem
Zusammenhang mit konkreten Gebots- und Verbotsnormen, sondern er-
scheint in erster Linie als ein Attribut der gottlichen Allmacht.

2.1.3 Das hukm in medinensischen Versen

Im Laufe der rund zehnjihrigen zweiten Offenbarungsperiode nach der
Auswanderung Muhammads und seiner Getreuen nach Medina formte
sich aus der kleinen spirituellen Gruppe in Mekka nach und nach eine
religiose Gemeinschaft heraus, in der sich, zumindest im Ansatz, politische
und institutionelle Konturen abzeichneten.?” Folglich machen konkreti-
sierte, auf gemeinschaftsbildende soziale Handlungsrdume ausgerichtete
Direktiven einen bedeutenden Teil des Textkorpers der medinensischen
Suren aus. Im Laufe dieser Offenbarungsepoche verlagerte sich das Zen-
trum der Verhaltensnormen vom Individuum zur Gemeinschaft bzw.
von der individuellen Frommigkeit zum Gemeinwohl. In der folgenden
Analyse werde ich indes zeigen, dass der Begrift hukm auch in medinensi-
schen Suren nicht mit konkreten Handlungsaufforderungen verknipft ist,
sondern weiterhin die generelle personelle Autoritit zur Rechtsprechung
beschreibt. Anstelle der nun nicht mehr in Frage stehenden absoluten Au-
toritat Gottes riickt nun jedoch die richterliche Bevollmachtigung des Pro-
pheten ins Zentrum. An einigen wenigen Stellen wird zudem der Schieds-
spruch aufler-prophetischer gesellschaftlicher Autorititen legitimiert, na-
mentlich bei Ehestreitigkeiten (Koran 4:35), bei der Ausfiihrung propheti-
scher Mandate (Koran 5:59) sowie bei der Festlegung der Sthneleistung
nach Ubertretung des Jagdverbots wihrend der Pilgerfahrt (Koran $5:95).
Das Ringen um die Rolle des Propheten als rechtsprechende Instanz pragt
z.B. eine eindrucksvolle Passage in Sure S, die in der dreimal wiederhol-
ten, nur jeweils im letzten Wort abweichenden Warnung kulminiert:

29 Vgl. Neuwirth, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, S.37, 43.

29

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

[...] Wer nicht entsprechend dem richtet, was Gott herabgesandt hat
(man lam yahkum bima anzala labu), die sind wahrhaft Leugner [des
reinen Monotheismus] (kdfirina), [...] Ungerechte (zalimuna), |[...]
moralisch Verdorbene (fdsiqina) (Koran 5:45-47).

Diese Verse, deren Rezeption seit frithester Zeit politischen Sprengstoff
bargen,’® werden in der Moderne von verschiedenen politischen und ex-
tremistischen Stromungen als Emblem theokratischer Ambitionen instru-
mentalisiert.3! Das Konzept der sogenannten hdkimiyya — also die Idee,
dass Gott allein die Rechtsprechung gebthrt — bildet auch einen zentralen
Baustein in der jihadistisch-salafitischen Predigt in Deutschland.3?

Um dem Sinngehalt dieser Aussage im Redezusammenhang der Of-
fenbarung niher auf die Spur kommen zu kénnen, ist zunichst die

30 Die Verse sollen anlasslich der ersten Steinigung unter der Agide des Propheten
an einem gestindigen jiidischen Ehepaar offenbart worden sein; die héretischen
Harigiten werden im Rahmen ihrer Konfrontation mit dem Kalifen ‘Ali b. Abi
Talib mit dieser Passage zitiert; vgl. Ibn al-Gawzi, al-Muntazam fi tarih al-umam
wa-l-mulitk, ed. von Muhammad ‘Abd al-Qadir ‘Ata und Mustafa ‘Abd al-Qadir
‘Ata, 19 Bde., Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1992, Bd. 5, S. 131. Dasselbe gilt
auch fiir eine spitere harigitische Gruppe gegentiber dem ‘abbasidischen Kalifen
al-Ma’mun; vgl. ebd., Bd. 10, S. 56. Der ‘alidische Kalifensohn Muhammad b. Abi
Bakr rechtfertigte seine mutmafliche Komplizenschaft bei der Ermordung des
dritten Kalifen ‘Utman b. ‘Affan mit dessen Entfremdung vom hukm Allab; vgl.
at-Tabari, Tarith al-umam wa-l-mulitk, ohne Ed., Beirut: Dar at-Turat, 1977, Bd. S,
S.104. Vgl. zur Sache auch Wagner, ,,Hukm bi-md anzala’llah*, S. 121 £.

31 In salafitischen Kreisen, z. B. in einer fatwa von ‘Abd al-*Aziz Ibn Baz (gest. 1999),
wird hiufig die der sunnitischen Tradition nahestehende Ansicht vertreten, hier
sei zwischen dem groen und dem kleinen Unglauben (kufr) zu unterscheiden.
Ersterer bezeichne z. B. ungerechtes Richten, letzterer die bewusste Nicht-Anwen-
dung des gottlichen Rechs; vgl. Muhammad Ibn Baz, ,Ma ma‘na: {wa-man lam
yahkum bima anzala llahu fa-ula’ika hum al-kafirun}?“, binbaz.org.sa/fatwas/8985/
s am s d 3o A e dar S letzter Abruf 24.1.2022. Sayyid Qutb
(hinger. 1966) bezieht den kufr besonders auf die aus seiner Sicht von den impe-
rialistischen Michten eingesetzten einheimischen Eliten; vgl. Sayyid Qutb,
Ma ‘alim fi t-tariq, Beirut: Dar aé-gurﬁq, 1979, S. 62, 90. Die Azhar-Fihrung erach-
tete er als deren Erfillungsgehilfen; vgl. Wagner, ,Hukm bi-ma anzala’llab*,
S.133f.

32 Auch in salafitisch geprigten deutschsprachigen Online-Formaten tobt der Streit
zwischen gemafigteren und radikaleren Positionen, so z.B. in einer Replik Pierre
Vogels auf ein radikaleres Statement; vgl. ,,1/2 ,Wer nicht nach dem waltet, was
Allah herabgesandt hat das sind die Unglaubigen®, youtube.com/watch?v=vtkv-
n63IYJA, letzter Abruf 30.1.2022. Fir eine kritische Auseinandersetzung mit sala-
fitischen Predigten zum Thema siche Mahmoud Jaraba, Salafismus: Die Wurzeln
des islamistischen Extremismus am Beispiel der Freitagspredigten in einer salafistischen
Moschee in Deutschland, Stuttgart 2020, S. 159-192.

30

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


http://binbaz.org.sa/fatwas/8985/Ù–Ø§-Ù–Ø¹ÙƒÙ›-Ù‹Ù–Ùƒ-Ù—Ù–-Ù−Ø�Ù…Ù–-Ø¨Ù–Ø§-Ø§ÙƒØ²Ù—-Ø§Ù—Ù—Ù⁄-Ù†Ø§Ù‹Ù—Ù›Ù…-Ù⁄Ù–-Ø§Ù—Ù…Ø§Ù†Ø±Ù‹Ùƒ
http://binbaz.org.sa/fatwas/8985/Ù–Ø§-Ù–Ø¹ÙƒÙ›-Ù‹Ù–Ùƒ-Ù—Ù–-Ù−Ø�Ù…Ù–-Ø¨Ù–Ø§-Ø§ÙƒØ²Ù—-Ø§Ù—Ù—Ù⁄-Ù†Ø§Ù‹Ù—Ù›Ù…-Ù⁄Ù–-Ø§Ù—Ù…Ø§Ù†Ø±Ù‹Ùƒ
https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Einrahmung der Passage Koran 5:42-50 in den Gesamtzusammenhang
der entsprechenden Sure al-Ma’ida aufschlussreich. Diese setzt sich aus
einer Reihe separater thematischer Einheiten zusammen, die jedoch um
den gemeinsamen Diskurskern der Konsolidierung der jungen religiosen
Gemeinschaft anlisslich der Abschiedspilgerfahrt des Propheten zirkulie-
ren.3? Dieses Griindungsereignis setzte gemaf§ der Uberlieferungsliteratur
einen Meilenstein zur Identitatsbildung der jungen Glaubensgemeinschaft
(umma) als selbstbewusster eigenstandiger Entitit.3* Die Sprechakte der
gesamten Sure reflektieren diesen Prozess der umma-Bildung. Sowohl das
thematische als auch das rhetorische Arrangement im Anfangsteil der Su-
re (Vers 1-10) sprechen fiir diese Deutung. Die Glaubigen werden im
Predigtstil zu Loyalitit und Aufrichtigkeit ermahnt und in zentralen Riten
instruiert, von denen mehrere in unmittelbarem Zusammenhang mit der
Pilgerfahrt stehen: Die Glaubigen sollen ihre Bundversprechen ( ‘ugid) hal-
ten und Gott Dankbarkeit erweisen (Vers 1, 7); wahrend der Pilgerfahrt ist
die Jagd zu unterlassen (Vers 1 f.); der Verzehr von Schweinefleisch sowie
von Wildtieren, die auf rituell unbotmifige Weise erlegt wurden oder zu
Tode kamen, ist untersagt (Vers 3 f.); das Schlachtfleisch der ahl al-kitab
(Juden, Christen) darf verzehrt werden, und die EheschlieSung mit ihren
Frauen ist gestattet (Vers 5); die Angehoren der umma werden in Fragen
der Gebetswaschung instruiert und tber die alternative rituelle Reinigung
mit Erde aufgeklart (Vers 6); sie werden zu Solidaritit und Gerechtigkeit
nach innen und nach auflen aufgefordert (Vers 2, 8); es heifst, Gott werde
Bindnistreue bzw. -bruch entsprechend vergelten (Vers 9f.).35

33 Vgl. Mugqatil b. Sulayman, Tafsir Mugqatil b. Sulayman, ed. von ‘Abdallah Mahmud
Sahata, Beirut: Dar Ihya’ at-Turat, 2002, S. 453; at-Tabari, dei‘al—baydn ‘an ta ‘wil
ay al-Qur 'an, ed. von Mahmuad Muhammad Sakir, 24 Bde., Mekka: Dar at-Tarbiya
wa-t-Turat, o. D., Bd. 9, S. 516, 518, 524, 531. Zu den altesten erhaltenen Quel-
len zur Abschlusspilgerfahrt gehdren Ibn Hisam, as-Sira an-nabawiyya, ed. von
Mustafa as-Saqqa, Ibrahim al-Abyari und ‘Abd al-Hafiz a$-Salabi, 2 Bde., Kairo:
Mustafa al-Babi al-Halabi, 1955, Bd. 2, S. 601-606; al-Waqidi, a/-Magazi, ed. von
Marsden Jones, Beirut: Dar al-‘Alami, 1989, S. 1088-1116.

34 Der Prophet ruft die vereinten ,Brider® zu solidarischem Verhalten auf und
bezeichnet die Neuaufstellung des rituellen Kalenders als ,Zeitenwende® (wortl.
az-zaman istadara); vgl. Ibn Hisam, Sira, Bd. 2, S. 603 f.

35 Zwischen lingeren Passagen, welche die ab/ al-kitdb und ihre Lehren themati-
sieren, werden Motive des Surenbeginns spiter wieder aufgenommen (Schlacht-
regeln: Vers 90, 93-96; Pilgerfahrt: Vers 97; Strafen zur Aufrechterhaltung der
sozialen und moralischen Ordnung: Vers 33, 38, 43; Todstiinden: Vers 90). Dies
spricht fiir die Hypothese von Muhammad Ahmad Halafallah (gest. 1997), dass
sich jede Sure um eine thematische Achse dreht; vgl. Hannelies Koloska, Offen-

31

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Im ersten Vers der Sure leitet die prisentische Verbform yahkumu die
formelhafte Konklusion der Versaussage ein:

Thr Gldubigen, haltet die Biinde! Euch wurden [die Schlachtung und
der Verzehr von] Weidevieh erlaubt — aufler, was euch verlesen wird —,
wobei euch im Zustand der Pilgerweihe die Jagd nicht erlaubt ist. Gott
verfigt, was er will (inna llaba yahkumu ma yuridu). (Koran 5:1)

Die Schlussformel intendiert hier in erster Linie die Aussage, dass Gott
normative Verfugungen kraft seines Willens erldsst, wann immer er dies
fir geboten halt, und mit der stindigen Option auf Revision. Die Glaubi-
gen werden allgemein zu Loyalitit gegeniiber dem gottlichen Befehl als
personeller monotheistischer Gottheit aufgerufen. An bestimmte Hand-
lungsnormen ist das gottliche Urteil nicht angeschlossen. Das unspezifi-
sche Relativpronomen 4 ist semantisch leer und referiert kaum auf die
konkreten Handlungsanweisungen im Anfangsteil der Sure, sondern be-
schreibt vielmehr die Absolutheit des gottlichen Willens (im Sinne von
,Gott bestimmt, was auch immer er will). Die Anordnungen Gottes
konnen als ein materieller Ausfluss dieses Willens bezeichnet werden,
sind jedoch weit davon entfernt, mit diesem als textgewordene Normen
zusammenzufallen.3¢ Sie sind vielmehr sichtbare Zeichen einer die Welt
standig neu ordnenden gottlichen Hand. Aus der Perspektive der Empfin-
gergemeinschaft dirften Handlungsanweisungen dieser Art wahrend der
Offenbarungszeit kaum als eherne Gesetze wahrgenommen worden sein,
denn sie konnten ja jederzeit durch eine neue Verkiindigung reformuliert
werden.?” Aber selbst nach dem Ableben des Propheten und der ,Kodifizie-
rung‘ des Korans als mushaf (Ganzschrift) rund zwanzig Jahre spater wih-
rend des Kalifats von ‘Utman b. ‘Affan (reg. 23-35)38 durfte es Jahrzehnte
gedauert haben, bis der Korantext in der Mitte der Gemeinschaft als abge-
schlossene Offenbarungsschrift ,zwischen zwei Buchdeckeln® verstanden
wurde.

barung, Asthetik und Koranexegese: Zwei Studien zu Sure 18 (al-Kahf), Wiesbaden
2015, S.185.

36 Auch Fadzil meint, yahkumu konne hier ,in a wider sense“ verstanden werden;
jedoch sieht er das gottliche Urteilen enger an den normativen Kontext des Verses
gebunden; vgl. Fadzil, The Concept of Hukm, S.75.

37 Vgl. Seker, Der Koran als Rede und Text, S.71.

38 Fir eine islamwissenschaftliche Darstellung der Redaktion des Korans siche John
Burton, The Collection of the Qur’dn, Cambridge 1977.

32

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Im dritten Vers der Sure wendet sich Gott, als Ausdruck seiner Imma-
nenz in der ersten Person, mit der vielzitierten Verkindigung, die Religi-
on vollendet zu haben, an die versammelte Glaubensgemeinde:

[...] Heute habe ich euren religiosen Kultus (dinakum) vollendet und
meine Gnadengaben (n: ‘mati) an euch vollendet und euch dem Is-
lam mein Wohlwollen als Religion angedeihen lassen (raditu lakum
al-islama dinan)® [...]. (Koran 5:3)

Dieses kraftvolle, den Gemeindebildungsprozess finalisierende Gotteswort
verkorpert die Energie, mit der die neue Religion in den offentlichen
Raum dringte und mit der diese auch ihr Verhaltnis zu ihrer andersglau-
bigen Umgebung mit wachsendem Selbstbewusstsein gestaltete. Auf der
einen Seite werden die religiosen Schriften der Juden und Christen als
Normensysteme gottlicher Herkunft gewtirdigt (Vers 43-48, 66, 68), die
Glaubigen dazu aufgefordert, die ahl al-kitab fair zu behandeln (Vers 8,
13, 42), die Erlaubnis des Verzehrs ihres Schlachtfleischs und der Ehe
mit ithren Frauen betont (Vers 5) sowie die Demut christlicher Monche
hervorgehoben (Vers 82 f.); auf der anderen Seite wird in weiten Teilen der
Sure den beiden Religionsgemeinschaften in zahlreichen Versen zum Teil
mit scharfer Polemik vorgeworfen, den Monotheismus sowie ihre heiligen
Schriften in Denken und Handeln korrumpiert zu haben.

Im Prozess der oben beschriebenen Gemeindebildung gelangt die nor-
mative Rolle des Propheten auch tber die eigene Glaubensgemeinschaft
hinaus stiarker ins Blickfeld. Die Passage Koran 5:42-50, in der die oben
erwahnte Formel man lam yahkum eingebettet ist, spiegelt den Aushand-
lungsprozess um diese Rolle wider:

[Sie sind] bereitwillige Horer der Luge (samma ‘una li-I-kidh) und nach
Bestechung lechzend (akkdluna li-s-suht)!*® Wenn sie zu dir kommen,
dann richte (fa-hkum) zwischen ihnen oder wende dich von ihnen
ab. Wenn du dich von ihnen abwendest, wird dir das in keiner Wei-
se schaden. Und wenn du zwischen ihnen richtest, dann richte in
Gerechtigkeit. Gott liebt die Gerechtigkeit Ubenden. (Vers 42) Doch
wie [kommen sie darauf], dich als Schiedsrichter einzusetzen (yuhak-

39 Der Begriff din wurde hier unterschiedlich tGbersetzt, da hier eine Progression
von Jagd- und Schlachtriten zur Zugehoérigkeit zur Gemeinschaft der Glaubigen
vorzuliegen scheint.

40 Der Begriff suht denotiert urspriinglich den lechzenden Hund; das Idiom dkilizna
s-suht steht zahlreichen Uberlieferungen zufolge fir Bestechlichkeit; vgl. at-Tabari,
Tafsir, Bd. 10, S. 318-324.

33

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

kimunaka), wo doch die Thora bei ihnen ist? Diese enthalt [doch auch]
gottlichen Urteilsspruch (hukmu llah). Dann aber machen sie anschlie-
Bend einen Rickzieher. Solche [Leute] sind doch keine Glaubigen!
(Vers 43) Wir sandten die Thora herab. Darin ist Rechtleitung und
Licht, mit ihr richten (yahkumu) die gottergebenen Propheten fiir
diejenigen, die dem Judentum folgen, sowie fiir [ihre] Religions- und
Schriftgelehrten [...]J; wer jedoch nicht nach dem richtet (yahkumu),
was Gott herabgesandt hat, die sind wahrhaft Leugner [des reinen Mo-
notheismus] (kdfiruna). (Vers 44) Und wir schrieben ihnen darin (d. h.
in der Thora) vor, dass Leib um Leib, Auge um Auge, Nase um Nase,
Zahn um Zahn und [weitere] Korperverletzungen [dem] Vergeltungs-
recht (gisas) [unterliegen]. Wer eine Entschadigungszahlung leistet,
dem sei dies eine Sihne (kaffara). Wer jedoch nicht nach dem richtet,
was Gott herabgesandt hat, die sind wahrhaft ungerecht (zalimina).
(Vers 45) Und wir lieen Jesus, den Sohn der Maria, auf ihren Spuren
folgen, beglaubigend, was ihm von der Thora vorlag. Und wir gaben
ihm das Evangelium. [Auch] in ihm ist Licht und Rechtleitung [...].
(Vers 46) Auch die Anhinger des Evangeliums mogen nach dem rich-
ten, was Gott offenbart hat. Wer nicht nach dem richtet, was Gott
herabgesandt hat, die sind wahrhaft moralisch verdorben (fasigina).
(Vers 47) So richte (fa-hkum) zwischen ihnen nach dem, was Gott
herabgesandt hat, und folge nicht ihren Geliisten, abweichend von
dem, was zu dir von der Wahrheit kam. Fir alle [Gemeinschaften]
von euch schufen wir eine normative Ordnung (s7r 2) und ein Gesetz
(minhag). Hatte Gott es gewollt, hitte er euch zu einer homogenen
Gemeinschaft gemacht, [machte er] aber [nicht], um euch mit dem,
was er euch an die Hand gegeben hat, zu testen. So wetteifert um
die guten Dinge. Zu Gott ist euer aller Rickkehr. Er wird euch da-
riber Kunde geben, wortiber ihr uneins wart. (Vers 48) [...] Ist es
die Rechtsprechung (hukm) der vorislamischen Ordnung (gabiliyya),
nach der sie verlangen? Doch wer ist besser im Rechtsprechen als Gott
(man ahsanu min Allahi hukman), [jedenfalls] fir Leute, die Gewissheit
erlangt haben?! (Vers 50)

Dieser Abschnitt lasst darauf schliefSen, dass in Medina zur Zeit der Offen-
barung der Sure auch Juden und Christen den Propheten bei internen
Streitsachen im Geist des Gewohnheitsrechts der Arabischen Halbinsel
als Schiedsrichter (hakam) aufsuchten. Vers 45 spielt konkret auf die Ver-
urteilung von Korperdelikten nach dem Vergeltungsprinzip (ius talionis)

34

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

an. Dies legen auch die zu diesem Vers angegebenen Offenbarungsanlisse
nahe.#!

Gott tberlasst dem Propheten die Entscheidung, ob er das Gesuch
annehmen oder ablehnen soll, wobei den Juden vorgeworfen wird, sich
gegenutber der neuen Offenbarung und ihrem Propheten wankelmitig zu
verhalten und ihre eigene religiése normative Ordnung, die explizit als
;normative Ordnung’ (s @) und ,Gesetz® (minhag) sowie als ,Rechtleitung’
(huda) und ,Licht* (nir) gewtrdigt wird, durch weltliche Interessen ad ab-
surdum zu fihren. Der Tenor des Vorwurfs, der die gesamte Passage durch-
zieht, kann folgendermafen auf den Punkt gebracht werden: Sie nehmen
die Hilfe des Propheten in Anspruch, wenn sie interne Konflikte selbst
nicht mehr regeln konnen, um dann das prophetische Urteil doch nicht
anzuerkennen, da dieses ihrer Gewohnheit zuwiderlauft, das mosaische
tus talionis zugunsten des Stirkeren zu umgehen. Auf diese Weise wird
das Bestreben zum Einsturz gebracht, in einer tribalen Ordnung ohne
uibergeordnete Staatlichkeit ein Prinzip der Gleichheit vor dem Gesetz zu
garantieren.*? Zuletzt wird das den Schriftbesitzern vorgeworfene Gebaren
mit der Justiz aus der vorislamischen Zeit (hukm al-gabiltyya) verglichen,
womit auf die Willkir im von Clanbeziehungen und -Hierarchien domi-
nierten altarabischen Gewohnheitsrecht angespielt wird. Die abl al-kitab
werden dazu aufgefordert, die normativen Richtlinien ihrer eigenen heili-
gen Schriften zu befolgen. Nach Wagner verkorpert die zitierte Passage

41 Die Uberlieferung fithrt zwei Anlisse an: 1. Dank des ,Rechts des Stirkeren
konnten bei Korper- und Totschlagdelikten zwischen den beiden jidischen Stim-
men aus Medina Bana n-Nadir und Bant Qurayza erstere das doppelte Blutgeld
beanspruchen. Daher wandten sich die benachteiligten Bana Qurayza an den
Propheten. 2. Die Juden (im Hedschas?) pflegten bei Ehebruch unter Beteiligung
einer sozial niedrig gestellten mannlichen Person beide Stinder zu steinigen, wah-
rend hohergestellte mannliche Personen nur 6ffentlich vorgefithrt und zu einer
Strafzahlung verurteilt wurden. Als dem Propheten ein solcher Fall zugetragen
wurde, ordnete er jedoch die Steinigung an. Teilweise werden beide Ereignisse
auch zusammengefihrt; vgl. at-Tabari, Tafsir, Bd. 10, S. 326-328. Ein Bezug auf
das Steinigungsereignis findet sich bereits bei Muqatil, Tafsir, S. 479. Beide Berich-
te wirken stereotyp, der Steinigungs-Hadith in einigen Versionen stark fiktionali-
siert. Es konnte sich also um erfundenes oder stark umgeformtes exegetisches
Uberlieferungsmaterial handeln; vgl. Andrew Rippin, ,The Function of asbab
an-nuzul in Qur’anic Exegesis®, in: Bulletin of the School of Oriental and African
Studies 51.1 (1988), S. 1-20, hier S. 3.

42 Herman Bianchi, Ethik des Strafens, Neuwied 1966, S. 39, sieht in der ,gleichma-
chenden Gerechtigkeit® des dus talionis ,das allgemeine Bediirfnis nach Gleichge-
wicht und Proportionalitit®.

35

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

zurecht — entgegen der exegetischen Tradition — ein religios-pluralistisches
Konzept.¥

Die Parole ,man lam yahkum bima anzala ldbu“ muss vor diesem
Kommunikationshintergrund des Offenbarungstextes gelesen werden. Die
Aufforderung, nach der gottlichen Schrift zu richten, intendiert weder
die Verschmelzung von staatlicher und religioser Gesetzgebung im Sinne
moderner Konzepte des politischen Islams, noch impliziert sie die Regulie-
rung des politischen, 6konomischen, sozialen und rituellen Lebens durch
die Rechtsgelehrten im Sinne des klassischen Scharia-Modells. Sie fordert
vielmehr die Empfinger der Botschaft dazu auf, auf die unbestechliche
und sozial nicht diskriminierende Anwendung des biblischen Vergeltungs-
rechts zu achten, und zwar auf einer kommunikativen und einer astheti-
schen Ebene.

Auf der kommunikativen Ebene ist die dreifach wiederholte eingingige
Formel als generalisierende Zuspitzung des auf den vorangehenden Seiten
geschilderten Diskurses zu verstehen. Sie fordert als Konklusion des vor-
her Gesagten eine prinzipielle Haltung der Rezeptionsgemeinschaften ein.
An erster Stelle ist die gottliche Ansprache hier an die ,eigenen Leute’,
gerichtet. Die Glaubensgemeinde soll das von Gott einst offenbarte und
im Koran bestitigte Vergeltungsrecht ernst nehmen. Das ist wiederum
mit der Loyalitit gegentiber dem Gottgesandten verbunden, auf dessen
Vermittlung der Offenbarung bzw. des gottlichen Willens die Glaubigen
ja alternativlos angewiesen sind. Die als opportunistisch dargestellte Denk-
weise der ahl al-kitab dient als abschreckende Kontrastfolie. Zugleich rich-
tet sich die Warnung an die ah/ al-kitab als fraglos konfrontativer Aufruf,
man moge sich doch bitte auf die normativen Richtlinien der eigenen
Offenbarungsschriften zurtickbesinnen.

Auf der rhetorisch-asthetischen Ebene spiegelt die Wiederholung der
Formel mit variierendem Wortlaut entsprechend dem weiter oben skiz-
zierten Schema von Ong typische Muster oraler Kunstrede wider. Sicher
haben die drei Attribute im Redezusammenhang jeweils einen semanti-
schen Eigenwert. Die Verletzung der gottlichen Ordnung im Allgemeinen
und des Gerechtigkeitsprinzips gisas im Speziellen kommt einer Aufkiin-
digung der Loyalitit gegentiber Gott (kufr) gleich, fithrt zu Willkarjustiz
(zulm) und zeugt von fehlendem moralischem Bewusstsein (fisg). Auf der
anderen Seite gehort die Wiederholung von einpriagsamen, im Wortlaut
jedoch variierenden Formeln zu den gingigen Mitteln der Inszenierungs-

43 Vgl. Wagner, ,Hukm bi-md anzala’llah*, S. 118 f.

36

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

praxis in mindlich geprigten Kulturen** sowie des Sprachspiels religioser
Predigt. Nach Wittgenstein bringt jede Lebensform ihr eigenes Sprachspiel
mit einem charakteristischen Zeichen-, Satz- und Wortgebrauch hervor,
dessen nicht intentional entstandene Regeln in letzter Konsequenz nur die
Trager dieser Lebensform beherrschen und situativ anwenden konnen.*
Mit Blick auf die Sprache des Korans lasst sich daraus die Schlussfolge-
rung ziehen, dass typische Ausdrucksformen des Korans wie die narrative
Reprasentation der Gotteserfahrung und das Mittel der Dramatisierung
im Rahmen eben dieses Sprachspiels verortet werden miissen. Formeln
fungieren im paranetischen Sprachgebrauch als didaktisch-erzieherisches
Mittel zur Verfestigung grundlegender normativ-moralischer Haltungen
und erfillen auch mnemonische und dsthetische Funktion. Dartber hi-
naus zieht die Formel die Rede, die sich auf ein spezifisches historisches
Geschehen bezieht, auf eine allgemeine Bedeutungsebene. Die zeitgenossi-
schen Horer (nicht Leser!), ob Anhianger des Islams oder ihre monotheisti-
schen Kontrahenten, werden das intuitiv verstanden haben und kaum den
nazm (die Textkohidrenz) zwischen den drei Versen analysiert haben. Im
Ubrigen werden solche Pridikationen in zahlreichen Versen am Versende
angehangt, sind also zu einem gewissen Grad auch austauschbar. Aus man-
chen Uberlieferungen zu den sogenannten ,sieben ahruf* wird deutlich,
dass damit in friher Zeit nicht nur verschiedene Varianten der Koranle-
sung verstanden wurden, die sich aus dem rasm-Text des ‘utmanischen
mushaf ergeben (in dem die diakritischen Zeichen fehlen), sondern auch
z.B. Varianzen bei Synonymen und gleichartigen Formeln. Der Prophet
lieR diesbeziiglich — der Uberlieferung nach auf himmlisches Geheif§ —
keine besondere Strenge walten, solange der Sinn des Verses nicht entstellt
wurde. Laut einer von einer Reihe von Uberlieferungen zu diesem Thema
sagte er zu den beiden Koranexperten Ubayy b. Ka'b und Ibn Mas‘ud, die
sich wegen unterschiedlicher Varianten gestritten haben sollen:

44 1In dhnlicher Weise spricht Wagner hier von einer ,parallelistic technique®; vgl.
ebd., S. 119. Pionierarbeit beziiglich der variierenden Formeln in der oralen Dich-
tung leistete der 1935 jung verstorbene Philologe und Homerforscher Milman
Parry; vgl. Ong, Oralitit und Textualitdt, S. 18-22.

45 Vgl. Thorsten Botz-Bornstein, ,,Can Memes play Games? Memetics and the Prob-
lem of Space®, in: ders., Culture, Nature, Memes, hrsg. von dems., Newcastle 2008,
S.142-157, hier S. 153-155. Zum Sprachspiel als religioser Lebensform sieche An-
dreas Kott, Systemtheorie und Religion: Mit einer Religionstypologie im Anschluss an
Niklas Lubmann, Wirzburg 2003, S. 296-299. Zur Sprachspieltheorie allgemein
siche G. P. Baker/P. M. S. Hacker, Witigenstein: Understanding and Meaning, Ox-
ford 2005, S. 45-64.

37

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

[Die Gott beschreibenden Attribute] gafur rahim, ‘alim hakim, sami’
alim, ‘aziz hakim u.d. [sind austauschbar (oder: ihre Setzung ist ver-
tretbar)], solange ein Straf-Vers nicht in einen Gnaden-Vers muindet
[d.h. mit einer Gnaden-Formel schlief§t] oder ein Gnaden-Vers in
einem Straf-Vers.46

Nach anderen Uberlieferungen briisteten sich zwei Offenbarungsschreiber,
sich nicht an die vom Propheten diktierten Formeln gehalten zu haben,
der Prophet habe dies jedoch, je nach Variante, mit den Worten ,,beide be-
deuten dasselbe“ oder ,beides ist zutreffend” toleriert.#” Unabhingig von
der Historizitat dieser Anekdoten wird aus diesen und anderen Uberliefe-
rungen zur Pluralitit des Wortlauts des Korans deutlich, dass in der frithes-
ten Zeit der Koraniiberlieferung Varianten ohne signifikanten Eingriff in
die Sinnstruktur wohl zum Teil toleriert wurden. Hinzu kommt, dass in
privaten Manuskripten wohl auch exegetische Einschiibe vorgenommen
wurden.®® Die Idee, dass es auf jeden Buchstaben und jedes Lexem an-
kommt, ist das Resultat der schriftlichen Kanonisierung des urspriinglich
mithilfe schriftlicher Erinnerungsstitzen mindlich tberlieferten Textes.
Der Hoérer nimmt die Variation kafiruna/zalimina/fasiqina in erster Linie
als eindringliche Wiederholung von negativen Pridikationen wahr. Da-
mit ist die essenzielle Wirkung der gottlichen Ansprache erfillt. Erst der
mehrere Zeilen tberblickende Leser beschiftigt sich mit der rhetorischen

46 Vgl. al-Bayhaqi, as-Sunan as-sagir, ed. von ‘Abd al-Mu'ti Amin Qal‘agi, 4 Bde., Ka-
ratschi: Gami ‘at ad-Dirasit al-Islamiyya, 1989, Bd. 1, S. 356. Fiir weitere Beispiele
sowie Ausfiihrungen zum mindlichen Ursprung des kanonisierten Textes siche
Gregor Schoeler, ,,Schreiben und Veréffentlichen: Zu Verwendung und Funktion
der Schrift in den ersten islamischen Jahrhunderten®, in: Der Islam 69 (1992),
S.1-43, hier S.19-27, v.a. S. 25.

47 Der eine der beiden soll spater wieder vom Islam abgefallen und in den Reihen
der polytheistischen Widersacher des Propheten verstorben sein; vgl. Ibn Hanbal,
Musnad al-imam Ahmad Ibn Hanbal, ed. von Su‘ayb al-Arna’at, 45 Bde., Beirut:
Mu’assasat ar-Risala, 2001, Bd. 19, S. 247. Bei dem anderen handelte es sich um
‘Abdallah b. Sa‘d b. Abi Sarh, einen Milchbruder ‘Utmans. Er sollte bei der
Einnahme Mekkas hingerichtet werden, floh jedoch, wurde begnadigt und diente
spiter ‘Utman als Statthalter in Agypten; vgl. Ibn ‘Abd al-Barr, al-Isti ‘ab fi ma ‘rifat
al-ashab, ed. von ‘Ali Muhammad al-Bagawi, 4 Bde., Beirut: Dar al-Gil, 1992, Bd.
3,S.918.

48 Vgl. Seker, Der Koran als Rede und Text, S. 47. Dutton bescheinigt dem Koran
vor der Kodifizierung ,Fluiditit und Multiformitit’; vgl. Yasin Dutton, ,Orality,
Literacy and the ‘Seven Ahruf Hadith, in: Journal of Islamic Studies 32.1 (2012),
S.1-49, hier S. 15.

38

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Strukeur einer solchen Sequenz, der Trennscharfe der Begriffe, einer mog-
lichen Klimax usw.

Der hier unternommene kulturwissenschaftliche Ansatz ist aus der Per-
spektive klassischer Schrifthermeneutik, die aus Koranversen und Begriften
systematische theologische Konzepte abzuleiten versucht, sicher unbefrie-
digend. Nach klassischen Anschauungen sind entweder alle drei Zuschrei-
bungen gegen die ahl al-kitab gerichtet. Die Pradikation kafiruna wiirden
sie sich dann aufgrund ihrer Auflehnung gegen die Propheten verdienen,
zalimuna wegen ihres Zuwiderhandelns gegen Gottes Befehl und fasigina,
weil sie sich vom gottlichen hukm entfernt haben. Alternativ konnten
drei graduelle Stufen des Unglaubens der ahl al-kitab beziglich der An-
wendung des gottlichen Rechts gemeint sein, oder die kdfiriina stehen fir
die Juden, die fasiguna fir die Christen und die zalimuina fir sindige mus-
limische Richtende.* Vor dem Hintergrund des oben aufgezeigten Rede-
zusammenhangs wirken solche Erklarungsversuche jedoch recht statisch
und dogmatisch bzw. des kommunikativen Kontextes der Offenbarung als
Ansprache an die Empfingergemeinschaft enthoben.

Hinsichtlich der normativen Reichweite ist festzuhalten, dass das hukm
in der Passage Koran 5:42-50 auf die gerichtliche Verhandlung begrenzt
ist. Dies mag auch die Verhandlung anderer Streitsachen sowie die Ver-
urteilung von schweren Verstdfen gegen die 6ffentliche und moralische
Ordnung einschliefen. Entscheidend ist jedoch, dass die strafrechtliche
Kompetenz des Propheten gemaf§ Koran 5:42 richterlicher und nicht legis-
lativer Natur ist, d.h. sie beginnt in dem Moment, in dem ihm ein Fall
anvertraut wird. Dabei hat er gemiff dem Koran nach den Richtlinien der
monotheistischen Offenbarung zu verfahren (wie z. B. der Anwendung des
tus talionis). Doch jegliche dariber hinausgehende normative Expansion
des hukm-Begriffs fiihrt von diesem Sinnzusammenhang weg.

Wihrend das Konzept hukm in der oben behandelten Passage im Zei-
chen des Ausgreifens der Einflusssphire der umma in ihre andersglaubige
Umgebung steht, prigt die Versgruppe 4:58-68, die hier aus Platzgriinden
nur kurz behandelt werden kann, die Auseinandersetzung mit der Rolle
des Propheten innerhalb der Gemeinde. Der Abschnitt reflektiert in dhn-
licher Weise wie in den Versen 5:42-50 den monotheistischen Konflikt
mit der gewohnheitsrechtlichen Stammesjustiz. An exponierten Stellen
der Passage heifit es:

49 Vgl. al-Baydawi, Anwar at-tanzil wa-asrar at-ta 'wil, ed. von Muhammad b. ‘Abd
ar-Rahman al-Mar‘asli, 5 Bde., Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi, 1997, Bd. 2,
S.128.

39

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Ihr, die ihr glaubt, gehorcht Gott und gehorcht dem Gesandten und
den Entscheidungstrigern (#/i l-amr)*® unter euch. Wenn ihr in einer
Sache in Streit geratet, dann bringt sie vor Gott und den Gesandten
[...]. (Koran 4:59)

Bei deinem Herrn, sie glauben nicht, bis sie dich bei ihren Streitsachen
als Schiedsrichter einsetzen (hatta yuhakkimika fi-ma sagara baynahum)
[...]. (Koran 4:65)

Das heifSt, wenn die Autoritit und die Losungskompetenz der Mandats-
trager des Propheten an ihre Grenzen stoffen, ist der Gottgesandte dazu
bevollmachtigt, das letzte Wort zu sprechen. Der Prophet agiert also auch
hier nicht, wie Fadzil im Einklang mit der muslimischen Tradition glaubt,
als ,legislativer’ Regent,’! sondern greift erst dann ins Geschehen ein,
wenn er die soziale und moralische Ordnung gefihrdet sicht oder der
innere Frieden zu zerbrechen droht. Und selbst diese Befugnis musste in
Teilen der Gemeinde offenbar hart errungen werden, wie der scharfe Ton
gegeniiber den ,Heuchlern® nahelegt, die ihm diesen Anspruch offenbar
tbelnahmen (siche Vers 60-63). Auch hier verselbststindigte sich in der
exegetischen Tradition der urspriingliche Kommunikationskontext, indem
Vers 59 als Prototyp fiir das Vier-Quellen-Ableitungsmodell der usil al-figh
,herhalten® musste, was heifit, dass die richterliche Befugnis des physisch
anwesenden Propheten in legislative Textnorm umgedeutet wurde.*?

Abschlielend sei erwihnt, dass die Verwendung von hukm im Plural
(ahkdm) dem Koran ginzlich fremd ist. Der Begriff hukm bildet im Koran
eben an keiner Stelle einzelne Normen als verdinglichte Sachverhalte ab,
sondern ist Ausdruck von personeller Entscheidungsbefugnis.

50 Historisch rekurriert der Vers auf die vom Propheten bevollmichtigten Militar-
fuhrer; vgl. at-Tabari, Tafsir, Bd. 8, S. 497-502.

51 Er resimiert pauschalisierend, dass das hukm des Propheten ein ,legal judge-
ment® sei, ,which consequently produces laws“; vgl. Fadzil, The Concept of
Hukm, S. 93. Freilich muss zwischen situativem Richterspruch bzw. politischem
Beschluss und Gesetzgebung differenziert werden.

52 Das heifft, Normen sind in dieser Reihenfolge aus dem Koran (A/lzh), den Hadi-
then (ar-rasil), dem igma /Konsens der Entscheidungstrager bzw. der Gelehrten
(alu Famr) sowie dem giyas/Analogieschluss (ruddubu ila [...]) abzuleiten; vgl.
z.B. ar-Razi, Mafatih al-gayb, ohne Ed., Beirut: Dar Ihya” at-Turat al-‘Arabi, 1999,
S.112-116.

40

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

2.2 Das hukm im Uberlieferungskorpus

Das Hadithkorpus, das nie vollstindig auskanonisiert wurde,> ist in der
heute erhaltenen Form das Resultat eines ca. drei Jahrhunderte andauern-
den Prozesses einer fluiden mindlich-schriftlichen Uberlieferungskultur
im Kollegbetrieb von der Zeit des Propheten bis zur ,Einfrierung’ beste-
hender Proto-Sammlungen und Aufzeichnungen in umfangreichen Uber-
lieferungskompendien.>* In diesem Prozess wirkten allgemeine Mechanis-
men und spezifische Ausprigungen der Genese, Sammlung, Verbreitung,
Selektion und nicht zuletzt des Sprachwandels mit. Dies lasst erwarten,
dass sich im Hadithkorpus anachronistische Verwendungen des hukm-Be-
griffs finden, welche die Wissensordnung des 8. Jahrhunderts aufwirts
widerspiegeln. Dies ist jedoch offensichtlich nicht der Fall. Der Begriff
wird in seiner normativen Dimension sowohl in den éltesten erhaltenen
musannaf-Sammlungen® als auch in den spateren, fast nur noch auf vom
Propheten tberlieferte Aussagen begrenzten Kompilationen so gut wie
ausschliefSlich im Zusammenhang mit der Gerichtsbarkeit verwendet. Die
Assoziationsbreite des religios begriindeten sukm bleibt damit sogar deut-
lich hinter dem Koran zurtick, und das dort dominierende theozentrische
Diskursfeld riickt eher in den Hintergrund. Uber die Handlungsmacht
Gottes musste offenbar in der Erinnerungskultur der umma (oder zumin-
dest ihrer Traditionsgelehrten) zur Zeit des frithen Entstehungs- und Ver-
breitungsprozesses der Hadithe ebenso nicht mehr gerungen werden wie
tiber die irdische Autoritit seines Gesandten, auch wenn moglicherweise
erst a8-Safi‘i (gest. 820) die Sunna des Propheten explizit als ,,Gottes hukm

53 Vgl. Thomas Bauer, Die Kultur der Ambiguitit: Eine andere Geschichte des Islams,
Berlin 2011, S. 146-148.

54 Zur Entwicklung vom Unterrichtsmanuskript zum verdffentlichen Werk im se-
mi-schriftlichen Kollegbetrieb siche Gregor Schoeler, ,,Die Frage der miindlichen
und schriftlichen Uberlieferung der Wissenschaften im frithen Islam®, in: Der
Islam 62 (1985), S.201-230. Zur Fiktionalisierung im Uberlieferungsprozess siche
Sebastian Gunther, ,,Fictional Narration and Imagination within an Authoritative
Framework: Towards a New Understanding of Hadith®, in: Story-Telling in the
Framework of Non-Fictional Arabic Literature, hrsg. von Stefan Leder, Wiesbaden
1998, S.433-471.

55 Musannaf-Kompilationen zahlen zu den altesten Formen systematischer Nieder-
schrift des Uberlieferungsguts. Sie sind nach Themen geordnet und enthalten
Prophetenhadithe, Gefahrtenberichte sowie Statements der folgenden Generatio-
nen; vgl. Jonathan Brown, Hadith: Mubhammad’s Legacy in the Medieval and Mo-
dern World, Oxford 2009, S.25-28.

41

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

auf die Zunge des Propheten® bezeichnete’® und somit die Theorie der
Sunna als einer zweiten, ,nicht rezitierten® Form der Offenbarung (wahy
gayr matliw)S” auf den Weg brachte.

Mehr Diskussionsbedarf scheint dagegen beziiglich der Frage bestanden
zu haben, inwiefern nicht-prophetische weltliche Autorititen in Gottes
Namen sprechen diirfen. Im Zentrum dieser Debatte standen Schiedsge-
richte und Kriegstribunale. Als Prizedenzfall galt das harte Urteil tber
den judischen Stamm der Banu Qurayza durch einen vom Propheten
eingesetzten, einst mit dem judischen Stamm verbiindeten Tribunalrichter
namens Sa‘d b. Mu‘az.’® Dieses aus heutiger Sicht grausame Strafgericht
scheint sich jedoch noch innerhalb des gewohnheitsrechtlichen Rahmens
der Kriegsfithrung auf der Arabischen Halbinsel bewegt zu haben.® Ge-
maf einer durchaus plausiblen Auffassung koénnte das Ereignis auf tho-
raische Strafgerichtsbarkeit in Deuteronomium 20:10-14 anspielen — sei
es, dass der vielleicht mit manchen jidischen Uberlieferungen vertraute
Sa‘d tatsichlich dem Vorbild der Thora nacheifern wollte®® oder dass die
muslimischen Prophetenbiographen ein historisch unspektakulires Kriegs-
gericht symbolisch am Modell der Thora tiberhohten, um den politischen
Triumph des Islams tiber den monotheistischen Konkurrenten in der isla-
mischen Einflusssphire zu illustrieren. Das Ereignis mag auch spiteren
muslimischen Feldherren als Prazedenzfall gedient haben, ihren eigenen
Kriegstribunalen den Mantel gottlicher Legitimation umzuhédngen. Fir

56 Dieses Idiom wird in der Risala wiederholt angefiihrt; vgl. z. B. a$-Safi‘i, ar-Risila,
ed. von Ahmad Sakir, Kairo: Maktabat al-Halabi, 1940, S. 21.

57 Den Ausdruck wahy gayr matluw verwendete u.a. bereits Ibn Hazm (gest. 1064);
vgl. Ibn Hazm, al-Thkam fi usil al-ahkam, ed. von Ihsan ‘Abbas, 8 Bde., Beirut: Dar
al-Afaq al-Gadida, o.]., Bd. 1, S. 82.

58 Berichte Giber das Ereignis sowie kurze Verweise darauf existieren in mehreren
Versionen, die auf ‘A’i$a, Aba Sa‘id al-Hudri und andere zuriickgefithrt werden.
Den isnaden zufolge war das Ereignis frihen sira-Sammlern bekannt. Der Bericht
wurde in zahlreiche Hadithkompilationen aufgenommen, beginnend mit alteren
Sammlungen; vgl. ‘Abd ar-Razzaq as-San‘ani, Musannaf ‘Abd ar-Razzag, ed. von
Habib ar-Rahman al-A‘zami, 12 Bde., Beirut: al-Maktab al-Islami, 1983, Bd. 5,
S.367; Ibn Hisam, Sira, Bd. 2, S.239f.

59 Vgl. z.B. William Montgomery Watt, Mubammad at Medina, Qxford 1956, S. 296.
Manche halten das brutale Vorgehen dagegen fir ein Novum auf der Arabischen
Halbinsel, so z. B. Michael Lecker, ,On Arabs of the Bana Kilab Executed Togeth-
er with the Jewish Banu Qurayza“, in: Studies in Arabic and Islam 19 (1995), S. 66—
72, hierv.a. S. 69.

60 Vgl. Muhammad Hamidullah, Muslim Conduct of State, Lahore 1961, S. 443, 497,
zit. in: Meir J. Kister, , The Massacre of the Bany Qurayza: A Re-Examination of a
Tradition®, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 8 (1996), S. 61-96, hier S. 64.

42

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

die Erhéhungsthese spricht auch der Zusatz in manchen Versionen des
Berichts, wonach der Prophet Sa‘ds Entscheidung mit der Aussage ,dein
hukm entspricht dem hukm Gottes“ geadelt haben soll. Unabhingig davon,
wann das mutmaflliche Prophetenwort in dieser Formulierung in Umlauf
kam, wird sein Urheber nicht einen bestimmten Koranfext im Sinn gehabt
haben, aus dem sich ein solches Aukm ableiten lassen konnte. Vielmehr
wird er die gottliche Legitimierung des Richterspruchs intendiert haben.
Nach dem Tod des Propheten wurde die Legitimierung solcher Tribu-
nale im Namen Gottes schwieriger. Zum Zwecke einer angemessenen
Kriegsfihrung soll der Prophet seinen Heeresfithrern ein bemerkenswer-
tes Kriegsrechts-Register tiber den angemessenen Umgang mit verschiede-
nen Gegnern sowie unbewaffneten Zivilisten mit auf den Weg gegeben
haben.®! An einer Stelle wird der Prophet mit dem bekannten Drei-Stufen-
Plan im Umgang mit den Polytheisten (musrikin) zitiert. Dieser sieht die
Annahme des Islams, alternativ die Zahlung einer Kopfsteuer (gizya) und
auf der hochsten Eskalationsstufe die offene Konfrontation vor. Sollten die
Besiegten sich fiir die erste die Option entscheiden, aber nicht aus ihrer
Stammesregion auswandern wollen, dann lautet die Weisung:

Tu ihnen kund, dass sie wie die beduinischen Araber [behandelt wer-
den]; bei ihnen greift (yagri ‘alayhim) das gottliche hukm, das [auch]
bei den Muslimen greift, jedoch erhalten sie nichts von den eroberten
Landereien und von der Kriegsbeute, wenn sie nicht mit ihnen mit-
kimpfen.®?

Das ,hukm der Muslime® spielt hier auf keine moralische oder jenseitige
kategoriale Beurteilung an, sondern bezeichnet vielmehr den realen recht-
lichen Status der besiegten Kriegsgegner und seine konkreten Konsequen-
zen im Bereich des Fiskalrechts, Erbrechts, Eherechts usw. Im selben Ha-
dith ergeht an die muslimischen Befehlshaber folgender Ratschlag:

Wenn du die Bewohner einer Festung belagerst und sie sich dem hukm
Gottes fiigen wollen, dann lass es fiir sie nicht das hukm Gottes sein,

61 Der Bericht fihrt Gber prominente irakische Sammler auf einen kufischen
Tradenten namens ‘Algama b. Martad (gest. um 738) zuriick und ist in frithen
und klassischen Sammlungen enthalten; vgl. z.B. Abu Yusuf, Kitab al-Atdr, ed.
von Abu -Wafa’ al-Afgani, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, o. J., S. 192 f.; Mus-
lim, Sahih, Bd. 3, S. 1357, Nr. 1731; ‘Abd ar-Razzaq as-San‘ani, al-Musannaf, Bd. S,
S.218.

62 Ebd.

43

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

sondern [...] dein eigenes sukm und das deiner Gefihrten. Denn du
weifSt nicht, ob du dem hukm Gottes gerecht wirst oder nicht.®3

Dies bedeutet, dass sich der Heerfithrer bei seinem Kriegsgericht nicht
auf die gottliche Autoritit berufen kann. Vielmehr muss er seine Entschei-
dung selbst verantworten. Aus diesem Hadith spricht vielleicht eine skep-
tische Haltung gegentiber dem Anspruch menschlicher Entscheidungstra-
ger, im Namen Gottes zu handeln, insbesondere wenn sich dieses Handeln
in einer moralischen Konfliktzone bewegt.

In einem dhnlichen Diskursfeld bewegt sich der bertichtigte Leitspruch
Jla hukma illa [-llahb“ (im Sinne von ,nur Gott steht ein Urteil zu) der
abtriinnigen Harigiten, die dem vierten Kalifen ‘Ali b. Abi Talib im Kampf
um das Kalifat gegen die Truppen Mu‘awiyas den Treueeid (bay a) auf-
kiindigten. Die Rebellen hielten die Losung des Kalifatsstreits durch ein
menschliches Schiedsgericht fiir einen Skandal. Sie waren wohl davon
tiberzeugt, Gott wiirde das Kriegsgliick der von ihm favorisierten Seite
zuneigen lassen.®* ‘Ali soll den Abtriinnigen entgegnet haben, die Schrift
selbst spreche nicht und bedurfe der Auslegung bzw. im Koran werde die
Einsetzung von Schiedsgerichten und Mediatoren legitimiert.®> Die mus-
limische Haresiographie lasst das ‘Ali zugeschriebene Deutungskonzept
tber die Argumentation der Abtriinnigen triumphieren. Man kann es
aber auch so sehen, dass die Kontrahenten aneinander vorbeiredeten: Die
Harigiten meinten mit dem ,Gottesurteil die politische Herrschaft, die der
umma im Namen Gottes vorsteht, und sahen die Tatsache, dass ‘Ali sich
auf schiedsgerichtliche Verhandlungen mit einem Kontrahenten einliefs,
der aus religioser Perspektive dazu nicht legitimiert war, als Bruch des
Gottesbundes. Sie kritisierten nicht generell den Vollzug der normativen
koranischen Ordnung durch freies richterliches Ermessen, das ‘Ali im
Sinn zu haben schien. So gesehen entziindete sich der Streit nicht an der
Frage, ob menschliche Richter die Normenverse auslegen dirfen, sondern
an der Frage der Rechtmifigkeit der politischen Autoritit.

63 Ebd.

64 Die sog. ,Koranleser* (qurra’) sollen zunichst ‘Ali selbst zu diesem Schritt ge-
drangt haben, als die Truppen Mu‘awiyas kurz vor der drohenden Niederlage
ihre Pfeile mit Koranversen bestickten, um die Herzen der ‘alidischen Truppen
zu erweichen. Im Zuge des vereinbarten Schiedsgerichts soll jedoch ein Teil die-
ser schlichten Gemiiter ihre Haltung offen bereut, ‘Ali zur Umkehr aufgefordert
und unter der Parole ,,la hukma illa li-llah* eine abtrinnige Gemeinschaft gebildet
haben; vgl. Wilferd Madelung, The Succession to Mubammad: A Study of the Early
Caliphate, Cambridge 1997, S.238-252.

65 Vgl. at-Tabari, Tarih, Bd. 5, S. 66.

44

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Insgesamt lasst sich also auch aus den Uberlieferungsberichten restimie-
ren, dass das hukm Allah in der Frihzeit des Islams noch nicht vorran-
gig als dem Koran a priori eingeschriebenes Texturteil wahrgenommen
wurde.®® Das gottliche Urteil manifestiert sich auch in den gottlichen
Beschliissen sowie in den Direktiven des Propheten, der Kalifen und der
von diesen autorisierten Richtern und Entscheidungstrigern, die im Geiste
der gottlichen Schrift bzw. des gottlichen Willens zu handeln glauben,
und ist damit prinzipiell im weltlichen Geschehen greifbar. Die Vorstel-
lung einer Immanenz des Gottlichen im irdischen Geschehen ist fir eine
literarisierte Glaubensgemeinschaft, die seit mehr als einem Jahrtausend
das materialisierte schriftliche Wort als die einzige echte Erscheinungsform
des Gottlichen in der Welt kennt, schwer nachzuvollziehen.®” In oral ge-
prigten Gemeinschaften ist das Gottesbild jedoch allgemein physischer.
Havelock schreibt tiber die dortige Form der Kommunikation:

[IIn primary orality, relationships between human beings are governed
exclusively by acoustics (supplemented by visual perception of bodily
behavior). The psychology of such relationships is also acoustic. The
relation between an individual and his society is acoustic, between
himself and his tradition, his law, his government.®8

Diese Beobachtung lasst sich auch auf die Wahrnehmung von Wesen und
Wort Gottes in einem semi-oralen gesellschaftlichen Umfeld anwenden.
Die rhythmische Einheit von Wort, Stimme und Koérper verleiht dem
gesprochenen Gotteswort eine weitaus groffere Unmittelbarkeit als die
Einsicht in das geschriebene Wort. In der vorliterarischen Epoche des
Islams, d.h. etwa in den ersten anderthalb bis zwei Jahrhunderten, fun-
gierte die Schrift als Hilfsmittel fiir das Gedachtnis, ersetzte dieses aber
nicht. Es galt als nicht statthaft, sich ausschlieflich auf schriftliche Notizen
zu stitzen.® Das Gotteswort entfaltete nur in dem Moment seine ganze
Kraft, in dem es wieder und wieder durch Rezitation performativ reprodu-

66 Nach al-Baqillani ist das performative (geschriebene, gelesene bzw. gesprochene)
Wort des Korans (kalam maktub, magrii’) von dem urewigen, auf der gottlichen
Tafel (lawh mahfiiz) praexistenten Gotteswort (kalam qadim) zu unterscheiden;
vgl. al-Baqillani, allnsaf: Ma yagib i tiqadubu wa-la yaguz al-gahl bibi, ohne Ed.,
Kairo: Dar at-Tawfiq an-Namudagiyya, 32000, S. 105.

67 Von ritueller vs. textueller Kohirenz spricht Jan Assmann, Das kulturelle Geddcht-
nis: Schrift, Erinnerung und politische Identitat in frithen Hochkulturen, Miinchen
32000, S. 87 f.

68 Havelock, The Muse Learns to Write, S. 56.

69 Vgl. Schoeler, ,,Schreiben und Verdffentlichen®, S. 4-7.

45

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

ziert wurde. Die Schrift unterstiitzte von Anfang an das Auswendiglernen
und schaffte durch die Externalisierung der gesprochenen Worte in ein
komplexes visuelles Zeichensystem die Voraussetzung zur systematischen
Textinterpretation. Dies ist jedoch ein schleichender Prozess, der in den
ersten beiden Jahrhunderten des Islams noch am Anfang stand und in der
gesamten Vormoderne mehr oder weniger auf alphabetisierte Schulkreise
beschrinkt blieb.”® Zweifellos spielte das gesprochene Gotteswort zu jeder
Zeit eine wichtige Rolle in Ritus, Predigt und Unterweisung und tut
das bis heute. Die performative Rezitation bleibt jedoch in der Schriftkul-
tur vor allem auf kultische Zwecke begrenzt, wihrend die intellektuelle
Auseinandersetzung mit dem Text mehr auf der Basis der visuellen schrift-
lichen Lektiire erfolgt. Im Laufe der Zeit wurden im Koran enthaltene
Anthropomorphismen wie die Gegenwart Gottes, sein Hinabsteigen und
sein Erziirnen als befremdlich wahrgenommen und daher metaphorisch
gedeutet. Die Streitschriften und die Schulliteratur der Theologen sind
voll von Versuchen, die im Koran als korperlich dargestellten Tatigkeiten
des allmachtigen Gottes zu rationalisieren. Der Ubergang von einer miind-
lich in eine schriftlich organisierte geistige Kultur geht mit Intellektuali-
sierung,”! Kategorisierung und damit Systematisierung der Wissensbestin-
de”? sowie mit einer Transzendierung des Gottesbilds’? einher. Parallel zu
dieser psycho-sozialen Dynamik nagt der Zahn der Zeit an der Erinnerung
an die Zeit der Offenbarung und lasst deren emotionale Bindungskraft
langsam erlahmen.”* Doch es sollte noch bis weit in die zweite Hilfte
des 8. Jahrhunderts dauern, bis sich dieser geistig-kulturelle Wandel im
Zusammenhang mit dem hukm signifikant in der Rhetorik der Rechtsge-
lehrten bemerkbar machte.

70 Ong beschreibt die Wahrnehmung des Wortes in einer oral geprigten Kultur
als ein kraftgeladenes, fliichtiges Ereignis, in einer schriftlich geprigten Kultur
hingegen als ein von seinem Lebenszusammenhang abgetrenntes, bestindiges,
visuell erfassbares Ding; vgl. Ong, Oralitit und Textualitit, S. 29-31, 63 f., 67-69,
75-77, 8S.

71 Vgl. Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, S. 93-97.

72 Der sowjetische Gedichtnisforscher Alexander Lurija stellte im Rahmen von
psychologischen Gedichtnisexperimenten in der Provinz fest, dass Probanden,
die erst kurz zuvor alphabetisiert worden waren, Alltagsgegenstinde abstrakteren
Kategorien zuwiesen als ihre noch analphabetischen Dorfgenossen; vgl. Ong,
Oralitat und Textualitdt, S. 46-51.

73 Vgl. Jan Assmann, Religion und kulturelles Geddchinis, Minchen 2000, S. 155.

74 Die Uberzeugung, dass Gedichtnisverlust kein zeitlich-biologisches, sondern ein
soziales Phinomen ist, vertritt Maurice Halbwachs, Das kollektive Geddichtnis,
Frankfurt am Main 1991, S. 8-15.

46

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

2.3 Das hukm in frithen figh-Abhandlungen: Der Ubergang zur
Schriftlichkeit

In dem Muhammad a$-Saybani (gest. 805) zugeschriebenen Traktat al-
Mabsat ist das hukm erstmals an spezifische religiose Sachverhalte gebun-
den. So fragt ein Schiiler den Meister an einer Stelle nach dem hukm
eines rituell verunreinigten Kleidungssticks (hukm at-tawb), das in drei
verschiedenen Trogen mit sauberem Wasser gewaschen und jeweils ausge-
wrungen wird, jedoch ohne dass das Wasser vollstindig abflie3t, sodass
sich in dem Haftwasser noch Verunreinigungen finden kénnten. Der Meis-
ter antwortet lakonisch: ,es ist sauber® (fahura), d.h., das Kleidungsstick
ist in diesem Fall rituell rein.”s

Diese so unscheinbar daherkommende mas ‘ala (Schilerfrage) ist fir die
vorliegende Studie vielsagend, und zwar in dreierlei Weise:

1. Das hukm ist hier erstmals direke an einen religiésen Sachverhalt und
nicht mehr in erster Linie an die personelle Autoritit des Urteilsspre-
chers gebunden. Der Rechtsgelehrte leitet dieses auf der Basis von Indi-
zien aus den religiosen Schriften ab.

2. Das hukm bezieht sich auf eine abstrakte normativ-moralische Beurtei-
lungskategorie, in diesem Fall auf die rituelle Reinheit als Vorausset-
zung fir den rechtmifigen Vollzug des Gebetsritus.

3. Es handelt sich um eine Frage der Ritualnorm ohne Bezug zu einem
realen Urteilsspruch in einer justiziablen, auf menschlicher Interaktion
basierenden Angelegenheit.

Der Begriff iukm scheint sich hier von seiner urspriinglichen Assoziation
des mindlichen Urteilsspruchs in einer gerichtlichen Verhandlung gelost
zu haben. Der Begriff bezeichnet nun eine abstrakte moralische Katego-
rie zur Bewertung religidser Fragestellungen bis hin zu solchen ritueller
Art. Das heifSt keineswegs, dass im ,alten Normenkonzept rituelle Fragen
nicht strenger normativer Kontrolle unterlagen. Im Gegenteil, zahllose
Propheten- und Gefihrteniberlieferungen thematisieren Einzelfragen des
religiosen Kultus, sei es eher nichtern-instruktiv oder semantisiert (Szena-
rien von himmlischem Beistand sowie von Verheifung und Drohung sind
im Prophetenkorpus im Zusammenhang mit den kultischen Handlungen
sehr prasent). Im Koran und im Hadithkorpus werden diese Normen aber
nicht namentlich einem hukm zugeordnet. Und schon gleich gar nicht

75 Vgl aé—Saybéni, al-Mabsut, ed. von Abu -Wafa’ al-Afgani, 2 Bde., Karatschi: Idarat
al-Qur’an wa-l-'Ulum al-Islamiyya, o.]., Bd. 1, S. 81 f.

47

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

stellt eine ritualrechtliche Beurteilungskategorie wie ,rituelle Reinheit’
ein solches dar. Umgekehrt werden Uberlieferungen zu gesetzesformigen
Rechtsbereichen wie dem Ehe- und Scheidungsrecht sowie dem Vertrags-,
Sklaven- und Vergeltungsrecht weitaus seltener mit metaphysischen Kulis-
sen verkntpft. Daraus lasst sich schlussfolgern, dass rituelle und justiziable
Normen unterschiedlich bemessen wurden.

Beispielen wie dem obigen zum Trotz ist ein in der Ableitungsmethodik
des figh verorteter hukm-Begriff in den figh-Traktaten des spaten 8. Jahrhun-
derts noch selten und wirkt eher wie ein Fremdkorper.”¢ Hukm steht meist
nach wie vor in enger Verbindung zur Falljustiz, was an folgender Stelle
aus demselben Werk deutlich zutage tritt. Konfrontiert mit der Frage,
ob schon ein einziger Zeuge des Neumondes fiir die Verkiindigung des
Fastenbrechens ausreicht, dufSert der Rechtsexperte:

Das ist ein Indiz dafir, dass die Zeugenaussage durch ezne Person in
einer religiosen Angelegenheit (fi amr ad-din) zulassig ist. Mit Blick auf
den Neumond [zur Verkiindigung des] Fastenbrechens konnen jedoch
nicht weniger als zwei freie Minner oder ein Mann und zwei Frauen
als Zeugen akzeptiert werden, da der Neumond vor dem Fastenbre-
chen zwar ebenfalls von religiésem Belang ist, jedoch ist darin ein er-
heblicher Nutzen (manfa ‘a) fir das Fastenbrechen der Leute [...]. Aus
diesem Grund entspricht es dem Gerichtsurteil (hukm). Denn es wird
hier nur eine Zeugenaussage akzeptiert, die auch bei Gerichtsurteilen
(ahkdm) akzeptiert wird.””

Bemerkenswert ist hier, dass der Autor das hukm mit dem gerichtlichen
Urteil assoziiert, indem er die Anwendung des Zeugenrechts auf den Fas-
tenritus explizit als Analogie betont, es aber dabei nicht fir notwendig
erachtet, die gerichtliche Konnotation der ahkim niher zu prazisieren.
Die Zulassigkeit der Analogie begriindet er mit der Tragweite der 6ffentli-
chen Bedeutung dieses Sachverhalts, wohingegen der Begriff din (heute
Synonym fiir ,Religion‘) offenbar eher private religiése Angelegenheiten
mit geringerer gesellschaftlicher Tragweite indiziert.

Die hukm-Konnotation im al-Mabsit lasst sich somit als Zwischenstu-
fe im Ubergang von einer personell-oralen hukm-Autoritit der vorliterari-
schen in eine anonyme Textautoritit einordnen. Der Prozess der Abstra-
hierung des hukm-Begriffs als Instrument der theoretischen Normablei-

76 Die Begriffswahl konnte bei der obigen mas ala allerdings auch erst posthum
durch den die Sache notierenden Schiiler a§-Saybanis erfolgt sein.
77 Ebd., Bd. 2, S.309.

48

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

tung ist angelaufen, die dominierende Konnotation ist jedoch vorerst noch
die mindliche Verhandlung.

3. Das hukm als (schrift-)hermeneutisches Paradigma
3.1 Das hukm in Pionierwerken der usul al-figh
3.1.1 Das hukm in der Risala von as-Safi i

Der in der islamischen Tradition wie in der westlichen Forschung als Pio-
nier der systematischen Rechtstheorie anerkannte Rechtsgelehrte a$-Safi‘i
(gest. 820)7% unterstellt das hukm in der programmatischen Streitschrift
ar-Risala erstmals vollstindig der hermeneutischen Kontrolle der Schriftge-
lehrten. Bereits die Wortwahl der initialen Definitionen lasst authorchen.
Die Rede ist von #/m ahkam Allah nassan aw istidlalan,”® was sich in etwa
mit ,Wissenschaft der Normen Gottes in Form von etabliertem Text (bzw.
,Textbeweis)3? oder rationaler Beweisfithrung® tibersetzen lasst. Diese Wis-
senschaft betrifft ,,die Gesamtheit dessen, was Gott seinen vernunftbegab-
ten Geschopfen in seiner Schrift erklart hat“, und zwar hinsichtlich des
normativen Aussagegehalts, ,mit dem er sie zum Dienst fiir Gott verpflich-
tet, nach Maflgabe dessen, was von seinem hukm vorausgegangen ist“.8! In
anderen Worten, die gottliche Handlungsanweisung ist ihrer Natur nach
apriorischer Text und muss folglich mit den Mitteln textbasierter Herme-
neutik erhellt werden. Mit Verweis auf einschligige Koranverse arbeitet as-
Safi‘i eine stringente Taxonomie der Ableitungsquellen heraus, die darauf

78 Aufgrund des grofen zeitlichen Abstands zwischen der Risala und den Pionier-
werken der usiil al-figh im 10. Jahrhundert werden an der vermeintlich herausra-
genden Rolle des Meisterjuristen aber auch Zweifel angemeldet; vgl. Wael B.
Hallag, ,Was al-Shafi'i the Master Architect of Islamic Jurisprudence?®, in: Inter-
national Journal of Middle East Studies 25.4 (1993), S. 587-605. An eine systemati-
sche Rechtsableitung in Agypten um 300 n. H. glaubt Norman Calder, Studies in
Early Muslim Jurisprudence, Oxford 1993, S. 67-85.

79 A$-Safi‘i, ar-Risdla, S. 19.

80 Der Begriff nass geht vielleicht auf eine Ubersetzung des lateinischen textus
(wortl. ,Gewebe®) zuriick. Interessanterweise entspricht die Assoziation der Auf-
stellung exakt der von Assmanns Beschreibung des textus als eine ,wiederaufge-
nommene Rede“ (angelehnt an Konrad Ehlich), die durch wiederholtes Rezipie-
ren erhohte Stabilitit erlangt; vgl. Assmann, Religion und kulturelles Geddchtnis,
S.124-147.

81 A3-Safi'l, ar-Risala, S.21.

49

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

abzielt, die Sunna des Propheten und damit faktisch das Prophetenhadith
als Reprasentant derselben als epistemologisch gleichberechtigte Schriftau-
toritit zu etablieren. Apodiktische Aussagen wie die folgende durchziehen
das gesamte Werk:

Prophetische Bestimmungen (md sanna rrasiul) [bei Fragen], fir die
Gott kein hukm formuliert hat, entsprechen der gottlichen Bestimmung
(hukm Allah).3?

Zugleich ist der Autor bestrebt, konsensbasierte Verfahren sowie eigen-
standiges Rasonnement (igtihad) restriktiver an die Schriftautoritit zu bin-
den, und zwar in Form des weitgehend auf die Altvorderen beschrankten
Konsenses (zgma ‘) der Rechtsgelehrten sowie des Analogieschlussverfah-
rens (gryas),3 was a$-Safi 1 stark verklausuliert wie folgt definiert:

Bei jedem gottlichen oder prophetischen hukm, bei dem ein Indiz
dafir gefunden wird [...], dass es auf einer bestimmten Bedeutung
grindet, gilt: Wenn ein neuer Sachverhalt vorliegt (nazalat nazila),
zu dem noch kein explizites Texturteil (nass hukm) existiert, wird das
hukm des zu beurteilenden Sachverhalts (al-mahkiim fihd) analog zu
diesem hukm gebildet (hukima fiha), sollte ein gemeinsamer Sinnge-
halt (ma ‘nd) vorliegen.?4

Hier deutet sich bereits an, was mehr als ein Jahrhundert spater in der
theoretischen Rechtsliteratur der usul/ al-figh noch signifikanter ausgepragt
sein wird: Hukm ist zu einem technischen Leitbegriff geworden, der den
gesamten normativen Urteilsbildungsprozesses abbildet. Die Terminologie
dieses Prozesses wird von Derivaten der Wurzel A-k-m bestimmt: Das Ana-
logieverfahren wird in der Passivform hukima abgebildet, der neu zu be-
stimmende Sachverhalt wird metonymisch mit dem Attribut mahkim fiba
wiedergegeben, und der Terminus nass hukm steht fir einen expliziten
autoritativen Textbeweis (aus Koran, Hadith oder Konsens). Die eigentli-
che hukm-stiftende Autoritit ist der von Gott offenbarte Text selbst, der
die Schablone bildet, auf deren Grundlage der Rechtsgelehrte vergleich-
bare Sachverhalte beurteilt. Die beurteilende menschliche Instanz wird
nach dem Selbstverstindnis a$-Safi ‘is dabei nicht wie der mugtahid (Rechts-
experte) der ,alten® Schule selbst kreativ tatig, sondern operiert auf der

82 Ebd,, S. 88.

83 Vgl. Joseph Schacht, The Origins of Muslim Jurisprudence, Oxford 1950, S. 120-128;
Adis Duderija, ,A Paradigm Shift in Assessing/Evaluating the Value and Signifi-
cance of Hadith in Islamic Thought: From ‘wlimu-l-isnad/rijal to “usilu-Lfigh®, in:
Arab Law Qarterly 23.2 (2009), S. 195-206, hier S. 199-201.

84 A3-8afi‘i, ar-Risala, S. 512.

50

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Grundlage objektivierbarer Kriterien, die aus den autoritativen Texten zu
extrahieren sind. Dadurch, dass die normative gottliche Autoritit in die
Buchtstaben der gottlichen Schrift einkodiert ist, erlangt sie physische Sta-
bilitit und Dauer. Das Numen des hukm ist auch dann noch ,da‘, wenn es
nicht als Momentzustand ausgesprochen wird.?* Mit der Etablierung des
hukm als methodischer Ableitungsgrundlage der religiosen Norm setzt
sich die fortschreitende Abnabelung der koranischen Rede von ihrem ora-
len Ursprung weiter fort.

3.1.2 Das hukm in friihen Werken der usul al-figh

Im 10. Jahrhundert verfestigte sich die textgebundene Ableitungs-Herme-
neutik. Der autoritative Charakter der Prophetensunna stand nun nicht
mehr zur Disposition. Sie musste nicht mehr wie mehr als ein Jahrhundert
zuvor bei a$-Safi‘i gegen die living tradition (Schacht)8¢ durchgefochten
werden. Die Pioniere der sich in diesem Jahrhundert herausbildenden usz/
alfigh verfeinerten das Instrumentarium zur Auslegung der autoritativen
Texte. So ist Aba ‘Ali a$-8asi (gest. 975) in seiner stringenten Abhandlung
zum Thema - vielleicht dem ersten Werk der wusul alfigh im engeren
Sinne — bestrebt, die Funktion der einzelnen Ableitungsquellen und Deu-
tungsinstrumente der expandierenden Ableitungsmethodologie genau zu
bestimmen und hierarchisch einzuordnen.8” Diese Funktion bezeichnet
er stets als hukm, wie z.B. in der folgenden Definition des Auslegungsprin-
zips al-hass (,das Spezifische®) zu sehen ist:

Das hukm des al-hass in der [gottlichen] Schrift lautet: Seine Anwen-
dung ist zwingend. Wenn ihm eine einstrangige Uberlieferung (habar
wahid) oder ein giyds entgegensteht, dann ist das Verfahren der Har-
monisierung (gam ‘) anzuwenden, wenn dies moglich ist, ohne dass
dadurch das hukm al-hass verindert wird. Wenn dies nicht moglich
ist, ist die Schrift heranzuziehen, wihrend der widersprechende Text
unbertcksichtigt bleibt.®

In dieser Definition erfihrt das hukm eine Bedeutungserweiterung als ab-
strakte Textautoritit. Gegeniiber a$-Safi‘is Textpositivismus reflektiert die

85 Vgl. Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, S. 87-89.

86 Vgl. Schacht, Orugins, S. 69.

87 A$-Sasis Autorschaft ist indes umstritten; vgl. Murteza Bedir, ,The Problem of
Usal al-Shashi“, in: Islamic Studies 42.3 (2003), S. 415-436.

88 A$-Sasi, Usil as-Sasi, ohne Ed., Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, Bd. 4, S. 17.

S1

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Herangehensweise a$-Sasis jedoch einen vorsichtigeren Zugang zum Wort-
laut des Textes und riickt die Methodologie zu dessen Klirung in den
Vordergrund. Das hukm wandert in diesem Prozess mit und umrahmt die
innere Hierarchie dieses Methodengeflechts.

Der brillante hanafitische Rechtstheoretiker Aba Bakr al-Gassas (gest.
981) setzt sich mit der Normativitit des Korans unter Einbeziehung
der kalam-Lehre auf philosophisch-reflektierende Weise auseinander und
schreibt auf dieser Grundlage die Ableitungssystematik mit beachtlicher
intellektueller Tiefe fort. Die rote Linie des Primat des nass versucht er for-
mal nicht zu Gberschreiten, de facto weitet er jedoch anhand ausgekligel-
ter rhetorischer und juristischer Winkelziige die Autoritat der rationalen
Normableitung enorm aus.%’ Auf erkenntnistheoretischer Ebene wird er
nicht mude zu betonen, dass Gott die Ableitung der ahkam nicht nur aus
dem nags als explizitem Textbeweis, sondern auch aus Indizien (dala i)
und Anzeichen (amarat) ausdriicklich legitimiert.”® Auf der methodischen
Ebene gewihrt er den rationalen Verfahren g¢iyds, igtthad und istihsan er-
heblichen Raum.” So gestattet er z. B. in manchen Fallen Analogiebildung
auf der Grundlage von ahkam, die selbst durch Analogieschluss zustande
gekommen sind.”? Generell nimmt er gegeniiber dem text-positiven Mo-
dell a$-Safi‘is, das davon ausgeht, dass Gott die Dinge in den Texten durch
,Verdeutlichung® (bayan) ausreichend erklart, eine skeptischere Position
ein. Der mugtahid wird immer, und beherrsche er sein Metier noch so
meisterhaft, nur einen Teil der giyds-faihigen Quellen (usi/) und ihrer
Aussageintention ( 7//a) ermitteln kénnen. Daher ist es nicht verwerflich,
wenn zwel mugtahids in derselben Frage zu gegensatzlichen Resultaten
kommen, solange der mufli die Subjektivitit seiner fatwa transparent kom-
muniziert.”3

Mit dieser igtrhad-zentrierten Herangehensweise geht eine weitere Ver-
schiebung der textuellen hukm-Autoritat einher. Zur entscheidenden Gro-

89 Dies wird z.B. im Unterkapitel tber die Fragen, in denen ein gzyas nicht erlaubt
ist (Bab dikr ma yamtani* fibi l-qiyds) anhand der Rechtfertigungen gegen den
Vorwurf, den gyds zu weit auszuweiten, deutlich; vgl. al-Gassas, al-Fusil fi Lusil,
ed. von ‘Ugayl Gasim an-Na¥mi, 4 Bde., Kuweit: Wizarat al-Awqaf al-Kuwaytiyya,
1994, Bd. 4, S.105-124.

90 Vgl. ebd., S. 86-88.

91 Zur Definition dieser Verfahren siche ebd., S. 17; zu Textbelegen ebd., S. 23-80;
zum sstihsan (wortl. das ,Fur-besser-Halten®, womit gemeint ist, dass eine Rege-
lung aufgestellt wird, die einem etablierten Scharia-Beweis widerspricht) ebd.,
S.233-250.

92 Vgl. ebd,, S.127.

93 Vgl. ebd., S. 89-94.

52

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

e des Beurteilungsprozesses wird wieder der mugtahid auserkoren. Doch
anders als im vorliterarischen Zeitalter des ,absoluten mugtahid®* begriin-
det sich die Qualifikation des mugtahid nun vorrangig in seiner Meister-
schaft der juristischen Exegese.

3.2 Entwicklungen innerhalb der Textgattung ahkam al-Qur 'an

Wie weit die Abstrahierung des religiésen Urteils fithren kann, lasst sich
besonders aus der sogenannten Literatur der ahkam al-Qur’an ersehen.
Hier konnen die Quantitit und die Qualitit der Koranverse, denen be-
stimmte ahkam zugeschrieben werden, als aufschlussreiche Indikatoren
herangezogen werden.

Der hanafitische Traditionsgelehrte Aba Ga‘far at-Tahawi (gest. 933)
ordnet in seinem nicht vollstindig erhaltenen Korankommentar® — laut
dem Editor das chronologisch fiinfte Werk des tafsir-Genres zum Thema
der ayat al-ahkam®® — die ahkam-Verse thematisch analog zu frithen Ha-
dithkompilationen und fokussiert sich dabei auf Verse, deren normativer
Gehalt in der iiberlieferten Tradition der ersten beiden Jahrhunderte dis-
kutiert wurde. Methodisch zeichnet sich das Werk dadurch aus, dass die
igtihad-basierten fatawa der Schule Aba Hanifas mit der bei den Hanafi-
ten zunachst unbeliebten Hadith-zentrierten Ableitungsterminologie und
-logik a3-Safi‘is untermauert werden.”” Bemerkenswert ist die hiufige Ver-
wendung von Raummetaphern. Sachverhalte treten in das hukm ein und
verlassen es, ahkam kehren zurtick oder bleiben usw.”8 Phinomenologisch
gesprochen besetzt das hukm den gesamten Diskursraum.

Im Ahkam al-Qur’in des bereits erwihnten al-Gassas, in dem die ahkdim
entsprechend des klassischen fafsir nach der Versreihenfolge angeordnet
sind, wird die Idee des hukm im Vergleich zu at-Tahawis tafsir enorm wei-
terentwickelt. Dies sei am Beispiel der Suren § (al-Ma’ida) und 12 (Yasuf)

94 Vgl. Hallaq, Authority, Continuity and Change, S. 24-43.

95 Vgl. at-Tahawi, Ahkam al-Qur 'an al-karim, ed. von Sa‘deddin Unal, 2 Bde., Istan-
bul: Diyanet, 1995-1998, Einfiihrung des Editors, Bd. 1, S.3-7.

96 Davon ist auSer dem Werk at-Tahawis nur ein gleichnamiges, a$-Safi'1 zugeschrie-
benes Werk erhalten, das jedoch von al-Bayhaqi (gest. 1066) zusammengestellt
wurde und neben a$-Safi‘i auch Eintrige seiner Schiiler enthilt, womit es als
Fortschreibungskommentar zu werten ist; vgl. ebd., S.5-7.

97 Dies geht auch implizit aus den Erlduterungen zur Methodik at-Tahawis hervor;
vgl. ebd., S. 4-8.

98 Vgl. ebd., S.191, 263, 357; Bd. 2, S. 41, 423, 429, 460, 481.

53

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

verdeutlicht. Der Autor extrahiert aus immerhin 63 von insgesamt 120
Versen der Sure al-Ma’ida ahkam und argumentiert mit grofSem scholasti-
schem Eifer. So nimmt z. B. die Analyse des initialen Verses einen Umfang
von etwa 10 Seiten ein. Besonders erschopfend setzt al-Gassas sich mit
dem Wesen des ‘agd (,Bund, Vereinbarung, Vertrag®) als Rechtskategorie
auseinander. Dabei geht er ausfiihrlich — mitunter weit vom Textkontext
abschweifend — der Natur der vertraglichen Vereinbarung nach und be-
wertet vorislamische Biindnismentalitit und -formen aus muslimischer
Sicht. Der holistischen Perspektivierung des ahkam-Konzepts entsprechend
ist er der Auffassung, dass der Begriff ‘@gd in Koran 5:1 simtliche Formen
des Versprechens (vom Bundschluss tiber Vertriage bis hin zu Schwiiren
und Gelibden) einschliefe, deren einzelne juristische Implikationen wie-
derum ausfiihrlich aufgeschlisselt werden.”” An zahlreichen Stellen wer-
den juristisch-theologische Erwigungen eingestreut, etwa die Auffassung,
dass auch Andersglaubige zur Einhaltung der gottlichen Gebote verpflich-
tet und damit auch dazu berechtigt seien, Tiere zu schichten.!0

Selbst aus einer narrativen Sure wie Yusuf werden mit Blick auf nicht
weniger als 49 von 111 Versen ahkam diskutiert, wobei der Korantext
meist vor allem als Aufhinger zur Formulierung elaborierter juristisch-
theologischer Lehrsitze fungiert. Drei Beispiele aus den ersten von al-
Gassas angefithrten Versen mdgen das veranschaulichen: In die véterliche
Warnung an den kleinen Josef, seinen visiondren Traum nicht an die
vor Neid zerfressenen Briider weiterzuerzihlen, interpretiert al-Gassas das
juristische Prinzip ,die Erlaubnis, auf die offene Demonstration des Gna-
denerweises zu verzichten bzw. ihn zu verschweigen hinein; die meuchle-
rische Bitte der Briider an den Vater, Josef auf die Weide mitzuschicken,
damit er sich austoben konne, dient ihm als Hinweis darauf, dass man-
che Formen des Spiels erlaubt seien. Ware dem nicht so, dann hatte der
Vater und Prophet Jakob unméglich seine Zustimmung gegeben; den
Grundsatz, dass auch der Morder auf die Annahme seiner Reue hoffen
darf, sieht al-Gassas in der zynischen Ankiindigung der Briider, nach der
Beseitigung Josefs ,,zur Rechtschaffenheit zuriickzukehren® verwirklicht.10!
Weitere Beispiele lieRen sich nennen. Bei al-Gassas ist das hukm ein Forum
fur juristische Gedankenspiele.

99 Vgl al-Gassas, Ahkam al-Qur’in, ed. von Muhammad Sadiq al-Qamhawi, 5 Bde.,
Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi, 1985, Bd. 2, S.282-291.
100 Vgl. ebd., S.289.
101 Ebd., Bd.4, S.380f.

54

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Vielleicht den Hohepunkt des Genres bildet die Schrift Ahkam al-
Qur’dn des andalusischen Rechtsgelehrten Abu Bakr Ibn al-‘Arabi (gest.
1149). Das Werk ist ebenfalls sehr umfangreich, aber in seiner Gestalt
kompakter und iibersichtlicher als das gleichnamige Werk von al-Gassas.
In der Einleitung skizziert der Autor seine Vorgehensweise mit verbliffen-
der Prézision:

Wir fihren den Vers an, dann schlieffen wir die in ihm vorkommen-
den Worter, ja sogar die einzelnen Buchstaben an und arbeiten ihren
jeweiligen Erkenntniswert heraus. AnschlieSend kombinieren wir [die
einzelnen Satzelemente] mit ihren Schwestern. Dabei beriicksichtigen
wir auch die Rhetorik. Wir gehen mit den Widerspriichen und Kon-
tradiktionen in den ahkam behutsam um und widmen uns mehr der
sprachlichen Seite und stellen sie im Koran dem gegeniiber, was in der
zuverldssigen (sahih) Sunna dazu uberliefert ist. Dabei versuchen wir
ganzheitlich vorzugehen, denn alles ist von Gott. Muhammad wurde
ja entsandt, um den Menschen zu verdeutlichen, was ihnen offenbart
wurde. Und wir fiigen weitere Implikationen hinzu, die fir die Wis-
sensaneignung unverzichtbar sind, mit dem Ziel, dass das Wort in
sich unabhingig ist, solange es nicht vom Thema wegfiihrt. In diesem
Fall kehren wir wieder zum Thema zuriick, um Reduzierung bzw.
Abundanz zu vermeiden.10?

Wie al-Gassas nutzt auch Ibn al-‘Arabi den gesamten Koran als Exemplum
fir unzihlige juristische und theologische Lehrsitze und Prinzipien. Rund
zwei Jahrhunderte nach al-Gassas riicken jedoch die juristische Rabulistik
sowie das Interesse an historischen Verortungen tendenziell zugunsten der
Formulierung universaler ethischer Grundsitze in den Hintergrund. Wah-
rend al-Gassas mit Vorliebe seine eigenen Uberlegungen auswalzt, versteht
sich das Werk Ibn al-‘Arabis mehr als bewertende Zusammenschau der
friheren juristischen Debatten, mit denen der Autor selbstverstindlich
bestens vertraut ist.

Koran 5:1 unterteilt Ibn al-‘Arabi in 20 masa 7l (Subthemen). Auf die
Darstellung von Entstehungskontexten der ‘ugid verzichtet er, und die
Debatte tber erlaubte und verbotene Vertrage bricht er resimierend auf
die Leitmaxime ,,nach allem Guten handeln und alles Schlechte meiden®
herunter.19 In der Sure Yusuf erkennt er ,nur‘ in 21 Versen ahkdim-Po-

102 Ibn al-‘Arabi, Ahkam al-Qur’an, ed. von Muhammad ‘Abd al-Qadir ‘Ata, 4 Bde.,
Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyya, 2003, Bd. 1, S. 3 f.
103 Vgl. ebd., Bd.2, S.3-18.

55

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

tenzial, wobei hier neben den wesenstypischen juristisch-theologischen
Fragestellungen der usul alfigh auch psychologische und andere Wissens-
bereiche tangiert werden. So spricht er z.B. von dem ,Gesetz (hukm) der
allgemeinen Angewohnheit des Neides zwischen den Geschwistern und
der Verwandtschaft«.104

Generell lasst sich sagen, dass der Begriff hukm — hiufig auch im Plu-
ral — auf eine universelle Ebene gehoben wird und dieser somit sein
hochstmogliches Bedeutungsvolumen erlangt. Die ahkam umfassen bei
Ibn al-‘Arabi alle Daseinsbereiche, die in irgendeiner Weise moralischer
Beurteilung zuginglich sind. Diese Universalisierung des hukm dufSert sich
in der Verschmelzung von Recht und Moral, von moralischem und reli-
giosem Urteil sowie von juristischem und theologischem hukm auf der
einen Seite sowie vernunftbasierter hzkma (Weisheit) auf der anderen. Dies
hat zur Konsequenz, dass jedwede Urteilsbildung denselben erkenntnis-
theoretischen und methodischen Bedingungen unterliegt. Das hukm ist zu
einer Totalitit religiosen Urteils gereift. Die Welt ist von ahkam durchsetzt.
Mit dem autoritativen Richterspruch bzw. Schiedsgericht des Korans hat
das Verstandnis des religiosen Urteils ein halbes Jahrtausend nach der
Offenbarungszeit nur noch wenig gemeinsam.

4. Zusammenfassung

Die Analyse der Verortung des religiosen hukm-Begriffs im diachronischen
Vergleich hat gezeigt, dass das religiose Urteil stets in auffalliger Weise an
die normative Instanz gebunden ist, deren Autoritit durchgesetzt werden
soll. Diese Autoritat verschiebt sich schrittweise von der personellen Ent-
scheidungsbefugnis zur Hegemonie des Schriftbeweises.

Im vorliterarischen Zeitalter steht das sukm fir die Urgewalt des gespro-
chenen Urteilsspruchs der personellen Autoritit. In den mekkanischen
Suren spiegelt das hukm das Ringen um die Loyalitit gegenuber dem
absoluten monotheistischen Gott wider. Das Loyalititsgebot verschiebt
sich in den medinensischen Suren zum Gesandten Gottes und dessen Rol-
le als Streitschlichter und politischer Autoritit. Im Uberlieferungskorpus
ricken entsprechend der nach-prophetischen politischen Gemengelage mi-
litdrische und politische Schiedsgerichte ins Zentrum.

Erst in figh-Traktaten an der Schwelle zum literarischen Zeitalter wie
dem al-Mabsit von a§-§aybéni wird das Konzept hukm, wenn auch noch

104 Ebd., Bd.3, S. 38.

56

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

zaghaft, als Beurteilungsinstanz einzelner Normen gefiihrt. Leitend ist hier
jedoch immer noch die Assoziation der gerichtlichen Verhandlung.

Beginnend mit a§-Safi‘is epochaler Streitschrift ar-Risala beginnt der
Prozess der systematischen hermeneutischen Durchdringung der Normen-
verse des Korans. Folgerichtig bildet von nun an die gottliche Schrift
(zusammen mit der Sunna des Propheten) selbst die autoritative Grundla-
ge der Urteilsbildung. Im Laufe der Jahrhunderte nimmt die textgebunde-
ne hukm-Autoritit immer abstraktere Formen an. A$-Safi‘1 verstand den
Text — Gberspitzt gesagt — noch als selbsterklarendes Zeichen, das anhand
einer klaren Quellenhierarchie und einiger basaler Auslegungsprinzipien
erschliebar ist. Die Verfeinerung der Ableitungsmethodologie im Rah-
men der im 10. Jahrhundert entstehenden systematischen Rechtstheorie
(usul al-figh) zog eine Verschiebung des hukm vom ,nackten‘ Textbeweis
(nass) zum Instrumentarium seiner Auslegung nach sich. Bei al-Gassas
rickt auch wieder der mugtabid als hukm-Stifter in den Fokus, nun aber in
erster Linie aufgrund seiner herausragenden Qualifikation als juristischer
Exeget.

Im Bereich des tafsir-Genres zu den ayat al-ahkam lisst sich eine schritt-
weise Universalisierung des hukm-Begrifts beobachten. Wihrend sich at-
Tahawi auf Koranverse konzentriert, die bereits in der alteren Auslegungs-
tradition debattiert wurden, erheben al-Gassas und noch mehr Ibn al-
‘Arabi das hukm zur universalen moralisch-religiésen Kategorie.

Somit hat sich ein schleichender, aber unverkennbarer Entwicklungs-
prozess des hukm-Diskurses vollzogen, nicht nur im Ubergang von der vor-
literarischen in die literarische Epoche, sondern auch seit den Anfingen
systematischer Textanalyse.

5. Islamtheologische Ausblicke

Besonders in Reformkreisen wird dem Prinzip magqdsid as-sari‘a, welches
die universellen ,Zwecke* hinter den normativen Bestimmungen des figh
zu erfassen sucht, ein hohes Potenzial bescheinigt, die legalistische Lesart
des Korans zugunsten einer auf ethischen Maximen basierenden zu iiber-
winden.!%

105 Vgl. zum Thema Ben Abdeljalil/Kurnaz, Magdsid as-Sari a; Jasser Auda, Einfiib-
rung in die islamischen Rechtszwecke Magqasid al-Sari a, Berlin 2015; Mohammed
Nekroumi, Tugend und Gemeinwobl: Grundziige hermeneutischen Denkens in der
postklassischen koranischen Ethik am Beispiel der magdisid-Theorie von as-Satibi,
Wiesbaden 2018.

57

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Ausgehend von den vorangegangenen Analysen zur Entwicklung des
hukm als Denkfigur méchte ich jedoch einen Einwand erheben. Mit der
wachsenden Universalisierung des gottlichen hukm in der Koranherme-
neutik der Vormoderne ging nicht, wie man vielleicht meinen kénnten,
die Uberwindung der legalistischen Deutung des Korans einher. Denn
die Uberzeugung, dass die normativen Aufforderungen im Koran in ewi-
ge Normen und Gesetze zu tberfithren sind, nahm dadurch nicht ab.
Vielmehr erfuhr sie eine noch weitere Ausdehnung. Pathetisch formuliert,
wurde das hukm nun in das Weltengesetz hineingewoben. Die gottliche
und prophetische Gebots- und Verbotsnorm musste nicht mehr nur ge-
glaubt und befolgt, sondern auch noch mit ihrer inneren Systematik be-
grindet werden.

Im modernen ,Zeitalter der Wissenschaft* fithrte diese skripturalistische
Sicht auf die Gottesrede zu einem gewaltigen Perfektionsdruck, der das
alte Motiv der Unnachahmlichkeit (7 ‘g4z) des Korans noch tbertrifft. Der
Koran darf heute im Selbstverstindnis des muslimischen Mainstreams
nicht die geringsten logischen Inkonsistenzen enthalten, er muss hochsten
naturwissenschaftlichen Anspriichen geniigen,! sowie das in ihm vermit-
telte Wertesystem muss zeitlos sein und die ideale Gesellschaft verkorpern.
Auch viele bekannte muslimische Intellektuelle hingen sich an dieses Ide-
al an und sind von dem Bestreben erfiillt, den ,wahren‘ gottlichen Plan im
Koran zu enthiillen.'?”

Gestutzt auf die Beobachtungen dieser Arbeit erwichst die Forderung
an die Islamische Theologie, sich mehr um den narrativen und diskursiven
Charakter der Gottesrede zu kiimmern. Der Reiz der gottlichen Schrift

106 Fir eine prignante Zusammenfassung des popularwissenschaftlichen Konzepts
des ,wissenschaftlichen Wundercharakters® (al-7 ‘gaz al- t1lmi) des Korans siehe Zi-
auddin Sardar, ,Weird science: According to some Muslim scholars, everything
from genetic to robotics and space travel is described in the Quran: What non-
sense®, in: New Statesman, 21.8.2008, newstatesman.com/long-reads/2008/08/qur
an-muslim-scientific, letzter Abruf 4.2.2022.

107 Dies trifft z.B. auf Muhammad Sahrirs (geb. 1938) ,etymologische Reform
koranischer Begriffe zu, die auf der Uberzeugung des Autors basiert, der Koran
enthalte keine Synonyme; vgl. Muhammad Sahrir, al-Kitab wa-I-Qur’an: Qird'a
mu ‘asira, Damaskus: al-Ahali, 2008, S. 24, 26. Und es gilt auch fir Taha ‘Abd
ar-Rahmans philologisch-philosophische Konzepte, die er aus der koranischen
Begrifflichkeit ableitet und die z. T. die Titel seiner Werke bilden; vgl. Taha ‘Abd
ar-Rahman, Ruh ad-din: Min diq al-‘almaniyya ila sa ‘at al-t timaniyya, Casablanca:
al-Markaz at-Taqafi al-‘Arabi, 2012; ders., Bu’s ad-dabraniyya: an-Naqd al-’timani
li-fasl al-ahlaq ‘an ad-din, Beirut: a$-Sabaka al-‘Arabiyya li-l-Abhat wa-n-Nasr,
2014.

58

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific
http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific
https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific
http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

liegt in dem Ereignis der Offenbarung als Einbruch der gottlichen Sphire
in das irdische Geschehen in allgemein verstindlicher menschlicher Spra-
che (also nicht im nebelverhangenen Raunen des Orakels). Damit geht
die Forderung nach einem radikalen Haltungswandel, nach der Aufkiindi-
gung friherer spiritueller und gesellschaftlicher Lebensformen und Loyali-
taten sowie nach dem Bundschluss mit neuen Autorititen einher. Diesem
Zweck entsprechend ist der Ton des Korans durchweg appellierend und
nicht selten drastisch, und er maandriert zwischen Faszinosum und Tre-
mendum. Die Aufgabe der Islamischen Theologie ist es, das Sprachspiel
Koran zu dekodieren und dabei die inneren Spannungen, die der Offen-
barungsrede und -schrift innewohnen, auszuhalten. Der Gott des Korans
ist nicht nur Friedensstifter, das wiirde das Wesen der Offenbarungsrede
banalisieren. Er ist aber ebenso wenig ein kaltherziger ,ahkam-Birokrat’,
der ewige, zum Teil der Lebensrealitit muslimischer Gemeinschaften und
Individuen enthobene ,Paragraphen‘ erlasst und streng tber ihre Einhal-
tung wacht.

Aus der ersten Forderung ergibt sich eine zweite, die darin besteht,
die Vorstellung zu tiberwinden, dass simtlichen Handlungen, die religi-
os-moralischer Beurteilung zuginglich sind, ein gottliches oder von Gott
legitimiertes hukm zuzuschreiben sei. Dies betrifft insbesondere unzahlige
ahkam, die aus in Uberlieferungskompendien hinterlegten Auferungen
und Handlungen des Propheten abgeleitet werden. So kann in der Wahr-
nehmung eines frommen Laien der Verstof§ gegen eine Benimmregel wie
dem Essen mit der linken Hand als ein Sakrileg gelten, wahrend gleich-
zeitig mit Koranversen und/oder Hadithen gerechtfertigte Formen der
Geschlechterdiskriminierung als gottgewollt angesehen werden. Wo Gott
im Koran ,Urteil spricht (yahkum) oder unter Verweis auf die ,Grenzen
Gottes* (hudud Allah) eine normative Rahmenordnung verkiindet wird,
geht es jedoch um Loyalitat gegeniiber Gott und dem Propheten sowie um
gesellschaftliche Fairness!®® im Rahmen der gegebenen Umstinde, nicht
um die Moralisierung jeglichen individuellen, sozialen und politischen
Handelns.

108 Ich bevorzuge hier diesen Begriff, da der Gerechtigkeitsbegriff philosophisch
und idealistisch aufgeladen ist.

59

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Literaturverzeichnis

‘Abd ar-Rahman, T%hfl, Bu’s ad-dabrantyya: an-Naqd al-i’timani li-fasl al-ahlaq ‘an
ad-din, Beirut: a$-Sabaka al-*Arabiyya li-l-Abhat wa-n-Nasr, 2014.

———, Ruth ad-din: Min diq al- almaniyya ild sa‘at al-i’timaniyya, Casablanca: al-
Markaz at-Taqafi al-‘Arabi, 2012.

‘Abd ar-Razzaq as-San‘ani, Musannaf ‘Abd ar-Razzdq, ed. von Habib ar-Rahman
al-A‘zami, 12 Bde., Beirut: al-Maktab al-Islami, 1983.

Abu Yusuf, Ya‘qub b. Ibrahim, Kitab al-Atar, ed. von Abu 1-Wafa’ al-Afgant, Beirut:
Dar al-Kutub al-IImiyya, o.].

Abu Zaid, Nasr Hamid, Gottes Menschenwort: Fiir ein humanistisches Verstandnis des
Korans, Gbers. und eingel. von Thomas Hildebrandt, Freiburg 2008.

Assmann, Aleida, Erinnerungsriume: Formen und Wandlungen des kulturellen Ge-
ddchtnisses, Miinchen 2018.

Assmann, Jan, Religion und kulturelles Geddchtnis, Miinchen 2000.

———, Das kulturelle Geddchtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identitit in friihen
Hochkulturen, Miinchen 32000.

Auda Jasser, Einfiibrung in die islamischen Rechtszwecke Magasid al-Sari‘a, Berlin
2015.

Baker, G.P./P. M. S. Hacker, Wittgenstein: Understanding and Meaning, Oxford 200S.

al-Baqillani, Abu Bakr, al-Insaf: Ma yagib i ‘tigadubu wa-la yagiz al-gahl bibi, ohne
Ed., Kairo: Dar at-Tawfiq an-Namadagiyya, 22000.

Bauer, Wolfgang, Bausteine des Figh: Kernbereiche der °Usil al-Figh: Quellen und
Methodik der Ergriindung islamischer Beurteilungen, Frankfurt am Main 2013.

———, Die Kultur der Ambiguitdt: Eine andere Geschichte des Islams, Berlin 2011.

al-Baydawi, Nasir ad-Din, Anwar at-tanzil wa-asrar at-ta 'wil, ed. von Muhammad b.
‘Abd ar-Rahman al-Marasli, S Bde., Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi, 1997.

al-Bayhaqi, Abu Bavkr, as-Sunan as-sagir, ed. von ‘Abd al-Mu‘tt Amin Qal‘agl, 4
Bde., Karatschi: Gami ‘at ad-Dirasat al-Islamiyya, 1989.

Bedir, Murteza, , The Problem of Usiul al-Shashi“, in: Islamic Studies 42.3 (2003),
S.415-436.

Ben Abdeljalil, Jameleddine/Serdar Kurnaz, Magasid as-Sari‘a: Die Maximen des
islamischen Rechts, Frankfurt am Main 2014.

Bianchi, Herman, Ethik des Strafens, Neuwied 1966.

Botz-Bornstein, Thorsten, ,,Can Memes play Games? Memetics and the Problem of
Space®, in: Culture, Nature, Memes, hrsg. von dems., Newcastle 2008, S. 142-157.

Brown, Jonathan, Hadith: Mubammad’s Legacy in the Medieval and Modern World,
Oxford 2009.

Burton, John, The Collection of the Qur’dn, Cambridge 1977.

Calder, Norman, ,,Usal al-Fikh®, in: Encyclopedia of Islam, Second Edition, Bd. 10,
2000, S.931-934.

———, Studlies in Early Muslim Jurisprudence, Oxford 1993.

60

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Duderija Adis, ,,A Paradigm Shift in Assessing/Evaluating the Value of Significance
and Hadith in Islamic Thought: From ‘ulimu-l-isnad/rijal to ‘usilu-l-figh“, in:
Arab Law Qarterly 23.2 (2009), S. 195-206.

Dutton, Yasin, ,Orality, Literacy and the ‘Seven Ahruf Hadith®, in: journal of
Islamic Studies 32.1 (2012), S. 1-49.

al-Fayruzabadi, Muhammad b. Ya‘'qub, a/-Qdmaus al-wahid, Beirut: Mu’assasat ar-
Risala, 2005.

Fadzil, Ammar, The Concept of Hukm in the Qur an, Edinburgh 1999.

al-Gassas, Abu Bakr, al-Fusil fi lusul, ed. von ‘Ugayl Gasim an-Na$mi, 4 Bde.,
Kuweit: Wizarat al-Awqaf al-Kuwaytiyya, 1994.

———, Ahkam al-Qur’an, ed. von Muhammad Sadiq al-Qamhawi, 5 Bde., Beirut:
Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi, 1985.

Goldziher, Ignaz, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, Leiden 1920.

Ginther, Sebastian, ,Fictional Narration and Imagination within an Authoritative
Framework: Towards a New Understanding of Hadith®, in: Story-Telling in the
Framework of Non-Fictional Arabic Literature, hrsg. von Stefan Leder, Wiesbaden
1998, S. 433-471.

Halbwachs, Maurice, Das kollektive Geddchtnis, Frankfurt am Main 1991.

Hallaq, Wael B., Authority, Continuity and Change in Islamic Law, Cambridge 2001.

———, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni usul al-figh,
Cambridge 1997.

———, ,Was al-Shafi‘1 the Master Architect of Islamic Jurisprudence?, in: Interna-
tional Journal of Middle East Studies 25.4 (1993), S. 587-605.

Havelock Eric A., The Muse Learns to Write: Reflections on Orality and Literacy from
Antquity to the Present, New Haven/London 1986.

Hubballah, Haydar, ,al-Madhal ila l-figh al-qur’ani: al-Usal wa-l-ma‘alim al-
awwaliyya®, in: Dirdsat fi Lfigh al-islami al-mu dsir, hrsg. von Haydar Hubballah,
Wad Madani (Sudan) 2011, S. 1-177.

Ibn ‘Abd al-Barr, Muhammad, al-Isti ‘ab ﬂ ma ‘rifat al-ashab, ed. von ‘Ali Muham-
mad al-Bagawi, 4 Bde., Beirut: Dar al-Gil, 1992.

Ibn al-‘Arabi, Aba Bakr, Ahkam al-Qur an, ed. von Muhammad ‘Abd al-Qadir ‘Ata,
4 Bde., Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2003.

Ibn Baz, Muhammad, ,M2a ma‘na: {wa-man lam yahkum bima anzala llahu fa-
ula’ika hum al-kafiran}?, binbaz.org.sa/fatwas/8985/-s)J-Jorlromtdrsed-or oo
o528kt letzter Abruf 24.1.2022.

Ibn al-Gawzi, Gamal ad-Din, al-Muntazam fi tarih al-umam wa-l-mulitk, ed. von
Muhammad ‘Abd al-Qadir ‘Ata und Mustafa ‘Abd al-Qadir ‘Ata, 19 Bde., Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1992.

Ibn Hanbal, Ahmad, Musnad al-imam Ahmad Ibn Hanbal, ed. von Su‘ayb al-Arna’at,
45 Bde., Beirut: Mu’assasat ar-Risala, 2001.

Ibn Hazm, Abu Muhammad, al-lhkam fi usul al-ahkam, ed. von Ihsan ‘Abbas, 8
Bde., Beirut: Dar al-Afaq al-Gadida, o.].

61

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


http://binbaz.org.sa/fatwas/8985/Ù–Ø§-Ù–Ø¹ÙƒÙ›-Ù‹Ù–Ùƒ-Ù—Ù–-Ù−Ø�Ù…Ù–-Ø¨Ù–Ø§-Ø§ÙƒØ²Ù—-Ø§Ù—Ù—Ù⁄-Ù†Ø§Ù‹Ù—Ù›Ù…-Ù⁄Ù–-Ø§Ù—Ù…Ø§Ù†Ø±Ù‹Ùƒ
http://binbaz.org.sa/fatwas/8985/Ù–Ø§-Ù–Ø¹ÙƒÙ›-Ù‹Ù–Ùƒ-Ù—Ù–-Ù−Ø�Ù…Ù–-Ø¨Ù–Ø§-Ø§ÙƒØ²Ù—-Ø§Ù—Ù—Ù⁄-Ù†Ø§Ù‹Ù—Ù›Ù…-Ù⁄Ù–-Ø§Ù—Ù…Ø§Ù†Ø±Ù‹Ùƒ
http://binbaz.org.sa/fatwas/8985/Ù–Ø§-Ù–Ø¹ÙƒÙ›-Ù‹Ù–Ùƒ-Ù—Ù–-Ù−Ø�Ù…Ù–-Ø¨Ù–Ø§-Ø§ÙƒØ²Ù—-Ø§Ù—Ù—Ù⁄-Ù†Ø§Ù‹Ù—Ù›Ù…-Ù⁄Ù–-Ø§Ù—Ù…Ø§Ù†Ø±Ù‹Ùƒ
https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saleb Peter Spiewok

Ibn Hisam, ‘Abd al-Malik, as-Sira aﬂ-nabawiyya, ed. von Mustafa as-Saqqa, Ibrahim
al-Abyari und ‘Abd al-Hafiz a$-Salabi, 2 Bde., Kairo: Mustafa al-Babi al-Halabi,
1955.

Jaraba, Mahmoud, Salafismus: Die Wurzeln des islamistischen Extremismus am Beispiel
der Freitagspredigten in einer salafistischen Moschee in Deutschland, Stuttgart 2020.
Kamali, Muhammad, Crime and Punishment in Islam: A Fresh Interpretation, Oxford

2019.

Keller, Rudi/Ilja Kirschbaum, Bedeutungswandel: Eine Einfiibrung, Berlin/New York
2003.

Kister, Meir J., ,The Massacre of the Bany Qurayza: A Re-Examination of a Tradi-
tion®, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 8 (1996), S. 61-96.

Koloska, Hannelies, Offenbarung, Asthetik und Koranexegese: Zwei Studien zu Sure 18
(al-Kahf), Wiesbaden 2015.

Kott, Andreas, Systemtheorie und Religion: Mit einer Religionstypologie im Anschluss
an Niklas Lubmann, Wirzburg 2003.

Lecker, Michael, ,,On Arabs of the Banu Kilab Executed Together with the Jewish
Bana Qurayza®, in: Studies in Arabic and Islam 19 (1995), S. 66-72.

Madelung, Wilferd, The Succession to Mubammad: A Study of the Early Caliphate,
Cambridge 1997.

Magma“ al-Luga al-‘Arabiyya bi--Qahira (Hg.), a/-Mu ‘g¢am al-wasit, Kairo: Dar ad-
Da‘wa, o.].

Mugqatil b. Sulayman, Tafsir Mugqatil b. Sulayman, ed. von ‘Abdallah Mahmuad
Sahata, Beirut: Dar Ihya’ at-Turat, 2002.

Muslim b. al-Haggég, Sahih Muslim, ed. von Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqi, §
Bde., Beirut: ‘Isa al-Babi al-Halabi, 1955.

Nekroumi, Mohammed, Tugend und Gemeinwohl: Grundziige hermeneutischen Den-
kens in der postklassischen koranischen Ethik am Beispiel der maqasid-Theorie von
as-Satibi, Wiesbaden 2018.

Neuwirth, Angelika, Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, Berlin 2007.

Ong, Walter, Oralitit und Textualitit: Die Technologisierung des Wortes, Wiesbaden
1987.

Qutb, Sayyid, Ma alim fi t-tariq, Beirut: Dar a§-§urﬁq, 1979.

ar-Razi, Fahr ad-Din, Mafatih al-gayb, ohne Ed., Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi,
1999.

Rippin, Andrew, ,,The Function of asbab an-nuzil in Qur’anic Exegesis®, in: Bulle-
tin of the School of Oriental and African Studies 51.1 (1988), S. 1-20.

Rohe, Mathias, Das islamische Recht: Geschichte und Gegenwart, Miinchen 2011.

Sardar, Ziauddin, ,Weird science: According to some Muslim scholars, everything
from genetic to robotics and space travel is described in the Quran: What
nonsense®, in: New Statesman, 21.8.2008, newstatesman.com/long-reads/2008/08
/quran-muslim-scientific, letzter Abruf 4.2.2022.

a$-8afi'l, Muhammad b. Idris, ar-Risila, ed. von Ahmad Sakir, Kairo: Maktabat
al-Halabi, 1940.

62

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific
http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific
https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific
http://newstatesman.com/long-reads/2008/08/quran-muslim-scientific

Die Entwicklung des religiosen Urteils vom Urteilsspruch zum Textbeweis

Sahrar, Muhammad, al-Kitab wa-I-Qur’an: Qird’a mu ‘dsira, Damaskus: al-Ahali,
2008.

a8-8a8i, Aba ‘Ali Ahmad, Usa/ as-Sasi, ohne Ed., Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1982.

aé—gaybéni, Muhammad b. al-Hasan, a/-Mabsit, ed. von Aba -Wafa’ al-Afgani, 2
Bde., Karatschi: Idarat al-Qur’an wa-l-'Ulam al-Islamiyya, o.].

Schacht, Joseph, The Origins of Muslim _Jurisprudence, Oxford 1950.

Schoeler, Gregor, ,,Schreiben und Veroffentlichen: Zu Verwendung und Funktion
der Schrift in den ersten islamischen Jahrhunderten®, in: Der Islam 69 (1992),
S. 1-43.

———, ,Die Frage der miindlichen und schriftlichen Uberlieferung der Wissen-
schaften im frihen Islam®, in: Der Islam 62 (1985), S. 201-230.

Schutte Jirgen, Einfiibrung in die Literaturinterpretation, Stuttgart/Weimar 200S.

Seker, Nimet, Der Koran als Rede und Text: Hermeneutik sunnitischer Koranexegeten
zwischen Textkohdrenz und Offenbarungskontext, Frankfurt am Main 2019.

at-Tabari, Muhammad b. Garir, Gami " al-bayan ‘an ta’wil dy al-Qur’an, ed. von
Mahmid Muhammad Sakir, 24 Bde., Mekka: Dar at-Tarbiya wa-t-Turat, 0.D.

———, Tarih al-umam wa-l-mulik, ohne Ed., 11 Bde., Beirut: Dar at-Turat, 1977.

at-Tahawi, Gafar, Ahkam al-Quran al-karim, ed. von Sa‘deddin Unal, 2 Bde., Istan-
bul: Diyanet, 1995-1998.

‘Ukasa, Mahmaud, al-Hukm fi l-islam: Dirdsat dalalat al-mafbam fi -Qur an al-karim
wa-‘asr an-nubuwwa wa-'asr al-hulafa’ ar-rasidin, Kairo: Maktabat al-Angla al-
Misriyya, 2002.

Vogel, Pierre, ,,1/2 ,Wer nicht nach dem waltet, was Allah herabgesandt hat das
sind die Ungldubigen, youtube.com/watch?v=vtkvn63IYJA, letzter Abruf
30.1.2022.

Wagner, Mark S., ,,Hukm bi-ma anzala’llah: The Forgotten Prehistory of an Islamic
Slogan®, in: Journal of Qur anic Studies 18 (2016), S. 117-143.

al-Waqidi, Muhammad b. ‘Umar, al-Magazi, ed. von Marsden Jones, Beirut: Dar
al-‘Alami 1989.

Watt, Wiliam Montgomery, Mubammad at Medina, Qxford 1956.
az-Zuhayli, Muhammad Mustafa, al-Wagiz fi usul al-figh al-islami, Damaskus: Dar
al-Hayr, 2006.

63

https://dolLorg/10.5771/9783748032727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. https://wwwInlibra.com/de/agh - Open Access - [ Immm.


http://youtube.com/watch?v=vtkvn63IYJA
https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://youtube.com/watch?v=vtkvn63IYJA

https://dol.org/10.5771/9783748932727-21 - am 12.01.2026, 03:13:55. htps//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T x|


https://doi.org/10.5771/9783748932727-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einleitung
	1.1 Das semantische Feld
	1.2 Das klassische ḥukm-Konzept

	2. Das ḥukm im Zeichen der göttlichen Autorität
	2.1 Das ḥukm im Koran
	2.1.1 Die semi-oralen Wurzeln der Koransprache
	2.1.2 Das ḥukm in mekkanischen Versen
	2.1.3 Das ḥukm in medinensischen Versen

	2.2 Das ḥukm im Überlieferungskorpus
	2.3 Das ḥukm in frühen fiqh-Abhandlungen: Der Übergang zur Schriftlichkeit

	3. Das ḥukm als (schrift-)hermeneutisches Paradigma
	3.1 Das ḥukm in Pionierwerken der uṣūl al-fiqh
	3.1.1 Das ḥukm in der Risāla von aš-Šāfiʿī
	3.1.2 Das ḥukm in frühen Werken der uṣūl al-fiqh

	3.2 Entwicklungen innerhalb der Textgattung aḥkām al-Qurʾān

	4. Zusammenfassung
	5. Islamtheologische Ausblicke
	Literaturverzeichnis

