
9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

9.1 Tierische Gottheiten und der sozialhybride Mensch-Tier-Lebensraum

Die Geschichte der Beziehungen zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tie-

ren, ihre Interaktionen und die Zuschreibungen von Gesellschaften an Tiere sind kultu-

rell und historisch unterschiedlich gewachsen. Sie sind geprägt von religiösen Weltan-

schauungen, philosophischen Konzepten, biografischen Erfahrungen und seit dem 20.

Jahrhundert zunehmend durch wissenschaftliche Studien sowie ökonomisches Kalkül.

Im transkulturellen und transhistorischen Vergleich nehmen Tiere in religiösenWeltan-

schauungen eine bedeutende Rolle ein.Mythologien, ikonografische Darstellungen und

die von Historiker∙innen und Ethnolog∙innen erforschten Verehrungspraktiken veran-

schaulichen die zahlreichen unscharfen und porösen Trennlinien, die zwischen Men-

schen und Tieren sowie Göttern und Tieren gezogen wurden beziehungsweise werden.

Im antiken Griechenland wurdenWesen verehrt, die halb Gott, halb Tier waren, wie der

Gott Pan, der halb Mann, halb Ziege war. Im alten Ägypten wurde Anubis, ein Gott mit

Hundekopf verehrt und in Indien ist seit Jahrtausenden Ganesha, der Gott mit Elefan-

tenkopf, besonders beliebt (vgl. DeMello 2012: 35ff., 308).

Für die ethnischen Minderheiten Amerikas und Australiens sind Totemtiere be-

zeugt, die die Genealogie von Ethnienmaßgeblich beeinflussen sowie das soziale Leben

strukturieren. Allgemein kommt ausgewählten Tieren innerhalb indigener Kulturen

eine besondere Bedeutung zu: Sie fungieren als Symbol, das auf unterschiedliche Clan-

Werte und Charaktereigenschaften verweist, oder sie haben eine bestimmte Aufgabe

bei der Welterschaffung oder -Erhaltung inne – entweder sehr direkt und konkret im

Rahmen von Opferritualen oder zumindest in denMythologien. Beide Bereiche können

sich auch überlappen: Bei den Tlingit Nordamerikas beispielsweise wird der Rabe als

Erschaffungsgott und als Clan-Vorfahre verehrt. So wird er als Totemtier geachtet,

aber dennoch für spezifische Anlässe innerhalb von Opferritualen getötet. In manchen

Kulturen werden Tiere zwar nicht direkt sakralisiert, ihnen kommt aber zumindest

die Rolle zu, enge Verbündete von Göttern zu sein: Die gallische Göttin Epona wurde

beispielsweise angerufen, um Pferden Schutz zu gewähren (vgl. DeMello 2012: 34, 301,

304).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Schließlich lassen künstlerische und rituelle Gegenstände sowie überlieferteMythen

auf eine sehr früh ansetzendeHaustierhaltung schließen,weshalb Haustiere nahezu als

Bestandteil derMenschheitsgeschichte gelten können. EinigeWissenschaftler∙innen le-

sen die Begegnung zwischen Mensch und Tier, die mit der Domestizierung und Zäh-

mung einherging, als eine verstärkte Ausdifferenzierung zwischen der Lebenswelt des

Menschen und des Tieres, zunächst vor allem in Europa, dem Nahen Osten und Asien:

Bedingt durch den Beginn der Nutztier-Haltung, das heißt der Kontrollausübung über

Tiere, teilte sich allmählich diemenschliche Perspektive auf das Tier in die Bereiche Kul-

tur und Natur. Mensch und Tier gehörten ab der Entwicklung der Landwirtschaft nicht

mehr der gleichen Lebenswelt an, sondern sie nahmen einen zunehmend ausdifferen-

zierten sozialen Raum ein (vgl. Böhme 2004: 16, 315; Serpell 2017: 82). Diese Ansicht wird

allerdings von anderen Geisteswissenschaftler∙innen infrage gestellt: Tiere seien nicht

lediglich demWillen der Menschen ausgeliefert, sondern der Lebensraum von Tier und

Mensch sei miteinander verwoben. Nicht nur hätten Menschen Pflanzen und Tiere ver-

ändert, diese würden ebenso den Menschen verändern. Domestizierte Tiere wiederum

seien Sozialhybride, die auf eine künstlicheNatur-Kultur-Trennung hinweisen (vgl. Sté-

panoff 2019: 4).Vor diesemHintergrundwird im folgendenKapitel herausgearbeitet,wo

Biodynamiker∙innen ihre Tiere in ihrem kosmologischen und sozialen Gefüge verorten,

wie siemit ihrenHoftieren kommunizieren, interagieren,wie sie sie interpretieren und

welche Bewusstseins- undGefühlsfähigkeiten sie ihnen zuschreiben.Eswird darumge-

hen,was die Landwirt∙innen vonTieren lernenundumgekehrt sowiewas das Schlachten

eines Tieres impliziert.

9.3 Das Tier als Gegenstand der Kultur- und Sozialwissenschaften

Obwohl domestizierte Tiere und Wildtiere weitestgehend im Alltag der Menschen prä-

sent waren und sind, wurde das Themenfeld »Tiere als soziale Akteure« in den Sozial-

und Kulturwissenschaften bis weit ins 20. Jahrhundert überwiegend ignoriert. Inner-

halb der Soziologie diskreditierte vor allem Goerge Herbert Mead diesbezügliche For-

schungsprojekte. Er argumentierte, Tieren fehle die Fähigkeit, symbolisch zu denken

und zu kommunizieren, sprich Bedeutung auszuhandeln und deshalb könnten sie kein

Gegenstand von kulturwissenschaftlichen Studien bilden.Geisteswissenschaftler∙innen

urteilten ihrerseits überwiegend, Tiere seien sprachlose Wesen ohne Selbstbewusstsein

unddavon abweichendePositionenwürden auf anthropomorphisierendenProjektionen

beruhen (vgl. Arluke, Sanders 1996: 80f.).

Auch die Kulturanthropologie fragte in ihren Anfängen zunächst nach der Rolle des

Tiers als Ressource,Ware oder Produktionsmittel. Anthropologische Studien sahen Tie-

re demnach primär als wesentlichen Bestandteil der menschlichen Ökonomie und Öko-

logie, in deren Zentrum der menschliche Standpunkt und seine Handlungsrationalität

stand. Typisches Beispiel sind die Forschungsarbeiten des Kulturmaterialisten Marvin

Harris, der vor allem die ökonomischen Gründe für die Zuneigung zu bestimmten Tie-

ren untersucht hat: Die Verehrung der Kuh in Indien und die Verbundenheit der Neu-

guineer mit Schweinen führt er in seinemModell auf ökonomische Vorteile zurück (vgl.

Harris 1989: 11f., 35f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 243

Eine weitere zentrale, frühe Arbeit ist die von Evans-Pritchard aus dem Jahr 1940

zu den afrikanischen Nuer. Er beschreibt darin die besondere Zuneigung der Nuer ge-

genüber ihren Nutztieren. Die Rinder dienten dabei nicht nur zur Nahrungsmittelsi-

cherung, sondern sie seien auch ein zentrales Bindeglied in sozialen Beziehungen; so

bestehe die Mitgift bei einer Hochzeit beispielsweise aus einer bestimmten Anzahl von

Kühen.Das engeBeziehungsgeflecht zudenTierenwerdeüberdies bei denFrauendurch

dieÜbernahmedesKuhnamensvonderKuh,die siemelken,markiert;Männerhingegen

trügen einen Spitznamen, der an die Farbe oder die Form ihres Lieblingsochsen ange-

lehnt sei. Schließlich seien sie aus den bedeutendsten Ritualen der Nuer nicht wegzu-

denken.Wie bei denmeisten sozialen Interaktionen würden eine Reihe von Ambivalen-

zendasVerhältnis zu denRindernprägen,denndieNuer seien darin geschickt, die Tiere

durch ihre Nähe für ihre Zwecke zumanipulieren (vgl. Evans-Pritchard 1940: 16f.).

In einer Studie zu Rinderherden bei den Lesotho in Südafrika geht der Anthropo-

loge James Ferguson ebenfalls der Bedeutung der Rinder nach – vorrangig derjenigen,

die sie für Männer einnehmen. Er spricht von der BovineMysthique, um die Sozialbezie-

hungen der Menschen untereinander zu bezeichnen, die durch die Rinderhaltung mo-

delliert werden. Bei arrangierten Hochzeiten würden Herdentiere von der Familie des

Bräutigams an die der Braut weitergegeben.Männer könnten darüber hinaus ihre Tiere

verleihen und über diesenWeg einen Patron-Status erlangen. Zwar könnten Frauen von

Männern Wertgegenstände oder Geld verlangen, jedoch bleibe der Mann der Herr der

Rinder, weshalb diese ihm zusätzlich Macht und Autorität sicherten: Die Rinder seien

eineMännerangelegenheit.Dies erklärt Fergusonzufolge,warumdieRinderhaltungun-

ter den derzeitigen Bedingungen der wirtschaftlichen Globalisierung – entgegen man-

chen Erwartungen – in Südafrika an Bedeutung gewinnt (vgl. Ferguson 1985: 647ff.).

Der Fokus dieser hier beschriebenen ethnografischen Arbeiten liegt vornehmlich

auf einer funktionalen Analyse der Tier-Mensch-Beziehung und weniger darauf, wie

durch Erfahrungswissen und Beobachtungen das domestizierte Tier konzeptualisiert

wird. Fungieren Tiere nicht direkt als bedeutender Subsistenzfaktor, wurde ihnen

symbolische Macht zugeschrieben: Sie dienen dem Menschen als Prestigeobjekt, Op-

fergabe oder Totem. In diesen Analyserastern bleiben Tiere vorrangig Objekte ohne

Handlungsmacht (vgl. Noske 2015: 327f.). Die referierten früheren Arbeiten richteten

vor allem das Augenmerk auf die Sozialstruktur der Menschen und eruierten, welchen

sozioökonomischen Einfluss oder symbolischen Wert die Tierhaltung in menschlichen

Gesellschaften hatte. Diese Ethnografien, die vornehmlich das Sozialleben und Sub-

sistenzfragen des Menschen behandelten, leisteten einen nicht unerheblichen Beitrag

zum Verständnis von soziökonomischen Dynamiken, doch seit Anfang der 1990er Jahre

werden Gemeinschaften breiter gefasst, indem das Feld des Sozialen zunehmend auf

nichtmenschliche Lebewesen und Aktanten ausgedehnt wird. Unter anderem angeregt

durch die Arbeiten von Bruno Latour kommen vermehrt Fragestellungen auf, die die

Handlungsmacht der Nichtmenschen beinhalten und den Verflechtungen zwischen

Menschen und Nichtmenschen nachgehen: Was leisten Tiere oder Maschinen für Men-

schen, welche Arbeit delegieren wir an sie und inwiefern sind sie Teil unserer sozialen

Netzwerke? Wie interdependent sind Menschen und nichtmenschliche Akteure oder

Aktanten? Welche Kollektive bestehen zwischen Menschen und Nichtmenschen? Was

ist das »Soziale«? Oftmals können die Sozialwissenschaften ihren Gegenstand nicht

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

klar umreißen, da immer deutlicher wird, dass das, was »uns« ausmacht, eben nicht

lediglich eine ausMenschenbestehendeGesellschaft sein kann,sondern einZusammen-

schluss an unterschiedlichen, sich immer wieder neu konstituierenden Netzwerken,

Lebensknoten und Zusammenkünften, die eben nicht stets menschlicher Natur sind.

Das Soziale ist demnach kein klar definierter Bereich, sondern wird viel eher durch

Begegnungen zwischen Lebewesen, Halblebewesen (wie Viren) und Dingen geformt

und hervorgerufen (vgl. Latour 2005: 7f.; 2021: 46, 63).

DonnaHarawaybeginnt ihrBuchWhenSpeciesMeetmit demSatz »ot hemnever been

human« (Haraway 2007: 1), als Anlehnung an Latour, der die Aussage »ot hemnever been

modern« (Latour 1991) popularisiert hat. Haraway möchte sich von der Idee verabschie-

den, der Mensch sei die Krone der Schöpfung und plädiert dafür, den Menschen als Teil

einesGeflechts vonLebewesen zu sehen,diemiteinander interagieren.Siewill eine neue

Perspektive auf Lebewesen eröffnen, die unseren Umgangmit Tieren verändern soll:

[…] those who are ot h in the world are constituted in intra- and interaction. The part-

ners do not precede the meeting; species of all kinds, living and not, are consequent

on a subject- and object-shaping dance of encounters. Neither the partners nor the

meetings in this book [When Species Meet] are merely literary conceits; rather, they

are ordinary beings-in-encounter in the house, lab, field, zoo, park, oce, prison, ocean,

stadium, barn, or factory. As ordinary knotted beings, they are also always meaning-

making figures that gather up those who respond ot hem into unpredictable kinds of

»we«. (Haraway 2007: 4f.)

Haraway schreibt, sie interessiere sich für Companion Species, dabei würden die meis-

ten wohl an Hunde, Katzen oder tropische Fische denken. Aber sie denke zuvorderst

an historisch situierte Lebewesen, Menschen einbegriffen, an ein Becoming-with, an Al-

lianzen oder weniger harmlose Zusammenkünfte, bei denen Lebewesen sich in einem

bestimmten Beziehungsgeflecht treffen. Gerade im Kontext der Globalisierung des 21.

Jahrhunderts sei dasAufzeigen vondynamischenProzessen sinnvoller als eine starreKa-

tegorienbildung1 (vgl. Haraway 2007: 16f.). Daneben spricht sich seit den 1970er Jahren

der Philosoph Peter Singer gegen den Speziesismus aus, die Voreingenommenheit einer

Spezies gegenüber anderen biologischen Gattungen zugunsten der eigenen Interessen.

Menschen seien nicht berechtigt, die Bedürfnisse vonWesen deshalb als geringer zu be-

werten, weil sie einer anderen Spezies angehören würden (vgl. Singer 1996: 35).

Auch in neueren Ethnografien und soziologischen Arbeiten lässt sich eine Verschie-

bung der Schwerpunkte feststellen, beispielsweisewird vermehrt versucht, zu verstehen

1 Eine explizite Anlehnung an Haraway lässt sich bei Räsänen und Syrjämaa finden, die ihre Arbeit

in ein Kontinuum der Gender Studies einschreiben: »In recent decades a thorough transformation

in societal research has taken place, as many groups that were previously perceived as being pas-

sive or subjugated objects have become active subjects. This fundamental reassessment, which

was first promoted by feminist and radical studies, has subsequently been followed by spatial

and material turns that have brought non-human agency to the fore. Human-animal studies be-

long to the same continuum, in the sense that they examine a previously ignored group of actors

and foreground non-human agency.« (Räsänen, Syrjämaa 2019: 1)

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 245

unter welchen Bedingungen Tiere in indigenen Kulturen, in Laboren oder in landwirt-

schaftlichen Tierhaltungskontexten zu Akteuren werden und welche Interspezies-

Kommunikation sich dort herausbildet. Zu nennen sind die Ethnologen RaneWillerslev

(2007, 2012), Viveiros de Castro (1998, 2004), Tim Ingold (1980, 1988, 2011) und Philippe

Descola (2011) für ihre Schriften über Ethnien im Amazonas und in den Polarregionen.

Die Soziologin Jocelyne Porcher und die Wissenschaftsphilosophin Vinciane Despret

(2007) legen ihrerseits den Fokus auf das Sozialleben, das Tiere untereinander und in

kooperativen Verhältnissen zu Menschen pflegen. Die Soziologen Arnold Arluke und

Clinton Sanders (1996) untersuchen wiederum, welche Tier-Mensch-Interaktionen in

beruflichen Kontexten stattfinden und welche Formen von Stress sich darin entwickeln

können. Margo DeMello (2012), eine Kulturanthropologin, zeigt ihrerseits Perspekti-

ven für die zeitgenössische Forschung auf, die Mensch-Tier-Beziehungen analysiert:

Wie Tiere gesehen und behandelt werden, bestimme auch der jeweilige gesellschaft-

liche Sinnzusammenhang, der innerhalb ein und dergleichen Gesellschaft zu einem

gegebenen Zeitpunkt unterschiedlichen Perspektiven unterliegen kann; der Soziologe

Frank Thieme schlussfolgert zum gleichen Thema: »Tiere widerfahren, sie erleben oder

erleiden höchst unterschiedliche Zuschreibungen« (Thieme 2015: 7).

Die vorliegende Arbeit orientiert sich an diesen Werken, die nicht nur die symbo-

lische und ökonomische Bedeutung von Tieren für den Menschen analysieren, sondern

ebenfalls Fragestellungen nachgehen,die die Beziehungen und Interspezies-Kommuni-

kation zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tieren zum Gegenstand haben,

wie sichdiesematerialisieren,undauch,welchenkontextuellenAnpassungen,Kontinui-

täten oderNeuinterpretationen sie diesbezüglichunterliegen.Über die biodynamischen

Binnendiskurse über Tierwohl, insbesondere im Hinblick auf das Schlachten, und un-

terschiedliche Annäherungspraktiken im hybriden Mensch-Tier-Sozialraum sollen sich

zudem Profil und Selbstverständnis der Demeter-Landwirtschaft herauskristallisieren.

9.3 Das Tierverständnis der Biodynamiker∙innen

9.3.1 Tiere: Astralische Wesen

In biodynamischen Kontexten werden unterschiedliche Fragen in Bezug auf Tiere dis-

kutiert. BesitzenHoftiere phänomenales Bewusstsein (beziehungsweise eine Seele oder

wie Anthroposoph∙innen häufig sagen »Astralität«), haben sie ein Gedächtnis, haben sie

Handlungsmacht? Was heißt es, Tiere zu vermenschlichen und welche Art von Gefüh-

len können Haustiere ausdrücken und spüren: Trauern Rinder, unterhalten sie Freund-

schaften und ein Verwandtschaftsleben? Welche Erfahrungen machen Menschen, die

mit Tierenarbeitenundumgekehrt?DieAntwortenderGesprächspartner∙innenundder

biodynamischen Literatur fallen unterschiedlich aus und sind in eineMatrix von zeitge-

nössischen Debatten, biografischen Erfahrungen und anthroposophisch-weltanschau-

lichen Postulierungen eingebettet.

Die Position, dass die Hoftiere der Landwirt∙innen ein affektives Innenleben, Emp-

findsamkeit – im anthroposophischen Jargon: Astralität – erleben, wird überwiegend

geteilt, wie in den folgenden Unterpunkten gezeigt werden wird. Dennoch werden ei-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

nige Konzepte und Zuschreibungen gelegentlich kontrovers diskutiert, und es bestehen

unterschiedliche Annäherungen an Tiere. Diese reichen von Alltagsbeobachtungen hin

zur Anwendung der in anthroposophischen Kreisen verbreiteten Beobachtungs- und

Einfühlungsideale sowie der Bildekräftewahrnehmung. Im nächsten Unterpunkt wird

sich zunächst den offiziellen Tierzuschreibungen, also dem institutionalisierten Stand-

punkt, zugewendet und im Anschluss werden die Feldberichte und Interviews mit den

Biodynamiker∙innen erläutert.

Wie bereits im Zusammenhang mit dem anthroposophischen Naturkonzept darge-

legt,beinhaltenSteinersKategorienbildungenevolutionistischeKonzeptionensowiebe-

stimmte Hierarchisierungen.Wobei Tiere eine Zwischenposition zwischen Pflanze und

Menscheinnehmen.DiePflanze (wie auchdasTierundderMensch) besitzt nachanthro-

posophischem Selbstverständnis eine ätherische Komponente, im anthroposophischen

Sprachgebrauch auch »Lebendigkeit« genannt. Darüber hinaus sei das Tier zusätzlich

mitAstralität, also einerSeele ausgestattet.PflanzenbesitzenderAnthroposophie zufol-

ge zwar auch einen Astralleib, dieser sei jedoch nicht an den physischen Leib gekoppelt

und verweile in der Astralwelt. Tiere und Menschen sind Steiner zufolge stärker eman-

zipiert von ihrer Umgebung, der »äußeren Welt« (GA 327: 32). Allerdings besitzen Tiere

nach anthroposophischem Selbstverständnis kein selbstreflexives Ich, d.h. kein indivi-

duelles Ich-Bewusstsein und kein Ich-Konzept wie der Mensch. Sie seien zwar stärker

individualisiert als Pflanzen, aber nicht im gleichenMaße wie der Mensch.

Anders als den Menschen betrachtet Steiner das Tier nicht als ein Wesen, das eine

Dreigliederung des Organismus aufweist, sondern lediglich eine Zweigliederung. Dem

Menschen attestiert Steiner, wie 1917 in seiner Menschenkunde Von Seelenrätseln darge-

legt, eine Ausdifferenzierung in die drei Grundprinzipien Denken, Fühlen und Wollen,

die jeweilsmit denvon ihmbestimmtenGliedernkorrelieren sollen:–dasNervensinnes-

system mit dem Denken, das Rhythmussystem mit dem Fühlen und das Stoffwechsel-

systemmit demWollen. BeimMenschen stehe das Nervensystem, die bewusst im Kopf

stattfindendeDenkleistung, in einer Polarität zu den unbewusstenVorgängen des Stoff-

wechsels unterhalb des Zwerchfells; die AtmungsorganeunddasHerz, also das rhythmi-

sche System, sollen ihrerseits beide Polaritäten trennen (GA 21). Bei Tieren, schlussfol-

gert Steiner, sei diese Trennung durch das mittlere Glied nicht derart gewährleistet wie

beim Menschen und deshalb spricht er beim Tier von einer »Zweigliederung des Orga-

nismus« (GA 327: 205). Die Zweigliederung führe nun dazu, dass die Prozesse im Kopf

vorzugsweise sinnlich bestimmt seien. Er zementiert so einmal mehr seine Annahme,

das Tier sei, anders als der Mensch, nicht durchweg autonom von seinem Umfeld und

kein selbstreflexives Wesen – denn seine Sinne hätten es »mit kosmischen Kräften zu

tun« (GA 327: 206). Gelegentlich wird diese Unterteilung in Zwei- und Dreigliederung

im biodynamischenMilieu weiterhin vertreten.

Allerdings sind die Werke, die über die Tierthematik innerhalb der Anthroposo-

phie publiziert wurden, überschaubar. Im ifaust.de, Archiv des Forschungsrings, sticht

die innerhalb der Demeter-Landwirtschaft besprochene Publikation Mensch und Tier:

Fünf Einblicke in ihren Wesensunterschied (1928, weitere Auflagen folgten 1954 und 1981)

hervor, die von Hermann Poppelbaum verfasst und von Günther Wachsmuth und der

Naturwissenschaftlichen Sektion in Dornach herausgegeben wurde. Diese Abhandlung

gibt Einblick in die Attraktivität, die das anthroposophische Mensch-Tier-Ideengebilde

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 247

und das anthroposophische Selbst- und Wissenschaftsverständnis unter Umständen

ausüben kann. Steiner nämlich bietet, anders als Darwin, eine Kosmologie an, in der

der Mensch im Zentrum steht. Wachsmuth lobt in seinem Vorwort das Buch, das nicht

wie die sich etablierende Naturforschung in einer »quantitativen Vermehrung« von

»Einzeltatsachen« verharre, sondern sich der »Kardinalfrage« der »Naturerkenntnis«

annehme sowie dem »trotz oder wegen Darwin noch immer ungeklärten Verhältnis von

Tier undMensch« (Poppelbaum 1928: 7).

In der Vorrede des Verfassers ist zu lesen, dass Poppelbaum die virulenten Debatten

rund um die Abstammungslehre mit Leidenschaft verfolgt habe, und er der Meinung

war, dass sie sich eigentlich in der ersten Dekade des 20. Jahrhunderts zugunsten von

Darwin geklärt hätten. Allerdings trat in Poppelbaums Leben »eineWendung ein durch

die schicksalsentscheidende Berührungmit Rudolf Steiner«, durch die er erkannt habe,

derMensch sei nichtmehr »zufälligerEndpunktderTierreihe, sondernderSchwerpunkt

der Naturreiche« (Poppelbaum 1928: 9). Steiner erlaube es ihm, die Evolutionslehre auf

den Kopf zu stellen: Der Mensch sei nicht mehr der Endpunkt der Evolution, sondern

»ihr verborgener Quell«, das Urbild aus dem auch die Tierseele stamme (Poppelbaum

1928: 10). Die Menschenseele habe sich also nicht aus der Tierseele heraus entwickelt,

sondern andersherum:Die Tierseele sei imurzeitlichenUrbild desMenschen bereits an-

gelegt gewesen.Zugleich sei inderMenschenseeledasGöttlichemikrokosmischabgebil-

det.Poppelbaumschlussfolgert deshalb:DerMenschkönnemitder »ganzenWelt und je-

demWesen Zwiesprache« halten (Poppelbaum 1928: 10). Das Denken sei demMenschen

unmittelbar gegeben, es sei demnach eine objektive Tatsache, denn »jegliche Erkennt-

nis ist ja mit einem geheimen Anfangsgliede an dies Zentrum gekettet«, also »jederzeit

uranfänglich vorzufinden« (Poppelbaum 1928: 115) und mit dem All-Einen verbunden.

Da derMensch über das Denken in einem »lebendigen Zusammenhangmit den Dingen

lebt«, könne er auch die unsichtbaren Prinzipien wahrnehmen, die die Dinge um ihn

herum durchweben und gestalten (Poppelbaum 1928: 116).

Über diese Zwiesprache und die übersinnliche Anschauung habe Steiner, laut Pop-

pelbaum, feststellen können, dass die »niederen Tiere« (ausgenommen sind hier Säu-

getiere und Warmblüter wie Vögel) die Welt lediglich in symbolischen Bilderlebnissen

erfahrenwürden, vergleichbarmit der Traumwelt vonMenschen (vgl. Poppelbaum 1928:

109).Die Erlebniswelt dieser Tiere sei »bunt undmitmannigfachen suggestivenQualitä-

ten durchwoben«, obwohl »viele Tierpsychologen der neueren Zeit« Tierhandlungenmit

einem Uhrwerk vergleichen würden – aber diese würden irren. Das Defizit dieser Tiere

ist aus anthroposophischer Sicht eher, dass sie nicht wie der Mensch durch das Wach-

bewusstsein und das Ich-Bewusstsein die Außenwelt als gegenstandsbezogen erleben

könnten (Poppelbaum1928: 110).Unter anderemdeshalb seien beimMenschen erkennen

undhandeln getrennteHandlungen,währenddiese »beimTiere indas voneinemBilder-

lebnisse beherrschte Gesamtgeschehen zusammengezogen« seien, eben ähnlich zu den

Traumerlebnissen (Poppelbaum 1928: 113). Tiere seien in der Regel mit ihrer Umgebung

verwoben,das Erkennen der Außenwelt sei nahezu ein Erkennen durch den Leib.Beson-

dersMolluskenwürden sich an ihreUmgebunganpassen, ihreKörper seienwie eineVer-

längerung dieser Umgebung: Denn ihre Farbschattierungen seien eine Weiterführung,

eine Anpassung daran (Poppelbaum 1928: 105). Trotzdem unterlägen ihre Bewegungen

und ihr Erleben nicht schematischen Abläufen, sondern besäßen innere Plastizität: Es

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

würden keine »starren Muster vor[liegen]«, sondern ihnen lägen »Typen zugrunde, die

sich variieren lassen« (Poppelbaum 1928: 113). Bei Vögeln und Säugetieren könne man

zwar eine gewisse Autonomie von derUmgebung feststellen –Krähenwürden beispiels-

weise zwischen Flinte und dem Stecken auf dem Rücken des Bauern unterscheiden –,

dennoch würden sie im Vergleich zum Menschen unverhältnismäßig auf äußere Reize

reagieren und könntenmehrheitlich keine Bedeutungszuschreibung zuordnen (Poppel-

baum 1928: 120).

Das ehemalige Vorstandsmitglied des Demeter-Verbandes, der anthroposophische

Tierarzt Wolfgang Schaumann (1924–2008), vermittelte ein ähnliches Tierverständnis.

Zwar betont auch er, dass in den Tieren eine »Weisheit waltet; eine Intelligenz, die dem

Leben dient, das Leben der Tierart erhält und fördert« (Schaumann 1988: 112), doch die

Tiere seien leiblich von ihremWillensdrangbestimmt.Dies habe er nachGeburten beob-

achtet: »Wenn die Kuh nach der Geburt sich umsieht, nimmt sie das Kalb wahr, und so-

gleich entsteht ein starkesDrängen,mitdemKopf zumKälbchenhinzugelangen.Siewill

nicht nur sehen, sondern auch riechen und schmecken […] Der ganze Leib ist ergriffen

von demWillen, zum Jungen hinzugelangen […]« (Schaumann 1988: 113). Die Tiere seien

innerlich von ihren Sinneserscheinungen durchdrungen; sie seien in ihreUmwelt einge-

bunden, »ihren Lust- und Unlustgefühlen folgend« (Schaumann 1988: 114). Die Art, wie

sich Tiere in ihreUmwelt eingliedern,würden ihreGliedmaßen und Stoffwechselorgane

diktieren. Da der Mensch aber eine von seiner Umwelt emanzipierte, vorausschauende,

kalkulierende Intelligenz besitze, könne er diese zur Grundlage seines Handelns setzen

und in die Entwicklung von Tierarten lenkend eingreifen, beispielsweise imRahmen der

Tierzucht (Schaumann 1988: 113f.).

Der Mensch zeichnet sich in diesen anthroposophischen Schriften durch seinen

emanzipierten Bezug zur Umwelt aus sowie durch sein Ich-Bewusstsein und seine Fä-

higkeit, Unsichtbares und die geistige Welt über das Denken abzutasten. Tiere würden

dies nicht vermögen, würden aber ein ausgeprägtes Gefühls- und Innenleben besit-

zen. Im Verlauf der vorliegenden Arbeit wird an mehreren Stellen deutlich, dass diese

Sichtweise nicht singulär von Poppelbaum und Schaumann vertreten wird, sondern

weiterhin – wenngleich sie nicht gänzlich unumstritten ist – als Schwerpunktsetzung

innerhalb des biodynamischenMilieus im 21. Jahrhundert akzeptiert wird.

Dass der tierische Organismus durch seine Form- und Farbengestalt sowie seine

Gliedmaßen »im ganzen Zusammenhang des Naturhaushalts drinnen« (GA 327: 58)

leben würde, hat Steiner ebenso im Landwirtschaftlichen Kurs vermittelt. Er dichtet dabei

ferner eine kosmologische Bedeutung und Einbettung hinzu, indem er auf die Plane-

teneinwirkungen verweist: So sei der hintere Teil des Rindes von Venus-, Merkur- und

Mondeinwirkungen durchdrungen und polar dazu stehe der Kopf und die Schnauze in

Verbindungmit der Sonne (GA 327: 58f.).

9.3.2 Rinder und ihre kosmosempfangenden Antennen

Da Haus- und Hoftiere (einige Biodynamiker∙innen treffen keine begriffliche Unter-

scheidung) mit ihrer angenommenen seelischen Qualität ein verbindendes Element

im Betrieb darstellen, kommt ihnen eine besondere Rolle bei der Hofgestaltung zu. Es

wurdenDemeter-Richtlinien ausgearbeitet, die die Tiere und ihreWesensart besonders

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 249

schützen sollen: Für Rinder liegt beispielsweise ein Verbot der »Enthronung« vor, die

Herdengröße bei Hühnern ist begrenzter im Vergleich zu anderen Landwirtschaftsfor-

men in Industrieländern und die Bienenhalter∙innen müssen das Bienenschwärmen

ermöglichen, um nur einige Beispiele zu nennen (vgl. Geier, Fritz 2016: 102, 105). Wie

für die Anthroposophie charakteristisch, orientiert sich die Demeter-Leitung an dem

von Steiner vorgeschlagenen »holistischen« Blick auf Tiere.Nicht das sezierte Knochen-

gerüst gelte es zu studieren, sondern »den Haushalt der Natur« und die Umwelt des

Tieres – nur so könne man das Tier und die Natur verstehen. So vermittelte Steiner:

»wenn man hinsieht auf dasjenige, womit das Tier in einer ganz unmittelbar intimen

Wechselwirkung steht« (GA 327: 198).

Besonders beachtet werden dieHausrinder2 in der biodynamischen Landwirtschaft;

ihnen kommt nach biodynamischem Selbstverständnis die Funktion zu, den Hoforga-

nismus zu harmonisieren –durch ihre ruhigeWesensart einerseits, aber auch durch ih-

renwertvollen Dung. Steiner überhöht im LandwirtschaftlichenKurs den Verdauungspro-

zess der Kuh, dessen Vorzüglichkeit man vor allem an den Hörnern und Klauen ablesen

könne. Des Weiteren konzentriere sich in den Hörnern eine kosmische Kraft, die den

vorhandenen Hoforganismus nähre, indem sie sich über die Verdauung mit dem aus-

zubringenden Mist vereine. In diesem Sinne wird im folgenden Auszug von Steiner die

Kuh als Wesen gedeutet, welches das Astralische in sich aufnimmt:

Die Kuh hat Hörner, um in sich hineinzusenden dasjenige, was astralisch-ätherisch ge-

stalten soll, was da vordringen soll beim Hineinstreben bis in den Verdauungsorga-

nismus, so daß viel Arbeit entsteht gerade durch die Strahlung, die von Hörnern und

Klauen ausgeht, im Verdauungsorganismus. […] Etwas Lebenstrahlendes, und sogar

Astralisch-Strahlendes haben Sie im Horn. Es ist schon so. Würden Sie im lebendigen

Kuhorganismus herumkriechen können, so würden Sie, wenn Sie drin wären im Bauch

der Kuh, das riechen, wie von den Hörnern aus das Astralisch-Lebendige nach innen

strömt. Bei den Klauen ist das in einer ähnlichen Weise der Fall. (GA 327: 97f.)

2 Wenngleich Erläuterungen über Rinder im Vergleich zu anderen Nutztieren den Landwirtschaft-

lichen Kurs dominieren, werden Fragen der Tierhaltung wiederum im Gegensatz zum Pflanzen-

anbau nur peripher von Steiner behandelt. Zander vermutet, dies zeige, dass Steiner die Schwer-

punkte auf die betriebswirtschaftliche Situation der Keyserlingks abgestimmt habe. Beispielswei-

se führe Steiner seineAnsichten über Rübennematoden – ein konkretes Problem, das in Koberwitz

vorherrschte – detailreich aus, während Fragen der Viehwirtschaft nachrangig behandelt werden

(vgl. Zander 2007: 1595f.). Liest man allerdings den Fragenkatalog, den der Graf Carl von Keyser-

lingk einenMonat vor Kursbeginn an Steiner übermittelt hatte, lässt sich ein Interesse an Tierwohl

und Tierzuchtfragen seitens desGrafen feststellen: Er stellte Fragen bzgl. Überbeanspruchung und

Kastration von Tieren, künstlicher Befruchtung, den Gestirneinflüssen bei der Haustierzucht so-

wie, inwiefern das Urtier tierische Arten geprägt habe. Außerdem berichtet der Neffe des Grafen,

Alexander vonKeyserlingk, dass seinOnkel sich vondemüblichenVorgang, jedes Jahr 1.000Milch-

kühe zu kaufen, es »abzumelken« undwieder als Schlachtvieh zu verkaufen, loslösen wollte. Kran-

ke Rinderbestände aufgrund von Leistungsfütterung und noch kursierender Tuberkulose wurden

ebenfalls beobachtet (vgl. Koepf; Plato 2001: 18, 33). Die Themenschwerpunkte hätten demnach

gleichermaßen anders gelagert sein können.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit


250 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

DieHörnerderKühe sinddemnach laut Steiner eineArt kosmischeAntenne,die dieAus-

scheidung veredelt. Der Kuh-Mist wird dabei zur Grundlage für die Etablierung eines

anzustrebenden kosmischenGleichgewichts imgesamten landwirtschaftlichenÖkosys-

tem, das letztlich ebenfalls gesundheitsfördernd auf den menschlichen Körper wirken

soll, der von biodynamischen Erzeugnissen genährt wird. In diesem Sinne bilden für

Steiner Kühe buchstäblich die Grundlage für die biodynamische Landwirtschaft: Das

Geistige soll durch ihrenMist harmonisiert werden (vgl. LeVasseur 2016: 122).

Aber nicht nur die kosmisch strahlenden Hörner reichern im biodynamischen Kos-

mos den Mist an, sondern ebenso deren Einfluss auf die Gehirnaktivität. So korreliert

Steiner im Landwirtschaftlichen Kurs das Gehirn und den Darm der Kuh und schreibt:

»die Hirnmasse ist einfach zu Ende geführte Darmmasse« (GA 327: 201). Diese Analo-

giebildung resultiert möglicherweise zum einen aus einer wahrgenommenen optischen

Ähnlichkeit von Gehirn- und Darmwindungen, also eine Analogiebildung aufgrund von

Form-Äquivalenten, zum anderen ist sie vermutlich auf das Zweigliederungsmodell zu-

rückzuführen, das besagt, Kopf und Bauchbereich stünden in engem Austausch. Nach

dieser Logik wird letztlich die Gehirnaktivität mit in das Ausscheidungsergebnis einbe-

zogen, Darm und Hirn veredeln demnach gleichermaßen denMist.

Diese harmonisierende FunktionderKühe bleibt auch im21. Jahrhundert ein bedeu-

tungsvolles und viel besprochenes Element innerhalb der biodynamischen Bewegung.

So schreibtHurter, Leiter der LandwirtschaftlichenSektion amGoetheanum,Kühewür-

den die auf einemHof vorhandenen Substanzen durch ihr Traumbewusstsein ordnen:

Der Strom an Substanzen, der im Betrieb zirkuliert, kommt als Futter zu den Tieren,

im Wesentlichen zu den Kühen. Diese unterziehen dieses Futter, wenn sie wieder-

kauen, einer »kosmisch-qualitativen Analyse«. Das heißt, das Futter wird sinnlich und

physiologisch beim Fressen und Verdauen umfassend wahrgenommen. Dabei lebt

die Kuh nicht in einem Wachbewusstsein, sondern in einer Art Traumbewusstsein.

(Hurter 2014: 35f.)

Auf einen ähnlichen Exzeptionalismus der Kuhhörner wird im Präparate-Leitfaden des

Demeter-Verbandes verwiesen, in dem die Bedeutung des Hornmist-Präparates da-

durch erklärt wird, dass die pflanzlicheNahrung,die als Kuhfladen ausgeschiedenwird,

»während des intensiven Verdauungsvorgangs« im »Organismus der Kuh von organi-

schem und seelischem Leben durchwirkt« werde. Mit ihrem »Nerven-Sinnes-System

erleben« die Rinder »traumhaft die im Fressen und Kauen und Verdauungsvorgang

freigesetzten Sinnesqualitäten des Futters« (Sax 2004: 5).

Auch Dorian Schmidt gibt an, das Rinder-Bewusstsein über die Bildekräftemetho-

den erforscht zu haben und kommt zum gleichen Ergebnis wie Steiner: »Das Bewusst-

sein des Rindes in der Kopfregion, sein seelisches Erleben dort, wird durch die Hörner-

Hüllennachunten indenLeib hineinreflektiert« (Schmidt 2016: 14).Weiterhinparaphra-

siert er Steiner, wenn er angibt, seine Betrachtungen hätten erwiesen, die Kuh besitze

ein ausdifferenziertes Verdauungssystem, in dem Eindrücke verarbeitet werden könn-

ten, die weit über das hinausgingen, was der Mensch im Alltag durch sein Denken ver-

arbeiten könne. Ferner würde die Kuh über die Verdauung freiwerdende Bildeprozesse

erleben undmit kosmischen Vorgängen verschränkt sein (vgl. Schmidt 2016: 14).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 251

In seinem enzyklopädischen Werk Säugetiere undMensch beschreibt ebenso der goe-

theanisch orientierte Forscher Wolfgang Schad die angenommene Qualität der Hörner

unddes Stoffwechsels derHuftiere allgemein,die die »Gesamtorganisation« bestimmen

sollen (Schad 2012: 45). Er geht, wie andere Anthroposoph∙innen auch, davon aus, dass

sich Verdauungsprozesse insbesondere an den Hörnern abbilden. Der Bulle beispiels-

weise habe eben deshalb kürzere und dickere Hörner, weil es zu Stauvorgängen beim

Stoffwechsel komme. Seine Hörner sollen eine Selbstdarstellung vermitteln, während

dieHörner der Kuh offener seien, offener für die Belange der anderenHerdenwesen und

derKälber (vgl. Schad 2012: 369, 376). Auch er ist der Ansicht »eineKuhwacht nie […] voll-

kommen auf« (Schad 2012: 47). Anders als beispielsweise Nagetiere, die ein hellwaches

sinnesaktives, aufgewecktes leibliches Dasein erleben sollen, seien Huftiere gemächlich

und in sich gekehrt: »Nur wie ein Schleier scheint der halbbewusste Blick einer Kuh die

Umwelt wahrzunehmen« (Schad 2012: 1102). Der Anblick einesWiederkäuers strahle ein

»ruhigesWohlgefühl aus«.Wie durchgehend die Kuh von ihremVerdauungsprozess be-

stimmt sei, lese sich unter anderemandenZähnen ab: Ihr fehlen die Schneide- undEck-

zähne, sie rupft, statt zu beißen – das Gras gelange unzerkaut in den Magen; nur Huf-

tiere, die »immerwährende Optimisten« seien, können derart unverdauliche Nahrung

verschlingen (Schad 2012: 49, 1108).

Der von der Kuh stammende Mist ist für Anthroposoph∙innen folglich besonders

wertvoll – er soll durchzogen von den Kräften des jeweiligen Standortes, des ganzen

Kosmos sowie der dort lebenden Rinder sein und könne deshalb auf Pflanzen besonders

vitalisierend wirken. Zucht, Haltung und Fütterung werden dementsprechend so ein-

gerichtet, dass die »Kuhherde zum Verdauungspol des ganzen Hoforganismus« wird;

dieses Verständnis spiegelt sich zuweilen in der architektonischen Gestaltung der Hö-

fe, denn viele Kuhställe befinden sich in der Mitte eines Demeter-Betriebs (Hurter 2014:

35f.).

9.3.3 Die Demeter-Richtlinien

In den Demeter-Richtlinien sind die Haltungsbedingungen, die teilweise auf einer an-

throposophischen Grundlage fußen und nach Steiners Tod erheblich weiterentwickelt

wurden, festgehalten.Diese Richtlinien verhelfen biodynamischen Idealen dazu, sich in

der Landbaupraxis und den architektonischen Begebenheiten zu spiegeln und zu ver-

ankern. Wer den verbindlichen Teil der Auflagen nicht einhält, darf seine Erträge nicht

unter dem Demeter-Prüfsiegel vermarkten. An erster Stelle weist der Richtlinien-Ka-

talog von Demeter International die Lesenden unter dem Punkt »Viehhaltung« auf die

Beseeltheit des Tieres hin:

Das Tier als beseeltesWesen ist als Haustier besonders auf unsere Obhut angewiesen.

Leitlinie des täglichen Handelns sollte sein, ihm die nötige Fürsorge angedeihen zu

lassen und ihm gleichzeitig spezifische wesensgemäße Entfaltungsmöglichkeiten zu

schaffen. Physische und psychische Ungleichgewichte wollen rechtzeitig erkannt und

vorsorgend ausgeglichen werden. Stetige, wache Betreuung des Tieres ist dafür Vor-

aussetzung. (Demeter-International 2018: 16)

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Diese Forderung soll kein abstraktes Bekenntnis bleiben, sondern sich in den folgenden

Abschnitten in spezifische Vorgaben und (Soll-)Richtlinien übersetzen. Zudem werden

die Landwirt∙innen dazu angehalten, einen sozialen Umgang mit allen Hofbeteiligten

anzustreben und ökologisch orientiert zuwirtschaften.Demnach soll beispielsweise der

Tierbesatz an die klima- und standortbedingtenMöglichkeiten der Futtererzeugung an-

gepasstwerden.Mindestens 50 Prozent des Futtersmuss vorOrt oder in einerDemeter-

Betriebskooperation hergestellt werden und die Landwirt∙innen werden dazu angehal-

ten, die Rinder überwiegendmit Grünfutter undHeu zu füttern. Eine ganzjährige Stall-

und Anbindehaltung ist darüber hinaus nicht zulässig. Die Tiere dürfen nicht von na-

türlichem Licht ferngehalten werden undmüssenmindestens einen Auslaufbereich zur

Verfügunghaben. Idealerweise sollen die Tiere imSommer täglich auf dieWeidedürfen,

imWinter zweimal wöchentlich (vgl. Demeter-International 2018: 17, 23, 24).

Überdies sollen über die Richtlinien bestimmte Ideale des Tierwohls umgesetzt wer-

den, die sich durch architektonische Maßnahmen konkretisieren sollen. Dementspre-

chend werden die Landwirt∙innen dazu angehalten, einige Merkmale beim Stallbau zu

berücksichtigen:DieLiegeplätzederRinder sindbeispielweisemitEinstreuzuversehen,

ein über 50-prozentiger Spaltenbodenanteil ist nicht gestattet und die Zahl der Fress-

und Liegeplätze soll mit der Anzahl an Rinder im Stall abgestimmt werden (Demeter-

International 2018: 19).

Laut den Richtlinien sind die Hörner »Teil der Ganzheit des Kuhwesens«, weshalb

der Katalog festhält, dass »das Enthornen von Tieren und enthornte Tiere« auf demHof

»nicht gestattet« sind (Demeter-International 2018: 20). Diese Bestimmungen gelten

nicht lediglich für Rinder, sondern ebenfalls für andere Raufutterfresser wie Schafe

und Ziegen. Für Schweine hält der Richtlinienkatalog ein Verbot des Schwanz- und

Ohrenkupierens sowie des Zähneschleifens fest. Zur »Verbesserung der Sozialstruk-

tur« soll der Betrieb im Rahmen der Geflügelhaltung zwei Hähne pro 100 Legehennen

vorsehen und es sollen unter anderem genügend »Sandbademöglichkeiten und Mög-

lichkeiten zum Sonnenbaden« eingerichtet werden. Die Demeter-Richtlinien schreiben

zudem vor, dass jegliche Manipulation des Tieres wie das Schnabelkürzen, Schnabel-

touchieren oder die Kastration untersagt sind (vgl. Demeter-International 2018: 21).

Unter dem Punkt »Arzneimittelbehandlung von Tieren« steht, dass Naturheilverfahren

vorzuziehen und Antibiotika nur unter Anweisung eines Tierarztes anzuwenden sind.

Wachstumshormone sind prinzipiell nicht erlaubt (vgl. Demeter-International 2018:

31f.).

Überhaupt wird in den letzten Dekaden besonders die Tier-Mensch-Beziehung in-

nerhalb der Demeter-Landwirtschaft und dementsprechend in den Anweisungstexten

des Demeter-Verbands thematisiert. Der Mensch habe einen wesentlichen Einfluss

auf das Tierwohl, hält derWerkzeugkasten für die horntragenden Milchkühe fest, und emp-

fiehlt: Die Betreuungspersonmüsse eine stabile Rangordnung unterstützen und soziale

Gruppenbildungen in der Herde im Blick behalten. Sie soll einen sicheren und ruhigen

Umgang begünstigen; Vertrauensbildung könne dadurch befördert werden, indem bei-

spielsweise wenig Personalwechsel stattfindet und direkt nach der Geburt Kontakt zu

Jungtieren hergestellt wird. Für ein reibungsloses Herdenmanagement seien ebenfalls

die Betriebsleiter∙innen zuständig sowie für eine rindergerechte Stalleinrichtung (vgl.

Johns; Mück 2019: 45f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 253

9.3.4 Die biodynamische Kuh im Alltag

Der Leiter und Dozent an der biodynamischen Landbauschule in Rheinau Martin Ott3

geht in seinem schweizweit4 über anthroposophische Kreise hinaus vielfach besproche-

nenBuchKühe verstehen – eine Partnerschaft beginnt auf das Sozialleben vonKühen ein,wie

er es in seinem landwirtschaftlichen Betrieb erlebt hat. Durch Otts Position als Schullei-

ter und seine Präsenz in den Medien ist seine Darlegung als nicht rein informelle Per-

spektive einzustufen, sondern vornehmlich als institutionalisierter Standpunkt.

Wie bereits mehrfach unterstrichen, kommt den Hörnern der Kühe bei Biodynami-

ker∙innen eine besondere Funktion zu und Landwirt∙innen nehmen an, dass das auch

im sozialen Leben der Kühe untereinander der Fall sei. Ott geht davon aus, dass die Kuh

eher schlecht siehtundwahrscheinlichnurdieGrundbewegungenunddieUmrisse eines

Körpers wahrnehmen kann. Gerade deshalb seien die Hörner wichtig, um visuell Kon-

takt herzustellen.Kühe haben ihmzufolge ein differenziertes Ausdrucks- undSozialver-

halten und können über ihre Kopfhaltung und folglich ihreHörner über eine beachtliche

Distanz hinweg Befindlichkeitenmitteilen: Sie würden über die Hörner Zuneigung und

Abneigungausdrücken,esArtgenossenerlaubennäherzukommenoder siewegdrücken.

Während die Rinder untereinander sich eher schematisch, quadratisch wahrnehmen,

könnten Dank der Stellung der Hörner dennoch partikulare Signale mitgeteilt werden.

Das Horn werde überdies für sozial-körperliche Interaktionen angewendet, beispiels-

weise, um den Körper zu reinigen und um sich gegenseitig den Rücken zu kratzen. Aber

Kühe würden sich nicht nur gegenseitig mit den Hörnern den Rücken kratzen, er habe

erstaunlicherweise beobachtet, wie Kühe bisweilen sogar mit ihrem Horn einer Freun-

din die Augen ausputzen. Für ihn ist dies ein eindeutiges Zeichen sozialer Kompetenz,

denn man müsse bedenken, wieviel Vertrauen es bedürfe, um eine andere Kuh an eine

derart empfindliche Stelle heranzulassen (vgl. Ott 2011: 60f.).

Ott vertritt die Ansicht, Hörner seien unabdingbare Kommunikationsinstrumente,

die vor allem einen sozialen Austausch ermöglichenwürden, und sie seien keine Kampf-

instrumente, wie vornehmlich, aber seiner Meinung nach fälschlicherweise, angenom-

men. Sie befähigen die Kuh aus Otts Sicht dazu, eine hochdifferenzierte soziale Sprache

zu pflegen und sofort Konflikte zu lösen, bevor es zum Kampf kommen müsse, so wür-

den über dieHörner Bewegung, Aktion undReaktionmitgeteilt.Dies wiederum ermög-

liche der Kuh, eine individuelle Entwicklung und Ausdrucksfähigkeit auszubilden, was

Ott zufolge letztlich zu einem inneren Ausgleich bei den Rindern führe (vgl. Ott 2011:

65). Der Schulleiter betont in seinem Buch also vorrangig die sozialen Fähigkeiten der

Kühe und bezweifelt auch keineswegs, dass Freundschaften zwischen Kühen entstehen

können. So gibt er an, beobachtet zu haben, wie Kühe, die über ein halbes Jahr getrennt

lebten, ihre Freundschaften wieder aufnahmen, sobald sie wieder in der gleichenHerde

3 MitMartin Ott fand ein längeres Treffen am 17.3.2018 in Rheinau statt. Es handelte sich dabei nicht

um ein formelles Interview; er verwies mich auf sein Buch und führte ein längeres informelles Ge-

spräch mit mir.

4 Rezensionen u.a. auf Umweltnetz-Schweiz (Stiftung Umweltinformation Schweiz, [124]), in der

Wochenzeitung (Dyttrich, [125]) und in der NZZ (Krebs und Höber, [126]).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

lebten. Damit Kuh-Freundschaften gelebt werden könnten, bedürfe es allerdings eines

kuhgerechten Stalls, der ein möglichst reibungsloses Sozialleben fördere:

In einem guten Freilaufstall mit genügend Platz können Freundinnen diese Freund-

schaften wunderbar ausleben, indem sie sich körperlich nahe sind, indem sie sich ge-

genseitig belecken, indem sie »Kopf an Kopf« nebeneinanderliegen. Auf der Weide

fressen sie beieinander, habenmehr Körperkontakt zueinander als andere Kühe, es be-

steht eine wirkliche Freundschaft. (Ott 2011: 102)

Auch andere Landwirt∙innen betonen, dass der Standort und die Rahmenbedingungen,

in denen sich die Tiere befinden, deren Möglichkeit mitbestimme, sich in ein soziales

Gefüge einzubringen. Ein pensionierter Biodynamiker, der trotzdemweiterhin auf dem

Betrieb aushalf, gab an, auf der Weide5 sei immer hinreichend viel Platz, damit Rinder

reibungslos nebeneinander fressen und ruhen könnten.Der Laufstall hingegen sei nicht

unbedingt ein geeignetes Umfeld für Rinder: Wenn rangschwache Kühe im Laufstall in

Ruhe verdauen wollten, würden sie oftmals von ranghöheren geschubst und bedrängt

werden. Vor allem das schwächere Tier brauche Platz, deshalb sei er wider Erwarten

nicht gegen die Anbinde-Haltung. Als er noch einen Anbinde-Stall gehabt habe, erläu-

terte er, habe weniger Stress in der Herde geherrscht, weil jede Kuh sich in Ruhe ihrem

Futter zuwenden konnte.6 Freundschaften gebe es in seiner Herde, aber als besonders

solidarisch habe er Herden dennoch nicht empfunden. Die festgestellten Freundschaf-

ten seien zumeist eher »schicksalhaft« entstanden, also nicht durch vielschichtige Sym-

pathien bedingt gewesen. Er habe beobachtet, dass letztlich Freundschaften durch be-

stimmte Konstellationen hervorgerufen werdenwürden. So pflegen beispielsweise zwei

Kühe, die gemeinsam in einer Herde eingeführt wurden, in aller Regel eine besondere

Verbindung, aber es handele sich hierbei um zufällig entstandene Allianzen. Ein Kon-

zept von Gerechtigkeit, wie es sich beimMenschen herausgebildet habe, hätten die Rin-

der nicht, und deshalb würde er deren Verhalten auch nicht moralisch bewerten: »Die

leben halt ihre Herdenstruktur«, so seine Sichtweise. »Das Gebot der Fairness gibt es in

der Herde nicht. […] Die Kuh will nicht gut sein, sie lebt einfach ihre Empfindung« (I-5,

5.5.2019 und Feldbericht 4.5.2019).

Anders als von Ott wurden von diesem Landwirt die sozialen Beziehungen nicht als

grundsätzlich kooperativ bewertet.Wie der Landwirt jedoch eingangs betonte, könnten

Rangkämpfe durch beengte Stallungsverhältnisse, menschliche Fehlhandlungen oder

allgemeine Stressbedingungen auf einem Hof ausgelöst werden. Insofern war er nicht

5 Weidehaltung bei Milchkühen wird in Deutschland in der konventionellen Haltung kaum noch

betrieben, da die Herden zu groß geworden sind, um sie zweimal täglich zumMelken in den Stall

zu führen. Zudemwird dieWeidehaltung als unrentabel erachtet, da dieMilchleistung durchWei-

degras im Vergleich zu Silagefütterung geringer ausfällt (vgl. Ruge 2020: 61).

6 Der Tierwohlberater Peter Hinterstoisser erwähnt ähnliche Beobachtungen in einem Beitrag in

der Zeitschrift Lebendige Erde. Neben den Vorteilen, die ein Tiefstreubereich biete, wie die Scho-

nung der Sprunggelenke, könne der soziale Stress allerdings zunehmen: »die rangniedrigen Tiere

liegen nicht lange, wenn eine Stärkere durchgeht« (Hinterstoisser 2014/4: 14). Laut dem Tierwohl-

berater sind hornstoßbedingte Hautverletzungen an Hals und Flanke die häufigsten Probleme,

die im Freilaufbereich der Ställe auftreten oder im beengten Raumbereich vor demMelkstand.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 255

derMeinung, dass Rangkämpfewillkürlich und zwangsläufig stattfänden, sondern glei-

chermaßen von äußeren (materiellen oder menschlichen) Faktoren beeinflusst werden

könnten.Ott und er sind sich demnach einig, dass das Sozialverhalten der Rinder sich in

einem sensiblen Geflecht räumlich-materieller und sozialer Konstellationen entfaltet.

Zudem erachtete der Befragte die Hierarchien in seinem Stall, in dem zumeist um

die fünfzehnKüheuntergebrachtwaren, als eher flexiblesGebilde: Es gebe beispielweise

eine ranghoheKuh in Bezug auf den Schlafplatz, also eine Kuh, die sich den bequemsten

Schlafplatz im Stall gesichert habe; daneben gebe es eine, die als erstes zur Futtertränke

gelassen werde und außerdem gab es zu dem Zeitpunkt meines Besuchs nicht nur eine

Leitkuh, sondern eine Doppelspitze (Feldbericht 4.5.2019).

Die Leitkuh wird häufig als Alpha-Kuh bezeichnet. Diese Alpha-Kuh wird innerhalb

ihrer Gemeinschaft als Ranghöchste anerkannt beziehungsweise drängt sich an die

Hierarchie-Spitze; auf diese Position gelangt sie über physische Kraft, Alter und von den

Herdenmitgliedern zugeschriebenes Erfahrungswissen.Kuhforscher∙innen bezeichnen

mit den Alpha-Kühen solche Kühe, die sehr geschickt dieHerde zu hochgewachsenerem

Weideland führen und Signale an die Gruppe bezüglich möglicher Verhaltensweisen

(fliehen, aufreihen) in Stresssituationen aussenden (vgl. King 2017: 127). Die Leitkuh

besitzt das Vertrauen der Herde, was ihr ermöglicht, ihre Herdenmitglieder durch

prekäre Situationenmöglichst gekonnt hindurchzuführen.

Im Zusammenhang mit der Herdenhierarchie wurde überdies geäußert, dass das

Herdengefüge,möglicherweise Stress reduziert oder Stressreduktion herbeiführt: »Das

Ziel einerHerdenhierarchie ist es ja auch, Stress zu vermindern« (I-8, 8.5.2019). Einwei-

terer Landwirt behauptete seinerseits, Rangkämpfe seien vornehmlich da, um Alltagsi-

tuationen abzuklären (Wer darf zuerst ans Fressgitter?), deshalb würden solche Kämp-

fe paradoxerweise zu reibungsloseren Abläufen führen (I-17, 9.9.2019). Ebenfalls kamen

Lernprozesse innerhalb vonTiergemeinschaften inden InterviewszurSprache:DieHer-

de könne einGefügebilden, indemJungtiereundKälber imSpiel ihreGrenzenaustesten

und herausfinden können, wann sie von den Kühen zurechtgewiesen würden. Oder in-

nerhalb einer Stute-Fohlenbeziehung orientiere sich das Fohlen an Vertrauenszuschrei-

bungen der Mutter (I-11, 5.6.2019). Das Leben in der Herde oder mit verwandten Tieren

führt den Befragten zufolge zu Lernprozessen.

Während einige Landwirt∙innen eher die eigennützige Perspektive des Kuh-Verhal-

tens betonen,wird daneben auch der Kooperationswillen der Kühe unterstrichen,wenn

es etwa darum geht, etwas gemeinsam zu erreichen, was allein nicht erreicht werden

kann, wie etwa, sich für eine neue Weide einzusetzen. Auch dies würde auf die Sozial-

kompetenzen der Kühe hinweisen,wenngleich das Ziel egoistischer Natur sei, wiemehr

Futter für sich selbst zu gewinnen (vgl. I-9, 29.5.2019). Für andere Befragte gehen die

sozialen Fähigkeiten über den individuellen Nutzen hinaus. So wird angemerkt, Tie-

re könnten Konflikte eventuell besser lösen als Menschen und seien nicht nachtragend.

Machtkämpfe undAggressionen entstünden eben gerade dann,wennMenschen das So-

zialgebilde einer Herde ständig verändern würden, indem sie die Tiere auswechselten –

also, wenn Landwirt∙innen aktiv die sozialen Fähigkeiten der Kühe behindern würden

(I-11, 5.6.2019).

Des Weiteren wird angegeben, an den geäußerten Gefühlen könnten Betriebsmit-

arbeitende beobachten, dass Kühe grundsätzlich ein Sozialleben pflegen würden. Wie

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

bereits bemerkt, seien Kühe im Stande, Freundschaften zu pflegen und Abneigungen

gegenüber Herdenmitgliedern auszudrücken. Ein anderer Befragter unterstrich im In-

terview eine ähnliche Ansicht: Er habe festgestellt, dass Mütter ihre Kälber auch nach

Jahren der Trennung wiedererkennen würden, wenn sie zuvor eine enge Beziehung ge-

habt hätten. Allerdings seien seines Erachtens trauernde Rinder noch bemerkenswer-

ter. Er habe Rinder beobachtet, die ihre Artgenossen vermissten, »und ein wesentliches

Element von Trauern ist, jemanden vermissen«, begründete er seine Annahmen (I-10,

12.5.2019). Trauer wird demnach aus seiner Perspektive als Ausdruck eines unharmoni-

schen Soziallebens, eines vorhandenenGefühlslebens und eines rudimentärenGedächt-

nisses gedeutet.7

Grundlegend positiv für das Herdengefüge wird die Anwesenheit eines Stiers be-

wertet. Eine ehemalige Landwirtin berichtete beispielsweise: »Ich hatte einen Bullen,

der hatte einer meiner Wasserkühen das Leben gerettet, indem er das ganze Dorf zu-

sammengebrüllt hat, als ihr Kalb im Geburtskanal stecken geblieben ist« (I-3, 11.3.2019).

Aus ihrer Sicht wird die Anwesenheit des Stiers von Stier und Mutterkühen gewünscht;

die Mutterkühe seien »stinksauer«, wenn der Stier von der Herde getrennt würde und

der Stier umgekehrt auch, »wenn er von seiner Familie getrennt« werde und »irgend-

wo alleine« stehe (I-3, 11.3.2019). Allerdings werden nicht auf allen Höfen Stiere gehal-

ten, weil einige Landwirt∙innen den Umgang mit ihnen fürchten; gerade Höfe, die oft

Praktikant∙innen ausWaldorfschulen aufnehmen,möchten dadurch Verletzungsgefah-

ren ausschließen.

Die Landwirt∙innenweisen ebenfalls darauf hin, dass sich insbesondere in Familien-

verbänden ein ausgeprägtes Sozialleben entwickeln könne. Zwar äußerten zwei Bauern,

dass junge Kühe das Muttersein sozusagen erst erlernen müssten, sich die Mutterrolle

abermit den Jahren graduell verstärke. Eine Landwirtin berichtete, sie würde junge Kü-

he meistens gemeinsammit dem Kalb von der Herde trennen, damit die Mutterkuh ihr

Kalb als ihr eigenes identifizieren und sich an ihre neue Rolle herantasten könne (Feld-

bericht 3.6.2019). Insofern kann unter Biodynamiker∙innen die Bereitschaft festgestellt

werden, proaktiv in das Sozialleben der Kühe einzugreifen und es gegebenenfalls zu för-

dern.8

EinepromovierteAgraringenieurinmitSpezialisierungaufderNutztierhaltungund

bekennende Anthroposophin ordnete ihrerseits das Sozialverhalten der Kühe zwischen

zwei Polen ein: Das Sozialleben der Herdenmitglieder spiele sich zwischen Kooperation

7 In der Schweizer Sonntagszeitung erläutern zwei Tierverhaltensforscher∙innen vom FiBL, die der

Biodynamik nahestehen, dass beobachtet wurde, dass, wenn Tiere die Herde verlassen müssen,

einige Tiere der Herde das Fressen im Anschluss verweigerten. Manche Landwirtinnen würden

dies als Trauer interpretieren und griffen deshalb auf das homöopathische Trauermittel »Ignatia«

zurück. Dieseswürden sie auch Kälbern verabreichen, die von ihrenMüttern getrenntwurden (vgl.

Baier 2020: 56).

8 Eine Studentin der Agrarwissenschaften, die Praktika auf Demeter-Höfen absolviert hatte, mein-

te, sie habe erlebt, dass einige Milchkühe sich daran gewöhnen würden, dass ihnen das Kalb ab-

genommenwird. Dieser »menschliche Eingriff bringt mich schon auch zumNachdenken«, gab sie

an.Während demnach einige Landwirt∙innen das Beziehungsleben von Kühen untereinander för-

dern würden, sei dies nicht auf allen Demeter-Höfen der Fall (Feldbericht 9.9.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 257

und Solidarität einerseits sowie Ausschluss und Hierarchiebildung anderseits ab. Bei-

spielsweise seien Kühe sehr achtsam gegenüber Jungtieren, nicht nur ihren eigenen; sie

böten ihnenSchutz vormöglichenGefahrenundwürdenKälber andererHerdenmitglie-

dernähren.Aber gleichzeitig könne ein ausgeprägtesKonkurrenzverhalten in einerHer-

de herrschen, denn insbesondere gegenüber Rangschwachen bestehe wenig Solidarität

(vgl. I-13, 16.5.2019).

Die befragtenBiodynamiker∙innen beschäftigte nicht ausschließlich das Sozialleben

der Rinder, wenngleich sie das Zentrum eines Hoforganismus bilden, sondern ebenso

jenes von Schweinen, Pferden oder Hühnern. Ein Biodynamiker behauptete, in seinem

mobilenLaufstall könne eineGruppe von20Hühnern eineEinheit bilden; derzeit besitze

er allerdings 50 Hühner und es gebe nun »Sozialfälle« in der Gruppe. Er habe gemerkt,

dies seien Hühner, die »einfach nicht richtig dazugehören und am Rand herumlaufen

würden«. Da wolle er sich nicht vorstellen, »wie es im Demeter 2.000-Legehennenstall

zugeht«, kritisierte er den Verband (Feldbericht 5.6.2019). 9,10

9.3.5 Herausforderung: Tierverhalten interpretieren

Einig sind sich die Biodynamiker∙innen darin, dass Hoftiere in einem Beziehungs-

geflecht leben und ein soziales Leben führen und pflegen. Allerdings stellt es sich als

schwierig heraus, das Sozialleben der Kühe zu interpretieren. Dies erweist sich als

tagtägliche Herausforderung und Interpretationen sind zumeist an Ungewissheit ge-

9 Dass Demeter-Landwirt∙innen Kritik am Demeter-Verband oder an Kolleg∙innen üben oder zu-

mindest lebhaft über die Entwicklungen imDemeter-Landbaudiskutieren,war ebenfallswährend

der Zusammenkunft einerArbeitsgruppe vernehmbar.Nach einer Stallbesichtigung eines kürzlich

zuvor zu Demeter »konvertierten« Betriebs gab es Kaffee und Kuchen. Währenddessen animier-

te eine Person eine Diskussion zwischen dem seit neuestem unter dem Demeter-Prüfsiegel-Pro-

duzierenden und den langjährigen Mitgliedern. Plötzlich ergriff ein Landwirt aus der Region das

Wort und fragte: »Jetzt eine etwas brenzligere Frage, Du weißt ja, wir sind gegen den 1.000-Kuh-

Stall.Wie siehst Du das als Großbetrieb?«. Der Neuling verteidigte sich, ja klar sei dies heikel, aber

durch die flächengebundene Tierhaltung sei dieses Ausmaß bei Demeter sowieso zwangsläufig

ausgeschlossen. […] Der Moderator dieser Arbeitsgruppen-Unterhaltung brachte diesen Diskus-

sionsstrang zu einem Ende, indem er forderte, es müsse unbedingt ein ehrlicher Umgang unter-

einander gepflegt werden, und man solle unter Demeter-Höfen nicht damit anfangen, dass die

Großen die Kleinen auffräßen, denn sonst sei man im Kapitalismus (vgl. Feldbericht 5.5.2019).

10 In der Zeitschrift Lebendige Erde wird empfohlen, Schutzmöglichkeiten zur Unterstützung des So-

ziallebens einzurichten und dies können erhöhte Ebenen wie Sitzstangen sein, die bei Konflik-

ten Ausweichmöglichkeiten bieten. Im Freien sollten Schutzräume vor Raubvögeln gewährleis-

tet werden, wie Büsche und mobile Schutzdächer. Der Beitragende behauptet, dass sich Hennen

in einer Gruppengröße von einhundert Tieren erkennen können, stabile Rangordnungen würden

sich allerdings in Gruppengrößen unter einhundert Tieren herausbilden. Überdies wird die Hal-

tung von Hähnen empfohlen, damit sich Untergruppen in der Hühnergemeinschaft bilden und

um dem Ansatz des »wesensgemäßen Hühnerhaltens« gerecht zu werden (Heilmann, Hörning

2014/4: 20–22). Das Beispiel zeigt, dass das Sozialleben der Hühner innerhalb des Demeter-Ver-

bandes Teil der Überlegungen über wesensgemäße Tierhaltung ist. Dennoch ist es legal, maximal

3.000 Legehennen in deutschen Demeter-Ställen unter einem Dach zu halten (Stand 2020; vgl.

Demeter e.V., [127]).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

koppelt, wie der folgende Feldbericht zeigt. Außerdem wird in folgenden Auszügen

einmal mehr deutlich, dass der Stellung der Hörner besondere Beachtung zuteil wird:

Ich bin mit I-8, einer jungen Landwirtin, auf einem Hof im Schwarzwald. Wir stehen

im Freiluftbereich des Stalls mit den Ochsen, einer Leitkuh und einigen Kälbern der

im Schwarzwald heimischen Sorte der Vorderwälder. Ein einjähriges braun-weiß

geschecktes männliches Kalb beginne ich zu streicheln. I-8 erklärt mir dann, es sei

eins der letzten Kälber, das letztes Jahr geboren wurde; es sei äußerst schwach, da

die anderen Kälber es nicht immer zur Futterschänke lassen. Es sehe auch nicht so

gesund aus, wirft I-8 ein. Ich zupfe an seinem Fell, und frage »weil das Fell so absteht?«.

Sie meint ja, vielleicht habe es Parasiten auf der Lunge.11 Dann wird I-8 von einem

zweijährigen Kalb von hinten angeschubst; das denke wohl, wir sollten nicht den

Schwächling streicheln und wolle unsere Aufmerksamkeit, sagt I-8. »Und wie findet

seine Mutter das, wenn wir hier bei ihrem Kalb stehen, wird die dadurch nicht verär-

gert?«, frage ich. Nein, die freue sich wohl eher, dass wir uns um ihr Kind kümmern12,

antwortet I-8. (Feldbricht 7.5.2019)

Am nächsten Tag stehen wir im Stall und nähern uns der Kuh namens Olivia. I-8

meint, die sei sehr sensibel, manchmal stünde sie im Stall und muhe sehr laut –

fast wie ein Elefant; sie bemerke oft eine Art emotionalen Stress bei dieser Kuh.

Für ihre sechs Jahre besitze sie allerdings stolze, lange und elegante nach oben ge-

schwungene Hörner. I-8 meint ebenfalls, bei Olivia eine besondere Empfindsamkeit

für das Geschehen in der Herde wahrzunehmen und eine markante Zuneigung zu

Menschen. Sie habe allerdings häufig Schwierigkeiten, das Verhalten von Olivia zu

deuten. Schließlich wendet sie sich einer weiteren Kuh zu, die Banane heißt. Banane

hat hingegen nach vorne gerichtete Hörner, die von der Haltung äußerlich Abweisung

ausdrücken würden und tatsächlich pflege diese Kuh einen sehr distanzierten Bezug

zu Menschen. (Feldbricht 8.5.2019)

11 Später am Morgen erläuterte die Bäuerin, ein Tierarzt werde dies abklären; im Falle von Parasi-

tenwerden die Rinder zumeistmit Avermectin-Wirkstoffen behandelt. Bei leichten Schwellungen

oder Hornstößen verabreiche sie Arnikasalben.

12 Die von mir besuchten Höfe versuchten, ihre Kälber möglichst muttergebunden aufwachsen zu

lassen oder sie zumindest über die Ammenkuhhaltung über einen ausgedehnten Zeitraum zu er-

nähren. Die Tierforscherin Gaillard hat versucht, die Auswirkungen der Kälberaufzucht in einer

akademischen Arbeit zu analysieren. Ihre 2014 erschiene Studie zieht das Fazit, dass besonders

dieMutter-Kalb-Beziehung positiv zur Entwicklung der Jungtiere beiträgt. Sie untersuchte die Ent-

wicklung von 18Holstein-Kälbern, die innerhalb von sechs Stunden nach der Geburt von ihrerMut-

ter getrennt und isoliert gehalten wurden, mit derjenigen von Kälbern, die nicht getrennt auf-

wuchsen. Das Ergebnis war, dass Kälber, die mit Herdenmitgliedern aufwuchsen, bessere kogniti-

ve Fähigkeiten besaßen, beispielweise bei der Erkennung neuer Objekte, z.B. eines neuen Eimers,

und bei der Gewöhnung im Umgang damit. Der Grund für diese Unterschiede zwischen den Käl-

bern, die in einem sozialen Umfeld aufwuchsen, und jenen, die isoliert gehalten wurden, könne

womöglich mit den Angstzuständen zusammenhängen, die allein aufwachsende Kälber durch-

leben und sie an Lernprozessen hindern würden (vgl. Gaillard 2014: 1-5). Das Beispiel zeigt, dass

akademische Forschungsarbeiten die Auswirkungen von Sozialbeziehungen unter Kühen eben-

falls vermehrt in den Fokus stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 259

Dieser Bericht legt nahe, dass die Landwirt∙innen sich im Alltag eher spekulativ der Per-

spektive der Rinder nähern und das Verhalten der Kühe vorsichtig interpretieren, und

veranschaulicht zugleich, welch skrupulöse Aufmerksamkeit Kühen auf einigen Deme-

ter-Betrieben entgegengebracht wird. Um das Verhalten von Kühen zu interpretieren,

dieswird an diesemBericht abermals deutlich, orientiertman sich an unterschiedlichen

Merkmalen,aberhäufiganden fürBiodynamiker∙innenals besonders bedeutsamerach-

teten Hörnern.

Die Demeter-Beraterin Tacke schreibt, dass sie gerade Landwirt∙innen in der Um-

stellung rät, besonders auf die Mensch-Tier-Beziehung bei horntragenden Kühen zu

achten und ausreichend Zeit für Tierbeobachtungen einzuplanen, denn eine gelingende

Mensch-Tier-Interaktion, die Herdenkonflikte reduziere, verringere die Wahrschein-

lichkeit von hornbedingten Verletzungen in der Herde. In diesem Sinne fungieren die

Hörner quasi als ein Aspekt, der eine bestimmte Sensibilität gegenüber den Land-

wirt∙innen einfordert; sie sind Aktanten, die ihre Kraft in Handlungszusammenhängen

mitMenschen entfalten (vgl. Latour 2007: 93f.). Ferner unterstreicht die Beraterin: »Um-

stellung ist Beziehungsarbeit auf vielen Ebenen«, und ein Teil dieser Beziehungsarbeit

orientiere sich an den Hörnern (Tacke 2021/2: 17)

Allerdings wird in biodynamischen Kreisen zuweilen angeraten, nicht stets überzu-

interpretieren; Hornwachstum nicht immer mit somatisierten Charaktereigenschaften

zusammenhängen würden, sondern auch mit biologischen Faktoren, die von der Füt-

terung und der Stallumgebung beeinflusst werden. Zudem müsse man unterscheiden,

wie die Hörner wachsen und wie die Kuh sie verwende. Tatsächlich aber könne sich dies

bedingen, denn, »wenn eine Kuh spitze, lange Hörner hat und das dann ja auch weiß,

dann ist sie oft kühner, stolzer« (I-13, 16.5.2019).

Dabei kann die Hörnerromantik, wie sie Ott anbietet, an ihre Grenzen gelangen.

Es war beispielsweise beobachtbar, wie eine Milchkuh an einem Futtertisch mit einer

nur begrenzten Anzahl an Fressgittern von einer ranghohen Kuh in die Hinterseite ge-

stoßen wurde, um sie zu verdrängen. Ohne Hörner hätte die ranghohe, die am Fress-

gitter stehende ebenfalls verdrängt, es hätte aber vermutlich weniger wehgetan (Feld-

bericht 10.10.2021). Eine Studie von Agroscope und der Eidgenössischen Technischen

Hochschule (ETH) in Zürich bestätigt, dass insbesondere in Futterkonkurrenzsituatio-

nen negative Emotionen, wie zum Beispiel Angst oder Schmerz, das Tierwohl beein-

trächtigen können.Dennoch spricht sich die Studie nicht unbedingt für die Enthornung

aus, da horntragende Tiere gegenüber enthornten auch positive Eigenschaften aufwei-

sen, wie beispielsweise eine höhere körperliche Aktivität (vgl. Reiche,Meier 2020: 1).

Ich beobachtete mich in der Forschungssituation zudem häufig dabei, wie ich an-

fing, das Verhalten nach Mustern zu interpretieren, die mir die Landwirt∙innen aus-

drücklich oderunterschwellig andieHandgegebenhatten,wieder folgendeBericht dar-

legt. Immer wieder betonten die Biodynamiker∙innen, ich solle doch darauf achten, wie

synchron13 sich die Herde zuweilen bewege, sie würde dann »wie geleitet« erscheinen:

13 Synchronizität wird im biodynamischen Milieu grundsätzlich positiv bewertet. Ein süddeutscher

Landwirt förderte diese gezielt, indem er nur zu bestimmten Zeitpunkten fütterte und somit zu-

gleich bestimmte Zeiteinheiten festlegte, in denen die Kühe »in Ruhe wiederkäuen« konnten.

Er versuchte so, einen Rhythmus zu implementieren, der die Kühe unterstützen sollte, denn »je

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Ich liege im Gras und beobachte heute Nachmittag sieben Angus-Ochsen auf einer

Weide, plötzlich rennen alle mit hochgezogenem Schwanz und voller Aufregung die

Wiese runter. Ich dachte,man hätte sie gerufen, sehe anschließend jedoch, wie sie alle

an der Wassertränke rumstehen. Drei Stiere stehen vorn mit der Schnauze ins Wasser

getunkt, aber sie trinken nicht hastig. Nein, sie stehen da, als würden sie sich fragen,

was sie da überhaupt tun.Die anderen Stiere stehenhinter ihnen, alle sehennun etwas

sediert aus und noch bemerkenswerter: Die Stiere vorn am Wasserbehälter bewegen

über einen längeren Zeitraum nahezu zeitgleich ihren Kopf. (Feldbericht 5.6.2019)

EinenMonat zuvorwar esmir ähnlich ergangen:EinLandwirtmeinte, für ihn seienKühe

Wesen, die sehr in ihrem Innern verweilen würden und wie in einer Art Traumbewusst-

sein14 lebten. Schweine hingegen brächten der Welt eine andere »Geste« entgegen, ih-

re Aufmerksamkeit sei nach außen gerichtet, sie seien aufgeweckte, neugierige Wesen.

Während RinderHarmonie ausstrahlenwürden,würden Schweine Aktivität vermitteln.

Auf seinemHof versuchte ich, diese Aspekte nachzuvollziehen:

Insgesamt stehen 14 Kühe vor dem Stall und sind am Wiederkäuen, dabei bewegen

sie sich kaum bis gar nicht. Ich laufe zu den Schweinen, auf demWeg begegne ich dem

weißen Hahn, der mit zwei Hühnern am Waldrand in der Erde rumpickt. Die Schwei-

ne befinden sich im Gehege links vomWaldrand, sie sind quicklebendig, grunzen, be-

schnuppern sich, rennen umher, fressen, rennen zu mir, rennen wieder zum Heu; sie

sindmunter, tollpatschig und schnell. Ihre Aufmerksamkeit scheint in alle Richtungen

zu schießen. Bevor ichmichwieder zumStall und der sich daneben befindendenHaus-

eingangstür hinbewege, hole ichmeine Jacke ausmeinemBauwagen, in dem ich über-

nachte. Etwa 15 Minuten sind mittlerweile vergangen, bevor ich wieder an den Kühen

vorbeilaufe, doch noch immer stehen sie an der gleichen Stelle, die Augen halb ge-

schlossen. (Feldbericht 7.5.2019)

Nach diesen Eindrücken, fragte ich mich, ob ich mich in einer Art epistemologischem

Spiegelkabinett befindenwürde.Wenn jemanddieHerde als synchronundgeleitet agie-

rend zeichnete, lenkte ich im Anschluss häufig die Aufmerksamkeit auf diesen Aspekt.

Oder wenn einzelne Landwirt∙innenMilchkühe und deren Freundschaften in den Fokus

setzten, konnte diese Typisierung die eigene Sichtweise färben und wiederum dadurch

relativiert werden,wenn andere Personen Aspekte wie egoistisches Verhalten unterstri-

chen.Die Frage, inwiefern zunächst der eigene Blick auf die Kühe schwankt oder, ob das

Verhalten unterschiedlicher Kuhherden variiert, kann nicht abschließend beantwortet

werden. Ein Zusammenspiel unterschiedlicher Ausgangsbedingungen prägt den eige-

nen alltäglichen Blick und letztlich ist es unmöglich, eine klare Trennlinie zu ziehen,

zwischendemwas auffällt,was registriertwird undwie sich die Tiere zeigen.Dies ist ein

Zusammenspiel, das keinen Raum für eine View fromNowhere (Nagel 1989) zulässt, denn

homogener eine Herde im Verhalten ist, umso ausgeglichener ist auch die Verdauung« (I-34,

16.4.2021).

14 Eine nicht unübliche Beschreibung, wie bereits mit Verweis auf den Landwirtschaftlichen Kurs und

den Leiter der Landwirtschaftlichen Sektion erläutert wurde; dieser beschreibt die Kuh als einWe-

sen, das in einer »Art Traumbewusstsein« lebe (Hurter 2014: 35f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 261

letztlich leben die Tiersubjekte nicht außerhalb einer bestimmten Perspektive, Umwelt

und Relationalität.

Tierforscher∙innenunterstreichenüberdies,AusgangsannahmenwürdendieDaten-

sammlung und -auswertung in Forschungskontexten beeinflussen (vgl. Kapitel 9.4. und

9.6.). Diese Analyse lässt sich insbesondere auf Alltagsbeobachtungen übertragen: Na-

türlich lässt sich Tiergebrüll aufgrund von Verletzungen nicht wegrationalisieren, wie

es Descartes15 tat, allerdings können Tiere unter Umständen ebenso prompt zu einer

Projektionsfläche werden. Kühen kann man mühelos ein verträumtes Innenleben zu-

schreiben: Aberwie sehenKühe aus der Innenperspektive dieWelt? Diese Frage ist letzt-

lich nicht vollumfänglich zu beantworten, aber in einem hermeneutischen Vorgang, in

dem keine Distanz geschaffen wird, sind verständnisschaffende Begegnungen für die

Perspektive des anderen möglich und eine partielle Verschmelzung sich wechselseitig

beeinflussender Horizonte herstellbar, die über das reine Einlesen in empirisch-quanti-

tativeDatennicht zu gewährleisten sind (vgl.Gadamer 1990: 383). Laut demEnaktivisten

Noë kann dabei gerade der alltägliche Umgang in einer Umwelt Wissen über andere Le-

bewesen schaffen: »The basis of our confidence in the minds of others is practical. We

cannot take seriously the possibility that others lack minds because doing so requires

that we take up a theoretical, detached stance on others that is incompatible with the

kind of life that we already share with them« (Noë 2009: 26). Unser Umgangmit anderen

basiere nicht auf theoretischen Prämissen: »Wedon’t come to learn that others think and

feel as we do, in the way that we come to learn, say, that you can’t trust advertising. Our

commitment to the consciousness of others is, rather, a presupposition of the kind of life

we lead together« (Noë 2009: 32f.). Um sich dem anderen anzunähern und seine eigenen

Vorurteile und Kenntnisse zu überprüfen, kann man sich auf einen hermeneutischen

Verstehensvollzug einlassen, d.h. sich umeine ArtDialogmit demGegenüber bemühen.

Insofern kann es fruchtbar sein, wenn Biodynamiker∙innen auf den täglichen Kon-

takt und Umgang mit ihren Tieren setzen, um sie als Individuen wahrzunehmen. Doch

darüber hinaus sollen gewisse anthroposophische Techniken wie die Bildekräftefor-

schung oder die empathische Einfühlung, die zu einer übersinnlichen Schau führen

sollen, Praktiker∙innen sehr nah an das Innenleben von Tieren heranführen.Grundsätz-

lich schreiben Biodynamiker∙innen Tieren einen subjektiven Standpunkt zu und das

Anschauungsgefüge der Bildekräftewahrnehmung amplifiziert diese Annahme. Zudem

sprechen Autoren wie Schad, Poppelbaum, Schaumann, Hurter und Schmidt, wie oben

15 Der französische Philosoph des 17. Jahrhunderts, schreibt Singer, sei zwar ein durchaus moderner

Denker und gelte als einer der Väter der neuzeitlichen Philosophie sowie der analytischen Geo-

metrie, doch seine Annahmen über Tiere hätten aus einer Kombination von christlich grundierten

Vorstellungen undmodernem, analytischemDenken resultiert. In diesemDenkmodell wird ledig-

lichMenschen Bewusstsein und Intentionalität sowie eine unsterbliche, vomKörper unabhängige,

Seele zugeschrieben (vgl. Singer 2002: 200). Tiere hingegen würden wie ein Uhrwerk funktionie-

ren, behauptete Descartes; zwar seien sie komplexe Automaten, aber sie seien sich ihrer eigenen

Existenz und Gefühlsregungen sowie Sinneswahrnehmungen nicht bewusst (vgl. Morell 2013: 9).

Descartes’ These der »Tiermaschine« prägte in den folgenden Jahrhunderten nach seinem Tod das

europäische Denken. Noch im 19. Jahrhundert bezogen sich Befürworter der Vivisektion auf ihn,

um diese Praktik in den experimentellen Naturwissenschaften zu legitimieren (vgl. Thieme 2015:

3).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

erwähnt, Steiner die Fähigkeit zu, die Innenperspektive des Kuh-Daseins erkannt zu

haben – allerdings bleibt es schwierig zu klären, ob Steiner bei seinen Schilderungen

zum verträumten Innenleben der Kuh Bilder zur unterstützenden Annäherung und

Sensibilisierung für die allen Lebewesen zugrunde liegende Eigenschaft der Empfind-

samkeit verwendet hat oder dogmatisch vorgab, wie die Kuh die Welt zu sehen habe

– das Eis, auf dem sich die Biodynamik hier bewegt, ist demnach dünn: Wo Projek-

tionen beginnen und wo sinnvolle Annäherungen an die Kuhperspektive beginnen, ist

schwerlich auszumachen.

9.3.6 Die nicht industrialisierte Kuh

In der soziologischen Studie Être bête von Despret und Porcher werden ähnliche Ergeb-

nisse über das Sozialleben von Kühen vorgestellt, wie sie auch biodynamische Land-

wirt∙innen äußern. Die Verfasserinnen haben untersucht, wie Nutztiere auf Kleinbe-

trieben gehalten werden und diese Tierhaltungsform mit jener in industriellen Betrie-

ben verglichen.UnterschiedlicheHaltungsformen bedingen ihnen zufolge unterschied-

liche Muster der Herdenorganisation und andere Formen der Persönlichkeitsentwick-

lung. Die in der Studie befragten Kleinbauern und Bäuerinnen hätten berichtet, dass

die Kühe sich ihres Erachtens untereinander kennen und sehr differenzierte Beziehun-

gen untereinander pflegenwürden,wie beispielsweise Freundschaften. Soziale Fellpfle-

ge sei gängig, wenngleich diese nicht immer auf reziproken Beziehungen beruhe, son-

dern die dominanten Tiere hierbei oftmals einen Vorrang verbuchen würden. Der Bulle

seinerseits lebe auf gewöhnlichen Kleinbetrieben etwas abseits der Herde, doch auch er

sei in ein soziales Beziehungsgeflecht eingebunden (vgl. Despret, Porcher 2007: 30f.).

Die Anthropologin King, die sich in ihren akademischen Arbeiten mit Tierbeziehungen

und -emotionen beschäftigt, weist ebenfalls darauf hin, dass Kühe ein soziales Leben

pflegen, Freundschaft leben und sich gegenseitig unterstützen würden. Sie urteilt, Kü-

he stünden nicht einfach dumm nebeneinander auf einer Wiese oder am Futtertrunk

herum, sondern könnten identifizieren, wer um sie steht, und spürten die Abwesenheit

ihrer Gefährten (King 2017: 126). Insofern bestehen Konvergenzen zwischen den Aussa-

gen der Biodynamiker∙innen sowie Landwirt∙innen in Kleinbetrieben allgemein und der

wissenschaftlichen Literatur in Bezug auf das Sozialleben von Rindern. Eine Nutztier-

ethologin, die unterschiedliche Landbauformen zu kennen angab, bestätigte ihrerseits:

»Es gibt nicht dieDemeter-Höfe und die kleinbäuerlichen Strukturen« (I-28, 29.7.2020).

Die Biodynamiker∙innen unterscheiden sich dennoch von herkömmlichen Kleinbe-

trieben in ihrer teilweisenBeachtung anthroposophischerWeltanschauungsaspekte.Sie

schreiben denHörnern, eine spezifische Bedeutung zu, dies sowohl bei der Begründung

der kosmischen Verbindungen, die die Kuh herstellen soll, und ebenso bei der Interpre-

tation von sozialen Interaktionen im Alltag. Überdies wenden sie in ihremMilieu weite-

re, auf der Anthroposophie beruhende Annäherungstechniken an, wie im späteren Ver-

lauf dieser Arbeit dargelegt werden wird. Schließlich kommt dem Menschen – da sind

sichdiemeistenBiodynamiker∙innen einig–eine zentrale Funktion inderMensch-Tier-

Beziehung zu. Wie bereits in vorherigen Kapiteln dargelegt, fungieren die Biodynami-

ker∙innen in dieser Konstellation auch interventionistisch, gar zuweilen entwicklungs-

oder individualisierungsfördernd. Diesem Selbstverständnis sowie der Positionierung

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 263

der Biodynamiker∙innen im sozialen Geflecht der Mensch-Tier-Interaktionen werden

wir uns im Verlauf des folgenden Unterpunktes annähern.

9.3.7 Der Mensch: Freund, Erzieher, Chef

Aus Sicht der Biodynamiker∙innen sind die Landwirt∙innen zunächst dafür verantwort-

lich, ein »wesensgerechtes« Umfeld für die Tiere herzustellen und für die grundlegen-

den Bedürfnisse der Raufutterfresser, Monogastrier und anderer Haustiere zu sorgen.

Die Tiere sollten genügendPlatz undAuslauf haben,das Futtermüsse eine hoheQualität

aufweisenunddieHaustieremüsstenunter »wesensgerechten«Bedingungenmöglichst

lange leben dürfen (vgl. I-13, 16.5.2019).

Der biologisch-dynamische Ansatz geht jedoch über diese Aspekte hinaus: Der

Mensch wird nicht lediglich dazu angehalten, sich um das Tierwohl zu sorgen, sondern

wird zudem als Individualisierungsförderer betrachtet, durch dessen Tätigkeit Lern-

prozesse bei Tieren ausgelöst werden können. In den offiziellen Demeter-Richtlinien ist

dieses Ideal derMensch-Tier-Beziehung nicht ausdrücklich formuliert, aber wie bereits

angemerkt,wird sie auf international ausgerichtetenKonferenzen und in Publikationen

wie der Zeitschrift Lebendige Erde geäußert sowie in Interviewsituationen dargelegt und

im Umgangmit den Tieren sichtbar.

Nicht selten wird beispielsweise betont, dass Landwirt∙innen Spannungen in einer

Herde regulierenund abbauenkönnen. IndiesemSinne kommtdemMenschendieRolle

zu, Stressminderung herbeizuführen. Eine harmonische Mensch-Tier-Beziehung »hel-

fe« zudemdabei, »einen gutenHerdenzusammenhang« herzustellen.DerMenschmüs-

se versuchen, »die Aggressivität abzufangen« (I-13, 16.5.2019). »Rinder kuschen oft nach

oben und treten nach unten. […] Aber je weniger Druck der Mensch in die Herde hin-

eingibt, desto entspannter sind sie«, sagte mir ein Tierhalter aus Süddeutschland (I-34,

16.4.2021). Ein weiterer Befragter äußerte ähnliche Annahmen: Der Mensch könne »in

die Herde hineinwirken und kann da einen Ausgleich bringen« (I-5, 5.5.2019). Er habe

bemerkt, dass »wenn eine aggressive Kuh eine junge ständig auf die Hörner nimmt und

ich ihr den Befehl gebe aufzuhören, dann hört die aggressive Kuh auf.« Er erläuterte zu-

dem, dass die biologisch-dynamische Sichtweise darüber hinaus von einer Individua-

lisierung der Herdentiere ausgehe, die durch die Mensch-Tier-Interaktion bewirkt und

gefördert werde, wenn der Mensch das Tier als Einzeltier anspreche.

Diese IndividualisierungderHoftiere kanndurch dieNamensgebung bei derGeburt

befördert werden. Für die Schweiz wurde mir vom FiBL bestätigt, dass alle Rinder auf

Demeter-Höfen,aber auch indenmeistenMittel- undKleinbetrieben,einenNamen tra-

gen, mit dem sie häufig auch angesprochen würden. Die meisten Betriebe geben beim

Zuchtverband einen Namen an, alternativ können Landwirt∙innen eine Nummer hin-

terlassen, dies würden in der Schweiz aber die wenigsten tun, ebenso unter konventio-

nell wirtschaftendenHöfen (I-13, E-Mail, 13.04.2020). InDeutschland haben sich zudem

auch größere Demeter-Ställe etabliert, in denen Rinder über Nummern unterschieden

werden.

Gelegentlich werden Menschennamen vergeben, wie beispielsweise »Olivia« oder

»Karl«, aber auch abweichende wie »Banane« oder »Fufu«. Die vielen Namen, die sich

Hofbesucher∙innen merken müssen – von den externen Mithelfenden, den Prakti-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

kant∙innen über die Nachbarskinder, die auf demHof spielen und die Käsereiangestell-

ten bis hin zu den spontanen Besucher∙innen, den Betriebsleitenden, den Azubis und

eben auch den gelegentlichen Menschennamen der Tiere –, können zu Missverständ-

nissen führen. Für mich war am ersten Tag auf einem Hof nicht immer klar, ob gerade

die Rede von einemMenschen, einem Rind oder einemHundwar. Diese Namenvielfalt,

mit der ein Gast auf einem Demeter-Hof konfrontiert werden kann, deutet zugleich

auf die verschwommenen räumlichen und sozialen Grenzen hin, die zwischen den

Mitarbeitenden und den Hoftieren entstehen können.

Demeter-Landwirt∙innen schreiben den Tieren eine spezifische Wesensgemäßheit

zu sowie ein inneres Gefühlsleben.Diese Zuschreibung und der Versuch, einHerdentier

als individuellesWesen anzusprechen, kommt dabei unter anderem durch die Namens-

gebungzumAusdruck.FürOtt ist dieNamenkenntnis der jeweiligenKüheunabdingbar,

um eine gelingende Beziehung zu etablieren:

Dass sie auf ihren Namen reagieren, wenn wir sie rufen, erleben wir täglich. Darum

ist es so wichtig, dass Kühe alle einen Namen haben. Erst wenn man alle unsere Kühe

kennt, kannmanbei uns dasMelken erlernen. Erstwennmanalle sechzig Kühepersön-

lich kennt, ist es möglich, eine Beziehung aufzubauen, die dem gerecht wird, was die

hochsensiblen Tiere bereit sind, uns an Wachheit und Interesse entgegenzubringen.

Das tiefe Interesse am Tier ist eine Bringschuld des Menschen, der mit Tieren arbeitet.

(Ott 2011: 21)

Persönlichkeiten können sich nur in jenen Beziehungsgeflechten bilden, die sie ermög-

lichen, und dieNamengebung fördert Ott zufolge dieHerausbildung einer Relation zwi-

schen Landwirt undTier, eineKommunikation, eine intensive Interaktion.DieNamens-

gebung ist in diesem Zusammenhang zwar auch ein Instrument, um Rinder voneinan-

der zu unterscheiden, aber eben zugleich ein sozialer Akt.

Darüber hinaus könne das Interesse an der »Kuhbiografie« (I-17, 9.9.2019) ein »star-

kes Erleben« des »Kuh-Individuellen« ermöglichen. Ein Landwirt gab im Interview an,

zu jeder Kuh eine Beziehung zu pflegen und deshalb zugleichmiterleben zu können,wie

sich Kühe im Laufe ihres Lebens verändern würden, z.B. könne aus einer resoluten, do-

minantenKuhmit den Jahren eine gelassene, entspannteKuhwerden. »JedeKuh ist eine

eigene Persönlichkeit,mit einem eigenen Charakter«, schlussfolgerte er (I-17, 9.9.2019).

Das Leben einer Kuh ist für diesen Landwirt etwas, das nicht einfach erklärt werden

soll und kann, sondern sich erzählt. Damit spricht er einemHerdentier überdies eigen-

sinniges, individuelles Verhalten zu, das sich über einen bestimmten Zeitabschnitt und

über geteilte Erfahrungen fassen lässt. IndemSinne schließt der Landwirt imRückkehr-

schluss aus, seineKühe auf biologische Funktionalitäten zu reduzieren. Für den Schwei-

zer Philosophen und Physiker Eduard Kaeser bedeutet, einem Lebewesen eine Biografie

zuzugestehen, seinem Verhalten eine zusätzliche Dimension der Erfahrungsgeschich-

te und persönliche Motive einzuräumen. Das Anekdotische, Biografische ist dann kein

Aspekt mehr, der ausradiert werden muss, um das Verhalten des Tieres in angeblicher

Reinform zu verstehen, »sondern Ausdruck dafür, dass wir es als Subjekt eines Lebens

akzeptiert haben« (Kaeser 2015: 52).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 265

Im Rahmen der Interviews wurde des Weiteren geäußert, der Mensch könne erzie-

herische Maßnahmen ergreifen, die als Möglichkeitsraum bewertet wurden, der eine

»Entwicklung« sowie »Individualisierung« von Tieren voranbringe. Eine promovierte

Agraringenieurin wies beispielsweise auf eine Studie des FiBL zu Stress bei Tieren

hin, die sie mitdurchgeführt hatte. Das Fazit lautet dabei, »eine gute Mensch-Tier-

Beziehung führt dazu, dass die Tiere einfach weniger Stress haben und gesünder sind«.

Aus den Ergebnissen sei zudem zu schließen: Ein »stressfreies Leben führt zu einer

individuellen Entwicklung bei Tieren« (I-13, 16.5.2019).16 Eine junge Quereinsteigerin

sprach weitere Aspekte an wie die Zucht. Es sei auf jeden Fall förderlich für die Kuh,

wenn derMensch sichmit ihr beschäftige und sie herausfordere, und deshalb könne die

Landwirtin eine gewisse »Entwicklung« beschleunigen, aber sie könne dies natürlich

ebenfalls, indem sie die Rinderzucht derart ausrichte, dass sich primär die intelligenten

Tiere weitervermehren würden:

Wenn ich versuche, der Kuh etwas beizubringen, sie zu erziehen, dann muss sie schon

mehr Denkleistung erbringen, als wenn sie 24 Stunden auf der Weide steht und frisst

und schläft. […] Aber man sieht beispielsweise auch, dass es Kuhfamilien gibt, die

schlauer sind, das muss man schon so sagen. Und dann kommt schon auch die Frage

auf, ob man das befördern möchte … (I-8, 8.5.2019)

Auf einem anderen Hof werden erzieherische Schritte beschrieben, die die Dominanz

undAggressivität der Ranghohen ausbremsen sollen.Eine Landwirtin erklärte im Inter-

view, beimWeidewechsel seien ranghöhere Rinder in der Regel vorn. Auf ihrem Betrieb

werde jedoch versucht, diese Hierarchie abzumildern »indemwir die Ranghöheren, be-

vor das Tor aufgeht, nach hinten schicken«, erwähnte die Landwirtin (I-11, 5.6.2019). Im

Anschluss sollen die Kühe alle einzeln durch das Tor hindurchgehen, »wie in der Schu-

le in der Schlange«.Diejenigen, die zu schnell laufen würden,würden zurechtgewiesen,

für sie solle es sich demnach nicht lohnen »frech zu sein«-.Diese Arbeitmit demTier ha-

be »schon einen riesen Einfluss«. Letztlich tue derMensch bei dieser Arbeit ferner etwas

16 Die erwähnte Studie ist online abrufbar: Probst (2012). Diese Ergebnisse sind mit denen ande-

rer wissenschaftlicher Studien vergleichbar. Die Befunde einer Studie der Universität Newcastle

zeigen, dass entspannte Tiere deutlich mehr Milch geben als angespannte. Douglas und Rawlin-

son heben hervor, dass Milchkühe, die einen Eigennamen besitzen und als Individuum betrachtet

werden, 454 Pints (210 Liter) mehr Milch pro Jahr geben. Für die Datenerhebung besuchten die

beiden Forscher∙innen 516 Milchbetriebe innerhalb Großbritanniens. In einem Interview beton-

te Douglas zudem, Landwirt∙innen in der Milchwirtschaft würden ihre Tiere allgemein als intel-

ligente Wesen betrachten, die eine gewisse Bandbreite an Emotionen erleben könnten. Douglas

bringt die Resultate mit der entspannendenWirkung in Zusammenhang, die persönliche Zuwen-

dung entfalten könne. Wie auch Menschen Aufmerksamkeit von ihrem Umfeld schätzen, so wür-

den auch Kühe positiv auf diese reagieren: Eine intensivere Zuwendung von Menschen lasse Kü-

he den Beobachtungen zufolge nicht indifferent und Tier und Mensch könnten sich gegenseitig

als Teil ihres sozialen Netzwerkes betrachten (vgl. Newcastle University 2009). Ebenso bestätigt

einWissenschaftsteam aus Österreich die positiven Auswirkungen einer gelungenenMensch-Fär-

se-Interaktion: »Our experiment leads to the conclusion that gentle stroking in combination with

gentle vocal stimulation can induce positive affective states in habituated heifers […]« (Lange, Lür-

zel, Waiblinger 2020: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

für die Sicherheit der Tiere, »denn unsere Wiesen sind am Hang, wenn die losrennen,

dann rutschen sie aus«, erläuterte die Landwirtin.

Ähnlich befürwortend bewertete Grünn, die in anthroposophischen Kreisen für

ihre übersinnlichenWahrnehmungen anerkannt ist, die Mensch-Tier-Interaktionen im

Interview. Sie sprach davon, dass »durch Erziehung und Beziehungen zumMenschen«

Säugetiere »ein bisschen Freiheit von den Instinkten gewinnen und noch etwas mehr

Individualbewusstsein bekommen« (I-14, 12.9.2017).DennochmüssenMenschenGrünn

zufolge Tiere Tiere sein lassen, aber zugleich sei es die »Aufgabe desMenschen, die Tiere

bis zu einem gewissen Grad zu formen, ihnen durch Erziehung und durch Züchtung

neue Möglichkeiten der Freiheit zu eröffnen […]« (Weihrauch; Grünn 2015: 174). Wei-

terhin meint sie, dass die Menschen ihr Menschsein durch den Umgang mit Tieren

veredeln könnten, dass TiereMenschen sozusagen vermenschlichten, da sie durch Tiere

bestimmte nicht menschenzentrierte Beziehungsformen kennenlernen würden (vgl.

Weihrauch; Grünn 2015: 174).

Auch eine Nutztierethologinmit einem anthroposophischen Schulungshintergrund

unterstrich im Interview die Möglichkeit einer Entwicklungstendenz17: »Nutztiere sind

offener dafür, sich individueller zu entwickeln als Wildtiere; sie können ihr arttypisches

Leben stärker verändern.« Durch die Mensch-Hund-Kooperation hätten beispielsweise

Hunde unterschiedliche Fähigkeiten herausgebildet: mittlerweile existieren Jagdhunde,

aber auchHütehunde. Im Idealfall würden sich diese Verhaltensänderungen in symbio-

tischer Kooperation ereignen. Dies sei insbesondere bei Säugetieren der Fall, weil »vor

allem Säugetiere individuellere Charaktereigenschaften und eine gewisse Intelligenz«

besäßen (I-28, 29.7.2020).

Überwiegend wurde in den für die vorliegende Arbeit geführten Gesprächen zudem

die Ansicht vertreten, der Mensch solle Verantwortung für seine Tiere übernehmen, wie

es ein Milchkuhhalter Mitte 30 ausdrückte: »Als ich mich dann in dieses Thema einge-

arbeitet habe, kam ich ganz schnell zu der Überzeugung, dass der Mensch das Tier als

Mitgeschöpf betrachten sollte, für dessen Leben und Zukunft er Verantwortung über-

nehmen sollte« (I-24, 26.4.2020). Oder wie ein älterer Landwirt aus Süddeutschland im

Interview umschrieb: »Meine Grundhaltung ist, das Tier gibt uns was, und wir tragen

Verantwortung für es.« Deshalb frage er sich, »Wie geht es dem Tier, wie geht es der

Herde?Das istmeineGrundstimmung,mit der ich versuche, in derHerde zu sein« (I-34,

16.4.2021).

Die Biologin Bräuer schreibt aus wissenschaftlicher Sicht, Tiere würden dieMitglie-

der ihrer jeweiligen Gruppe kennen.Dabei könnten sie diese nicht nur an Aussehen und

Stimme unterscheiden, sondern ebenfalls deren triadische Verhältnisse untereinander

abrufen: Sie würden wissen, wer wo in der Hierarchie der Gruppe stehe und mit wem

17 Die Debatte über die Domestizierungsvorzüge für die Tiere bleibt in der Wissenschaft umstrit-

ten. Einige Autor∙innen unterstreichen, domestizierte Tiere seien physisch und kognitiv nicht im

Stande, unabhängig vom Menschen zu überleben und seien demnach lebenslang juvenil, was in

der Domestikationsforschung »neotenie« genannt wird (Zimen 1992). Durch die Domestizierung

und die daraus folgende Unselbständigkeit würden sich überdies die Problemlösungsfähigkeiten

zurückbilden (Smith, Lichtfield 2010). Andere Forschende jedoch betonen den ursprünglichen ge-

genseitigen Vorteil für Mensch und Tier, den eine Domestizierung mit sich gebracht hat (vgl. Un-

terpunkt 9.6.3).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 267

verwandt sei (vgl. Bräuer 2014: 136). Bei Tieren auf einem landwirtschaftlichen Betrieb

kommt das soziale Verhältnis zu den Landbau-Arbeiter∙innen hinzu.Rinder unterschei-

den dabei zwischen den einzelnen Personen,diemit ihnen arbeiten.Ott fasst dies in sei-

nem Buch folgendermaßen zusammen: »[…] ich behaupte, dass auch Kühe jeden Men-

schen, der mit ihnen arbeitet, genau kennen, seine Eigenarten und Eigenheiten, sei-

ne Stimmungen wahrnehmen, seine tägliche Befindlichkeit registrieren« (Ott 2011: 21).

King vertritt in ihremBuchPersonalities on thePlatemitVerweis aufweiterewissenschaft-

liche Studien die Position, Kühewürden ihrmenschliches Gegenüber durchaus als indi-

viduellePersonwahrnehmen.ExperimentelleVersuchemitHolstein-Milchkühenhätten

ergeben, dass diese unterschiedliche Personen ausmachen könnten (vgl. King 2017: 135).

Vielleicht ist dies nicht besonders überraschend,wennmandie Jahrtausende andau-

ernde gemeinsameGeschichte in denBlick nimmt, die Rinder undMenschen verbindet.

Sobald menschliche und nichtmenschliche Tiere einen gemeinsamen hybriden Sozial-

raum besetzen, sind intersubjektive Begegnungen undWahrnehmungen unvermeidbar

(vgl. Brody 1987: 73). Die Annahme, Rinder würden Menschen erkennen, ist nicht un-

bedingt nur in diesem Landwirtschaftsmilieu verbreitet, transkulturell betrachtet bildet

sie möglicherweise gar den Regelfall. Dass sie allerdings von Biodynamiker∙innen geäu-

ßert wird, unterstreicht den ausdrücklichen Fokus auf Mensch-Tier-Interaktionen, den

diese Landbauform fördern will.

DesWeiterendürfendie architektonischenEigenheitenundAnordnungeneinesHo-

fes undderenEinfluss auf das soziale Leben zwischenmenschlichenundnichtmenschli-

chenWesen nicht unterschätzt werden. Im Schwarzwald besuchte ich auf der Höhe von

ca. 950m ü.M. 300-jährige Gemäuer, in denen sich ein Demeter-Betrieb befand. Bei der

Hofführung wurde unübersehbar, dass Stall und Wohnraum der Menschen ineinander

verschränkt waren: Auf den verschiedenen Stockwerken waren Stall und Haus jeweils

über Türen oder Luken begehbar, Wohnraum und Stall bildeten zwei miteinander ver-

schränkte Lebensraum-Einheiten.Eine derHofleiterinnen erklärte dazu, ihr Schlafzim-

mer befinde sich über dem Milchkuhstall und deshalb höre sie in ihrem Zimmer, »was

imStall los ist« (vgl. Feldbericht 8.5.2019). Auch in anderenKleinbetrieben ist derWohn-

raum der Betriebsleitenden vomMilchkuhstall zum Teil nur durch eineWand getrennt.

Auf einemHof befand sich gar eine Kapelle über demMelkstand, in der die Christenge-

meinschaft die Menschenweihehandlung vollzieht.

Trotzdem gilt es, diese Beispiele nicht gänzlich zu verallgemeinern: Natürlich wirt-

schaften einigeDemeter-Milchviehbetriebe ebenfallsmit großenAuslaufställen,die sich

außerhalb des Dorfes befinden. InMutterkuhbetrieben leben die Rinder undMenschen

überdies räumlich stärker getrennt voneinander, so dass die Tiere weniger konsequent

im Lebensraum der Hofbewohner∙innen präsent sind. Mehrheitlich wird von den In-

terviewten hervorgehoben, der Umgang mit den Tieren entfalte sich auf jedem Hof an-

ders; vor allem Lehrlinge, die viele unterschiedliche Höfe besucht hatten, konnten die-

senUmstand bezeugen.Unterschiedliche Faktoren spielen dabei eine Rolle:Wie derHof

konstituiert ist, wie der Betrieb finanziell aufgestellt ist und auch die Anzahl der dort

beschäftigten Mitarbeitenden sowie deren individueller Charakter und ihre Fähigkei-

ten seien entscheidend. Nicht auf allen Demeter-Höfen bildet die Landwirtschaft den

Haupterwerbszweig, sondern sie kann ebenso ein Aktivitätszweig einer sozialen Ein-

richtung sein. In demFall fällt derNahrungsmittelproduktionsdruck,der auf den Tieren

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

lastet, geringer aus; die Tiere sind in diesemKontext Teil desTherapieteams und sie leis-

ten unter diesen Bedingungen vorrangig Care-Arbeit.18

9.3.8 Handlungsmacht der Tiere

Wie das Stichwort »Care-Arbeit« es bereits andeutet,wäre es verkürzt, eineWechselwir-

kung in diesen Mensch-Tier-Beziehungskontexten auszuschließen und anzunehmen,

lediglich die Lebenswelt der Hoftiere würde durch die Landwirt∙innen beeinflusst. Die

Menschen, die mit ihnen arbeiten oder zusammenleben, werden ebenfalls durch das

Tierverhalten und die Tier-Persönlichkeiten beeinflusst. Dazu bedarf es keineswegs der

Therapiearbeit, die im Tierkontakt konkreten Zielsetzungen folgt. Allein der tägliche

Umgang mit Tieren kalibriert den eigenen Bezug zur Umwelt, wie es eine Frau im

Ruhestand im Interview erklärte:

Alles verändert sich durch diese Arbeit. Hören, Riechen, (…) Du lernst alles, die Vögel

zu beobachten, die Vögel erzählen dir, ob auf derWeide etwas passiert ist. Du hörst ge-

nauer hin. Du lernst unglaublich viel über dich selbst, wenn Du Tiere leitest, die zehn-

mal schwerer sind als Du. Du musst die ja überzeugen, d.h. Du bist ständig dabei zu

lernen. Die Tiere haben mir Geduld beigebracht. […] Ich wäre nicht der Mensch, der

jetzt vor Ihnen hier sitzt, ohne diese unglaublich tollen Lehrer und Lehrerinnen, die

ich da hatte. (I-3, 11.3.2019)

Martin Ott schreibt über seine 30-jährige Erfahrung im therapeutischen Bereich, in de-

nen er mit Kühen und betreuungsbedürftigen Menschen arbeitete, die Rinder bräch-

ten vor allem eine »rhythmische Verlässlichkeit« (Ott 2011: 149) in den Therapiekontext

ein. Die Arbeit mit den Kühen sei durch deren Rhythmusbedarf vorgegeben, und gera-

de rhythmisch ablaufende Tätigkeiten würden bei Menschen, die eine schwierige Phase

durchlaufen, eine therapeutisch-beruhigende Wirkung erzielen. »Kühe geben mir Hei-

mat«, drückte es ein weiterer Landwirt vomBodensee im Interview aus.Denn er sei von

seiner Gestimmtheit eher ein Nomade, ein wandernder Mensch, den es wegziehe: »Die

Kühe verhelfen mir zur Sesshaftigkeit, so interpretiere ich ihr Wirken auf mein Leben.

Sie erdenmich, verbindenmichmit einer ganzen Gegend […]« (I-17, 9.9.2019).

WeitereBefragte sprachenHoftieren eine gewisseHandlungsmacht zu.Es gebeRin-

der, die gernemit Menschen arbeiteten und wiederum andere Hoftiere, die zufriedener

seien, wenn man nicht in ihren Raum eintreten würde. Sie könnten beispielsweise Zu-

neigung ausdrücken,gar einfordern,denn siewüssten, »dasswirHändehaben,die ganz

gut kraulen können.Daswissen sie und holen sich das auch ab«, erwähnte die bereits zi-

tierteQuereinsteigerin (I-8, 8.5.2019).Überdies könnten vieleHoftiere–Rinder,Hunde,

Katzen – Tore öffnen, »um an etwas heranzukommen«. Inwiefern dahinter »eine Pla-

nung« stehe, sei schwer zu beurteilen, aber sie habe »das Gefühl«, dass es nicht nur um

die Auslebung eines Triebes gehe. Die Arbeit mit den Milchkühen zeige ihr, »dass der

Unterschied zwischen Nutztieren und Haustieren gar nicht so groß ist. Haustiere sind

18 Auf dem Martinshof, der seit 1990 biodynamisch wirtschaftet, sind beispielsweise 13 Menschen

mit Behinderung, drei Praktikant∙innen, zwei Lehrlinge und ein sozialtherapeutisch ausgebildeter

Mitarbeiter in den Arbeitsablauf eingegliedert (Stand 2021; vgl. Demeter e.V., [128]).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 269

quasi ein Familienmitglied undman kuschelt sie, abermit denNutztieren kannmandas

auch«.Eine Landwirtin aus demKantonSolothurn beschrieb im InterviewzudemSitua-

tionen, die auf einen kollektiven Willen schließen lassen können, denn wenn Kühe die

Hofmitarbeitenden amWeidenrand erblickenwürden,würden sie sich eng zusammen-

stellen, anfangen zu muhen und eine andere Weide einfordern. Ihr zufolge kann man

demnach von einem kollektivenWillen und geteilten Emotionen der Tiere ausgehen, die

wiederum sozialen Zusammenhalt begünstigen und zugleich zu Handlungsmacht ge-

genüber Menschen führen können (Feldbericht, 5.6.2019).

Für die Mitarbeiterin des FiBL steht fest, dass Hoftiere »auf jeden Fall« zielgerichtet

handeln können, allerdings »nur imRahmen ihrerMöglichkeiten«: »Sie verfolgen Inten-

tionen, die zu ihrem Wesen gehören; das geht über Reize hinaus«. Die Kuh aber habe

weniger Wahlfreiheiten, sie könne nicht überlegen und entscheiden, »morgen gehe ich

zum Flughafen und reise aus«.Wenn sie jedoch im Stall stehe, könne sie sich dafür ent-

scheiden auf die Wiese zu gehen und dorthin zu gehen, »wo sie das beste Gras findet«

(I-13, 16.5.2019).

Eine Bäuerin aus dem Basler Umland meinte im Interview, Gorillas hätten sicher-

lich Absichten, »bei einer Kuh ist das aber weniger der Fall und bei einem Wurm noch

weniger«.Weiterhin führte sie aus:

Und Respekt vor Tieren haben, heißt dann auch, verstehen zu wollen, wie sie handeln.

Mir die Frage zu stellen »Was nehme ich an diesem Tier wahr?« und was könnte ich als

Intention wahrnehmen. Bei Kühen nehme ich wahr, dass, wenn es ums Futter geht, sie

sehr konkrete Vorstellungen haben, wie die Dinge sein sollen. Sie wissen, wer für die

Weide verantwortlich ist. Und dann brüllen sie und fordern sie und daraus kannst Du

schließen, dass sie einen Zusammenhang zwischen dem, was schon mal passiert ist,

und ihren Wünschen einen Zusammenhang herstellen können. Auf jeden Fall haben

sie ein Gedächtnis. Und die Bindung zwischen Mensch und Kuh ist da. (I-9, 29.5.2019)

Rinder werden von den Personen, die in diesem Kapitel zitiert und deren Handlungen

in den Feldberichten beschriebenwerden, nicht als Uhrwerk betrachtet, sie handeln den

Gesprächspartnern zufolge nicht im Rahmen eines Reiz-Reaktion-Schemas, sondern

verfolgenAbsichten,wenngleich lediglich situativundgegenstandsbezogen,verarbeiten

Eindrücke und pflegen eigene Motive.

Im vorherigen Unterpunkt wurde mehrmals erwähnt, dass sich zwischen Rindern

Freundschaften anbahnen könnten.EinMilchkuhhalter erwähnte zudem,Freundschaf-

ten seien ebenfalls zwischenMensch undKuhmöglich.Es könne sich ergeben, dassman

eine Kuh besonders möge, entsprechend häufiger mit ihr interagiere und ein außerge-

wöhnlichesVertrauensverhältnis aufbaue.Ermeinte imInterview,dieseKuhwürdedem

Menschen mehr Beachtung schenken, sie würde beispielsweise, bevor sie auf die Wei-

de gehe, nochmals zu ihmhinübersehen.DerMilchbauer arbeitete überdies regelmäßig

mit seinen Ochsen19 und im Umgang mit diesem kastrierten Rind sei es notwendig, ei-

ne gelingende Beziehung zu pflegen: »Das ist schon eine Kooperation und dann macht

19 Vor der Mechanisierung der Landwirtschaft und dem Aufkommen der Milchwirtschaft war die

männliche Nachzucht teilweise wichtiger als die weibliche, da die Ochsen als Spannvieh in den

Einsatz kamen (vgl. Ruge 2020: 50).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

es auch Spaß mit ihnen zu arbeiten« (I-5, 5.5.2019). In diesem Zusammenhang deutete

der Landwirt auf die individuellen Eigenheiten der Ochsen hin, darauf, dass sie eine ge-

wisse Handlungsmacht besitzen würden, die eine eigene Dynamik erzeugt, anders als

die Arbeit mit Maschinen. Die Tiere, mit denen er arbeiten würde, hätten eine gewis-

se Unverfügbarkeit inne, eine Unverfügbarkeit, die wiederum ein genuiner Ausdruck

von Beziehungen zu Lebewesen ist. Sie seien nicht gänzlich zu kontrollieren. Ähnliche

Erfahrungen haben auch andere Landwirt∙innen gemacht: Tiere könnten beispielsweise

Freundschaften abweisen, berichtete ein Landwirt, der sich mit einem Bullenkalb »an-

freunden« und es »großziehen« wollte; das Bullenkalb habe ihn jedoch zurückgewiesen

(I-17, 9.9.2019).

Kooperationen werden überdies von Winzer∙innen thematisiert. In Frankreich set-

zen beispielsweise einige biodynamischeWinzer∙innen Pferde ein, die sie nicht als folk-

loristischesElement zwischendenWeinreben, sondern zugleich als einElementderVer-

lebendigung des Standortes und als Arbeitstier betrachten. Pineau schreibt dieser Zu-

sammenarbeit gar den Charakter einer »Relation Intimiste« zu (Pineau 2019: 99). Der Eth-

nologin wurde mitgeteilt, dasWohlbefinden der Pferde habe höchste Priorität, weshalb

die Besitzer∙innen beispielweise Zeit in osteoplastische Pferde-Behandlungen investie-

ren würden.20

In Deutschland ist ebenso eine Entwicklung im Gange, die veranschaulicht, dass

Demeter die bisherige Weinbaumonokultur durch die Tier-Anwesenheit umgestalten

möchte. Auf jeder Demeter-Veranstaltung, die sich an Winzer∙innen richtet, steht

derzeit die Tierhaltung auf der Tagesordnung. Der Verband möchte dem Umstand

entgegenwirken, dass derWeinanbau wie auch der Gemüseanbau das Kreislaufdenken,

das der Biodynamik eigen ist, häufig nicht umsetzt (vgl. Regel 2020/4: 36). Für Demeter-

Gemüseanbauer∙innen ab 40 Hektar wurde ab 2021 die Haltungspflicht von Raufutter-

fressern eingeführt; für den Weinanbau seinerseits wurden zwar noch keine konkrete

Richtlinien vorgelegt, doch einige Weinanbauer∙innen experimentieren bereits mit

Leihschafen, die zeitweilig in den Rebenhängen grasen und nicht nur denmaschinellen

Einsatz minimieren, indem sie Verbuschungen vorbeugen, sondern ebenso zwangs-

läufig Dung hinterlassen.21 Aber im biodynamischen Milieu werden nicht lediglich die

konkreten, messbaren Vorteile hervorgehoben, in ihrem Kosmos, in dem Pflanzen,

Tiere, und Menschen in Beziehung stehen, wird ebenfalls die »Freude« geschätzt, die

Schafe, Ziegen oder kleinwüchsige Rinderrassen »generationsunabhängig bescheren«

(Regel 2020/4: 37). Die Ethnologin Pineau hat ähnliche Beobachtungen in der Petit

Domaine de Gimios festgehalten: Hier seien Esel und Kühe ziellos durch die Parzellen ge-

trottet, keine direkte Aufgabe sei ihnen zugekommen, ihre Anwesenheit sollte lediglich

die Seinskultur der Landschaft veredeln. Andere Winzer∙innen wiederum versuchen,

20 Eine ähnliche Entwicklung bestätigt Grandjean für die frankophoneWestschweiz (vgl. Grandjean

2020: 239).

21 Dennoch gestaltet sich die Tierhaltung imWeinanbaunicht problemlos:Währendder Traubenrei-

femüssten anderweitigeWeidegelegenheiten gesichert sein, danebenmüssten dieWinzer∙innen

in technische Ausstattungen investieren und Tierhaltungskenntnisse erwerben (vgl. Regel 2020/4:

37).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 271

Bienenstöcke in ihre Parzellen zu integrieren (vgl. Pineau 2019: 101). An diesen Beispie-

len zeigt sich einmal mehr, dass der biodynamische Landbau nicht ausschließlich auf

quantitative Kriterien ausgerichtet ist, sondern ebenso auf qualitative.

Die Landwirt∙innen sprechen den Tieren demnach in mehreren Hinsichten Hand-

lungsmacht zu, trotzdemsehen sie in letzter InstanzdenMenschen als übergeordnet an:

»Wir können viel mit ihnenmachen, auch schmerzhafte Dinge und sie werden dennoch

vertrauensvoll mit uns umgehen, wenn wir es gut machen. Ich denke, ganz allgemein

gesprochen, dass sie uns als übergeordnet betrachten« (I-10, 12.5.2019).Oder wie es eine

FiBL-Mitarbeiterin ausdrückte: »Sie nehmen das an, weil der Mensch mental eine sehr

starke Kraft hat« (I-13, 16.5.2019). Vor allemwürden die Intelligenz, Resolutheit und Ge-

wandtheit des Menschen den Kühen über die Körperhaltung signalisiert werden. Eine

weitere Landwirtin im Ruhestand betonte hingegen, dass Landarbeiter∙innen sich den

Respekt der Tiere zunächst verdienenmüssten und sie eine∙n Landwirt∙in nicht zwangs-

läufig als Leiter∙in annähmen: »Dumusst lernen, die Tiere zu leiten, sie müssen dich als

Leittier akzeptieren« (I-3, 11.3.2019). Die Tiere würden die Geduld und das Können der

Landwirt∙innen austesten.Während es unterMenschen in einigenBranchen vorkomme,

dass das Diplom Respekt verschaffe, würde sich dies bei Tieren nicht so leicht ergeben:

»da kannst Du nicht die Visitenkarte hinhalten und sagen ›Ich bin der Abteilungsleiter‹«

(I-3, 11.3.2019).

Legt die Person, die mit Tieren arbeitet, den Akzent auf deren Sozialleben, deren

Wünsche und Bedürfnisse sowie die individuelle Persönlichkeit, die gelegentlich durch

die Namensgebung unterstrichen wird, werden diese Tiere für ihr menschliches Um-

feld verstärkt als Lebewesen, Subjekte eines Lebens und als Wesen mit einem eigenen

Standpunkt sichtbar und ansprechbar. Die architektonische Ausrichtung eines Hofes

kann überdies räumliche Nähe schaffen, die wiederum veränderte Relationen herbei-

führen kann (Höre ich in meinem Schlafzimmer, ob die Rinder zeitgleich im Stall ru-

hen oder muhen? Oder sehe ich vom Küchenfenster aus, ob in der Mutterkuhherde ge-

rade eine Kuh kalbt?). Die Bereitschaft, mit den Tieren zu arbeiten, auf ihre Gesundheit

zu achten, ihnen einen Lebensraum zu bieten, der Rangkämpfe abschwächt, verändert

günstigerweise die Beziehung der Herdentiere untereinander, aber auch das Verhält-

nis zwischenRinderherde undBetriebsmitarbeitenden.Die Bereitschaft allein reicht je-

doch nicht aus, damit ein tierwohlbeachtendes Umfeld auf einemHof entsteht: Finanzi-

elle Schwierigkeiten, schlechte Ernten, bedingt durch ungünstig gelegene Ackerflächen

oder Wetterlagen, Produktionsstress, und zwischenmenschliche Schwierigkeiten jegli-

cher Art sind Faktoren, die zuHerausforderungen für alle Beteiligten –Tier oderMensch

–werden können.

Überdies sollten eine ahistorische Generalisierung genauso wie Verallgemeinerun-

gen bezüglichKlein- undMittelbetrieben vermiedenwerden.Denn die besichtigtenHö-

fe und die Befragten, die auf diesen Seiten zu Wort gekommen sind, stimmten den In-

terviews zu, weil sie die besprochenenThemenblöcke begleitet und sich damit beschäf-

tigt haben. Es wäre zudem voreilig anzunehmen, derzeit würden Tiere zwangsläufig in

Kleinbetrieben grundsätzlich besser gehalten als in Großbetrieben, denn befindet sich

ein Betrieb in finanzieller Not oder leiden die leitenden Landwirt∙innen unter einer ge-

wissen sozialen, gesundheitlichen und finanziellen Prekarität oder sozialen Isolation,

färbt diese Notlage natürlich ebenfalls auf die tierischen Hofbewohner ab. Besonders

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

aber vor der Industrialisierung waren die Hoftiere räumlich sowie sozial eng an den

Menschen gebunden und sie wurden meistens als Individuen betrachtet (vgl. Despret,

Porcher 2007: 15). Es wäre allerdings unvorsichtig daraus zu schließen, der Umgangmit

ihnen sei in vormodernen Zeiten ausgesprochen behutsam gewesen: Wie die Mehrzahl

der Menschen auch mussten sie hart arbeiten, als Zugtier beispielsweise, und auch die

Erwartung an Nutztiere als lebensmittelproduzierende Wesen war seit jeher groß. Au-

ßerdemwar das Leben der Kleinbauerngeprägt von Leid und Krankheiten: Mitte des 18.

Jahrhunderts starb einDrittel aller an Pocken erkranktenKinder und fast dieHälfte aller

Kinder starb ohnehin vor dem fünften Lebensjahr. Und wer sich bei der landwirtschaft-

lichen Arbeit eine Verletzung zuzog (weil man sich mit einem Messer schnitt oder von

einemBullen getreten wurde), konnte damit rechnen, dass die oft unzureichend behan-

delten Verletzungen lebenslang ihre Spuren hinterlassen würden (vgl. Ruge 2020: 115,

181, 297; Ritzmann 2007: 660).

9.4 Mit nichtmenschlichen Wesen kommunizieren:
Strategien der Interspezies-Kommunikation

9.4.1 »Körperhaltung ist Sprache«

Menschen, die auf biodynamischen Höfen leben, pflegen, wie dargelegt, eine soziale

Beziehung zu ihren Hoftieren. Um diese Interspezies-Sozialität herzustellen, greifen

dieBiodynamiker∙innenunter anderemauf einekörperbetonteKommunikationzurück.

Dabei werden unterschiedliche Annahmen vertreten, wie diese Kommunikation gelin-

genkann.Einig sind sichdieBefragten jedochdarin,dassdieKöperhaltungeine zentrale

Bedeutung hat. So ist sich eine FiBL-Mitarbeiterin sicher: »Körperhaltung ist Sprache,

es ist wichtig,wieman sich bewegt« (I-13, 16.5.2019). Ihr zufolgewird die eigeneHaltung

gegenüber denTieren über die Körperhaltung vermittelt, dennwas Landwirt∙innen den-

ken, präge die Körperhaltung. Ebenso argumentierte eine Person, die professionell auf

unterschiedlichen Höfen Rinder trieb: Die Rinder würdenMenschen »sehr, sehr genau«

beobachten und derMensch habe »Probleme[,] seine Zuneigung oder Abneigung zu ver-

heimlichen, das drückt er mit seiner ganzen Haltung aus«, d.h. die Person, die denke

»blöde Kuh« würde dies »auf allen Ausdruckseben ausdrücken« (I-10, 7.6.2019).22 Ganz

22 Experimente bestätigen, dass zumindest Säugetiere ein feines Gespür für körperliche Ausdrucks-

fähigkeiten besitzen. Bekannt ist die Untersuchung des Psychologen Carl Stumpf, der zu Beginn

des 20. Jahrhunderts den »Klugen Hans« beobachtete. Das Pferd Hans, so glaubte sein Besitzer

ihm beigebracht zu haben, könne einfache arithmetische Rechenaufgaben lösen. Stumpf aber

fand heraus, dass das Pferd auf subtile Hinweise des Fragenden reagierte, wie dessen Atmung

und Kopfhaltung.Wenn sich Hans der durch Hufstampfenmittgeteilten richtigen Antwort näher-

te, ließ die Spannung der Fragenden nach und die Atmung wurde lockerer. Hans konnte also nicht

zählen, sondern den Ausdruck der Fragenden genauestens beobachten und dessen Erwartung er-

raten. Rudimentäre Erregung, innerliche Angespanntheit, Vertrautheit, Freude können Säugetiere

an der Körperhaltung ablesen und diese gegebenenfalls wiederumwiderspiegeln (vgl. Asma 2017:

86f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 273

wesentliche Kommunikations-Elemente seien zudem Nähe und Distanz. Wenn Men-

schen diese elementare Form der Kommunikation wählen würden, sei es leicht für die

Tiere, sie zu verstehen – dies sei eineMöglichkeit über die Artengrenze hinweg zu kom-

munizieren (I-10, 12.5.2019). Der interviewte Rindertreiber gab an, beobachtet zu ha-

ben, dass körperlicheNähe auf Tiere Druck ausübe und, umdiesemunangenehmenGe-

fühl auszuweichen, hätten sich die Tiere an eine andere Stelle bewegt.Distanz hingegen

nehme den Druck auf die Rinder, aber auch sprachliche Kommunikation transportiert

ihm zufolge über die Tonlage Nähe und Distanz. Neben Nähe und Distanz zählen bei

der Kommunikation für ihn »Gestik, Mimik, in Dialog treten, aber auch gegenseitiges

Verstehen.« Ein Stier müsse beispielsweise in der Kommunikation mit ihm verstehen

können, dass der Mensch keine Gefahr für ihn darstelle: »So wird aus einem Gegenein-

ander ein Miteinander« (I-10, 12.5.2019). Mit den Tieren sei es wie mit Menschen aus

einer fremden Kultur, »man muss sich anstrengen, um sie zu verstehen und Missver-

ständnissen vorzubeugen« (I-10, 7.6.2019).

Blickkontakt sei ein anderer Aspekt, der Rindern Aufmerksamkeit signalisiere. Ich

wurdebeispielsweise bei derÜberführung vonZiegenauf eine andereWiese indemUm-

land von Solothurn angewiesen,meine Augen nicht auf die Mutterkuhherde zu richten,

die sich auf einer Weide nebenan befand. Dies würde nämlich in ihnen die Erwartung

hervorrufen, auf eine andereWeide geführt zuwerden und sie dazu verleiten, zumuhen

und Lärm zu machen, um einen Weidewechsel einzufordern. Kurze Zeit später befand

ich mich mit dem gleichen Landwirt auf einer gegenüberliegenden Wiese, wo etwa 20

Burenziegen und sieben junge braune Angusrinder weideten. Um nun die Ziegen und

Rinder voneinander zu trennen, arbeitete dieser Landwirt einerseits mit der körperli-

chen Vermittlung von Nähe und Distanz, um die jungen Rinder vom Ausgangstor weg-

zubewegen. Andererseits rief er seine Ziegenmit einem »Klick« Geräusch, auf das er sie

trainiert hatte. Die Ziegen horchten auf und kamen sofort zum Tor, während sich die

Rinder wegbewegten. Um mit zwei Tierarten gleichzeitig zu kommunizieren, können

also unterschiedliche Kommunikationskanäle gewählt werden. So kann der Bauer bei-

spielsweise über eine räumliche Zu- oder Abwendung eine Tierart an einen anderen Ort

treiben, und indem er auf eine andere Art ruft, diese Tierart in Bewegung setzen (Feld-

bericht 4.6.2019). Diese Techniken werden nicht ausschließlich unter Biodynamiker∙in-

nen angewendet, sie zeigen allerdings das Interesse der Biodynamiker∙innen,mit ihren

Tieren möglichst entspannt zu arbeiten und beweisen zudem ihre Offenheit gegenüber

unterschiedlichen speziesübergreifenden Kommunikationstechniken.

Der erwähnte Landwirt unterstrich, dass es aus seiner Sicht unerlässlich ist, in einen

Dialog mit den Tieren zu treten. sie dürften »nicht das Gefühl haben, jemand redet mit

sich selbst«. BeiMenschen sei dies nicht anders:Man geheweniger auf Personen ein, bei

denen »man das Gefühl hat, sie würden eigentlich einen Monolog halten«.Wenn Land-

bau-Arbeiter∙innen sich nicht auf ihre Arbeit konzentrieren würden, würden die Tiere

merken, »der ist ja ganz woanders« (Feldbericht 4.6.2019).

Ähnlich äußerte sich seine Frau am darauffolgenden Tag; sie konstatierte, gelingen-

de Kommunikation setze eine gewisse Resolutheit voraus, die vor allem über körperli-

che und emotionale Distanz signalisiert werden müsse. In ihrem Bericht wurde zudem

einmal mehr deutlich –wie auch bei der Arbeit mit den Präparaten –, dass im biodyna-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

mischen Milieu Seinszustände valorisiert werden, in denen Gedanken, Emotionen und

Leib synchronisiert sind:

Es gibt Tage, da laufen sie einfach weg und hin und her … riesen Theater. Aber da

schnauf ich mal durch, rede nicht mit ihnen, fass sie nicht an, kraul sie nicht … weil

sie sind ja gute Beobachter und wenn sie sehen, dass ich manche Tiere kraule, dann

verstehen sie nicht, was ich will … das ist wirklich alles aussagekräftig, was man tut.

Bei Menschen haben wir das ja auch. Wenn die Kommunikation nicht funktioniert

und man nicht bei der Sache bleibt, gedanklich und körperlich, dann weiß niemand,

woran er ist (I-11, 5.6.2019).

9.4.2 Astrale Wesen und ihre Fähigkeit, über Gefühle zu kommunizieren

Aus Sicht aller Befragten reichen aber das Wissen über die eigenen Tiere und eine Aus-

sage vermittelnde Körperhaltung nicht unbedingt aus, um eine gelingende Kommuni-

kation über die Artengrenze hinaus zu erzielen. Es bedarf den befragten Biodynami-

ker∙innen zufolge an Ich-Du-Beziehungen, die über die astralische Seinsebene herge-

stellt werden sollen, dieMenschen und Tiere teilenwürden.Gemeint ist damit, dass bei-

de, Tiere und Menschen, ein gefühlsbetontes Innenleben, ein phänomenales Bewusst-

sein und eine Empfindsamkeit besitzenwürden, die eine speziesübergreifende Verstän-

digung hervorbringen können.23 Dementsprechend erklärte beispielsweise eine promo-

vierte Agrarwissenschaftlerin im Interview: »Man hat aber auch einen gefühlsmäßigen

Zugang, aber wenn man die richtigen Gedanken dazu hat, das Wissen über Tiere, dann

können die Gefühle noch stärker werden. […] Das Gefühl ist wichtig für die Verbunden-

heit« (I-13, 16.5.2019).

Für eine erfahrene Biodynamikerin aus dem Basler Umland wird die Bedeutung ih-

rerWorteprimärüber ihrGefühlüberArtengrenzenhinwegmitgeteilt.Sie redezwarmit

den Tieren, als würden diese die menschliche Sprache verstehen, aber letztlich tue sie

dies, weil sie annehme, den emotionalen Grundton könnten die angesprochenen Tiere

vernehmen: »Die Sprache, wie ich sie habe, haben sie nicht, aber ich transportiere mei-

ne Gefühlswelt,meine Astralität. […] Sie spüren das. Ich strahlemeine Gefühle aus. Und

Tiere haben einen stärkeren Sinn dafür als wir Menschen, weil wir unsere Gefühle mit

dem Intellekt überlagern« (I-9, 29.5.2019).

Der Evolutionsbiologe und Anthroposoph Wolfgang Schad mahnt seinerseits, man

solle sich nicht durch ein »autistisches Vorausurteil« vor demWahrnehmen »des Seeli-

schen der Tiere« versperren und zitiert Konrad Lorenz, um zu unterstreichen, dass der-

jenige, der Tieren Subjektivität abspricht, »psychisch abnorm« sei und eine gefährliche

»Schwäche der Du-Evidenz« in sich trage. Tiere seien in jedem Stadium ihres Lebens

physisch, lebendig und seelisch gegenwärtig (vgl. Schad 2012: 1099, 1101). Der Mensch

wiederum könne sich auf dieses Seelenleben einlassen, weil ihn »eine emotionale See-

lenschicht […] mit dem Tier verbindet« (Schad 2012: 1108).

23 Neuere Studien unterstützen diese Sichtweise ebenfalls aus naturwissenschaftlicher Perspektive.

Oxytocin und Kortisolgehalte von beispielsweise Hunden und Hundebesitzer∙innen sind von der

Art der Interaktion zwischen beiden Parteien beeinflusst (vgl. Petersson, Uvnäs-Moberg 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 275

Ein Waldorfpraktikant sinnierte im Rahmen des Interviews für die vorliegende Ar-

beit ebenso darüber, dass emotionale Gehalte und Mitteilungen über die Stimme und

deren Tonlage transportiert werden. Beim Abendessen erzählte der Sekundarschüler, er

gehe gerne mit einem jungen Bullenkalb spazieren; falls unterwegs Aufregung aufkom-

me,würde er dasBullenkalb beruhigen, indemer ihm»ruu-hig, ruu-hig« zuflüstere.Das

Kalb würde dann zwar nicht verstehen, was er sage, aber was er meinte; seine Stimme

könne in demMoment beruhigend wirken. Eine weitere Hofmitarbeiterin stimmte ihm

daraufhin zu – Form und Inhalt sollten sich demnach ergänzen (Feldbericht 8.5.2019).

Für einen interviewten Rindertreibercoach stand dabei fest, dass gerade dann Form

und Inhalt sich synthetisieren, wenn eine Emotion übermittelt würde: »Damit eine

Botschaft aus dem Gesagten wird, muss eine Emotion enthalten sein« (I-10, 7.6.2019).

Ähnliche Worte fand eine Schweizer Landwirtin: »Für mich ist Reden ein Ausdruck, wo

es nicht um die Worte geht, sondern um die Atmosphäre und die Emotionen, die ich

vermittele« (I-9, 29.5.2019). Worte sollen demnach im Interspezies-Umgang gemein-

schaftsstiftend wirken; ihr konstitutiver Charakter ist demnach die Kultivierung eines

gemeinsamen Sozialraumes und nicht die Mitteilung eines Sachbezugs.

Während der Aufenthalte auf den verschiedenen Höfen fiel mir auf, dass Prak-

tikant∙innen gegebenenfalls eine markante Beziehung zu einigen Kühen aufbauten.

Eine Praktikantin erzählte beim Frühstück, sie wolle unbedingt vor ihrer Abreise eine

bestimmte Kuh zeichnen. »Das ist einfach die schönste, die hat einen sehr eleganten,

schmalen Kopf«, meinte sie und ergänzte: »Uli will ich auch noch fotografieren, da ich

mit dieser Kuh so viel erlebt und so oft gekuschelt habe« (Feldbericht 11.9.2019).24 Da

es zudem ihr letzter Tag auf dem Hof war, entschied sie gemeinsammit einer weiteren

Praktikantin, imMilchkuhstall des Allgäuer Braunviehs zu übernachten.

Einweiterer Landwirt aus der Bodenseeregionmeinte ebenfalls, seineGestimmtheit

würde überWörter transportiert werden, aber weit wirkungsvoller könneMusik »Situa-

tionen lösen«. Er erzählte, wenn eine Mutter von ihrem Kalb getrennt werden würde,

verweigere sie gelegentlichdieMilchgabe,dabrauche es »eine besondereArt derAnspra-

che«, und er beruhige die Milchkuh in dem Fall mit Gesang. Ohnehin singe er meistens

während des Melkens, weil dies seiner Tätigkeit eine spirituelle Dimension gebe (I-17,

9.9.2019).Überhaupt besitze für ihn dasMelken eine spirituelle Qualität, so schicktemir

der Landwirt später einen Tagebucheintrag von 2018 zu, in dem er beschreibt, wie er

24 Während einige Praktikant∙innen hochmotiviert sind, auf Betrieben mitzuarbeiten, verläuft das

Verhältnis zum eingearbeiteten Team nicht immer konfliktfrei und nicht selten brechen Prakti-

kant∙innen ihren Aufenthalt ab. Dem Vernehmen nach seien junge Praktikant∙innen vonWaldorf-

schulen besonders herausfordernd, die nicht unbedingt freiwillig in das Hofgeschehen eingebun-

denwerden. Auf einemHof wurdemirmitgeteilt, dass kurz vormeiner Ankunft eine enttäuschen-

de Erfahrungmit Praktikant∙innen gemacht wurde, die gegen Dieselmaschinen und die Schulme-

dizin gewesen seien und sehr wertende und anfeindende Vorwürfe gegenüber den Betriebslei-

tenden geäußert hätten. Für manche Praktikant∙innen sei es überdies schwer abzugrenzen, wo

der Betrieb anfange und wo das Privatleben von Hoffamilien beginne, aber auch für die Betriebs-

leiter∙innen sei dies nicht immer einfach zu klären: Wenn man beispielsweise ein Computerpro-

gramm kaufe, sei nicht immer eindeutig, ob dieses für den Betrieb eingesetzt werde oder privat

(Feldbericht 11.9.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

sonntagsmorgens beimMelken in »eine heilige Stimmung getaucht« sei und sich in ei-

ner »besonderen, schöpferischen Verfassung« gefühlt habe; plötzlich sei alles »durchläs-

sig, erhellt [worden] undausdiesemLicht, tritt eineGestalt.Es ist einBebenundWeben,

ein Leuchten undErleuchtet-Werden, einHingegeben-Sein undAngebunden-Werden«.

Einfühlungsvermögen und Empathie wurden überdies als weitere bedeutsame Er-

kenntniswege genannt, um die Perspektive der Tiere nachzuvollziehen. »Was braucht

man, um Verständnis zu entwickeln?«, warf ein Befragter ein und lieferte gleich seine

Ansicht nach: »Dazu gehört ganzwesentlich Empathie, Einfühlungsvermögen. Ich kann

mich in die Kuh einfühlen«.Gefühle könnten dabei zuweilen »klüger sein als das Verste-

hen«, denn »ich habemehr Gefühle als Begriffe«, erklärte er (I-10, 12.5.2019).25 Auf diese

Weise könnten Gefühle seine Aufmerksamkeit auf begriffliche Blindflecken lenken, die

ihm sonst entgangen wären.

Empathie und Beobachtung, Gefühl und Intellekt sollten sich letztlich im alltägli-

chen Umgangmit Tieren ergänzen, so gab eine Befragte an: »Ichmeine, ich habe Trauer

bei Kühen festgestellt und denke,meine Annahme ist sehr plausibel, weil ich festgestellt

habe, dass Kühe ähnliche Verhaltensweisen zeigen, dieMenschen auch zeigen,wenn sie

trauern« (I-9, 29.5.2019). Dies seien beispielsweise Appetitlosigkeit, Apathie, Niederge-

schlagenheit oder Unruhe. In diesem Sinngefüge habe sie demnach bei einem Tier ein

Gefühl deshalb erkennen können, weil es sich um ein Gefühl gehandelt habe, dass sie

von sich oder anderen Menschen kannte: Das Zusammenspiel ihrer Beobachtung, der

Einordnung der eigenen Gefühle und der folgenden Analyse führte ihres Erachtens zu

gefestigteren Annahmen.

Ueli Hurter, Sektionsleiter der Landwirtschaftlichen Sektion des Goetheanums,

schreibt seinerseits, Menschen und Tiere seien in einer »gemeinsamen seelische[n]

Tiefe« vereint, die sich beim »Blick in das Auge eines verendenden Tieres« offenbare.

Tiere seien unsere Schwestern und Brüder, »und wir teilen mit ihnen die Gaben der

Erde und die Stimmen des Himmels«.Wie Menschen können Tiere schnuppern, sehen,

hören, sie seien leibliche Wesen, aber noch vielmehr komme es auf eine »Empfindung

der Mit-Geschöpflichkeit« an, die für beide Seiten ein »tragender Grund« sei (Hurter

2020: 95).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass den Befragten zufolge der

Mensch die Bedeutung seiner Worte über das Gefühl transportiert. Auf dieser »astra-

lischen« Ebene könne sich der Mensch auf seine Hoftiere einlassen. Diese Gefühlsfä-

higkeit wurde aber nicht gänzlich romantisiert, denn der Intellekt ermögliche es dem

Menschen, sich eben gerade davor zu schützen, von einer Stimmung mitgerissen oder

verführt zu werden.

25 Es sei Aufgabe des Menschen, die Perspektive des Tieres nachzuvollziehen, meinte eine Landwir-

tin aus der Schweiz: »Wir können denken, und deshalb ist es unsere Aufgabe, sie gewaltfrei und

ohne Stress zu halten und zu lernen, uns in sie hineinzuversetzen« (I-11, 5.6.2019). Diese Befrag-

te erläuterte zusätzlich, wie sie versucht habe, die Hierarchien in ihrer Pferde- und Kuhherde im

Blick zu behalten. Es gehe ihr beispielsweise darum zu verstehen, wie der Hengst und das Foh-

lenmiteinander auskommenwürden und welches, die besten Anbinde-Bedingungen seien, wenn

beispielsweise der Hofschmied ihre Hufen pflegen müsse. Auch plante sie, wo welches Tier bes-

tenfalls stehen sollte, damit es nicht nervös ist. Bestehe eine Rivalität unter den Tieren, muss es

dem angebundenen Pferd möglich sein, seinen Rivalen im Sichtfeld zu behalten (I-11, 5.6.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 277

9.4.3 Vermenschlichung und Vertierlichung

Obwohl die Vermenschlichung26 in anthroposophischen Kreisen zuweilen kritisch be-

wertet wird, betonte im Interview ein anthroposophisch orientierter Rinderkenner, der

beruflich andere Landwirt∙innen im Umgang mit Rindern schult, eine zeitweilige Ver-

menschlichung sei sinnvoll, um Tiere, die »wir verstehen wollen […] in einen Bezug zu

uns zu stellen« (I-10, 12.5.2019). Für Menschen sei es unabdingbar, innere Zustände von

Tieren in menschliche Begriffe zu überführen, denn »der Versuch, eine eigene Aussage

unabhängig vom eigenen Erleben zu machen, ist nicht wissenschaftlich, sondern naiv«

(I-10, 7.6.2019). Insofern sei es unumgänglich,Tierverhalten,dasMenschen beobachten,

in menschlicher Sprache auszudrücken. Aussagen außerhalb der menschlich-subjekti-

ven Perspektive treffen zu wollen, sei »wie gesagt, naiv«, dabei könne man jedoch die

Wirklichkeit fassen,weil dasmenschlicheDenken Teil derWirklichkeit sei – eine für ihn

unhintergehbare objektive Tatsache, und deshalb lehne er eine eindeutige Subjekt-Ob-

jekt-Trennung in Bezug aufWahrnehmungsprozesse ab. Indem er sich jedoch in Relati-

on zu einemWesen setze, könne er bei diesemEigenschaften erkennen, die er selbst von

sich kenne. Diesen erkenntnistheoretischen Anschauungsgrundsatz lehnte er an Stei-

nersTheosophie an (vgl. I-10, 7.6.2019).Allerdings ist dieseÜberführungvonTierverhalten

in menschliche Begriffe ihm zufolge keinesfalls gleichzusetzen mit Selbstbezüglichkeit:

Sonstkönnemanbeispielsweise einemBullen,der sichweigert, in einenAnhängerzuge-

hen, unterstellen, er wolle uns ärgern, und man übersehe, dass er Angst habe (vgl. I-10,

12.5.2019, 7.6.2019). Auf eine zeitweilige begriffliche Vermenschlichung, die eine geziel-

te Annäherung an ein anderes Wesen ermöglichen soll, um sich seinen Empfindungen

wie Trauer, Freude und Angst anzunähern, sollte demnach eine Vertierlichung folgen,

um nicht in der ausschließlich anthropozentrischen Perspektive zu verharren.

Überwiegend urteilten Personen, diemit denHoftieren arbeiteten, Letztere würden

ihr Umfeld sehr unmittelbar erleben27 und nach einem spontanen Empfinden oder Be-

dürfnis handeln. Sie besäßen zwar inneres Empfinden, phänomenales Bewusstsein und

ein rudimentäres Individualbewusstsein,zu abstraktemDenken seien sie dennochnicht

fähig. Ihnen dieses zuzuschreiben, sei »ein Risiko der Vermenschlichung«:

26 Im Demeter-Milieu lassen sich überdies mühelos Anthropomorphismen auflesen, die nicht nur

den Hof- und Haustieren vorbehalten sind. Einige Gärtner∙innen und Landwirt∙innen vermensch-

lichten ebenfalls Pflanzen. So schreibt beispielsweise eine Demeter-Beratungsmitarbeiterin in ei-

nem anthropomorphisierend-bildhaften Sprachgebrauch, Giftpflanzen seien bedingt durch ihre

»Einzelansprüche« mit »Diven« zu vergleichen und Pflanzen allgemein beschreibt sie vor Sonnen-

aufgang als »ausgeruht, erfrischt und geordnet«. Darüber hinaus behauptet sie, der Anbau von

Hand und die Ernte der Heilpflanzen begünstige »eine intensive Beziehung zu den Pflanzen«.

Auf dem beschriebenen Anbaustandort würden alle Gärtner∙innen »als persönliche Bezugsperson

rund 20 Pflanzenarten« betreuen und »auf die pflanzliche Individualität eingehen, ihre Ansprüche

und Zustand täglich wahrnehmen und danach handeln« (Egle 2019/2: 13).

27 Diese Einschätzung ist derzeit in der Tierkognitionsforschung umstritten. Tatsächlich wird nur

wenigen Tieren ein episodisches Gedächtnis (Erinnerungen an vergangene Erlebnisse) und vor-

ausschauendes Planen – also ein Konzept von Zukunft – zugeschrieben (vgl. Andrews 2015: 24).

Allerdings ist diese Fähigkeit bisher kaum erforscht, und es gibt zunehmend Studien, die darauf

hindeuten, dass bestimmten Rabenarten und Eichhörnchen ein episodisches Gedächtnis und vor-

ausschauendes Planen zugesprochen werden sollte (vgl. Le Neindre, Deputte 2020: 97f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Ein Risiko der Vermenschlichung wäre, wenn man zu viel interpretiert und dem Tier

Selbstreflexion unterstellt […]. Denken können sie schon, aber nicht abstrakt, es ist

vielmehr unmittelbarmit dem, was gerade um es herum passiert, verbunden. Das Tier

reflektiert nicht, es kann sich nicht über das Denken von dem Unmittelbaren distan-

zieren. (I-28, 29.7.2020)

Die Umweltsoziologin Crist sieht, ähnlich wie die eingangs zitierte Person, in der be-

grifflichenVermenschlichung vonTierverhalten eineTechnik,umTierenEmpfindungen

zuzugestehen und sie als Subjekte anzuerkennen. Anthropomorphisieren könne episte-

mische und perzeptuelle Effekte hervorbringen, die zu einem besseren Tierverständnis

führen könnten und in formellen Beobachtungssituationen könne das Anthropomor-

phisieren dazu verhelfen, die Lebenswelt von Tierleben kohärent sichtbar zu gestalten.

Darwins Ansatz sei ihrer Einschätzung zufolge unverfroren anthropomorph gewesen,

nicht in einemmetaphorischen Sinne, sondern er habe das Ziel verfolgt, die Verwandt-

schaft zwischen nichtmenschlichen Tieren und Menschen offenzulegen. Seine Sprache

sollte die von ihmangenommeneSubjektivität vonTierenunterstreichen–sie alsWesen

darstellen, die bedeutungsvolle Erfahrungen haben und die Autoren ihrer Handlungen

sind. Crist zufolge ermöglichte gerade Darwins Schreibstil, seine Annahme zu vermit-

teln, dass Tiere ein reiches mentales Innenleben besäßen (vgl. Crist 1999: 7f., 12f.). Mit

konkreten Begriffsbeispielen will sie seinen Ansatz verdeutlichen: Beispielsweise wählte

Darwin die Begriffe »Liebe« und »Verbundenheit«, umBeziehungen zwischen Tieren zu

charakterisieren; bezüglich der Scarabaeoidea (eineArt schwarzerKäfer) schreibt er »so-

me live in pairs and show mutual affection« (Crist 1999: 14). Um Beziehungen zwischen

gegengeschlechtlichen Krebstieren zu veranschaulichen, verwendete er Termini, die

die menschliche Ehepartnerschaft beschreiben (»wife«, »husband«). Während Darwin

eine evolutionäre Nähe28 zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tieren über

anthropomorphisierende Beschreibungen unterstrich, so die Interpretation von Crist,

versuchten spätere Tierforscher∙innen der klassischen und behavioristischen Ethologie

über mechanomorphe Beschreibungen das Gegenteil, nämlich Distanz herzustellen

(vgl. Crist 1999: 7f.). Diesen in wissenschaftlichen Publikationen von Etholog∙innen ge-

meinhin verwendeten Sprachgebrauch untersucht Crist in ihremWerk eingehend. Laut

ihremFazit ist der Sprachgebrauch der Tierverhaltensforscher∙innen nicht neutral, son-

dernwürde Tiere zuObjekten degradieren –wenngleich natürlichen. Dies beobachtet sie

vor allem in Studien des 20. Jahrhunderts, die nach behavioristischen Forschungsprin-

zipien verfahren. Als wissenschaftlich akzeptiertes Wissen seien dabei Konzeptionen

erdacht worden, die die phänomenale Erlebnisqualität von Tieren ausschließen:

Technical language, on the other hand, paves the way toward conceptualizing animals

as natural objects; animals are constituted as objects in an epistemological sense,

through conceptions that are extrinsic to their phenomenal world of experience.

The epistemological constitution of animals as objects is agnostic and often inimical

28 Darwin ging von einem nur graduellen Unterschied der mentalen Fähigkeiten zwischen höheren

Säugetieren undMenschen aus: »Closely related species look similar, they act in similar ways, and

so Darwin presumes that they likely have similar psychological properties as well« (Andrews 2015:

25).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 279

toward the idea that animals have an experiential perspective. Technical language

construes such a perspective as irrelevant to scientific knowledge about animal

behavior. (Crist 1999: 2)

Der alltägliche Umgang, die Beobachtung und die Kommunikationmit den Tieren wäh-

rend der Arbeit bilden einen Bestandteil, um die Perspektive der Hoftiere auf die Welt,

aber auchderenmöglichePerspektive auf dieMenschennachzuvollziehen.Darüber hin-

auswird sich gegebenenfalls überMimesis und spezifisch anthroposophischeTechniken

wie die Bildekräftemethoden dem seelischen Innenleben eines Tieres angenähert. Im

folgenden Unterpunkt werden diese Aspekte eingehender erläutert.

9.4.4 Übersinnlich wahrnehmen: die Bildekräfteforschung

und die »erweiterte Empathie«

Die bisher erwähnten Kommunikationsmethoden und Kooperationstechniken zwi-

schen den Landwirt∙innen und den Hoftieren heben im Besondern Alltagsbeobach-

tungen und Empathie als Erkenntnisweg hervor. Dies unterscheidet die Biodynami-

ker∙innen sehr wahrscheinlich von Personen, die in der Massentierhaltung ihren Lohn

verdienen, aber viele der dargelegten Überlegungen könnten gemeinhin auf einem

beliebigen Kleinbetrieb geäußert werden. Für die Mehrheit der überzeugten Biodyna-

miker∙innen bilden die Beobachtung, der alltägliche Umgang, der konstante Kontakt,

das Ausprobieren und die Köperhaltung die Grundlagen des Austauschs und der Arbeit

mit Tieren. Ferner beinhaltet das Selbstverständnis der Anthroposophie und vornehm-

lich anthroposophisch-engagierter Biodynamiker∙innen, dass Menschen sich ihrer

Umwelt ebenfalls über die Inspiration, Imagination oder Intuition annähern, eben den

vonSteiner charakterisiertenWahrnehmungsformen (vgl.Kapitel 5), die zu spezifischen

Erkenntnissen führen sollen. Steiner ging es bei diesen Erkenntnisformen nicht um ein

Bauchgefühl oder eine spontane Ansicht, sondern zugleich um eine Art intellektuell-

spiritueller Anschauung, eine Anschauung des Geistes, die jedoch affektive Komponen-

ten nicht ausschließt und in ihremKern transzendental sein sollte (vgl. Traub 2011: 894).

Diese spirituelle Anschauung soll über Sinneseindrücke und die alltägliche Reflexion

hinausgehen: Die Imagination soll dazu führen, dass sinnlich-figurative Vorstellungen

auf die Erfahrung von seelisch-geistigen Eigenschaften vorbereiten. Imaginationen und

symbolische Figurationen sollen bildhaft auf die Geistige (Innen-)Seite äußerer Wahr-

nehmungen verweisen und sie erkennbar machen. Auf diese Erkenntnisstufe soll die

Erkenntnisform, die Steiner »Inspiration« nennt, und eine Einsicht in die gesetzliche

Interdependenz folgen, die eine Verbundenheit aller Wesenheiten gewähren soll und

für die der Erkennende keiner Symbolvorstellungen mehr bedarf (GA 13: 357). Jedoch

ist die eigentlich anzustrebende Erkenntnisstufe Steiner zufolge jene der »Intuition«.

Sie soll es ermöglichen, »Sinneswesen« von innen, das heißt von ihremWesen oder aus

ihrer Idee heraus, zu erkennen und nicht nur durch ihre äußere Hülle (GA 13: 357). Der

Anschauende soll die Wahrnehmungen also nicht mehr als äußere Eigenschaften von

Wesen empfinden, sondern stattdessen ihre seelische Natur erkennen.Mit Steiners for-

mellenUnterscheidungenbefassen sich zumeist dieKreise näher,die sich berufsbedingt

oder zumindest regelmäßig mit übersinnlicher Wahrnehmung beschäftigen. Während

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit


280 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

der tagtäglichenArbeit auf biodynamischenHöfenwird allerdings vornehmlich spontan

– wenn überhaupt – mit gewissen Wahrnehmungsübungen experimentiert und dies

vor allem von Personen, dieWahrnehmungsschulungen absolviert haben.

Die vonmir Interviewtenbesuchtenbei Interesse anKursangeboten inderRegel die-

jenigen,die vonSchmidt oderBuchmannangebotenwurdenund sichmit denBildekräf-

temethoden beschäftigten29 oder sie nahmen am Wahrnehmungsunterricht der Land-

bauschule teil. Auf ihrer Internetpräsenz erläutert die Bildekräfteforschergruppe, de-

nen die beiden genannten Kursleiter angehören, dass sie davon ausgehen, dass es Kräf-

te (sogenannte »Äther-« oder »Bildekräfte«) gibt, die physische Realität und Lebenspro-

zesse gestalten.Gleichwohl seien diese feinenWirkmechanismen nurwahrnehmbar für

Personen, die die hierfür nötigen Wahrnehmungsschablonen ausgebildet hätten. Wei-

terhin schreibt die Gruppe: »Die entsprechendenWahrnehmungen imZwischenbereich

zwischenSinnlich-SichtbaremundSeelisch-Erfühlbarem treten als bildhafte Form-und

Kraftgestaltungen im denkenden Bewusstsein in Erscheinung und lassen sich fortwäh-

rend vertiefen und systematisieren.«30

Sie gehen folglich davon aus, dass es sowohl eines sinnlichen und affektiv betonten

Zugangs zur Umwelt bedarf als auch eines denkend-begrifflichen, um diese Ätherkräfte

wahrnehmen zu können. Dieses zunächst affektive – aber weitestgehend von eigenen

Stimmungen bereinigte – Abtasten der äußeren Welt soll sich in einem zweiten Schritt

in eine Art Bild-Begriff übersetzen. Die Grundidee ist, dass ein rein naturwissenschaft-

licher Zugang zur Umwelt nicht ergiebig ist, sondern, dass es des individuellenmensch-

lichen Blicks bedarf, um die Wirklichkeit zu erfassen. Empfindungen und Erkenntnis-

se entstünden in einem Resonanzraum zwischen der äußeren Umwelt, dem Gegenüber

undder eigenenPerspektive.Zusätzlich sehen einigeBildekräfteanwender∙innendieEr-

gebnisse ihrerHerangehensweise als Erweiterung der streng empirischen und reprodu-

zierbaren naturwissenschaftlichenMethoden, anstatt sie beispielsweise in einem quali-

tativen Paradigma zu besprechen, wie im vorherigen Kapitel dargelegt.

Ein Befragter, der vor dem Interview an Workshops zum anthroposophischen Er-

kenntnisweg teilgenommen hatte, meinte; »Ich schaue, was mir begegnet, wie ein Tier

guckt unddann,wasmeineEmpfindungen sind.Die entstehen janicht imhohlenRaum,

sondern, die entstehen ja auch aus einer Begegnung heraus« (I-5, 5.5.2019). Die Bezie-

hung, die Relationalität und die Begegnung spielten demnach eine zentrale Rolle für

ihn und nicht rein abstrakte Spekulationen. Seine Empfindungen entstünden »in einer

Wechselwirkungmit einemTier oder einer Pflanze« und diese Empfindungen übersetz-

ten sich bildhaft imDenken.Die gesteigerte Konzentration auf die Umwelt und die Ach-

tung davor führe allerdings zu Eindrücken, die nicht immer eindeutig einzuordnen sei-

en: »Aber es ist nicht ganz einfach zu differenzieren, was kommtmir entgegen und was

entspringt meiner Fantasie. Dazu braucht man viel Übung«.

Auch eine Wissenschaftlerin, die am FiBL arbeitete, betonte die Verbundenheit un-

terschiedlicher Wesen, die für sie die Basis des Verständnisses für Mitlebewesen dar-

29 Für weitere Erläuterungen zu den Bildekräftemethoden siehe Kapitel 7.

30 Anthroposophische Gesellschaft in der Schweiz, [129].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 281

stellte. Sie versuchte, Steiners Anspruch umzusetzen, fremdes Innenleben im eigenen

Inneren31 nachzuspüren:

Es ist oft so, dass ich das Seelische wahrnehme, indem ich das andere Seelische in

meiner Seele beobachte. Weil ich Seelisches von mir kenne, kann ich mich verbinden.

Manchmal gelingt es mir, das Seelische vom Tier durch meine Seele zu beobachten.

Weil ich es auch kenne. Wie soll ich es sagen … Es ergibt sich aber nicht einfach so, da

braucht man Konzentration, da muss man die eigene seelische Kraft stärken, indem

man offen ist für das andere, aber es ist nicht einfach und ich kann es noch nicht gut.

Aber daran will ich arbeiten, aber das Meditieren hilft mir (I-13, 16.5.2019).

Ähnlich drückte es ein Landwirt aus dem Südwesten Deutschlands im Interview aus:

»Man nimmt das andere Seelischewahr,wennman seine eigene Empfindungsfähigkeit,

zumindest ein Stück weit, dem anderen Wesen öffnet. Dann kann das fremde Fühlen

erlebt werden«. Er nannte dies »geistesgegenwärtige Selbstlosigkeit auf der Ebene des

Fühlens« (I-7, 25.5.2017). Wie Schmidt auch, war er zuversichtlich, dass die »Wahrhaf-

tigkeit« seiner »übersinnlichenErlebnisse« »abzusichern« sei.ErhabedreiKriterien,um

seine Eindrücke zu überprüfen. Zum einen frage er sich, ob er »voll geistesgegenwär-

tig anwesend« gewesen sei, in einem nächsten Schritt gleiche er seine Erlebnisse mit

denen von anthroposophischen Kolleg∙innen ab und »als letzte Sicherung« bewerte er

die Handlungen, die aus den übersinnlichen Erfahrungen resultieren könnten – und

evaluiere, ob diese eine »aufbauende oder zerstörerische Wirkung« haben würden (I-7,

25.5.2017).

Ein weiterer Demeter-Bauer erwähnte im Interview, dass er mit seinen Einfüh-

lungs- undKommunikationstechniken versuche,Krankheiten bei Kühennachzuspüren:

»Wenn Kühe krank sind, dann stell ich mich manchmal vor sie und frage mich ›Ist es

der Magen?‹ und so taste ich mich dann heran an das kranke Organ«. Menschen würde

er ähnlich wahrnehmen: »Manchmal habe ich ein seltsames Gefühl ›Oh, hier ist etwas

nicht ganz koscher.‹ und das offenbart sich dann auchmeistens etwas später.Dannweiß

ich,mein Gefühl gibt Orientierung« (Feldbericht 4.5.2017).

Mittlerweile werden anthroposophische Wahrnehmungsübungen ebenfalls an den

biodynamischen Landbauschulen trainiert. Durch diese Übungen werden die Schü-

ler∙innen dazu angehalten, näher hinzuschauen, die Tiere zu beobachten und sich in

sie hineinzufühlen. Die anthroposophische Setzung der Kuh als ein in sich ruhendes,

verträumtes, astralisches Wesen würde den Blick auf die Kühe grundieren, dabei wür-

den sich die anthroposophischen Konzepte zum Teil bestätigen. Dies funktioniere aber

womöglich deshalb, weil man dafür eigene Kategorien, Wahrnehmungsschablonen

ausgebildet habe, konzediert eine Landbauabsolventin: »Was man nicht kennt, kann

man ja auch nicht versuchenwahrzunehmen« (I-8, 8.5.2019). Letztlich verdeutlichen die

Beispiele, dass die Ausbildung über landbauliche Anwendungstechniken hinaus tiefer

31 Traub verweist in seiner Analyse von Steiners Begriff der Interpersonalität in der Philosophie der

Freiheit ebenso auf eine Konzeption, bei der die Zurücknahme der Ichbezogenheit beimVerstehen

des anderen im Zentrum steht (vgl. Traub 2019: 4).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

gehend den Bezug zu Tieren und Pflanzen beeinflusst sowie zu einer gewissen Inter-

nalisierung der anthroposophischen Begrifflichkeiten führt. Denn im Alltag versuchte

beispielsweise die zuvor genannte Landbauabsolventin, die Wahrnehmungsübungen

weiterhin umzusetzen. Sie würde, nachdem sie die Kühe auf die Weide gebracht habe,

die Augen schließen und versuchen

zu erfühlen, wo sich die Herde zusammenfindet. […] Ich versuche dann, alle meine Ge-

fühle auf die Seite zu schieben und möglichst frei zu sein, und gucke, was dann zu-

rückkommt und was ich in mir spüre. […] Das ist ein steter Lernprozess. Und manch-

mal mache ich dann die Augen auf und merke, es war nicht stimmig. Und dann kann

man fragen: Was täuscht mich? Mein Gefühl? Oder mein Auge? […] Aber immer … also

alle unsere Interpretationen, da stellt sich immer die Frage, was unterstellen wir den

Tieren, was sehen wir. Es ist immer ein Versuch der Annäherung. (I-8, 8.5.2019)

In diesem Zitat werden Empfindungen hervorgehoben, allerdings nicht als rein private

Angelegenheit oder inneres Gefühl, sondern in einem affektiven, intersubjektiven Be-

reich des Wahrnehmenden und des Wahrgenommenen verortet, dessen Existenz und

Wahrnehmbarkeit auch die Bildekräfte-Kursleiter∙innen postulieren. Zugang zu dieser

sich imZwischenbereich entfaltendenWirklichkeit erlangederEinzelneprimärüberdas

Denken, das Teil dieses affektiven Zwischenraums sein soll und ihn erfassen könne.

Für den anthroposophischenMeditationslehrer Markus Buchman, der in der Bilde-

kräfteforschung tätig ist und eng mit Biodynamiker∙innen zusammenarbeitet, besteht

das Ziel der Wahrnehmungsübungen und der Stärkung der Intuition ferner darin, das

»Seinsgefühl« anderer lebendigerWesen nachzuvollziehen:

Aber das, was man in der Anthroposophie unter Intuition versteht, also das Erleben

des anderen Wesens von innen heraus, d.h. wenn ich eine Katze vor mir habe, dann

erlaubt mir Intuition – so wie ich sie interpretiere – die Welt aus den Augen der Katze

zu erleben … oder besser gesagt, ihr Seinsgefühl zu ergründen. (I-15, 19.7.2017)

Diese Erlebnisse oder Erkenntnisse besitzen für die Praktizierenden ein Kalibrierungs-

potenzial im Hinblick auf den Umgang mit Mitlebewesen. Sie zementieren, so scheint

es, das Gefühl einer Verbundenheit aller Wesen, sie würden für Ich-Du-Beziehungen

sensibilisieren und dazu führen, Verwandtschaft zwischen unterschiedlichen Lebewe-

sen festzumachen, indemman sich intuitiv einfühle:

Ich erlebe mich als Persönlichkeit, aber durch das Öffnen für die Umwelt erlebe ich,

dass überall Bewusstsein ist. Auch der Fuchs hat sein eigenes Bewusstsein, das zwar

anders ist als das von der Kuh, aber trotzdem teilt sie mit ihm diese Verwandtschaft.

Und dann erlebe ich, dass doch alles zusammenhängt. Alles, was ich erlebe, von Pflan-

zen, Tieren, diese Aspekte kann ich auch in mir finden. Es sind Lebensprozesse, die ich

auch in meinem Inneren finde. (I-15, 19.7.2017)

Bei der Bildekräfteforschung geht es, wie Buchmann es auf seiner persönlichen Inter-

netseite beschreibt, demnach zugleich darum, sich mit »allen Bereichen des Lebendi-

gen in der Natur und in der menschlichen Kultur« zu beschäftigen. Die Bildekräftean-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 283

wender∙innen versuchen, mittels einer meditativen Haltung und Betrachtungstechnik

einen geschärften Blick für das eigene Innenleben und sein Umfeld zu kultivieren – das

heißt, für Anthroposoph∙innen ist letztlich das »Ich« das eigentlicheWahrnehmungsin-

strument.32

Buchmanns Beschreibungen erinnern an den Anspruch der Metamorphose als ein

klassischer Aspekt der animistischen Ontologie, eine Begegnungsmöglichkeit, die We-

sen zuerkannt wird, die eine ähnliche Interiorität besitzen. Philippe Descola bestimmt

die Metamorphose nicht als Transformation, sondern vorrangig als »Höhepunkt einer

Beziehung, bei der sich jeder, indem er die Beobachtungsposition verändert, die seine

ursprüngliche Physikalität ihm auferlegt, bemüht, mit der Perspektive übereinzustim-

men, aus der seiner Meinung nach der andere sich selbst betrachtet.« Bei dieser Ver-

schiebung des Blickwinkels, bei demman versucht, sich die zugeschriebene Intentiona-

lität des anderen zu eigen zu machen, »sieht der Mensch das Tier nicht mehr, wie er es

gewöhnlich sieht, sondern so, wie es sich selbst sieht […]« (Descola 2011: 210).

Der Verweis auf eine animistische Ontologie lässt uns womöglich übersehen, dass

Perspektivannäherungenweniger exotisch und viel alltäglicher sind, als gemeinhin pos-

tuliert wird. Denn eigentlich ist das Mitdenken und Mitfühlen mit einem Gegenüber

ganz fundamental für Begegnungen, zumindest laut den Vertreter∙innen des Enaktivis-

mus und den Annahmen der Embodied Cognition.Diese Richtung widerspricht der klas-

sischen Theory-of-Mind-Konzeption, die von rein kognitiven Repräsentationen der Be-

findlichkeiten des Gegenübers ausgeht. Alter und Ego sind in Interaktionsprozesse der

gegenseitigen Einverleibung verstrickt, und sensomotorische »Feinabstimmungen von

Gestik, Mimik, Haltung, Bewegungsverlauf« (Jung 2019: 34) bedingen – so könnte man

sie bezeichnen – alltägliche Metamorphosen.

Auch der gängige Zustand des Lesens führe zu partiellen Metamorphosen, sprich

Manifestationender zeitweiligenPerspektivenübernahme, schreibt dieEssayistinHust-

vedt. Sie argumentiert: »Dem Zustand, wie es sein könnte, zwei unterschiedliche Men-

schenmit je eigenem Bewusstsein zu sein, kommen wir vielleicht im Akt des Lesens am

nächsten. IndemMomentnehmenwirdasBewusstsein einer anderenPersonan. […] Le-

sen ist eine verbreitete Form menschlicher Pluralität« (Hustvedt 2018: 330). Doch nicht

nur das Lesen bedürfe einer gewissen Einfühlung und Einbildungskraft, schreibt Hust-

vedt, sondern ebenfalls der Prozess des Schreibens. Die Charaktererfindung beruhe auf

Empathie, sie sei der Rohstoff, der es Schriftsteller∙innen erlaube, nicht nur Figuren vor

sich zu sehen, sondernmit erfundenenFigurenmitzufühlenund ihnenLeben einzuhau-

chen (vgl. Hustvedt 2018: 331).

Ferner wird derzeit in der Philosophie wieder Jakob von Uexkülls Ansatz der partiel-

len Überwindung der reinmenschlichen Perspektive auf dieWelt besprochen, um einen

wissenschaftlichen Mehrwert innerhalb der Tierforschung zu erzielen. In diesem Zu-

sammenhang spricht Brett Buchanan von einem onto-ethologischen Ansatz, einer Her-

angehensweise also, die sichmit dem In-der-Welt-Sein von Tieren und ihrer Eingebett-

etheit in eine Umwelt beschäftigt: »New worlds arise before our eyes, through our sen-

sations, in our imaginations. We are asked to step out of ourselves and into the strange

environments of bees, sea anemones […] and many others« (Buchanan 2008: 1f.). Diese

32 Anthroposophische Meditation, [130].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Andersartigkeit, die sich dadurch erschließe, beruhe zwar stets auf einer Spekulation,

jedoch öffne sie die Tür, um vordergründig die subjektive Erfahrung von Tieren zu er-

gründen, aber auch die Interaktionen ihrer Körper mit der Umwelt, mit der sie ontolo-

gisch – sowohl physikalisch-biologisch als auch durch Sinnzuschreibung – verschränkt

sind (Buchanan 2008: 2f., 188).

Immer wieder wurde von den Biodynamiker∙innen in den Interviews zur vorliegen-

den Arbeit zudem der Aspekt der Verwandtschaft unterschiedlicher Lebewesen ange-

sprochen. Buchmann hat dies im obigen Zitat angedeutet, indem er Bewusstsein als

Grundeigenschaft vonLebewesenbezeichnete.EinweitererBiodynamiker sprach im In-

terviews von der »Geistseele«, um die Verwandtschaft zwischenMenschen und anderen

bewusstseinsfähigenWesen zu unterstreichen – die »Geistseele« sei das, was alle Lebe-

wesen vereine. Er gab an, regelmäßig Pflanzen, Gemüsesorten und Tiere übersinnlich

wahrzunehmen:

Sehr verwundert hat mich, dass alle Wesen, denen ich übersinnlich begegnete, total

mit uns Menschen verwandt sind. Eigentlich sind sie mir als Menschen erschienen,

die aber keinen menschlichen Leib haben und auf einer anderen Bewusstseinsstufe

stehen. Meines Erachtens besitzen Pflanzen, Tiere und Steine eine Geistseele. (I-7,

25.5.2017)

Wie im anthroposophischen Kernmilieu verbreitet, vertrat auch er die Ansicht, dass un-

terschiedliche evolutionäre Stufen existieren undderMensch sich zuvorderst durch sein

»Ich-Bewusstsein« von Tieren und Pflanzen unterscheide. Das sah er durch seine über-

sinnlichen Wahrnehmungen bestätigt; denn, obwohl er allen Lebewesen Bewusstsein

zuschrieb, sei das Bewusstsein desMenschen von einer inhärent einzigartigen Qualität:

»Mensch-Sein im engeren Sinne bedeutet,wir sind auf der Erde die einzigenWesen, die

in einem lebendigen, empfindungsfähigen, physischen Leib voll geistesgegenwärtig an-

wesend sein können« (I-7, 25.5.2017). Diese hierarchische Verortung desMenschenwird

allerdingsdadurch relativiert, indemkonzediertwird,dassnichtmenschlicheWesendas

Potenzial des Menschseins in sich bergen: »Für mich sind diese Wesen aber auch alle

›Menschen‹ im umfassenden Sinne, da ihr innerstesWesenmit unserem total verwandt

ist. Ihr Erscheinen auf der Erde ist halt etwas anders als bei uns« (I-7, 25.5.2017).

Während ein Gesprächspartner die »Intuition« als Hauptinstrument hervorhob, ein

anderer »übersinnliche Wahrnehmung« und wieder ein anderer von dem »Sich-Einlas-

sen« sprach, erwähnte die anthroposophische Gärtnerin und Buchautorin Anna Cecilia

Grünn in einem Gespräch die »erweiterte Empathie«. Allerdings sei diese »erweiterte

Empathie« eingeflochten in ein Netz von unterschiedlichen Wissensaneignungen, wie

der Konsultation von Texten und der Beobachtung von Bewegungsmustern:

Die Erkenntnisse gewinne ich dadurch, dass ich mich zunächst ausführlich mit einer

Tierart beschäftige, einiges darüber lese und versuche, das Tier auch in natura zu be-

obachten, besonders die Bewegungsmuster. Dann versuche ich, mich mit einer Art er-

weiterter Empathie in das Wesentliche der jeweiligen Tierart hineinzuversetzen. […]

Es ist eher so, als würde man etwas innerlich miterleben, was einem jemand erzählt.

(I-14, 11.9.2017)

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 285

IhreMediationen und ihr empathisches Nachspürenwürden ihr »das Gefühl von Einge-

bunden-Sein indieAbläufe derNaturunddamit ein anderesGespürundVerständnis für

meine Tiere und Pflanzen« geben,wie sie in der Zeitschrift Lebendige Erde ausführt. Die-

se Techniken reichten ihr zufolge über Tierwohl-Fragen hinaus, da diese das Tier ledig-

lich von außen betrachteten.Grünn gibt aber an,man »kann auch versuchen, dasWesen

von Pflanze oder Tier von innen heraus zu verstehen«. Die Anschauungsmeditationen

und empathischen Annäherungen könnten zu konkreten Handlungen im Landbau füh-

ren: »In einer gemeinsamen Übung mit Gärtnern sind wir darauf gekommen, dass die

Gurke lieber ausgebreitet wächst, als nur an einem Strang hochzuranken, wie üblich in

der gärtnerischen Kultur«, erwähnt Grünn, undweiter: »Jetzt baue ich in der SoLaWi als

Gurke die Sorte Arola an, die vor allem an den Seitentrieben trägt und an einem Netz

hochranken darf« (Olbrich-Majer; Grünn 2020/1: 21). Grünn versucht sich also über das

empathische Hineinversetzen mit den Lebensbedingungen von nichtmenschlichen Le-

bewesen zu verbinden und sich damit auseinanderzusetzen, wie Leben auf vielfältige

Weise miteinander verschränkt ist. Wie fruchtbar letztlich diese Methoden sind, kann

in dieser Arbeit jedoch nicht eruiert werden.

Die von den Befragten vorgebrachten unterschiedlichen Begrifflichkeiten (»über-

sinnliche Wahrnehmung«, »Intuition«, »erweiterte Empathie«, »Sich-Hineinfühlen«,

»seelischeWahrnehmung«)33 verweisen letztlich auf ein kongruierendes Resultat: Diese

Methoden wollen den Befragten offenbart haben, dass alle Lebewesen interdependent

seien und sie Bewusstseinsfähigkeit als Veranlagungmiteinander teilen würden, wenn-

gleich Pflanzen und Tiere anders als derMensch noch kein Ich-Bewusstsein ausgebildet

hätten. Überdies gaben sie an, dass diese anthroposophischen Erkenntnismethoden

ihnen ermöglichen würden, sich der »Seinsweise« eines anderen Lebewesens bezie-

hungsweise dessen Perspektive auf die Welt anzunähern. Gefühlen und Stimmungen

seien dabei in der Regel zentrale Rollen zugekommen, da sie als interpersonal verbin-

dendes Band gelten und zudem ein verlebendigtes Verstehen generieren sollen (»das

andere Seelische in meiner Seele beobachten«; »die Welt aus den Augen der Katze

erleben«; »Empfindungen, die in der Begegnung entstehen«). Vorrangig würden die

Gefühle wahrgenommen werden, die sich im Zwischenraum der Begegnung entfalten

und die von einem anderen Wesen sozusagen schrittweise transpersonal übernommen

und angeeignet werden können, wobei sich Denken und Fühlen nicht ausschlössen,

sie bildeten keine Gegensätze, sondern bedingten einander; ein Milchbauer umschrieb

im online durchgeführten Interview die emotionale Qualität des Denkens folgender-

maßen: »Ich versuche, mich hineindenkend, hineinfühlend dem Tier zu nähern« (I-24,

26.4.2020).

33 DieWorkshop-Beschreibungen, die neueren anthroposophischenWerke, dieWebseiten vonKurs-

leitenden und die Schriften von Steiner suggerieren, dass es sich bei den anthroposophischen An-

schauungsmethoden tatsächlich um eine schrittweise erlernbare Methode handelt. Die Vielfalt

der oben geäußerten Begrifflichkeiten (»Intuition«, »erweiterte Empathie«) in Bezug auf die Her-

stellung von Relationalität zwischen artfremden Wesen scheint jedoch Ausdruck eines kreativen

situativen Umgangs mit den diskutierten anthroposophischen Beobachtungsmethoden und de-

ren Integration in den eigenen Alltag und die eigene Biografie zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Dass hierbei keine eindeutigeGrenzziehung zwischen angenommenenund tatsäch-

lichen Gefühlsaneignungen eines anderen Wesens gezogen wird, wird von Biodynami-

ker∙innen teilweise zugestanden. Allerdings bezweifeln sie nicht, dass es möglich sein

könnte, sich der Perspektive und Innenwelt eines anderen nichtmenschlichen Wesens

sehr dicht anzunähern.

Zudem ist nicht eindeutig, inwiefern die erweiterte Empathie, die Bildekräftebe-

obachtung und die anthroposophischen Imaginationen letztlich darauf hinauslaufen,

Steiners Bilder durch postulierte empirische Rationalisierungen über diese Anschau-

ungsmethoden zu affirmieren. Zu Beginn des Kapitels wurde beschrieben, wie Dorian

Schmidt Steiners Bild der Hörner als kosmische Antenne paraphrasiert, und an ande-

ren Stellen wurde darauf verwiesen, dass anthroposophische Erkenntnismethoden laut

einigen Anwender∙innen in einem für Dritte verbindlichen und quasi evidenzbasiertem

Sinne die Seinsweise und Bedeutung der Tiere und Pflanzen übersinnlich-objektiv er-

fassen könnten. Ein solch erkenntnistheoretischer Optimismus, der die Perspektive ei-

nes anderen Lebewesens vollständig erschließt, ohne dieses andere Lebewesen zu sein,

ist unter anderem mit Verweis auf Thomas Nagel nicht haltbar. Ein Forschungsdesign,

das beiMenschundTier das Ineffable, das unaussprechlich Subjektive, rigoros dokumen-

tiert, kann es laut Nagel nicht geben; auf die Schwierigkeit, Bewusstsein zu erforschen,

hat er in seinem vielzitierten Essay mit dem TitelWhat is it like to be a bat (1974) hinge-

wiesen. Er bezweifelt darin zwar vor allem, dass naturwissenschaftliche Forschungen

die subjektive Qualität von Empfindungen dokumentieren können. Die Forscher∙innen

könnten zuvorderst in der Tat feststellen, in welchen Hirnregionen neuronale Aktivität

bei bestimmten Empfindungen stattfindet, allerdings könnten diese Eruierungen we-

nig über das subjektiv Gelebte, d.h. die Innenperspektive eines Subjekts aussagen, also

wie es sich tatsächlich für eine Person anfühlt, beispielsweise Schmerz zu empfinden.

Wenn also ein fest umrissenes Erklärungsmodell für subjektive Erfahrung fehlt, bleibt

deren naturwissenschaftliche Untersuchung schwierig: »Without some idea, therefore

of what the subjective character of experience is, we cannot know what is required of a

physicalist theory« (Nagel 1974: 437). Die subjektive Erfahrung könne lediglich aus der

Perspektive der ersten Person erfolgen, und keine objektive, neurobiologische Beschrei-

bung aus der dritten Person könne die gelebte innere Wirklichkeit erfassen. Das sehen

Anthroposoph∙innen in der Regel auch so, und auch Nagel befürwortet die Einbildungs-

kraft desMenschen, um sich vorzustellen,wie eswäre,wie eine Fledermaus kopfüber zu

schlafen, aber der Grad des zugeschriebenen epistemischen Erkenntnisgewinns bleibt

deutlich hinter derjenigen der Anthroposoph∙innen zurück. Bei Nagel haben die Mona-

den zwar interpersonale Fenster unddurch Introspektion ist ein affektiv-logischermen-

taler Zugang möglich, aber wie es sich für eine Fledermaus anfühlt, kopfüber an einer

Felswand zuhängen, kannnur sie selbst erfahren.Das emotionale Innenleben von ande-

ren Lebewesen zu eruieren,und zwar aus Sicht dieser Lebewesen, bleibt für ihn in seiner

Gänzeunergründbar.Er sprichtdabei keineswegs tierischenLebensformenBewusstsein

ab, unterstreicht allerdings, dass sich eine Beweisführung als schwierig erweist: »Con-

scious experience is a widespread phenomenon. It occurs at many levels of animal life,

though we cannot be sure of its presence in the simpler organisms, and it is very diffi-

cult to say in general what provides evidence of it« (Nagel 1974: 436). Folglich steht Nagel

nicht gänzlich in Opposition zu intersubjektiv-affektiven Annäherungstechniken, weil

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 287

er naturwissenschaftliche Zugänge mit einer scharfen Subjekt-Objekt-Spaltung als un-

fruchtbar erachtet, umSubjektivität undphänomenales Bewusstsein zu erkennen,denn

» […] less attachment to a specific viewpoint does not take us nearer to the real nature of

the phenomenon: it takes us farther away from it (vgl. Nagel 1974: 444).34 Er teilt dabei

aber nicht den optimistischenErkenntnisanspruch der Anthroposophie, das Innenleben

von anderen Lebewesen akkurat erkennen zu können.

Doch in den konkreten, alltäglichen Situationen, in denen Biodynamiker∙innen

durch die Bildekräftemethoden und die erweiterte Empathie angehalten werden, vor-

rangig Begegnungsqualitäten zu suchen, scheinen spontane Annäherungen ohnehin

im Vordergrund zu stehen und nicht die meta-historische Bestätigung von Steiners

Weltanschauung. In diesem Zusammenhang scheinen die Hörner und die von Steiner

beschriebene astralische Qualität von Tieren eher einen metaphorischen, zu meditie-

renden Charakter aufzuweisen, der Interspezies-Bindungen stärkt. Auch wenn dies,

wie bereits besprochen, für einige Leitungsfiguren und professionelle Bildekräfte-

forscher∙innen nicht der Fall ist: Während Biodynamiker∙innen auf ihren Höfen sich

tendenziell durch anthroposophische Methoden in konstruktiven Begegnungen üben,

verwenden einige Anthroposoph∙innen diese, um Steiners Weltanschauung als univer-

sell anzuerkennende Setzung bestätigen zu wollen.

Wie bereits erwähnt, kommt kein Milieu ohne interne Differenzierungstendenzen

aus beziehungsweise bildet keinen homogenen Block. Nicht alle biodynamischen Land-

wirt∙innen pflegen ein Interesse an »übersinnlicher Wahrnehmung« oder im weitesten

Sinne einer anthroposophischenSchulung.Vielmehr hat sich in diesemMilieu ein Spek-

trum herauskristallisiert, in dem einige eine besondere Neigung für Wahrnehmungs-

meditationen entwickelt haben, andere wiederum haben nur mäßig bis kaum Zeit und

Muße, sich diesenÜbungen undÜberlegungen hinzugeben.UndwelchesMilieu besteht

ohne Kritiker∙innen? Insofern überrascht es nicht, dass Personen sich von diesenWahr-

nehmungsübungen distanzieren. Eine pensionierte Landwirtin empfand vor allem die

Form der Wissensvermittlung im Workshop-Format als nicht fruchtbar; sie stehe dem

eigentlich Bedeutsamen imWeg – der Magie des Tuns:

Ich gehe da raus und verbindemichmit allem. Ich sehemir die Bäume, die Schmetter-

linge, die Eidechsen an und ich rede mit denen. Mal laut, mal leise, mal nur in Gedan-

ken. Da brauch ich keineWorkshops […]. Rausgehen, rausgehen, rausgehen, anfassen,

betatschen. Das ist die Magie: tun. (I-3, 11.3.2019)

34 Ähnlich urteilt Noë: »Science views its subject matter coolly, dispassionately, rationally. Science

takes up the detached attitude to things. But from the detached standpoint, it turns out, it is not

possible even to bring the mind of another into focus. From the detached standpoint, there is

only behavior and physiology; there is no mind. So it would seem that a science of the mind is

impossible. And mind itself is something paradoxical; it is a feature of our nature that cannot be

made an object for natural science« (Noë 2009: 39). Er argumentiert, ein möglicher wissenschaft-

licher Zugang könne in einer biologischen Analyse von Bewusstsein beruhen. Allerdings dürften

biologische Voraussetzungen nicht mit mechanischen Prozessen gleichgesetzt werden, sondern

es müssten die Bedürfnisse und Standpunkte von Lebewesen, die sich in einer Umwelt entfalten,

zum Ausgangspunkt genommen werden, denn: »Mind is life« (Noë 2009: 41f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Das tagtägliche Beobachten und der langjährige Umgang mit den Haustieren in ihrem

Lebensumfeld führt ihr zufolge zu den nötigen Kenntnissen, um Tiere und ihre Bedürf-

nisse zu verstehen.Diese Erlebnissemachten die anthroposophischenÜbungen sozusa-

gen obsolet:

[…] wenn Du jeden Tag in die Herde gehst, dann lernst Du, das zu lesen. Jedes Tier

hat eine Sprache, jedes Tier hat eine Körpersprache, undwennDu dich darauf einlässt,

dann brauche ich keine besonderen Methoden. Ich muss einfach nur hinschauen und

bereit sein, eine neue Sprache zu lernen […]. (I-3, 11.3.2019).

Die pensionierte Landwirtin erzählte recht bald nach meiner Ankunft, sie sei dennoch

aus sehrpragmatischenGründen froh,ProduzentindesDemeter-Verbandesgewesenzu

sein, beispielsweise wegen der Vermarktung ihrer landwirtschaftlichen Produkte; welt-

anschaulich teile sie aber nur begrenzt die Annahmen der Biodynamik.Gleichwohl habe

auch sie versucht, den Standpunkt der Tiere einzunehmen: »Ich gehe davon aus, dass al-

le Lebewesen die gleichen Bedürfnisse haben wie ich auch. Ich will Gesellschaft, ich will

ein Umfeld, dasmeinemWesen entspricht. Ich will Familie, ich will Futter, ich will Luft,

Sonne.« Und weiter: »wenn ich eine Kuh bin, will ich Gras, Heu, Gesellschaft, Freundin-

nen, dann will ich meine Kälber großziehen, dann will ich einen freundlichen Bullen,

dann will ich in einem Familienverband leben mit meinen Schwestern, meinen Tanten,

meiner Mutter«.Wie bei Menschen stoße die Bäuerin auf unterschiedliche Charaktere:

»Es gibt intelligente,weniger intelligente,witzige,mürrische,Hysteriker, Phlegmatiker,

es gibt alles. Gerade bei Säugetieren. […] Das Tier ist anders, aber es ist genauso ein füh-

lendes Lebewesen, wie wir auch,mit Wünschen und Hoffnungen, …mit Träumen« (I-3,

11.3.2019).

9.4.5 Das übersinnliche Wahrnehmen: Herdenwesen und Gruppenseele

Ein weiterer spezifischer Aspekt der anthroposophischen Landwirtschaft ist derjenige,

der die Anthroposoph∙innen annehmen lässt, dass ein Herdenwesen und eine Gruppen-

seele existiert.Mit der Gruppenseele35 oder Tiergruppenseele (zum Teil auch »Gruppen-

Ich« genannt) sind die allen Tieren dieser Art gemeinsamen Eigenschaften undWesens-

züge gemeint, sozusagen ihr »Urwesen«, ihr »Archetypus«.Anthroposoph∙innen zufolge

vereint die Gruppenseele die charakteristischenMerkmale einer Tierart.

Bei der »übersinnlichenWahrnehmung« kommees vor,dass ebennicht direkt Bezug

auf ein spezifisches Tier genommen oder mit einem individuellen Tier kommuniziert,

sondern ein intersubjektives und kommunikatives Feld zu einer Gruppenseele herge-

stellt werde.DieGruppenseele erscheine den »übersinnlichWahrnehmenden« entweder

figürlich (also personifiziert), als energetisches Feld oder als farblicher Eindruck (Feld-

bericht 7.–9.4.2017).Über dieGruppenseele, der Anthroposoph∙innen eine eigene Inten-

tionalität zuschreiben, wollen die Befragten versuchen, Einblick in die Seinsweise einer

35 Eine gewisse Ähnlichkeit besteht mit sibirischen Indigenen, bei denen die Rede von Animal Spirit

Masters ist,mit denen in spezifischen Jagdkontexten Kontakt aufgenommenwerde (vgl.Willerslev

2007).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 289

Tierart zu erhalten.Diese Form der Interspezies-Kommunikationwird allerdings selten

durchgeführt und lediglich von jenen Personen praktiziert, die sich beruflich mit an-

throposophischen Beobachtungsmethoden befassen oder darin geübt sind.Diemeisten

Personen, die angeben, diese Art vonAustauschmit einerGruppenseele zu pflegen,wer-

den zugleich in diesem Bereich von der anthroposophischen Gemeinschaft als begabt

betrachtet und ihnen wird spirituelle Autorität zugesprochen. Anne Cecilia Grünn ist,

wie erwähnt, eine von ihnen.Die in anthroposophischenKreisen für ihre übersinnlichen

BetrachtungenbekannteGärtnerinundSprachwissenschaftlerin berichtete in folgender

Interviewsituation,wie sich die Gruppenseele aus ihrer Sichtmanifestiere: »Auch als in-

neres Bild zeigt sichmir die Gruppenseele oft derMenschengestalt ähnlich. Ich empfin-

de sie aber nicht als dem Menschen absolut gleich, es gibt Unterschiede. Die Tiergrup-

penseelen sehe ich viel weiser36, aber auch festgelegter als die Menschenseele […]« (I-14,

11.9.2017).

Mit diesen Aussagen lehnt sie sich deutlich an die Konzeptualisierungen von Steiner

an,der dieWeisheit der Tiere ebenfalls in einer Art der Physis übergeordnetemGeist ver-

ortete. InNatur- undGeistwesen, ihrWirken in unserer sichtbarenWelt37 ist nachzulesen, wie

Steiner sich über die Weisheit der Vögel wundert. In einem außerordentlichen Flug zö-

gen diese imHerbst in wärmere Gegenden und im Frühling wieder nach Norden. Diese

Fähigkeit sei keine reine Addition von Entscheidungen einzelner Vögel, sondern Ergeb-

nis einer innigen Verbindung auf einer astralen Ebene, einer Geistseele, die diese syn-

chronen Bewegungsabläufe leite, und auch der Biber baue weiser als die höchste Inge-

nieurskunst, urteilte Steiner. Der Biber sei wie ein Architekt, dessenWeisheit aus einer

geistigenWelt stamme.Wie bereits in Kapitel 7 angemerkt, war Steiner zudem angetan

von der Intelligenz und der Kooperationsbereitschaft von Bienen. Würde man Bienen

nämlich ein Stück Zucker hinwerfen,würden sie gemeinsam zu einerWasserquelle flie-

gen, um Wasser zu holen. Mit diesem Wasser würden sie anschließend den Zucker zu

Sirup verdünnen, um ihn in ihrem Stock zu lagern. Bienen würden demnach keine in-

dividuelle Persönlichkeit besitzen, sondern seien im »Geist des Bienenstocks« vereint.

Dieser Geist (auch »Astralplan« genannt) ordne das Geschehen innerhalb eines Bienen-

stocks – für Steiner gehörten die Bienen eines Stocks zu einer einzigen Bienenpersön-

lichkeit. Dennoch würden sich Tiere nicht gänzlich eines »Ichs« entbehren, es sei viel

eher so, dass dieses sich auf dem Astralplan befinde und nicht wie beimMenschen »auf

dem physischen Plan«. Deshalb sei das »Tier-Ich« zugleich Teil der Gruppenseele und

keine vollständig individualisierte Seele. Es gebe auch »Pflanzen-Ichs«, die aber auf ei-

ner noch höheren geistigen Ebene zusammenfinden und existierenwürden,weshalb sie

dezidiert vereinter als Gruppe agieren würden (vgl. GA 98: 171).

Die Verständigungmit der Gruppenseele sei im anthroposophischen Kosmos trotz-

demmöglich, weil Menschenmit anderenWesen durch ein Bewusstseinsband »eine in-

36 Ein anderer pensionierter Demeter-Landwirt behauptete seinerseits, »Urwesen« hätten einen

»geistigen Horizont«, der »weiter reiche« als der desMenschen und würden in »Seelenvorgängen«

größere Fähigkeiten als Menschen ausweisen; er schreibt sich in eine ähnliche Anschauungstradi-

tion ein (vgl. I-7, 25.5.2017).

37 Das Buch basiert auf einer Vortragsreihe, die zwischen 1907 und 1908 stattfand, also vor der Be-

gründung der Anthroposophie. Seine hierin präsentierten Ansichten revidierte er später nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

nere Verwandtschaft« pflegen. Diese Verwandtschaft ist laut einem interviewten Land-

wirt in Bezug auf unterschiedlicheWesen erlebbar: »Ob bei Elementarwesen, Pflanzen-

wesen, Tierwesen, Präparate-Wesen, Engeln oder anderen, übergeordnetenWesen war

das so« (I-7, 25.5.2017).

In einem veröffentlichten Interview mit dem Anthroposophen und Herausgeber

Wolfgang Weihrauch erklärt Grünn, dass sie die Gruppenseele der Kühe als »etwas

Ruhiges und In-sich-Gekehrtes« empfinde (Weihrauch; Grünn 2015: 168). Gleichsam

vereine die Kuh jedoch zwei Pole: Neben dem ruhenden Element besitze sie auch Dyna-

mik, letztlich aber strahle die Kuh »etwas philosophisch Nachdenkliches aus«. In ihren

Meditationen eruiert Grünn demnach den semiotischen Charakter der Kühe, der durch

die Gruppenseele bestimmt sei.

Während nun die Gruppenseele sozusagen den Archetypus der Tierart darstellt, ist

dasHerdenwesen eine Art lokalmanifestierter Eigentümlichkeit einer bestimmtenHer-

de.Das Herdenwesen wird als eine Art Bewusstseinsfeld oder spezifische Seinsweise ei-

ner konkretenHerde vorgestellt oder erlebt. Es sei allerdings instabiler als die Gruppen-

seele, erläutert Grünn: Da sich das Herdenwesen je nach Veränderung der Herde neu

zusammensetze, sei es keine unveränderbare Einheit (vgl.Weihrauch; Grünn 2015: 166).

Eine weitere Interviewpartnerin erläuterte, die Anwesenheit einer übergeordneten,

seelischen Dimension sei besonders bei Herdentieren ausgeprägt. Da beispielsweise

Katzen und Hunde in stärker individualisierten Lebenswelten existieren, seien sie

folglich »ich-hafter« und besäßen eine individuellere Persönlichkeit als Herdentiere.

Individualisierung schaffe Abgegrenztheit gegenüber der Umwelt, urteilte sie. Anders

sei dies bei Herdenwesen: Herdentiere würden sich weniger konsequent als Individuen

fühlen, sondern immer zugleich als Teil einer größeren Gruppe existieren. Die Herde

würde deshalb ein »Gruppenwesen« bilden, d.h. die einzelnen Tiere würden eine Art

Bewusstseinsfeld bilden, in dem kein Herdentier gänzlich abgegrenzt von seinen Her-

denmitgliedern lebe (I-16, 27.2.2018). Ein anthroposophisch denkender Biodynamiker

versuchte, einen Vergleich zu Menschen herzustellen, um zu veranschaulichen, wie er

das Herdenwesen versteht: »Wir Menschen sind stärker individualisiert, aber wir sind

natürlich auch in Gruppen eingebunden. Ich bin Badener, Deutscher, Europäer und so

weiter, aber das Individuelle ist uns sehr wichtig. Bei Herdentieren ist das anders« (I-5,

5.5.2019).

Ein junger Demeter-Bauer war ebenfalls der Meinung, Kühe seien auf eine ähnli-

che Art in Gruppen eingebunden: »Es gibt ein Herdenwesen der Kühe auf einem Hof,

wahrscheinlich auch je ein untergeordnetes Herdenwesen für die Gruppe der Kälber,

Jungrinder und Färsen«, spekulierte er. Wahrscheinlich seien Rinder zusätzlich »in ei-

ne Gruppenseele für eine Region, dann für eine Rasse, dann darüber geordnet für die

ganze Art« eingebunden (I-24, 26.4.2020). Die Gruppenzugehörigkeit, die der Badener

für Menschen durchdekliniert hatte, trug ein weiterer Landwirt also für die Rinder vor:

Sie seien in mehrere Gruppen eingebunden – physisch und geistig.

Über den Austausch mit dem Herdenwesen wird von den Landwirt∙innen das Ziel

verfolgt, sich über Unstimmigkeiten innerhalb der Herde zu informieren oder diese auf

Veränderungen vorzubereiten.Beispielsweise versuchen sie,demHerdenwesen vordem

Schlachten mitzuteilen, dass einzelne Tiere die Gruppe verlassen würden. Das Herden-

wesen seinerseits könne beispielsweise die Landwirt∙innen über vorhandene Krankhei-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 291

tenunterrichten: Letztlich soll diese Formder übersinnlichenKommunikationStress in-

nerhalb der Herde vermeiden und das Tierwohl stärken (I-16, 27.2.2018). Ein Demeter-

Produzent unterstrich im Interview die beidseitigen Informationstransfers sowie die

Zielsetzung der Harmonisierung der Verhältnisse wie folgt:

Wenn außergewöhnliche Ereignisse im Hofalltag eintreten, wie beispielsweise ein

Weideumtrieb oder ein Tier wird zum Schlachthof gefahren, versuche ich, am Vor-

abend gedanklich Kontakt zum Herdenwesen aufzunehmen. Wenn ich dies ernsthaft

und demütig tue und nicht routinemäßig »erledige«, dann sind die Tiere beim an-

stehenden Ereignis ruhiger und kooperativer. Es gibt aber auch die Möglichkeit, dass

die Tiere Kontakt zu den Menschen aufnehmen. Wir hatten es schon oft, dass jemand

vom Esstisch aufgesprungen ist, um im Stall nachzusehen, ob die Kuh nicht gerade am

Kalben ist. Sehr oft hat dann die Kuh angefangen zu kalben, doch das Kalb lag falsch,

und die Kuh hat Geburtshilfe benötigt. Solche Situationen gibt es relativ viele, nur

muss man innerlich offen sein, um den inneren Ruf der Kuh vernehmen zu können.

(I-24, 26.4.2020)

Ganz ähnlicheWorte fand ein erfahrener Bauer aus Süddeutschland:

Es gibt auch eine geistig-seelische Ebene, wenn ichmit der Herde innerlich verbunden

bin, dann bekomme ich spontane Einfälle »geh mal auf die Weide« und dann merke

ich, da ist eine Kuh, die deutlich früher kalbt als geplant und hat ein Problem, sowas

passiert mir öfter. Man kann sich mit der Herdenseele verbinden, dass man da sensi-

bel für ist … Ich versuche auch immer mehr, dem Herdenwesen innerlich am Abend

zuvor mitzuteilen, was demnächst passiert, was für Änderungen mit der Weide anste-

hen oder eine Schlachtung. Und ich habe den Eindruck, dass es eine Wirkung zeigt,

dass alles deutlich einfacher und problemloser läuft. (I-34, 16.4.2021)

Es sei gar vorgekommen, dass ein Lehrling, der die Herde noch nicht kannte, eine Kuh

von der er nur die Ohrenmarke-Nummer kannte, vor einer Schlachtung aus dem Stall

holen musste, und er sich fragte, wie er die wohl finden könne, diese zu seinem Erstau-

nen beim Betreten des Stalls aber aufstand und auf ihn zuschritt. Der Betriebsleiter, der

einen täglichen Kontakt zum Herdenwesen pflegte, meinte daraufhin, das sei frappie-

rend und könne als Hinweis dafür gedeutet werden, dass manmental mit demHerden-

wesen in Kontakt stehe, auch wenn es kein Beweis dafür sei (Feldbericht 10.10.2021).

Auch einem Badener Landwirt ging es bei dieser Kommunikationsform darum, sei-

ne Arbeit mit den Tieren zu erleichtern. Aus seinem Zitat lässt sich herauslesen, dass

eine Person, die sich auf die Annahmen der Anthroposophie einlässt, gemeinhin gewillt

ist, für diese sozusagen Erfahrungsevidenzen zu produzieren oder Mensch-Tier-Inter-

aktionen vor diesemHintergrund zu interpretieren:

Da halte ich mich schon eher an Steiner, also daran, dass die ganze Herde eine We-

senheit bildet, von der die Kuh ein Teil ist. Das ist so formuliert und wenn man sich

darauf einlässt, kann man das auch erleben. […] Beispielsweise im Klauenstand merkt

man das ganz gut. Das einzelne Tier ist dann ganz Richtung Herde orientiert, obwohl

es abgesondert ist. Und die Herde guckt auch, was ist da los. Und wenn man ein Tier

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

unvorbereitet aus der Herde nimmt, kann es Schwierigkeiten geben. Wenn man die

Herde oder Leitkuh anspricht, indem man laut redet oder einfach im Denken, dann

verläuft alles viel sanfter und man hat dann das Gefühl, die Herde weiß, was gerade

passiert. Das ist mein Eindruck. (I-5, 5.5.2019)

In diesem Zitat kommt ebenso zum Ausdruck, dass der Kontakt zum Herdenwesen

Handlungen zugleich ethisch zu regulieren scheint. Darauf verweisen die Aussagen

einer weiteren Auskunftsperson aus Nord-West-Deutschland ebenso, als er beschrieb,

wie er »über mehrere Tage jeden Abend im Garten versuchte mit dem Schneckenwesen

in Kontakt zu kommen«. Irgendwann habe er ein »Wesen, so ein Bewusstsein bemerkt,

und das hatte eine große Nase wie ein Pferd, und das war so ein liebevolles Wesen, und

da hatte ich ein schlechtes Gewissen, weil ich immer die Schnecken so abgesammelt

habe.« Nach dieser Begegnung mit dem Schneckenwesen sei es ihm allerdings nicht

mehr möglich gewesen, die Schnecken hastig und gedankenlos einzusammeln (I-35,

22.4.2021).

9.4.6 Nähe herstellen durch sinnliche und »übersinnliche« Mimesis

Bevor die oben erwähnten Techniken der artenübergreifenden Kommunikation sowie

FragenbezüglichdesSoziallebens vonvor allemRindernundSchafen imkonkretenKon-

text des Schlachtens veranschaulicht werden, steht eine weitere Form der Tierannähe-

rung im Fokus: dieMimesis, die Nachahmung, also die Imitation von Tieren über Bewe-

gungen oder Imaginationen,die unterUmständen zu einer »imaginierten« Affektaneig-

nung führen kann.

Während eines Gesprächs mit einer jungen Landwirtin erwähnte sie, dass sie sich

wie eine Kuh bewegen würde, wenn sie in Kontakt zur Kuhherde trete. Unerfahrenen

Personen oder,wenn fremde Landwirt∙innen in eineHerde hineintretenwürden,würde

es in der Regel schwerfallen, eine Herde zu treiben. Wenn sie sich selbst einer fremden

Kuhherde annähere, »dann kenn ich halt so ein paar Tricks.Wo ich zuerst hinlaufe, wie

ich mich bewege, und das hat schon auch etwas damit zu tun, dass man sich ein biss-

chen bewegt wie eine Kuh,« erklärte sie. Daraufhin fragte ich nach: »Das hast Du schon

ausprobiert, sie zu imitieren?« Ihre Antwort:

Genau. Sie schwanken ja so ein bisschen beim Laufen. Wenn man hinter ihnen etwas

versetzt herschwankt, dann laufen sie weiter. Oder Kuhbauern haben ja immer ihre

Hände in den Hosentaschen, damit wir eben nicht rumfuchteln. Da passt man sich ja

schon auch an, wie die Kuh funktioniert. (I-8, 8.5.2019)

Ein weiterer, pensionierter Biodynamiker beschrieb während eines Gesprächs den Um-

stand, wie er während einer »übersinnlichenWahrnehmung« in sich das Bedürfnis ver-

spürte, sich wie ein Tier zu verhalten. Die empfundenen Affekte führten zu einem kur-

zeitigen Verlangen, sich der Seinsweise eines Tieres anpassen zu wollen:

Einmal habe ich ein Stück Bioschweinefleisch gegessen, um es übersinnlich wahrzu-

nehmen. Danach habe ich das Schwein seelisch gespürt und eine tiefe Lust bekom-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 293

men, mich auf alle Viere zu begeben und mit der Schnauze im Boden zu wühlen. Ich

konnte die Perspektive des Schweines wahrnehmen, wie es gelebt hat. Ich muss sa-

gen: Es hat sich sauwohl gefühlt. Allerdings musste ich mit meiner »Ichkraft« bewußt

dafür sorgen, daß ich nicht von den Bedürfnissen des Schweines ergriffen wurde. (I-7,

29.5.2017)

In der Kulturanthropologiewird dieMimesis seit einigen Jahrzehnten besprochen (Jack-

son 1983: 330–339; Taussig 1993; Willerslev 2007). Für Willerslev ist sie eine Form des

In-der-Welt-Seins, die zugleich »Beteiligung« und »Reflexivität« fordert, sowie »Gleich-

heit« und »Differenz«: Der Landwirt sei er selbst, aber zugleich auch ein Schwein; die

Differenz werde in diesem Seinszustand über die Selbstreflexion hergestellt. Der zitier-

te Landwirt berichtete: »Ichwar in jeder Sekunde vollbewusst ich selbst« (I-7, 29.5.2017).

Taussig lehnt sich seinerseits an Walter Benjamin an, um Mimesis als Fähigkeit zu be-

schreiben, Ähnlichkeit herzustellen. In der Natur sei sie vorhanden, aber bei Menschen

sei sie noch stärker ausgebildet: Die Fähigkeit desMenschen,Ähnlichkeiten nicht nur zu

entdecken, sondern ebenso herzustellen zeige, dass er in sich die Anlage trage, sich nicht

wie sich selbst zu verhalten. Er trage in sich das Bedürfnis, sich wie jemand anderes zu

verhalten (vgl. Taussig 1993: 19). Für Taussig ist dieNachahmungdie kulturelle Fähigkeit,

die Natur zu kopieren »to copy, imitate, make models, explore difference, yield into and

becomeOther« (1993: xiii).Mimesis ist eine universell vorhandene Fähigkeit, eine Kunst,

die es einer Person erlaubt, der andere zu werden: »Mimesis as an art of becoming so-

mething else, of becoming other« (Taussig 1993: 36). Taussig illustriert seine Annahme

vor allem imKontext der Kolonialherrschaft, in demdie Kolonisierten ihre Kolonialherr-

scher imitierten, um ein Stück weit Macht über sie zu gewinnen. Bei dem Philosophen

Stephen Asma wird Nachahmung als zentrale prälinguistische, verkörperte Verständi-

gungsfähigkeit von Säugetieren definiert, die soziale Bedürfnisse erfüllt. Demnach sei

die Mimesis wie andere vorsprachliche Kommunikationsformen, wie Gesten, Grooming

und gemeinsames Spielen eingebettet in sozial-affektive Anpassungsprozesse. Die sen-

somotorischeMimesis veranschauliche,dassMenschennichtwieComputer funktionie-

ren und zuvorderst kognitive Repräsentationen abrufen würden, sondern leibliche We-

sen seien, bei denen sich Affekte in kognitive Abläufe einschreiben (könnten) (vgl. Asma

2017: 8, 56). Für Winkelmann wird die Mimesis zur Fähigkeit, durch Verhalten zu kom-

munizieren; sie biete ein Medium für sozialen Austausch,Wissen und Erfahrung durch

ihre Erzeugung von Symbolen und Metaphern, die durch die Inszenierung und Hand-

lungen des Körpers vermittelbar werden. Der Körper könne dabei zu einem Ausdrucks-

mittel von inneren Zuständen oder Intentionen werden. Mimesis ist demnach die be-

wusste Produktion von Bedeutung durch den Einsatz von Verhalten, Gesten und Nach-

ahmung.Mimesis fördere das persönliche und soziale Bewusstsein, sie ermögliche, an-

dere ebenfalls als Lebewesen zu erkennen, da die Nachahmung die Grundlage für affek-

tive Resonanzen, Beziehungsmotivationen, soziale Bindungen und Empathie sei (Win-

kelmann 2021: 9f.).

Als ein Becoming-with wird die zwischen Lebewesen sich entfaltende Nachahmung

bei Despret verstanden:

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

I, in turn, am tempted tomake the assumption that takingmimetic form to involve on-

eself in the lives of other beings whose prodigious feats and whose relations actually

rest upon mimicry cannot be reduced to mere empathy nor to a psychological process

of identification that makes understanding possible. Rather, it is to get involved in the

lives of other beings the very same way they get involved in the lives of one another.

That is not only a gesture ofmere imitation; it is to enter into the game of reciprocal in-

duction. This creates a new connection in theweb of »inextricable affinities«, an »affine

connection«. It is to call for a response and to respond. It is not becoming like insects

or flowers in a mimetic process […]. It is becoming with. (Despret 2013: 36)

Wie oben in Bezug auf die Bildekräfteforschung dargelegt, ist das Ziel der anthroposo-

phischen Annäherungstechniken häufig primär, Erkenntnisse über andere Lebewesen

zu gewinnen, die sich in ein Becomingwith übersetzen,wenngleich ihre Auffassung einer

intuitivenErfassung sich zuvorderst an einemBecoming like orientiert.Biodynamiker∙in-

nen sprechen von Verständnis, das dazu führen soll, ein möglichst stressfreies Umfeld

für Tiere herzustellen, in dem sie die Perspektive und »Seinsweise« eines Tiers eruie-

ren. Imitation ist demnach nicht nur auf den Aspekt einer rein abstrakten Erkenntnis zu

reduzieren: Sie wird in unterschiedlichen Kontexten für unterschiedliche Zwecke ein-

gesetzt. Dabei ereignen sich die Annährungen in keinem gänzlich machtfreien Raum

– wie in vielen menschlichen und nichtmenschlichen Beziehungskontexten: Man kann

sich Wesen über Imitation annähern, um ihnen in Bedrohungssituationen zu helfen.

Man kann auf dieMimesis allerdings ebenso zurückgreifen, umWesen dazu zu bringen,

das zu tun, was das Gegenüber gerne hätte. Insofern verweist die Mimesis auf Bezie-

hungspotenziale, aber auch auf die Grauzonen der Einfühlung, der Empathie, des Sich-

Hineindenkens – sie verweist auf den janusköpfigenCharakter, den ein Sich-Hineinver-

setzen unter Umständen einnehmen kann, beispielsweise imKontext von einfühlsamen

Beziehungen zu Tieren, um sie zu eigenen Gunsten zu steuern.

9.5 Leben beenden – Tiere schlachten

Franzi hatte kurze Beine und einen riesen Ranzen. So nennt man im Badischen einen

gut gewölbten Bauch. Die Kuh ist auf unseren ersten Hofpostkarten zu sehen. Opa Sigi

bringt sie auf dieWeide. Er hat sich für das Starfoto zwar gekämmt, aber an den Füßen

sind noch die Hausschuhe. Als die alte Franzi ein Kälbchen erwartete, hofften wir auf

weiblichen Nachwuchs. Aber es war wieder nur ein Junge. Der sollte am Hof bleiben.

So bekam Tochter Annemarie das hübsche, zutrauliche Kälbchen zum Geburtstagsge-

schenk. Es entstand eine innige Verbindung. Felix war immer dabei. Beim Eisessen im

Dorfladen, auf dem Spielplatz, im Winter zog er den Schlitten, wenn Annemarie ihre

Freundin im Dorf abholte. Bei Erreichen eines Körpergewichtes von zweihundert Kilo

wurde er eingeritten. Eine besondere Freude muss es gewesen sein, im Vorbeireiten

sich eine Birne vom Spalier des Nachbarhofes zu stibitzen. Auch gab es ein Bild in der

Zeitung von einemMädchen, das mit wehendem Haar auf einem Ochsen durchs Dorf

galoppierte. Nur durch Kuhfladen vor dem Dorfladen machte Felix sich unbeliebt. Die

täglichen Gemeinsamkeiten mit dem Tier wurden erst seltener als ein fester Freund

in ihr Leben trat. Nun kam Felix mit seinen mittlerweile tausend Kilo in der Landwirt-

schaft an. Für Mitochsen Anton und Felix war ein Rübenacker zu hacken, die Kartoffeln

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 295

zu häufeln, Holz aus demWald zu ziehen, undmit einer EggeMaulwurfshaufen in den

Wiesen zu glätten. Kannman so ein Tier schlachten? Schließlich hingen in seinemPelz

die Tränen eines pubertierenden Mädchens. Wir einigten uns darauf, dass es so weit

wäre, wenn er einmal nicht mehr würde schmerzfrei laufen können. In seinem acht-

zehnten Lebensjahr war es dann soweit. AlleMitglieder der Hofgemeinschaft nahmen

Abschied und wir versprachen, dass wir nichts von ihm verkommen lassen würden.

Achtzehn ist ein würdiges Alter für einen Ochsen. Er schien einverstanden zu sein und

stieg gelassen in den Viehtransportanhänger. Es war gut für mich, ihn bis zum Schluss

zu begleiten. (Lützow 2014: 21)

In diesemAbschnitt aus einemBuch, das von einemDemeter-Landwirten verfasst wur-

de, werden mehrere Aspekte deutlich, die sich im Zusammenhang mit dem Schlachten

herauskristallisieren: Zunächst ist das Auswählen der zu schlachtenden Tiere oftmals

eingebunden in Überlegungen zum sozialen Umfeld des Tieres, sowohl in Bezug auf die

Position in der Herde als auch auf die Beziehung der Hofbewohner∙innen zum Tier. Von

»schwierigen« Persönlichkeiten trennt man sich gegebenenfalls früher als von zahmen

Arbeitsochsen. Ferner spielen auch das Alter, die Gesundheit und somit der Fleisch- und

Milchertrag eine Rolle, also die Rentabilität (Feldbericht 09.09.2019). Der Auszug veran-

schaulichtüberdiesdiemöglichenAmbivalenzen,diedurcheinebevorstehendeSchlach-

tung hervorgerufen werden können: Was bedeutet es für Biodynamiker∙innen, ein be-

seeltes Lebewesen zu töten? Was ist ein guter Tod aus Sicht der Biodynamik? Wie wird

der Tod in biodynamischen Kreisen konzeptualisiert? Was beobachten die Biodynami-

ker∙innen vor, während und nach einer Schlachtung?

»Kann man so ein Tier schlachten?«, schreibt der Landwirt im obigen Absatz. Tat-

sächlich haben die Interviews ergeben, dass die Frage, ob man Tiere halten kann, eng

mit der Frage verbunden ist, obman fähig ist, ihren Tod zu verantworten – in dieser Be-

zugnahme waren sich die Befragten einig. Eine pensionierte Landwirtin erläuterte im

Interview, die Tierhaltung sei aus ihrer Perspektive zu rechtfertigen,wenn dieHalter im

Stande seien, ihre eigenen Tiere zu töten und ihren Tieren einen angstfreien Tod zu er-

möglichen: »Meines Erachtens muss ich, wenn ich Verantwortung habe für Tiere, auch

fähig sein, sie zu töten. Vor allem, wenn sie verletzt sind [...]. Ich kann ja nicht dabei

zuschauen, wie ein Tier elendig stirbt. Bei 200 kommt einfach alles Mögliche vor« (I-3,

11.3.2019).ÄhnlicheWorte fand ein Landwirt ausdemKantonSolothurn: »WerTiere hält,

mussauchbereit sein,seineTierezuschlachtenoderauchzuerlösen. […]Das ist fürmich

eine logische Konsequenz der Tierhaltung.« Als Tierhalter könneman »nicht einfach nur

das machen, was man gern macht« und er könne seine Tiere »nicht hier in einen LKW

stecken und nicht wissen, was im Schlachthof passiert« (I-12, 5.6.2019).

Ein weiterer Landwirt verband die Frage, ob er willens sei, Tiere für seinen Lebens-

unterhalt zu nutzen, ebenfalls direkt mit der Frage, ob er Tiere schlachten könne; eine

Frage, die er für sich bejahen konnte (vgl. I-5, 5.5.2019). Wer allerdings die Hoftötung

umsetzenwolle, seimit seiner eigenenEndlichkeit konfrontiert, zu der die jeweilige Per-

son eine eigene Haltung finden müsse. Vielleicht sei dies eine der zentralen Hürden für

dieWeide-undHoftötungennebenderfinanziellenFrage sowieden juristischenundhy-

gienischen Vorgaben: »[…] wenn meine Kollegen sagen, ich mach das nicht, ich ruf den

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Schlachthof an, das verstehe ich total.Werwill sich schonmit seiner Endlichkeit ausein-

andersetzen?«, fragte eine pensionierte Landwirtin (I-3, 11.3.2019).

Dass die Auseinandersetzung mit dem eigenen Tod mit der Tiertötung verschränkt

ist, erläuterte ebenfalls ein Landwirt aus Süddeutschland. Zunächst beruhige es ihn,

in Dankbarkeit zu leben, damit gehe die Akzeptanz einher, dass »der eigene Körper ir-

gendwann auch anderen Organismen zur Nahrung diene«. Bei der Schlachtung sei er

der Kuh für ihren Dienst als Nährstoffspenderin dankbar und würde deshalb kein Kör-

perteil vergeuden wollen. »Und ich bin fest davon überzeugt, dass diese Dankbarkeit38

auf die Gruppenseele zurückwirkt«, erklärte der anthroposophisch orientierte Landwirt

(I-5,5.5.2019).AmgleichenTaghielt ermir,als ichdenTischabdeckte,einenKnochenhin

undmeinte, es sei äußerst bedeutsam, jedes Körperteil der Kuh wertzuschätzen und zu

verwerten:Mit denKnochenkoche erGelee unddieReste bekämendieHühner.Nachge-

wöhnlichen Schlachtungen würde der Kuh-Pansen nicht verwertet werden, aber er ma-

chedarausnochHundefutter oder einenSuppenzusatz,den er verkaufenkönne (Feldbe-

richt 5.5.2019).Ähnlich siehtdiesderDemeter-undBioland-MetzgermeisterKarl-Heinz

Grießhaber.Auf einer Bio-Fachtagung 2015 sagte erwährend eines Rundtischgesprächs,

er sehe sich in der Pflicht, die Kund∙innen für die Ganztierverwertung zu gewinnen. Er

lehne es ab, ein Tier zu schlachten, um es nur teilweise zu Fleisch zu verarbeiten.Wenn

man Bio ernst nehme,müsse der Kunde sich amAngebot orientieren und solle nicht auf

seiner Nachfrage verharren.39 In einem Skype-Gespräch erläuterte der Metzgermeister

Grießhaber sein Geschäftsmodell und seine Arbeitsweise. An seine Schlachterei in Ba-

den-Württemberg sei ein Ladenangegliedert,der die vomFamilienbetrieb verarbeiteten

Fleischwaren verkaufe und zusätzlich zwei private Supermärkte beliefere. Teil des Kon-

zeptes sei, dass die Landwirt∙innen ihre Tiere selbst zum Schlachten fahren und nicht

von Viehhändler∙innen abgeholt werden würden. Innerhalb einer Woche würden etwa

20 Schweine und zwei bis drei Rinder geschlachtet; »mehr schaff‹ ich nicht, sonst kom-

me ich in einen Rhythmus rein, in dem esmechanisch wird, da vergisst man dann, dass

esTiere sind«,erklärtederMetzger.DieLandwirt∙innen,diemitGrießhaber zusammen-

arbeiten, würden eine »tiefere Beziehung« zu ihren Tieren aufweisen:

Da wir speziell sind, kommen zu uns spezielle Landwirte, die in der Regel guten Kon-

takt zum Tier haben. Man merkt, ob der Landwirt den Draht zum Tier hat. Das macht

es mir einfacher. Bei Demeter-Landwirten ist das häufiger der Fall als bei Bioland. Mit

der Stimme und mit der Hand lenke ich die Tiere und bei Demeter-Landwirten funk-

tioniert die Übergabe besser. Der Mensch ist entscheidend, der dahintersteht. […] Die

meisten machen Demeter aus Überzeugung, es hat auch damit etwas zu tun. […] Bei

Demeter geht es aber in der Regel in die Tiefe; das hängt mit dem Steiner zusammen,

wo vieles mit dem Kosmos zusammenhängt. […] Ich bin der Ansicht, dass das einen

Nutzen hat. Die Beziehung ist tiefer, weil sie sich mehr mit der Kuh auseinanderset-

zen. […] Auch wenn man sich über das Horn Gedanken macht, ist das Handeln anders.

(I-29, 12.9.2020)

38 Ähnliche Worte fand I-7 (25.9.2017): Wenn man in Dankbarkeit Kontakt mit dem Tierwesen auf-

nehme, könne man das Schlachten »kultivieren«.

39 Demeter e.V., [131].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 297

Der Metzger Grießhaber gibt an zu versuchen, ein »gutes Raumklima« herzustellen,

denn »wenn kein guter Geist herrscht, dann ist es schlecht für die Menschen, die dort

sind und die Tiere«. Er spüre zudem »wenn Landwirte tief mit allem verbunden sind«

und Demeter-Landwirt∙innen seien ihm zufolge häufig geschult, um »Verbundenheit

zu schaffen« (I-29, 12.9.2020). Der Demeter-Verband mahnt seinerseits im Richtlini-

enkatalog »besondere Aufmerksamkeit« auf »das Schlachten von Tieren« zu legen. Die

Landwirt∙innenmüssten »sich bewusstmachen, dass zuBeginn der Fleischverarbeitung

der Tod eines beseelten Wesens steht. Ethische Einsicht gebiete es, das jeweilige Tier

vom Transport bis zur Schlachtung so zu behandeln, dass Angst, Stress, Durst und

Schmerzen des Tieres soweit wie irgend möglich vermieden werden.« Des Weiteren

sollten Transportwege »so kurz wie möglich sein« und »das Antreiben mit Stromstößen

ist untersagt« (Demeter International e.V. 2018: 32).

Tiere aus dem Demeter-Landbau, die nicht durch die Hofschlachtung oder von Un-

ternehmenwie derMetzgerei Grießhaber geschlachtet werden,werden inmittelgroßen

undgroßenSchlachthöfen geschlachtet,wie derKurhessischenFleischwarenGmbH,die

bis zu 500SchweineproWoche für denBiohandel verarbeitet.GroßeFließbandschlacht-

höfe wie Tönnies erachten solche Mengen allerdings als unrentabel und sind nicht im

Biofleischgeschäft vertreten.40

9.5.1 Schlachtungsprozess und Tod bei Herdentieren

Einig sind sich die Biodynamiker∙innen darin, dass sich Stress besonders rasant inner-

halb einer Herde ausbreiten kann. Gerade wenn ein Tier abrupt von der Herde getrennt

werde, könne seine Angst ansteckend wirken, aber auch wenn die Hofbewohner∙innen

Unruhe ausstrahlen würden, würde sich diese auf die Herde übertragen. Eine Tierex-

pertin vom FiBL drückte sich diesbezüglich folgendermaßen aus: »Bei meinen Schafen

habe ich früher immer wieder die Erfahrung gemacht, dass an dem Tag,wo ich komme,

um sie zum Schlachter zu bringen, rennen sie weg. Sie spüren das« (I-13, 16.5.2019). Die

oben erwähnte erfahreneHofschlachterinmeinte ihrerseits: »Tiere riechenAngst.Wenn

das Tier Angst ausschwitzt, dann gibt es richtig Rambazamba« (I-3, 11.3.2019). Um dem

entgegenzuwirken, hätten sich die Befragten für Hoftötungen entschieden, oder falls

diese nicht möglich waren, entschieden sie sich dazu, Tieren bis zum Bolzenschuss zu

assistieren. Ein Schweizer Hofschlachter begründete seine Hoftötungen ebenfalls mit

der Stressreduktion bei Tieren:

Ein Tier aus einer Herde rauszunehmen ist sehr anspruchsvoll für das Tier. Und wenn

man sieht, wie das Tier im Anhänger ist, … das ist nicht angenehm. Das ist, wie wenn

40 Vgl. Frühschütz (2014) und Lebensmittel Praxis, [132].

Insgesamt wurden deutschlandweit im Jahr 2019 3,5 Millionen Rinder, 55,1 Millionen Schweine so-

wie 1,6 Millionen Tonnen Geflügel geschlachtet (vgl. Statistisches Bundesamt, [133]).

Nicht immer ist das Fleisch vonDemeter-Höfen unter demDemeter-Markensiegel im Supermarkt

zu finden. EinHauptproblem ist, dass nicht in jeder Region Schlachtbetriebemit Demeter-Vertrag

anfahrbar sind. Entfernungsbedingt entscheiden sich Landwirt∙innen in dem Fall für Schlachtbe-

triebe, die ihr Fleisch dementsprechend günstiger, aber dann nicht unter dem Demeter-Marken-

siegel an Supermärkte und Metzgereien absetzen (vgl. Buley 2020/4: 13).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

du in einem Bus ohne Sitze stehst, das ist wie surfen. […] Intuitiv merkt man, da sollte

man was machen. Wenn man Empathie hat, merkt man das. (I-12, 5.6.2019)

Ein Rinderkommunikationstrainer war sich sicher, dass es einen »guten« und einen

»schlechten« Tod gebe, und er unterstrich, nicht jede Hoftötung würde grundsätzlich

reibungslos ablaufen, sondern hierfür seien bestimmteBedingungennötig.Denn einige

Landwirt∙innen hätten die Erfahrung gemacht, als sie ein bestimmtes Tier auf der Wei-

de schießen wollten, dass dieses sich versteckt habe. Also wurde versucht, dieses Tier

zwanghaft zu separieren, damit es geschossen werden konnte, was die Tiere wiederum

gestresst habe. Die anderen Herdenmitglieder hätten darauf mit Gebrüll reagiert und

die Aufregung habe zuweilen mehrere Tage angehalten. Ein weiterer ihm bekannter

Landwirt, der vor einer Schlachtung seine Rinder-Liste durchging, um ein Tier für die

Schlachtung auszuwählen, beobachtete währenddessen Unruhe unter seinen Tieren.

»Und das ist dann schon eine Form von Jagdhaltung, wenngleich sehr abgeschwächt.

Diese Haltung, dieses Aussuchen und Wählen eines Opfers nehmen die Tiere wahr«,

schätzte dieser Rinderkenner die Situation ein (I-10, 12.5.2019). Eben dieser Landwirt

habedaraufhin für sich einen adäquatenUmgangbeimAuswählender zu schlachtenden

Tiere entdeckt; er wählte selbst nicht mehr die Tiere aus, sondern begann abzuwarten,

bis sich ein Tier separat hinstellte. Oft habe es keine fünf Minuten gedauert, bis ein Tier

die Herde verlassen habe. Er erschieße es nach dem gleichen Prozedere wie andere Rin-

der zuvor auch, jedoch entstehe kein Gebrüll, keine Aufregung mehr. Er interpretierte

das Verhalten allerdings nicht, sondern kommentierte: »Das ist das,waswir beobachten

können« (I-10, 12.5.2019).

Die Webseite des Schweizer Demeter-Verbands führt ihrerseits einen eigenen Ein-

trag zur Hofschlachtung: »Die Tierhaltung beinhaltet auch einen verantwortungsvollen

Umgang mit dem Tod. […] Dies ist eine der größten Herausforderungen für die Bäue-

rinnen und Bauern. Das oberste Gebot bei Demeter ist, dass das Tier dabei so wenig

SchmerzundAngstwienurmöglichverspürt«.DeshalbbefürwortederVerbanddieHof-

tötung, sie sei für »Demeter Schweiz das anzustrebende Ziel«.41 Die Internetseite wird

von einem Foto illustriert, dessen Bildzeile lautet: »Demeter-Bäuerinnen und -Bauern

schauen dem Tier in die Augen, auch wenn es um den Tod geht«. Des Weiteren ver-

weist die Seite auf eine schweizweit einmalige Initiative der mobilen Hofschlachtung

vonMischaHofer, dessenMotto »Schlachtungmit Achtung« lautet.42 Allerdingsmüssen

die zuständigen kantonalen Ämter eine Bewilligung für diese Methode der Hoftötung

erteilen, sie kann nicht ohneWeiteres durchgeführt werden.43

41 Schweizerischer Demeter-Verband, [134].

42 Das Anliegen der Firma Platzhirsch Hofschlachtungen GmbH ist es, den Tieren künftig Transport-

und Schlachthofstress zu ersparen. Sie versteht sich als Dienstleistung für »landwirtschaftliche Be-

triebe und Fleischvermarkter deren Rindvieh, Schweine und Kleinnutztiere (Ziegen, Schafe) zu-

künftig in vertrauter Umgebung direkt auf dem jeweiligen Hof« getötet werden sollen (vgl. Platz-

hirsch Hofschlachtung, [135]).

43 Der Schweizer Demeter-Verband informiert auf seiner Seite über den konkreten Ablauf der Hof-

schlachtung. Demnach gilt es, ein Tier beim Fressen im Selbstfanggatter zu fixieren und anschlie-

ßend mit einem üblichen Bolzenschussgerät zu betäuben. »Das betäubte Tier wird sofort mittels

halbautomatischen Einzugs in diemobile Schlachteinheit gezogen und darin ausgeblutet – dieser

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 299

Neben der Hofschlachtung wird in der Schweiz überdies die Weidetötung umge-

setzt. Die Rinder werden hierfür in einen Korral getrieben und mittels Kugelschuss er-

legt.DieseWeide- undHoftötungendürfen allerdingsnicht ohneWeiteres durchgeführt

werden, sondern erfordern eine Bewilligung auf Kantonsebene sowie die Anwesenheit

des Amtstierarztes und einesMetzgers und die Zusammenarbeitmit einem lizensierten

Schlachtbetrieb, der den auf dem Hof ausgebluteten Schlachtkörper weiterverarbeitet

falls keine entsprechendeVerarbeitungseinrichtung vorhanden ist.Die Entwicklung hin

zurWeidetötung begann 2014, als der Kanton Zürich erste Teilbewilligungen fürWeide-

schlachtungen ausstellte (vgl. Probst, Spengler 2020: 2ff.). Der deutsche Demeter-Ver-

band berichtet ebenfalls befürwortend über die Weide- und Hofschlachtung und ver-

weist auf die Interessengemeinschaft Schlachtung mit Achtung44 aus Baden-Württem-

berg, die seit 2015 besteht, und eine Informationsseite der Schweisfurth-Stiftung45 (De-

meter e.V. 2020a: 10, 12).

Dennoch stammt aus der Demeter-Basis die Kritik, Schlachtvorgänge seien bis auf

die aktuellen Entwicklungen überwiegend ausgeklammert worden und die Schlach-

tungsreglementierung sei »sehr schwammig formuliert«; der Grund dafür wird in der

Preispolitik gesucht – hohe Tierwohlstandards treiben die Preise in die Höhe (I-29,

12.9.2020).

Falls eine Hofschlachtung nicht möglich ist, wird dennoch versucht, Angespannt-

heit über andere Wege zu reduzieren, beispielsweise indem einer der Hofmitarbeiten-

den zum Schlachthof mitfährt: »Das Beste ist, auf dem Hof zu schlachten. Dann ist es

ganz stressfrei. Und wenn das nicht geht und man muss sie verladen, dann ist es wich-

tig, dass eine bekannte Person mit ihnen fährt. Und ich habe sie bis zum Bolzenschuss

begleitet« (I-5, 5.5.2019).

Der Deutsche Demeter-Verband rät gleichermaßen in seinen Leitlinien46 Schlachten

und Tiertransport (Stand Juli 2020), Landwirt∙innen sollten sich mit unterschiedlichen

Aspekten der Tierschlachtung auseinandersetzen: »Der letzte Weg der Tiere sollte mit

Würde und Achtung begleitet werden.« Der Transport sollte dafür minutiös geplant

werden. Treiberhilfen, wie Stöcke, sollten beim Verladen lediglich zur eigenen Sicher-

heit oder alsWegweiser angewendet, keinesfalls aber als Schlagstock eingesetztwerden.

»[F]ür den Havariefall« beispielsweise »ist das Mitführen von ausreichendem Wasser

zu gewährleisten« und Rampen sind mit »Stroh auszurichten«, damit »Rutschgefahren

vermieden und ein stallähnlicher Charakter simuliert« wird. Auch »[d]as Abladen der

Tiere muss ruhig und besonnen vonstattengehen. Schnelle, hektische Bewegungen

des Personals sind tunlichst zu vermeiden«. Überdies sei darauf zu achten, dass der

Schlachthof »ethische Grundsätze lebt«, um sich davon zu überzeugen, wird »dringend

empfohlen, den Schlachthof vorher zu besichtigen« (Demeter e.V. 2020a: 3, 6f.).

Prozess muss innerhalb von 60 Sekunden geschehen«, schreibt Demeter. Das tote Tier im Spezial-

anhänger wird dann für den restlichen Schlachtprozess in das nahegelegene Schlachtlokal trans-

portiert. Nach dem Betäuben und Entbluten auf dem Hof ereignet sich derselbe Ablauf wie bei

einer herkömmlichen Schlachtung (vgl. Schweizerischer Demeter-Verband, [134]).

44 IG Schlachtung mit Achtung, [136].

45 Schweisfurth-Stiftung, [137].

46 Die Leitlinien haben einen verbindlichen Charakter (Demeter e.V. 2020: 3).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Was der Leitlinienkatalog nicht festhält, einige befragte Landwirt∙innen in den

entsprechenden Situationen allerdings austesten, ist, die Tiere über die Körpersprache,

innere Haltung oder »übersinnliche Kommunikation« zu beruhigen. Eine interviewte

Schafhalterin und promovierte Tierverhaltensforscherin »bespricht« den Vorgang mit

den Tieren, seit sie festgestellt habe, dass die Schafe besonders an jenen Tagen nervös

seien, an denen ein Tier zum Schlachter komme (I-13, 16.5.2019). Sie stelle sich einige

Tage vor dem Schlachttag neben sie und gehe gedanklich mit ihnen durch, was auf sie

zukomme. Sie vermittele ihnen, die Schlachtung einiger Tiere sei nötig, da Jungtie-

re nachkämen; es handele sich bei Leben und Tod um einen notwendigen Kreislauf.

Anschließend visualisiere sie den Weg zum Schlachten und versichere dem Tier, bis

zum Schluss bei ihm zu bleiben. »Das Tier versteht nicht, was ich ihm sage, aber es

merkt, dass da was anderes kommt, da bin ich mir ganz sicher. Es merkt das an meiner

Haltung« (I-13 16.5.2019). Bereits seit 20 Jahren führe sie diese Visualisierungen durch

und oft mache sie die Erfahrung, dass das entsprechende Schaf am Schlachttag be-

reitstehe: Es würde nicht zum Futter rennen wie die anderen Schafe, sondern warten

und stillstehen. Durch diese Visualisierungen würde sie überdies sich selbst auf den

Moment des Schlachtens vorbereiten. Ähnliche Vorkommnisse und Techniken wurden

von anderen Gesprächspartnern geschildert: »Du strahlst das aus. Und da weiß es das

Tier auch. Ich redemit den Tieren, auch innerlich und da drücke ich das dann aus. Es ist

ein Akt der Trauer«, kommentierte eine erfahrene Landwirtin aus dem Basler Umland

(I-9, 29.5.2019). Ein junger Landwirt bewunderte seinerseits einen Demeter-Kollegen,

der seinen Tieren, bevor sie geschlachtet würden, den Römerbrief, Kapitel 8 des Paulus

vorlese (vgl. I-21, 26.4.2020).

Während einige Biodynamiker∙innen andeuteten, die Information einer bevorste-

henden Schlachtung würde sozusagen »übersinnlich« zirkulieren oder übermittelt wer-

den, sah dies ein interviewter Schweizer Landwirt anders: Letztlich beruhige der Land-

wirt sich selbst und diese Ruhe färbe sich imKontaktmit derHerde auf diese ab.Nichts-

destoweniger betonte er ebenfalls die Bedeutung einer gelingenden Interaktion, die sich

zwischenMensch undHoftier vor demSchlachtvorgang ergebe: »[…] ich denke, dieWir-

kung ist vor allem, dass es einen selbst ruhiger macht. Und das merkt das Tier: bin ich

aufgeregt oder gestresst? Das ist,wiewennMenschen ein Problemhaben undmit einem

Freund oder Freundin darüber reden, und dann geht es ihnen besser« (I-12, 5.6.2019).

9.5.2 Der Tiertod aus Sicht der Biodynamiker

»Dass was anderes komme«, wisse das Tier, urteilte oben im Text eine interviewte Tier-

forscherin. Eine junge Landwirtin mit einem Masterabschluss in Germanistik verwen-

dete eine ähnlich vage Begrifflichkeit, um den Tier-Tod zu beschreiben. Als sie erstmals

ein junges Rind habe sterben sehen – das sei drei Jahre zuvor gewesen –, sei die Tötung

schnell vonstattengegangen: Das Rind sei mit dem Bolzenschuss geschossen und fast

zeitgleich mit den Hinterbeinen hochgezogen sowie anschließend an der Kehle aufge-

schlitzt worden. Der Moment, als das Rind zu Boden fiel, sei jedoch ein Schockmoment

gewesen und »mir kam es vor, als sei das Leben innerhalb von 20 Sekunden, eben mit

dem Blut, aus der Kuh rausgegangen. […] Das lebende Tier wurde dann zu etwas ande-

rem« (I-8, 8.5.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 301

Womöglich markieren diese polysemiotischen Begriffe die für viele Biodynami-

ker∙innen nicht endgültig zu beantwortende Frage, was der Tier-Tod impliziert, d.h.

was es bedeutet, von einem lebendigen Lebewesen zu einem toten Körper, vom Subjekt

zum Objekt zu mutieren. Ein Hinweis hierfür befindet sich in der Zeitschrift Lebendige

Erde, in der ein Austausch zwischen Demeter-Landwirt∙innen während eines Diskus-

sionsforums zum Thema »Tod bei Nutztieren« zusammengefasst wird. Die Autorin

erwähnt, dass zunächst ein Gespräch über die Gruppenseele stattfand, und »da bleibe

ebenso viel offen,wie bei den Fragen zum richtigen Tierarten-Verhältnis für denDünger

auf denHöfen, zumKugelschuss auf derWeide, zumeventuellen Ich-Erlebnis des Tieres

beim Sterben, zum Schlachten im Baby-Alter oder beim Blick auf die Menschen, die auf

den Schlachtbetrieben zu verrohen drohen, wie Carsten Bauck es nannte« (Herrnkind

2014/4: 48).

Auf den ersten Blickmag überraschen, dass der heute innerhalb der EU gängige Bol-

zenschuss, der der Mehrheitsmeinung zufolge Schmerzen abschwäche, aus anthropo-

sophischer Sicht durchaus kritisch bewertet wurde. Für anthroposophisch ausgerich-

tete Personen ist der Anspruch, einen vollbewussten Übertritt in den Tod herbeizufüh-

ren, allerdings konsequent. Eine Gesprächspartnerin meinte diesbezüglich: »Ich weiß

nicht, ob der Bolzenschuss eine gute Sache ist. Ob es gut ist, die Tiere vor dem Tod zu

betäuben. Vielleicht wäre der Übergang zwischen Leben und Tod ohne Betäubung er-

lebbarer für das Tier« (I-13, 16.5.2019). Ähnlich argumentieren Anthroposoph∙innen im

Hinblick auf Schmerzmittel in der Palliativpflege: »Sterbende Schmerzpatienten sollen

möglichst bewusstseinsklar und ohne analgetischeMedikation den ›Schwellenübergang

in eine geistige Welt‹ wahrnehmen« (Karschuck 2018: 188). Ob Mensch oder Tier – ein

sedierter Zustand während des Sterbens wird als ungünstig betrachtet.

Während einer Autofahrt erzählte mir ein Landwirt überdies, dass er bei einer

Schächtung dabei gewesen und von der Arbeit des Schächters sehr beeindruckt sei:

Dieser habe sehr genau gearbeitet und durch das rituelle Gebet »eine andere Ebene«

dazu gerufen. Der Respekt vor dem Tier sei in dem Rahmen größer und für das Tier sei

diese Schlachtart letzten Endes stressfreier. Beim Bolzenschuss-Prozedere würden die

Stromstöße nämlich öfters nicht adäquat durch den Schädel hindurchwirken und eine

tatsächliche Betäubung verhindern; »das führt zu Gemurkse«, so der Landwirt, und

verhindere eben auch einen reibungslosen Schwellenübergang (Feldbericht 5.5.2019).

Überwiegend wurde in den Gesprächen jedoch konstatiert, Tiere hätten keinen To-

desbegriff. Die bereits erwähnte erfahrene Hofschlachterin aus Deutschland erläuterte

dazu, dass sie das Schlachttier einige Tage vor seinem Tod markiere; sie begebe sich in

die Herde und wähle ein Tier aus, bedanke sich bei ihm und teile ihmmit, es sei Zeit zu

gehen. Anschließend komme es am Kugelschusstag vor, dass das Tier alleine am Rand

der Herde stehe. Aber es hätte bereits den Fall gegeben, dass sich das markierte Tier am

Kugelschusstag sozusagen versteckt hätte und sie eine Stunde gebraucht hätte, um es

wiederzufinden.Wie sie dies denndeute,wenndas Tier amRande stehe, fragte ichnach,

ob sie dies als Opferhandlung interpretiere? Daraufhin wurde sie sehr deutlich: »Nein,

nur die Menschen haben diesen hysterischen Begriff des Todes. Für die Tiere ist das ein

normaler Ablauf. […] Wir gehen dann morgens hin, wir schießen das Tier, dann gibt es

einenHerzstich,dannwirdes entblutetundabtransportiert« (I-3, 11.3.2019).Einerfahre-

nerSchlachter, seinerseits engagiertesDemeter-Mitgliedmeintedazu: »DerSchlachthof

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

ist eine unangenehme Umgebung für die Kuh, allein der Geruch von Blut ist auch völlig

anders, neu. Aber ich weiß nicht, ob sie eine Ahnung davon haben, dass es sie auch tref-

fen könnte, das ist dann schon weit gedacht« (I-12, 5.6.2019). Ähnlich sieht das der Evo-

lutionsbiologe,Goetheanist und Anthroposoph Schad, der diese Einschätzung inMensch

und Säugetier vermittelt. Das Huftier weise zwar aufgrund seiner »gewaltigen Vitalität«

denTodab,als unaufgeregtesGenusstiermöchte es seinDaseinnicht verlassen,aberwie

allen Tieren fehle ihm das Vorauswissen seines eigenen Todes (Schad 2012: 1086ff.).

Betreffend des Verlustempfindens der Herdenmitglieder sind unter Biodynami-

ker∙innen unterschiedliche Mutmaßungen zu vernehmen: Von der einen Seite wurde

erläutert, Tiere würden ein Verlustempfinden spüren, nachdem ein ihnen nahestehen-

des Tier die Herde verlassen habe. Auf der anderen Seite wurde vermutet, Tiere würden

sich schnell an veränderte Konstellationen und den Abgang eines Familienmitgliedes

anpassen. Eine Schafhalterin fasste dies folgendermaßen zusammen:

Für kurze Zeit bleibt danach noch eine Form von Astralität beim Tier, aber nicht lange.

Auch die Herde passt sich schnell an. […] Sie haben kein so ausgedehntes Zeit- und

Raumgefühl. Sie leben mehr in der Unmittelbarkeit. Aber es kann schon passieren,

dass ein Mutterschaf mehr als zwei Tage nach ihrem Lamm ruft und traurig ist. (I-13

16.5.2019)

Trotzdemkönne sich nach einer SchlachtungUnruhe in einerHerde ausbreiten und sich

über die Herde hinaus auf die Hofbewohner∙innen übertragen. Die Ursachen für diese

Art der Unruhe sind in diesen Fällen für die Hofarbeiter∙innen nicht unbedingt nachzu-

vollziehen. Eine junge Landwirtin aus dem Schwarzwald schilderte einen Vorgang nach

einer Ochsenschlachtung, der sich kaum eine Woche vor dem Interview ereignet hatte.

NachderSchlachtunghätten siedenOchsenkopf vomSchlachthofwieder zu sichaufden

Hof gebracht und dessen Anwesenheit habe eine allgemeine Angespanntheit auf dem

Hof verursacht:

Der [Kopf] lag dann draußen vor dem Stall, aber nicht in Sichtweite der Kühe. Aber

mittags schon haben wir ihn weggetragen, weil wir uns nicht sicher sein konnten, ob

die Kühe ihn wahrgenommen haben. Sie waren nämlich sehr unruhig und haben zwi-

schendurch auch Laute gemacht. […] Da waren wir uns gar nicht sicher. Da saßen wir

hier so undhabenuns gefragt: Nehmendie daswahr? Riechendie das? Riechendie, um

welchen Ochsen es sich handelte? Oder riechen sie das Blut? Also da hätten wir wirk-

lich gerne in die Köpfe von unseren Tieren reingeguckt. Also es war auf jeden Fall so,

dass wir die Stimmung der Kühe wahrnahmen, und dass es uns unangenehm wurde

und wir den Kopf wegtragen mussten. (I-8, 8.5.2019)

Der Schlachtprozess wird aus Sicht der Biodynamiker∙innen wie ein »liminaler Pro-

zess« (Turner 1967) dargestellt. Ein lebendiges Wesen wird zu »etwas anderem«, wie

es eine Befragte äußerte oder wie die Schafhalterin meint: »da kommt was anderes«.

Dennoch gab keine Person an, das Weiterleben oder Reinkarnationen bezüglich einer

Art Tierseele in Betracht zu ziehen. Reinkarnationsvorstellungen werden hingegen in

der anthroposophischen Weltanschauung für Menschen im Hinblick auf unterschied-

liche Aspekte thematisiert (vgl. Kapitel 7). Mehrfachinkarnierungen und der damit

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 303

verbundene Zwischenstopp in der geistigenWelt wird in der Anthroposophie als Teil des

menschlichen Schicksals gedacht,was ebenfalls auf die Sonderstellung desMenschen in

biodynamisch-anthroposophischen Kreisen verweist: Der Menschentod wird zuweilen

als schönster Moment des Lebens bezeichnet, da er es dem Menschen erlaube, eine

höhere Ebene zu erreichen – laut den anthroposophischen Veröffentlichungen wartet

ein »nachtodlicher Entwicklungsweg« (Karschuck 2018: 12).

Darüber hinaus wurde geschildert, der Tod eines Tieres halte den Menschen zwar

dazu an, sich mit seiner eigenen Endlichkeit zu befassen, doch gehöre der Tod zum Le-

ben dazu; es handele sich dabei um »einen notwendigen Kreislauf«, argumentierten die

Biodynamiker∙innen mehrheitlich. Idealerweise sollte aus ihrer Sicht ein Tier erst ge-

schlachtetwerden,wennes dieMöglichkeit hatte, einwesensgemäßes Leben zu führen47

und konsequenterweise sollte das Schlachten bestenfalls aus Stressvermeidungsgrün-

den auf dem eigenen Hof stattfinden. Ein Schweizer Landwirt schlug gar vor, um die

Tiertötung noch sinnhafter zu gestalten, müsse man zusätzlich die Kund∙innen einla-

den: Die Fleischkonsument∙innen könnten in dieser Konstellation die ambivalenten Ge-

fühle, die das Schlachten hervorbringenwürde, selbst erleben. Er vermutete, die Konsu-

ment∙innen würden feststellen, dass es einerseits kein traumatisierender Vorgang sei,

aber zugleich kein Geschehen, das einfach an den Beteiligten vorbeigehe (Feldbericht

5.6.2019).

Mehrheitlich sagen die Biodynamiker∙innen überdies aus, die eigeneHaltungwürde

sich in den Rindern spiegeln,weshalb es unabdingbar sei, selbst Ruhe zu bewahren.Wie

bereits für den alltäglichen Umgang angemerkt, wurde ebenso für den Schlachtkontext

hervorgehoben,wie entscheidend eine gelungene Interspezies-Kommunikation sei.Die

von mir befragten Biodynamiker∙innen waren sich darin einig, die Besprechung über

seinen bevorstehenden Tod hätte positive Auswirkungen auf das betroffene Tier; diese

Mitteilung überbrachten sie dabei häufigmental.

47 Das Ideal des Demeter-Landbaus, Haustiere wesensgemäß zu halten und ihnen ein möglichst

langes Leben zu ermöglichen, ist tatsächlich häufig nicht einlösbar. Ein kritischer Punkt sind die

Bullenkälber: In der Milchviehwirtschaft besitzen sie keinen wirtschaftlichenWert, weil sie als er-

wachsene Rinder keine Milch geben. Die Milchkuhmuss allerdings im Schnitt einmal pro Jahr ge-

bären, um die Laktationsperiode aufrechtzuerhalten, andernfalls fällt kein Milchertrag zum Ver-

kauf an. In der Mutterkuhherde kann zudem nur eine begrenzte Anzahl an männlichen Tieren in

die Herdenstruktur integriert werden, weshalb die männlichen Jungtiere zuMastställen gebracht

oder als Bullenkalb geschlachtet werden. Bisher werden Demeter-Bullenkälber auf konventionel-

len Betrieben gemästet, da kaum Demeter-Mastbetriebe existieren. Dies hängt primär mit dem

Fleischpreis zusammen: Die Vergütung liegt bei 5 Euro/kg für Demeter-Rinderfleisch, dies deckt

aber nicht einmal die Kosten, die für die Landwirt∙innen anfallen, die im Schnitt bei 6 Euro/kg

liegen (vgl. Bühlen 2018/6: 32–33). In der Regel werden Kälber mit sechs Monaten geschlachtet

und erreichen damit nur 2 Prozent ihrer Lebenserwartung, die im Schnitt bei 25 Jahren liegt (vgl.

Kompatscher, Spannring, Sachringer 2017: 80). Ein rezenter Ansatz, um die Kälber betriebswirt-

schaftlich tragen zu können, sind Patenschaften. AmWannenhof im Allgäu hat ein Betrieb mit 33

Braunviehkühen Rinderpatenschaften eingeführt, mit dem Ziel, die tierwohlorientierte, kuhge-

bundene Kälberaufzucht auf dem Hof finanziell zu unterstützen. Dabei kostet eine Patenschaft

120 Euro im Jahr (vgl. Olbrich-Majer 2020/4: 11). Seit Anfang 2021 versucht ebenfalls der Demeter-

Hof Waldeyer über Kuhpatenschaften die muttergebundene Kälberaufzucht zu implementieren

(vgl. Bader 2021/2: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

9.5.3 Exkurs: Jagen, töten, schlachten und Ekstase

Es ist scheinbar paradox, dass die größte Sensibilität für das Innenleben der Tiere kurz

vor ihrem Tod zum Ausdruck kommen soll. Gebete, »übersinnlich« Gespräche mit dem

entsprechenden Tier oder demHerdenwesen undDankbarkeits- undDemutshaltungen

sindVorgehensweisenundEinstellungen,die vondenLandwirt∙innen indenTodesstun-

den ihrer Tiere mobilisiert werden.

Historisch und anthropologisch betrachtet, ist das Hineinversetzen in das Tier, das

andere, um sein Verhalten zu antizipieren und seine Absichten zu erraten, jedoch eine

zentrale Jagd-Technik. Die Vorstellungskraft, die Imagination und das Hineinversetzen

in einGegenüber sindGrundvoraussetzungen,ummit derWelt zu interagierenunddie-

se Fähigkeiten haben sich fundamental im Umgangmit Tieren herausgebildet. Um Tie-

ren aufzuspüren hat der Homo erectus als jagendes Wesen unter anderem ein überaus

originelles Werkzeug entwickelt: die (imaginative) Empathie, die dazu verhilft, Verhal-

ten zu interpretieren und vorherzusagen. Imaginieren ist einemenschliche Disposition

zumEintauchen in auch nichtmenschliche Seinsweisen. 90 Prozent derMenschheitsge-

schichte drehte sich um die Entwicklung und Verfeinerung von Jagdtechniken und ganz

entscheidend war hierbei die außergewöhnliche Sensibilität, die der Homo sapiens und

seine Vorfahren für andere Spezies herausgebildet haben (Stépanoff 2019: 42–45). Der

Ethnologe und Spezialist des sibirischen Schamanismus Stépanoff urteilt : »L’imagina-

tion est au cœur de nos rapports aux animaux, elle est comme un organe sensoriel sup-

plémentaire nous permettant de nous relier auxmondes non humains« (Stépanoff 2019:

47).

Zeitgenössische Ethnografien bezeugen ebenso diese Fähigkeit der In-betweenness,

der Tiermimikry des Jägers während der Jagd. Sowohl für den afrikanischen und den

südamerikanischenKontinent als auch für Sibirienwirdbeschrieben,welcheBedeutung

der Perspektivenannäherung an das tierische Gegenüber zukommt – die Jagenden pro-

jizieren sich an die Stelle des Tieres und versuchen, die Welt so zu erleben, wie das Tier

sie erlebt (Liebenberg 1990; Willerslev 2007; Bellah 2021: 193).

Detailliert wird vonWillerslev beschrieben, wie sich Jagende in ein liminales Dasein

zwischenTier- undMenschseinbegeben. InSibirienbeobachtete er einen erfahrenen Jä-

ger,der sichwie einElchbewegte,derElchfell trugundeineKopfbedeckungmitdencha-

rakteristischen abstehendenOhren des zu jagenden Tieres; zusätzlichwaren seine Skier

mitdenHäuteneinesElchsbespannt,umdasGehgeräuschdesTieres zu imitieren.Doch

gleichzeitig war unter seiner Kopfbedeckung sein menschliches Antlitz zu sehen – Au-

gen, Nase,Mund. Der Jäger hatte »liminal quality: he was not an elk, and yet he was also

not not an elk.Hewas occupying a strange place in between human andnonhuman iden-

tities« (Willerslev 2007: 1). Die sich vollziehenden Imaginationen während der Jagd sind

dabei nicht immer rein antizipierenderNatur, sondernkönnenandasheranreichen,was

zuvor in Kapitel 9.4. als »Metamorphose« beschrieben wurde: Die Jagenden erleben die

Elchkuh, die sich auf sie zubewegt, wie sie sich angeblich selbst wahrnimmt, als tan-

zende junge Mutter, die sie zu sich nach Hause einlädt. Die begabtesten Jäger∙innen er-

klären überdies, dass sie eine besonders intime Beziehung zuMaster Spirits unterhalten

würden; sie würden sie in ihren Träumen treffen und von ihnen Informationen bezüg-

lich der Jagd erhalten, sie würden sich gedanklichmit ihnen austauschen und anstehen-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 305

des Jagdglück verhandeln (vgl.Willerslev 2007: 109, 133). Nicht unähnlich ist dies bei den

Demeter-Landwirt∙innen: Diejenigen Interviewten, die dieHof- undWeideschlachtung

praktizierten, unterhielten zugleich eine engere Beziehung zumHerdenwesen.

Darüber hinaus scheint es zudem Parallelen zwischen der Dankbarkeits- und De-

mutshaltung der Hofschlachter∙innen und Jäger∙innen, die dies nicht als Sonntagshob-

by betreiben, zu geben. ImDokumentarfilmWild – Jäger und Sammler (2020) fragen seine

Kinder den Bauern und Jäger Andreas Käslin, warum er dem geschossenen Wild einen

Tannen-Strauch in den Mund legen würde. Das sei der »letzte Bissen« erklärt er, »die

Seele der Gämse geht jetzt in den Himmel. Und damit sie noch etwas zum Fressen hat,

bekommt sie das«.Wer Ehrfurcht vor den Gämsen und Hirschen habe, der mache dies,

ergänzt der Vater. Die Kinder fragen daraufhin, was denn Ehrfurcht sei und Käslin ant-

wortet, das heiße »nicht einfach nur zu schießen«, denn »Ehrfurcht heißt eigentlich,

man ist anständig«.48 Anständig-Sein, Verantwortung für den Tier-Tod übernehmen,

nichtwillkürlich Tiere töten (oder die Tiertötung vor sich selbst legitimieren zuwollen) –

diese Motive scheinen Jäger∙innen und Landwirt∙innen, die die Hofschlachtung voran-

bringen wollen, zu teilen.

In der Jagdtätigkeit suchte der Philosoph, Tierarzt und ehemalige Jäger Charles Fos-

ter ebenso die Verbindung zu nichtmenschlichenWesen; er war getrieben von »a desire

for an intimate connection with the natural world, and for self-knowledge« (Foster 2021:

472). Als Jäger könne er der Interconnectedness zwischen Mensch und Tier nahekommen,

wie keine Buchlektüre, aber auch keine Ferngläser es ihm erlauben würden, urteilt er.

Um vor allem andere Säugetiere und Vögel zu verstehen, wollte er ihnen nachspüren,

involved sein in deren Leben und im Todesmoment des Tieres spüren, was es heiße, ein

Lebewesen zu sein.49

In eine ähnlicheRichtungdeutendieAusführungender Schweizer JägerinundWild-

hüterin des Kantons Graubünden Pirmina Caminada in einer Sprachaufnahme des Al-

pinen Museum Bern.50 Die erfahrene Jägerin erläutert dort: »Wenn Du den ganzen Tag

ruhig sitzt, nur als Beobachterin da bist, dann hast Du Zugang zu einer anderen Welt«.

Es sei »faszinierend zu sehen, wie auch bei sehr sachlich denkenden Menschen andere

Seiten hervorkommen, die über die Magie oder ein unerklärliches Phänomen reden«.

Manchewürden sich an die Sagenwelt anlehnen und beispielsweise von einemFuchs er-

zählen, der sich in eine Hexe verwandele, um zu schildern, dass es ihnen so vorkomme,

dass ihnen»nichtmehr eineTierart, sonderneinWesen«begegne.DieseBegegnung»be-

rühre einen auf andereWeise, in anderen Bereichen des Herzens«, so dieWildhüterin.

Was hier anekdotisch beschrieben wird, lässt sich bei Ortega y Gasset philosophisch

verarbeitet wiederfinden: Der spanische Philosoph spricht von der Jagd als Ecstasy – die

Jagd führe zu einer numinosen Verstrickung vonmenschlichen und nichtmenschlichen

48 An dieser Stelle sei dem Regisseur Mario Theus gedankt, der mir das Transkript des Dokumentar-

films zugeschickt hat.

49 Foster jagte zum Zeitpunt der Erstellung der vorliegenden Arbeit selbst nicht mehr, denn »blood

is heavy stuff. It does unpredictable things to humans«, und er erachtete die Jagd nicht mehr als

Selbsterkenntnisweg (Foster 2021: 480).

50 Vom 26. August 2021 bis 2. Januar 2022 fand dort dies Ausstellung Auf Pirsch. Vom Handwerk der

Jagd statt. Die Kuratorin Barbara Keller hat mir das Transkript der Tonaufnahme zugeschickt. Ihr

sei an dieser Stelle gedankt.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Lebewesen. Der Jagende »steht außer sich«, worauf das griechische Wort ékstasis ver-

weist; seine Sinne seien geschärft und gänzlich gegenwartsbezogen (Ortega y Gasset

1972: 111).Wer jagt, steigt demnach aus seinem alltäglichen Dasein aus und fühlt sich als

vollwertiger Teilnehmer am Leben des Waldes, wo es zur Begegnung von Beutegreifer

und Beutetier kommt.

Allerdings wäre es voreilig, diese Sichtweise auf jegliche Jäger∙innen, also auch

auf zeitgenössische Freizeitjäger∙innen zu übertragen, worauf Foster verweist: Wer

hat noch keine Nachrichten über betrunkene Jäger∙innen gelesen, die sonntags aus

Versehen Hunde von Spaziergänger∙innenn abgeschossen hätten? Dennoch wirft die

Jagd-Anthropologie und -Geschichte die Frage auf, ob sich in der persistierenden Be-

schäftigung mit der Tier-Perspektive und dem Versuch, mit den Herdenwesen Kontakt

aufzunehmen, nicht auchWerkzeuge der Mensch-Tier-Kommunikation offenbaren.

9.5.4 Industrialisierungssymbol Schlachtbetrieb

Die vorliegende Arbeit hat in vorherigen Kapiteln bereits dargestellt, inwiefern die

Demeter-Landwirtschaft wirtschaftliche, soziale und weltanschauliche Gegenangebote

zu einer sich im 20. Jahrhundert etablierenden Landwirtschaft entwickelt hat. Die

vorangehenden Seiten dieses Kapitels haben veranschaulicht, welches Verständnis vom

(Nutz-)Tier der Anthroposophie und Biodynamik zugrunde liegt und welche Annä-

herungs-, Beobachtungs- und Kommunikationstechniken sie fördert. Legt man den

Fokus auf die Schlachtungsalternativen, Schlachtideale und Debatten über den Tiertod,

die derzeit innerhalb des Demeter-Milieus geführt werden, lässt sich einmal mehr

herausarbeiten, wofür die Demeter-Landwirtschaft stehen will: Die biodynamische

Landwirtschaft hält partiell ein Gegenangebot zur Massenschlachtung und Groß-

schlachtbetrieben bereit, wie sie sich unter den sozioökonomischen Bedingungen der

modernen Industrialisierung durchgesetzt haben. In der Ablehnung der industriellen

und technologieaffinen Großschlachtwerke sowie der Betonung von Ich-Du-Bezie-

hungen auch bei Schlachtvorgängen kristallisiert sich das biodynamsich unterfütterte

Selbstbild und die Herangehensweise der Praktiker∙innen heraus.

Eine Reihe von sozialwissenschaftlichen Studien und philosophischen Abhandlun-

genhaben sich inden letzten JahrzehntenmitBerufskontextenbeschäftigt, in denenmit

Tieren gearbeitet wird. Als einMerkmal lässt sich festhalten, dass Verrichtungen im Zu-

sammenhangmit Tieren häufig als »schmutzige Arbeit« bewertet werden, wie die Sozi-

alwissenschaftler Clinton Sanders undArnold Arluke betonen.Denn oftmals bestehe die

Arbeit darin,mit tabuisierten Substanzen wie Blut, Exkrementen, Urin, Innereien oder

Krankheiten umzugehen, diese zu beseitigen, zu beobachten oder zu dokumentieren.

Besonders in Forschungssituationen und im Schlachthof sei dies der Fall; die Schlacht-

hofarbeit werde ferner vonAngestellten überwiegend als entwürdigend empfunden und

sei mit einer Reihe von belastenden Gefühlen verbunden wieWut, Aggressivität, Trauer

und Ekel (vgl. Arluke, Sanders, 1996: 24f.). Diese Orte wurden zunächst vor allem von

Investigativjournalisten beschrieben (eines der bekanntesten Werke ist wohl das 1906

publizierteThe Jungle von Upton Sinclair), aber auch Max Weber äußerte sich über die

Zustände in der amerikanischen Fleischindustrie:

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 307

Überall fällt die gewaltige Intensität der Arbeit auf: Ammeisten in den Stock yardsmit

ihrem ›Ozean von Blut‹, wo täglich mehrere tausend Rinder und Schweine geschlach-

tet werden. Von dem Moment an, wo das Rind ahnungslos den Schlachtraum betritt,

vom Hammer getroffen zusammenstürzt, dann alsbald von einer eisernen Klammer

gepackt, in dieHöhe gerissenwird und seineWanderung antritt, geht es unaufhaltsam

weiter, an immer neuen Arbeitern vorüber, die es ausweiden, abziehen usw., immer

aber, imTempoderArbeit, an dieMaschine gebunden sind, die es an ihnen vorbeizieht.

Man sieht ganz unglaubliche Arbeitsleistungen in dieser Atmosphäre von Qualm, Kot,

Blut und Fellen, in der ich mit einem boy, der mich gegen 1
2
Dollar führte, herumbal-

anzierte, um nicht im Dreck zu ersaufen – und wo man das Schwein von der Kofe bis

zur Wurst und Konservenbüchse verfolgt. (MaxWeber in MarianneWeber 1984: 299f.)

Die Ethnologin Noëlie Vialles hat eruiert, wie Schlachter∙innen ihren Beruf erleben. Sie

beschreibt ein steriles Umfeld, in dem Arbeiter∙innen mit schweren und potenziell ge-

fährlichen Apparaten hantieren sowie repetitive Handlungen durchführen. Vialles hat

die Abläufe von etwa 30 Schlachthäusern in Frankreich ethnologisch erforscht und fest-

gestellt, ein zentrales Anliegen der Schlachthäuser sei es, ein Produkt auf den Markt zu

bringen, das es den Käufer∙innen ermögliche, den Vorgang zu vergessen, der vor dem

Konsum des Produktes unabdingbar ist – nämlich die Tötung eines Lebewesens. Die

Form des Fleisches verberge jede Referenz auf tierisches Leben, – die Wurstform ver-

weise keineswegs auf einen tierischen Ursprung (vgl. Vialles 1995: 336; auch King 2017:

4).

Überdies würde innerhalb des Schlachthofes versucht, die eigentliche Tötung durch

räumliche Abgrenzungen unsichtbar zu gestalten. Institutionell wird zwar mit Sicher-

heits- undHygienegründen argumentiert, Vialles zufolge soll aber der Eindruck entste-

hen, dass nur lebendige Tiere und verarbeitetes Fleisch im Schlachthaus vorhanden sind

–der eigentliche Tötungsvollzug soll verschleiertwerden.Dennoch sind zumeistmehre-

re Personen in einem industriellen Schlachtkontext mit der Tiertötung befasst, und um

sich vom lebendigen Wesen zu distanzieren, versuchten die Angestellten, eine objekti-

vierende Sprache anzuwenden und die direkte Bezeichnung des zu tötenden Tieres zu

vermeiden (vgl. Vialles 1995: 340–342).

Wie in den meisten Fließbandfabriken sei das Verhältnis unter den Mitarbeiten-

den51 distanziert, hält die akademische Literatur fest: Oftmals würden die Kolleg∙innen

nicht einmal ihre Vornamen untereinander kennen, und bedingt durch den Lärm sei

Austausch auch kaum möglich (vgl. Thompson 1983: 222, 233). Dass die industrielle

Schlachtung psychische Folgen für die dort Arbeitenden haben kann, wurde zudem in

einem Interview mit dem Aargauer Metzger52 Müller erläutert. Müller erzählt darin

51 Neben den Schlachter∙innen arbeiten noch Manager∙innen, Fleischinspekteur∙innen und andere

Fließbandarbeiter∙innen in den Schlachtbetrieben. Der Soziologe Thompson beschreibt, wie die

Arbeiter∙innen durch Witze versuchen würden, mit den Gefahren und der körperlich anstrengen-

denArbeit umzugehen sowie derMonotonie der Fließbandprozesse durch Tagträumereien zu ent-

fliehen (vgl. Thompson 1983: 233).

52 Im Zeitraum des Verfassens der vorliegenden Arbeit wird im deutschsprachigen Raum eine sozio-

logische Studie über Schlachter∙innen durchgeführt, allerdings lag bis zum Abschluss der Arbeit

lediglich ein taz-Interview vor, das vorläufige Ergebnisse bespricht. Ein Verdienst der Erhebungen

des Soziologen Sebastian wird sein, dass er den Umgang der Schlachter∙innen mit der Stigmati-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

von der Zeit, als er noch im Schlachthof arbeitete. Er berichtet von Kolleg∙innenen,

die abends nicht mehr einschlafen konnten oder sich »volllaufen lassen«. Viele Kol-

leg∙innenen hätten ein Alkoholproblem entwickelt, da in Großbetrieben am Fließband

gearbeitet werde: »[…] ich war acht Stunden lang hochkonzentriert und habe nur ge-

leistet. Abends ging ich nach Hause und konnte gar nicht mehr runterkommen, weil

ich noch voller Adrenalin war.Wer so sein Feierabendbier trinkt,macht dannmit dieser

Einstellung weiter« (Oppeck 2019: 17).

Zwei weitere in der Literatur erwähnte Charakteristika dieses Berufsmilieus sind

zumeinen die prekären Arbeitsbedingungen und zumanderen dieMännlichkeitsideale,

die an Dirty Work (McCabe, Hamilton 2015: 95) gekoppelt sind. In der Regel konnten im

20. Jahrhundert die Schlachthäuser ihre Arbeiter durch hohe Löhne an ihren Betrieb

binden; dies änderte sich mit der Zeit und Schlachthäuser beschäftigen unterdessen

vermehrt Migrant∙innen53, die unter prekären Bedingungen angestellt und zuneh-

mend über Zeitarbeitsfirmen vermittelt werden. Andere Studien betonen, dass der

Schlachthof ein Ort sei, an dem Männlichkeit und physische Kraft zelebriert würden

(vgl. Ackroyd, Crowdy 1990: 8), was gelegentlich dazu führe, dass »saubere« Arbeit, wie

das Fleischverpacken, von denMännern abschätzig als Frauenarbeit abgetanwerde (vgl.

McCabe, Hamilton 2015: 106).

Gesamtgesellschaftlich lässt sich vor allem an der räumlichen Verortung der

Schlachthöfe die mentale Verdrängung des Tötungsvorgangs ablesen: Die meisten

befinden sich seit dem beginnenden 19. Jahrhundert außerhalb der Städte. Der Ethik-

philosoph Jean-Claude Wolf schreibt, die moderne Gesellschaft schone sich vor dem

Anblick und dem Erleben von Leiden und Sterben; Tod und Leiden würde in abgeschie-

dene Außenräume verlagert:

Das Anstößige wird exterritorialisiert. Wir leben in einer bemerkenswerten Zerrissen-

heit, die sich in vielen Bereichen abzeichnet: Verabscheute Dinge und Handlungen

werden dem Blick der Öffentlichkeit entzogen und im Verborgenen verwaltet. In der

Psychiatrie, im Strafvollzug und in der Massentierhaltung findet eine Exilierung und

administrative Bürokratisierung von Vorgängen statt, deren Anblick wir nicht ertra-

gen, obwohl wir auf ihre Vorteile nicht verzichten wollen. Damit werden nicht die Exi-

lierten – das heißt zum Beispiel die in den Versuchslaboren und Tierfabriken vegetie-

renden und in Schlachthäusern getöteten Tiere – geschont, sondern die zarten Gefüh-

le der Normalverbraucher. Unter solchen Bedingungen ist der bloße Appell an Gefühle

wirkungslos! (Wolf 1992: 21)

sierung ihrer Arbeit dokumentiert und analysiert. Er unterscheidet zwischen aktiven und reakti-

ven Umgangsweisen: Aktiv sei, wenn man gegen die Deutung argumentiere, die Schlachtarbeit

sei Tierquälerei und dem entgegensetzt, man sei ein tierlieber Mensch, der seine Arbeit ordent-

lich mache – also eine entgegengesetzte Deutung zum Blick der Tierschützer∙innen in den öffent-

lichen Diskurs einzubringen versucht. Reaktiv sei, wenn Schlachter∙innen ihren Beruf nicht gleich

erwähnten, sondern zunächst Fremden gegenüber mitteilten, man arbeite in der Lebensmittelin-

dustrie (vgl. Spandick; Sebastian 2020: 24).

53 Wobei bereits für die ersten US-amerikanischen industriellen Schlachtbetriebe eine ethnische

Hierarchie zu vermerken ist, in der deutsche Metzger oben rangierten, Osteuropäer unter ihnen

arbeiteten und Schwarze, die am schlechtesten bezahlten Jobs bekamen (vgl. Uekötter 2020: 267).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 309

Timothy Pachirat spricht angesichts der mehrfachen Verdrängung, die sich um die

Schlachthausrealität herum etabliert hat, von einem Ort, der kein Ort sei. Räumlich

und physisch sei er durch Mauern abgeschirmt und die dort verrichtete Tötung werde

in der Mehrheit von ohnehin Ausgegrenzten erledigt (vgl. Pachirat 2011: 3f.). Es sei

zugleich ein Ort, an dem deutlich werde, dass die allgemeinen Vorstellungen von Bil-

dungschancen und Staatszugehörigkeit verraten würden, wenn es darum gehe, wer

schmutzige, gefährliche und gewalttätige Arbeiten verrichtenmüsse (vgl. Pachirat 2011:

9). Überdies sehe er im Schlachthof eine Charakteristik der Industrialisierung realisiert:

Verschleiert und außer Sichtweite werde das Abstoßende gehalten, das, was mit Fort-

schritt und Zivilisation nicht in Einklang gebracht werden könne. Zugleich handele es

sich um einen Ort, an dem Kontrolle und Aufsicht allgegenwärtig seien. Vordergründig

werde mit Hygiene- und Sicherheitsmaßnahmen argumentiert, wohl aber versuche

die Schlachtinstitution über diesen Weg, Informationen nach außen zu unterbinden.

Arbeitnehmer∙innen würden dazu angehalten, kein Bildmaterial weiterzuleiten und

eine ausgefeilte Gesetzgebung ahnde Bild-Aufnahmenmit hohenGeldstrafen: Kontrolle

und Verschleierungsprozeduren gehen Pachirat zufolge im Schlachthaus Hand in Hand

(vgl. Pachirat 2011: 8, 236).

Dass Großschlachthöfe nicht lediglich die Tiertötung außerhalb der Sichtweite der

Gesamtgesellschaft halten, sondern sogar gegen Gesetzgebungen demokratischer Ge-

sellschaften verstoßen, wurde insbesondere während der Covid19-Pandemie deutlich.

ImApril 2020 verbreitete sich die Krankheit Covid-19 in einemFleischwarenwerk in Bir-

kenfeld im Enzkreis (Baden-Württemberg), Mitte Mai in einem Schlachthof in Coesfeld

und in Oer-Erkenschwick (Nordrhein-Westfalen) sowie in Bad Bramstedt (Schleswig-

Holstein). Einen Monat später, am 21. Juni, erregte die Nachricht von mindestens 1.000

infiziertenMitarbeitenden von insgesamt 6.500 Angestellten auf einemSchlachthof von

Tönnies in der Nähe von Gütersloh (Nordrhein-Westfalen) Aufsehen (Felschen 2020).54

Für den Pfarrer Kossen, der sich seit Jahren für würdigere Arbeitsbedingungen der

Schlachtwerk-Beschäftigten einsetzt, gibt es mehrere Gründe, weshalb sich die Krank-

heit dort nahezu ungebremst ausbreitete: Die Arbeitsbedingungen seien schlecht, weil

die meisten Angestellten nicht direkt über die Schlachthöfe, sondern über Personal-

dienstleister angestellt würden. Einige arbeiteten bis zu 60 Stunden die Woche und

Leiharbeiter∙innen aus dem Ausland seien häufig in Sammelunterkünften unterge-

bracht, deren (Hygiene-) Standards von den zuständigen Behörden nicht überprüft

würden. Eine Barriere seien sicherlich auch die Sprachkenntnisse, und es sei nicht klar,

ob Leiharbeiter∙innen aus dem Ausland ausreichend über die Corona-Vorschriften und

ihre Arbeitsrechte aufgeklärt wurden (vgl. Husmann, Kossen 2020).

54 Der Spiegel titelte am 26 Juni 2020 »Tatort Tönnies«. Keiner habe es wie der Fleischbaron Clemens

Tönnies verstanden, sowohl aus Mensch als auch aus Tier alles herauszuholen und Lebewesen in

Industrieware zu verwandeln, urteilten die Reporter∙innen (Becker, Dahlkamp 2020: 10f.). Die Fir-

ma, die in 82 Länder exportiert und in Großbritannien, Russland und Dänemark Fabrikstandorte

besitzt, zählte zum Entstehungszeitpunkt der vorliegenden Arbeit insgesamt 16.500 Mitarbeiten-

de. Den Rationalisierungsprozess, den Tönnies vornahm, berechneten die Spiegel-Autoren folgen-

dermaßen: Für die zehn Tiere, die sein Vater als Schlachtmeister in der Woche schlachtete, brau-

che der SohnClemens knapp eine halbeMinute. Das seien 30.000 Tiere pro Tag (Becker, Dahlkamp

2020: 12f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Dem deutschen Demeter-Verband ist bekannt, dass Schlachtbetriebe keineswegs

optimale Vertrags- und Arbeitsbedingungen bereithalten und fordert deshalb Demeter-

Kund∙innen im Demeter-Journal (2020/48) auf, sich hinter die Forderung der »Inves-

titionsförderung für regionale Schlachthöfe, Hofschlachthöfe oder mobile Schlacht-

anlagen« zu stellen und ruft dazu auf, kleine und mittelständische Schlachtereien zu

unterstützen.55 In seinen Leitlinien zur Schlachtung hält der Verband demgemäß fest,

die Landwirt∙innen sollen bei ihren Kooperationen sicherstellen, dass nicht »nur ein

würdiger Umgang mit den Tieren, sondern auch ein würdiger Umgang mit Mitarbei-

tern« zur Grundlage der Schlachthofauswahl gemacht wird. Und weiter: »Es ist mit

dem Schlachthof zu klären, dass es sich um festangestellte Mitarbeiter und nicht über

Werksverträge Beschäftigte handelt. Auch sollte Leiharbeit, um Arbeitsspitzen z. B. im

Weihnachtsgeschäft abzufangen, nicht mehr als 10 bis 15 Prozent der Jahresarbeitszeit-

stunden übersteigen« (Demeter e.V. 2020a: 4).

Der Philosoph Fahim Amir sieht das Aufkommen der Schlachthäuser in größere

sozioökonomische und historische Entwicklungen eingebettet. Er konstatiert eine Ver-

bindung zwischen kapitalistisch-urbanen Verhältnissen und der Massentierhaltung:

Die ökonomische Basis für die Errichtung der ersten Hochhäuser in Chicago stamme

aus dem Umsatz der Schlachthöfe, denn das Elend der Massentierhaltung und der Gla-

mour der urbanen Viertel seien zwei voneinander abhängige Entwicklungen. Profitabel

sei die Fleischindustrie Chicagos dabei vor allem durch die restlose Verwertung von

Abfall geworden, erläutert Amir: Tierische Überreste wurden zu Klebstoff, Schmalz,

Kerzen und Bürsten umgearbeitet56 (vgl. Amir 2018: 34, 43). Zu Beginn wurde dabei

Chicagos Schlachtindustrie als ein Wunder industrieller Produktion gefeiert und Welt-

austellungsbesucher∙innen aus aller Welt im Jahr 1893 als zu besichtigendes Spektakel

geboten (Wade 1987: xiv, 370). Eineweitere Korrelation bestehe zwischen dem zumSym-

bol des Kapitalismus mutierten Fließband, das in den Schlachthöfen seinen Ursprung

gehabt habe. Da die Tiere ihre körperliche und subjektive Resistenz den Schlachtim-

perativen entgegenstellten, befestigten die Betreiber eines Schlachthofes im Jahr 1870

in Cincinnati erstmals eine bewegliche Schiene an der Decke, die den Willen und die

Handlungsmacht der Tiere brechen sollte; diese Schiene beförderte die Schweine durch

den gesamten Schlachtprozess. Der Automobilhersteller Ford selbst habe sich durch

Schlachtwerke für die Erfindung automatisierter Produktionsanlagen inspirieren las-

sen (vgl. Amir 2018: 44–48). Für Amir wird anhand der Ereignisse in Schlachthöfen

die Kehrseite des Industriekapitalismus, sein gewalttätiges Ausmaß, sichtbar – in der

Fleischindustrie, die auf maximale Leistung ausgerichtet sei, würden ethische Fragen

mit dem Verweis auf Kosten ausgeblendet.

Die Vorgänge im Schlachthaus belegen ein weiteres Mal, dass Tierbeziehungen und

-zuschreibungen besonders durch den Kontext der Begegnung zwischenMenschen und

55 Demeter e.V., [138].

56 Der sogenannte AmericanWay of Meat setzte sich in Europa zeitversetzt durch, da bis in das frühe

20. Jahrhundert die Schlachthöfe von den Stadtverwaltungen geleitet wurden und damit stren-

gen Richtlinien unterlagen. Nach dem Zweiten Weltkrieg veränderte sich auch die europäische

Sichtweise; in den 1980er Jahren avancierte das amerikanische Leitbild während der neoliberalen

Deregulierungswelle zum Standard (vgl. Uekötter 2020: 268, 275).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 311

Tieren geprägt werden. Der Schlachthof, und besonders der industrielle, verleitet durch

seineDispositive (Räumlichkeiten, Sprache, Produktionsdruck,Apparaturen) dazu, Tie-

renEigenempfinden abzusprechen,undwirkt zugleich entmenschlichend auf dieGroß-

schlachthof-Mitarbeitenden.57 Im Schlachthof werden Tiere zu verdinglichten Wesen

und im Vergleich zu der verdinglichenden Instanz als das minderwertige und zu ver-

waltende »andere« eingestuft (vgl. Mütherich 2005).

Im ersten Teil dieser Arbeit wurde untersucht, inwieweit sich die biologisch-dyna-

mische Landwirtschaft in Opposition zur konventionellen Landwirtschaft etabliert hat,

die sich während des 20. Jahrhunderts sozial zunehmend ausdifferenzierte, den Tier-

bestand vergrößerte und, damit einhergehend, die industriellen Schlacht- und Fleisch-

verarbeitungsprozesse hervorgebracht hat.Während zu einigen Entwicklungen imkon-

ventionellen Landbau bereits im 20. Jahrhundert Gegenmodelle umgesetzt wurden, bil-

den sich seit der Jahrtausendwende vermehrt Tierwohlinitiativen heraus, unter ande-

rem im Bereich der Schlachtung. Derzeit unterstützt der Demeter-Verband Hof- und

WeidetötungsinitiativenundeinebiodynamischeBinnendiskussionüberdieBedeutung

des Tiertodes findet statt. Zwar wird die Hof- und Weideschlachtung im Demeter-Mi-

lieu eher marginal praktiziert – aus finanziellen, hygienischen, juristischen und ausbil-

dungstechnischenGründen–undnicht alle Landwirt∙innennehmenAbschied von ihren

Tieren oder begleiten sie zumSchlachtbetrieb.Die dargelegtenTendenzen veranschauli-

chendennoch,dass einigeBiodynamiker∙innenbezüglichderTierschlachtungneuePro-

zesse und politische Stoßrichtungen fördern sowie bestimmte Sensibilitäten begünsti-

gen, die in anderen Landwirtschaftsmilieus nicht in gleichemAusmaß anzutreffen sind.

Während in industriell geführten Schlachtwerken Tiere zu Objekten degradiert werden,

versuchen einige Biodynamiker∙innen auch in der Todesstunde des Tieres ein Subjekt in

ihm zu sehen.

Schließlich verdeutlicht der doppelte Anspruch, zu Hoftieren eine Beziehung auf-

zubauen und sie als Nahrungsmittel zu halten, die Ambiguität des biologisch-dynami-

schen Landbaus, seiner Arbeitsprozesse sowie seiner Vorstellungen gegenüber Tieren:

Während sich diemodernen Ballungsgebiete von einer direkten Abhängigkeit zu »Nütz-

lingen« gelöst und die Tierbeziehungen der dort Wohnhaften nahezu in eine Polarität

von»Störling«und»Hätschling«aufgespaltethaben, lebenDemeter-Landwirt∙innenmit

der Ambivalenz, zugleich eine emotionale Beziehung zu Rindern, Schweinen oder Gän-

sen aufzubauen und trotzdem ihren Nahrungsmittelstatus zu affirmieren – emotionale

und zweckdienliche Logiken können sich hier überlappen (vgl. Kaeser 2015: 57; Kynast

2016: 133f.). Während in der Spätmoderne die Tendenz zur einseitigen Betrachtung von

Tieren befördert wurde, nämlich als zu verwöhnendes Familienmitglied oder auszubeu-

tendesMasttier, tendiert dieDemeter-Landwirtschaftmit derKultivierungeiner auch in

57 DerÖkologe Kellert verweist darauf, dassMenschen, die imAlltagmit Tieren arbeitenwürden und

deren finanzielle Existenz davon abhänge, eine überwiegend negative Einstellung gegenüber Tie-

ren pflegten. Dies gelte besonders für Schlachtereien, wo es zu gewalttätigen Interaktionen kom-

men könne. Ob diese Einstellung Personen dazu führe, einen solchen Beruf auszuüben, oder ob

dieser Beruf ein pejoratives Verhältnis zu Tieren hervorbringe, lässt er dabei offen. Seine Umfra-

gen ergaben, dass Menschen mit einem Sekundarabschluss, Umweltaktivist∙innen und tendenzi-

ell Menschen unter 35 Jahren, deren Lebensunterhalt nicht von Tieren abhängt, demgegenüber

ein positiveres Tierbild pflegen würden (vgl. Kellert 1984: 187).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

vorindustriellen Zeiten üblichen Dialektik: Der Pflege von Beziehungen zu Lebewesen,

die man jedoch nicht uneigennützig hält.

9.6 Die Demeter-Tierhaltung und die akademische Wissenschaft

9.6.1 Punktuell poröse Grenzen zwischen der Tierverhaltensforschung

und der biodynamischen Bewegung

Zwar werden innerhalb der biodynamischen Bewegung auf mehreren Ebenen eigene

Erfahrungswerte generiert und kommuniziert, trotzdem integriert die Biodynamik

teilweise akademisch-forscherische Belange und steht diesen nicht immer prinzipiell

entgegen (vgl. Kapitel 8). Sie etabliert – sofern finanziell und institutionell möglich –

vielmehr eine fließende Grenze zwischen biodynamisch informierter Tier-Mensch-In-

teraktion und wissenschaftlich-akademischen Forschungsmethoden. Während Präpa-

rate-Forscher∙innen jedoch aktuell anthroposophische Methoden anwenden möchten,

um naturwissenschaftliche Resultate zu »vervollständigen«, ist ein solcher Vorstoß in

der Nutztierethologie nicht festzustellen.

Eine solche Bemühung lässt sich beispielsweise im Zusammenhang mit der Erkun-

dung von Stressreaktionen bei Rindern vor Schlachtvorgängen konstatieren. Zunächst

wurde innerhalb einer Masterarbeit und daran anknüpfend in einem Dissertationspro-

jekt an der ETH-Zürich von Johanna Probst58 untersucht, wie Stress vor dem Schlacht-

vorganggemindertwerdenkann,und indessenRahmeneinKonzept entwickelt, erprobt

und untersucht, das sich an der Stresslinderung bei zu schlachtenden Tieren ausrichtet

(vgl. Probst, Spengler 2009: 44; Probst 2013). Die Untersuchungen von Probst beruhen

dabei auf naturwissenschaftlichen Verfahren, allerdings bearbeitet das Studiendesign

Fragen, die sich vor allem an Zielen und Vorgaben von Tierwohlstandards orientieren,

die primär von der Biodynamik angestrebt werden, wenngleich die stressfreie Schlach-

tung auch allgemein für im landwirtschaftlichen Bereich Tätige von Interesse sein kann.

Es handelt sich hierbei also nicht wie bei der Präparate-Forschung um eine Epistemic

Bubble (vgl. Kapitel 8.6.).Die Studienteilnehmer∙innen in Probsts Arbeit behandelten ih-

re Rinder vor der Schlachtung mit zwei Massagemethoden (der TTEAM-Methode und

dem Tellington-TTouch-Verfahren). Für die Studie wurden diese Massageeinheiten fünf

Wochen lang vor der Schlachtung einmal proWoche von der gleichen Person insgesamt

während 40Minuten proRind durchgeführt. Zwei Tage vor demSchlachttermin und vor

Beginn der Massagen wurde das Mensch-Rind-Verhältnis erfasst: Es wurde dokumen-

tiert, ob sich das Tier bei einer Frontalannäherung mit ausgestrecktem Arm von einer

ihr unbekannten Person berühren ließ oder ob es ausweichen wollte. Eine zusätzliche

Erhebung des Tierverhaltens erfolgte auf dem Schlachthof, und zudemwurde das Blut-

plasma auf die Gehalte der stressanzeigenden Parameter Cortisol, Glukose und Laktat

untersucht sowieweitere Erhebungen zur Fleischkonsistenz durchgeführt. ImVergleich

58 Probst arbeitete zum Zeitpunkt der Fertigstellung der vorliegenden Arbeit als »Projektleiterin

Tierhaltung« für den Schweizer Demeter-Verband (Stand Oktober 2020, vgl. Schweizerischer De-

meter-Verband, [139]).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 313

zur Kontrollgruppe seien die behandelten Tiere stressresistenter, die Glukose und Lak-

tatwerte besser und der Garverlust des Fleisches geringer gewesen (Probst, Spengler-

Neff 2009: 45f.). Diese Studie, die im Rahmen der Tierverhaltens- und Nahrungsquali-

tätsforschung durchgeführt wurde, legt dar, dass zumindest experimentell Forschende,

die mit der Biodynamik vertraut sind, nicht gänzlich in Opposition zur akademischen

Wissenschaft stehen, sondern teilweise deren Modelle anwenden und Teil dieses Wis-

senschaftsmilieus sind. In diesem konkreten Fall wurden wissenschaftliche Methoden

zur Beantwortung von Fragestellungen appliziert, die die biologische Landwirtschaft

allgemein und zugleich den Demeter-Landbau beschäftigen. Die Fragen sind demnach

nicht gänzlich wertneutral, sondern an einen Werteüberbau gebunden, der Tiere dezi-

diert als Subjekte anerkennt, denen unter Umständen Angst widerfahren kann. Anders

als in der im akademischen Kontext durchgeführten Präparate-Forschung zunehmend

üblich wurden hierbei keine anthroposophischenMethoden angewendet.

Ein weiteres Beispiel ist eine Studie zur Eutergesundheit bei Milchtieren, an de-

nen die Demeter nahestehende Nutztier-Wissenschaftlerin Silvia Ivemeyer an der

Universität Kassel mitgewirkt hat, und deren Studienergebnisse im Journal der Ame-

rican Dairy Science Association publiziert wurden (Ivemeyer, Knierim 2011: 5890f.). Die

Wissenschaftlerin verfuhr – wie Probst – mit quantitativen (beispielsweise Messung

der Cortisol-Werte zur Dokumentation des Stresslevels) sowie qualitativen Methoden

(Interviews und teilnehmende Beobachtung)59. Die Nähe zu Demeter kommt hierbei

vorranging in der Kooperationmit den Betrieben für die Studie zumVorschein: 9 der 25

der teilnehmenden Betriebe waren Demeter-Betriebe, was jedoch nicht in der Studie,

sondern in der Zeitschrift Lebendige Erde erläutert wird (vgl. Ivemeyer 2018/6: 38–41).

Damit verdeutlicht auch diese Studie, dass permeable Grenzen zwischen etablierten

akademischen Forschungszweigen und demDemeter-Milieu bestehen.

Die Fragestellungen, die in diesem Rahmen erarbeitet wurden, sind jedoch partiell

von einem anthroposophischen Hintergrund beeinflusst, denn ein Ausgangspunkt ist

für diese Forscherinnen etwa die Empfindungsfähigkeit der untersuchten Lebewesen.

Vor allem Spengler knüpft an die anthroposophischen Binnendiskussion an, wie Tiere

die Welt erleben, denn ihre Studien, die mit akademisch-wissenschaftlichen Methoden

operieren, beruhen gleichwohl auf einer weltanschaulichen Prämisse60:

59 Die innerhalb eines Jahres regelmäßig erhobenen und verglichenen Daten ergaben, dass sowohl

die Landwirt∙innen als auch die Tiere von einer positiven Mensch-Tier-Beziehung profitierten und

diese Euterentzündungen bei Milchkühen entgegenwirkte. Daneben seien ebenso Management-

faktoren zu berücksichtigen, wie die Melkhygiene, aber auch die Futterqualität und Stalleinrich-

tung (vgl. Ivemeyer, Knierim 2011: 5890f.).

60 In einemArtikelmit demTitel »Besonderheiten der biodynamischen Tierzucht undMöglichkeiten

ihrer Implementierung in ökologische Praxisprojekte« erwähnt Spengler, wie der Landwirtschaft-

liche Kurs von Steiner sie dazu anhalte, die Verdauung und den Stoffwechsel der Rinder als deren

zentrale Befindlichkeit zu berücksichtigen, weshalb die »Fütterungwiederkäuergerecht gestaltet«

werden müsse. Außerdem spreche Steiner von einem »Zusammenhang zwischen der Umwelt der

Tiere und den Eigenschaften, die sie entwickeln«, weshalb sie eine Tierzuchtmethode vertrete, in

der »die Gestaltung von art- und standortgerechten Bedingungen für die Tiere im Vordergrund«

stehe (Spengler-Neff 2009: 248).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Meine anthroposophische Haltung steht am Anfang aller Forschungsprojekte, weil es

mir darum geht, mit den Lebewesen, um die es geht, zusammenzuarbeiten. Ich richte

meine Forschung auf ihr Wesen aus. Ich will ihnen gerecht werden, sie respektieren.

So kann ich für die Praxis Methoden entwickeln, die ihremWesen noch besser gerecht

werden. Andere Forschungen haben demgegenüber das Ziel, ökonomischer zu wirt-

schaften, oder aber, sie haben ökologische Ziele, aber dann ist die Frage, ob ich alle

Organismen respektiere. Ökonomische und ökologische Ziele sind auch wichtig, aber

an erster Stelle kommen bei mir die Lebewesen. (I-32, 16.5.2019)

Dagegenunterstrich Ivemeyer im Interview, siewürdewissenschaftlichesVorgehenund

anthroposophisch grundierte Ansichten trennen, sagte aber zugleich, dass es ein »kor-

rekterWeg« sei, zu versuchen, »zu verstehen,was braucht dieses Tier?« und »mit seinen

Bedürfnissen in Resonanz zu kommen«. Eine solche Herangehensweise würde sich in

der Tat an die anthroposophische Aufhebung der Subjekt-Objekt-Spaltung und die Bil-

dekräftemethoden anlehnen: »Zu versuchen, sich auf ein anderes Wesen einzustellen,

sich als Spiegel zu nutzen und das Eigene etwas zur Seite zu schieben«. Gelegentlich

wende sie dies »unterbewusst« an, »weil es mir mittlerweile normal erscheint«. Wenn

sie emotional in Resonanz zu Tieren stehe, könne sie zugleich die Bedürfnisse des Tiers

verstehen (I-28, 29.7.2020). Um jedoch wissenschaftliche Ergebnisse zu generieren,

braucht es der Rinderverhaltensforscherin zufolge beides, einen emotionalen Zugang

und konkretes Vorwissen: In der Wissenschaft müssten die Forschenden »die Ebenen

flexibel wechseln. Wenn man eine Tierart nicht kennt, interpretiert man deren Ver-

halten schnell auch falsch, […] man muss einfach auch Dinge über die Tiere Wissen«

(I-28, 29.7.2020). Wiederholte Erfahrungen mit bestimmten tierischen Individuen, an-

gelesenes Wissen und aufmerksames Beobachten sollen laut Ivemeyer dazu verhelfen,

Bedürfnisse der Tiere nachvollziehen zu können – ein Verfahren, das Übung verlangt

und ein gewisses Risiko des Missverständnisses beherbergt, wie man es auch bei jeder

Mensch-zu-Mensch Begegnung nie ganz vermag.

9.6.2 Der biodynamische Mehrwert: das Recht, ein Subjekt sein zu dürfen?

Die zuvor zitierten Forschungen und Publikationen führen zu der Frage: Wieviel »Kul-

tur« und »Weltanschauung« steckt ohnehin in der Tierverhaltensforschung?WennMen-

schen forschen, tun sie dies alsMenschen, undMenschen können die Vorstellungen, die

sie und ihre Gemeinschaft über die Welt haben, nicht – oder nur begrenzt – ausschal-

ten. Diese Vorstellungen sind insbesondere in unterschiedlichen Settings unweigerlich

»produktiv«.Despret zufolge sehemanTieregemeinhinalsWesenohneGeschichte,man

schreibe sie in ein ahistorisches und sozialpolitisch neutrales Gefüge ein. Aber dieMen-

schen würden dabei ihre sich verändernden Perspektiven unterschätzen: Raben bilden

sich beispielsweise eine Meinung über Menschen, die vom menschlichen Umgang mit

ihnen abhängt – in einer Region, in der sie verfolgt und abgeschossen werden würden,

sehen sie den Menschen als Feind, während sie in weniger dicht besiedelten Gebieten,

in denen sie von Menschen überwiegend als gesellige, clevere Vögel betrachtet würden,

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 315

den Menschen nicht als Bedrohung, sondern als Mitlebewesen betrachten (vgl. Despret

2007: 20).61

Insofern kannWissen über Tiere keineswegs lediglich über dasMessen von Reiz-Re-

aktion-Schemata generiert werden, sondern Interaktionen zwischen den Erforschten

und den Erforschenden müssen reflektiert werden. Ein Tier soll nicht von seiner Um-

welt isoliert betrachtet werden, und Umwelt ist dabei immer schon Umwelt eines Sub-

jekts; ein Tiersubjekt ist eingebettet in seine Umwelt (vgl. Kaeser 2015: 23–26). Die Rin-

der, die auf nicht dicht besetzten Demeter-Höfen leben, bewegen sich in einem anderen

Lebensraum als die Rinder in der konventionellen Mastzucht; sie leben nach anderen

Rhythmen, da ihnen auch imWinter der Weidegang nicht vorenthalten werden soll, sie

dürfenüber ihreHörnerkommunizierenundverbringen ihre erstenLebensmonatehäu-

fig indermutter- undammengebundenenAufzucht.DieRinderwerdendemnachdurch

das biodynamischeMilieu in einem bestimmten Rahmen gehalten, der ihre Verhaltens-

weisen prägt.Dennoch bleiben sie Subjekte, sind ihrerUmwelt nicht passiv ausgeliefert,

sondern können auf sie einwirken: Sie können Freundschaften verwehren, durch Emo-

tionen wie Trauer irritieren oder eine neue Weide einfordern. Wenn Spengler und Ive-

meyer das Augenmerk auf das Innenleben der Tiere legen, machen sie ihnen in einem

wissenschaftlichen Zusammenhang zugleich das Angebot, dieses Innenleben zum Aus-

druck bringen zu dürfen.

Allerdingskanneine solcheHaltung (zuRecht) zumAusschlusskriteriumfürdieüber

die Anthroposophie hinausgehendenDebattenwerden,wenn eine ausbuchstabierte an-

throposophische Kosmologie vorausgesetzt und mit einem dezidiert deduktiv-anthro-

posophischen Erkenntnisbegriff agiert wird, der darauf hinausläuft, Steiners Aussagen

als transhistorische verbindliche Tatsachen zu bestätigen, wie dies in Dorian Schmidts

Arbeit zum Ausdruck kommt (vgl. Kapitel 8.4).

Zu dieser Position gibt es jedoch Gegenpositionen, wie vor allem bei Silvia Ivemeyer

deutlich wird. Darüber hinaus versucht Florian Leiber sich gegen eine objektivierende

Annäherung an Lebewesen auszusprechen, indem er sowohl die Grenzen des Natura-

lismus als auch von Steiners-Angaben anspricht. Im biologisch-dynamischen Landbau

wird ihmzufolge »eine lebendige geistigeDimension« vorausgesetzt, die sich in der Pra-

xis in einem ethischen Handeln ausdrückt (Leiber 2009: 135). Leiber beschreibt die geis-

tige Dimension der Welt als ein »komplexes Miteinander, Ineinander, als ein ständig in

Prozessen begriffenes Dasein einer Vielfalt geistiger Entitäten« (Leiber 2009: 138). Wie

Traub und Clement deutet er Steiner dabei philosophisch-metaphorisch: Steiner spre-

che in der Tradition Goethes von »lebendigen Ideen«; geistige Entitäten seien demnach

als geistige Inhalte des subjektiven Innenlebens zu betrachten und keinesfalls »natura-

listisch naiv« als äußere Realität.Wer sich diese Herangehensweise an dieWelt zu eigen

61 Auch liegen bereits seit den 1960er Jahren Studien vor, die bezeugen, dass Ratten, die in ein kom-

plexeres Umfeld transferiert werden, eine veränderte Gehirnstruktur und Neurotransmitterakti-

vität aufweisen (vgl. Bennett, Krech 1964: 610f.). Unzählige weitere Beispiele könnten ebenso für

Nutztiere genannt werden, wie beispielsweise, dass artifizielle Bruteinrichtungen bei Hühnern

dazu führen, dass die Eierproduktion für das Aufziehen von Nachkommen nicht mehr unterbro-

chen wird (vgl. Le Neindre, Deputte 2020: 37).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

mache,merke,welche »Bedeutungsdimensionen« sich ihm individuell erschließen kön-

nen (Leiber 2009: 139). Zentral sei nach anthroposophischem Verständnis, seinen »In-

nenerlebnissen ein genau so großer Bezug zurWirklichkeit« beizumessenwie den »Sin-

nesorganen« (Leiber 2009: 140).

Konsequenterweise erlaube dieser »Weltbezug«, »die Welt als Ausdruck seelisch-

geistiger Vorgänge und Entitäten« zu verstehen. Er mache die „Du-Welt« erlebbar

und lasse den Menschen andere Wesen »in ihrem geistig-seelischen Zusammenhang«

erkennen, die mit »meinem eigenen geistig-seelischen Erleben verwandt sind«:

Ich erkenne also »Dus« in derWelt an, weil ichmich als ,»Ich« erlebe, und weil ichmich

von der Evidenz, mit der ich mich als geistige Entität erlebe, zu der Möglichkeit leiten

lasse, auch andere geistige Entitäten in der Welt anzunehmen und zuzugestehen. […]

Die Frage, wie ich dieWelt gestalte, bekommt eine neue Dimension. Denn jede Hand-

lung greift nun unvermeidlich in den Daseinsraum anderer Wesen ein. Und das hat

unmittelbar eine ethische Dimension. (Leiber 2009: 141–142)

Durch diese ethische Dimension, die die anthroposophische Herangehensweise be-

inhalte, da sie nicht von konkreten Menschen und ihren konkreten Beziehungen zu

ihren Forschungsgenständen abstrahiere, setzt sie sich in einem begrüßenswerten

Sinne von der herkömmlichen Agronomie ab, so Leiber. Allerdings müsse sich die An-

throposophie von autoritären Setzungen und nicht mehr zeitgemäßen Ansichten lösen,

die »starke Ausrichtung auf den Gründer Rudolf Steiner und dessen Aussagen« sei ein

»Problem«,mit dem sich auseinandergesetzt werdenmüsse (Leiber 2009: 135, 141).

Florian Leiber bietet demnach im biodynamischen Milieu einen voraussetzungslo-

seren Begriff der geistigen Welt im Kontext der anthroposophischen Wissenschaft an,

wie er bei Schmidt mobilisiert wird, der das anthroposophische Schauen als empirisch-

verlässliche Hellsichtigkeit präsentiert. Wie Jost Schieren für die Waldorfpädagogik

hebt Leiber den philosophisch-idealistischen und goetheanischen Steiner hervor und

versucht, die Biodynamik von transkulturell gültigen, esoterischen Interpretationen

abzurücken, indem er auf ihre Kontextualität verweist. Dennoch verteidigt er die geis-

tige Dimension des biologisch-dynamischen Landbaus und der Anthroposophie nach

Steiners Vorlage, indem er schreibt, deren Kerninhalte seien,

dass den Dingen und Vorgängen der physisch-sinnlichen Welt eine aktuell wirksame

seelisch-geistige Dimension zugrunde liegt, welche nicht weniger komplex und dy-

namisch ist als die sinnlich wahrnehmbaren Zusammenhänge selbst; […] dass diese

seelisch-geistige Dimension der menschlichen Erkenntnis prinzipiell zugänglich ist

und […] dass der moderne Erkenntniszugang zu dieser Dimension über die indivi-

duelle Selbsterkenntnis im wach-bewussten inneren Erleben führt. (Leiber 2009:

135)

Der esoterische Wissenschaftsbegriff lässt sich mit Verweis auf Forscher∙innen wie

Leiber, der Ich-Du-Kontexte, Selbsterkenntnis und die Diskutierbarkeit von Steiners

Aussagen hervorhebt, zumindest abschwächen. Viel eher kann man ein Spektrum kon-

statieren, das an einem Ende einen -szientistischen Anspruch mit anthroposophischen

Erkenntnismethoden beansprucht. Am anderen Ende werden hingegen geistige Inhalte

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 317

nach idealistischer Manier in einem Wirklichkeitsverständnis gedeutet, das per se

keinen positivistisch-empirischen Befund wiedergeben sollte. In dieser uneindeutigen

Interpretation beziehungsweise Bezugnahme auf Steiner seitens zeitgenössischer Bio-

dynamiker∙innen spiegelt sich die akademische Debatte um die Deutung von Steiners

Schriften. Auf der einen Seite wird besonders Steiners positivistisches Verständnis

hervorgehoben, wie es bei Zander, Ullrich, Hammer, Martins und Zinser der Fall ist,

und auf der anderen Seite stehen diejenigen um Traub, Kaiser und Clement, die der

Meinung sind, Steiner ziele nicht auf eine empirisch überprüfbareWissensvermittlung

ab, sondern versuche einen Nachvollzug von Bildern und Erzählungen (vgl. Kapitel 5).

Die Anschauung, Tiere als lebendigeWesen zu betrachten,wie Leiber, Ivemeyer und

Spengler es tun, birgt zugleich das Potenzial, Ich-Du-Beziehung zu stärken, in der Tiere

sich als Subjekte ausdrücken dürfen. Somit können biodynamische Tierverhaltensfor-

scher∙innen eine »Vermenschlichung« der Nutztierverhaltensforschung befördern, die

seit dem letzten Jahrhundert viel zu häufig Rinder, Schafe und Schweine zu verwaltba-

ren und ausbeutbaren Körpern degradiert hat. Denn tatsächlich kam es zu Beginn des

20. Jahrhundert indenakademischenWissenschaftenzueiner ablehnendenHaltungge-

genüber der Annahme eines (seelischen) Innenlebens bei Tieren; eine Entwicklung, die

allen voranderBehaviorismus implementiert hat.Die Studien desBehaviorismus beför-

derten Forschungsfragen und -designs, die vornehmlich auf Differenzen hinwiesen, auf

getrennte Lebenswelten von Mensch und Tier sowie auf grundsätzlich unterschiedliche

Fähigkeiten (vgl. Andrews 2015: 36f.).DerÖkologeCarl Safina urteilt, bis ins 21. Jahrhun-

dert sei unter Verhaltensforscher∙innen undWissenschaftsautor∙innen eine regelrechte

»Anthropo-Phobie« verbreitet gewesen unddiese habe teilweise bestimmte Forschungs-

fragestellungen verhindert, die beispielsweise auf die Eruierung einer möglichenTheory

ofMind bei Tieren abzielen könnten (vgl. Safina 2017: 44). Dennoch verteidigt Safina eine

gewisse Distanz zu Anthropomorphisierungstendenzen, da diese vor voreiligen Rück-

schlüssen auf menschliches Verhalten schützen könnten.

Der Behaviorismus, eine Denkschule, die durch den Psychologen Skinner weitrei-

chend popularisiert wurde, bestimmte abMitte des 20. Jahrhunderts weitestgehend die

akademische Tierverhaltensforschung. Lediglich zu beobachtendes Verhalten wurde

analysiert und dokumentiert, folglich wurden keine Annahmen und Hypothesen über

Eigenbewusstsein und Intentionalität bei Lebewesen formuliert. Gedächtnis, Glau-

bensannahmen, Bedürfnisse, Emotionen, sprich jegliche mentalen Vorgänge wurden

von den Behaviorist∙innen diskreditiert, sowohl in Bezug auf menschliche als auch

nichtmenschliche Tiere. Lebewesen sind für Psycholog∙innen dieser Schule lediglich

auf Umweltstimuli reagierende Entitäten (vgl. Despret 2013: 32f.; Andrews 2015: 37f.;

Le Neindre, Deputte 2020: 24). Zudem unterscheiden sich Behaviorist∙innen von den

klassischen Ethologen durch ihr methodologisches Forschungsdispositiv, denn sie

untersuchen Tiere nicht im Freien wie die Etholog∙innenen um Konrad Lorenz, son-

dern konstruieren eigens für die Fragestellung ausgedachte Testsituationen. Diese

Methoden und Forschungsdesigns werden derzeit kritisch reflektiert, da solche Set-

tings Fähigkeiten auch verschleiern können: Wenn die Forschungsprämisse bereits

darauf basiert, dass Tieren Emotionen und Intentionalität abgesprochen wird, können

durch den Aufbau der Tierverhaltenstests schwerlich gegenteilige Ergebnisse befördert

werden. Safina beschreibt, wie der Behaviorismus seine Studienjahre und seine ersten

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Berufsjahre prägte: »Die Frage nach der Gedanken- undGefühlswelt der Tiere scheiterte

aber nicht an der dünnen Datenlage; der gesamte Forschungsbereich wurde als ver-

boten erklärt« (Safina 2017: 44). Mit den Jahren aber empfanden Forschende vermehrt

die Methode der reinen Verhaltensdokumentierung wie eine einengende gedankliche

»Zwangsjacke«.62

Während also von Darwin bis zu den klassischen Etholog∙innen Tieren axiomatisch

ein geistreiches Innenleben zugeschrieben wurde, war dies im 20. Jahrhundert unter

den Wissenschaftler∙innen des Behaviorismus überwiegend nicht mehr der Fall. Dabei

wurde Tieren Bewusstseinweder aufgrund konzeptueller Schwächen der Bewusstseins-

definition abgesprochen noch aufgrund empirischer Resultate. Rollin zufolge ist dieser

Bruch vielmehr durch eine wissenschaftlicheWerterevolution verursacht worden: Nicht

logisch widerlegt wurdeWissensfähigkeit bei Tieren, sondern ausgeschlossen, um dem

Ziel näherzukommen, die Psychologie als »wahre«Naturwissenschaft zu etablieren.Die

Behaviorist∙innen waren der Ansicht, die Beschäftigung mit Bewusstsein und Intentio-

nalitätwürde dieWahrhaftigkeit der Psychologie als (natur-)wissenschaftlicheDisziplin

aushöhlen (vgl. Rollin 2013: 21, 23).

Einige Tierrechtsaktivist∙innen ziehen überdies eine Parallele zwischen dem Auf-

kommen des Behaviorismus und der Tatsache, dass zur gleichen Zeit die industrielle

Fleischproduktion und die Anzahl an Versuchstieren stark zunahm (vgl. Morell 2013: 13;

Safina 2017: 43, 299).Despret undPorcher gehendavon aus,dass die Forschungsinstitute

der wissenschaftlichen Tierzucht gerade zu Beginn ihrer ethologischen Forschungstä-

tigkeiten die Affinität zwischen Landwirt∙in und Tier als Archaismus stigmatisierten.

Denn die für die Agrarindustrie arbeitenden Nutztieretholog∙innen vermuteten, Nä-

he und soziale Kooperation zwischen Landwirt∙innen und ihren Tieren würde den

industriellen Fortschritt bremsen (vgl. Despret, Porcher 2007: 16). Das Befinden der

Nutztiere wurde nach dieser Lesart in einem produktivistischen Maßstab berechnet

und entsprechend agnostisch zeigte sich die agrarwissenschaftliche Gemeinschaft

gegenüber Fragen der Tiersubjektivität (vgl. Rollin 2013: 33). Im 20. Jahrhundert also

wurde die Vermenschlichung in Form der Zuschreibung von Empfindsamkeit, eines

subjektiven Standpunktes und einer in Bezugsetzung zu menschlichem Verhalten vor

allem innerhalb der behavioristischen Denkströmung als unwissenschaftlich diskredi-

tiert. Die Ergebnisse dieser Studien, in denen Tiere zumeist keine eigenen Antworten

formulieren konnten, sondern lediglich dazu aufgefordert wurden, Reaktionen auf von

Forschenden angelegte Stimuli zu zeigen, prägten wiederum die Klassifizierung und

menschliche Wahrnehmung von Tieren. Die Beschäftigung mit den frühen Ansätzen

der Tierverhaltensforschung verdeutlicht, dass das Forschungsdispositiv mitbestimmt,

wie Forscher∙innen Tiere klassifizieren, wo sie sie verorten und wie sie über sie denken.

Die Ansichten des 20. Jahrhunderts werden heute gelegentlich auf den Kopf ge-

stellt: Es wird vermehrt angenommen, persönliche Beziehungen könnten zu einem

62 Virginia Morell hat ähnliche Erinnerungen an die Tierforschung des späten 20. Jahrhunderts: »In

those days, if you suggested that dogs had imaginations or that rats laughed or had some degree

of empathy for another's pain, certain other people (and not just scientists) were likely to sneer

at you and accuse you of being sentimental and of anthropomorphizing-interpreting an animal's

behavior as if the creature were a human dressed up in furs or feathers« (Morell 2013: 3).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 319

ergänzenden wissenschaftlichen Mehrwert führen. Neueste Studien verfahren mit

Fragestellungen und Beobachtungen, die offen sind für die vielfältigen Ausdrucksmög-

lichkeiten der Tiere. Der Verhaltensforscher Bekoff plädiert für einen unbefangenen

Umgang mit Tieren: »If you doubt that non-human animals have emotions, just look

at them, listen to them and inhale the odours that pour out when they interact with

friend or foe. I believe that what you see on the outside speaks volumes about what is

happening inside an animal’s head and heart« (Bekoff 2007: 42). Den Vorwurf der belie-

bigen Interpretation winkt er ab, in dem er anmerkt, die Mehrzahl von »Anekdote«63 sei

»Daten« (Bekoff 2007: 42).

Während demnach der Behaviorismus Tiere als Wesen beschreibt, die rein auf

äußere Stimuli reagieren, und sie nach einer quantitativen Methodik (Beobachtung,

Messung,Daten) erfassenwollte, schreiben aktuelle Forschungen verschiedenen Tierar-

ten wie Affen und darüber hinaus gewissen Vogelarten innerartliche Sozialstrukturen,

Freundschaften, Kooperation, aber auch Autoritätskämpfe sowie eine Theory of Mind

zu. Ferner wird ihnen die Kompetenz zugestanden,Werkzeuge zu erstellen sowie Wis-

sen zu tradieren und kommunikative Beziehungen zu unterhalten, wenngleich deren

Subtilität nicht mit derjenigen der Menschen vergleichbar ist und nur menschliches

Denken als Teil einer soziokulturellen Matrix gilt, die durch Artefakte, Institutionen

und Symbole konstituiert und weitertradiert wird (vgl. Tomasello 2014: 17; 2020: 15). Der

Anthropologe Augustin Fuentes reiht sich ebenso hier ein, eben nur die menschliche

Kultur habe politische Institutionen, Städte und Flugzeuge hervorgebracht und dies,

weil »human culture, and the human niche, involve a distinctively human imagination«

und damit zusammenhängend eine spezifische Form der »creation of meaning-laden

artifacts« (vgl. Fuentes 2020: 16).

Ein vollständiges Bild dermenschlichen Kognition liegt bisher nicht vor, geschweige

denn eines der Tierkognition (vgl. Andrews 2015: 44), und es wird wahrscheinlich nie

existieren, da jeder wissenschaftliche Fortschritt neue Fragen aufwirft und man sich

nicht sicher sein kann, wann ein naturwissenschaftliches Bild vollständig ist, da wir

nicht wissen, was wir nicht wissen – insofern ist derzeit nicht zu klären, inwiefern

Anthropomorphisierungstendenzen und der Fokus auf Bewusstsein zu einem bes-

seren Tierverständnis verhelfen. Aber sie sind menschlicher in dem Sinne, dass sie

Mitlebewesen die Chance geben, ihre kognitiven und affektiven Fähigkeiten zeigen zu

dürfen.

63 Allerdings wird in der Kognitionsforschung moniert, Anekdoten ohne Kontext sowie der Auss-

chluss von alternativen Erklärungsansätzen dürfen nicht zu kurz kommen: »When someone tells

a story involving a clever animal, we hear about the exciting things without also learning about

all the boring things the animal was doing between bouts of ›cleverness‹; the boring things are

just too boring to mention. Humans are biased to notice the unusual and to neglect the unin-

teresting. But the uninteresting facts are equally valuable when doing science« (Andrews 2015:

28).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

9.6.3 Fleischkonsum: Debatten an der biodynamisch-akademischen

Schnittstelle

Neben Anet Spengler und Silvia Ivemeyer kann eine weitere Person angeführt werden,

die für eine punktuelle Annäherung zwischen den akademischen Kultur- und Geis-

teswissenschaften und dem biologisch-dynamischen Landbau steht: Patrick Meyer-

Glitza realisierte ein Dissertationsprojekt zur schlachtfreien Rinderhaltung bei dem

anthroposophischen Agrarwissenschaftler Ton Baars. Seine These: Die Rinderhaltung

ohne Schlachtung könne eine ethisch-vegetarische Ernährungsweise mit Demeter-

Landbaumethoden gewährleisten, also den Konsum von Milchprodukten weiterhin

ermöglichen, ohne einen frühen Rindertod zu erzwingen (vgl. Meyer-Glitza 2019: 3f.).

In Meyer-Glitzas Dissertation werden unter anderem die Vorschläge der Philo-

soph∙innenWill Kymlicka und Sue Donaldson diskutiert, denen zufolge die Bewahrung

von Leben ins Zentrum der Mensch-Tier-Interaktionen zu stellen ist; eine Abwägung,

die letztlich die Milch- und Dungerzeugung zu einem Beiprodukt der Landwirtschaft

herunterstuft. Donaldsen und Kymlicka argumentieren in ihrem Buch Zoopolis, Men-

schen hätten gegenüber domestizierten Tieren eine Verantwortung, weil Menschen in

einer weit zurückliegenden Vergangenheit die Entscheidung trafen, sie in ihre Lebens-

gemeinschaften zu integrieren. Diese Verantwortung aber beruhe im 21. Jahrhundert

darauf, diese Kollektivität dahingehend neu zu denken, dass sie gerechte Lebensräume

für domestizierte Tiere bieten könne; wenn Tieren den Status von Co-citizens (Mit-

Bürgern) gewährt würde. Denn aus diesem Status würden Rechte folgen, die Tiere vor

Misshandlungen undGewaltanwendung bewahrenwürden,und somit könnten Lebens-

raumeinschränkungen im Kontext der Tierhaltung nur insofern legitimiert werden, als

diese Begrenzungen domestizierte Tiere schützen können. In diesem Zusammenhang

wäre auch die Nutzung von Schafswolle, Eiern und in begrenztem Maße Milch denk-

bar; verhindert aber müsste die Ausbeutung von Tieren zugunsten des Profits werden

(vgl. Donaldsen,; Kymlicka 2011: 129, 132). Die Autor∙innen verstehen diese Art der

Bürgerbeteiligung folgendermaßen:

Turning one group into a permanently subordinated caste that labours for others is a

denial of citizenship, but refusing to consider that group as potential contributors to a

common good is also a way of denying citizenship. The mode of contribution will vary

greatly. Some may contribute simply by participating in loving and trusting relations-

hips, others might contribute in more material ways. What is important is that all be

enabled to contribute in a way suited to them. (Donaldsen, Kymlicka 2011: 137)

Um Tierausbeutung zu verhindern, sollten innerhalb dieses sozialen Feldes unabhängi-

ge Interessengruppen das Tierwohl überprüfen und sich für Tier-Rechte einsetzen. In

diesem Geflecht, in dem kein kommerzieller Druck bestehe, sei zudem denkbar, dass

Milch zu einem Luxusgut werde, dessen Verkauf die Kosten einer kleinen und stabilen

Kuhgemeinschaft decken könne (vgl. Donaldsen; Kymlicka 2011: 139).

Überdies thematisiert nicht nur Meyer-Glitzas Dissertation die ethischen und po-

litischen Dimensionen des Fleischkonsums. Vielmehr wird im Demeter-Milieu auf un-

terschiedlichen institutionellen Ebenen der Fleischkonsumdiskutiert. Allgemein stehen

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 321

die Demeter-Landwirt∙innen und der Verband dem Fleischkonsum kritisch gegenüber:

Die Anthroposophie und die Biodynamik fördern den Vegetarismus oder den reduzier-

ten Fleischkonsum öffentlich. So kam während Veranstaltungen sowie auf den von mir

besuchten Höfen Fleisch nicht täglich auf jeden Mittagstisch. Und bereits vor der Pu-

blikation von Meyer-Glitzas Dissertation wurde die Möglichkeit veganer Höfe in einem

Editorial von Olbrich-Majer in Aussicht gestellt. Er schreibt, denkbar seien vegane Be-

triebe, die Kühe nicht töten würden, trotzdem aber einige wenige Kühe für den Dung-

haushalt halten sollten (vgl. Olbrich-Majer 2014/4a: 3). In der gleichen Ausgabe ist ein

Interview mit einem Waldorf-Lehrer abgedruckt, der vegan lebt und erwähnt, der Ve-

ganismus bedinge ein »wachsende[s] Vertrauen zwischen der menschlichen Seele und

der Tierseele« (Gronbach 2014/4b: 24). Er könne sich ferner vorstellen, dass es eine vega-

ne Landwirtschaft geben könne, in der das Tierwürdevoll behandelt undnicht »benutzt«

werde,womit ermeint, nur zumZwecke der Lebensmittelspende gehaltenwürde (Gron-

bach 2014/4: 25). ImgleichenHeft verneinen Landwirt∙innen jedoch die Bereitschaft, auf

eine vegane Hofgestaltung umzusteigen (vgl. Olbrich-Majer 2014/4: 11). In ihrer Kolum-

ne in der Zeitschrift Lebendige Erde bringt die promovierte Agrarwissenschaftlerin Petra

Kühne den Fleischüberkonsum in Verbindungmit demKlimawandel und schlägt als Lö-

sung zwar keine vegane Ernährung vor, aber »eine Reduktion vor allem der Massentier-

haltung«und»eineVerringerungdesFleischverzehrs« sowiedenAusbauder »extensiven

Tierhaltung mit Weidenutzung«, damit eiweißhaltiger Futterimport reduziert werden

könne und die zuvor für den Futteranbau genutzten Flächen für die Produktion nicht

oder kaumweiterzuverarbeitendermenschlicherNahrungsmittel zur Verfügung stehen

könnten (vgl. Kühne 2020/3: 27).64 Die von Kühne vertretene Position ist innerhalb der

Demeter-Landwirtschaft weiter verbreitet als die schlachtfreie Hoftierhaltung, die le-

diglich am Rande der biodynamischen Bewegung diskutiert wird.

Überwiegend betrachten die Demeter-Landwirt∙innen weiterhin die Tiertötung als

legitim. Veganer∙innen würden die Schlachtung eines Tieres mit einem Mord gleich-

setzen, meinte ein Demeter-Milch- und Fleischproduzent im Interview, er aber wür-

de dem nicht zustimmen. Weil das Tier ein anderes Bewusstsein habe als der Mensch,

könne er nicht vermenschlichend von Mord sprechen (I-24, 26.4.2020). Auch er unter-

strich wie nahezu alle Befragten, dass der Mensch dem domestizierten Tier »eine Ent-

wicklung ermöglicht hat,welche es alsWildtier nie beschritten hätte«,unddeshalbmüs-

se der Mensch »die Verantwortung über das Lebensende des Tieres übernehmen«. Fer-

ner erklärte er, »der natürliche Tod ist meiner Meinung nach dem Tier unwürdig« (I-24,

26.4.2020). Ein älterer Landwirt, der die Bildekräftemethode anwendete, hatte für sich

die Frage, ob »Menschen Tiere töten und Fleisch essen« dürften, »in einer geistigen Be-

gegnung« während einer Schlachtung geklärt. Die Tierwesenheit versicherte ihm, »dass

es völlig in Ordnung ist«; der FleischkonsumdesMenschen sei »kosmisch vorbestimmt«

(I-7, 25.5.2017).

64 Umstritten ist die Haltung von Rindern auch deshalb, weil sie über ihre Verdauung großeMengen

anMethan (CH4) hervorbringen, ein Klimagas, das schädlicher als Kohlendioxid ist. Allerdings gibt

es auch einige Forscher∙innen, die entgegenhalten, dass die Graslandschaften ein wichtiger Koh-

lendioxidspeicher seien, die über die Weidehaltung gepflegt werden können, denn beweidetes

Grasland sei artenreicher als nicht beweidetes (vgl. Koechlin 2021: 79f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Wolfgang Schad reiht sich ebenfalls in diese Argumentationslinie ein. Zwar könne es

zu demZeitpunkt des Sterbens bei Tieren zu einemAnflug eines Ich-Bewusstseins kom-

men, doch das Todes-Geschehen sei beim Tier nicht individualisiert, anders als beim

Menschen. Man solle nicht in Sentimentalitäten verfallen und sich davor hüten, Tiere

zu vermenschlichen, wenngleich das Sterben für das Tier schmerzhaft sein könne (vgl.

Schad 2012: 1108). Überdies sei der Tiertod, auch wenn er schmerzlich sei, »etwas Not-

wendiges für die Gesamtheit der Erde […], der schmerzvolle Tod eines Tieres hat seine

seelisch-geistige Bedeutung für das Weltganze, mehr noch als Darwin mit seinen am-

bivalenten Gefühlen ahnte« (Schad 2012: 1110). Anders als der Mensch sei ein einzelnes

Tier durch ein anderes austauschbar; was jedoch als Mord einzuordnen sei, sei die Aus-

rottung einer Tierart, denn eine Tierart sei im gleichen Grade individualisiert wie ein

einzelnes Menschenleben und entsprechend nicht austauschbar (vgl. Schad 2012: 1110).

Die Umsetzung der schlachtlosen Tierhaltung ist derzeit also keine Option für die

Demeter-Produzent∙innen,wird jedoch punktuell besprochen,wie beispielweise in dem

von dem Anthroposophen Ton Baars betreuten Dissertationsprojekt über die schlacht-

freieNutztierhaltung.Zu vermuten ist,dass sichdieÖkolandwirt∙innen trotzdem inden

kommenden Jahren vermehrt gegenüber Befürworter∙innen schlachtfreier Tierhaltung

und Veganer∙innen rechtfertigenmüssen. Zwar gibt es in den universitären Reihen Ver-

teidiger∙innen derNutztierhaltung in Kleinbetrieben,wieUrsulaWolf und Jocelyne Por-

cher sowie NGOs65 und zivilgesellschaftliche Initiativen, die den bäuerlichen Landbau

unterstützen, allerdings wird derzeit die Tiertötung vermehrt von Seiten der Philoso-

phie und von Tierrechtler∙innen virulent kritisiert.

Die PhilosophinUrsulaWolf ist eine imdeutschsprachigenRaumbekannte Tierethi-

kerin, die die Tierhaltung unter spezifischen Bedingungen als legitim erachtet. Sie lehnt

sich in ihrenWerken zur Tierethik an den Utilitarismus an; ihr Ausgangspunkt ist in ih-

renÜberlegungen die Anerkennung der Tiere als fühlendeWesen.Diese Sichtweise solle

aber nach utilitaristischer Tradition ergänzt werden durch die Frage nach einem guten

Leben.Deshalb gehe es nicht lediglich darum, Leid zumindern, sondern ebenfalls einen

Kontext zu schaffen, in dem Tiere ihre artspezifischen Eigenheiten ausleben und ihren

Bedürfnissen nachgehen könnten. Daraus folge, dass die Intensivtierhaltung abzuleh-

nen sei, nicht aber jede Form der Tierhaltung: In kleineren Strukturen, die sich am phy-

sischen und psychischen Wohl des Tieres orientieren, also in denen Fürsorgepflichten

seitens der Halter eingehalten würden, sei Viehhaltung vertretbar. Für Wolf ist deshalb

unter Umständen auch Fleischkonsum zu rechtfertigen (vgl.Wolf 2012: 125ff., 156).

Auch Porcher spricht sich für Kleinbetriebe aus und stellt diese in ein Oppositions-

gefüge zum Veganismus, der ihres Erachtens die industrielle Nahrungsmittelproduk-

tion befördere. Veganer∙innen würden die Domestizierung der Nutztiere als von Men-

schen forcierten Tatbestand betrachten. Aus Porchers Sicht hätten die Tiere diesem je-

doch über die Jahrhunderte hinweg ihrerseits eingewilligt und daraus sei eine Arbeits-

kooperation entstanden, die sich nicht hätte herauskristallisieren können, wenn Nutz-

tiere den Agrikulturlebensraum unattraktiv gefunden hätten (vgl. Porcher, Nicod 2019:

252ff.). Zudem handele es sich bei den domestizierten Tieren um potenzielle Beute, de-

ren Überlebenschance im Freien nicht besonders hoch sei.Wie Erfahrungenmit verwil-

65 Wie beispielsweise die Nutztierschutzorganisation KAG in Aarau.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 323

derten Pferden in Irland und Portugal ergeben hätten, würden domestizierte Tiere wil-

lentlich ihre Freiheit aufgeben wollen, um wieder in den geschützten Raum, den Stall

einzukehren, der eine hybride und legitime Mensch-Tier-Zone darstelle (vgl. Porcher,

Nicod 2019: 256). Demnach könne man das Mensch-Nutztier-Verhältnis nicht einfach

den Kategorien »Ausbeutung« und »Beherrschung« zuordnen. Für Porcher steht die in-

dustrielle Landwirtschaft im Gegensatz zur kleinbäuerlichen sowie ebenso für die Ent-

fremdung sowohl der Tiere durch einen unnatürlichen Lebensraum als auch der Land-

wirt∙innen, die gezwungen würden, Tiere als Leistungsmaschinen zu betrachten. Dem-

gegenüber stehe der Kleinbetrieb der Viehzüchter∙innen für das Relationale, für Kultur-

techniken, für handwerkliche Fertigkeiten, für das kollektive Gedächtnis und für Kom-

munikation und Kooperation zwischenMensch und Tier66 (vgl. Porcher 2009: 162ff.).

Weiterhin gibt Porcher – neben unter anderem Ariès, der zuvor in dieser Arbeit be-

reits als Biodynamik-Kenner und Sympathisant erwähnt wurde –, alsMitunterzeichne-

rin in einem frankreichweit aufsehenerregenden Beitrag in der Zeitschrift Libération zu

bedenken (Ariès 2018), der Veganismus würde die industrielle Nahrungsmittelindustrie

mit ihren Fleisch-Ersatzprodukten befördern und spiele folglich der Produktionsweise

multinationaler Unternehmen in die Hände. Veganen Stadtbewohner∙innen erscheine

die Natur als unberührte Einheit, dies aber sei eine rezente und romantische Vorstel-

lung des urbanen Bürgertums, eine Vorstellung, die sich in derModerne herausgebildet

habe. Kurzum: Die unberührte Natur sei ein Konzept von Menschen, die es sich leisten

könnten oder wollten, nicht auf dem Acker zu stehen und die sich fälschlicherweise als

von der Natur getrennt denken würden, argumentieren sie. Die Animal Liberation Front

unterhalte ein unrealistisches Tierbild; sie würde übersehen, dass domestizierte Tiere

Vorteile aus ihrer Situation beziehen, an erster Stelle ihr Überleben. DesWeiterenmüs-

se kritisiert werden, dass Nutztierhaltungsgegner∙innen den Tieren ihre eigene Sicht-

weise und Handlungsmacht im Arbeitsprozess mit Menschen absprechen würden (vgl.

Porcher, Nicod 2019: 255).

Während die Demeter-Landwirtschaft in Porcher und Wolf Verteidiger∙innen ihrer

Landbauform hat, wird derzeit in den Geisteswissenschaften vermehrt die Position

vertreten, dass Tiertötungen schwerlich zu rechtfertigen seien. Allen voran versucht

sich die Philosophin Corine Pelluchon in ihren Schriften gegen die Nutztierhaltung

66 Man könnte allerdings einwenden, dass Kleinbetriebe nicht zwangsläufig für qualitativ hochwer-

tige Arbeit stehen. Dies ist eine Frage der finanziellen und personellen Möglichkeiten, aber auch

der Wissensressourcen. Zudem sind ethische Überlegungen nicht zwangsläufig an die Hofgröße

gekoppelt. Einen weiteren Einwand formuliert der Philosoph Nicolas Delon: Porchers Argument

der geteilten Geschichte, die sich im Kleinbauerntum manifestiere, sowie der Schutz, den Tier-

halter∙innen gewähren sollen, legitimiere nicht per se Viehhaltung und -schlachtung. Außerdem

gehe sie primär von der Perspektive der Tierhalter∙innen aus und nicht von derjenigen der Tiere.

Dochdie Frageder tierischenAbhängigkeit undVulnerabilität sei ganz zentral sowie die Frage,was

den Tod, die Schlachtung des Tieres legitimiere: Die Beantwortung sei eben nicht aus der Perspek-

tive der Landwirrt∙innen zu bewältigen. Die Moralisierung des Kleinbetriebs, die Porcher vertritt,

sei letztlich nur eine Rationalisierung einer Tradition, deren Weiterentwicklung (beispielsweise

in Richtung tierlose Landwirtschaft oder schlachtfreie Landwirtschaft) man durch diesen Diskurs

verhindere (vgl. Delon 2017: 63–73).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

auszusprechen.67,68 Für diese Denkerin fußen ethische Erwägungen auf der menschli-

chen Begrenztheit und Verletzlichkeit: Trauer, Furcht und Stress seien Erfahrungen, die

uns mit anderen Lebewesen verbinden sollen. Der Wunsch, Leben zu schützen, beruhe

nicht lediglich auf abstrakten Idealen, sondern ebenso auf emotionaler Anteilnahme

– diese müsse moralische Untersuchungen beeinflussen. Das Subjekt denkt Pelluchon

dabei nicht als essenzialisierte Entität, sondern als verkörpert und in ständiger Relati-

on zu seinen Mitlebewesen: Sobald wir essen, atmen oder arbeiten, befinden wir uns

direkt oder indirekt (in Zeit und Raum) in Relation zu anderenmenschlichen und nicht-

menschlichen Lebewesen, schreibt Pelluchon (vgl. Pelluchon 2018: 24). Dabei möchte

sie Ethik über Wertschätzung begründet sehen und keine »morales du devoir« (2018:

251) formuliert wissen. Dies gelinge, wenn man sich für sich selbst öffne, indem man

bei dem anderen sei (»une ouverture de soi à partir de l’autre« (2018: 251)) und dessen

Anwesenheit auch leiblich erlebe (»un approfondissement du sujet qui éprouve dans

son coeur et dans sa chair cette présence d’un autre« (Pelluchon 2018: 251)). Gerade

Emotionen wie Angst, Fehlbarkeit und Verletzbarkeit werfen den Menschen auf seine

Körperlichkeit zurück, die er eben zugleich mit anderen Lebewesen teilt, weshalb sie

eine Brücke zu nichtmenschlichen lebendigenWesen bilden und darauf verweisen, dass

Menschen und nichtmenschliche Lebewesen die gleiche Welt bewohnen (vgl. Pelluchon

2018: 254).

Vor allem in der Tierausbeutung im Kontext der Massentierhaltungsindustrie spie-

gele sich der Umstand, dass die spätmoderne Gesellschaft ein sozioökonomisches Sys-

tem erschaffen habe, das die Menschen die Lebendigkeit von nichtmenschlichen Lebe-

wesen nicht mehr erkennen lasse, und demnach würden die Arbeitsbedingungen in der

Landwirtschaft und den Schlachthäusern die Dysfunktionen der Gesellschaft bezeugen,

schreibt sie (vgl. Pelluchon 2018: 15). Genau in diesem Bereich zeige sich, dass das Tier-

wohl nicht nur eine Frage von Tierrechten sei und nicht nur die Tiere selbst angehe, son-

dern gleichermaßendenBezugdesMenschen zu sich selbst betreffe:Die derzeitige Tier-

ausbeutung sei nämlich indessenMenschenausbeutung (vgl. Pelluchon 2017: 9, 13).

Anders als die Biodynamiker∙innen schließt sie aus ihrer Philosophie der »Verbun-

denheit« und »Wertschätzung«, dass Menschen Tiere nicht töten sollten. Dies sei nicht

nur eine moralische Handlung, sondern existenziell zu begründen, denn das Lebens-

recht von anderen Lebewesen zu leugnen, verweise auf den zeitgenössischenDrang, Le-

bendigkeit außerhalb der Sphäre des Menschlichen nicht anzuerkennen. Ziel solle je-

doch sein, eine Gesellschaft ohne Tierzucht anzustreben, da Tierzucht immer mit Aus-

67 Sowohl in Frankreich als auch in Deutschland nimmt Pelluchon an öffentlich-demokratischen De-

batten in den Medien teil (vgl. Westhof 2020).

68 Sie ist natürlich nicht die einzige Geisteswissenschaftlerin, die Tierrechte thematisiert, und es gibt

zahlreiche Vorläufer wie der bereits erwähnte Utilitarist Peter Singer, der 1975 mit Animal Libe-

ration die Tierrechtsbewegung maßgeblich beeinflusste. Ein weiterer bekannter Tierrechtler ist

TomRegan, der allerdings keine utilitaristische Position vertritt wie Singer und keineVerringerung

des Gesamtleidens anstrebt, sondern die Achtung der Würde von Einzelwesen, wie er in seinem

Hauptwerk The Case for Animal Rights (1983) schreibt. Überdies haben sich seit den späten 1980er

Jahren Tierrechtsbewegungen ausgebreitet, die die Massentierhaltung und die Pelzindustrie öf-

fentlichkeitswirksam anprangern (vgl. Petrus 2013: 19).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 325

beutung verbunden sei und dem Tod von Wesen, die eigentlich leben wollen (vgl. Pel-

luchon 2017: 90).69

Im angelsächsischen Raum argumentiert Cora Diamond wie Pelluchon, es komme

zunächst auf die Empfindsamkeiten an, die Menschen im Angesicht von Tieren entwi-

ckeln würden. In Bezug auf Tiere gehe es demnach nicht darum, stets neue analytische

Kategorien zu generieren, sondern das menschliche Ausgesetzt-Sein gegenüber der

Welt und demLeiden andererWesen anzuerkennen und als Ausgangspunkt für ethische

Reflexionen zu nutzen. Über unseren Leib, der lebendig und der Welt zugewandt sein

soll, könnten sich Menschen der Vulnerabilität annähern, die Menschen mit Tieren als

ebenfalls verkörperte Wesen teilen würden. Es gebe keinen Grund, diese Erkenntnis

als minderwertig gegenüber trockenen Fakten zu betrachten: »Is there any difficulty in

seeing why we should not prefer to return to amoral debate, in which the livingness and

death of animals enter as facts that we treat as relevant in this or that way, not as pres-

ences that may unseat our reason?« (Diamond 2003: 22). Für Gary Francione muss die

Einsicht in die Empfindungsfähigkeit eines Wesens, das ein Eigenbewusstsein besitzt,

zugleich dahin führen, dass es ein Interesse an der Aufrechterhaltung seiner Existenz

besitzt: Jedes empfindungsfähige Wesen sei sich seiner selbst bewusst und würde qua

dieses Bewusstseins ein Weiterleben anstreben. Biologisch gesehen sei Empfindungs-

fähigkeit kein Zweck an sich, sondern ein Mittel, um weiterzuleben und deshalb ergebe

es keinen Sinn, von einem Wesen zu behaupten, es sei zwar empfindungsfähig, habe

aber kein Interesse amWeiterleben (Francione 2008: 144).

In ähnlicher Tradition wie Pelluchon und Diamond argumentiert im deutschspra-

chigenRaum Jean-ClaudeWolf: Sympathien seien »moralisch relevant, insbesondere als

Motiv zur SorgeumandereWesen« (Wolf 2009: 349).Die alltäglichePraxis des Tierschut-

zes bestätige, »dass bereits die Sympathie mit (einigen) Tieren als Grundlage einer mo-

ralischen Handlung vieles (wenn auch nicht alles) leisten kann, und dass sich emotio-

nale Anreize nicht vollständig ersetzen lassen durch Gründe aus dem Intellekt« (Wolf

2009: 351). Jedoch solle – nimmtman affektive Resonanz zumAusgangspunkt ethischen

Verhaltens – eine Sympathieethik nicht gegen einen ethischen Rationalismus ins Feld

geführt werden. Wissenschaftlich begründete Vernunft diene der Korrektur von Sym-

pathien, könne diese aber nicht vollumfassend substituieren, denn »›kalte‹ Vernunft al-

leinmotiviert nicht zumHandeln« (Wolf 2009: 351). Sympathie ist dabei alsmehr als nur

ein sporadisches Einfühlen, sondern fußt auf einem SensusCommunis,demBewusstsein,

dass es auchdieEinzelperson etwas anzugehenhabe,wennesMitlebewesen schlecht ge-

he. Sie schaffe eine Disposition für »Sorge und Hilfsbereitschaft«, die auf der Vertraut-

heit »mit demWohl und Wehe eines Wesens« beruht, insofern gehöre zur »Tugend der

Sympathie« Übung (Wolf 2009: 352, 354).

69 Im deutschsprachigen Raum befürwortet die Publizistin und Philosophin Hilal Sezgin den Vega-

nismus aus der Tierrechts- und Klimaschutz-Perspektive. Während der Corona-Krise mischte sie

sich als Gastautorin im Zeit-Feuilleton in die öffentlich-demokratische Debatte ein: In einem Bei-

trag plädiert sie dafür, bei der Debatte über die Arbeitsbedingungen bei Tönnies und Wiesenhof

nicht den Aspekt des Tierelends zu übergehen; auch eine Neuregelung der Arbeitsbedingungen

in den Fleischfabriken beende das Elend der Tiere nicht, schreibt Sezgin (vgl. Sezgin 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Dieser kurze Umriss legt dar, dass die Debattenfront rund um Tiertötung, Veganis-

mus, Klimawandel und schlachtfreie Tierhaltung sich demDemeter-Milieu in den kom-

menden Jahren zunehmend aufdrängen wird. In diesemDiskussionsstrudel wird eben-

falls künftig die Verortung gegenüber Stammzell-Fleisch verlangt werden: Ist das La-

bor-Fleisch ein Lösungsansatz für das Erderwärmungsproblem, für die Abschaffung der

Massentierhaltung und für das kleine Portemonnaie der Fleischhungrigen?

Wahrscheinlich werden sich vermehrt Demeter-Landwirt∙innen finden, die sich der

schlachtfreien Tierhaltung annehmen, allerdings wird der Kuhdung und das Wesen

der Kuh innerhalb der Demeter-Bewegung derzeit weiterhin konsequent »sakralisiert«

(LeVasseur 2016: 114), so dass die tierfreie Landwirtschaft für Demeter in den kommen-

den Jahren nicht als Option anzusehen ist. Wie in diesem Kapitel dargelegt, deuten die

Entwicklungen im Gemüseanbau und unter Winzer∙innen auf eine gegenteilige Ten-

denz hin – Tiere gewinnen an Bedeutung im biodynamischen Verlebendigungsprozess

eines Standortes. Bisher wendet sich Demeter überdies vehement gegen das Bild der

Kuh als »Klimamonster« und »Klimakiller« und setzt dagegen, eine standortadaptierte

Rinderhaltung würde die Biodiversität des Grünlandes und den Humusaufbau fördern

sowie zur Kohlenstoff-Speicherung durchWeidelandschaften beitragen (Olbrich-Majer

2009/4; Poppinga 2021/2: 32). Wie auch Porcher befürwortet das Demeter-Milieu eine

artisanale, auf Interspezies-Beziehungen beruhende Landbauform, die häufig zugleich

technikfeindlich auftritt. Eine Position, die zuvorderst den Menschen als Förderer und

Beschützer überhöht, wie es beispielsweise die Arbeitsgruppe »Demeter-Nord« tut:

Domestikation können wir auch verstehen als Erlösung des Tieres aus seiner Determi-

niertheit, aus der Enge der Wildnis. Domestikation fördert beim Tier Bildsamkeit und

Lernfähigkeit, auf seiner seelischen Ebene: eine jugendliche Fähigkeit mit Perspekti-

ve der Entwicklung. Ohne Mitwirkung des Tierwesens wäre Gefährtenschaft mit dem

Menschen nicht möglich. Der Mensch gab dem Tier dafür ein Versprechen, für Pflege

bei Krankheit, für Schutz, Fütterung, Tötung und Arbeit zu sorgen. (Vorbereitungskreis

der Wintertagung Demeter-Norden 2021/2: 51)

Der Sektionsleiter der Landwirtschaftlichen Sektion am Goetheanum Ueli Hurter

spricht seinerseits angesichts der in veganen Kreisen geforderten Auflösung der

Mensch-Tier-Kulturgemeinschaft von einer »seelischen Verödung«. Erlebnisse mit

Tieren würden gar das Menschsein befördern: Die Gefühle, die beim »Empfinden der

Ruhe einer Kuh oder der Kraft eines Pferdes« über einen Menschen kommen würden,

würden zu einer vertieften Selbstbesinnung führen, die ein Ausschluss der Tiere aus

der Menschengemeinschaft, wie Veganer∙innen zuweilen fordern, verhindern würde

(Hurter 2020: 91).Die Landwirt∙innen seien keine nur auf ihre eigene Zwecke ausgerich-

teten Tierhalter∙innen, sondern, wie es der französische Ausdruck »éleveur« nahelege,

jemand, der das Tier »heraufhebt«, zu sich nimmt – »in sein Haus als Haustier« (Hurter

2020: 96).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 327

9.7 Zusammenfassung

Graf Carl von Keyserlingk erboste sich zu Beginn der 1920er Jahre darüber, dass der

Ackerbau »zu einem Glücksspiel geworden« sei und der Landwirt »das ererbte Ver-

wachsensein mit dem Boden« verlieren würde. Er und andere anthroposophische

Landwirt∙innen der ersten Stunde luden Steiner ein, einen landwirtschaftlichen Kurs

zu halten. Der Anthroposophie-Begründer willigte ein und legte damit 1924 den Grund-

stein der biologisch-dynamischen Landwirtschaft (vgl. Kapitel 4). Übersinnlich erkannt

habe der hellsichtige Steiner, dass vor allem dieHausrinder über ihreHörner kosmische

Kraft ansammeln würden und die Nahrung der Kuh zusätzlich durch den Verdauungs-

prozess veredelt werde. Es bestehe kein Zweifel daran, dass die Kuh das Astralische in

sich aufnehme und folglich kostbaren Dung ausscheide; einen Dung, der das Geistige

auf den Acker und die Felder bringe. Diese »übersinnlichen Erkenntnisse« Steiners

über die Kräfteströme des Kuhmistes prägten den Blick der Biodynamiker∙innen auf

die Rinder; sie erklären bis heute, weshalb sie in Hörnern Präparate herstellen, weshalb

stolz behornte Rinder die Demeter-Broschüren verzieren und weshalb sich Demeter-

Landwirt∙innen gegen das Bild der »Klimakiller-Kuh« wehren.

Wie zuvor im Kapitel über das Naturverständnis der Anthroposophie dargelegt

und zu Beginn dieses Kapitels bekräftigt wurde, wird Rindern im anthroposophischen

Kosmos überdies eine astralische und verträumte Daseinsqualität sowie Tieren allge-

mein ein seelisches Innenleben zugesprochen. Laut den Biodynamiker∙innen erlaubt

diese Erfahrung einer geteilten Gefühlsebene bei Mensch und Tier eine, wenngleich

eingeschränkte, so doch gelingende Kommunikation über Artengrenzen hinweg: Die

Tiere hätten zwar keine Sprache, aber über die durch das Sprechen vermittelte Ge-

fühlslage sprechender Menschen und eine ausdrucksstarke Körperhaltung könnten

sie Mitteilungen entschlüsseln; insofern würden Informationen über das Sprechen

und die physische Präsenz und Körpersprache transportiert werden. Überhaupt wurde

die Empfindsamkeit der domestizierten Hoftiere betont: Sie würden um ihre Kälber

trauern, sich freuen, seien verträumt, in sich ruhend, könnten streiten oder abweisend

reagieren.

Eine Landbaurichtung, die ihren Haustieren Empfindsamkeit und ein Sozialleben

zuschreibt, ist eher gewillt, Rahmenbedingungen zu schaffen, die den Tieren eine we-

sensgemäße – wie es in biodynamischen Kreisen heißt – Entfaltung zu ermöglichen.

Die anthroposophischen Tiervorstellungen kommen im Demeter-Richtlinienkatalog

zum Ausdruck, der Demeter-Tieren, anders als Tieren aus der biologisch-organischen

und konventionellen Haltung,mehr Fläche bereithält und beispielsweise Schwanz- und

Ohrenkupierungen sowie Enthornungen verbietet. (Ob diese Maßnahmen weit genug

gehen, kann in dieser Arbeit allerdings nicht eruiert werden).

WieTiere in einembestimmtenMilieugesehen,erlebt undbetrachtetwerden,bringt

spezifische Materialisierungen, wie eben tierwohlgerechtere Einrichtungen, aber auch

andere Beziehungsmuster hervor. Da Tieren eine astralische Qualität, Emotionen und

ein Sozialleben zugeschrieben wird, sensibilisieren sich Demeter-Landwirt∙innen ver-

stärkt für derenAusdruckund sindbereit, auf diesen zu reagieren sowie fördernddarauf

einzuwirken. Diese Sensibilisierungen können folglich anders gelagerte speziesüber-

greifende Bindungen hervorbringen. Wer im anthroposophischen Landbau tätig ist,

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

bekommt sozusagen Werkzeuge an die Hand, die ihn dazu anhalten sollen, vielschich-

tige Beziehungen zu seinem Umfeld zu entwickeln. Dabei werden insbesondere die

Hörner beachtet, umKommunikationssignale zu interpretieren.Die Hörner der Rinder

erweisen sich für Biodynamiker∙innen also nicht nur als ein Organ, das eine angebliche

kosmische Kraft in den Dung transferiert, sondern zugleich als ein Kommunikations-

mittel. Einig waren sich die Befragten überdies in der Annahme, die Sozialverhältnisse

seien in hohem Maße durch das hybride Mensch-Tier-Umfeld bedingt: Großräumige

Ställe und in sich ruhende Landwirt∙innenwürden das soziale Geflecht unter den Tieren

fördern und umgekehrt, d.h. die materiellen Bedingungen und artfremdes Verhalten in

ihrer Gesamtheit wirkten auf die Sozialität einer Herde ein. Die Gemeinschaft der Tiere

wird deshalb als nicht hermetisch von der Sphäre des Menschlichen abgetrennt erlebt

und diemenschliche Sphäre bildet sich nicht in Indifferenz gegenüber den Tieren: Beide

Sphären sind verschränkt und bilden fließende Übergänge, so dass Mensch und Tier

Teil ein und derselben Gemeinschaft sein können.

Nach biodynamischem Selbstverständnis mangelt es Tieren allerdings, anders als

demMenschen, an Selbstreflexion und abstraktemDenken. Tiere, so die Annahme, leb-

ten in einer ständigen raumzeitlichenUnmittelbarkeit. Sowohl in den einschlägigen an-

throposophischen Schriften als auch in den Interviews für die vorliegende Arbeit wur-

de dargelegt, der Mensch unterscheide sich von den Tieren durch sein Ich-Bewusstsein

und damit seine Fähigkeit, geistige Inhalte denkend zu durchdringen. Zwar seien Tiere

nicht wie Pflanzen, also gänzlich durch ihre astralische Gruppenseele bestimmt, son-

dern in einem größerenMasse individualisiert, aber eben nicht derart von ihrer Umwelt

emanzipiertwiederMensch. IndiesemGefüge, indemMenschenhöherekognitive Leis-

tungen zugesprochen werden, ist es nicht untypisch, auf Demeter-Landwirt∙innen zu

treffen, die für sich beanspruchen, sie könnten eine Individualisierung der Herdentie-

re bewirken. Ein höheres Maß an Individualisierung bedeutet im anthroposophischen

Milieu zugleich einen Gewinn an Freiheit – durch Erziehung und Züchtung eröffne der

Mensch demHaustier diese Perspektive.

Unter anderem dieses Stufenbewusstsein legitimiert aus Sicht der Biodynami-

ker∙innen das Schlachten von Tieren. In diesem Zusammenhang wird Tieren, anders

als Menschen, innerhalb der Anthroposophie die Wiedergeburt abgesprochen sowie

ein »Todes-Begriff«. Die Rechtfertigung des Tierschlachtens wird jedoch gesamtgesell-

schaftlich und in akademischen Kreisen zunehmend infrage gestellt, weshalb künftig

vermehrt Debatten um die Legitimierung von Fleischkonsum stattfinden werden. Zwar

wird derzeit bereits die schlachtfreie Nutztierhaltung innerhalb der Demeter-Land-

wirtschaft diskutiert, diese Position wird aber bisher lediglich am Rande vertreten. So

hat der Anthroposoph Ton Baars das Dissertationsprojekt vonMeyer-Glitza betreut, der

die Argumente für die schlachtfreie Landwirtschaft besprochen und sein Projekt in der

Zeitschrift Lebendige Erde der Demeter-Gemeinschaft vorgestellt hat. Wahrscheinlicher

ist aber, dass die schlachtfreie Landwirtschaft künftig häufiger debattiert wird als die

tierlose, da ein tierloser Standort dem Gedanken der Diversität und der kosmischen

Bedeutung des Kuhmistes zuwiderläuft und derzeit Überlegungen anstehen, wie der

Verlebendigungsaspekt durch Tiere in denWeinbau eingegliedert werden kann.

Darüber hinaus sind weitere wissenschaftliche Publikationen auszumachen, die auf

punktuell poröseGrenzen zwischen dembiodynamischenMilieu undder akademischen

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 329

Arbeit verweisen. Akademische Studien werden beispielsweise von den Nutztieretholo-

ginnen Anet Spengler oder Silvia Ivemeyer durchgeführt und publiziert. Für Spengler

muss eine anthroposophisch-biodynamische Haltung ihr Forschungsprojekt begleiten,

damit sie sichauf »dasWesen«desTieres ausrichtenkönne.Stehtdie anthroposophische

Weltanschauungzudringlich imVordergrund,besteht aber dieGefahr,dass dieBefunde

darauf hinauslaufen, Steiners Postulate zu bestätigen – denn letztlich ist die Demeter-

Landwirtschaft eingebettet in ein kosmisches Geschehen, in dem Rindern unter ande-

remüber ihreHörner eine kosmisch-spirituelle Bedeutung zukommt.Diese Sichtweise,

wird siedogmatischeingeführtundnicht als eindieRelationalität förderndesBild,bleibt

durch ihre Normativität und ihre weltanschaulichen Prämissen nicht mit den zeitge-

nössischen akademischen Wissenschaften vereinbar, da unüberprüfbar. Allerdings ste-

hen bei den Tierforschungen, von Forschenden, die der Biodynamik nahestehen, ohne-

hin nicht die biodynamischen Variablen im Vordergrund. Anders als bei der Präparate-

Forschung, in der ausdrücklich biodynamische Handhabungsfaktoren untersucht wer-

den,dreht sichdie Tierforschung allgemeiner umMensch-Tier-Verhältnisse,Milch- und

Fleischqualität sowie Zucht- oder Haltungsfragen. Gleichwohl wurde mit Blick auf den

Behaviorismus in diesem Kapitel auch festgestellt, dass eine nicht normative Sicht auf

Tiere schwerlich erreichbar ist unddieBiodynamik,die Tiere als beseelteWesenbetrach-

tet, in diesem Bereich für eine Tiersicht eintritt, die sie als Subjekte anerkennt und dies

unter Umständen zu einem Ansatz führen kann, der sich ummehr Tierwohl bemüht.

ImUmgangmit ihren Rindern, Schweinen,Hühnern oder Hunden berücksichtigen

biodynamische Praktiker∙innen also ihre Beobachtungen und Erfahrungen aus den tag-

täglichen Interaktionen mit den Tieren, aber wie in dieser Arbeit dargelegt, können da-

bei ebenso anthroposophische Erkenntnismethoden wie die Bildekräftemethoden oder

imweitesten Sinnedas übersinnliche Schauen gelegentlich eineRolle spielen.Letzterem

geht jedoch nur eineMinderheit der Biodynamiker∙innen intensiver nach.DieseGruppe

von Biodynamiker∙innen betont, dass anthroposophische Imaginationen, bei denen das

Einfühlungsvermögenunddessen spirituelle VertiefungdurchVisualisierungen,Mime-

sis und die Kommunikation mit angenommenen spirituellen Wesen im Vordergrund

stehen, zu einembesseren Verständnis für andere Lebewesen führenwürden, gar offen-

baren, dass Menschen mit anderen Lebewesen eine Bewusstseinsfähigkeit teilen, dem-

nach eine Verwandtschaft zwischen Menschen und anderen Lebewesen bestehe. Dabei

wird von den Praktiker∙innen durchaus problematisiert, dass nicht trennscharf festge-

legt werden kann,wie sich die Kühe tatsächlich verhalten undwie sie subjektiv interpre-

tiert werden, auch inwiefern die anthroposophischenKonzepte (die Kuh als verträumtes

Wesen) die Wahrnehmungsfolien mitbestimmen. Trotzdem bleiben Bildekräfteanwen-

der∙innen optimistisch: Es sei im »Wesentlichen« möglich, sich der Innenperspektive

eines Tieres, seinem Standpunkt, seiner Perspektive und wie es die Welt wahrnimmt,

anzunähern. Vor allem die Kerngruppe der »übersinnlich Schauenden« bleibt allerdings

nicht unbedingt bei erkenntnistheoretischen Vorbehalten stehen, laut denen es unmög-

lich sei, aus einer Erste-Person-Perspektive heraus zuwissen,wie es sich für ein anderes

Wesen anfühlt, dieses Wesen zu sein und Schmerzen, Trauer oder Freude zu empfin-

den. Allerdings scheinen die Praktiker∙innen im Alltag zumeist einen nicht absolutie-

renden sowie kontextgebundenen Zugang der Bildekräfteanwendung oder der anthro-

posophischen Beobachtungen zu pflegen, der nicht als wahrheitsgarantierend betrach-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

tet wird, sondern im Arbeitsalltag zu einer ästhetisch-relationalen Vertiefung beitragen

soll. Letztlich scheint es im Alltag der Praktiker∙innen im Hinblick auf Perspektivannä-

herungen ohnehin vordergründig um die Qualität von Beziehungen zu gehen und nicht

um epistemische Belange.

Erkenntnisse über die »Seinsweise« einer Tierart wollen geübte »übersinnlich

Schauende« zudem über den Kontakt mit der »Gruppenseele« erlangen. Die Grup-

penseele vereint Biodynamiker∙innen zufolge die arttypische Seinsweise, die alle Tiere

einer bestimmten Art aufweisen; sie soll das Urwesen einer Tierart repräsentieren.

Während nun die Gruppenseele die grundlegende Seinsweise der Tierart darstellt, sei

das Herdenwesen die sich lokal manifestierende seelische Dimension einer Herde. Sie

werde durch alle in einerHerde lebenden Tiere geformt und stehemit derHerde in einer

Wechselwirkung, weil sich das Herdenwesen mit Eingriffen in die Herde neugestalte.

Anders als die Gruppenseele bilde sie aber keine stabile Einheit. Besonders wenn Ein-

schnitte in dieHerdenkomposition anstehen, versuchen einige Landwirt∙innen, eine die

Arten transzendierende Kommunikation herzustellen und treten gedanklich in Kontakt

mit dem Herdenwesen. Über diesen Weg versuchen sie beispielsweise, den Tieren die

Nachricht über eine anstehende Schlachtung zu überbringen. Dem Herdenwesen wird

von einigen Auskunftspersonen umgekehrt die Fähigkeit zugesprochen, in Kontakt mit

den Hofmitarbeiter∙innen zu treten. Gelegentlich war in Zweiergesprächen oder Work-

shops davon die Rede,dass die Landwirt∙innen denRuf ihrer Tiere innerlich vernommen

hätten, wenn die Tiere sich zum Beispiel in einer misslichen Situation befanden.

Als ein partikulares Charakteristikum des Demeter-Landbaus hat sich herauskris-

tallisiert, dass Landwirt∙innen zu Raufutterfressern undMonogastriern eine Beziehung

entwickeln und gleichermaßen bei der Tierhaltung den ökonomischen Nutzen aus

dem Melken und der Fleischgewinnung berechnen. Während sich in der industriellen

Landwirtschaft dieMassentierhaltung und ihr siamesischer Zwilling, dermechanisierte

Schlachtprozess, durchgesetzt haben, versucht die Demeter-Landwirtschaft parallel zu

diesen Entwicklungen ein Gegenmodell anzubieten, wie in diesemKapitel ausdrücklich

am Thema Schlachtung verdeutlicht wurde. Tatsächlich ist die Verschränkung von in-

dustriellen Produktivitätsidealen eng mit der Erfindung der Schlachthöfe verschränkt:

Dort kamen erstmals Fließbänder zum Einsatz.Während der industrialisierte Schlach-

tungsprozess darauf abzielt, die Tiere zu entsubjektivieren, will ein Teil der Demeter-

Landwirt∙innen über die Hof- oder Weidetötung, die individuelle Begleitung der Tiere,

»übersinnliche« Interspezies-Kommunikation oder eine Danksagung eine angenom-

mene »weitere Dimension« einbringen, die dem Tier-Tod Sinnhaftigkeit verleihen soll.

Bezeichnenderweise, so scheint es, wird damit bewirkt, Tieren auch im Angesicht des

Todes nochmals verstärkt einen Subjekt-Charakter zuzuschreiben. Mit Blick auf die

Jagdanthropologie, über die sich erschließen lässt, dass Jäger∙innen gerade im Ange-

sicht des Erlegens eine lebendige Affinität gegenüber dem Tier erleben, konnte die

Frage aufgeworfen werden, ob diese Technik des Hineinversetzens womöglich eine

anthropologische Konstante ist.

Auf den vorherigen Seiten wurde argumentiert, das Sein domestizierter Tiere sei

nicht nur eine Frage der biologischen Ausstattung und Veranlagung, sondern ebenfalls

eine FragedermenschlichenKultur undWahrnehmung.Dabei bestimmenunterschied-

liche Wissenskulturen – sowohl die der Agrikultur und des alltäglichen Sozialgefüges

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag 331

als auch weitere ökologische und soziopolitische Dimensionen – das Tierleben mit. Die

anthroposophische Weltanschauung, die die biologisch-dynamische Landwirtschaft in

ihrerAusrichtungbeeinflusst, führt zueinemGeflecht, indemHoftierenbestimmteWe-

sensmerkmale zugeschrieben werden, so etwa ein astralisches Dasein (Beseeltheit), ein

geistiges Innenleben, aber kein Ich-Bewusstsein, jedoch wiederum ein Eingebunden-

sein in eine kosmisch-physischeMatrix. Diese Kosmologie schreibt sich in einen gewis-

sen Umgang und bestimmte betriebseigene materielle Realitäten ein, prägt Entschei-

dungen, begünstigt gewisse Kommunikationstechniken und spiegelt sich auch in Ent-

scheidungen über Leben und Tod.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009 - am 14.02.2026, 02:25:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

