9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

9.1 Tierische Gottheiten und der sozialhybride Mensch-Tier-Lebensraum

Die Geschichte der Beziehungen zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tie-
ren, ihre Interaktionen und die Zuschreibungen von Gesellschaften an Tiere sind kultu-
rell und historisch unterschiedlich gewachsen. Sie sind gepragt von religiésen Weltan-
schauungen, philosophischen Konzepten, biografischen Erfahrungen und seit dem 20.
Jahrhundert zunehmend durch wissenschaftliche Studien sowie 6konomisches Kalkiil.
Im transkulturellen und transhistorischen Vergleich nehmen Tiere in religiosen Weltan-
schauungen eine bedeutende Rolle ein. Mythologien, ikonografische Darstellungen und
die von Historiker-innen und Ethnolog-innen erforschten Verehrungspraktiken veran-
schaulichen die zahlreichen unscharfen und pordsen Trennlinien, die zwischen Men-
schen und Tieren sowie Gottern und Tieren gezogen wurden beziehungsweise werden.
Im antiken Griechenland wurden Wesen verehrt, die halb Gott, halb Tier waren, wie der
Gott Pan, der halb Mann, halb Ziege war. Im alten Agypten wurde Anubis, ein Gott mit
Hundekopf verehrt und in Indien ist seit Jahrtausenden Ganesha, der Gott mit Elefan-
tenkopf, besonders beliebt (vgl. DeMello 2012: 351f., 308).

Fir die ethnischen Minderheiten Amerikas und Australiens sind Totemtiere be-
zeugt, die die Genealogie von Ethnien mafgeblich beeinflussen sowie das soziale Leben
strukturieren. Allgemein kommt ausgewihlten Tieren innerhalb indigener Kulturen
eine besondere Bedeutung zu: Sie fungieren als Symbol, das auf unterschiedliche Clan-
Werte und Charaktereigenschaften verweist, oder sie haben eine bestimmte Aufgabe
bei der Welterschaffung oder -Erhaltung inne — entweder sehr direkt und konkret im
Rahmen von Opferritualen oder zumindest in den Mythologien. Beide Bereiche kénnen
sich auch tberlappen: Bei den Tlingit Nordamerikas beispielsweise wird der Rabe als
Erschaffungsgott und als Clan-Vorfahre verehrt. So wird er als Totemtier geachtet,
aber dennoch fiir spezifische Anlisse innerhalb von Opferritualen getdtet. In manchen
Kulturen werden Tiere zwar nicht direkt sakralisiert, ihnen kommt aber zumindest
die Rolle zu, enge Verbiindete von Géttern zu sein: Die gallische Géttin Epona wurde
beispielsweise angerufen, um Pferden Schutz zu gewihren (vgl. DeMello 2012: 34, 301,
304).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Schlielich lassen kiinstlerische und rituelle Gegenstinde sowie iiberlieferte Mythen
auf eine sehr frith ansetzende Haustierhaltung schliefRen, weshalb Haustiere nahezu als
Bestandteil der Menschheitsgeschichte gelten konnen. Einige Wissenschaftler-innen le-
sen die Begegnung zwischen Mensch und Tier, die mit der Domestizierung und Zih-
mung einherging, als eine verstirkte Ausdifferenzierung zwischen der Lebenswelt des
Menschen und des Tieres, zunichst vor allem in Europa, dem Nahen Osten und Asien:
Bedingt durch den Beginn der Nutztier-Haltung, das heifdt der Kontrollausiibung iiber
Tiere, teilte sich allmihlich die menschliche Perspektive auf das Tier in die Bereiche Kul-
tur und Natur. Mensch und Tier gehérten ab der Entwicklung der Landwirtschaft nicht
mehr der gleichen Lebenswelt an, sondern sie nahmen einen zunehmend ausdifferen-
zierten sozialen Raum ein (vgl. Bochme 2004: 16, 315; Serpell 2017: 82). Diese Ansicht wird
allerdings von anderen Geisteswissenschaftler-innen infrage gestellt: Tiere seien nicht
lediglich dem Willen der Menschen ausgeliefert, sondern der Lebensraum von Tier und
Mensch sei miteinander verwoben. Nicht nur hitten Menschen Pflanzen und Tiere ver-
indert, diese wiirden ebenso den Menschen verindern. Domestizierte Tiere wiederum
seien Sozialhybride, die auf eine kiinstliche Natur-Kultur-Trennung hinweisen (vgl. Sté-
panoff 2019: 4). Vor diesem Hintergrund wird im folgenden Kapitel herausgearbeitet, wo
Biodynamiker-innen ihre Tiere in ihrem kosmologischen und sozialen Geftige verorten,
wie sie mit ihren Hoftieren kommunizieren, interagieren, wie sie sie interpretieren und
welche Bewusstseins- und Gefithlsfihigkeiten sie ihnen zuschreiben. Es wird darum ge-
hen, was die Landwirt-innen von Tieren lernen und umgekehrt sowie was das Schlachten
eines Tieres impliziert.

9.3 Das Tier als Gegenstand der Kultur- und Sozialwissenschaften

Obwohl domestizierte Tiere und Wildtiere weitestgehend im Alltag der Menschen pri-
sent waren und sind, wurde das Themenfeld »Tiere als soziale Akteure« in den Sozial-
und Kulturwissenschaften bis weit ins 20. Jahrhundert iberwiegend ignoriert. Inner-
halb der Soziologie diskreditierte vor allem Goerge Herbert Mead diesbeziigliche For-
schungsprojekte. Er argumentierte, Tieren fehle die Fihigkeit, symbolisch zu denken
und zu kommunizieren, sprich Bedeutung auszuhandeln und deshalb kénnten sie kein
Gegenstand von kulturwissenschaftlichen Studien bilden. Geisteswissenschaftler-innen
urteilten ihrerseits iitberwiegend, Tiere seien sprachlose Wesen ohne Selbstbewusstsein
und davon abweichende Positionen witrden auf anthropomorphisierenden Projektionen
beruhen (vgl. Arluke, Sanders 1996: 80f.).

Auch die Kulturanthropologie fragte in ihren Anfingen zunichst nach der Rolle des
Tiers als Ressource, Ware oder Produktionsmittel. Anthropologische Studien sahen Tie-
re demnach primir als wesentlichen Bestandteil der menschlichen Okonomie und Oko-
logie, in deren Zentrum der menschliche Standpunkt und seine Handlungsrationalitit
stand. Typisches Beispiel sind die Forschungsarbeiten des Kulturmaterialisten Marvin
Harris, der vor allem die 6konomischen Griinde fiir die Zuneigung zu bestimmten Tie-
ren untersucht hat: Die Verehrung der Kuh in Indien und die Verbundenheit der Neu-
guineer mit Schweinen fithrt er in seinem Modell auf 6konomische Vorteile zuriick (vgl.
Harris 1989: 11f., 35f.).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Eine weitere zentrale, frithe Arbeit ist die von Evans-Pritchard aus dem Jahr 1940
zu den afrikanischen Nuer. Er beschreibt darin die besondere Zuneigung der Nuer ge-
geniiber ihren Nutztieren. Die Rinder dienten dabei nicht nur zur Nahrungsmittelsi-
cherung, sondern sie seien auch ein zentrales Bindeglied in sozialen Beziehungen; so
bestehe die Mitgift bei einer Hochzeit beispielsweise aus einer bestimmten Anzahl von
Kithen. Das enge Beziehungsgeflecht zu den Tieren werde tiberdies bei den Frauen durch
die Ubernahme des Kuhnamens von der Kuh, die sie melken, markiert; Minner hingegen
triigen einen Spitznamen, der an die Farbe oder die Form ihres Lieblingsochsen ange-
lehnt sei. Schliefilich seien sie aus den bedeutendsten Ritualen der Nuer nicht wegzu-
denken. Wie bei den meisten sozialen Interaktionen wiirden eine Reihe von Ambivalen-
zen das Verhiltnis zu den Rindern prigen, denn die Nuer seien darin geschicke, die Tiere
durch ihre Nihe fiir ihre Zwecke zu manipulieren (vgl. Evans-Pritchard 1940: 16f.).

In einer Studie zu Rinderherden bei den Lesotho in Siidafrika geht der Anthropo-
loge James Ferguson ebenfalls der Bedeutung der Rinder nach — vorrangig derjenigen,
die sie fiir Manner einnehmen. Er spricht von der Bovine Mysthique, um die Sozialbezie-
hungen der Menschen untereinander zu bezeichnen, die durch die Rinderhaltung mo-
delliert werden. Bei arrangierten Hochzeiten wiirden Herdentiere von der Familie des
Briutigams an die der Braut weitergegeben. Mdnner konnten dariber hinaus ihre Tiere
verleihen und iiber diesen Weg einen Patron-Status erlangen. Zwar kénnten Frauen von
Minnern Wertgegenstinde oder Geld verlangen, jedoch bleibe der Mann der Herr der
Rinder, weshalb diese ihm zusitzlich Macht und Autoritit sicherten: Die Rinder seien
eine Minnerangelegenheit. Dies erklirt Ferguson zufolge, warum die Rinderhaltung un-
ter den derzeitigen Bedingungen der wirtschaftlichen Globalisierung — entgegen man-
chen Erwartungen - in Siidafrika an Bedeutung gewinnt (vgl. Ferguson 1985: 6471f.).

Der Fokus dieser hier beschriebenen ethnografischen Arbeiten liegt vornehmlich
auf einer funktionalen Analyse der Tier-Mensch-Beziehung und weniger darauf, wie
durch Erfahrungswissen und Beobachtungen das domestizierte Tier konzeptualisiert
wird. Fungieren Tiere nicht direkt als bedeutender Subsistenzfaktor, wurde ihnen
symbolische Macht zugeschrieben: Sie dienen dem Menschen als Prestigeobjekt, Op-
fergabe oder Totem. In diesen Analyserastern bleiben Tiere vorrangig Objekte ohne
Handlungsmacht (vgl. Noske 2015: 327f.). Die referierten fritheren Arbeiten richteten
vor allem das Augenmerk auf die Sozialstruktur der Menschen und eruierten, welchen
sozio8konomischen Einfluss oder symbolischen Wert die Tierhaltung in menschlichen
Gesellschaften hatte. Diese Ethnografien, die vornehmlich das Sozialleben und Sub-
sistenzfragen des Menschen behandelten, leisteten einen nicht unerheblichen Beitrag
zum Verstindnis von soziékonomischen Dynamiken, doch seit Anfang der 1990er Jahre
werden Gemeinschaften breiter gefasst, indem das Feld des Sozialen zunehmend auf
nichtmenschliche Lebewesen und Aktanten ausgedehnt wird. Unter anderem angeregt
durch die Arbeiten von Bruno Latour kommen vermehrt Fragestellungen auf, die die
Handlungsmacht der Nichtmenschen beinhalten und den Verflechtungen zwischen
Menschen und Nichtmenschen nachgehen: Was leisten Tiere oder Maschinen fiir Men-
schen, welche Arbeit delegieren wir an sie und inwiefern sind sie Teil unserer sozialen
Netzwerke? Wie interdependent sind Menschen und nichtmenschliche Akteure oder
Aktanten? Welche Kollektive bestehen zwischen Menschen und Nichtmenschen? Was
ist das »Soziale«? Oftmals kénnen die Sozialwissenschaften ihren Gegenstand nicht

14.02.2026, 02:25:54.

243


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

klar umreiflen, da immer deutlicher wird, dass das, was »uns« ausmacht, eben nicht
lediglich eine aus Menschen bestehende Gesellschaft sein kann, sondern ein Zusammen-
schluss an unterschiedlichen, sich immer wieder neu konstituierenden Netzwerken,
Lebensknoten und Zusammenkiinften, die eben nicht stets menschlicher Natur sind.
Das Soziale ist demnach kein klar definierter Bereich, sondern wird viel eher durch
Begegnungen zwischen Lebewesen, Halblebewesen (wie Viren) und Dingen geformt
und hervorgerufen (vgl. Latour 2005: 7f.; 2021: 46, 63).

Donna Haraway beginnt ihr Buch When Species Meet mit dem Satz »ot hem never been
human« (Haraway 2007:1), als Anlehnung an Latour, der die Aussage »ot hem never been
modern« (Latour 1991) popularisiert hat. Haraway mdochte sich von der Idee verabschie-
den, der Mensch sei die Krone der Schépfung und plidiert dafiir, den Menschen als Teil
eines Geflechts von Lebewesen zu sehen, die miteinander interagieren. Sie will eine neue
Perspektive auf Lebewesen eroffnen, die unseren Umgang mit Tieren verindern soll:

[..] those who are ot h in the world are constituted in intra- and interaction. The part-
ners do not precede the meeting; species of all kinds, living and not, are consequent
on a subject- and object-shaping dance of encounters. Neither the partners nor the
meetings in this book [When Species Meet] are merely literary conceits; rather, they
are ordinary beings-in-encounter in the house, lab, field, zoo, park, oce, prison, ocean,
stadium, barn, or factory. As ordinary knotted beings, they are also always meaning-
making figures that gather up those who respond ot hem into unpredictable kinds of
»we«. (Haraway 2007: 4f.)

Haraway schreibt, sie interessiere sich fiir Companion Species, dabei wiirden die meis-
ten wohl an Hunde, Katzen oder tropische Fische denken. Aber sie denke zuvorderst
an historisch situierte Lebewesen, Menschen einbegriffen, an ein Becoming-with, an Al-
lianzen oder weniger harmlose Zusammenkiinfte, bei denen Lebewesen sich in einem
bestimmten Beziehungsgeflecht treffen. Gerade im Kontext der Globalisierung des 21.
Jahrhunderts sei das Aufzeigen von dynamischen Prozessen sinnvoller als eine starre Ka-
tegorienbildung' (vgl. Haraway 2007: 16f.). Daneben spricht sich seit den 1970er Jahren
der Philosoph Peter Singer gegen den Speziesismus aus, die Voreingenommenheit einer
Spezies gegeniiber anderen biologischen Gattungen zugunsten der eigenen Interessen.
Menschen seien nicht berechtigt, die Bediirfnisse von Wesen deshalb als geringer zu be-
werten, weil sie einer anderen Spezies angehéren wiirden (vgl. Singer 1996: 35).

Auch in neueren Ethnografien und soziologischen Arbeiten lisst sich eine Verschie-
bung der Schwerpunkte feststellen, beispielsweise wird vermehrt versucht, zu verstehen

1 Eine explizite Anlehnung an Haraway l3sst sich bei Risdnen und Syrjimaa finden, die ihre Arbeit
in ein Kontinuum der Gender Studies einschreiben: »In recent decades a thorough transformation
in societal research has taken place, as many groups that were previously perceived as being pas-
sive or subjugated objects have become active subjects. This fundamental reassessment, which
was first promoted by feminist and radical studies, has subsequently been followed by spatial
and material turns that have brought non-human agency to the fore. Human-animal studies be-
long to the same continuum, in the sense that they examine a previously ignored group of actors
and foreground non-human agency.« (Rdsidnen, Syrjimaa 2019: 1)

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

unter welchen Bedingungen Tiere in indigenen Kulturen, in Laboren oder in landwirt-
schaftlichen Tierhaltungskontexten zu Akteuren werden und welche Interspezies-
Kommunikation sich dort herausbildet. Zu nennen sind die Ethnologen Rane Willerslev
(2007, 2012), Viveiros de Castro (1998, 2004), Tim Ingold (1980, 1988, 2011) und Philippe
Descola (2011) fiir ihre Schriften iiber Ethnien im Amazonas und in den Polarregionen.
Die Soziologin Jocelyne Porcher und die Wissenschaftsphilosophin Vinciane Despret
(2007) legen ihrerseits den Fokus auf das Sozialleben, das Tiere untereinander und in
kooperativen Verhiltnissen zu Menschen pflegen. Die Soziologen Arnold Arluke und
Clinton Sanders (1996) untersuchen wiederum, welche Tier-Mensch-Interaktionen in
beruflichen Kontexten stattfinden und welche Formen von Stress sich darin entwickeln
konnen. Margo DeMello (2012), eine Kulturanthropologin, zeigt ihrerseits Perspekti-
ven fur die zeitgendssische Forschung auf, die Mensch-Tier-Beziehungen analysiert:
Wie Tiere gesehen und behandelt werden, bestimme auch der jeweilige gesellschaft-
liche Sinnzusammenhang, der innerhalb ein und dergleichen Gesellschaft zu einem
gegebenen Zeitpunkt unterschiedlichen Perspektiven unterliegen kann; der Soziologe
Frank Thieme schlussfolgert zum gleichen Thema: »Tiere widerfahren, sie erleben oder
erleiden hochst unterschiedliche Zuschreibungen« (Thieme 2015: 7).

Die vorliegende Arbeit orientiert sich an diesen Werken, die nicht nur die symbo-
lische und ékonomische Bedeutung von Tieren fiir den Menschen analysieren, sondern
ebenfalls Fragestellungen nachgehen, die die Beziehungen und Interspezies-Kommuni-
kation zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tieren zum Gegenstand haben,
wie sich diese materialisieren, und auch, welchen kontextuellen Anpassungen, Kontinui-
titen oder Neuinterpretationen sie diesbeziiglich unterliegen. Uber die biodynamischen
Binnendiskurse iiber Tierwohl, insbesondere im Hinblick auf das Schlachten, und un-
terschiedliche Anniherungspraktiken im hybriden Mensch-Tier-Sozialraum sollen sich
zudem Profil und Selbstverstindnis der Demeter-Landwirtschaft herauskristallisieren.

9.3 Das Tierverstandnis der Biodynamiker-innen
9.3.1 Tiere: Astralische Wesen

In biodynamischen Kontexten werden unterschiedliche Fragen in Bezug auf Tiere dis-
kutiert. Besitzen Hoftiere phinomenales Bewusstsein (beziehungsweise eine Seele oder
wie Anthroposoph-innen hiufig sagen »Astralitit«), haben sie ein Gedichtnis, haben sie
Handlungsmacht? Was heif3t es, Tiere zu vermenschlichen und welche Art von Gefiih-
len kénnen Haustiere ausdriicken und spiiren: Trauern Rinder, unterhalten sie Freund-
schaften und ein Verwandtschaftsleben? Welche Erfahrungen machen Menschen, die
mit Tieren arbeiten und umgekehrt? Die Antworten der Gesprachspartner-innen und der
biodynamischen Literatur fallen unterschiedlich aus und sind in eine Matrix von zeitge-
nossischen Debatten, biografischen Erfahrungen und anthroposophisch-weltanschau-
lichen Postulierungen eingebettet.

Die Position, dass die Hoftiere der Landwirt-innen ein affektives Innenleben, Emp-
findsamkeit — im anthroposophischen Jargon: Astralitit — erleben, wird iberwiegend
geteilt, wie in den folgenden Unterpunkten gezeigt werden wird. Dennoch werden ei-

14.02.2026, 02:25:54.

245


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

nige Konzepte und Zuschreibungen gelegentlich kontrovers diskutiert, und es bestehen
unterschiedliche Anniherungen an Tiere. Diese reichen von Alltagsbeobachtungen hin
zur Anwendung der in anthroposophischen Kreisen verbreiteten Beobachtungs- und
Einfithlungsideale sowie der Bildekriftewahrnehmung. Im nichsten Unterpunkt wird
sich zunichst den offiziellen Tierzuschreibungen, also dem institutionalisierten Stand-
punkt, zugewendet und im Anschluss werden die Feldberichte und Interviews mit den
Biodynamiker-innen erliutert.

Wie bereits im Zusammenhang mit dem anthroposophischen Naturkonzept darge-
legt, beinhalten Steiners Kategorienbildungen evolutionistische Konzeptionen sowie be-
stimmte Hierarchisierungen. Wobei Tiere eine Zwischenposition zwischen Pflanze und
Mensch einnehmen. Die Pflanze (wie auch das Tier und der Mensch) besitzt nach anthro-
posophischem Selbstverstindnis eine dtherische Komponente, im anthroposophischen
Sprachgebrauch auch »Lebendigkeit« genannt. Dariiber hinaus sei das Tier zusitzlich
mit Astralitit, also einer Seele ausgestattet. Pflanzen besitzen der Anthroposophie zufol-
ge zwar auch einen Astralleib, dieser sei jedoch nicht an den physischen Leib gekoppelt
und verweile in der Astralwelt. Tiere und Menschen sind Steiner zufolge stirker eman-
zipiert von ihrer Umgebung, der »3ufieren Welt« (GA 327: 32). Allerdings besitzen Tiere
nach anthroposophischem Selbstverstindnis kein selbstreflexives Ich, d.h. kein indivi-
duelles Ich-Bewusstsein und kein Ich-Konzept wie der Mensch. Sie seien zwar stirker
individualisiert als Pflanzen, aber nicht im gleichen MafRe wie der Mensch.

Anders als den Menschen betrachtet Steiner das Tier nicht als ein Wesen, das eine
Dreigliederung des Organismus aufweist, sondern lediglich eine Zweigliederung. Dem
Menschen attestiert Steiner, wie 1917 in seiner Menschenkunde Von Seelenritseln darge-
legt, eine Ausdifferenzierung in die drei Grundprinzipien Denken, Fithlen und Wollen,
diejeweils mit den von ihm bestimmten Gliedern korrelieren sollen: — das Nervensinnes-
system mit dem Denken, das Rhythmussystem mit dem Fithlen und das Stoffwechsel-
system mit dem Wollen. Beim Menschen stehe das Nervensystem, die bewusst im Kopf
stattfindende Denkleistung, in einer Polaritit zu den unbewussten Vorgingen des Stoff-
wechsels unterhalb des Zwerchfells; die Atmungsorgane und das Herz, also das rhythmi-
sche System, sollen ihrerseits beide Polarititen trennen (GA 21). Bei Tieren, schlussfol-
gert Steiner, sei diese Trennung durch das mittlere Glied nicht derart gewihrleistet wie
beim Menschen und deshalb spricht er beim Tier von einer »Zweigliederung des Orga-
nismus« (GA 327: 205). Die Zweigliederung fithre nun dazu, dass die Prozesse im Kopf
vorzugsweise sinnlich bestimmt seien. Er zementiert so einmal mehr seine Annahme,
das Tier sei, anders als der Mensch, nicht durchweg autonom von seinem Umfeld und
kein selbstreflexives Wesen — denn seine Sinne hitten es »mit kosmischen Kriften zu
tun« (GA 327: 206). Gelegentlich wird diese Unterteilung in Zwei- und Dreigliederung
im biodynamischen Milieu weiterhin vertreten.

Allerdings sind die Werke, die tiber die Tierthematik innerhalb der Anthroposo-
phie publiziert wurden, iiberschaubar. Im ifaust.de, Archiv des Forschungsrings, sticht
die innerhalb der Demeter-Landwirtschaft besprochene Publikation Mensch und Tier:
Fiinf Einblicke in ihren Wesensunterschied (1928, weitere Auflagen folgten 1954 und 1981)
hervor, die von Hermann Poppelbaum verfasst und von Giinther Wachsmuth und der
Naturwissenschaftlichen Sektion in Dornach herausgegeben wurde. Diese Abhandlung
gibt Einblick in die Attraktivitit, die das anthroposophische Mensch-Tier-Ideengebilde

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

und das anthroposophische Selbst- und Wissenschaftsverstindnis unter Umstinden
ausitben kann. Steiner nimlich bietet, anders als Darwin, eine Kosmologie an, in der
der Mensch im Zentrum steht. Wachsmuth lobt in seinem Vorwort das Buch, das nicht
wie die sich etablierende Naturforschung in einer »quantitativen Vermehrung« von
»Einzeltatsachen« verharre, sondern sich der »Kardinalfrage« der »Naturerkenntnis«
annehme sowie dem »trotz oder wegen Darwin noch immer ungeklirten Verhiltnis von
Tier und Mensch« (Poppelbaum 1928: 7).

In der Vorrede des Verfassers ist zu lesen, dass Poppelbaum die virulenten Debatten
rund um die Abstammungslehre mit Leidenschaft verfolgt habe, und er der Meinung
war, dass sie sich eigentlich in der ersten Dekade des 20. Jahrhunderts zugunsten von
Darwin geklirt hitten. Allerdings trat in Poppelbaums Leben »eine Wendung ein durch
die schicksalsentscheidende Berithrung mit Rudolf Steiner«, durch die er erkannt habe,
der Mensch sei nicht mehr »zufilliger Endpunkt der Tierreihe, sondern der Schwerpunkt
der Naturreiche« (Poppelbaum 1928: 9). Steiner erlaube es ihm, die Evolutionslehre auf
den Kopf zu stellen: Der Mensch sei nicht mehr der Endpunkt der Evolution, sondern
»ihr verborgener Quell«, das Urbild aus dem auch die Tierseele stamme (Poppelbaum
1928: 10). Die Menschenseele habe sich also nicht aus der Tierseele heraus entwickelt,
sondern andersherum: Die Tierseele sei im urzeitlichen Urbild des Menschen bereits an-
gelegt gewesen. Zugleich sei in der Menschenseele das Gottliche mikrokosmisch abgebil-
det. Poppelbaum schlussfolgert deshalb: Der Mensch konne mit der »ganzen Welt und je-
dem Wesen Zwiesprache« halten (Poppelbaum 1928: 10). Das Denken sei dem Menschen
unmittelbar gegeben, es sei demnach eine objektive Tatsache, denn »jegliche Erkennt-
nis ist ja mit einem geheimen Anfangsgliede an dies Zentrum gekettets, also »jederzeit
uranfinglich vorzufinden« (Poppelbaum 1928: 115) und mit dem All-Einen verbunden.
Da der Mensch iiber das Denken in einem »lebendigen Zusammenhang mit den Dingen
lebt«, kénne er auch die unsichtbaren Prinzipien wahrnehmen, die die Dinge um ihn
herum durchweben und gestalten (Poppelbaum 1928: 116).

Uber diese Zwiesprache und die iibersinnliche Anschauung habe Steiner, laut Pop-
pelbaum, feststellen kénnen, dass die »niederen Tiere« (ausgenommen sind hier Siu-
getiere und Warmbliiter wie Vogel) die Welt lediglich in symbolischen Bilderlebnissen
erfahren witrden, vergleichbar mit der Traumwelt von Menschen (vgl. Poppelbaum 1928:
109). Die Erlebniswelt dieser Tiere sei »bunt und mit mannigfachen suggestiven Qualiti-
ten durchwobenc, obwohl »viele Tierpsychologen der neueren Zeit« Tierhandlungen mit
einem Uhrwerk vergleichen wiirden — aber diese wiirden irren. Das Defizit dieser Tiere
ist aus anthroposophischer Sicht eher, dass sie nicht wie der Mensch durch das Wach-
bewusstsein und das Ich-Bewusstsein die Aufenwelt als gegenstandsbezogen erleben
konnten (Poppelbaum 1928:110). Unter anderem deshalb seien beim Menschen erkennen
und handeln getrennte Handlungen, wihrend diese »beim Tiere in das von einem Bilder-
lebnisse beherrschte Gesamtgeschehen zusammengezogenc« seien, eben dhnlich zu den
Traumerlebnissen (Poppelbaum 1928: 113). Tiere seien in der Regel mit ihrer Umgebung
verwoben, das Erkennen der Aufenwelt sei nahezu ein Erkennen durch den Leib. Beson-
ders Mollusken wiirden sich an ihre Umgebung anpassen, ihre Kérper seien wie eine Ver-
lingerung dieser Umgebung: Denn ihre Farbschattierungen seien eine Weiterfithrung,
eine Anpassung daran (Poppelbaum 1928: 105). Trotzdem unterligen ihre Bewegungen
und ihr Erleben nicht schematischen Abliufen, sondern besiflen innere Plastizitit: Es

14.02.2026, 02:25:54.

247


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

wiirden keine »starren Muster vor[liegen]«, sondern ihnen ligen »Typen zugrunde, die
sich variieren lassen« (Poppelbaum 1928: 113). Bei Vogeln und Siugetieren kénne man
zwar eine gewisse Autonomie von der Umgebung feststellen — Krihen wiirden beispiels-
weise zwischen Flinte und dem Stecken auf dem Riicken des Bauern unterscheiden —,
dennoch wiirden sie im Vergleich zum Menschen unverhiltnismiRig auf duflere Reize
reagieren und kénnten mehrheitlich keine Bedeutungszuschreibung zuordnen (Poppel-
baum 1928: 120).

Das ehemalige Vorstandsmitglied des Demeter-Verbandes, der anthroposophische
Tierarzt Wolfgang Schaumann (1924-2008), vermittelte ein dhnliches Tierverstindnis.
Zwar betont auch er, dass in den Tieren eine »Weisheit waltet; eine Intelligenz, die dem
Leben dient, das Leben der Tierart erhilt und férdert« (Schaumann 1988: 112), doch die
Tiere seien leiblich von ihrem Willensdrang bestimmt. Dies habe er nach Geburten beob-
achtet: »Wenn die Kuh nach der Geburt sich umsieht, nimmt sie das Kalb wahr, und so-
gleich entsteht ein starkes Dringen, mit dem Kopf zum Kilbchen hinzugelangen. Sie will
nicht nur sehen, sondern auch riechen und schmecken [..] Der ganze Leib ist ergriffen
von dem Willen, zum Jungen hinzugelangen [...]« (Schaumann 1988: 113). Die Tiere seien
innerlich von ihren Sinneserscheinungen durchdrungen; sie seien in ihre Umwelt einge-
bunden, »ihren Lust- und Unlustgefiihlen folgend« (Schaumann 1988: 114). Die Art, wie
sich Tiere in ihre Umwelt eingliedern, wiirden ihre Gliedmafien und Stoffwechselorgane
diktieren. Da der Mensch aber eine von seiner Umwelt emanzipierte, vorausschauende,
kalkulierende Intelligenz besitze, konne er diese zur Grundlage seines Handelns setzen
und in die Entwicklung von Tierarten lenkend eingreifen, beispielsweise im Rahmen der
Tierzucht (Schaumann 1988: 113f.).

Der Mensch zeichnet sich in diesen anthroposophischen Schriften durch seinen
emanzipierten Bezug zur Umwelt aus sowie durch sein Ich-Bewusstsein und seine Fi-
higkeit, Unsichtbares und die geistige Welt iiber das Denken abzutasten. Tiere wiirden
dies nicht vermégen, wiirden aber ein ausgeprigtes Gefiihls- und Innenleben besit-
zen. Im Verlauf der vorliegenden Arbeit wird an mehreren Stellen deutlich, dass diese
Sichtweise nicht singulir von Poppelbaum und Schaumann vertreten wird, sondern
weiterhin — wenngleich sie nicht ganzlich unumstritten ist - als Schwerpunktsetzung
innerhalb des biodynamischen Milieus im 21. Jahrhundert akzeptiert wird.

Dass der tierische Organismus durch seine Form- und Farbengestalt sowie seine
Gliedmafien »im ganzen Zusammenhang des Naturhaushalts drinnen« (GA 327: 58)
leben wiirde, hat Steiner ebenso im Landwirtschaftlichen Kurs vermittelt. Er dichtet dabei
ferner eine kosmologische Bedeutung und Einbettung hinzu, indem er auf die Plane-
teneinwirkungen verweist: So sei der hintere Teil des Rindes von Venus-, Merkur- und
Mondeinwirkungen durchdrungen und polar dazu stehe der Kopf und die Schnauze in
Verbindung mit der Sonne (GA 327: 58t.).

9.3.2 Rinder und ihre kosmosempfangenden Antennen

Da Haus- und Hoftiere (einige Biodynamiker-innen treffen keine begriffliche Unter-
scheidung) mit ihrer angenommenen seelischen Qualitit ein verbindendes Element
im Betrieb darstellen, kommt ihnen eine besondere Rolle bei der Hofgestaltung zu. Es
wurden Demeter-Richtlinien ausgearbeitet, die die Tiere und ihre Wesensart besonders

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

schiitzen sollen: Fiir Rinder liegt beispielsweise ein Verbot der »Enthronung« vor, die
HerdengrofRe bei Hithnern ist begrenzter im Vergleich zu anderen Landwirtschaftsfor-
men in Industrielindern und die Bienenhalter-innen miissen das Bienenschwirmen
ermoglichen, um nur einige Beispiele zu nennen (vgl. Geier, Fritz 2016: 102, 105). Wie
fiir die Anthroposophie charakteristisch, orientiert sich die Demeter-Leitung an dem
von Steiner vorgeschlagenen »holistischen« Blick auf Tiere. Nicht das sezierte Knochen-
geriist gelte es zu studieren, sondern »den Haushalt der Natur« und die Umwelt des
Tieres — nur so konne man das Tier und die Natur verstehen. So vermittelte Steiner:
»wenn man hinsieht auf dasjenige, womit das Tier in einer ganz unmittelbar intimen
Wechselwirkung steht« (GA 327:198).

Besonders beachtet werden die Hausrinder? in der biodynamischen Landwirtschaft;
ihnen kommt nach biodynamischem Selbstverstindnis die Funktion zu, den Hoforga-
nismus zu harmonisieren — durch ihre ruhige Wesensart einerseits, aber auch durch ih-
ren wertvollen Dung. Steiner tiberh6ht im Landwirtschaftlichen Kurs den Verdauungspro-
zess der Kuh, dessen Vorziiglichkeit man vor allem an den Hornern und Klauen ablesen
kénne. Des Weiteren konzentriere sich in den Hérnern eine kosmische Kraft, die den
vorhandenen Hoforganismus nihre, indem sie sich iiber die Verdauung mit dem aus-
zubringenden Mist vereine. In diesem Sinne wird im folgenden Auszug von Steiner die
Kuh als Wesen gedeutet, welches das Astralische in sich aufnimmt:

Die Kuh hat Horner, um in sich hineinzusenden dasjenige, was astralisch-atherisch ge-
stalten soll, was da vordringen soll beim Hineinstreben bis in den Verdauungsorga-
nismus, so daf viel Arbeit entsteht gerade durch die Strahlung, die von Hérnern und
Klauen ausgeht, im Verdauungsorganismus. [..] Etwas Lebenstrahlendes, und sogar
Astralisch-Strahlendes haben Sie im Horn. Es ist schon so. Wiirden Sie im lebendigen
Kuhorganismus herumkriechen kénnen, so wiirden Sie, wenn Sie drin wiren im Bauch
der Kuh, das riechen, wie von den Hoérnern aus das Astralisch-Lebendige nach innen
stromt. Bei den Klauen ist das in einer ahnlichen Weise der Fall. (GA 327: 97f)

2 Wenngleich Erliuterungen tiber Rinder im Vergleich zu anderen Nutztieren den Landwirtschaft-
lichen Kurs dominieren, werden Fragen der Tierhaltung wiederum im Gegensatz zum Pflanzen-
anbau nur peripher von Steiner behandelt. Zander vermutet, dies zeige, dass Steiner die Schwer-
punkte auf die betriebswirtschaftliche Situation der Keyserlingks abgestimmt habe. Beispielswei-
se fithre Steiner seine Ansichten iiber Riibbennematoden —ein konkretes Problem, das in Koberwitz
vorherrschte —detailreich aus, wahrend Fragen der Viehwirtschaft nachrangig behandelt werden
(vgl. Zander 2007: 1595f.). Liest man allerdings den Fragenkatalog, den der Graf Carl von Keyser-
lingk einen Monat vor Kursbeginn an Steiner (ibermittelt hatte, lasst sich ein Interesse an Tierwohl
und Tierzuchtfragen seitens des Grafen feststellen: Er stellte Fragen bzgl. Uberbeanspruchung und
Kastration von Tieren, kiinstlicher Befruchtung, den Gestirneinfliissen bei der Haustierzucht so-
wie, inwiefern das Urtier tierische Arten gepragt habe. Auferdem berichtet der Neffe des Grafen,
Alexandervon Keyserlingk, dass sein Onkel sich von dem tiblichen Vorgang, jedes Jahr1.000 Milch-
kithe zu kaufen, es »abzumelken«und wieder als Schlachtvieh zu verkaufen, loslésen wollte. Kran-
ke Rinderbestande aufgrund von Leistungsfiitterung und noch kursierender Tuberkulose wurden
ebenfalls beobachtet (vgl. Koepf; Plato 2001: 18, 33). Die Themenschwerpunkte hitten demnach
gleichermafen anders gelagert sein konnen.

14.02.2026, 02:25:54.

249


http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA327.pdf#page=97&view=Fit

250

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Die Horner der Kiihe sind demnach laut Steiner eine Art kosmische Antenne, die die Aus-
scheidung veredelt. Der Kuh-Mist wird dabei zur Grundlage fiir die Etablierung eines
anzustrebenden kosmischen Gleichgewichts im gesamten landwirtschaftlichen Okosys-
tem, das letztlich ebenfalls gesundheitsférdernd auf den menschlichen Korper wirken
soll, der von biodynamischen Erzeugnissen gendhrt wird. In diesem Sinne bilden fir
Steiner Kithe buchstiblich die Grundlage fiir die biodynamische Landwirtschaft: Das
Geistige soll durch ihren Mist harmonisiert werden (vgl. LeVasseur 2016: 122).

Aber nicht nur die kosmisch strahlenden Hérner reichern im biodynamischen Kos-
mos den Mist an, sondern ebenso deren Einfluss auf die Gehirnaktivitit. So korreliert
Steiner im Landwirtschaftlichen Kurs das Gehirn und den Darm der Kuh und schreibt:
»die Hirnmasse ist einfach zu Ende gefithrte Darmmasse« (GA 327: 201). Diese Analo-
giebildung resultiert moglicherweise zum einen aus einer wahrgenommenen optischen
Ahnlichkeit von Gehirn- und Darmwindungen, also eine Analogiebildung aufgrund von
Form-Aquivalenten, zum anderen ist sie vermutlich auf das Zweigliederungsmodell zu-
rickzufiihren, das besagt, Kopf und Bauchbereich stiinden in engem Austausch. Nach
dieser Logik wird letztlich die Gehirnaktivitit mit in das Ausscheidungsergebnis einbe-
zogen, Darm und Hirn veredeln demnach gleichermafRen den Mist.

Diese harmonisierende Funktion der Kiihe bleibt auch im 21. Jahrhundert ein bedeu-
tungsvolles und viel besprochenes Element innerhalb der biodynamischen Bewegung.
So schreibt Hurter, Leiter der Landwirtschaftlichen Sektion am Goetheanum, Kithe wiir-
den die auf einem Hof vorhandenen Substanzen durch ihr Traumbewusstsein ordnen:

Der Strom an Substanzen, der im Betrieb zirkuliert, kommt als Futter zu den Tieren,
im Wesentlichen zu den Kiithen. Diese unterziehen dieses Futter, wenn sie wieder-
kauen, einer »kosmisch-qualitativen Analyse«. Das heifdt, das Futter wird sinnlich und
physiologisch beim Fressen und Verdauen umfassend wahrgenommen. Dabei lebt
die Kuh nicht in einem Wachbewusstsein, sondern in einer Art Traumbewusstsein.
(Hurter 2014: 35f.)

Auf einen dhnlichen Exzeptionalismus der Kuhhdrner wird im Priparate-Leitfaden des
Demeter-Verbandes verwiesen, in dem die Bedeutung des Hornmist-Priparates da-
durch erklirt wird, dass die pflanzliche Nahrung, die als Kuhfladen ausgeschieden wird,
»wahrend des intensiven Verdauungsvorgangs« im »Organismus der Kuh von organi-
schem und seelischem Leben durchwirkt« werde. Mit ihrem »Nerven-Sinnes-System
erleben« die Rinder »traumhaft die im Fressen und Kauen und Verdauungsvorgang
freigesetzten Sinnesqualititen des Futters« (Sax 2004: 5).

Auch Dorian Schmidt gibt an, das Rinder-Bewusstsein iiber die Bildekriftemetho-
den erforscht zu haben und kommt zum gleichen Ergebnis wie Steiner: »Das Bewusst-
sein des Rindes in der Kopfregion, sein seelisches Erleben dort, wird durch die Horner-
Hiillen nach unten in den Leib hineinreflektiert« (Schmidt 2016:14). Weiterhin paraphra-
siert er Steiner, wenn er angibt, seine Betrachtungen hitten erwiesen, die Kuh besitze
ein ausdifferenziertes Verdauungssystem, in dem Eindriicke verarbeitet werden konn-
ten, die weit iber das hinausgingen, was der Mensch im Alltag durch sein Denken ver-
arbeiten konne. Ferner wiirde die Kuh tiber die Verdauung freiwerdende Bildeprozesse
erleben und mit kosmischen Vorgingen verschrinkt sein (vgl. Schmidt 2016: 14).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

In seinem enzyklopidischen Werk Sdugetiere und Mensch beschreibt ebenso der goe-
theanisch orientierte Forscher Wolfgang Schad die angenommene Qualitit der Horner
und des Stoffwechsels der Huftiere allgemein, die die »Gesamtorganisation« bestimmen
sollen (Schad 2012: 45). Er geht, wie andere Anthroposoph-innen auch, davon aus, dass
sich Verdauungsprozesse insbesondere an den Hornern abbilden. Der Bulle beispiels-
weise habe eben deshalb kiirzere und dickere Horner, weil es zu Stauvorgingen beim
Stoffwechsel komme. Seine Horner sollen eine Selbstdarstellung vermitteln, wihrend
die Horner der Kuh offener seien, offener fiir die Belange der anderen Herdenwesen und
der Kilber (vgl. Schad 2012:369, 376). Auch er ist der Ansicht »eine Kuh wacht nie [...] voll-
kommen auf« (Schad 2012: 47). Anders als beispielsweise Nagetiere, die ein hellwaches
sinnesaktives, aufgewecktes leibliches Dasein erleben sollen, seien Huftiere gemachlich
und in sich gekehrt: »Nur wie ein Schleier scheint der halbbewusste Blick einer Kuh die
Umwelt wahrzunehmen« (Schad 2012: 1102). Der Anblick eines Wiederkiuers strahle ein
»ruhiges Wohlgefiihl aus«. Wie durchgehend die Kuh von ihrem Verdauungsprozess be-
stimmt sei, lese sich unter anderem an den Zihnen ab: Ihr fehlen die Schneide- und Eck-
zihne, sie rupft, statt zu beiflen — das Gras gelange unzerkaut in den Magen; nur Huf-
tiere, die »immerwihrende Optimisten« seien, konnen derart unverdauliche Nahrung
verschlingen (Schad 2012: 49, 1108).

Der von der Kuh stammende Mist ist fiir Anthroposoph-innen folglich besonders
wertvoll — er soll durchzogen von den Kriften des jeweiligen Standortes, des ganzen
Kosmos sowie der dort lebenden Rinder sein und kénne deshalb auf Pflanzen besonders
vitalisierend wirken. Zucht, Haltung und Fiitterung werden dementsprechend so ein-
gerichtet, dass die »Kuhherde zum Verdauungspol des ganzen Hoforganismus« wird;
dieses Verstindnis spiegelt sich zuweilen in der architektonischen Gestaltung der Ho-
fe, denn viele Kuhstille befinden sich in der Mitte eines Demeter-Betriebs (Hurter 2014:
35£).

9.3.3 Die Demeter-Richtlinien

In den Demeter-Richtlinien sind die Haltungsbedingungen, die teilweise auf einer an-
throposophischen Grundlage fuffen und nach Steiners Tod erheblich weiterentwickelt
wurden, festgehalten. Diese Richtlinien verhelfen biodynamischen Idealen dazu, sich in
der Landbaupraxis und den architektonischen Begebenheiten zu spiegeln und zu ver-
ankern. Wer den verbindlichen Teil der Auflagen nicht einhilt, darf seine Ertrige nicht
unter dem Demeter-Priifsiegel vermarkten. An erster Stelle weist der Richtlinien-Ka-
talog von Demeter International die Lesenden unter dem Punkt »Viehhaltung« auf die
Beseeltheit des Tieres hin:

Das Tier als beseeltes Wesen ist als Haustier besonders auf unsere Obhut angewiesen.
Leitlinie des tdglichen Handelns sollte sein, ihm die nétige Firsorge angedeihen zu
lassen und ihm gleichzeitig spezifische wesensgemafie Entfaltungsmoglichkeiten zu
schaffen. Physische und psychische Ungleichgewichte wollen rechtzeitig erkannt und
vorsorgend ausgeglichen werden. Stetige, wache Betreuung des Tieres ist dafir Vor-
aussetzung. (Demeter-International 2018: 16)

14.02.2026, 02:25:54.

251


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Diese Forderung soll kein abstraktes Bekenntnis bleiben, sondern sich in den folgenden
Abschnitten in spezifische Vorgaben und (Soll-)Richtlinien ibersetzen. Zudem werden
die Landwirt-innen dazu angehalten, einen sozialen Umgang mit allen Hofbeteiligten
anzustreben und 6kologisch orientiert zu wirtschaften. Demnach soll beispielsweise der
Tierbesatz an die klima- und standortbedingten Moglichkeiten der Futtererzeugung an-
gepasst werden. Mindestens 50 Prozent des Futters muss vor Ort oder in einer Demeter-
Betriebskooperation hergestellt werden und die Landwirt-innen werden dazu angehal-
ten, die Rinder itberwiegend mit Griinfutter und Heu zu fiittern. Eine ganzjihrige Stall-
und Anbindehaltung ist dariiber hinaus nicht zulissig. Die Tiere diirfen nicht von na-
tiirlichem Licht ferngehalten werden und miissen mindestens einen Auslaufbereich zur
Verfiigung haben. Idealerweise sollen die Tiere im Sommer tiglich auf die Weide diirfen,
im Winter zweimal wochentlich (vgl. Demeter-International 2018: 17, 23, 24).

Uberdies sollen iiber die Richtlinien bestimmte Ideale des Tierwohls umgesetzt wer-
den, die sich durch architektonische Mafinahmen konkretisieren sollen. Dementspre-
chend werden die Landwirt-innen dazu angehalten, einige Merkmale beim Stallbau zu
beriicksichtigen: Die Liegeplitze der Rinder sind beispielweise mit Einstreu zu versehen,
ein iber 50-prozentiger Spaltenbodenanteil ist nicht gestattet und die Zahl der Fress-
und Liegeplitze soll mit der Anzahl an Rinder im Stall abgestimmt werden (Demeter-
International 2018: 19).

Laut den Richtlinien sind die Hérner »Teil der Ganzheit des Kuhwesens«, weshalb
der Katalog festhilt, dass »das Enthornen von Tieren und enthornte Tiere« auf dem Hof
»nicht gestattet« sind (Demeter-International 2018: 20). Diese Bestimmungen gelten
nicht lediglich fiir Rinder, sondern ebenfalls fiir andere Raufutterfresser wie Schafe
und Ziegen. Fiir Schweine hilt der Richtlinienkatalog ein Verbot des Schwanz- und
Ohrenkupierens sowie des Zihneschleifens fest. Zur »Verbesserung der Sozialstruk-
tur« soll der Betrieb im Rahmen der Gefliigelhaltung zwei Hihne pro 100 Legehennen
vorsehen und es sollen unter anderem geniigend »Sandbademéglichkeiten und Mog-
lichkeiten zum Sonnenbaden« eingerichtet werden. Die Demeter-Richtlinien schreiben
zudem vor, dass jegliche Manipulation des Tieres wie das Schnabelkiirzen, Schnabel-
touchieren oder die Kastration untersagt sind (vgl. Demeter-International 2018: 21).
Unter dem Punkt »Arzneimittelbehandlung von Tieren« steht, dass Naturheilverfahren
vorzuziehen und Antibiotika nur unter Anweisung eines Tierarztes anzuwenden sind.
Wachstumshormone sind prinzipiell nicht erlaubt (vgl. Demeter-International 2018:
31f).

Uberhaupt wird in den letzten Dekaden besonders die Tier-Mensch-Beziehung in-
nerhalb der Demeter-Landwirtschaft und dementsprechend in den Anweisungstexten
des Demeter-Verbands thematisiert. Der Mensch habe einen wesentlichen Einfluss
auf das Tierwohl, hilt der Werkzeugkasten fir die horntragenden Milchkiihe fest, und emp-
fiehlt: Die Betreuungsperson miisse eine stabile Rangordnung unterstittzen und soziale
Gruppenbildungen in der Herde im Blick behalten. Sie soll einen sicheren und ruhigen
Umgang begiinstigen; Vertrauensbildung konne dadurch beférdert werden, indem bei-
spielsweise wenig Personalwechsel stattfindet und direkt nach der Geburt Kontakt zu
Jungtieren hergestellt wird. Fiir ein reibungsloses Herdenmanagement seien ebenfalls
die Betriebsleiter-innen zustindig sowie fiir eine rindergerechte Stalleinrichtung (vgl.
Johns; Miick 2019: 45f.).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag
9.3.4 Die biodynamische Kuh im Alltag

Der Leiter und Dozent an der biodynamischen Landbauschule in Rheinau Martin Ott®
geht in seinem schweizweit* iiber anthroposophische Kreise hinaus vielfach besproche-
nen Buch Kiihe verstehen —eine Partnerschaft beginnt auf das Sozialleben von Kithen ein, wie
er es in seinem landwirtschaftlichen Betrieb erlebt hat. Durch Otts Position als Schullei-
ter und seine Prisenz in den Medien ist seine Darlegung als nicht rein informelle Per-
spektive einzustufen, sondern vornehmlich als institutionalisierter Standpunkt.

Wie bereits mehrfach unterstrichen, kommt den Hornern der Kithe bei Biodynami-
ker-innen eine besondere Funktion zu und Landwirt-innen nehmen an, dass das auch
im sozialen Leben der Kithe untereinander der Fall sei. Ott geht davon aus, dass die Kuh
eher schlecht sieht und wahrscheinlich nur die Grundbewegungen und die Umrisse eines
Korpers wahrnehmen kann. Gerade deshalb seien die Horner wichtig, um visuell Kon-
takt herzustellen. Kithe haben ihm zufolge ein differenziertes Ausdrucks- und Sozialver-
halten und kénnen tiber ihre Kopfhaltung und folglich ihre Horner tiber eine beachtliche
Distanz hinweg Befindlichkeiten mitteilen: Sie wiirden iiber die Hérner Zuneigung und
Abneigung ausdriicken, es Artgenossen erlauben niherzukommen oder sie wegdriicken.
Wihrend die Rinder untereinander sich eher schematisch, quadratisch wahrnehmen,
konnten Dank der Stellung der Horner dennoch partikulare Signale mitgeteilt werden.
Das Horn werde tiberdies fiir sozial-korperliche Interaktionen angewendet, beispiels-
weise, um den Korper zu reinigen und um sich gegenseitig den Riicken zu kratzen. Aber
Kithe wiirden sich nicht nur gegenseitig mit den Hérnern den Riicken kratzen, er habe
erstaunlicherweise beobachtet, wie Kithe bisweilen sogar mit ihrem Horn einer Freun-
din die Augen ausputzen. Fiir ihn ist dies ein eindeutiges Zeichen sozialer Kompetenz,
denn man miisse bedenken, wieviel Vertrauen es bediirfe, um eine andere Kuh an eine
derart empfindliche Stelle heranzulassen (vgl. Ott 2011: 60f.).

Ott vertritt die Ansicht, Horner seien unabdingbare Kommunikationsinstrumente,
die vor allem einen sozialen Austausch erméoglichen wiirden, und sie seien keine Kampf-
instrumente, wie vornehmlich, aber seiner Meinung nach filschlicherweise, angenom-
men. Sie befihigen die Kuh aus Otts Sicht dazu, eine hochdifferenzierte soziale Sprache
zu pflegen und sofort Konflikte zu l6sen, bevor es zum Kampf kommen miisse, so wiir-
den iiber die Horner Bewegung, Aktion und Reaktion mitgeteilt. Dies wiederum ermog-
liche der Kuh, eine individuelle Entwicklung und Ausdrucksfihigkeit auszubilden, was
Ott zufolge letztlich zu einem inneren Ausgleich bei den Rindern fithre (vgl. Ott 2011:
65). Der Schulleiter betont in seinem Buch also vorrangig die sozialen Fihigkeiten der
Kithe und bezweifelt auch keineswegs, dass Freundschaften zwischen Kithen entstehen
konnen. So gibt er an, beobachtet zu haben, wie Kiihe, die iiber ein halbes Jahr getrennt
lebten, ihre Freundschaften wieder aufnahmen, sobald sie wieder in der gleichen Herde

3 Mit Martin Ott fand ein langeres Treffen am17.3.2018 in Rheinau statt. Es handelte sich dabei nicht
um ein formelles Interview; er verwies mich auf sein Buch und fiihrte ein lingeres informelles Ge-
sprach mit mir.

4 Rezensionen u.a. auf Umweltnetz-Schweiz (Stiftung Umweltinformation Schweiz, [124]), in der
Wochenzeitung (Dyttrich, [125]) und in der NZZ (Krebs und Hober, [126]).

14.02.2026, 02:25:54.

253


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

lebten. Damit Kuh-Freundschaften gelebt werden kénnten, bediirfe es allerdings eines
kuhgerechten Stalls, der ein moglichst reibungsloses Sozialleben fordere:

In einem guten Freilaufstall mit geniigend Platz kdnnen Freundinnen diese Freund-
schaften wunderbar ausleben, indem sie sich kérperlich nahe sind, indem sie sich ge-
genseitig belecken, indem sie »Kopf an Kopf« nebeneinanderliegen. Auf der Weide
fressensie beieinander, haben mehr Kérperkontakt zueinander als andere Kiihe, es be-
steht eine wirkliche Freundschaft. (Ott 2011: 102)

Auch andere Landwirt-innen betonen, dass der Standort und die Rahmenbedingungen,
in denen sich die Tiere befinden, deren Méglichkeit mitbestimme, sich in ein soziales
Gefiige einzubringen. Ein pensionierter Biodynamiker, der trotzdem weiterhin auf dem
Betrieb aushalf, gab an, auf der Weide® sei immer hinreichend viel Platz, damit Rinder
reibungslos nebeneinander fressen und ruhen kénnten. Der Laufstall hingegen sei nicht
unbedingt ein geeignetes Umfeld fiir Rinder: Wenn rangschwache Kithe im Laufstall in
Ruhe verdauen wollten, wiirden sie oftmals von ranghéheren geschubst und bedringt
werden. Vor allem das schwichere Tier brauche Platz, deshalb sei er wider Erwarten
nicht gegen die Anbinde-Haltung. Als er noch einen Anbinde-Stall gehabt habe, erliu-
terte er, habe weniger Stress in der Herde geherrscht, weil jede Kuh sich in Ruhe ihrem
Futter zuwenden konnte.® Freundschaften gebe es in seiner Herde, aber als besonders
solidarisch habe er Herden dennoch nicht empfunden. Die festgestellten Freundschaf-
ten seien zumeist eher »schicksalhaft« entstanden, also nicht durch vielschichtige Sym-
pathien bedingt gewesen. Er habe beobachtet, dass letztlich Freundschaften durch be-
stimmte Konstellationen hervorgerufen werden wiirden. So pflegen beispielsweise zwei
Kithe, die gemeinsam in einer Herde eingefithrt wurden, in aller Regel eine besondere
Verbindung, aber es handele sich hierbei um zufillig entstandene Allianzen. Ein Kon-
zept von Gerechtigkeit, wie es sich beim Menschen herausgebildet habe, hitten die Rin-
der nicht, und deshalb wiirde er deren Verhalten auch nicht moralisch bewerten: »Die
leben halt ihre Herdenstrukturg, so seine Sichtweise. »Das Gebot der Fairness gibt es in
der Herde nicht. [...] Die Kuh will nicht gut sein, sie lebt einfach ihre Empfindung« (I-5,
5.5.2019 und Feldbericht 4.5.2019).

Anders als von Ott wurden von diesem Landwirt die sozialen Beziehungen nicht als
grundsitzlich kooperativ bewertet. Wie der Landwirt jedoch eingangs betonte, kénnten
Rangkimpfe durch beengte Stallungsverhiltnisse, menschliche Fehlhandlungen oder
allgemeine Stressbedingungen auf einem Hof ausgelst werden. Insofern war er nicht

5 Weidehaltung bei Milchkithen wird in Deutschland in der konventionellen Haltung kaum noch
betrieben, da die Herden zu groR geworden sind, um sie zweimal taglich zum Melken in den Stall
zu fiihren. Zudem wird die Weidehaltung als unrentabel erachtet, da die Milchleistung durch Wei-
degras im Vergleich zu Silagefiitterung geringer ausfallt (vgl. Ruge 2020: 61).

6 Der Tierwohlberater Peter Hinterstoisser erwahnt dhnliche Beobachtungen in einem Beitrag in
der Zeitschrift Lebendige Erde. Neben den Vorteilen, die ein Tiefstreubereich biete, wie die Scho-
nung der Sprunggelenke, kénne der soziale Stress allerdings zunehmen: »die rangniedrigen Tiere
liegen nicht lange, wenn eine Starkere durchgeht« (Hinterstoisser 2014/4:14). Laut dem Tierwohl-
berater sind hornstofRbedingte Hautverletzungen an Hals und Flanke die haufigsten Probleme,
die im Freilaufbereich der Stélle auftreten oder im beengten Raumbereich vor dem Melkstand.

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

der Meinung, dass Rangkidmpfe willkiirlich und zwangsliufig stattfinden, sondern glei-
chermafien von dufleren (materiellen oder menschlichen) Faktoren beeinflusst werden
konnten. Ott und er sind sich demnach einig, dass das Sozialverhalten der Rinder sich in
einem sensiblen Geflecht riumlich-materieller und sozialer Konstellationen entfaltet.

Zudem erachtete der Befragte die Hierarchien in seinem Stall, in dem zumeist um
die funfzehn Kithe untergebracht waren, als eher flexibles Gebilde: Es gebe beispielweise
eine ranghohe Kuh in Bezug auf den Schlafplatz, also eine Kuh, die sich den bequemsten
Schlafplatz im Stall gesichert habe; daneben gebe es eine, die als erstes zur Futtertrinke
gelassen werde und auferdem gab es zu dem Zeitpunkt meines Besuchs nicht nur eine
Leitkuh, sondern eine Doppelspitze (Feldbericht 4.5.2019).

Die Leitkuh wird hiufig als Alpha-Kuh bezeichnet. Diese Alpha-Kuh wird innerhalb
ihrer Gemeinschaft als Ranghdchste anerkannt beziehungsweise drangt sich an die
Hierarchie-Spitze; auf diese Position gelangt sie iiber physische Kraft, Alter und von den
Herdenmitgliedern zugeschriebenes Erfahrungswissen. Kuhforscher-innen bezeichnen
mit den Alpha-Kiihen solche Kiihe, die sehr geschickt die Herde zu hochgewachsenerem
Weideland fithren und Signale an die Gruppe beziiglich moglicher Verhaltensweisen
(fliehen, aufreihen) in Stresssituationen aussenden (vgl. King 2017: 127). Die Leitkuh
besitzt das Vertrauen der Herde, was ihr ermoglicht, ihre Herdenmitglieder durch
prekire Situationen moglichst gekonnt hindurchzufithren.

Im Zusammenhang mit der Herdenhierarchie wurde tiberdies gedufiert, dass das
Herdengefiige, moglicherweise Stress reduziert oder Stressreduktion herbeifithrt: »Das
Ziel einer Herdenhierarchie ist esja auch, Stress zu vermindern« (I-8, 8.5.2019). Ein wei-
terer Landwirt behauptete seinerseits, Rangkidmpfe seien vornehmlich da, um Alltagsi-
tuationen abzukliren (Wer darf zuerst ans Fressgitter?), deshalb wiirden solche Kimp-
fe paradoxerweise zu reibungsloseren Abliufen fithren (I-17, 9.9.2019). Ebenfalls kamen
Lernprozesse innerhalb von Tiergemeinschaften in den Interviews zur Sprache: Die Her-
de konne ein Gefiige bilden, in dem Jungtiere und Kilber im Spiel ihre Grenzen austesten
und herausfinden kdnnen, wann sie von den Kithen zurechtgewiesen witrden. Oder in-
nerhalb einer Stute-Fohlenbeziehung orientiere sich das Fohlen an Vertrauenszuschrei-
bungen der Mutter (I-11, 5.6.2019). Das Leben in der Herde oder mit verwandten Tieren
fithrt den Befragten zufolge zu Lernprozessen.

Wihrend einige Landwirt-innen eher die eigenniitzige Perspektive des Kuh-Verhal-
tens betonen, wird daneben auch der Kooperationswillen der Kithe unterstrichen, wenn
es etwa darum geht, etwas gemeinsam zu erreichen, was allein nicht erreicht werden
kann, wie etwa, sich fiir eine neue Weide einzusetzen. Auch dies wiirde auf die Sozial-
kompetenzen der Kithe hinweisen, wenngleich das Ziel egoistischer Natur sei, wie mehr
Futter fiir sich selbst zu gewinnen (vgl. I-9, 29.5.2019). Fiir andere Befragte gehen die
sozialen Fahigkeiten iiber den individuellen Nutzen hinaus. So wird angemerkt, Tie-
re konnten Konflikte eventuell besser lsen als Menschen und seien nicht nachtragend.
Machtkimpfe und Aggressionen entstiinden eben gerade dann, wenn Menschen das So-
zialgebilde einer Herde stindig verindern wiirden, indem sie die Tiere auswechselten —
also, wenn Landwirt-innen aktiv die sozialen Fihigkeiten der Kithe behindern wiirden
(I-11,5.6.2019).

Des Weiteren wird angegeben, an den gedufierten Gefithlen kénnten Betriebsmit-
arbeitende beobachten, dass Kithe grundsitzlich ein Sozialleben pflegen wiirden. Wie

14.02.2026, 02:25:54.

255


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

bereits bemerkt, seien Kithe im Stande, Freundschaften zu pflegen und Abneigungen
gegeniiber Herdenmitgliedern auszudriicken. Ein anderer Befragter unterstrich im In-
terview eine dhnliche Ansicht: Er habe festgestellt, dass Miitter ihre Kilber auch nach
Jahren der Trennung wiedererkennen wiirden, wenn sie zuvor eine enge Beziehung ge-
habt hitten. Allerdings seien seines Erachtens trauernde Rinder noch bemerkenswer-
ter. Er habe Rinder beobachtet, die ihre Artgenossen vermissten, »und ein wesentliches
Element von Trauern ist, jemanden vermissen«, begriindete er seine Annahmen (I-10,
12.5.2019). Trauer wird demnach aus seiner Perspektive als Ausdruck eines unharmoni-
schen Soziallebens, eines vorhandenen Gefiihlslebens und eines rudimentiren Gedicht-
nisses gedeutet.”

Grundlegend positiv fir das Herdengefiige wird die Anwesenheit eines Stiers be-
wertet. Eine ehemalige Landwirtin berichtete beispielsweise: »Ich hatte einen Bullen,
der hatte einer meiner Wasserkithen das Leben gerettet, indem er das ganze Dorf zu-
sammengebriillt hat, als ihr Kalb im Geburtskanal stecken geblieben ist« (I-3, 11.3.2019).
Aus ihrer Sicht wird die Anwesenheit des Stiers von Stier und Mutterkithen gewiinscht;
die Mutterkiihe seien »stinksauer«, wenn der Stier von der Herde getrennt wiirde und
der Stier umgekehrt auch, »wenn er von seiner Familie getrennt« werde und »irgend-
wo alleine« stehe (I-3, 11.3.2019). Allerdings werden nicht auf allen Hofen Stiere gehal-
ten, weil einige Landwirt-innen den Umgang mit ihnen firchten; gerade Hofe, die oft
Praktikant-innen aus Waldorfschulen aufnehmen, méchten dadurch Verletzungsgefah-
ren ausschlieRen.

Die Landwirt-innen weisen ebenfalls darauf hin, dass sich insbesondere in Familien-
verbinden ein ausgeprigtes Sozialleben entwickeln kénne. Zwar duflerten zwei Bauern,
dass junge Kithe das Muttersein sozusagen erst erlernen miissten, sich die Mutterrolle
aber mit den Jahren graduell verstirke. Eine Landwirtin berichtete, sie wiirde junge Kii-
he meistens gemeinsam mit dem Kalb von der Herde trennen, damit die Mutterkuh ihr
Kalb als ihr eigenes identifizieren und sich an ihre neue Rolle herantasten kénne (Feld-
bericht 3.6.2019). Insofern kann unter Biodynamiker-innen die Bereitschaft festgestellt
werden, proaktiv in das Sozialleben der Kithe einzugreifen und es gegebenenfalls zu for-
dern.?

Eine promovierte Agraringenieurin mit Spezialisierung auf der Nutztierhaltung und
bekennende Anthroposophin ordnete ihrerseits das Sozialverhalten der Kithe zwischen
zwei Polen ein: Das Sozialleben der Herdenmitglieder spiele sich zwischen Kooperation

7 In der Schweizer Sonntagszeitung erlautern zwei Tierverhaltensforscher-innen vom FiBL, die der
Biodynamik nahestehen, dass beobachtet wurde, dass, wenn Tiere die Herde verlassen missen,
einige Tiere der Herde das Fressen im Anschluss verweigerten. Manche Landwirtinnen wirden
dies als Trauer interpretieren und griffen deshalb auf das homdopathische Trauermittel »lgnatia«
zuriick. Dieses wiirden sie auch Kalbern verabreichen, die von ihren Miittern getrennt wurden (vgl.
Baier 2020: 56).

8 Eine Studentin der Agrarwissenschaften, die Praktika auf Demeter-Hofen absolviert hatte, mein-
te, sie habe erlebt, dass einige Milchkiihe sich daran gewéhnen wiirden, dass ihnen das Kalb ab-
genommen wird. Dieser »menschliche Eingriff bringt mich schon auch zum Nachdenken«, gab sie
an. Wihrend demnach einige Landwirt-innen das Beziehungsleben von Kithen untereinander for-
dern wiirden, sei dies nicht auf allen Demeter-Hofen der Fall (Feldbericht 9.9.2019).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

und Solidaritit einerseits sowie Ausschluss und Hierarchiebildung anderseits ab. Bei-
spielsweise seien Kiithe sehr achtsam gegeniiber Jungtieren, nicht nur ihren eigenen; sie
boten ihnen Schutz vor méglichen Gefahren und wiirden Kilber anderer Herdenmitglie-
der nihren. Aber gleichzeitig kdnne ein ausgeprigtes Konkurrenzverhalten in einer Her-
de herrschen, denn insbesondere gegeniiber Rangschwachen bestehe wenig Solidaritit
(vgl. I-13,16.5.2019).

Die befragten Biodynamiker-innen beschiftigte nicht ausschlieflich das Sozialleben
der Rinder, wenngleich sie das Zentrum eines Hoforganismus bilden, sondern ebenso
jenes von Schweinen, Pferden oder Hithnern. Ein Biodynamiker behauptete, in seinem
mobilen Laufstall kénne eine Gruppe von 20 Hithnern eine Einheit bilden; derzeit besitze
er allerdings 50 Hithner und es gebe nun »Sozialfille« in der Gruppe. Er habe gemerkt,
dies seien Hithner, die »einfach nicht richtig dazugehéren und am Rand herumlaufen
wiirden«. Da wolle er sich nicht vorstellen, »wie es im Demeter 2.000-Legehennenstall
zugehtg, kritisierte er den Verband (Feldbericht 5.6.2019). **°

9.3.5 Herausforderung: Tierverhalten interpretieren

Einig sind sich die Biodynamiker-innen darin, dass Hoftiere in einem Beziehungs-
geflecht leben und ein soziales Leben fithren und pflegen. Allerdings stellt es sich als
schwierig heraus, das Sozialleben der Kithe zu interpretieren. Dies erweist sich als
tagtigliche Herausforderung und Interpretationen sind zumeist an Ungewissheit ge-

9 Dass Demeter-Landwirt-innen Kritik am Demeter-Verband oder an Kolleg-innen tben oder zu-
mindest lebhaft iiber die Entwicklungen im Demeter-Landbau diskutieren, war ebenfalls wahrend
derZusammenkunfteiner Arbeitsgruppe vernehmbar. Nach einer Stallbesichtigung eines kiirzlich
zuvor zu Demeter »konvertierten« Betriebs gab es Kaffee und Kuchen. Wihrenddessen animier-
te eine Person eine Diskussion zwischen dem seit neuestem unter dem Demeter-Priifsiegel-Pro-
duzierenden und den langjdhrigen Mitgliedern. Pl6tzlich ergriff ein Landwirt aus der Region das
Wort und fragte: »Jetzt eine etwas brenzligere Frage, Du weifdt ja, wir sind gegen den 1.000-Kuh-
Stall. Wie siehst Du das als Grof3betrieb?«. Der Neuling verteidigte sich, ja klar sei dies heikel, aber
durch die flichengebundene Tierhaltung sei dieses Ausmaf} bei Demeter sowieso zwangsldufig
ausgeschlossen. [..] Der Moderator dieser Arbeitsgruppen-Unterhaltung brachte diesen Diskus-
sionsstrang zu einem Ende, indem er forderte, es musse unbedingt ein ehrlicher Umgang unter-
einander gepflegt werden, und man solle unter Demeter-Hofen nicht damit anfangen, dass die
GrofRen die Kleinen auffrafien, denn sonst sei man im Kapitalismus (vgl. Feldbericht 5.5.2019).

10 Inder Zeitschrift Lebendige Erde wird empfohlen, Schutzmoéglichkeiten zur Unterstiitzung des So-
ziallebens einzurichten und dies kénnen erhéhte Ebenen wie Sitzstangen sein, die bei Konflik-
ten Ausweichmoglichkeiten bieten. Im Freien sollten Schutzraume vor Raubvogeln gewihrleis-
tet werden, wie Blsche und mobile Schutzdicher. Der Beitragende behauptet, dass sich Hennen
in einer Gruppengrofie von einhundert Tieren erkennen konnen, stabile Rangordnungen wiirden
sich allerdings in Gruppengrofien unter einhundert Tieren herausbilden. Uberdies wird die Hal-
tung von Hahnen empfohlen, damit sich Untergruppen in der Hithnergemeinschaft bilden und
um dem Ansatz des »wesensgemaflen Hiithnerhaltens« gerecht zu werden (Heilmann, Hoérning
2014/4: 20—22). Das Beispiel zeigt, dass das Sozialleben der Hithner innerhalb des Demeter-Ver-
bandes Teil der Uberlegungen iiber wesensgemafie Tierhaltung ist. Dennoch ist es legal, maximal
3.000 Legehennen in deutschen Demeter-Stillen unter einem Dach zu halten (Stand 2020; vgl.
Demeter eV, [127]).

14.02.2026, 02:25:54.

257


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258  Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

koppelt, wie der folgende Feldbericht zeigt. Auflerdem wird in folgenden Ausziigen

einmal mehr deutlich, dass der Stellung der Horner besondere Beachtung zuteil wird:

Ich bin mit I-8, einer jungen Landwirtin, auf einem Hof im Schwarzwald. Wir stehen
im Freiluftbereich des Stalls mit den Ochsen, einer Leitkuh und einigen Kélbern der
im Schwarzwald heimischen Sorte der Vorderwélder. Ein einjdhriges braun-weifd
geschecktes mannliches Kalb beginne ich zu streicheln. 1-8 erklart mir dann, es sei
eins der letzten Kilber, das letztes Jahr geboren wurde; es sei duflerst schwach, da
die anderen Kilber es nicht immer zur Futterschianke lassen. Es sehe auch nicht so
gesund aus, wirft I-8 ein. Ich zupfe an seinem Fell, und frage »weil das Fell so absteht?«.
Sie meint ja, vielleicht habe es Parasiten auf der Lunge."" Dann wird I-8 von einem
zweijdhrigen Kalb von hinten angeschubst; das denke wohl, wir sollten nicht den
Schwichling streicheln und wolle unsere Aufmerksambkeit, sagt 1-8. »Und wie findet
seine Mutter das, wenn wir hier bei ihrem Kalb stehen, wird die dadurch nicht verar-
gert?, frage ich. Nein, die freue sich wohl eher, dass wir uns um ihr Kind kiimmern'?,
antwortet |-8. (Feldbricht 7.5.2019)

Am nichsten Tag stehen wir im Stall und ndhern uns der Kuh namens Olivia. I-8
meint, die sei sehr sensibel, manchmal stiinde sie im Stall und muhe sehr laut —
fast wie ein Elefant; sie bemerke oft eine Art emotionalen Stress bei dieser Kuh.
Fiir ihre sechs Jahre besitze sie allerdings stolze, lange und elegante nach oben ge-
schwungene Hérner. I-8 meint ebenfalls, bei Olivia eine besondere Empfindsamkeit
fir das Geschehen in der Herde wahrzunehmen und eine markante Zuneigung zu
Menschen. Sie habe allerdings hdufig Schwierigkeiten, das Verhalten von Olivia zu
deuten. Schliefilich wendet sie sich einer weiteren Kuh zu, die Banane heif3t. Banane
hat hingegen nach vorne gerichtete Horner, die von der Haltung duflerlich Abweisung
ausdriicken wiirden und tatsachlich pflege diese Kuh einen sehr distanzierten Bezug
zu Menschen. (Feldbricht 8.5.2019)

Rl

12

Spater am Morgen erlduterte die Bauerin, ein Tierarzt werde dies abkldren; im Falle von Parasi-
ten werden die Rinder zumeist mit Avermectin-Wirkstoffen behandelt. Bei leichten Schwellungen
oder Hornsto6f3en verabreiche sie Arnikasalben.

Die von mir besuchten Hofe versuchten, ihre Kalber moéglichst muttergebunden aufwachsen zu
lassen oder sie zumindest iiber die Ammenkuhhaltung iber einen ausgedehnten Zeitraum zu er-
nahren. Die Tierforscherin Gaillard hat versucht, die Auswirkungen der Kéilberaufzucht in einer
akademischen Arbeit zu analysieren. lhre 2014 erschiene Studie zieht das Fazit, dass besonders
die Mutter-Kalb-Beziehung positiv zur Entwicklung derJungtiere beitrigt. Sie untersuchte die Ent-
wicklung von 18 Holstein-Kalbern, die innerhalb von sechs Stunden nach der Geburt von ihrer Mut-
ter getrennt und isoliert gehalten wurden, mit derjenigen von Kélbern, die nicht getrennt auf-
wuchsen. Das Ergebnis war, dass Kélber, die mit Herdenmitgliedern aufwuchsen, bessere kogniti-
ve Fahigkeiten besaRen, beispielweise bei der Erkennung neuer Objekte, z.B. eines neuen Eimers,
und bei der Gewchnung im Umgang damit. Der Grund fiir diese Unterschiede zwischen den Kal-
bern, die in einem sozialen Umfeld aufwuchsen, und jenen, die isoliert gehalten wurden, kénne
womoglich mit den Angstzustinden zusammenhingen, die allein aufwachsende Kalber durch-
leben und sie an Lernprozessen hindern wiirden (vgl. Gaillard 2014: 1-5). Das Beispiel zeigt, dass
akademische Forschungsarbeiten die Auswirkungen von Sozialbeziehungen unter Kithen eben-
falls vermehrt in den Fokus stellen.

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Dieser Bericht legt nahe, dass die Landwirt-innen sich im Alltag eher spekulativ der Per-
spektive der Rinder nihern und das Verhalten der Kithe vorsichtig interpretieren, und
veranschaulicht zugleich, welch skrupuldse Aufmerksamkeit Kithen auf einigen Deme-
ter-Betrieben entgegengebracht wird. Um das Verhalten von Kithen zu interpretieren,
dies wird an diesem Bericht abermals deutlich, orientiert man sich an unterschiedlichen
Merkmalen, aber hiufig an den fir Biodynamiker-innen als besonders bedeutsam erach-
teten Hornern.

Die Demeter-Beraterin Tacke schreibt, dass sie gerade Landwirt-innen in der Um-
stellung rit, besonders auf die Mensch-Tier-Beziehung bei horntragenden Kithen zu
achten und ausreichend Zeit fiir Tierbeobachtungen einzuplanen, denn eine gelingende
Mensch-Tier-Interaktion, die Herdenkonflikte reduziere, verringere die Wahrschein-
lichkeit von hornbedingten Verletzungen in der Herde. In diesem Sinne fungieren die
Horner quasi als ein Aspekt, der eine bestimmte Sensibilitit gegeniiber den Land-
wirt-innen einfordert; sie sind Aktanten, die ihre Kraft in Handlungszusammenhingen
mit Menschen entfalten (vgl. Latour 2007: 93f.). Ferner unterstreicht die Beraterin: »Um-
stellung ist Beziehungsarbeit auf vielen Ebenen«, und ein Teil dieser Beziehungsarbeit
orientiere sich an den Hornern (Tacke 2021/2:17)

Allerdings wird in biodynamischen Kreisen zuweilen angeraten, nicht stets iiberzu-
interpretieren; Hornwachstum nicht immer mit somatisierten Charaktereigenschaften
zusammenhingen wiirden, sondern auch mit biologischen Faktoren, die von der Fiit-
terung und der Stallumgebung beeinflusst werden. Zudem miisse man unterscheiden,
wie die Hérner wachsen und wie die Kuh sie verwende. Tatsichlich aber konne sich dies
bedingen, denn, »wenn eine Kuh spitze, lange Horner hat und das dann ja auch weif3,
dann ist sie oft kithner, stolzer« (I-13, 16.5.2019).

Dabei kann die Hoérnerromantik, wie sie Ott anbietet, an ihre Grenzen gelangen.
Es war beispielsweise beobachtbar, wie eine Milchkuh an einem Futtertisch mit einer
nur begrenzten Anzahl an Fressgittern von einer ranghohen Kuh in die Hinterseite ge-
stoflen wurde, um sie zu verdringen. Ohne Hoérner hitte die ranghohe, die am Fress-
gitter stehende ebenfalls verdringt, es hitte aber vermutlich weniger wehgetan (Feld-
bericht 10.10.2021). Eine Studie von Agroscope und der Eidgendssischen Technischen
Hochschule (ETH) in Ziirich bestitigt, dass insbesondere in Futterkonkurrenzsituatio-
nen negative Emotionen, wie zum Beispiel Angst oder Schmerz, das Tierwohl beein-
trachtigen kénnen. Dennoch spricht sich die Studie nicht unbedingt fiir die Enthornung
aus, da horntragende Tiere gegeniiber enthornten auch positive Eigenschaften aufwei-
sen, wie beispielsweise eine hohere korperliche Aktivitit (vgl. Reiche, Meier 2020:1).

Ich beobachtete mich in der Forschungssituation zudem hiufig dabei, wie ich an-
fing, das Verhalten nach Mustern zu interpretieren, die mir die Landwirt-innen aus-
driicklich oder unterschwellig an die Hand gegeben hatten, wie der folgende Bericht dar-
legt. Immer wieder betonten die Biodynamiker-innen, ich solle doch darauf achten, wie
synchron® sich die Herde zuweilen bewege, sie wiirde dann »wie geleitet« erscheinen:

13 Synchronizitdt wird im biodynamischen Milieu grundsatzlich positiv bewertet. Ein siddeutscher
Landwirt forderte diese gezielt, indem er nur zu bestimmten Zeitpunkten fiitterte und somit zu-
gleich bestimmte Zeiteinheiten festlegte, in denen die Kithe »in Ruhe wiederkduen« konnten.
Er versuchte so, einen Rhythmus zu implementieren, der die Kithe unterstiitzen sollte, denn »je

14.02.2026, 02:25:54.

259


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Ich liege im Gras und beobachte heute Nachmittag sieben Angus-Ochsen auf einer
Weide, plétzlich rennen alle mit hochgezogenem Schwanz und voller Aufregung die
Wiese runter. Ich dachte, man hatte sie gerufen, sehe anschliefdend jedoch, wie sie alle
an der Wassertrianke rumstehen. Drei Stiere stehen vorn mit der Schnauze ins Wasser
getunkt, aber sie trinken nicht hastig. Nein, sie stehen da, als wiirden sie sich fragen,
was sie da itberhaupt tun. Die anderen Stiere stehen hinterihnen, alle sehen nun etwas
sediert aus und noch bemerkenswerter: Die Stiere vorn am Wasserbehalter bewegen
iber einen langeren Zeitraum nahezu zeitgleich ihren Kopf. (Feldbericht 5.6.2019)

Einen Monat zuvor war es mir dhnlich ergangen: Ein Landwirt meinte, fiir ihn seien Kithe
Wesen, die sehr in ihrem Innern verweilen wiirden und wie in einer Art Traumbewusst-
sein'* lebten. Schweine hingegen brichten der Welt eine andere »Geste« entgegen, ih-
re Aufmerksamkeit sei nach auflen gerichtet, sie seien aufgeweckte, neugierige Wesen.
Wihrend Rinder Harmonie ausstrahlen wiirden, wiirden Schweine Aktivitit vermitteln.
Auf seinem Hof versuchte ich, diese Aspekte nachzuvollziehen:

Insgesamt stehen 14 Kithe vor dem Stall und sind am Wiederkduen, dabei bewegen
sie sich kaum bis gar nicht. Ich laufe zu den Schweinen, auf dem Weg begegne ich dem
weifden Hahn, der mit zwei Hithnern am Waldrand in der Erde rumpickt. Die Schwei-
ne befinden sich im Gehege links vom Waldrand, sie sind quicklebendig, grunzen, be-
schnuppern sich, rennen umbher, fressen, rennen zu mir, rennen wieder zum Heu; sie
sind munter, tollpatschig und schnell. Ihre Aufmerksamkeit scheintin alle Richtungen
zuschiefden. Bevorich mich wieder zum Stall und der sich daneben befindenden Haus-
eingangstiir hinbewege, hole ich meine Jacke aus meinem Bauwagen, in dem ich tiber-
nachte. Etwa 15 Minuten sind mittlerweile vergangen, bevor ich wieder an den Kiithen
vorbeilaufe, doch noch immer stehen sie an der gleichen Stelle, die Augen halb ge-
schlossen. (Feldbericht 7.5.2019)

Nach diesen Eindriicken, fragte ich mich, ob ich mich in einer Art epistemologischem
Spiegelkabinett befinden wiirde. Wenn jemand die Herde als synchron und geleitet agie-
rend zeichnete, lenkte ich im Anschluss hiufig die Aufmerksamkeit auf diesen Aspekt.
Oder wenn einzelne Landwirt-innen Milchkithe und deren Freundschaften in den Fokus
setzten, konnte diese Typisierung die eigene Sichtweise firben und wiederum dadurch
relativiert werden, wenn andere Personen Aspekte wie egoistisches Verhalten unterstri-
chen. Die Frage, inwiefern zunichst der eigene Blick auf die Kithe schwankt oder, ob das
Verhalten unterschiedlicher Kuhherden variiert, kann nicht abschliefRend beantwortet
werden. Ein Zusammenspiel unterschiedlicher Ausgangsbedingungen pragt den eige-
nen alltiglichen Blick und letztlich ist es unméglich, eine klare Trennlinie zu ziehen,
zwischen dem was auffillt, was registriert wird und wie sich die Tiere zeigen. Dies ist ein
Zusammenspiel, das keinen Raum fiir eine View from Nowhere (Nagel 1989) zulisst, denn

homogener eine Herde im Verhalten ist, umso ausgeglichener ist auch die Verdauung« (I-34,
16.4.2021).

14 Eine nicht uniibliche Beschreibung, wie bereits mit Verweis auf den Landwirtschaftlichen Kurs und
den Leiter der Landwirtschaftlichen Sektion erldutert wurde; dieser beschreibt die Kuh als ein We-
sen, das in einer »Art Traumbewusstsein« lebe (Hurter 2014: 35f)).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

letztlich leben die Tiersubjekte nicht auferhalb einer bestimmten Perspektive, Umwelt
und Relationalitat.

Tierforscher-innen unterstreichen tiberdies, Ausgangsannahmen wiirden die Daten-
sammlung und -auswertung in Forschungskontexten beeinflussen (vgl. Kapitel 9.4. und
9.6.). Diese Analyse lisst sich insbesondere auf Alltagsbeobachtungen iibertragen: Na-
tirlich lsst sich Tiergebrill aufgrund von Verletzungen nicht wegrationalisieren, wie
es Descartes® tat, allerdings kénnen Tiere unter Umstinden ebenso prompt zu einer
Projektionsfliche werden. Kithen kann man miihelos ein vertriumtes Innenleben zu-
schreiben: Aber wie sehen Kithe aus der Innenperspektive die Welt? Diese Frage ist letzt-
lich nicht vollumfinglich zu beantworten, aber in einem hermeneutischen Vorgang, in
dem keine Distanz geschaffen wird, sind verstindnisschaffende Begegnungen fir die
Perspektive des anderen moglich und eine partielle Verschmelzung sich wechselseitig
beeinflussender Horizonte herstellbar, die iber das reine Einlesen in empirisch-quanti-
tative Daten nicht zu gewéhrleisten sind (vgl. Gadamer 1990:383). Laut dem Enaktivisten
Noé kann dabei gerade der alltigliche Umgang in einer Umwelt Wissen iiber andere Le-
bewesen schaffen: »The basis of our confidence in the minds of others is practical. We
cannot take seriously the possibility that others lack minds because doing so requires
that we take up a theoretical, detached stance on others that is incompatible with the
kind oflife that we already share with them« (Noé 2009: 26). Unser Umgang mit anderen
basiere nicht auf theoretischen Primissen: »We don’t come to learn that others think and
feel as we do, in the way that we come to learn, say, that you can't trust advertising. Our
commitment to the consciousness of others is, rather, a presupposition of the kind of life
we lead together« (Noé 2009: 32f.). Um sich dem anderen anzunihern und seine eigenen
Vorurteile und Kenntnisse zu iiberpriifen, kann man sich auf einen hermeneutischen
Verstehensvollzug einlassen, d.h. sich um eine Art Dialog mit dem Gegeniiber bemiihen.

Insofern kann es fruchtbar sein, wenn Biodynamiker-innen auf den tiglichen Kon-
takt und Umgang mit ihren Tieren setzen, um sie als Individuen wahrzunehmen. Doch
dariiber hinaus sollen gewisse anthroposophische Techniken wie die Bildekriftefor-
schung oder die empathische Einfithlung, die zu einer ibersinnlichen Schau fithren
sollen, Praktiker-innen sehr nah an das Innenleben von Tieren heranfithren. Grundsitz-
lich schreiben Biodynamiker-innen Tieren einen subjektiven Standpunkt zu und das
Anschauungsgefiige der Bildekriftewahrnehmung amplifiziert diese Annahme. Zudem
sprechen Autoren wie Schad, Poppelbaum, Schaumann, Hurter und Schmidt, wie oben

15 Der franzdsische Philosoph des 17. Jahrhunderts, schreibt Singer, sei zwar ein durchaus moderner
Denker und gelte als einer der Vater der neuzeitlichen Philosophie sowie der analytischen Geo-
metrie, doch seine Annahmen (iber Tiere hédtten aus einer Kombination von christlich grundierten
Vorstellungen und modernem, analytischem Denken resultiert. In diesem Denkmodell wird ledig-
lich Menschen Bewusstsein und Intentionalitat sowie eine unsterbliche, vom Kérper unabhingige,
Seele zugeschrieben (vgl. Singer 2002: 200). Tiere hingegen wiirden wie ein Uhrwerk funktionie-
ren, behauptete Descartes; zwar seien sie komplexe Automaten, aber sie seien sich ihrer eigenen
Existenz und Gefiihlsregungen sowie Sinneswahrnehmungen nicht bewusst (vgl. Morell 2013: 9).
Descartes’ These der»Tiermaschine«pragte in den folgenden Jahrhunderten nach seinem Tod das
europiische Denken. Noch im 19. Jahrhundert bezogen sich Beflirworter der Vivisektion auf ihn,
um diese Praktik in den experimentellen Naturwissenschaften zu legitimieren (vgl. Thieme 2015:
3).

14.02.2026, 02:25:54.

261


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

erwihnt, Steiner die Fihigkeit zu, die Innenperspektive des Kuh-Daseins erkannt zu
haben - allerdings bleibt es schwierig zu kliren, ob Steiner bei seinen Schilderungen
zum vertriumten Innenleben der Kuh Bilder zur unterstiitzenden Anniherung und
Sensibilisierung fir die allen Lebewesen zugrunde liegende Eigenschaft der Empfind-
sambkeit verwendet hat oder dogmatisch vorgab, wie die Kuh die Welt zu sehen habe
— das Eis, auf dem sich die Biodynamik hier bewegt, ist demnach diinn: Wo Projek-
tionen beginnen und wo sinnvolle Anniherungen an die Kuhperspektive beginnen, ist
schwerlich auszumachen.

9.3.6 Die nicht industrialisierte Kuh

In der soziologischen Studie Etre béte von Despret und Porcher werden dhnliche Ergeb-
nisse iiber das Sozialleben von Kithen vorgestellt, wie sie auch biodynamische Land-
wirt-innen iuflern. Die Verfasserinnen haben untersucht, wie Nutztiere auf Kleinbe-
trieben gehalten werden und diese Tierhaltungsform mit jener in industriellen Betrie-
ben verglichen. Unterschiedliche Haltungsformen bedingen ihnen zufolge unterschied-
liche Muster der Herdenorganisation und andere Formen der Personlichkeitsentwick-
lung. Die in der Studie befragten Kleinbauern und Biuerinnen hitten berichtet, dass
die Kithe sich ihres Erachtens untereinander kennen und sehr differenzierte Beziehun-
gen untereinander pflegen wiirden, wie beispielsweise Freundschaften. Soziale Fellpfle-
ge sei gingig, wenngleich diese nicht immer auf reziproken Beziehungen beruhe, son-
dern die dominanten Tiere hierbei oftmals einen Vorrang verbuchen wiirden. Der Bulle
seinerseits lebe auf gewohnlichen Kleinbetrieben etwas abseits der Herde, doch auch er
sei in ein soziales Beziehungsgeflecht eingebunden (vgl. Despret, Porcher 2007: 30f.).
Die Anthropologin King, die sich in ihren akademischen Arbeiten mit Tierbeziehungen
und -emotionen beschiftigt, weist ebenfalls darauf hin, dass Kithe ein soziales Leben
pflegen, Freundschaft leben und sich gegenseitig unterstiitzen wiirden. Sie urteilt, Kii-
he stiinden nicht einfach dumm nebeneinander auf einer Wiese oder am Futtertrunk
herum, sondern kénnten identifizieren, wer um sie steht, und spiirten die Abwesenheit
ihrer Gefihrten (King 2017: 126). Insofern bestehen Konvergenzen zwischen den Aussa-
gen der Biodynamiker-innen sowie Landwirt-innen in Kleinbetrieben allgemein und der
wissenschaftlichen Literatur in Bezug auf das Sozialleben von Rindern. Eine Nutztier-
ethologin, die unterschiedliche Landbauformen zu kennen angab, bestitigte ihrerseits:
»Es gibt nicht die Demeter-Hoéfe und die kleinbiuerlichen Strukturen« (I-28, 29.7.2020).

Die Biodynamiker-innen unterscheiden sich dennoch von herkémmlichen Kleinbe-
trieben in ihrer teilweisen Beachtung anthroposophischer Weltanschauungsaspekte. Sie
schreiben den Hornern, eine spezifische Bedeutung zu, dies sowohl bei der Begriindung
der kosmischen Verbindungen, die die Kuh herstellen soll, und ebenso bei der Interpre-
tation von sozialen Interaktionen im Alltag. Uberdies wenden sie in ihrem Milieu weite-
re, auf der Anthroposophie beruhende Anniherungstechniken an, wie im spiteren Ver-
lauf dieser Arbeit dargelegt werden wird. Schliefdlich kommt dem Menschen - da sind
sich die meisten Biodynamiker-innen einig — eine zentrale Funktion in der Mensch-Tier-
Beziehung zu. Wie bereits in vorherigen Kapiteln dargelegt, fungieren die Biodynami-
ker-innen in dieser Konstellation auch interventionistisch, gar zuweilen entwicklungs-
oder individualisierungsférdernd. Diesem Selbstverstindnis sowie der Positionierung

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

der Biodynamiker-innen im sozialen Geflecht der Mensch-Tier-Interaktionen werden
wir uns im Verlauf des folgenden Unterpunktes annihern.

9.3.7 Der Mensch: Freund, Erzieher, Chef

Aus Sicht der Biodynamiker-innen sind die Landwirt-innen zunichst dafiir verantwort-
lich, ein »wesensgerechtes« Umfeld fiir die Tiere herzustellen und fir die grundlegen-
den Bediirfnisse der Raufutterfresser, Monogastrier und anderer Haustiere zu sorgen.
Die Tiere sollten geniigend Platz und Auslaufhaben, das Futter miisse eine hohe Qualitit
aufweisen und die Haustiere miissten unter »wesensgerechten« Bedingungen méglichst
lange leben diirfen (vgl. I-13, 16.5.2019).

Der biologisch-dynamische Ansatz geht jedoch iiber diese Aspekte hinaus: Der
Mensch wird nicht lediglich dazu angehalten, sich um das Tierwohl zu sorgen, sondern
wird zudem als Individualisierungsforderer betrachtet, durch dessen Titigkeit Lern-
prozesse bei Tieren ausgeldst werden konnen. In den offiziellen Demeter-Richtlinien ist
dieses Ideal der Mensch-Tier-Beziehung nicht ausdriicklich formuliert, aber wie bereits
angemerkt, wird sie auf international ausgerichteten Konferenzen und in Publikationen
wie der Zeitschrift Lebendige Erde geiuflert sowie in Interviewsituationen dargelegt und
im Umgang mit den Tieren sichtbar.

Nicht selten wird beispielsweise betont, dass Landwirt-innen Spannungen in einer
Herde regulieren und abbauen kénnen. In diesem Sinne kommt dem Menschen die Rolle
zu, Stressminderung herbeizufiithren. Eine harmonische Mensch-Tier-Beziehung »hel-
fe« zudem dabei, »einen guten Herdenzusammenhang« herzustellen. Der Mensch miis-
se versuchen, »die Aggressivitit abzufangen« (I-13, 16.5.2019). »Rinder kuschen oft nach
oben und treten nach unten. [...] Aber je weniger Druck der Mensch in die Herde hin-
eingibt, desto entspannter sind sie«, sagte mir ein Tierhalter aus Siiddeutschland (I-34,
16.4.2021). Ein weiterer Befragter duflerte dhnliche Annahmen: Der Mensch kdnne »in
die Herde hineinwirken und kann da einen Ausgleich bringen« (I-5, 5.5.2019). Er habe
bemerkt, dass »wenn eine aggressive Kuh eine junge stindig auf die Hérner nimmt und
ich ihr den Befehl gebe aufzuhoren, dann hort die aggressive Kuh auf.« Er erliuterte zu-
dem, dass die biologisch-dynamische Sichtweise dariiber hinaus von einer Individua-
lisierung der Herdentiere ausgehe, die durch die Mensch-Tier-Interaktion bewirkt und
gefordert werde, wenn der Mensch das Tier als Einzeltier anspreche.

Diese Individualisierung der Hoftiere kann durch die Namensgebung bei der Geburt
befordert werden. Fiir die Schweiz wurde mir vom FiBL bestitigt, dass alle Rinder auf
Demeter-Hoéfen, aber auch in den meisten Mittel- und Kleinbetrieben, einen Namen tra-
gen, mit dem sie hdufig auch angesprochen wiirden. Die meisten Betriebe geben beim
Zuchtverband einen Namen an, alternativ kénnen Landwirt-innen eine Nummer hin-
terlassen, dies wiirden in der Schweiz aber die wenigsten tun, ebenso unter konventio-
nell wirtschaftenden Héfen (I-13, E-Mail, 13.04.2020). In Deutschland haben sich zudem
auch grofiere Demeter-Stille etabliert, in denen Rinder iiber Nummern unterschieden
werden.

Gelegentlich werden Menschennamen vergeben, wie beispielsweise »Olivia« oder
»Karl«, aber auch abweichende wie »Banane« oder »Fufu«. Die vielen Namen, die sich
Hofbesucher-innen merken miissen — von den externen Mithelfenden, den Prakti-

14.02.2026, 02:25:54.

263


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

kant-innen iiber die Nachbarskinder, die auf dem Hof spielen und die Kisereiangestell-
ten bis hin zu den spontanen Besucher-innen, den Betriebsleitenden, den Azubis und
eben auch den gelegentlichen Menschennamen der Tiere —, kénnen zu Missverstind-
nissen fithren. Fiir mich war am ersten Tag auf einem Hof nicht immer klar, ob gerade
die Rede von einem Menschen, einem Rind oder einem Hund war. Diese Namenvielfalt,
mit der ein Gast auf einem Demeter-Hof konfrontiert werden kann, deutet zugleich
auf die verschwommenen riumlichen und sozialen Grenzen hin, die zwischen den
Mitarbeitenden und den Hoftieren entstehen kénnen.

Demeter-Landwirt-innen schreiben den Tieren eine spezifische WesensgemiRheit
zu sowie ein inneres Gefithlsleben. Diese Zuschreibung und der Versuch, ein Herdentier
als individuelles Wesen anzusprechen, kommt dabei unter anderem durch die Namens-
gebung zum Ausdruck. Fiir Ottist die Namenkenntnis der jeweiligen Kithe unabdingbar,
um eine gelingende Beziehung zu etablieren:

Dass sie auf ihren Namen reagieren, wenn wir sie rufen, erleben wir taglich. Darum
ist es so wichtig, dass Kithe alle einen Namen haben. Erst wenn man alle unsere Kiihe
kennt, kann man bei uns das Melken erlernen. Erst wenn man alle sechzig Kithe person-
lich kennt, ist es moglich, eine Beziehung aufzubauen, die dem gerecht wird, was die
hochsensiblen Tiere bereit sind, uns an Wachheit und Interesse entgegenzubringen.
Das tiefe Interesse am Tier ist eine Bringschuld des Menschen, der mit Tieren arbeitet.
(Ott 2011: 21)

Personlichkeiten konnen sich nur in jenen Beziehungsgeflechten bilden, die sie ermég-
lichen, und die Namengebung fordert Ott zufolge die Herausbildung einer Relation zwi-
schen Landwirt und Tier, eine Kommunikation, eine intensive Interaktion. Die Namens-
gebung ist in diesem Zusammenhang zwar auch ein Instrument, um Rinder voneinan-
der zu unterscheiden, aber eben zugleich ein sozialer Akt.

Dariiber hinaus kénne das Interesse an der »Kuhbiografie« (I-17, 9.9.2019) ein »star-
kes Erleben« des »Kuh-Individuellen« ermdglichen. Ein Landwirt gab im Interview an,
zu jeder Kuh eine Beziehung zu pflegen und deshalb zugleich miterleben zu konnen, wie
sich Kithe im Laufe ihres Lebens verindern wiirden, z.B. konne aus einer resoluten, do-
minanten Kuh mit den Jahren eine gelassene, entspannte Kuh werden. »Jede Kuh ist eine
eigene Personlichkeit, mit einem eigenen Charakter«, schlussfolgerte er (I-17, 9.9.2019).

Das Leben einer Kuh ist fiir diesen Landwirt etwas, das nicht einfach erklirt werden
soll und kann, sondern sich erzihlt. Damit spricht er einem Herdentier iiberdies eigen-
sinniges, individuelles Verhalten zu, das sich iiber einen bestimmten Zeitabschnitt und
tiber geteilte Erfahrungen fassen lisst. In dem Sinne schlief3t der Landwirt im Riickkehr-
schluss aus, seine Kithe auf biologische Funktionalititen zu reduzieren. Fiir den Schwei-
zer Philosophen und Physiker Eduard Kaeser bedeutet, einem Lebewesen eine Biografie
zuzugestehen, seinem Verhalten eine zusitzliche Dimension der Erfahrungsgeschich-
te und persénliche Motive einzuriumen. Das Anekdotische, Biografische ist dann kein
Aspekt mehr, der ausradiert werden muss, um das Verhalten des Tieres in angeblicher
Reinform zu verstehen, »sondern Ausdruck dafiir, dass wir es als Subjekt eines Lebens
akzeptiert haben« (Kaeser 2015: 52).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Im Rahmen der Interviews wurde des Weiteren geiuflert, der Mensch konne erzie-
herische Mafinahmen ergreifen, die als Moglichkeitsraum bewertet wurden, der eine
»Entwicklung« sowie »Individualisierung« von Tieren voranbringe. Eine promovierte
Agraringenieurin wies beispielsweise auf eine Studie des FiBL zu Stress bei Tieren
hin, die sie mitdurchgefiithrt hatte. Das Fazit lautet dabei, »eine gute Mensch-Tier-
Beziehung fithrt dazu, dass die Tiere einfach weniger Stress haben und gesiinder sind«.
Aus den Ergebnissen sei zudem zu schliefien: Ein »stressfreies Leben fithrt zu einer
individuellen Entwicklung bei Tieren« (I-13, 16.5.2019).” Eine junge Quereinsteigerin
sprach weitere Aspekte an wie die Zucht. Es sei auf jeden Fall f6rderlich fir die Kuh,
wenn der Mensch sich mit ihr beschiftige und sie herausfordere, und deshalb kénne die
Landwirtin eine gewisse »Entwicklung« beschleunigen, aber sie konne dies natiirlich
ebenfalls, indem sie die Rinderzucht derart ausrichte, dass sich primir die intelligenten
Tiere weitervermehren wiirden:

Wenn ich versuche, der Kuh etwas beizubringen, sie zu erziehen, dann muss sie schon
mehr Denkleistung erbringen, als wenn sie 24 Stunden auf der Weide steht und frisst
und schlaft. [..] Aber man sieht beispielsweise auch, dass es Kuhfamilien gibt, die
schlauer sind, das muss man schon so sagen. Und dann kommt schon auch die Frage
auf, ob man das beférdern mochte ... (1-8, 8.5.2019)

Auf einem anderen Hof werden erzieherische Schritte beschrieben, die die Dominanz
und Aggressivitit der Ranghohen ausbremsen sollen. Eine Landwirtin erklirte im Inter-
view, beim Weidewechsel seien ranghéhere Rinder in der Regel vorn. Auf ihrem Betrieb
werde jedoch versucht, diese Hierarchie abzumildern »indem wir die Ranghéheren, be-
vor das Tor aufgeht, nach hinten schicken«, erwihnte die Landwirtin (I-11, 5.6.2019). Im
Anschluss sollen die Kiihe alle einzeln durch das Tor hindurchgehen, »wie in der Schu-
le in der Schlange«. Diejenigen, die zu schnell laufen wiirden, wiirden zurechtgewiesen,
fiir sie solle es sich demnach nichtlohnen »frech zu sein«-. Diese Arbeit mit dem Tier ha-
be »schon einen riesen Einfluss«. Letztlich tue der Mensch bei dieser Arbeit ferner etwas

16  Die erwdhnte Studie ist online abrufbar: Probst (2012). Diese Ergebnisse sind mit denen ande-
rer wissenschaftlicher Studien vergleichbar. Die Befunde einer Studie der Universitidt Newcastle
zeigen, dass entspannte Tiere deutlich mehr Milch geben als angespannte. Douglas und Rawlin-
son heben hervor, dass Milchkiihe, die einen Eigennamen besitzen und als Individuum betrachtet
werden, 454 Pints (210 Liter) mehr Milch pro Jahr geben. Fiir die Datenerhebung besuchten die
beiden Forscher-innen 516 Milchbetriebe innerhalb Grofibritanniens. In einem Interview beton-
te Douglas zudem, Landwirt-innen in der Milchwirtschaft wiirden ihre Tiere allgemein als intel-
ligente Wesen betrachten, die eine gewisse Bandbreite an Emotionen erleben kénnten. Douglas
bringt die Resultate mit der entspannenden Wirkung in Zusammenhang, die persénliche Zuwen-
dung entfalten kdnne. Wie auch Menschen Aufmerksamkeit von ihrem Umfeld schatzen, so wiir-
den auch Kihe positiv auf diese reagieren: Eine intensivere Zuwendung von Menschen lasse Kii-
he den Beobachtungen zufolge nicht indifferent und Tier und Mensch kénnten sich gegenseitig
als Teil ihres sozialen Netzwerkes betrachten (vgl. Newcastle University 2009). Ebenso bestatigt
ein Wissenschaftsteam aus Osterreich die positiven Auswirkungen einer gelungenen Mensch-Fir-
se-Interaktion: »Our experiment leads to the conclusion that gentle stroking in combination with
gentle vocal stimulation can induce positive affective states in habituated heifers [..]J« (Lange, Lir-
zel, Waiblinger 2020: 11).

14.02.2026, 02:25:54.

265


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

fiir die Sicherheit der Tiere, »denn unsere Wiesen sind am Hang, wenn die losrennen,
dann rutschen sie ausc, erliuterte die Landwirtin.

Ahnlich befiirwortend bewertete Griinn, die in anthroposophischen Kreisen fiir
ihre tibersinnlichen Wahrnehmungen anerkannt ist, die Mensch-Tier-Interaktionen im
Interview. Sie sprach davon, dass »durch Erziehung und Beziehungen zum Menschen«
Siugetiere »ein bisschen Freiheit von den Instinkten gewinnen und noch etwas mehr
Individualbewusstsein bekommen« (I-14, 12.9.2017). Dennoch miissen Menschen Griinn
zufolge Tiere Tiere sein lassen, aber zugleich sei es die »Aufgabe des Menschen, die Tiere
bis zu einem gewissen Grad zu formen, ihnen durch Erziehung und durch Ziichtung
neue Moglichkeiten der Freiheit zu erdffnen [..]J« (Weihrauch; Griinn 2015: 174). Wei-
terhin meint sie, dass die Menschen ihr Menschsein durch den Umgang mit Tieren
veredeln konnten, dass Tiere Menschen sozusagen vermenschlichten, da sie durch Tiere
bestimmte nicht menschenzentrierte Beziehungsformen kennenlernen wiirden (vgl.
Weihrauch; Griinn 2015: 174).

Auch eine Nutztierethologin mit einem anthroposophischen Schulungshintergrund
unterstrich im Interview die Méglichkeit einer Entwicklungstendenz": »Nutztiere sind
offener dafir, sich individueller zu entwickeln als Wildtiere; sie konnen ihr arttypisches
Leben stirker verindern.« Durch die Mensch-Hund-Kooperation hitten beispielsweise
Hunde unterschiedliche Fihigkeiten herausgebildet: mittlerweile existieren Jagdhunde,
aber auch Hittehunde. Im Idealfall wiirden sich diese Verhaltensinderungen in symbio-
tischer Kooperation ereignen. Dies sei insbesondere bei Siugetieren der Fall, weil »vor
allem Siugetiere individuellere Charaktereigenschaften und eine gewisse Intelligenz«
besiflen (I-28, 29.7.2020).

Uberwiegend wurde in den fiir die vorliegende Arbeit gefithrten Gesprichen zudem
die Ansicht vertreten, der Mensch solle Verantwortung fiir seine Tiere iibernehmen, wie
es ein Milchkuhhalter Mitte 30 ausdriickte: »Als ich mich dann in dieses Thema einge-
arbeitet habe, kam ich ganz schnell zu der Uberzeugung, dass der Mensch das Tier als
Mitgeschopf betrachten sollte, fiir dessen Leben und Zukunft er Verantwortung iiber-
nehmen sollte« (I-24, 26.4.2020). Oder wie ein ilterer Landwirt aus Siiddeutschland im
Interview umschrieb: »Meine Grundhaltung ist, das Tier gibt uns was, und wir tragen
Verantwortung fiir es.« Deshalb frage er sich, »Wie geht es dem Tier, wie geht es der
Herde? Das ist meine Grundstimmung, mit der ich versuche, in der Herde zu sein« (I-34,
16.4.2021).

Die Biologin Briuer schreibt aus wissenschaftlicher Sicht, Tiere wiirden die Mitglie-
der ihrer jeweiligen Gruppe kennen. Dabei konnten sie diese nicht nur an Aussehen und
Stimme unterscheiden, sondern ebenfalls deren triadische Verhiltnisse untereinander
abrufen: Sie wiirden wissen, wer wo in der Hierarchie der Gruppe stehe und mit wem

17 Die Debatte tiber die Domestizierungsvorziige fir die Tiere bleibt in der Wissenschaft umstrit-
ten. Einige Autor-innen unterstreichen, domestizierte Tiere seien physisch und kognitiv nicht im
Stande, unabhingig vom Menschen zu (iberleben und seien demnach lebenslang juvenil, was in
der Domestikationsforschung »neotenie« genannt wird (Zimen 1992). Durch die Domestizierung
und die daraus folgende Unselbstandigkeit wiirden sich tiberdies die Problemlésungsfahigkeiten
zuriickbilden (Smith, Lichtfield 2010). Andere Forschende jedoch betonen den urspriinglichen ge-
genseitigen Vorteil fiir Mensch und Tier, den eine Domestizierung mit sich gebracht hat (vgl. Un-
terpunkt 9.6.3).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

verwandt sei (vgl. Briuer 2014: 136). Bei Tieren auf einem landwirtschaftlichen Betrieb
kommt das soziale Verhiltnis zu den Landbau-Arbeiter-innen hinzu. Rinder unterschei-
den dabei zwischen den einzelnen Personen, die mit ihnen arbeiten. Ott fasst dies in sei-
nem Buch folgendermafRen zusammen: »[...] ich behaupte, dass auch Kithe jeden Men-
schen, der mit ihnen arbeitet, genau kennen, seine Eigenarten und Eigenheiten, sei-
ne Stimmungen wahrnehmen, seine tigliche Befindlichkeit registrieren« (Ott 2011: 21).
Kingvertritt in ihrem Buch Personalities on the Plate mit Verweis auf weitere wissenschaft-
liche Studien die Position, Kithe wiirden ihr menschliches Gegeniiber durchaus als indi-
viduelle Person wahrnehmen. Experimentelle Versuche mit Holstein-Milchkithen hitten
ergeben, dass diese unterschiedliche Personen ausmachen kénnten (vgl. King 2017: 135).

Vielleicht ist dies nicht besonders iiberraschend, wenn man die Jahrtausende andau-
ernde gemeinsame Geschichte in den Blick nimmt, die Rinder und Menschen verbindet.
Sobald menschliche und nichtmenschliche Tiere einen gemeinsamen hybriden Sozial-
raum besetzen, sind intersubjektive Begegnungen und Wahrnehmungen unvermeidbar
(vgl. Brody 1987: 73). Die Annahme, Rinder wiirden Menschen erkennen, ist nicht un-
bedingt nur in diesem Landwirtschaftsmilieu verbreitet, transkulturell betrachtet bildet
sie moglicherweise gar den Regelfall. Dass sie allerdings von Biodynamiker-innen geiu-
Rert wird, unterstreicht den ausdriicklichen Fokus auf Mensch-Tier-Interaktionen, den
diese Landbauform férdern will.

Des Weiteren diirfen die architektonischen Eigenheiten und Anordnungen eines Ho-
fes und deren Einfluss auf das soziale Leben zwischen menschlichen und nichtmenschli-
chen Wesen nicht unterschitzt werden. Im Schwarzwald besuchte ich auf der Héhe von
ca. 950m i1.M. 300-jdhrige Gemauer, in denen sich ein Demeter-Betrieb befand. Bei der
Hoffithrung wurde uniibersehbar, dass Stall und Wohnraum der Menschen ineinander
verschrinkt waren: Auf den verschiedenen Stockwerken waren Stall und Haus jeweils
tiber Tiiren oder Luken begehbar, Wohnraum und Stall bildeten zwei miteinander ver-
schrinkte Lebensraum-Einheiten. Eine der Hofleiterinnen erklirte dazu, ihr Schlafzim-
mer befinde sich iiber dem Milchkuhstall und deshalb hére sie in ihrem Zimmer, »was
im Stall los ist« (vgl. Feldbericht 8.5.2019). Auch in anderen Kleinbetrieben ist der Wohn-
raum der Betriebsleitenden vom Milchkuhstall zum Teil nur durch eine Wand getrennt.
Auf einem Hof befand sich gar eine Kapelle itber dem Melkstand, in der die Christenge-
meinschaft die Menschenweihehandlung vollzieht.

Trotzdem gilt es, diese Beispiele nicht ginzlich zu verallgemeinern: Natiirlich wirt-
schaften einige Demeter-Milchviehbetriebe ebenfalls mit grof3en Auslaufstillen, die sich
aufRerhalb des Dorfes befinden. In Mutterkuhbetrieben leben die Rinder und Menschen
iiberdies raumlich stirker getrennt voneinander, so dass die Tiere weniger konsequent
im Lebensraum der Hofbewohner-innen prisent sind. Mehrheitlich wird von den In-
terviewten hervorgehoben, der Umgang mit den Tieren entfalte sich aufjedem Hof an-
ders; vor allem Lehrlinge, die viele unterschiedliche Hofe besucht hatten, konnten die-
sen Umstand bezeugen. Unterschiedliche Faktoren spielen dabei eine Rolle: Wie der Hof
konstituiert ist, wie der Betrieb finanziell aufgestellt ist und auch die Anzahl der dort
beschiftigten Mitarbeitenden sowie deren individueller Charakter und ihre Fihigkei-
ten seien entscheidend. Nicht auf allen Demeter-Héfen bildet die Landwirtschaft den
Haupterwerbszweig, sondern sie kann ebenso ein Aktivititszweig einer sozialen Ein-
richtung sein. In dem Fall fillt der Nahrungsmittelproduktionsdruck, der auf den Tieren

14.02.2026, 02:25:54.

267


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

lastet, geringer aus; die Tiere sind in diesem Kontext Teil des Therapieteams und sie leis-
ten unter diesen Bedingungen vorrangig Care-Arbeit."®

9.3.8 Handlungsmacht der Tiere

Wie das Stichwort »Care-Arbeit« es bereits andeutet, wire es verkiirzt, eine Wechselwir-
kung in diesen Mensch-Tier-Beziehungskontexten auszuschlief}en und anzunehmen,
lediglich die Lebenswelt der Hoftiere wiirde durch die Landwirt-innen beeinflusst. Die
Menschen, die mit ihnen arbeiten oder zusammenleben, werden ebenfalls durch das
Tierverhalten und die Tier-Personlichkeiten beeinflusst. Dazu bedarf es keineswegs der
Therapiearbeit, die im Tierkontakt konkreten Zielsetzungen folgt. Allein der tigliche
Umgang mit Tieren kalibriert den eigenen Bezug zur Umwelt, wie es eine Frau im
Ruhestand im Interview erklarte:

Alles verandert sich durch diese Arbeit. Horen, Riechen, (...) Du lernst alles, die Vogel
zu beobachten, die Vogel erzdhlen dir, ob auf der Weide etwas passiertist. Du hdrst ge-
nauer hin. Du lernst unglaublich viel Gber dich selbst, wenn Du Tiere leitest, die zehn-
mal schwerer sind als Du. Du musst die ja Giberzeugen, d.h. Du bist stindig dabei zu
lernen. Die Tiere haben mir Geduld beigebracht. [..] Ich wire nicht der Mensch, der
jetzt vor lhnen hier sitzt, ohne diese unglaublich tollen Lehrer und Lehrerinnen, die
ich da hatte. (I-3,11.3.2019)

Martin Ott schreibt @iber seine 30-jihrige Erfahrung im therapeutischen Bereich, in de-
nen er mit Kithen und betreuungsbediirftigen Menschen arbeitete, die Rinder brich-
ten vor allem eine »rhythmische Verlisslichkeit« (Ott 2011: 149) in den Therapiekontext
ein. Die Arbeit mit den Kithen sei durch deren Rhythmusbedarf vorgegeben, und gera-
de rhythmisch ablaufende Titigkeiten witrden bei Menschen, die eine schwierige Phase
durchlaufen, eine therapeutisch-beruhigende Wirkung erzielen. »Kithe geben mir Hei-
mat, driickte es ein weiterer Landwirt vom Bodensee im Interview aus. Denn er sei von
seiner Gestimmtheit eher ein Nomade, ein wandernder Mensch, den es wegziehe: »Die
Kithe verhelfen mir zur Sesshaftigkeit, so interpretiere ich ihr Wirken auf mein Leben.
Sie erden mich, verbinden mich mit einer ganzen Gegend [...J« (I-17, 9.9.2019).

Weitere Befragte sprachen Hoftieren eine gewisse Handlungsmacht zu. Es gebe Rin-
der, die gerne mit Menschen arbeiteten und wiederum andere Hoftiere, die zufriedener
seien, wenn man nicht in ihren Raum eintreten wiirde. Sie kénnten beispielsweise Zu-
neigung ausdriicken, gar einfordern, denn sie wiissten, »dass wir Hinde haben, die ganz
gut kraulen konnen. Das wissen sie und holen sich das auch ab«, erwihnte die bereits zi-
tierte Quereinsteigerin (I-8, 8.5.2019). Uberdies kénnten viele Hoftiere - Rinder, Hunde,
Katzen - Tore 6ffnen, »um an etwas heranzukommenc. Inwiefern dahinter »eine Pla-
nung« stehe, sei schwer zu beurteilen, aber sie habe »das Gefiihl«, dass es nicht nur um
die Auslebung eines Triebes gehe. Die Arbeit mit den Milchkithen zeige ihr, »dass der
Unterschied zwischen Nutztieren und Haustieren gar nicht so grof3 ist. Haustiere sind

18 Auf dem Martinshof, der seit 1990 biodynamisch wirtschaftet, sind beispielsweise 13 Menschen
mit Behinderung, drei Praktikant-innen, zwei Lehrlinge und ein sozialtherapeutisch ausgebildeter
Mitarbeiter in den Arbeitsablauf eingegliedert (Stand 2021; vgl. Demeter eV, [128]).

14.02.2026, 02:25:54.


https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695
https://www.demeter.de/users/11695

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

quasi ein Familienmitglied und man kuschelt sie, aber mit den Nutztieren kann man das
auch«. Eine Landwirtin aus dem Kanton Solothurn beschrieb im Interview zudem Situa-
tionen, die auf einen kollektiven Willen schliefRen lassen kénnen, denn wenn Kiihe die
Hofmitarbeitenden am Weidenrand erblicken wiirden, wiirden sie sich eng zusammen-
stellen, anfangen zu muhen und eine andere Weide einfordern. Ihr zufolge kann man
demnach von einem kollektiven Willen und geteilten Emotionen der Tiere ausgehen, die
wiederum sozialen Zusammenbhalt begiinstigen und zugleich zu Handlungsmacht ge-
geniiber Menschen fithren kénnen (Feldbericht, 5.6.2019).

Fiir die Mitarbeiterin des FiBL steht fest, dass Hoftiere »auf jeden Fall« zielgerichtet
handeln kénnen, allerdings »nur im Rahmen ihrer Moglichkeiten«: »Sie verfolgen Inten-
tionen, die zu ithrem Wesen gehoren; das geht tiber Reize hinaus«. Die Kuh aber habe
weniger Wahlfreiheiten, sie konne nicht iiberlegen und entscheiden, »morgen gehe ich
zum Flughafen und reise aus«. Wenn sie jedoch im Stall stehe, konne sie sich dafiir ent-
scheiden auf die Wiese zu gehen und dorthin zu gehen, »wo sie das beste Gras findet«
(I-13,16.5.2019).

Eine Biuerin aus dem Basler Umland meinte im Interview, Gorillas hitten sicher-
lich Absichten, »bei einer Kuh ist das aber weniger der Fall und bei einem Wurm noch
weniger«. Weiterhin fiihrte sie aus:

Und Respekt vor Tieren haben, heifdt dann auch, verstehen zu wollen, wie sie handeln.
Mir die Frage zu stellen »Was nehme ich an diesem Tier wahr?« und was kénnte ich als
Intention wahrnehmen. Bei Kithen nehme ich wahr, dass, wenn es ums Futter geht, sie
sehr konkrete Vorstellungen haben, wie die Dinge sein sollen. Sie wissen, wer fiir die
Weide verantwortlich ist. Und dann briillen sie und fordern sie und daraus kannst Du
schliefRen, dass sie einen Zusammenhang zwischen dem, was schon mal passiert ist,
und ihren Wiinschen einen Zusammenhang herstellen kénnen. Auf jeden Fall haben
sie ein Gedachtnis. Und die Bindung zwischen Mensch und Kuh ist da. (-9, 29.5.2019)

Rinder werden von den Personen, die in diesem Kapitel zitiert und deren Handlungen
in den Feldberichten beschrieben werden, nicht als Uhrwerk betrachtet, sie handeln den
Gesprichspartnern zufolge nicht im Rahmen eines Reiz-Reaktion-Schemas, sondern
verfolgen Absichten, wenngleich lediglich situativ und gegenstandsbezogen, verarbeiten
Eindriicke und pflegen eigene Motive.

Im vorherigen Unterpunkt wurde mehrmals erwihnt, dass sich zwischen Rindern
Freundschaften anbahnen kénnten. Ein Milchkuhhalter erwihnte zudem, Freundschaf-
ten seien ebenfalls zwischen Mensch und Kuh méglich. Es kénne sich ergeben, dass man
eine Kuh besonders maége, entsprechend hiufiger mit ihr interagiere und ein aufierge-
wohnliches Vertrauensverhiltnis aufbaue. Er meinte im Interview, diese Kuh wiirde dem
Menschen mehr Beachtung schenken, sie wiirde beispielsweise, bevor sie auf die Wei-
de gehe, nochmals zu ihm hintibersehen. Der Milchbauer arbeitete iiberdies regelmifiig
mit seinen Ochsen® und im Umgang mit diesem kastrierten Rind sei es notwendig, ei-
ne gelingende Beziehung zu pflegen: »Das ist schon eine Kooperation und dann macht

19 Vor der Mechanisierung der Landwirtschaft und dem Aufkommen der Milchwirtschaft war die
mannliche Nachzucht teilweise wichtiger als die weibliche, da die Ochsen als Spannvieh in den
Einsatz kamen (vgl. Ruge 2020: 50).

14.02.2026, 02:25:54.

269


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

es auch Spafd mit ihnen zu arbeiten« (I-5, 5.5.2019). In diesem Zusammenhang deutete
der Landwirt auf die individuellen Eigenheiten der Ochsen hin, darauf, dass sie eine ge-
wisse Handlungsmacht besitzen wiirden, die eine eigene Dynamik erzeugt, anders als
die Arbeit mit Maschinen. Die Tiere, mit denen er arbeiten wiirde, hitten eine gewis-
se Unverfiigbarkeit inne, eine Unverfiigbarkeit, die wiederum ein genuiner Ausdruck
von Beziehungen zu Lebewesen ist. Sie seien nicht ginzlich zu kontrollieren. Ahnliche
Erfahrungen haben auch andere Landwirt-innen gemacht: Tiere konnten beispielsweise
Freundschaften abweisen, berichtete ein Landwirt, der sich mit einem Bullenkalb »an-
freunden« und es »grofziehen« wollte; das Bullenkalb habe ihn jedoch zuriickgewiesen
(I-17,9.9.2019).

Kooperationen werden iiberdies von Winzer-innen thematisiert. In Frankreich set-
zen beispielsweise einige biodynamische Winzer-innen Pferde ein, die sie nicht als folk-
loristisches Element zwischen den Weinreben, sondern zugleich als ein Element der Ver-
lebendigung des Standortes und als Arbeitstier betrachten. Pineau schreibt dieser Zu-
sammenarbeit gar den Charakter einer »Relation Intimiste« zu (Pineau 2019: 99). Der Eth-
nologin wurde mitgeteilt, das Wohlbefinden der Pferde habe hochste Prioritit, weshalb
die Besitzer-innen beispielweise Zeit in osteoplastische Pferde-Behandlungen investie-
ren wiirden.*®

In Deutschland ist ebenso eine Entwicklung im Gange, die veranschaulicht, dass
Demeter die bisherige Weinbaumonokultur durch die Tier-Anwesenheit umgestalten
mochte. Auf jeder Demeter-Veranstaltung, die sich an Winzer-innen richtet, steht
derzeit die Tierhaltung auf der Tagesordnung. Der Verband méchte dem Umstand
entgegenwirken, dass der Weinanbau wie auch der Gemiiseanbau das Kreislaufdenken,
das der Biodynamik eigen ist, hiufig nicht umsetzt (vgl. Regel 2020/4: 36). Fiir Demeter-
Gemiiseanbauer-innen ab 40 Hektar wurde ab 2021 die Haltungspflicht von Raufutter-
fressern eingefiihrt; fiir den Weinanbau seinerseits wurden zwar noch keine konkrete
Richtlinien vorgelegt, doch einige Weinanbauer-innen experimentieren bereits mit
Leihschafen, die zeitweilig in den Rebenhingen grasen und nicht nur den maschinellen
Einsatz minimieren, indem sie Verbuschungen vorbeugen, sondern ebenso zwangs-
lzufig Dung hinterlassen.” Aber im biodynamischen Milieu werden nicht lediglich die
konkreten, messbaren Vorteile hervorgehoben, in ihrem Kosmos, in dem Pflanzen,
Tiere, und Menschen in Beziehung stehen, wird ebenfalls die »Freude« geschitzt, die
Schafe, Ziegen oder kleinwiichsige Rinderrassen »generationsunabhingig bescheren«
(Regel 2020/4: 37). Die Ethnologin Pineau hat dhnliche Beobachtungen in der Petit
Domaine de Gimios festgehalten: Hier seien Esel und Kiihe ziellos durch die Parzellen ge-
trottet, keine direkte Aufgabe sei ihnen zugekommen, ihre Anwesenheit sollte lediglich
die Seinskultur der Landschaft veredeln. Andere Winzer-innen wiederum versuchen,

20  Eine dhnliche Entwicklung bestitigt Grandjean fir die frankophone Westschweiz (vgl. Grandjean
2020: 239).

21 Dennoch gestaltetsich die Tierhaltung im Weinanbau nicht problemlos: Wahrend der Traubenrei-
fe missten anderweitige Weidegelegenheiten gesichert sein, daneben miissten die Winzer-innen
in technische Ausstattungen investieren und Tierhaltungskenntnisse erwerben (vgl. Regel 2020/4:
37).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Bienenstocke in ihre Parzellen zu integrieren (vgl. Pineau 2019: 101). An diesen Beispie-
len zeigt sich einmal mehr, dass der biodynamische Landbau nicht ausschlief3lich auf
quantitative Kriterien ausgerichtet ist, sondern ebenso auf qualitative.

Die Landwirt-innen sprechen den Tieren demnach in mehreren Hinsichten Hand-
lungsmacht zu, trotzdem sehen sie in letzter Instanz den Menschen als itbergeordnet an:
»Wir konnen viel mit ihnen machen, auch schmerzhafte Dinge und sie werden dennoch
vertrauensvoll mit uns umgehen, wenn wir es gut machen. Ich denke, ganz allgemein
gesprochen, dass sie uns als iibergeordnet betrachten« (I-10, 12.5.2019). Oder wie es eine
FiBL-Mitarbeiterin ausdriickte: »Sie nehmen das an, weil der Mensch mental eine sehr
starke Kraft hat« (I-13, 16.5.2019). Vor allem wiirden die Intelligenz, Resolutheit und Ge-
wandtheit des Menschen den Kithen iiber die Kérperhaltung signalisiert werden. Eine
weitere Landwirtin im Ruhestand betonte hingegen, dass Landarbeiter-innen sich den
Respekt der Tiere zunichst verdienen miissten und sie eine-n Landwirt-in nicht zwangs-
ldufig als Leiter-in annihmen: »Du musst lernen, die Tiere zu leiten, sie miissen dich als
Leittier akzeptieren« (I-3, 11.3.2019). Die Tiere wiirden die Geduld und das Kénnen der
Landwirt-innen austesten. Wahrend es unter Menschen in einigen Branchen vorkomme,
dass das Diplom Respekt verschaffe, wiirde sich dies bei Tieren nicht so leicht ergeben:
»da kannst Du nicht die Visitenkarte hinhalten und sagen »>Ich bin der Abteilungsleiter«
(I-3, 11.3.2019).

Legt die Person, die mit Tieren arbeitet, den Akzent auf deren Sozialleben, deren
Wiinsche und Bediirfnisse sowie die individuelle Personlichkeit, die gelegentlich durch
die Namensgebung unterstrichen wird, werden diese Tiere fir ihr menschliches Um-
feld verstirke als Lebewesen, Subjekte eines Lebens und als Wesen mit einem eigenen
Standpunkt sichtbar und ansprechbar. Die architektonische Ausrichtung eines Hofes
kann iiberdies riaumliche Nihe schaffen, die wiederum verinderte Relationen herbei-
fithren kann (Hore ich in meinem Schlafzimmer, ob die Rinder zeitgleich im Stall ru-
hen oder muhen? Oder sehe ich vom Kiichenfenster aus, ob in der Mutterkuhherde ge-
rade eine Kuh kalbt?). Die Bereitschaft, mit den Tieren zu arbeiten, auf ihre Gesundheit
zu achten, ihnen einen Lebensraum zu bieten, der Rangkiampfe abschwicht, verindert
giinstigerweise die Beziehung der Herdentiere untereinander, aber auch das Verhilt-
nis zwischen Rinderherde und Betriebsmitarbeitenden. Die Bereitschaft allein reicht je-
doch nicht aus, damit ein tierwohlbeachtendes Umfeld auf einem Hof entsteht: Finanzi-
elle Schwierigkeiten, schlechte Ernten, bedingt durch ungiinstig gelegene Ackerflichen
oder Wetterlagen, Produktionsstress, und zwischenmenschliche Schwierigkeiten jegli-
cher Art sind Faktoren, die zu Herausforderungen fiir alle Beteiligten —Tier oder Mensch
- werden konnen.

Uberdies sollten eine ahistorische Generalisierung genauso wie Verallgemeinerun-
gen beziiglich Klein- und Mittelbetrieben vermieden werden. Denn die besichtigten H6-
fe und die Befragten, die auf diesen Seiten zu Wort gekommen sind, stimmten den In-
terviews zu, weil sie die besprochenen Themenblocke begleitet und sich damit beschif-
tigt haben. Es wire zudem voreilig anzunehmen, derzeit wiirden Tiere zwangsldufig in
Kleinbetrieben grundsitzlich besser gehalten als in Grof3betrieben, denn befindet sich
ein Betrieb in finanzieller Not oder leiden die leitenden Landwirt-innen unter einer ge-
wissen sozialen, gesundheitlichen und finanziellen Prekaritit oder sozialen Isolation,
farbt diese Notlage natiirlich ebenfalls auf die tierischen Hofbewohner ab. Besonders

14.02.2026, 02:25:54.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

aber vor der Industrialisierung waren die Hoftiere riumlich sowie sozial eng an den
Menschen gebunden und sie wurden meistens als Individuen betrachtet (vgl. Despret,
Porcher 2007:15). Es wire allerdings unvorsichtig daraus zu schliefden, der Umgang mit
ihnen sei in vormodernen Zeiten ausgesprochen behutsam gewesen: Wie die Mehrzahl
der Menschen auch mussten sie hart arbeiten, als Zugtier beispielsweise, und auch die
Erwartung an Nutztiere als lebensmittelproduzierende Wesen war seit jeher grof3. Au-
Rerdem war das Leben der Kleinbauerngeprigt von Leid und Krankheiten: Mitte des 18.
Jahrhunderts starb ein Drittel aller an Pocken erkrankten Kinder und fast die Hélfte aller
Kinder starb ohnehin vor dem fiinften Lebensjahr. Und wer sich bei der landwirtschaft-
lichen Arbeit eine Verletzung zuzog (weil man sich mit einem Messer schnitt oder von
einem Bullen getreten wurde), konnte damit rechnen, dass die oft unzureichend behan-
delten Verletzungen lebenslang ihre Spuren hinterlassen wiirden (vgl. Ruge 2020: 115,
181, 297; Ritzmann 2007: 660).

9.4 Mit nichtmenschlichen Wesen kommunizieren:
Strategien der Interspezies-Kommunikation

9.4.1 »Kdrperhaltung ist Sprache«

Menschen, die auf biodynamischen Héfen leben, pflegen, wie dargelegt, eine soziale
Beziehung zu ihren Hoftieren. Um diese Interspezies-Sozialitit herzustellen, greifen
die Biodynamiker-innen unter anderem auf eine kérperbetonte Kommunikation zuriick.
Dabei werden unterschiedliche Annahmen vertreten, wie diese Kommunikation gelin-
genkann. Einig sind sich die Befragten jedoch darin, dass die Kdperhaltung eine zentrale
Bedeutung hat. So ist sich eine FiBL-Mitarbeiterin sicher: »K6rperhaltung ist Sprache,
es ist wichtig, wie man sich bewegt« (I-13, 16.5.2019). Ihr zufolge wird die eigene Haltung
gegeniiber den Tieren iiber die Kérperhaltung vermittelt, denn was Landwirt-innen den-
ken, prige die Korperhaltung. Ebenso argumentierte eine Person, die professionell auf
unterschiedlichen Hofen Rinder trieb: Die Rinder wiirden Menschen »sehr, sehr genauc
beobachten und der Mensch habe »Problemel[,] seine Zuneigung oder Abneigung zu ver-
heimlichen, das driickt er mit seiner ganzen Haltung aus«, d.h. die Person, die denke
»bléde Kuh« wiirde dies »auf allen Ausdruckseben ausdriicken« (I-10, 7.6.2019).** Ganz

22 Experimente bestitigen, dass zumindest Sdugetiere ein feines Gesplir fiir korperliche Ausdrucks-
fahigkeiten besitzen. Bekannt ist die Untersuchung des Psychologen Carl Stumpf, der zu Beginn
des 20. Jahrhunderts den »Klugen Hans« beobachtete. Das Pferd Hans, so glaubte sein Besitzer
ihm beigebracht zu haben, kénne einfache arithmetische Rechenaufgaben l6sen. Stumpf aber
fand heraus, dass das Pferd auf subtile Hinweise des Fragenden reagierte, wie dessen Atmung
und Kopfhaltung. Wenn sich Hans der durch Hufstampfen mittgeteilten richtigen Antwort naher-
te, lieR die Spannung der Fragenden nach und die Atmung wurde lockerer. Hans konnte also nicht
zahlen, sondern den Ausdruck der Fragenden genauestens beobachten und dessen Erwartung er-
raten. Rudimentére Erregung, innerliche Angespanntheit, Vertrautheit, Freude konnen Siugetiere
ander Korperhaltung ablesen und diese gegebenenfalls wiederum widerspiegeln (vgl. Asma 2017:
86f.).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

wesentliche Kommunikations-Elemente seien zudem Nihe und Distanz. Wenn Men-
schen diese elementare Form der Kommunikation wihlen wiirden, sei es leicht fiir die
Tiere, sie zu verstehen — dies sei eine Moglichkeit iiber die Artengrenze hinweg zu kom-
munizieren (I-10, 12.5.2019). Der interviewte Rindertreiber gab an, beobachtet zu ha-
ben, dass korperliche Nihe auf Tiere Druck ausiibe und, um diesem unangenehmen Ge-
fithl auszuweichen, hitten sich die Tiere an eine andere Stelle bewegt. Distanz hingegen
nehme den Druck auf die Rinder, aber auch sprachliche Kommunikation transportiert
ihm zufolge iiber die Tonlage Nihe und Distanz. Neben Nihe und Distanz zihlen bei
der Kommunikation fiir ihn »Gestik, Mimik, in Dialog treten, aber auch gegenseitiges
Verstehen.« Ein Stier miisse beispielsweise in der Kommunikation mit ihm verstehen
konnen, dass der Mensch keine Gefahr fiir ihn darstelle: »So wird aus einem Gegenein-
ander ein Miteinander« (I-10, 12.5.2019). Mit den Tieren sei es wie mit Menschen aus
einer fremden Kultur, »man muss sich anstrengen, um sie zu verstehen und Missver-
stindnissen vorzubeugen« (I-10, 7.6.2019).

Blickkontakt sei ein anderer Aspekt, der Rindern Aufmerksambkeit signalisiere. Ich
wurde beispielsweise bei der Uberfithrung von Ziegen auf eine andere Wiese in dem Um-
land von Solothurn angewiesen, meine Augen nicht auf die Mutterkuhherde zu richten,
die sich auf einer Weide nebenan befand. Dies wiirde nimlich in ihnen die Erwartung
hervorrufen, auf eine andere Weide gefithrt zu werden und sie dazu verleiten, zu muhen
und Lirm zu machen, um einen Weidewechsel einzufordern. Kurze Zeit spiter befand
ich mich mit dem gleichen Landwirt auf einer gegeniiberliegenden Wiese, wo etwa 20
Burenziegen und sieben junge braune Angusrinder weideten. Um nun die Ziegen und
Rinder voneinander zu trennen, arbeitete dieser Landwirt einerseits mit der korperli-
chen Vermittlung von Nihe und Distanz, um die jungen Rinder vom Ausgangstor weg-
zubewegen. Andererseits rief er seine Ziegen mit einem »Klick« Gerdusch, auf das er sie
trainiert hatte. Die Ziegen horchten auf und kamen sofort zum Tor, wihrend sich die
Rinder wegbewegten. Um mit zwei Tierarten gleichzeitig zu kommunizieren, kénnen
also unterschiedliche Kommunikationskanile gewihlt werden. So kann der Bauer bei-
spielsweise iiber eine raumliche Zu- oder Abwendung eine Tierart an einen anderen Ort
treiben, und indem er auf eine andere Art ruft, diese Tierart in Bewegung setzen (Feld-
bericht 4.6.2019). Diese Techniken werden nicht ausschliefilich unter Biodynamiker-in-
nen angewendet, sie zeigen allerdings das Interesse der Biodynamiker-innen, mit ihren
Tieren moglichst entspannt zu arbeiten und beweisen zudem ihre Offenheit gegentiber
unterschiedlichen speziesiibergreifenden Kommunikationstechniken.

Der erwihnte Landwirt unterstrich, dass es aus seiner Sicht unerlisslich ist, in einen
Dialog mit den Tieren zu treten. sie diirften »nicht das Gefithl haben, jemand redet mit
sich selbst«. Bei Menschen sei dies nicht anders: Man gehe weniger auf Personen ein, bei
denen »man das Gefiihl hat, sie wiirden eigentlich einen Monolog halten«. Wenn Land-
bau-Arbeiter-innen sich nicht auf ihre Arbeit konzentrieren wiirden, wiirden die Tiere
merken, »der ist ja ganz woanders« (Feldbericht 4.6.2019).

Ahnlich dufierte sich seine Frau am darauffolgenden Tag; sie konstatierte, gelingen-
de Kommunikation setze eine gewisse Resolutheit voraus, die vor allem tiber kérperli-
che und emotionale Distanz signalisiert werden miisse. In ihrem Bericht wurde zudem
einmal mehr deutlich — wie auch bei der Arbeit mit den Priparaten —, dass im biodyna-

14.02.2026, 02:25:54.

213


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274  Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

mischen Milieu Seinszustinde valorisiert werden, in denen Gedanken, Emotionen und
Leib synchronisiert sind.:

Es gibt Tage, da laufen sie einfach weg und hin und her ... riesen Theater. Aber da
schnauf ich mal durch, rede nicht mit ihnen, fass sie nicht an, kraul sie nicht ... weil
sie sind ja gute Beobachter und wenn sie sehen, dass ich manche Tiere kraule, dann
verstehen sie nicht, was ich will ... das ist wirklich alles aussagekraftig, was man tut.
Bei Menschen haben wir das ja auch. Wenn die Kommunikation nicht funktioniert
und man nicht bei der Sache bleibt, gedanklich und kérperlich, dann weif niemand,
woran er ist (I-11, 5.6.2019).

9.4.2 Astrale Wesen und ihre Féhigkeit, iiber Gefiihle zu kommunizieren

Aus Sicht aller Befragten reichen aber das Wissen tiber die eigenen Tiere und eine Aus-
sage vermittelnde Korperhaltung nicht unbedingt aus, um eine gelingende Kommuni-
kation tiber die Artengrenze hinaus zu erzielen. Es bedarf den befragten Biodynami-
ker-innen zufolge an Ich-Du-Beziehungen, die iiber die astralische Seinsebene herge-
stellt werden sollen, die Menschen und Tiere teilen wiirden. Gemeint ist damit, dass bei-
de, Tiere und Menschen, ein gefiihlsbetontes Innenleben, ein phinomenales Bewusst-
sein und eine Empfindsamkeit besitzen witrden, die eine speziesiibergreifende Verstin-
digung hervorbringen kénnen.?® Dementsprechend erklirte beispielsweise eine promo-
vierte Agrarwissenschaftlerin im Interview: »Man hat aber auch einen gefiithlsmifligen
Zugang, aber wenn man die richtigen Gedanken dazu hat, das Wissen tiber Tiere, dann
konnen die Gefiihle noch stirker werden. [...] Das Gefiihl ist wichtig fir die Verbunden-
heit« (I-13, 16.5.2019).

Fiir eine erfahrene Biodynamikerin aus dem Basler Umland wird die Bedeutung ih-
rer Worte primair tiber ihr Gefithl tiber Artengrenzen hinweg mitgeteilt. Sie rede zwar mit
den Tieren, als wiirden diese die menschliche Sprache verstehen, aber letztlich tue sie
dies, weil sie annehme, den emotionalen Grundton kénnten die angesprochenen Tiere
vernehmen: »Die Sprache, wie ich sie habe, haben sie nicht, aber ich transportiere mei-
ne Gefithlswelt, meine Astralitit. [...] Sie spiiren das. Ich strahle meine Gefiihle aus. Und
Tiere haben einen stirkeren Sinn dafiir als wir Menschen, weil wir unsere Gefiihle mit
dem Intellekt tberlagern« (I-9, 29.5.2019).

Der Evolutionsbiologe und Anthroposoph Wolfgang Schad mahnt seinerseits, man
solle sich nicht durch ein »autistisches Vorausurteil« vor dem Wahrnehmen »des Seeli-
schen der Tiere« versperren und zitiert Konrad Lorenz, um zu unterstreichen, dass der-
jenige, der Tieren Subjektivitit abspricht, »psychisch abnorme« sei und eine gefihrliche
»Schwiche der Du-Evidenz« in sich trage. Tiere seien in jedem Stadium ihres Lebens
physisch, lebendig und seelisch gegenwirtig (vgl. Schad 2012: 1099, 1101). Der Mensch
wiederum kénne sich auf dieses Seelenleben einlassen, weil ihn »eine emotionale See-
lenschicht [...] mit dem Tier verbindet« (Schad 2012: 1108).

23 Neuere Studien unterstltzen diese Sichtweise ebenfalls aus naturwissenschaftlicher Perspektive.
Oxytocin und Kortisolgehalte von beispielsweise Hunden und Hundebesitzer-innen sind von der
Art der Interaktion zwischen beiden Parteien beeinflusst (vgl. Petersson, Uvnis-Moberg 2017).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Ein Waldorfpraktikant sinnierte im Rahmen des Interviews fiir die vorliegende Ar-
beit ebenso dariiber, dass emotionale Gehalte und Mitteilungen iiber die Stimme und
deren Tonlage transportiert werden. Beim Abendessen erzihlte der Sekundarschiiler, er
gehe gerne mit einem jungen Bullenkalb spazieren; falls unterwegs Aufregung aufkom-
me, wiirde er das Bullenkalb beruhigen, indem er ihm »ruu-hig, ruu-hig« zufliistere. Das
Kalb wiirde dann zwar nicht verstehen, was er sage, aber was er meinte; seine Stimme
konne in dem Moment beruhigend wirken. Eine weitere Hofmitarbeiterin stimmte ihm
daraufhin zu — Form und Inhalt sollten sich demnach erginzen (Feldbericht 8.5.2019).

Fir einen interviewten Rindertreibercoach stand dabei fest, dass gerade dann Form
und Inhalt sich synthetisieren, wenn eine Emotion iibermittelt wiirde: »Damit eine
Botschaft aus dem Gesagten wird, muss eine Emotion enthalten sein« (I-10, 7.6.2019).
Ahnliche Worte fand eine Schweizer Landwirtin: »Fiir mich ist Reden ein Ausdruck, wo
es nicht um die Worte geht, sondern um die Atmosphire und die Emotionen, die ich
vermittele« (I-9, 29.5.2019). Worte sollen demnach im Interspezies-Umgang gemein-
schaftsstiftend wirken; ihr konstitutiver Charakter ist demnach die Kultivierung eines
gemeinsamen Sozialraumes und nicht die Mitteilung eines Sachbezugs.

Wiahrend der Aufenthalte auf den verschiedenen Héfen fiel mir auf, dass Prak-
tikant-innen gegebenenfalls eine markante Beziehung zu einigen Kithen aufbauten.
Eine Praktikantin erzihlte beim Frithstiick, sie wolle unbedingt vor ihrer Abreise eine
bestimmte Kuh zeichnen. »Das ist einfach die schonste, die hat einen sehr eleganten,
schmalen Kopf«, meinte sie und erginzte: »Uli will ich auch noch fotografieren, da ich
mit dieser Kuh so viel erlebt und so oft gekuschelt habe« (Feldbericht 11.9.2019).** Da
es zudem ihr letzter Tag auf dem Hof war, entschied sie gemeinsam mit einer weiteren
Praktikantin, im Milchkuhstall des Allgauer Braunviehs zu itbernachten.

Ein weiterer Landwirt aus der Bodenseeregion meinte ebenfalls, seine Gestimmtheit
wiirde iiber Worter transportiert werden, aber weit wirkungsvoller konne Musik »Situa-
tionen lésen«. Er erzihlte, wenn eine Mutter von ihrem Kalb getrennt werden wiirde,
verweigere sie gelegentlich die Milchgabe, da brauche es »eine besondere Art der Anspra-
che«, und er beruhige die Milchkuh in dem Fall mit Gesang. Ohnehin singe er meistens
wihrend des Melkens, weil dies seiner Tatigkeit eine spirituelle Dimension gebe (I-17,
9.9.2019). Uberhaupt besitze fiir ihn das Melken eine spirituelle Qualitit, so schickte mir
der Landwirt spiter einen Tagebucheintrag von 2018 zu, in dem er beschreibt, wie er

24  Wahrend einige Praktikant-innen hochmotiviert sind, auf Betrieben mitzuarbeiten, verlauft das
Verhiltnis zum eingearbeiteten Team nicht immer konfliktfrei und nicht selten brechen Prakti-
kant-innen ihren Aufenthalt ab. Dem Vernehmen nach seien junge Praktikant-innen von Waldorf-
schulen besonders herausfordernd, die nicht unbedingt freiwillig in das Hofgeschehen eingebun-
den werden. Auf einem Hof wurde mir mitgeteilt, dass kurz vor meiner Ankunft eine enttauschen-
de Erfahrung mit Praktikant-innen gemacht wurde, die gegen Dieselmaschinen und die Schulme-
dizin gewesen seien und sehr wertende und anfeindende Vorwiirfe gegeniiber den Betriebslei-
tenden geduflert hitten. Fiir manche Praktikant-innen sei es iberdies schwer abzugrenzen, wo
der Betrieb anfange und wo das Privatleben von Hoffamilien beginne, aber auch fiir die Betriebs-
leiter-innen sei dies nicht immer einfach zu klaren: Wenn man beispielsweise ein Computerpro-
gramm kaufe, sei nicht immer eindeutig, ob dieses fiir den Betrieb eingesetzt werde oder privat
(Feldbericht 11.9.2019).

14.02.2026, 02:25:54.

275


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

sonntagsmorgens beim Melken in »eine heilige Stimmung getaucht« sei und sich in ei-
ner »besonderen, schopferischen Verfassung« gefithlt habe; plétzlich sei alles »durchlis-
sig, erhellt [worden] und aus diesem Licht, tritt eine Gestalt. Es ist ein Beben und Weben,
ein Leuchten und Erleuchtet-Werden, ein Hingegeben-Sein und Angebunden-Werdenx.

Einfithlungsvermoégen und Empathie wurden tiberdies als weitere bedeutsame Er-
kenntniswege genannt, um die Perspektive der Tiere nachzuvollziehen. »Was braucht
man, um Verstindnis zu entwickeln?«, warf ein Befragter ein und lieferte gleich seine
Ansicht nach: »Dazu gehort ganz wesentlich Empathie, Einftithlungsvermégen. Ich kann
mich in die Kuh einfiihlen«. Gefithle kénnten dabei zuweilen »kliiger sein als das Verste-
hen«, denn »ich habe mehr Gefiihle als Begriffe«, erklirte er (I-10, 12.5.2019).> Auf diese
Weise konnten Gefiihle seine Aufmerksamkeit auf begriffliche Blindflecken lenken, die
ihm sonst entgangen wiren.

Empathie und Beobachtung, Gefiihl und Intellekt sollten sich letztlich im alltigli-
chen Umgang mit Tieren erginzen, so gab eine Befragte an: »Ich meine, ich habe Trauer
bei Kithen festgestellt und denke, meine Annahme ist sehr plausibel, weil ich festgestellt
habe, dass Kithe dhnliche Verhaltensweisen zeigen, die Menschen auch zeigen, wenn sie
trauern« (I-9, 29.5.2019). Dies seien beispielsweise Appetitlosigkeit, Apathie, Niederge-
schlagenheit oder Unruhe. In diesem Sinngefiige habe sie demnach bei einem Tier ein
Gefiihl deshalb erkennen kénnen, weil es sich um ein Gefithl gehandelt habe, dass sie
von sich oder anderen Menschen kannte: Das Zusammenspiel ihrer Beobachtung, der
Einordnung der eigenen Gefithle und der folgenden Analyse fiihrte ihres Erachtens zu
gefestigteren Annahmen.

Ueli Hurter, Sektionsleiter der Landwirtschaftlichen Sektion des Goetheanums,
schreibt seinerseits, Menschen und Tiere seien in einer »gemeinsamen seelische[n]
Tiefe« vereint, die sich beim »Blick in das Auge eines verendenden Tieres« offenbare.
Tiere seien unsere Schwestern und Briider, »und wir teilen mit ihnen die Gaben der
Erde und die Stimmen des Himmels«. Wie Menschen kénnen Tiere schnuppern, sehen,
héren, sie seien leibliche Wesen, aber noch vielmehr komme es auf eine »Empfindung
der Mit-Geschopflichkeit« an, die fir beide Seiten ein »tragender Grund« sei (Hurter
2020:95).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass den Befragten zufolge der
Mensch die Bedeutung seiner Worte iiber das Gefiihl transportiert. Auf dieser »astra-
lischen« Ebene konne sich der Mensch auf seine Hoftiere einlassen. Diese Gefuihlsfi-
higkeit wurde aber nicht ginzlich romantisiert, denn der Intellekt ermdgliche es dem
Menschen, sich eben gerade davor zu schiitzen, von einer Stimmung mitgerissen oder
verfithrt zu werden.

25  Essei Aufgabe des Menschen, die Perspektive des Tieres nachzuvollziehen, meinte eine Landwir-
tin aus der Schweiz: »Wir kénnen denken, und deshalb ist es unsere Aufgabe, sie gewaltfrei und
ohne Stress zu halten und zu lernen, uns in sie hineinzuversetzen« (I-11, 5.6.2019). Diese Befrag-
te erlduterte zusatzlich, wie sie versucht habe, die Hierarchien in ihrer Pferde- und Kuhherde im
Blick zu behalten. Es gehe ihr beispielsweise darum zu verstehen, wie der Hengst und das Foh-
len miteinander auskommen wiirden und welches, die besten Anbinde-Bedingungen seien, wenn
beispielsweise der Hofschmied ihre Hufen pflegen miisse. Auch plante sie, wo welches Tier bes-
tenfalls stehen sollte, damit es nicht nervds ist. Bestehe eine Rivalitit unter den Tieren, muss es
dem angebundenen Pferd moglich sein, seinen Rivalen im Sichtfeld zu behalten (I-11, 5.6.2019).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag
9.4.3 Vermenschlichung und Vertierlichung

Obwohl die Vermenschlichung® in anthroposophischen Kreisen zuweilen kritisch be-
wertet wird, betonte im Interview ein anthroposophisch orientierter Rinderkenner, der
beruflich andere Landwirt-innen im Umgang mit Rindern schult, eine zeitweilige Ver-
menschlichung sei sinnvoll, um Tiere, die »wir verstehen wollen [..] in einen Bezug zu
uns zu stellen« (I-10, 12.5.2019). Fiir Menschen sei es unabdingbar, innere Zustinde von
Tieren in menschliche Begriffe zu iiberfithren, denn »der Versuch, eine eigene Aussage
unabhingig vom eigenen Erleben zu machen, ist nicht wissenschaftlich, sondern naiv«
(I-10,7.6.2019). Insofern sei es unumginglich, Tierverhalten, das Menschen beobachten,
in menschlicher Sprache auszudriicken. Aussagen auflerhalb der menschlich-subjekti-
ven Perspektive treffen zu wollen, sei »wie gesagt, naiv«, dabei konne man jedoch die
Wirklichkeit fassen, weil das menschliche Denken Teil der Wirklichkeit sei — eine fiir ihn
unhintergehbare objektive Tatsache, und deshalb lehne er eine eindeutige Subjekt-Ob-
jekt-Trennung in Bezug auf Wahrnehmungsprozesse ab. Indem er sich jedoch in Relati-
on zu einem Wesen setze, konne er bei diesem Eigenschaften erkennen, die er selbst von
sich kenne. Diesen erkenntnistheoretischen Anschauungsgrundsatz lehnte er an Stei-
ners Theosophie an (vgl. 1-10, 7.6.2019). Allerdings ist diese Uberfithrung von Tierverhalten
in menschliche Begriffe ihm zufolge keinesfalls gleichzusetzen mit Selbstbeziiglichkeit:
Sonstkénne man beispielsweise einem Bullen, der sich weigert, in einen Anhinger zu ge-
hen, unterstellen, er wolle uns drgern, und man iibersehe, dass er Angst habe (vgl. I-10,
12.5.2019, 7.6.2019). Auf eine zeitweilige begriffliche Vermenschlichung, die eine geziel-
te Anniherung an ein anderes Wesen ermdglichen soll, um sich seinen Empfindungen
wie Trauer, Freude und Angst anzunihern, sollte demnach eine Vertierlichung folgen,
um nicht in der ausschlieflich anthropozentrischen Perspektive zu verharren.

Uberwiegend urteilten Personen, die mit den Hoftieren arbeiteten, Letztere wiirden
ihr Umfeld sehr unmittelbar erleben* und nach einem spontanen Empfinden oder Be-
diirfnis handeln. Sie besifen zwar inneres Empfinden, phinomenales Bewusstsein und
ein rudimentires Individualbewusstsein, zu abstraktem Denken seien sie dennoch nicht
fahig. Thnen dieses zuzuschreiben, sei »ein Risiko der Vermenschlichungx:

26  Im Demeter-Milieu lassen sich iiberdies mithelos Anthropomorphismen auflesen, die nicht nur
den Hof- und Haustieren vorbehalten sind. Einige Gartner-innen und Landwirt-innen vermensch-
lichten ebenfalls Pflanzen. So schreibt beispielsweise eine Demeter-Beratungsmitarbeiterin in ei-
nem anthropomorphisierend-bildhaften Sprachgebrauch, Giftpflanzen seien bedingt durch ihre
»Einzelanspriiche« mit»Diven«zu vergleichen und Pflanzen allgemein beschreibt sie vor Sonnen-
aufgang als »ausgeruht, erfrischt und geordnet«. Dariiber hinaus behauptet sie, der Anbau von
Hand und die Ernte der Heilpflanzen begiinstige »eine intensive Beziehung zu den Pflanzen«.
Auf dem beschriebenen Anbaustandort wiirden alle Gartner-innen»als persénliche Bezugsperson
rund 20 Pflanzenarten«betreuen und »auf die pflanzliche Individualitit eingehen, ihre Anspriiche
und Zustand tiglich wahrnehmen und danach handeln« (Egle 2019/2: 13).

27  Diese Einschatzung ist derzeit in der Tierkognitionsforschung umstritten. Tatsichlich wird nur
wenigen Tieren ein episodisches Gedachtnis (Erinnerungen an vergangene Erlebnisse) und vor-
ausschauendes Planen — also ein Konzept von Zukunft — zugeschrieben (vgl. Andrews 2015: 24).
Allerdings ist diese Fahigkeit bisher kaum erforscht, und es gibt zunehmend Studien, die darauf
hindeuten, dass bestimmten Rabenarten und Eichhérnchen ein episodisches Gedachtnis und vor-
ausschauendes Planen zugesprochen werden sollte (vgl. Le Neindre, Deputte 2020: 97f.).

14.02.2026, 02:25:54.

271


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Ein Risiko der Vermenschlichung wiare, wenn man zu viel interpretiert und dem Tier
Selbstreflexion unterstellt [...]. Denken konnen sie schon, aber nicht abstrakt, es ist
vielmehr unmittelbar mit dem, was gerade um es herum passiert, verbunden. Das Tier
reflektiert nicht, es kann sich nicht iber das Denken von dem Unmittelbaren distan-
zieren. (1-28, 29.7.2020)

Die Umweltsoziologin Crist sieht, dhnlich wie die eingangs zitierte Person, in der be-
grifflichen Vermenschlichung von Tierverhalten eine Technik, um Tieren Empfindungen
zuzugestehen und sie als Subjekte anzuerkennen. Anthropomorphisieren konne episte-
mische und perzeptuelle Effekte hervorbringen, die zu einem besseren Tierverstindnis
fithren konnten und in formellen Beobachtungssituationen kénne das Anthropomor-
phisieren dazu verhelfen, die Lebenswelt von Tierleben kohirent sichtbar zu gestalten.
Darwins Ansatz sei ihrer Einschitzung zufolge unverfroren anthropomorph gewesen,
nicht in einem metaphorischen Sinne, sondern er habe das Ziel verfolgt, die Verwandt-
schaft zwischen nichtmenschlichen Tieren und Menschen offenzulegen. Seine Sprache
sollte die von ihm angenommene Subjektivitit von Tieren unterstreichen — sie als Wesen
darstellen, die bedeutungsvolle Erfahrungen haben und die Autoren ihrer Handlungen
sind. Crist zufolge ermoglichte gerade Darwins Schreibstil, seine Annahme zu vermit-
teln, dass Tiere ein reiches mentales Innenleben besifien (vgl. Crist 1999: 7f., 12f.). Mit
konkreten Begriffsbeispielen will sie seinen Ansatz verdeutlichen: Beispielsweise wahlte
Darwin die Begriffe »Liebe« und »Verbundenheit«, um Beziehungen zwischen Tieren zu
charakterisieren; beziiglich der Scarabaeoidea (eine Art schwarzer Kifer) schreibt er »so-
me live in pairs and show mutual affection« (Crist 1999: 14). Um Beziehungen zwischen
gegengeschlechtlichen Krebstieren zu veranschaulichen, verwendete er Termini, die
die menschliche Ehepartnerschaft beschreiben (»wife«, »husband«). Wihrend Darwin
eine evolutionire Nihe®® zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tieren iiber
anthropomorphisierende Beschreibungen unterstrich, so die Interpretation von Crist,
versuchten spatere Tierforscher-innen der klassischen und behavioristischen Ethologie
tiber mechanomorphe Beschreibungen das Gegenteil, nimlich Distanz herzustellen
(vgl. Crist 1999: 7f.). Diesen in wissenschaftlichen Publikationen von Etholog-innen ge-
meinhin verwendeten Sprachgebrauch untersucht Crist in ihrem Werk eingehend. Laut
ihrem Fazit ist der Sprachgebrauch der Tierverhaltensforscher-innen nicht neutral, son-
dern wiirde Tiere zu Objekten degradieren — wenngleich natiirlichen. Dies beobachtet sie
vor allem in Studien des 20. Jahrhunderts, die nach behavioristischen Forschungsprin-
zipien verfahren. Als wissenschaftlich akzeptiertes Wissen seien dabei Konzeptionen
erdacht worden, die die phinomenale Erlebnisqualitit von Tieren ausschliefen:

Technical language, on the other hand, paves the way toward conceptualizing animals
as natural objects; animals are constituted as objects in an epistemological sense,
through conceptions that are extrinsic to their phenomenal world of experience.
The epistemological constitution of animals as objects is agnostic and often inimical

28  Darwin ging von einem nur graduellen Unterschied der mentalen Fahigkeiten zwischen hoheren
Saugetieren und Menschen aus: »Closely related species look similar, they act in similar ways, and
so Darwin presumes that they likely have similar psychological properties as well« (Andrews 2015:
25).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

toward the idea that animals have an experiential perspective. Technical language
construes such a perspective as irrelevant to scientific knowledge about animal
behavior. (Crist 1999: 2)

Der alltigliche Umgang, die Beobachtung und die Kommunikation mit den Tieren wih-
rend der Arbeit bilden einen Bestandteil, um die Perspektive der Hoftiere auf die Welt,
aber auch deren moégliche Perspektive auf die Menschen nachzuvollziehen. Dariiber hin-
aus wird sich gegebenenfalls iiber Mimesis und spezifisch anthroposophische Techniken
wie die Bildekriftemethoden dem seelischen Innenleben eines Tieres angenihert. Im
folgenden Unterpunkt werden diese Aspekte eingehender erliutert.

9.4.4 Ubersinnlich wahrnehmen: die Bildekrafteforschung
und die »erweiterte Empathie«

Die bisher erwihnten Kommunikationsmethoden und Kooperationstechniken zwi-
schen den Landwirt-innen und den Hoftieren heben im Besondern Alltagsbeobach-
tungen und Empathie als Erkenntnisweg hervor. Dies unterscheidet die Biodynami-
ker-innen sehr wahrscheinlich von Personen, die in der Massentierhaltung ihren Lohn
verdienen, aber viele der dargelegten Uberlegungen kénnten gemeinhin auf einem
beliebigen Kleinbetrieb geiufiert werden. Fir die Mehrheit der tiberzeugten Biodyna-
miker-innen bilden die Beobachtung, der alltigliche Umgang, der konstante Kontakt,
das Ausprobieren und die Képerhaltung die Grundlagen des Austauschs und der Arbeit
mit Tieren. Ferner beinhaltet das Selbstverstindnis der Anthroposophie und vornehm-
lich anthroposophisch-engagierter Biodynamiker-innen, dass Menschen sich ihrer
Umwelt ebenfalls itber die Inspiration, Imagination oder Intuition annihern, eben den
von Steiner charakterisierten Wahrnehmungsformen (vgl. Kapitel 5), die zu spezifischen
Erkenntnissen fithren sollen. Steiner ging es bei diesen Erkenntnisformen nicht um ein
Bauchgefiihl oder eine spontane Ansicht, sondern zugleich um eine Art intellektuell-
spiritueller Anschauung, eine Anschauung des Geistes, die jedoch affektive Komponen-
ten nicht ausschlief3t und in ihrem Kern transzendental sein sollte (vgl. Traub 2011: 894).
Diese spirituelle Anschauung soll itber Sinneseindriicke und die alltigliche Reflexion
hinausgehen: Die Imagination soll dazu fithren, dass sinnlich-figurative Vorstellungen
auf die Erfahrung von seelisch-geistigen Eigenschaften vorbereiten. Imaginationen und
symbolische Figurationen sollen bildhaft auf die Geistige (Innen-)Seite duflerer Wahr-
nehmungen verweisen und sie erkennbar machen. Auf diese Erkenntnisstufe soll die
Erkenntnisform, die Steiner »Inspiration« nennt, und eine Einsicht in die gesetzliche
Interdependenz folgen, die eine Verbundenheit aller Wesenheiten gewédhren soll und
fiir die der Erkennende keiner Symbolvorstellungen mehr bedarf (GA 13: 357). Jedoch
ist die eigentlich anzustrebende Erkenntnisstufe Steiner zufolge jene der »Intuition«.
Sie soll es ermdglichen, »Sinneswesen« von innen, das heifdt von ihrem Wesen oder aus
ihrer Idee heraus, zu erkennen und nicht nur durch ihre duflere Hiille (GA 13: 357). Der
Anschauende soll die Wahrnehmungen also nicht mehr als dufere Eigenschaften von
Wesen empfinden, sondern stattdessen ihre seelische Natur erkennen. Mit Steiners for-
mellen Unterscheidungen befassen sich zumeist die Kreise niher, die sich berufsbedingt
oder zumindest regelmifig mit tibersinnlicher Wahrnehmung beschiftigen. Wihrend

14.02.2026, 02:25:54.

279


http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit
http://fvn-archiv.net/PDF/GA/GA013.pdf#page=357&view=Fit

280

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

der tagtiglichen Arbeit auf biodynamischen Hofen wird allerdings vornehmlich spontan
— wenn {iberhaupt — mit gewissen Wahrnehmungsiibungen experimentiert und dies
vor allem von Personen, die Wahrnehmungsschulungen absolviert haben.

Die von mir Interviewten besuchten bei Interesse an Kursangeboten in der Regel die-
jenigen, die von Schmidt oder Buchmann angeboten wurden und sich mit den Bildekraf-
temethoden beschiftigten® oder sie nahmen am Wahrnehmungsunterricht der Land-
bauschule teil. Auf ihrer Internetprisenz erliutert die Bildekrifteforschergruppe, de-
nen die beiden genannten Kursleiter angehoren, dass sie davon ausgehen, dass es Krif-
te (sogenannte »Ather-« oder »Bildekrifte«) gibt, die physische Realitit und Lebenspro-
zesse gestalten. Gleichwohl seien diese feinen Wirkmechanismen nur wahrnehmbar fiir
Personen, die die hierfiir ndtigen Wahrnehmungsschablonen ausgebildet hitten. Wei-
terhin schreibt die Gruppe: »Die entsprechenden Wahrnehmungen im Zwischenbereich
zwischen Sinnlich-Sichtbarem und Seelisch-Erfithlbarem treten als bildhafte Form- und
Kraftgestaltungen im denkenden Bewusstsein in Erscheinung und lassen sich fortwih-
rend vertiefen und systematisieren.«*°

Sie gehen folglich davon aus, dass es sowohl eines sinnlichen und affektiv betonten
Zugangs zur Umwelt bedarf als auch eines denkend-begrifflichen, um diese Atherkrifte
wahrnehmen zu konnen. Dieses zunichst affektive — aber weitestgehend von eigenen
Stimmungen bereinigte — Abtasten der dufleren Welt soll sich in einem zweiten Schritt
in eine Art Bild-Begriff iibersetzen. Die Grundidee ist, dass ein rein naturwissenschaft-
licher Zugang zur Umwelt nicht ergiebig ist, sondern, dass es des individuellen mensch-
lichen Blicks bedarf, um die Wirklichkeit zu erfassen. Empfindungen und Erkenntnis-
se entstiinden in einem Resonanzraum zwischen der dufieren Umwelt, dem Gegeniiber
und der eigenen Perspektive. Zusitzlich sehen einige Bildekrifteanwender-innen die Er-
gebnisse ihrer Herangehensweise als Erweiterung der streng empirischen und reprodu-
zierbaren naturwissenschaftlichen Methoden, anstatt sie beispielsweise in einem quali-
tativen Paradigma zu besprechen, wie im vorherigen Kapitel dargelegt.

Ein Befragter, der vor dem Interview an Workshops zum anthroposophischen Er-
kenntnisweg teilgenommen hatte, meinte; »Ich schaue, was mir begegnet, wie ein Tier
gucktund dann, was meine Empfindungen sind. Die entstehen ja nichtim hohlen Raum,
sondern, die entstehen ja auch aus einer Begegnung heraus« (I-5, 5.5.2019). Die Bezie-
hung, die Relationalitit und die Begegnung spielten demnach eine zentrale Rolle fir
ihn und nicht rein abstrakte Spekulationen. Seine Empfindungen entstiinden »in einer
Wechselwirkung mit einem Tier oder einer Pflanze« und diese Empfindungen iibersetz-
ten sich bildhaft im Denken. Die gesteigerte Konzentration auf die Umwelt und die Ach-
tung davor fithre allerdings zu Eindriicken, die nicht immer eindeutig einzuordnen sei-
en: »Aber es ist nicht ganz einfach zu differenzieren, was kommt mir entgegen und was
entspringt meiner Fantasie. Dazu braucht man viel Ubung.

Auch eine Wissenschaftlerin, die am FiBL arbeitete, betonte die Verbundenheit un-
terschiedlicher Wesen, die fiir sie die Basis des Verstindnisses fiir Mitlebewesen dar-

29  Fiir weitere Erlauterungen zu den Bildekraftemethoden siehe Kapitel 7.
30  Anthroposophische Gesellschaft in der Schweiz, [129].

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

stellte. Sie versuchte, Steiners Anspruch umzusetzen, fremdes Innenleben im eigenen
Inneren® nachzuspiiren:

Es ist oft so, dass ich das Seelische wahrnehme, indem ich das andere Seelische in
meiner Seele beobachte. Weil ich Seelisches von mir kenne, kann ich mich verbinden.
Manchmal gelingt es mir, das Seelische vom Tier durch meine Seele zu beobachten.
Weil ich es auch kenne. Wie soll ich es sagen ... Es ergibt sich aber nicht einfach so, da
braucht man Konzentration, da muss man die eigene seelische Kraft stirken, indem
man offen ist fiir das andere, aber es ist nicht einfach und ich kann es noch nicht gut.
Aber daran will ich arbeiten, aber das Meditieren hilft mir (1-13,16.5.2019).

Ahnlich driickte es ein Landwirt aus dem Siidwesten Deutschlands im Interview aus:
»Man nimmt das andere Seelische wahr, wenn man seine eigene Empfindungsfihigkeit,
zumindest ein Stiick weit, dem anderen Wesen 6ffnet. Dann kann das fremde Fiithlen
erlebt werden«. Er nannte dies »geistesgegenwirtige Selbstlosigkeit auf der Ebene des
Fithlens« (I-7, 25.5.2017). Wie Schmidt auch, war er zuversichtlich, dass die »Wahrhaf-
tigkeit« seiner »tibersinnlichen Erlebnisse«»abzusichern«sei. Er habe drei Kriterien, um
seine Eindriicke zu tiberpriifen. Zum einen frage er sich, ob er »voll geistesgegenwir-
tig anwesend« gewesen sei, in einem nichsten Schritt gleiche er seine Erlebnisse mit
denen von anthroposophischen Kolleg-innen ab und »als letzte Sicherung« bewerte er
die Handlungen, die aus den iibersinnlichen Erfahrungen resultieren konnten — und
evaluiere, ob diese eine »aufbauende oder zerstorerische Wirkung« haben wiirden (I-7,
25.5.2017).

Ein weiterer Demeter-Bauer erwihnte im Interview, dass er mit seinen Einfiith-
lungs- und Kommunikationstechniken versuche, Krankheiten bei Kithen nachzusptiren:
»Wenn Kithe krank sind, dann stell ich mich manchmal vor sie und frage mich >Ist es
der Magen?« und so taste ich mich dann heran an das kranke Organ«. Menschen wiirde
er dhnlich wahrnehmen: »Manchmal habe ich ein seltsames Gefiihl >Oh, hier ist etwas
nicht ganz koscher.<und das offenbart sich dann auch meistens etwas spiter. Dann weif3
ich, mein Gefiihl gibt Orientierung« (Feldbericht 4.5.2017).

Mittlerweile werden anthroposophische Wahrnehmungsiibungen ebenfalls an den
biodynamischen Landbauschulen trainiert. Durch diese Ubungen werden die Schii-
ler-innen dazu angehalten, niher hinzuschauen, die Tiere zu beobachten und sich in
sie hineinzufiihlen. Die anthroposophische Setzung der Kuh als ein in sich ruhendes,
vertriumtes, astralisches Wesen wiirde den Blick auf die Kithe grundieren, dabei wiir-
den sich die anthroposophischen Konzepte zum Teil bestitigen. Dies funktioniere aber
womdglich deshalb, weil man dafiir eigene Kategorien, Wahrnehmungsschablonen
ausgebildet habe, konzediert eine Landbauabsolventin: »Was man nicht kennt, kann
man ja auch nicht versuchen wahrzunehmen« (I-8, 8.5.2019). Letztlich verdeutlichen die
Beispiele, dass die Ausbildung iiber landbauliche Anwendungstechniken hinaus tiefer

31 Traub verweist in seiner Analyse von Steiners Begriff der Interpersonalitat in der Philosophie der
Freiheit ebenso auf eine Konzeption, bei der die Zuriicknahme der Ichbezogenheit beim Verstehen
des anderen im Zentrum steht (vgl. Traub 2019: 4).

14.02.2026, 02:25:54.

281


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

gehend den Bezug zu Tieren und Pflanzen beeinflusst sowie zu einer gewissen Inter-
nalisierung der anthroposophischen Begrifflichkeiten fithrt. Denn im Alltag versuchte
beispielsweise die zuvor genannte Landbauabsolventin, die Wahrnehmungsiibungen
weiterhin umzusetzen. Sie wiirde, nachdem sie die Kithe auf die Weide gebracht habe,
die Augen schliefien und versuchen

zu erfithlen, wo sich die Herde zusammenfindet. [...] Ich versuche dann, alle meine Ge-
fihle auf die Seite zu schieben und moglichst frei zu sein, und gucke, was dann zu-
rickkommt und was ich in mir spiire. [...] Das ist ein steter Lernprozess. Und manch-
mal mache ich dann die Augen auf und merke, es war nicht stimmig. Und dann kann
man fragen: Was tduscht mich? Mein Gefiithl? Oder mein Auge? [..] Aber immer ... also
alle unsere Interpretationen, da stellt sich immer die Frage, was unterstellen wir den
Tieren, was sehen wir. Es ist immer ein Versuch der Anndherung. (I-8, 8.5.2019)

In diesem Zitat werden Empfindungen hervorgehoben, allerdings nicht als rein private
Angelegenheit oder inneres Gefiihl, sondern in einem affektiven, intersubjektiven Be-
reich des Wahrnehmenden und des Wahrgenommenen verortet, dessen Existenz und
Wahrnehmbarkeit auch die Bildekrafte-Kursleiter-innen postulieren. Zugang zu dieser
sichim Zwischenbereich entfaltenden Wirklichkeit erlange der Einzelne primar itber das
Denken, das Teil dieses affektiven Zwischenraums sein soll und ihn erfassen kénne.

Fiir den anthroposophischen Meditationslehrer Markus Buchman, der in der Bilde-
krifteforschung titig ist und eng mit Biodynamiker-innen zusammenarbeitet, besteht
das Ziel der Wahrnehmungsiibungen und der Stirkung der Intuition ferner darin, das
»Seinsgefiihl« anderer lebendiger Wesen nachzuvollziehen:

Aber das, was man in der Anthroposophie unter Intuition versteht, also das Erleben
des anderen Wesens von innen heraus, d.h. wenn ich eine Katze vor mir habe, dann
erlaubt mir Intuition —so wie ich sie interpretiere — die Welt aus den Augen der Katze
zu erleben ... oder besser gesagt, ihr Seinsgefiihl zu ergriinden. (I-15,19.7.2017)

Diese Erlebnisse oder Erkenntnisse besitzen fiir die Praktizierenden ein Kalibrierungs-
potenzial im Hinblick auf den Umgang mit Mitlebewesen. Sie zementieren, so scheint
es, das Gefiihl einer Verbundenheit aller Wesen, sie wiirden fiir Ich-Du-Beziehungen
sensibilisieren und dazu fithren, Verwandtschaft zwischen unterschiedlichen Lebewe-
sen festzumachen, indem man sich intuitiv einfiihle:

Ich erlebe mich als Persénlichkeit, aber durch das Offnen fiir die Umwelt erlebe ich,
dass tiberall Bewusstsein ist. Auch der Fuchs hat sein eigenes Bewusstsein, das zwar
anders ist als das von der Kuh, aber trotzdem teilt sie mit ihm diese Verwandtschaft.
Und dann erlebe ich, dass doch alles zusammenhingt. Alles, was ich erlebe, von Pflan-
zen, Tieren, diese Aspekte kann ich auch in mir finden. Es sind Lebensprozesse, die ich
auch in meinem Inneren finde. (I-15, 19.7.2017)

Bei der Bildekrifteforschung geht es, wie Buchmann es auf seiner personlichen Inter-
netseite beschreibt, demnach zugleich darum, sich mit »allen Bereichen des Lebendi-
gen in der Natur und in der menschlichen Kultur« zu beschiftigen. Die Bildekriftean-

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

wender-innen versuchen, mittels einer meditativen Haltung und Betrachtungstechnik
einen geschirften Blick fiir das eigene Innenleben und sein Umfeld zu kultivieren - das
heifdt, fir Anthroposoph-innen ist letztlich das »Ich« das eigentliche Wahrnehmungsin-
strument.**

Buchmanns Beschreibungen erinnern an den Anspruch der Metamorphose als ein
klassischer Aspekt der animistischen Ontologie, eine Begegnungsmoglichkeit, die We-
sen zuerkannt wird, die eine dhnliche Interioritit besitzen. Philippe Descola bestimmt
die Metamorphose nicht als Transformation, sondern vorrangig als »Hohepunkt einer
Beziehung, bei der sich jeder, indem er die Beobachtungsposition verdndert, die seine
urspriingliche Physikalitit ihm auferlegt, bemitht, mit der Perspektive iibereinzustim-
men, aus der seiner Meinung nach der andere sich selbst betrachtet.« Bei dieser Ver-
schiebung des Blickwinkels, bei dem man versucht, sich die zugeschriebene Intentiona-
litit des anderen zu eigen zu machen, »sieht der Mensch das Tier nicht mehr, wie er es
gewohnlich sieht, sondern so, wie es sich selbst sieht [...]J« (Descola 2011: 210).

Der Verweis auf eine animistische Ontologie lisst uns womdoglich tibersehen, dass
Perspektivanniherungen weniger exotisch und viel alltiglicher sind, als gemeinhin pos-
tuliert wird. Denn eigentlich ist das Mitdenken und Mitfithlen mit einem Gegeniiber
ganz fundamental fiir Begegnungen, zumindest laut den Vertreter-innen des Enaktivis-
mus und den Annahmen der Embodied Cognition. Diese Richtung widerspricht der klas-
sischen Theory-of-Mind-Konzeption, die von rein kognitiven Reprisentationen der Be-
findlichkeiten des Gegeniibers ausgeht. Alter und Ego sind in Interaktionsprozesse der
gegenseitigen Einverleibung verstrickt, und sensomotorische »Feinabstimmungen von
Gestik, Mimik, Haltung, Bewegungsverlauf« (Jung 2019: 34) bedingen — so konnte man
sie bezeichnen - alltigliche Metamorphosen.

Auch der gingige Zustand des Lesens fithre zu partiellen Metamorphosen, sprich
Manifestationen der zeitweiligen Perspektiveniibernahme, schreibt die Essayistin Hust-
vedt. Sie argumentiert: »Dem Zustand, wie es sein konnte, zwei unterschiedliche Men-
schen mit je eigenem Bewusstsein zu sein, kommen wir vielleicht im Akt des Lesens am
nichsten. Indem Moment nehmen wir das Bewusstsein einer anderen Personan. [...] Le-
sen ist eine verbreitete Form menschlicher Pluralitit« (Hustvedt 2018: 330). Doch nicht
nur das Lesen bediirfe einer gewissen Einfithlung und Einbildungskraft, schreibt Hust-
vedt, sondern ebenfalls der Prozess des Schreibens. Die Charaktererfindung beruhe auf
Empathie, sie sei der Rohstoft, der es Schriftsteller-innen erlaube, nicht nur Figuren vor
sich zu sehen, sondern mit erfundenen Figuren mitzufithlen und ihnen Leben einzuhau-
chen (vgl. Hustvedt 2018: 331).

Ferner wird derzeit in der Philosophie wieder Jakob von Uexkiills Ansatz der partiel-
len Uberwindung der rein menschlichen Perspektive auf die Welt besprochen, um einen
wissenschaftlichen Mehrwert innerhalb der Tierforschung zu erzielen. In diesem Zu-
sammenhang spricht Brett Buchanan von einem onto-ethologischen Ansatz, einer Her-
angehensweise also, die sich mit dem In-der-Welt-Sein von Tieren und ihrer Eingebett-
etheit in eine Umwelt beschiftigt: »New worlds arise before our eyes, through our sen-
sations, in our imaginations. We are asked to step out of ourselves and into the strange
environments of bees, sea anemones [...] and many others« (Buchanan 2008: 1f.). Diese

32 Anthroposophische Meditation, [130].

14.02.2026, 02:25:54.

283


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Andersartigkeit, die sich dadurch erschliefRe, beruhe zwar stets auf einer Spekulation,
jedoch 6ffne sie die Tiir, um vordergriindig die subjektive Erfahrung von Tieren zu er-
griinden, aber auch die Interaktionen ihrer Kérper mit der Umwelt, mit der sie ontolo-
gisch — sowohl physikalisch-biologisch als auch durch Sinnzuschreibung - verschrinkt
sind (Buchanan 2008: 2f., 188).

Immer wieder wurde von den Biodynamiker-innen in den Interviews zur vorliegen-
den Arbeit zudem der Aspekt der Verwandtschaft unterschiedlicher Lebewesen ange-
sprochen. Buchmann hat dies im obigen Zitat angedeutet, indem er Bewusstsein als
Grundeigenschaft von Lebewesen bezeichnete. Ein weiterer Biodynamiker sprach im In-
terviews von der »Geistseele«, um die Verwandtschaft zwischen Menschen und anderen
bewusstseinsfihigen Wesen zu unterstreichen — die »Geistseele« sei das, was alle Lebe-
wesen vereine. Er gab an, regelmifig Pflanzen, Gemiisesorten und Tiere iibersinnlich
wahrzunehmen:

Sehr verwundert hat mich, dass alle Wesen, denen ich {ibersinnlich begegnete, total
mit uns Menschen verwandt sind. Eigentlich sind sie mir als Menschen erschienen,
die aber keinen menschlichen Leib haben und auf einer anderen Bewusstseinsstufe
stehen. Meines Erachtens besitzen Pflanzen, Tiere und Steine eine Ceistseele. (I-7,
25.5.2017)

Wie im anthroposophischen Kernmilieu verbreitet, vertrat auch er die Ansicht, dass un-
terschiedliche evolutionire Stufen existieren und der Mensch sich zuvorderst durch sein
»Ich-Bewusstsein« von Tieren und Pflanzen unterscheide. Das sah er durch seine tiber-
sinnlichen Wahrnehmungen bestitigt; denn, obwohl er allen Lebewesen Bewusstsein
zuschrieb, sei das Bewusstsein des Menschen von einer inhdrent einzigartigen Qualitit:
»Mensch-Sein im engeren Sinne bedeutet, wir sind auf der Erde die einzigen Wesen, die
in einem lebendigen, empfindungsfihigen, physischen Leib voll geistesgegenwirtig an-
wesend sein kénnen« (I-7, 25.5.2017). Diese hierarchische Verortung des Menschen wird
allerdings dadurch relativiert, indem konzediert wird, dass nichtmenschliche Wesen das
Potenzial des Menschseins in sich bergen: »Fiir mich sind diese Wesen aber auch alle
>Menschen«im umfassenden Sinne, da ihr innerstes Wesen mit unserem total verwandt
ist. Ihr Erscheinen auf der Erde ist halt etwas anders als bei uns« (I-7, 25.5.2017).

Wihrend ein Gesprichspartner die »Intuition« als Hauptinstrument hervorhob, ein
anderer »iibersinnliche Wahrnehmung« und wieder ein anderer von dem »Sich-Einlas-
sen« sprach, erwihnte die anthroposophische Girtnerin und Buchautorin Anna Cecilia
Griinn in einem Gesprich die »erweiterte Empathie«. Allerdings sei diese »erweiterte
Empathie« eingeflochten in ein Netz von unterschiedlichen Wissensaneignungen, wie
der Konsultation von Texten und der Beobachtung von Bewegungsmustern:

Die Erkenntnisse gewinne ich dadurch, dass ich mich zunachst ausfiihrlich mit einer
Tierart beschaftige, einiges darlber lese und versuche, das Tier auch in natura zu be-
obachten, besonders die Bewegungsmuster. Dann versuche ich, mich mit einer Art er-
weiterter Empathie in das Wesentliche der jeweiligen Tierart hineinzuversetzen. [..]
Es ist eher so, als wiirde man etwas innerlich miterleben, was einem jemand erzahlt.
(I-14,11.9.2017)

14.02.2026, 02:25:54.



https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Ihre Mediationen und ihr empathisches Nachspiiren witrden ihr »das Gefithl von Einge-
bunden-Sein in die Abliufe der Natur und damit ein anderes Gespiir und Verstindnis fiir
meine Tiere und Pflanzen« geben, wie sie in der Zeitschrift Lebendige Erde ausfiihrt. Die-
se Techniken reichten ihr zufolge iiber Tierwohl-Fragen hinaus, da diese das Tier ledig-
lich von auflen betrachteten. Griinn gibt aber an, man »kann auch versuchen, das Wesen
von Pflanze oder Tier von innen heraus zu verstehen«. Die Anschauungsmeditationen
und empathischen Anniherungen kénnten zu konkreten Handlungen im Landbau fith-
ren: »In einer gemeinsamen Ubung mit Girtnern sind wir darauf gekommen, dass die
Gurke lieber ausgebreitet wichst, als nur an einem Strang hochzuranken, wie iiblich in
der girtnerischen Kultur«, erwihnt Griinn, und weiter: »Jetzt baue ich in der SoLaWi als
Gurke die Sorte Arola an, die vor allem an den Seitentrieben trigt und an einem Netz
hochranken darf« (Olbrich-Majer; Griinn 2020/1: 21). Griinn versucht sich also iiber das
empathische Hineinversetzen mit den Lebensbedingungen von nichtmenschlichen Le-
bewesen zu verbinden und sich damit auseinanderzusetzen, wie Leben auf vielfiltige
Weise miteinander verschriankt ist. Wie fruchtbar letztlich diese Methoden sind, kann
in dieser Arbeit jedoch nicht eruiert werden.

Die von den Befragten vorgebrachten unterschiedlichen Begrifflichkeiten (»iiber-
sinnliche Wahrnehmung«, »Intuition, »erweiterte Empathie«, »Sich-Hineinfithleng,
»seelische Wahrnehmung«)*® verweisen letztlich auf ein kongruierendes Resultat: Diese
Methoden wollen den Befragten offenbart haben, dass alle Lebewesen interdependent
seien und sie Bewusstseinsfihigkeit als Veranlagung miteinander teilen wiirden, wenn-
gleich Pflanzen und Tiere anders als der Mensch noch kein Ich-Bewusstsein ausgebildet
hitten. Uberdies gaben sie an, dass diese anthroposophischen Erkenntnismethoden
ihnen erméglichen wiirden, sich der »Seinsweise« eines anderen Lebewesens bezie-
hungsweise dessen Perspektive auf die Welt anzunihern. Gefithlen und Stimmungen
seien dabei in der Regel zentrale Rollen zugekommen, da sie als interpersonal verbin-
dendes Band gelten und zudem ein verlebendigtes Verstehen generieren sollen (»das
andere Seelische in meiner Seele beobachten«; »die Welt aus den Augen der Katze
erleben«; »Empfindungen, die in der Begegnung entstehen«). Vorrangig wiirden die
Gefithle wahrgenommen werden, die sich im Zwischenraum der Begegnung entfalten
und die von einem anderen Wesen sozusagen schrittweise transpersonal iibernommen
und angeeignet werden konnen, wobei sich Denken und Fithlen nicht ausschlossen,
sie bildeten keine Gegensitze, sondern bedingten einander; ein Milchbauer umschrieb
im online durchgefithrten Interview die emotionale Qualitit des Denkens folgender-
maflen: »Ich versuche, mich hineindenkend, hineinfithlend dem Tier zu nihern« (I-24,
26.4.2020).

33 Die Workshop-Beschreibungen, die neueren anthroposophischen Werke, die Webseiten von Kurs-
leitenden und die Schriften von Steiner suggerieren, dass es sich bei den anthroposophischen An-
schauungsmethoden tatsichlich um eine schrittweise erlernbare Methode handelt. Die Vielfalt
der oben geduRerten Begrifflichkeiten (»Intuition«, »erweiterte Empathie«) in Bezug auf die Her-
stellung von Relationalitit zwischen artfremden Wesen scheint jedoch Ausdruck eines kreativen
situativen Umgangs mit den diskutierten anthroposophischen Beobachtungsmethoden und de-
ren Integration in den eigenen Alltag und die eigene Biografie zu sein.

14.02.2026, 02:25:54.

285


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Dass hierbei keine eindeutige Grenzziehung zwischen angenommenen und tatsich-
lichen Gefiihlsaneignungen eines anderen Wesens gezogen wird, wird von Biodynami-
ker-innen teilweise zugestanden. Allerdings bezweifeln sie nicht, dass es maoglich sein
konnte, sich der Perspektive und Innenwelt eines anderen nichtmenschlichen Wesens
sehr dicht anzunihern.

Zudem ist nicht eindeutig, inwiefern die erweiterte Empathie, die Bildekriftebe-
obachtung und die anthroposophischen Imaginationen letztlich darauf hinauslaufen,
Steiners Bilder durch postulierte empirische Rationalisierungen iiber diese Anschau-
ungsmethoden zu affirmieren. Zu Beginn des Kapitels wurde beschrieben, wie Dorian
Schmidt Steiners Bild der Horner als kosmische Antenne paraphrasiert, und an ande-
ren Stellen wurde darauf verwiesen, dass anthroposophische Erkenntnismethoden laut
einigen Anwender-innen in einem fiir Dritte verbindlichen und quasi evidenzbasiertem
Sinne die Seinsweise und Bedeutung der Tiere und Pflanzen tibersinnlich-objektiv er-
fassen koénnten. Ein solch erkenntnistheoretischer Optimismus, der die Perspektive ei-
nes anderen Lebewesens vollstindig erschlief3t, ohne dieses andere Lebewesen zu sein,
ist unter anderem mit Verweis auf Thomas Nagel nicht haltbar. Ein Forschungsdesign,
dasbei Mensch und Tier das Ineffable, das unaussprechlich Subjektive, rigoros dokumen-
tiert, kann es laut Nagel nicht geben; auf die Schwierigkeit, Bewusstsein zu erforschen,
hat er in seinem vielzitierten Essay mit dem Titel What is it like to be a bat (1974) hinge-
wiesen. Er bezweifelt darin zwar vor allem, dass naturwissenschaftliche Forschungen
die subjektive Qualitit von Empfindungen dokumentieren kénnen. Die Forscher-innen
konnten zuvorderst in der Tat feststellen, in welchen Hirnregionen neuronale Aktivitit
bei bestimmten Empfindungen stattfindet, allerdings konnten diese Eruierungen we-
nig tiber das subjektiv Gelebte, d.h. die Innenperspektive eines Subjekts aussagen, also
wie es sich tatsichlich fiir eine Person anfiihlt, beispielsweise Schmerz zu empfinden.
Wenn also ein fest umrissenes Erklirungsmodell fiir subjektive Erfahrung fehlt, bleibt
deren naturwissenschaftliche Untersuchung schwierig: »Without some idea, therefore
of what the subjective character of experience is, we cannot know what is required of a
physicalist theory« (Nagel 1974: 437). Die subjektive Erfahrung konne lediglich aus der
Perspektive der ersten Person erfolgen, und keine objektive, neurobiologische Beschrei-
bung aus der dritten Person konne die gelebte innere Wirklichkeit erfassen. Das sehen
Anthroposoph-innen in der Regel auch so, und auch Nagel befiirwortet die Einbildungs-
kraft des Menschen, um sich vorzustellen, wie es wire, wie eine Fledermaus kopfiiber zu
schlafen, aber der Grad des zugeschriebenen epistemischen Erkenntnisgewinns bleibt
deutlich hinter derjenigen der Anthroposoph-innen zuriick. Bei Nagel haben die Mona-
den zwar interpersonale Fenster und durch Introspektion ist ein affektiv-logischer men-
taler Zugang moglich, aber wie es sich fiir eine Fledermaus anfiihlt, kopfiiber an einer
Felswand zu hingen, kann nur sie selbst erfahren. Das emotionale Innenleben von ande-
ren Lebewesen zu eruieren, und zwar aus Sicht dieser Lebewesen, bleibt fiir ihn in seiner
Ginze unergriindbar. Er spricht dabei keineswegs tierischen Lebensformen Bewusstsein
ab, unterstreicht allerdings, dass sich eine Beweisfithrung als schwierig erweist: »Con-
scious experience is a widespread phenomenon. It occurs at many levels of animal life,
though we cannot be sure of its presence in the simpler organisms, and it is very diffi-
cult to say in general what provides evidence of it« (Nagel 1974: 436). Folglich steht Nagel
nicht ginzlich in Opposition zu intersubjektiv-affektiven Anniherungstechniken, weil

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

er naturwissenschaftliche Zuginge mit einer scharfen Subjekt-Objekt-Spaltung als un-
fruchtbar erachtet, um Subjektivitit und phinomenales Bewusstsein zu erkennen, denn
» [...] less attachment to a specific viewpoint does not take us nearer to the real nature of
the phenomenon: it takes us farther away from it (vgl. Nagel 1974: 444).>* Er teilt dabei
aber nicht den optimistischen Erkenntnisanspruch der Anthroposophie, das Innenleben
von anderen Lebewesen akkurat erkennen zu kénnen.

Doch in den konkreten, alltiglichen Situationen, in denen Biodynamiker-innen
durch die Bildekriftemethoden und die erweiterte Empathie angehalten werden, vor-
rangig Begegnungsqualititen zu suchen, scheinen spontane Anniherungen ohnehin
im Vordergrund zu stehen und nicht die meta-historische Bestitigung von Steiners
Weltanschauung. In diesem Zusammenhang scheinen die Horner und die von Steiner
beschriebene astralische Qualitit von Tieren eher einen metaphorischen, zu meditie-
renden Charakter aufzuweisen, der Interspezies-Bindungen stirkt. Auch wenn dies,
wie bereits besprochen, fiir einige Leitungsfiguren und professionelle Bildekrifte-
forscher-innen nicht der Fall ist: Wahrend Biodynamiker-innen auf ihren Héfen sich
tendenziell durch anthroposophische Methoden in konstruktiven Begegnungen iiben,
verwenden einige Anthroposoph-innen diese, um Steiners Weltanschauung als univer-
sell anzuerkennende Setzung bestitigen zu wollen.

Wie bereits erwihnt, kommt kein Milieu ohne interne Differenzierungstendenzen
aus beziehungsweise bildet keinen homogenen Block. Nicht alle biodynamischen Land-
wirt-innen pflegen ein Interesse an »iibersinnlicher Wahrnehmung« oder im weitesten
Sinne einer anthroposophischen Schulung. Vielmehr hat sich in diesem Milieu ein Spek-
trum herauskristallisiert, in dem einige eine besondere Neigung fir Wahrnehmungs-
meditationen entwickelt haben, andere wiederum haben nur miRig bis kaum Zeit und
Mufe, sich diesen Ubungen und Uberlegungen hinzugeben. Und welches Milieu besteht
ohne Kritiker-innen? Insofern iiberrascht es nicht, dass Personen sich von diesen Wahr-
nehmungsiibungen distanzieren. Eine pensionierte Landwirtin empfand vor allem die
Form der Wissensvermittlung im Workshop-Format als nicht fruchtbar; sie stehe dem
eigentlich Bedeutsamen im Weg — der Magie des Tuns:

Ich gehe da raus und verbinde mich mit allem. Ich sehe mir die Biume, die Schmetter-
linge, die Eidechsen an und ich rede mit denen. Mal laut, mal leise, mal nur in Gedan-
ken. Da brauch ich keine Workshops [...]. Rausgehen, rausgehen, rausgehen, anfassen,
betatschen. Das ist die Magie: tun. (I-3,11.3.2019)

34 Ahnlich urteilt Noé: »Science views its subject matter coolly, dispassionately, rationally. Science
takes up the detached attitude to things. But from the detached standpoint, it turns out, it is not
possible even to bring the mind of another into focus. From the detached standpoint, there is
only behavior and physiology; there is no mind. So it would seem that a science of the mind is
impossible. And mind itself is something paradoxical; it is a feature of our nature that cannot be
made an object for natural science« (Noé 2009: 39). Er argumentiert, ein moglicher wissenschaft-
licher Zugang konne in einer biologischen Analyse von Bewusstsein beruhen. Allerdings dirften
biologische Voraussetzungen nicht mit mechanischen Prozessen gleichgesetzt werden, sondern
es mussten die Bedurfnisse und Standpunkte von Lebewesen, die sich in einer Umwelt entfalten,
zum Ausgangspunkt genommen werden, denn: »Mind is life« (Noé 2009: 41f.).

14.02.2026, 02:25:54.

287


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Das tagtigliche Beobachten und der langjihrige Umgang mit den Haustieren in ithrem
Lebensumfeld fithrt ihr zufolge zu den nétigen Kenntnissen, um Tiere und ihre Bediirf-
nisse zu verstehen. Diese Erlebnisse machten die anthroposophischen Ubungen sozusa-
gen obsolet:

[..] wenn Du jeden Tag in die Herde gehst, dann lernst Du, das zu lesen. Jedes Tier
hateine Sprache, jedes Tier hat eine Kérpersprache, und wenn Du dich darauf einlasst,
dann brauche ich keine besonderen Methoden. Ich muss einfach nur hinschauen und
bereit sein, eine neue Sprache zu lernen [...]. (I-3,11.3.2019).

Die pensionierte Landwirtin erzihlte recht bald nach meiner Ankunft, sie sei dennoch
aus sehr pragmatischen Griinden froh, Produzentin des Demeter-Verbandes gewesen zu
sein, beispielsweise wegen der Vermarktung ihrer landwirtschaftlichen Produkte; welt-
anschaulich teile sie aber nur begrenzt die Annahmen der Biodynamik. Gleichwohl habe
auch sie versucht, den Standpunkt der Tiere einzunehmen: »Ich gehe davon aus, dass al-
le Lebewesen die gleichen Bediirfnisse haben wie ich auch. Ich will Gesellschaft, ich will
ein Umfeld, das meinem Wesen entspricht. Ich will Familie, ich will Futter, ich will Luft,
Sonne.« Und weiter: »wenn ich eine Kuh bin, will ich Gras, Heu, Gesellschaft, Freundin-
nen, dann will ich meine Kilber grofRziehen, dann will ich einen freundlichen Bullen,
dann will ich in einem Familienverband leben mit meinen Schwestern, meinen Tanten,
meiner Mutter«. Wie bei Menschen stof3e die Biuerin auf unterschiedliche Charaktere:
»Es gibt intelligente, weniger intelligente, witzige, miirrische, Hysteriker, Phlegmatiker,
es gibt alles. Gerade bei Siugetieren. [..] Das Tier ist anders, aber es ist genauso ein fith-
lendes Lebewesen, wie wir auch, mit Wiinschen und Hoffnungen, ... mit Triumenc (I-3,
11.3.2019).

9.4.5 Das iibersinnliche Wahrnehmen: Herdenwesen und Gruppenseele

Ein weiterer spezifischer Aspekt der anthroposophischen Landwirtschaft ist derjenige,
der die Anthroposoph-innen annehmen lisst, dass ein Herdenwesen und eine Gruppen-
seele existiert. Mit der Gruppenseele® oder Tiergruppenseele (zum Teil auch »Gruppen-
Ich« genannt) sind die allen Tieren dieser Art gemeinsamen Eigenschaften und Wesens-
ziige gemeint, sozusagen ihr »Urwesen, ihr »Archetypus«. Anthroposoph-innen zufolge
vereint die Gruppenseele die charakteristischen Merkmale einer Tierart.

Bei der »itbersinnlichen Wahrnehmung«komme es vor, dass eben nicht direkt Bezug
auf ein spezifisches Tier genommen oder mit einem individuellen Tier kommuniziert,
sondern ein intersubjektives und kommunikatives Feld zu einer Gruppenseele herge-
stellt werde. Die Gruppenseele erscheine den »tibersinnlich Wahrnehmenden« entweder
figiirlich (also personifiziert), als energetisches Feld oder als farblicher Eindruck (Feld-
bericht 7.~9.4.2017). Uber die Gruppenseele, der Anthroposoph-innen eine eigene Inten-
tionalitit zuschreiben, wollen die Befragten versuchen, Einblick in die Seinsweise einer

35  Eine gewisse Ahnlichkeit besteht mit sibirischen Indigenen, bei denen die Rede von Animal Spirit
Masters ist, mit denen in spezifischen Jagdkontexten Kontakt aufgenommen werde (vgl. Willerslev
2007).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Tierart zu erhalten. Diese Form der Interspezies-Kommunikation wird allerdings selten
durchgefiihrt und lediglich von jenen Personen praktiziert, die sich beruflich mit an-
throposophischen Beobachtungsmethoden befassen oder darin geiibt sind. Die meisten
Personen, die angeben, diese Art von Austausch mit einer Gruppenseele zu pflegen, wer-
den zugleich in diesem Bereich von der anthroposophischen Gemeinschaft als begabt
betrachtet und ihnen wird spirituelle Autoritit zugesprochen. Anne Cecilia Griinn ist,
wie erwihnt, eine von ihnen. Die in anthroposophischen Kreisen fiir ihre iibersinnlichen
Betrachtungen bekannte Girtnerin und Sprachwissenschaftlerin berichtete in folgender
Interviewsituation, wie sich die Gruppenseele aus ihrer Sicht manifestiere: »Auch als in-
neres Bild zeigt sich mir die Gruppenseele oft der Menschengestalt dhnlich. Ich empfin-
de sie aber nicht als dem Menschen absolut gleich, es gibt Unterschiede. Die Tiergrup-
penseelen sehe ich viel weiser®, aber auch festgelegter als die Menschenseele [...]« (I-14,
11.9.2017).

Mit diesen Aussagen lehnt sie sich deutlich an die Konzeptualisierungen von Steiner
an, der die Weisheit der Tiere ebenfalls in einer Art der Physis iibergeordnetem Geist ver-
ortete. In Natur- und Geistwesen, ihr Wirken in unserer sichtbaren Welt*” ist nachzulesen, wie
Steiner sich iiber die Weisheit der Vogel wundert. In einem auflerordentlichen Flug z6-
gen diese im Herbst in wirmere Gegenden und im Friihling wieder nach Norden. Diese
Fihigkeit sei keine reine Addition von Entscheidungen einzelner Vogel, sondern Ergeb-
nis einer innigen Verbindung auf einer astralen Ebene, einer Geistseele, die diese syn-
chronen Bewegungsabliufe leite, und auch der Biber baue weiser als die hchste Inge-
nieurskunst, urteilte Steiner. Der Biber sei wie ein Architekt, dessen Weisheit aus einer
geistigen Welt stamme. Wie bereits in Kapitel 7 angemerkt, war Steiner zudem angetan
von der Intelligenz und der Kooperationsbereitschaft von Bienen. Wiirde man Bienen
nimlich ein Stiick Zucker hinwerfen, wiirden sie gemeinsam zu einer Wasserquelle flie-
gen, um Wasser zu holen. Mit diesem Wasser wiirden sie anschliefRend den Zucker zu
Sirup verdiinnen, um ihn in ihrem Stock zu lagern. Bienen wiirden demnach keine in-
dividuelle Persénlichkeit besitzen, sondern seien im »Geist des Bienenstocks« vereint.
Dieser Geist (auch »Astralplan« genannt) ordne das Geschehen innerhalb eines Bienen-
stocks - fiir Steiner gehorten die Bienen eines Stocks zu einer einzigen Bienenperson-
lichkeit. Dennoch wiirden sich Tiere nicht ginzlich eines »Ichs« entbehren, es sei viel
eher so, dass dieses sich auf dem Astralplan befinde und nicht wie beim Menschen »auf
dem physischen Plan«. Deshalb sei das »Tier-Ich« zugleich Teil der Gruppenseele und
keine vollstindig individualisierte Seele. Es gebe auch »Pflanzen-Ichsc, die aber auf ei-
ner noch hoheren geistigen Ebene zusammenfinden und existieren wiirden, weshalb sie
dezidiert vereinter als Gruppe agieren wiirden (vgl. GA 98:171).

Die Verstindigung mit der Gruppenseele sei im anthroposophischen Kosmos trotz-
dem moglich, weil Menschen mit anderen Wesen durch ein Bewusstseinsband »eine in-

36  Ein anderer pensionierter Demeter-Landwirt behauptete seinerseits, »Urwesen« hitten einen
»geistigen Horizont«, der»weiter reiche«als der des Menschen und wiirden in »Seelenvorgangen«
groflere Fahigkeiten als Menschen ausweisen; er schreibt sich in eine dhnliche Anschauungstradi-
tion ein (vgl. 1-7, 25.5.2017).

37  Das Buch basiert auf einer Vortragsreihe, die zwischen 1907 und 1908 stattfand, also vor der Be-
griindung der Anthroposophie. Seine hierin prasentierten Ansichten revidierte er spater nicht.

14.02.2026, 02:25:54.

289


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

nere Verwandtschaft« pflegen. Diese Verwandtschaft ist laut einem interviewten Land-
wirt in Bezug auf unterschiedliche Wesen erlebbar: »Ob bei Elementarwesen, Pflanzen-
wesen, Tierwesen, Priparate-Wesen, Engeln oder anderen, iitbergeordneten Wesen war
das so« (I-7, 25.5.2017).

In einem verdffentlichten Interview mit dem Anthroposophen und Herausgeber
Wolfgang Weihrauch erklirt Griinn, dass sie die Gruppenseele der Kithe als »etwas
Ruhiges und In-sich-Gekehrtes« empfinde (Weihrauch; Griinn 2015: 168). Gleichsam
vereine die Kuh jedoch zwei Pole: Neben dem ruhenden Element besitze sie auch Dyna-
mik, letztlich aber strahle die Kuh »etwas philosophisch Nachdenkliches aus«. In ihren
Meditationen eruiert Griinn demnach den semiotischen Charakter der Kithe, der durch
die Gruppenseele bestimmt sei.

Wihrend nun die Gruppenseele sozusagen den Archetypus der Tierart darstellt, ist
das Herdenwesen eine Art lokal manifestierter Eigentiimlichkeit einer bestimmten Her-
de. Das Herdenwesen wird als eine Art Bewusstseinsfeld oder spezifische Seinsweise ei-
ner konkreten Herde vorgestellt oder erlebt. Es sei allerdings instabiler als die Gruppen-
seele, erliutert Griinn: Da sich das Herdenwesen je nach Verinderung der Herde neu
zusammensetze, sei es keine unverinderbare Einheit (vgl. Weihrauch; Griinn 2015: 166).

Eine weitere Interviewpartnerin erliuterte, die Anwesenheit einer iibergeordneten,
seelischen Dimension sei besonders bei Herdentieren ausgeprigt. Da beispielsweise
Katzen und Hunde in stirker individualisierten Lebenswelten existieren, seien sie
folglich »ich-hafter« und besifRen eine individuellere Personlichkeit als Herdentiere.
Individualisierung schaffe Abgegrenztheit gegeniiber der Umwelt, urteilte sie. Anders
sei dies bei Herdenwesen: Herdentiere wiirden sich weniger konsequent als Individuen
fithlen, sondern immer zugleich als Teil einer gréfReren Gruppe existieren. Die Herde
wiirde deshalb ein »Gruppenwesen« bilden, d.h. die einzelnen Tiere wiirden eine Art
Bewusstseinsfeld bilden, in dem kein Herdentier ginzlich abgegrenzt von seinen Her-
denmitgliedern lebe (I-16, 27.2.2018). Ein anthroposophisch denkender Biodynamiker
versuchte, einen Vergleich zu Menschen herzustellen, um zu veranschaulichen, wie er
das Herdenwesen versteht: »Wir Menschen sind stirker individualisiert, aber wir sind
natiirlich auch in Gruppen eingebunden. Ich bin Badener, Deutscher, Européer und so
weiter, aber das Individuelle ist uns sehr wichtig. Bei Herdentieren ist das anders« (I-5,
5.5.2019).

Ein junger Demeter-Bauer war ebenfalls der Meinung, Kithe seien auf eine dhnli-
che Art in Gruppen eingebunden: »Es gibt ein Herdenwesen der Kithe auf einem Hof,
wahrscheinlich auch je ein untergeordnetes Herdenwesen fiir die Gruppe der Kilber,
Jungrinder und Firsenc, spekulierte er. Wahrscheinlich seien Rinder zusitzlich »in ei-
ne Gruppenseele fiir eine Region, dann fiir eine Rasse, dann dariiber geordnet fiir die
ganze Art« eingebunden (I-24, 26.4.2020). Die Gruppenzugehorigkeit, die der Badener
fiir Menschen durchdekliniert hatte, trug ein weiterer Landwirt also fiir die Rinder vor:
Sie seien in mehrere Gruppen eingebunden — physisch und geistig.

Uber den Austausch mit dem Herdenwesen wird von den Landwirt-innen das Ziel
verfolgt, sich iiber Unstimmigkeiten innerhalb der Herde zu informieren oder diese auf
Verinderungen vorzubereiten. Beispielsweise versuchen sie, dem Herdenwesen vor dem
Schlachten mitzuteilen, dass einzelne Tiere die Gruppe verlassen wiirden. Das Herden-
wesen seinerseits konne beispielsweise die Landwirt-innen tiber vorhandene Krankhei-

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

ten unterrichten: Letztlich soll diese Form der iibersinnlichen Kommunikation Stress in-
nerhalb der Herde vermeiden und das Tierwohl stirken (I-16, 27.2.2018). Ein Demeter-
Produzent unterstrich im Interview die beidseitigen Informationstransfers sowie die
Zielsetzung der Harmonisierung der Verhiltnisse wie folgt:

Wenn auflergewohnliche Ereignisse im Hofalltag eintreten, wie beispielsweise ein
Weideumtrieb oder ein Tier wird zum Schlachthof gefahren, versuche ich, am Vor-
abend gedanklich Kontakt zum Herdenwesen aufzunehmen. Wenn ich dies ernsthaft
und demiitig tue und nicht routinemaflig »erledige«, dann sind die Tiere beim an-
stehenden Ereignis ruhiger und kooperativer. Es gibt aber auch die Moglichkeit, dass
die Tiere Kontakt zu den Menschen aufnehmen. Wir hatten es schon oft, dass jemand
vom Esstisch aufgesprungen ist, um im Stall nachzusehen, ob die Kuh nicht gerade am
Kalben ist. Sehr oft hat dann die Kuh angefangen zu kalben, doch das Kalb lag falsch,
und die Kuh hat Geburtshilfe bendtigt. Solche Situationen gibt es relativ viele, nur
muss man innerlich offen sein, um den inneren Ruf der Kuh vernehmen zu kénnen.
(I-24, 26.4.2020)

Ganz dhnliche Worte fand ein erfahrener Bauer aus Siiddeutschland:

Es gibt auch eine geistig-seelische Ebene, wenn ich mit der Herde innerlich verbunden
bin, dann bekomme ich spontane Einfille »geh mal auf die Weide« und dann merke
ich, da ist eine Kuh, die deutlich frither kalbt als geplant und hat ein Problem, sowas
passiert mir 6fter. Man kann sich mit der Herdenseele verbinden, dass man da sensi-
bel fiir ist ... Ich versuche auch immer mehr, dem Herdenwesen innerlich am Abend
zuvor mitzuteilen, was demnichst passiert, was fiir Anderungen mit der Weide anste-
hen oder eine Schlachtung. Und ich habe den Eindruck, dass es eine Wirkung zeigt,
dass alles deutlich einfacher und problemloser lauft. (1-34, 16.4.2021)

Es sei gar vorgekommen, dass ein Lehrling, der die Herde noch nicht kannte, eine Kuh
von der er nur die Ohrenmarke-Nummer kannte, vor einer Schlachtung aus dem Stall
holen musste, und er sich fragte, wie er die wohl finden konne, diese zu seinem Erstau-
nen beim Betreten des Stalls aber aufstand und auf ihn zuschritt. Der Betriebsleiter, der
einen tiglichen Kontakt zum Herdenwesen pflegte, meinte daraufhin, das sei frappie-
rend und konne als Hinweis dafiir gedeutet werden, dass man mental mit dem Herden-
wesen in Kontakt stehe, auch wenn es kein Beweis dafiir sei (Feldbericht 10.10.2021).

Auch einem Badener Landwirt ging es bei dieser Kommunikationsform darum, sei-
ne Arbeit mit den Tieren zu erleichtern. Aus seinem Zitat lisst sich herauslesen, dass
eine Person, die sich auf die Annahmen der Anthroposophie einlisst, gemeinhin gewillt
ist, fiir diese sozusagen Erfahrungsevidenzen zu produzieren oder Mensch-Tier-Inter-
aktionen vor diesem Hintergrund zu interpretieren:

Da halte ich mich schon eher an Steiner, also daran, dass die ganze Herde eine We-
senheit bildet, von der die Kuh ein Teil ist. Das ist so formuliert und wenn man sich
darauf einldsst, kann man das auch erleben. [..] Beispielsweise im Klauenstand merkt
man das ganz gut. Das einzelne Tier ist dann ganz Richtung Herde orientiert, obwohl
es abgesondert ist. Und die Herde guckt auch, was ist da los. Und wenn man ein Tier

14.02.2026, 02:25:54.

291


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

unvorbereitet aus der Herde nimmt, kann es Schwierigkeiten geben. Wenn man die
Herde oder Leitkuh anspricht, indem man laut redet oder einfach im Denken, dann
verlauft alles viel sanfter und man hat dann das Gefiihl, die Herde weif3, was gerade
passiert. Das ist mein Eindruck. (I-5, 5.5.2019)

In diesem Zitat kommt ebenso zum Ausdruck, dass der Kontakt zum Herdenwesen
Handlungen zugleich ethisch zu regulieren scheint. Darauf verweisen die Aussagen
einer weiteren Auskunftsperson aus Nord-West-Deutschland ebenso, als er beschrieb,
wie er »liber mehrere Tage jeden Abend im Garten versuchte mit dem Schneckenwesen
in Kontakt zu kommenc. Irgendwann habe er ein »Wesen, so ein Bewusstsein bemerkt,
und das hatte eine grofie Nase wie ein Pferd, und das war so ein liebevolles Wesen, und
da hatte ich ein schlechtes Gewissen, weil ich immer die Schnecken so abgesammelt
habe.« Nach dieser Begegnung mit dem Schneckenwesen sei es ihm allerdings nicht
mehr moglich gewesen, die Schnecken hastig und gedankenlos einzusammeln (I-35,
22.4.2021).

9.4.6 Nahe herstellen durch sinnliche und »iibersinnliche« Mimesis

Bevor die oben erwihnten Techniken der arteniibergreifenden Kommunikation sowie
Fragen beziiglich des Soziallebens von vor allem Rindern und Schafen im konkreten Kon-
text des Schlachtens veranschaulicht werden, steht eine weitere Form der Tierannihe-
rung im Fokus: die Mimesis, die Nachahmung, also die Imitation von Tieren itber Bewe-
gungen oder Imaginationen, die unter Umstinden zu einer »imaginierten« Affektaneig-
nung fithren kann.

Wahrend eines Gesprichs mit einer jungen Landwirtin erwahnte sie, dass sie sich
wie eine Kuh bewegen wiirde, wenn sie in Kontakt zur Kuhherde trete. Unerfahrenen
Personen oder, wenn fremde Landwirt-innen in eine Herde hineintreten wiirden, wiirde
es in der Regel schwerfallen, eine Herde zu treiben. Wenn sie sich selbst einer fremden
Kuhherde annihere, »dann kenn ich halt so ein paar Tricks. Wo ich zuerst hinlaufe, wie
ich mich bewege, und das hat schon auch etwas damit zu tun, dass man sich ein biss-
chen bewegt wie eine Kuh,« erklirte sie. Darauthin fragte ich nach: »Das hast Du schon
ausprobiert, sie zu imitieren?« Ihre Antwort:

Genau. Sie schwanken ja so ein bisschen beim Laufen. Wenn man hinter ihnen etwas
versetzt herschwankt, dann laufen sie weiter. Oder Kuhbauern haben ja immer ihre
Hénde in den Hosentaschen, damit wir eben nicht rumfuchteln. Da passt man sich ja
schon auch an, wie die Kuh funktioniert. (I-8, 8.5.2019)

Ein weiterer, pensionierter Biodynamiker beschrieb wihrend eines Gesprichs den Um-
stand, wie er wihrend einer »iibersinnlichen Wahrnehmung« in sich das Bediirfnis ver-
spiirte, sich wie ein Tier zu verhalten. Die empfundenen Affekte fithrten zu einem kur-
zeitigen Verlangen, sich der Seinsweise eines Tieres anpassen zu wollen:

Einmal habe ich ein Stiick Bioschweinefleisch gegessen, um es libersinnlich wahrzu-
nehmen. Danach habe ich das Schwein seelisch gesplirt und eine tiefe Lust bekom-

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

men, mich auf alle Viere zu begeben und mit der Schnauze im Boden zu wiihlen. Ich
konnte die Perspektive des Schweines wahrnehmen, wie es gelebt hat. Ich muss sa-
gen: Es hat sich sauwohl gefiihlt. Allerdings musste ich mit meiner »Ichkraft« bewuf3t
dafiir sorgen, dafd ich nicht von den Bedirfnissen des Schweines ergriffen wurde. (I-7,
29.5.2017)

In der Kulturanthropologie wird die Mimesis seit einigen Jahrzehnten besprochen (Jack-
son 1983: 330-339; Taussig 1993; Willerslev 2007). Fiir Willerslev ist sie eine Form des
In-der-Welt-Seins, die zugleich »Beteiligung« und »Reflexivitit« fordert, sowie »Gleich-
heit« und »Differenz«: Der Landwirt sei er selbst, aber zugleich auch ein Schwein; die
Differenz werde in diesem Seinszustand iiber die Selbstreflexion hergestellt. Der zitier-
te Landwirt berichtete: »Ich war in jeder Sekunde vollbewusst ich selbst« (I-7, 29.5.2017).
Taussig lehnt sich seinerseits an Walter Benjamin an, um Mimesis als Fihigkeit zu be-
schreiben, Ahnlichkeit herzustellen. In der Natur sei sie vorhanden, aber bei Menschen
sei sie noch stirker ausgebildet: Die Fihigkeit des Menschen, Ahnlichkeiten nicht nur zu
entdecken, sondern ebenso herzustellen zeige, dass er in sich die Anlage trage, sich nicht
wie sich selbst zu verhalten. Er trage in sich das Bediirfnis, sich wie jemand anderes zu
verhalten (vgl. Taussig 1993:19). Fiir Taussig ist die Nachahmung die kulturelle Fahigkeit,
die Natur zu kopieren »to copy, imitate, make models, explore difference, yield into and
become Other« (1993: xiii). Mimesis ist eine universell vorhandene Fihigkeit, eine Kunst,
die es einer Person erlaubt, der andere zu werden: »Mimesis as an art of becoming so-
mething else, of becoming other« (Taussig 1993: 36). Taussig illustriert seine Annahme
vor allem im Kontext der Kolonialherrschaft, in dem die Kolonisierten ihre Kolonialherr-
scher imitierten, um ein Stiick weit Macht iiber sie zu gewinnen. Bei dem Philosophen
Stephen Asma wird Nachahmung als zentrale prilinguistische, verkorperte Verstandi-
gungsfihigkeit von Siugetieren definiert, die soziale Bediirfnisse erfillt. Demnach sei
die Mimesis wie andere vorsprachliche Kommunikationsformen, wie Gesten, Grooming
und gemeinsames Spielen eingebettet in sozial-affektive Anpassungsprozesse. Die sen-
somotorische Mimesis veranschauliche, dass Menschen nicht wie Computer funktionie-
ren und zuvorderst kognitive Reprisentationen abrufen wiirden, sondern leibliche We-
sen seien, bei denen sich Affekte in kognitive Abliufe einschreiben (konnten) (vgl. Asma
2017: 8, 56). Fir Winkelmann wird die Mimesis zur Fahigkeit, durch Verhalten zu kom-
munizieren; sie biete ein Medium fiir sozialen Austausch, Wissen und Erfahrung durch
ihre Erzeugung von Symbolen und Metaphern, die durch die Inszenierung und Hand-
lungen des Korpers vermittelbar werden. Der Kérper konne dabei zu einem Ausdrucks-
mittel von inneren Zustinden oder Intentionen werden. Mimesis ist demnach die be-
wusste Produktion von Bedeutung durch den Einsatz von Verhalten, Gesten und Nach-
ahmung. Mimesis fordere das personliche und soziale Bewusstsein, sie ermogliche, an-
dere ebenfalls als Lebewesen zu erkennen, da die Nachahmung die Grundlage fiir affek-
tive Resonanzen, Beziehungsmotivationen, soziale Bindungen und Empathie sei (Win-
kelmann 2021: 9f.).

Als ein Becoming-with wird die zwischen Lebewesen sich entfaltende Nachahmung
bei Despret verstanden:

14.02.2026, 02:25:54.

293


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

I, in turn, am tempted to make the assumption that taking mimetic form to involve on-
eself in the lives of other beings whose prodigious feats and whose relations actually
rest upon mimicry cannot be reduced to mere empathy nor to a psychological process
of identification that makes understanding possible. Rather, it is to get involved in the
lives of other beings the very same way they get involved in the lives of one another.
Thatis not only a gesture of mere imitation; it is to enter into the game of reciprocal in-
duction. This creates a new connection in the web of »inextricable affinities«, an »affine
connection. It is to call for a response and to respond. It is not becoming like insects
or flowers in a mimetic process [...]. It is becoming with. (Despret 2013: 36)

Wie oben in Bezug auf die Bildekrifteforschung dargelegt, ist das Ziel der anthroposo-
phischen Anniherungstechniken hiufig primir, Erkenntnisse iiber andere Lebewesen
zu gewinnen, die sich in ein Becoming with iibersetzen, wenngleich ihre Auffassung einer
intuitiven Erfassung sich zuvorderst an einem Becoming like orientiert. Biodynamiker-in-
nen sprechen von Verstindnis, das dazu fithren soll, ein méglichst stressfreies Umfeld
fir Tiere herzustellen, in dem sie die Perspektive und »Seinsweise« eines Tiers eruie-
ren. Imitation ist demnach nicht nur auf den Aspekt einer rein abstrakten Erkenntnis zu
reduzieren: Sie wird in unterschiedlichen Kontexten fiir unterschiedliche Zwecke ein-
gesetzt. Dabei ereignen sich die Annihrungen in keinem ginzlich machtfreien Raum
- wie in vielen menschlichen und nichtmenschlichen Beziehungskontexten: Man kann
sich Wesen iiber Imitation annihern, um ihnen in Bedrohungssituationen zu helfen.
Man kann auf die Mimesis allerdings ebenso zuriickgreifen, um Wesen dazu zu bringen,
das zu tun, was das Gegeniiber gerne hitte. Insofern verweist die Mimesis auf Bezie-
hungspotenziale, aber auch auf die Grauzonen der Einfithlung, der Empathie, des Sich-
Hineindenkens - sie verweist auf den januskopfigen Charakter, den ein Sich-Hineinver-
setzen unter Umstinden einnehmen kann, beispielsweise im Kontext von einfithlsamen
Beziehungen zu Tieren, um sie zu eigenen Gunsten zu steuern.

9.5 Leben heenden - Tiere schlachten

Franzi hatte kurze Beine und einen riesen Ranzen. So nennt man im Badischen einen
gut gewdlbten Bauch. Die Kuh ist auf unseren ersten Hofpostkarten zu sehen. Opa Sigi
bringt sie auf die Weide. Er hat sich fir das Starfoto zwar gekimmt, aber an den FiiRen
sind noch die Hausschuhe. Als die alte Franzi ein Kilbchen erwartete, hofften wir auf
weiblichen Nachwuchs. Aber es war wieder nur ein Junge. Der sollte am Hof bleiben.
So bekam Tochter Annemarie das hiibsche, zutrauliche Kdlbchen zum Ceburtstagsge-
schenk. Es entstand eine innige Verbindung. Felix war immer dabei. Beim Eisessen im
Dorfladen, auf dem Spielplatz, im Winter zog er den Schlitten, wenn Annemarie ihre
Freundin im Dorf abholte. Bei Erreichen eines Kérpergewichtes von zweihundert Kilo
wurde er eingeritten. Eine besondere Freude muss es gewesen sein, im Vorbeireiten
sich eine Birne vom Spalier des Nachbarhofes zu stibitzen. Auch gab es ein Bild in der
Zeitung von einem Madchen, das mit wehendem Haar auf einem Ochsen durchs Dorf
galoppierte. Nur durch Kuhfladen vor dem Dorfladen machte Felix sich unbeliebt. Die
taglichen Gemeinsamkeiten mit dem Tier wurden erst seltener als ein fester Freund
inihr Leben trat. Nun kam Felix mit seinen mittlerweile tausend Kilo in der Landwirt-
schaft an. Fiir Mitochsen Anton und Felix war ein Riitbenacker zu hacken, die Kartoffeln

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

zu hdufeln, Holz aus dem Wald zu ziehen, und mit einer Egge Maulwurfshaufenin den
Wiesen zu glatten. Kann man so ein Tier schlachten? Schlielich hingen in seinem Pelz
die Tranen eines pubertierenden Madchens. Wir einigten uns darauf, dass es so weit
wdre, wenn er einmal nicht mehr wiirde schmerzfrei laufen kdnnen. In seinem acht-
zehnten Lebensjahr war es dann so weit. Alle Mitglieder der Hofgemeinschaft nahmen
Abschied und wir versprachen, dass wir nichts von ihm verkommen lassen wiirden.
Achtzehn ist ein wiirdiges Alter fiir einen Ochsen. Er schien einverstanden zu sein und
stieg gelassen in den Viehtransportanhdnger. Es war gut fir mich, ihn bis zum Schluss
zu begleiten. (Litzow 2014: 21)

In diesem Abschnitt aus einem Buch, das von einem Demeter-Landwirten verfasst wur-
de, werden mehrere Aspekte deutlich, die sich im Zusammenhang mit dem Schlachten
herauskristallisieren: Zunichst ist das Auswéhlen der zu schlachtenden Tiere oftmals
eingebunden in Uberlegungen zum sozialen Umfeld des Tieres, sowohl in Bezug auf die
Position in der Herde als auch auf die Beziehung der Hofbewohner-innen zum Tier. Von
»schwierigen« Personlichkeiten trennt man sich gegebenenfalls frither als von zahmen
Arbeitsochsen. Ferner spielen auch das Alter, die Gesundheit und somit der Fleisch- und
Milchertrag eine Rolle, also die Rentabilitit (Feldbericht 09.09.2019). Der Auszug veran-
schaulicht iiberdies die moglichen Ambivalenzen, die durch eine bevorstehende Schlach-
tung hervorgerufen werden kénnen: Was bedeutet es fir Biodynamiker-innen, ein be-
seeltes Lebewesen zu toten? Was ist ein guter Tod aus Sicht der Biodynamik? Wie wird
der Tod in biodynamischen Kreisen konzeptualisiert? Was beobachten die Biodynami-
ker-innen vor, wihrend und nach einer Schlachtung?

»Kann man so ein Tier schlachten?«, schreibt der Landwirt im obigen Absatz. Tat-
sachlich haben die Interviews ergeben, dass die Frage, ob man Tiere halten kann, eng
mit der Frage verbunden ist, ob man fahig ist, ihren Tod zu verantworten — in dieser Be-
zugnahme waren sich die Befragten einig. Eine pensionierte Landwirtin erliuterte im
Interview, die Tierhaltung sei aus ihrer Perspektive zu rechtfertigen, wenn die Halter im
Stande seien, ihre eigenen Tiere zu toten und ihren Tieren einen angstfreien Tod zu er-
moglichen: »Meines Erachtens muss ich, wenn ich Verantwortung habe fiir Tiere, auch
fihig sein, sie zu toten. Vor allem, wenn sie verletzt sind [...]. Ich kann ja nicht dabei
zuschauen, wie ein Tier elendig stirbt. Bei 200 kommt einfach alles Mogliche vor« (I-3,
11.3.2019). Ahnliche Worte fand ein Landwirt aus dem Kanton Solothurn: »Wer Tiere hilt,
muss auch bereit sein, seine Tiere zu schlachten oder auch zu erlésen. [...] Dasist fiir mich
eine logische Konsequenz der Tierhaltung.« Als Tierhalter kénne man »nicht einfach nur
das machen, was man gern macht« und er kénne seine Tiere »nicht hier in einen LKW
stecken und nicht wissen, was im Schlachthof passiert« (I-12, 5.6.2019).

Ein weiterer Landwirt verband die Frage, ob er willens sei, Tiere fir seinen Lebens-
unterhalt zu nutzen, ebenfalls direkt mit der Frage, ob er Tiere schlachten kdnne; eine
Frage, die er fur sich bejahen konnte (vgl. I-5, 5.5.2019). Wer allerdings die Hoft6tung
umsetzen wolle, sei mit seiner eigenen Endlichkeit konfrontiert, zu der die jeweilige Per-
son eine eigene Haltung finden miisse. Vielleicht sei dies eine der zentralen Hiirden fiir
die Weide- und Hoft6tungen neben der finanziellen Frage sowie den juristischen und hy-
gienischen Vorgaben: »[...] wenn meine Kollegen sagen, ich mach das nicht, ich ruf den

14.02.2026, 02:25:54.

295


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Schlachthof an, das verstehe ich total. Wer will sich schon mit seiner Endlichkeit ausein-
andersetzen?«, fragte eine pensionierte Landwirtin (I-3, 11.3.2019).

Dass die Auseinandersetzung mit dem eigenen Tod mit der Tierttung verschrinkt
ist, erliuterte ebenfalls ein Landwirt aus Siidddeutschland. Zunichst beruhige es ihn,
in Dankbarkeit zu leben, damit gehe die Akzeptanz einher, dass »der eigene Korper ir-
gendwann auch anderen Organismen zur Nahrung diene«. Bei der Schlachtung sei er
der Kuh fiir ihren Dienst als Nihrstoffspenderin dankbar und wiirde deshalb kein Kor-
perteil vergeuden wollen. »Und ich bin fest davon iiberzeugt, dass diese Dankbarkeit*®
auf die Gruppenseele zuriickwirkt«, erklirte der anthroposophisch orientierte Landwirt
(I-5,5.5.2019). Am gleichen Tag hielt er mir, als ich den Tisch abdeckte, einen Knochen hin
und meinte, es sei dulerst bedeutsam, jedes Korperteil der Kuh wertzuschitzen und zu
verwerten: Mit den Knochen koche er Gelee und die Reste bekidmen die Hithner. Nach ge-
wohnlichen Schlachtungen wiirde der Kuh-Pansen nicht verwertet werden, aber er ma-
che daraus noch Hundefutter oder einen Suppenzusatz, den er verkaufen konne (Feldbe-
richt5.5.2019). Ahnlich sieht dies der Demeter- und Bioland-Metzgermeister Karl-Heinz
GriefShaber. Aufeiner Bio-Fachtagung 2015 sagte er wihrend eines Rundtischgesprichs,
er sehe sich in der Pflicht, die Kund-innen fiir die Ganztierverwertung zu gewinnen. Er
lehne es ab, ein Tier zu schlachten, um es nur teilweise zu Fleisch zu verarbeiten. Wenn
man Bio ernst nehme, miisse der Kunde sich am Angebot orientieren und solle nicht auf
seiner Nachfrage verharren.* In einem Skype-Gesprich erliuterte der Metzgermeister
GrieRhaber sein Geschiftsmodell und seine Arbeitsweise. An seine Schlachterei in Ba-
den-Wiirttemberg sei ein Laden angegliedert, der die vom Familienbetrieb verarbeiteten
Fleischwaren verkaufe und zusitzlich zwei private Supermirkte beliefere. Teil des Kon-
zeptes sei, dass die Landwirt-innen ihre Tiere selbst zum Schlachten fahren und nicht
von Viehhindler-innen abgeholt werden wiirden. Innerhalb einer Woche wiirden etwa
20 Schweine und zwei bis drei Rinder geschlachtet; »mehr schaff< ich nicht, sonst kom-
me ich in einen Rhythmus rein, in dem es mechanisch wird, da vergisst man dann, dass
es Tiere sind«, erklirte der Metzger. Die Landwirt-innen, die mit GriefShaber zusammen-
arbeiten, witrden eine »tiefere Beziehung« zu ihren Tieren aufweisen:

Da wir speziell sind, kommen zu uns spezielle Landwirte, die in der Regel guten Kon-
takt zum Tier haben. Man merkt, ob der Landwirt den Draht zum Tier hat. Das macht
es mir einfacher. Bei Demeter-Landwirten ist das haufiger der Fall als bei Bioland. Mit
der Stimme und mit der Hand lenke ich die Tiere und bei Demeter-Landwirten funk-
tioniert die Ubergabe besser. Der Mensch ist entscheidend, der dahintersteht. [..] Die
meisten machen Demeter aus Uberzeugung, es hat auch damit etwas zu tun. [..] Bei
Demeter geht es aber in der Regel in die Tiefe; das hingt mit dem Steiner zusammen,
wo vieles mit dem Kosmos zusammenhdangt. [..] Ich bin der Ansicht, dass das einen
Nutzen hat. Die Beziehung ist tiefer, weil sie sich mehr mit der Kuh auseinanderset-
zen. [..] Auch wenn man sich iber das Horn Gedanken macht, ist das Handeln anders.
(1-29,12.9.2020)

38  Ahnliche Worte fand I-7 (25.9.2017): Wenn man in Dankbarkeit Kontakt mit dem Tierwesen auf-
nehme, kdnne man das Schlachten »kultivieren«.
39 DemeterelV.,, [131].

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Der Metzger GriefRhaber gibt an zu versuchen, ein »gutes Raumklima« herzustellen,
denn »wenn kein guter Geist herrscht, dann ist es schlecht fiir die Menschen, die dort
sind und die Tiere«. Er spiire zudem »wenn Landwirte tief mit allem verbunden sind«
und Demeter-Landwirt-innen seien ihm zufolge hiufig geschult, um »Verbundenheit
zu schaffen« (I-29, 12.9.2020). Der Demeter-Verband mahnt seinerseits im Richtlini-
enkatalog »besondere Aufmerksambkeit« auf »das Schlachten von Tieren« zu legen. Die
Landwirt-innen miissten »sich bewusst machen, dass zu Beginn der Fleischverarbeitung
der Tod eines beseelten Wesens steht. Ethische Einsicht gebiete es, das jeweilige Tier
vom Transport bis zur Schlachtung so zu behandeln, dass Angst, Stress, Durst und
Schmerzen des Tieres soweit wie irgend moglich vermieden werden.« Des Weiteren
sollten Transportwege »so kurz wie moglich sein« und »das Antreiben mit Stromstéf3en
ist untersagt« (Demeter International eV. 2018: 32).

Tiere aus dem Demeter-Landbau, die nicht durch die Hofschlachtung oder von Un-
ternehmen wie der Metzgerei GrieRhaber geschlachtet werden, werden in mittelgroflen
und grofien Schlachthofen geschlachtet, wie der Kurhessischen Fleischwaren GmbH, die
bis zu 500 Schweine pro Woche fiir den Biohandel verarbeitet. Grofe FlieRbandschlacht-
hofe wie Tonnies erachten solche Mengen allerdings als unrentabel und sind nicht im
Biofleischgeschift vertreten.*°

9.5.1 Schlachtungsprozess und Tod bei Herdentieren

Einig sind sich die Biodynamiker-innen darin, dass sich Stress besonders rasant inner-
halb einer Herde ausbreiten kann. Gerade wenn ein Tier abrupt von der Herde getrennt
werde, konne seine Angst ansteckend wirken, aber auch wenn die Hofbewohner-innen
Unruhe ausstrahlen wiirden, wiirde sich diese auf die Herde iibertragen. Eine Tierex-
pertin vom FiBL driickte sich diesbeziiglich folgendermafien aus: »Bei meinen Schafen
habe ich frither immer wieder die Erfahrung gemacht, dass an dem Tag, wo ich komme,
um sie zum Schlachter zu bringen, rennen sie weg. Sie spiiren das« (I-13, 16.5.2019). Die
oben erwihnte erfahrene Hofschlachterin meinte ihrerseits: »Tiere riechen Angst. Wenn
das Tier Angst ausschwitzt, dann gibt es richtig Rambazamba« (I-3, 11.3.2019). Um dem
entgegenzuwirken, hitten sich die Befragten fir Hoftotungen entschieden, oder falls
diese nicht méglich waren, entschieden sie sich dazu, Tieren bis zum Bolzenschuss zu
assistieren. Ein Schweizer Hofschlachter begriindete seine Hoftdtungen ebenfalls mit
der Stressreduktion bei Tieren:

Ein Tier aus einer Herde rauszunehmen ist sehr anspruchsvoll fiir das Tier. Und wenn
man sieht, wie das Tier im Anhanger ist, ... das ist nicht angenehm. Das ist, wie wenn

40 Vgl Frithschiitz (2014) und Lebensmittel Praxis, [132].

Insgesamt wurden deutschlandweit im Jahr 2019 3,5 Millionen Rinder, 55,1 Millionen Schweine so-
wie 1,6 Millionen Tonnen Gefliigel geschlachtet (vgl. Statistisches Bundesamt, [133]).
Nichtimmer ist das Fleisch von Demeter-Hofen unter dem Demeter-Markensiegel im Supermarkt
zu finden. Ein Hauptproblem ist, dass nichtinjeder Region Schlachtbetriebe mit Demeter-Vertrag
anfahrbar sind. Entfernungsbedingt entscheiden sich Landwirt-innen in dem Fall fiir Schlachtbe-
triebe, die ihr Fleisch dementsprechend giinstiger, aber dann nicht unter dem Demeter-Marken-
siegel an Supermirkte und Metzgereien absetzen (vgl. Buley 2020/4: 13).

14.02.2026, 02:25:54.

297


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

du in einem Bus ohne Sitze stehst, das ist wie surfen. [...] Intuitiv merkt man, da sollte
man was machen. Wenn man Empathie hat, merkt man das. (I-12, 5.6.2019)

Ein Rinderkommunikationstrainer war sich sicher, dass es einen »guten« und einen
»schlechten« Tod gebe, und er unterstrich, nicht jede Hoftotung wiirde grundsitzlich
reibungslos ablaufen, sondern hierfiir seien bestimmte Bedingungen nétig. Denn einige
Landwirt-innen hitten die Erfahrung gemacht, als sie ein bestimmtes Tier auf der Wei-
de schieflen wollten, dass dieses sich versteckt habe. Also wurde versucht, dieses Tier
zwanghaft zu separieren, damit es geschossen werden konnte, was die Tiere wiederum
gestresst habe. Die anderen Herdenmitglieder hitten darauf mit Gebriill reagiert und
die Aufregung habe zuweilen mehrere Tage angehalten. Ein weiterer ihm bekannter
Landwirt, der vor einer Schlachtung seine Rinder-Liste durchging, um ein Tier fir die
Schlachtung auszuwihlen, beobachtete wihrenddessen Unruhe unter seinen Tieren.
»Und das ist dann schon eine Form von Jagdhaltung, wenngleich sehr abgeschwicht.
Diese Haltung, dieses Aussuchen und Wahlen eines Opfers nehmen die Tiere wahr«,
schitzte dieser Rinderkenner die Situation ein (I-10, 12.5.2019). Eben dieser Landwirt
habe daraufhin fiir sich einen adiquaten Umgang beim Auswéhlen der zu schlachtenden
Tiere entdeckt; er wihlte selbst nicht mehr die Tiere aus, sondern begann abzuwarten,
bis sich ein Tier separat hinstellte. Oft habe es keine fiinf Minuten gedauert, bis ein Tier
die Herde verlassen habe. Er erschiefRe es nach dem gleichen Prozedere wie andere Rin-
der zuvor auch, jedoch entstehe kein Gebriill, keine Aufregung mehr. Er interpretierte
das Verhalten allerdings nicht, sondern kommentierte: »Das ist das, was wir beobachten
koénnen« (I-10, 12.5.2019).

Die Webseite des Schweizer Demeter-Verbands fithrt ihrerseits einen eigenen Ein-
trag zur Hofschlachtung: »Die Tierhaltung beinhaltet auch einen verantwortungsvollen
Umgang mit dem Tod. [..] Dies ist eine der grofiten Herausforderungen fiir die Biue-
rinnen und Bauern. Das oberste Gebot bei Demeter ist, dass das Tier dabei so wenig
Schmerz und Angst wie nur méglich verspiirt«. Deshalb befiirworte der Verband die Hof-
tétung, sie sei fir »Demeter Schweiz das anzustrebende Ziel«.* Die Internetseite wird
von einem Foto illustriert, dessen Bildzeile lautet: »Demeter-Biuerinnen und -Bauern
schauen dem Tier in die Augen, auch wenn es um den Tod geht«. Des Weiteren ver-
weist die Seite auf eine schweizweit einmalige Initiative der mobilen Hofschlachtung
von Mischa Hofer, dessen Motto »Schlachtung mit Achtung«lautet.** Allerdings miissen
die zustindigen kantonalen Amter eine Bewilligung fiir diese Methode der Hoftétung
erteilen, sie kann nicht ohne Weiteres durchgefithrt werden.*

41 Schweizerischer Demeter-Verband, [134].

42 DasAnliegen der Firma Platzhirsch Hofschlachtungen GmbH ist es, den Tieren kiinftig Transport-
und Schlachthofstress zu ersparen. Sie verstehtsich als Dienstleistung fiir»landwirtschaftliche Be-
triebe und Fleischvermarkter deren Rindvieh, Schweine und Kleinnutztiere (Ziegen, Schafe) zu-
kinftig in vertrauter Umgebung direkt auf dem jeweiligen Hof« getotet werden sollen (vgl. Platz-
hirsch Hofschlachtung, [135]).

43 Der Schweizer Demeter-Verband informiert auf seiner Seite iiber den konkreten Ablauf der Hof-
schlachtung. Demnach gilt es, ein Tier beim Fressen im Selbstfanggatter zu fixieren und anschlie-
Rend mit einem (iblichen Bolzenschussgerit zu betduben. »Das betiubte Tier wird sofort mittels
halbautomatischen Einzugs in die mobile Schlachteinheit gezogen und darin ausgeblutet—dieser

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Neben der Hofschlachtung wird in der Schweiz tiberdies die Weidettung umge-
setzt. Die Rinder werden hierfiir in einen Korral getrieben und mittels Kugelschuss er-
legt. Diese Weide- und Hoft6tungen ditrfen allerdings nicht ohne Weiteres durchgefiihrt
werden, sondern erfordern eine Bewilligung auf Kantonsebene sowie die Anwesenheit
des Amtstierarztes und eines Metzgers und die Zusammenarbeit mit einem lizensierten
Schlachtbetrieb, der den auf dem Hof ausgebluteten Schlachtkdrper weiterverarbeitet
falls keine entsprechende Verarbeitungseinrichtung vorhanden ist. Die Entwicklung hin
zur Weidetotung begann 2014, als der Kanton Ziirich erste Teilbewilligungen fiir Weide-
schlachtungen ausstellte (vgl. Probst, Spengler 2020: 2ff.). Der deutsche Demeter-Ver-
band berichtet ebenfalls befiirwortend iiber die Weide- und Hofschlachtung und ver-
weist auf die Interessengemeinschaft Schlachtung mit Achtung* aus Baden-Wiirttem-
berg, die seit 2015 besteht, und eine Informationsseite der Schweisfurth-Stiftung® (De-
meter e.V. 2020a: 10, 12).

Dennoch stammt aus der Demeter-Basis die Kritik, Schlachtvorginge seien bis auf
die aktuellen Entwicklungen iiberwiegend ausgeklammert worden und die Schlach-
tungsreglementierung sei »sehr schwammig formuliert«; der Grund dafiir wird in der
Preispolitik gesucht — hohe Tierwohlstandards treiben die Preise in die Hohe (I-29,
12.9.2020).

Falls eine Hofschlachtung nicht méglich ist, wird dennoch versucht, Angespannt-
heit iiber andere Wege zu reduzieren, beispielsweise indem einer der Hofmitarbeiten-
den zum Schlachthof mitfiahrt: »Das Beste ist, auf dem Hof zu schlachten. Dann ist es
ganz stressfrei. Und wenn das nicht geht und man muss sie verladen, dann ist es wich-
tig, dass eine bekannte Person mit ihnen fihrt. Und ich habe sie bis zum Bolzenschuss
begleitet« (I-5, 5.5.2019).

Der Deutsche Demeter-Verband rit gleichermafien in seinen Leitlinien*® Schlachten
und Tiertransport (Stand Juli 2020), Landwirt-innen sollten sich mit unterschiedlichen
Aspekten der Tierschlachtung auseinandersetzen: »Der letzte Weg der Tiere sollte mit
Wiirde und Achtung begleitet werden.« Der Transport sollte dafiir minutiés geplant
werden. Treiberhilfen, wie Stocke, sollten beim Verladen lediglich zur eigenen Sicher-
heit oder als Wegweiser angewendet, keinesfalls aber als Schlagstock eingesetzt werden.
»[Fliir den Havariefall« beispielsweise »ist das Mitfithren von ausreichendem Wasser
zu gewihrleisten« und Rampen sind mit »Stroh auszurichten«, damit »Rutschgefahren
vermieden und ein stallihnlicher Charakter simuliert« wird. Auch »[d]as Abladen der
Tiere muss ruhig und besonnen vonstattengehen. Schnelle, hektische Bewegungen
des Personals sind tunlichst zu vermeiden«. Uberdies sei darauf zu achten, dass der
Schlachthof »ethische Grundsitze lebt«, um sich davon zu iberzeugen, wird »dringend
empfohlen, den Schlachthof vorher zu besichtigen« (Demeter e.V. 2020a: 3, 6f.).

Prozess muss innerhalb von 60 Sekunden geschehen, schreibt Demeter. Das tote Tier im Spezial-
anhdnger wird dann fiir den restlichen Schlachtprozess in das nahegelegene Schlachtlokal trans-
portiert. Nach dem Betduben und Entbluten auf dem Hof ereignet sich derselbe Ablauf wie bei
einer herkémmlichen Schlachtung (vgl. Schweizerischer Demeter-Verband, [134]).

44 IG Schlachtung mit Achtung, [136].

45  Schweisfurth-Stiftung, [137].

46  Die Leitlinien haben einen verbindlichen Charakter (Demeter eV. 2020: 3).

14.02.2026, 02:25:54.

299


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Was der Leitlinienkatalog nicht festhilt, einige befragte Landwirt-innen in den
entsprechenden Situationen allerdings austesten, ist, die Tiere iiber die Kérpersprache,
innere Haltung oder »iibersinnliche Kommunikation« zu beruhigen. Eine interviewte
Schathalterin und promovierte Tierverhaltensforscherin »bespricht« den Vorgang mit
den Tieren, seit sie festgestellt habe, dass die Schafe besonders an jenen Tagen nervos
seien, an denen ein Tier zum Schlachter komme (I-13, 16.5.2019). Sie stelle sich einige
Tage vor dem Schlachttag neben sie und gehe gedanklich mit ihnen durch, was auf sie
zukomme. Sie vermittele ihnen, die Schlachtung einiger Tiere sei nétig, da Jungtie-
re nachkimen; es handele sich bei Leben und Tod um einen notwendigen Kreislauf.
AnschliefRend visualisiere sie den Weg zum Schlachten und versichere dem Tier, bis
zum Schluss bei ihm zu bleiben. »Das Tier versteht nicht, was ich ihm sage, aber es
merkt, dass da was anderes kommyt, da bin ich mir ganz sicher. Es merkt das an meiner
Haltung« (I-13 16.5.2019). Bereits seit 20 Jahren fiihre sie diese Visualisierungen durch
und oft mache sie die Erfahrung, dass das entsprechende Schaf am Schlachttag be-
reitstehe: Es wiirde nicht zum Futter rennen wie die anderen Schafe, sondern warten
und stillstehen. Durch diese Visualisierungen wiirde sie itberdies sich selbst auf den
Moment des Schlachtens vorbereiten. Ahnliche Vorkommnisse und Techniken wurden
von anderen Gesprichspartnern geschildert: »Du strahlst das aus. Und da weif} es das
Tier auch. Ich rede mit den Tieren, auch innerlich und da driicke ich das dann aus. Es ist
ein Akt der Trauer«, kommentierte eine erfahrene Landwirtin aus dem Basler Umland
(I-9, 29.5.2019). Ein junger Landwirt bewunderte seinerseits einen Demeter-Kollegen,
der seinen Tieren, bevor sie geschlachtet wiirden, den Romerbrief, Kapitel 8 des Paulus
vorlese (vgl. I-21, 26.4.2020).

Wihrend einige Biodynamiker-innen andeuteten, die Information einer bevorste-
henden Schlachtung wiirde sozusagen »iibersinnlich« zirkulieren oder tibermittelt wer-
den, sah dies ein interviewter Schweizer Landwirt anders: Letztlich beruhige der Land-
wirt sich selbst und diese Ruhe firbe sich im Kontakt mit der Herde auf diese ab. Nichts-
destoweniger betonte er ebenfalls die Bedeutung einer gelingenden Interaktion, die sich
zwischen Mensch und Hoftier vor dem Schlachtvorgang ergebe: »[...] ich denke, die Wir-
kung ist vor allem, dass es einen selbst ruhiger macht. Und das merkt das Tier: bin ich
aufgeregt oder gestresst? Das ist, wie wenn Menschen ein Problem haben und mit einem
Freund oder Freundin dariiber reden, und dann geht es ihnen besser« (I-12, 5.6.2019).

9.5.2 Der Tiertod aus Sicht der Biodynamiker

»Dass was anderes kommec, wisse das Tier, urteilte oben im Text eine interviewte Tier-
forscherin. Eine junge Landwirtin mit einem Masterabschluss in Germanistik verwen-
dete eine dhnlich vage Begrifflichkeit, um den Tier-Tod zu beschreiben. Als sie erstmals
ein junges Rind habe sterben sehen — das sei drei Jahre zuvor gewesen —, sei die Totung
schnell vonstattengegangen: Das Rind sei mit dem Bolzenschuss geschossen und fast
zeitgleich mit den Hinterbeinen hochgezogen sowie anschlieRend an der Kehle aufge-
schlitzt worden. Der Moment, als das Rind zu Boden fiel, sei jedoch ein Schockmoment
gewesen und »mir kam es vor, als sei das Leben innerhalb von 20 Sekunden, eben mit
dem Blut, aus der Kuh rausgegangen. [...] Das lebende Tier wurde dann zu etwas ande-
remc« (I-8, 8.5.2019).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Womdglich markieren diese polysemiotischen Begriffe die fiir viele Biodynami-
ker-innen nicht endgiiltig zu beantwortende Frage, was der Tier-Tod impliziert, d.h.
was es bedeutet, von einem lebendigen Lebewesen zu einem toten Korper, vom Subjekt
zum Objekt zu mutieren. Ein Hinweis hierfiir befindet sich in der Zeitschrift Lebendige
Erde, in der ein Austausch zwischen Demeter-Landwirt-innen wihrend eines Diskus-
sionsforums zum Thema »Tod bei Nutztieren« zusammengefasst wird. Die Autorin
erwihnt, dass zunichst ein Gesprich tiber die Gruppenseele stattfand, und »da bleibe
ebensoviel offen, wie bei den Fragen zum richtigen Tierarten-Verhiltnis fiir den Diinger
aufden Hofen, zum Kugelschuss auf der Weide, zum eventuellen Ich-Erlebnis des Tieres
beim Sterben, zum Schlachten im Baby-Alter oder beim Blick auf die Menschen, die auf
den Schlachtbetrieben zu verrohen drohen, wie Carsten Bauck es nannte« (Herrnkind
2014/4: 48).

Aufden ersten Blick mag iiberraschen, dass der heute innerhalb der EU gingige Bol-
zenschuss, der der Mehrheitsmeinung zufolge Schmerzen abschwiche, aus anthropo-
sophischer Sicht durchaus kritisch bewertet wurde. Fir anthroposophisch ausgerich-
tete Personen ist der Anspruch, einen vollbewussten Ubertritt in den Tod herbeizufiih-
ren, allerdings konsequent. Eine Gesprichspartnerin meinte diesbeziiglich: »Ich weif
nicht, ob der Bolzenschuss eine gute Sache ist. Ob es gut ist, die Tiere vor dem Tod zu
betiuben. Vielleicht wire der Ubergang zwischen Leben und Tod ohne Betiubung er-
lebbarer fiir das Tier« (I-13, 16.5.2019). Ahnlich argumentieren Anthroposoph-innen im
Hinblick auf Schmerzmittel in der Palliativpflege: »Sterbende Schmerzpatienten sollen
moglichst bewusstseinsklar und ohne analgetische Medikation den »Schwelleniibergang
in eine geistige Welt« wahrnehmen« (Karschuck 2018: 188). Ob Mensch oder Tier — ein
sedierter Zustand wihrend des Sterbens wird als ungiinstig betrachtet.

Wihrend einer Autofahrt erzihlte mir ein Landwirt iiberdies, dass er bei einer
Schichtung dabei gewesen und von der Arbeit des Schichters sehr beeindrucket sei:
Dieser habe sehr genau gearbeitet und durch das rituelle Gebet »eine andere Ebene«
dazu gerufen. Der Respekt vor dem Tier sei in dem Rahmen gréfer und fiir das Tier sei
diese Schlachtart letzten Endes stressfreier. Beim Bolzenschuss-Prozedere wiirden die
Stromst6{e namlich 6fters nicht adidquat durch den Schidel hindurchwirken und eine
tatsichliche Betdubung verhindern; »das fithrt zu Gemurkse«, so der Landwirt, und
verhindere eben auch einen reibungslosen Schwelleniibergang (Feldbericht 5.5.2019).

Uberwiegend wurde in den Gesprichen jedoch konstatiert, Tiere hitten keinen To-
desbegriff. Die bereits erwihnte erfahrene Hofschlachterin aus Deutschland erliuterte
dazu, dass sie das Schlachttier einige Tage vor seinem Tod markiere; sie begebe sich in
die Herde und wihle ein Tier aus, bedanke sich bei ihm und teile ihm mit, es sei Zeit zu
gehen. AnschlieRend komme es am Kugelschusstag vor, dass das Tier alleine am Rand
der Herde stehe. Aber es hitte bereits den Fall gegeben, dass sich das markierte Tier am
Kugelschusstag sozusagen versteckt hitte und sie eine Stunde gebraucht hitte, um es
wiederzufinden. Wie sie dies denn deute, wenn das Tier am Rande stehe, fragte ich nach,
ob sie dies als Opferhandlung interpretiere? Darauthin wurde sie sehr deutlich: »Nein,
nur die Menschen haben diesen hysterischen Begriff des Todes. Fiir die Tiere ist das ein
normaler Ablauf. [...] Wir gehen dann morgens hin, wir schiefRen das Tier, dann gibt es
einen Herzstich, dann wird es entblutet und abtransportiert« (I-3,11.3.2019). Ein erfahre-
ner Schlachter, seinerseits engagiertes Demeter-Mitglied meinte dazu: »Der Schlachthof

14.02.2026, 02:25:54.

301


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

ist eine unangenehme Umgebung fiir die Kuh, allein der Geruch von Blut ist auch véllig
anders, neu. Aber ich weif nicht, ob sie eine Ahnung davon haben, dass es sie auch tref-
fen konnte, das ist dann schon weit gedacht« (I-12, 5.6.2019). Ahnlich sieht das der Evo-
lutionsbiologe, Goetheanist und Anthroposoph Schad, der diese Einschitzung in Mensch
und Sdugetier vermittelt. Das Huftier weise zwar aufgrund seiner »gewaltigen Vitalitdt«
den Tod ab, als unaufgeregtes Genusstier mochte es sein Dasein nicht verlassen, aber wie
allen Tieren fehle ihm das Vorauswissen seines eigenen Todes (Schad 2012: 1086fT.).

Betreffend des Verlustempfindens der Herdenmitglieder sind unter Biodynami-
ker-innen unterschiedliche Mutmaflungen zu vernehmen: Von der einen Seite wurde
erliutert, Tiere witrden ein Verlustempfinden spiiren, nachdem ein ihnen nahestehen-
des Tier die Herde verlassen habe. Auf der anderen Seite wurde vermutet, Tiere wiirden
sich schnell an verinderte Konstellationen und den Abgang eines Familienmitgliedes
anpassen. Eine Schafhalterin fasste dies folgendermafien zusammen:

Fiir kurze Zeit bleibt danach noch eine Form von Astralitat beim Tier, aber nicht lange.
Auch die Herde passt sich schnell an. [..] Sie haben kein so ausgedehntes Zeit- und
Raumgefiihl. Sie leben mehr in der Unmittelbarkeit. Aber es kann schon passieren,
dass ein Mutterschaf mehr als zwei Tage nach ihrem Lamm ruft und traurig ist. (I-13
16.5.2019)

Trotzdem konne sich nach einer Schlachtung Unruhe in einer Herde ausbreiten und sich
iiber die Herde hinaus auf die Hofbewohner-innen iibertragen. Die Ursachen fiir diese
Art der Unrubhe sind in diesen Fillen fir die Hofarbeiter-innen nicht unbedingt nachzu-
vollziehen. Eine junge Landwirtin aus dem Schwarzwald schilderte einen Vorgang nach
einer Ochsenschlachtung, der sich kaum eine Woche vor dem Interview ereignet hatte.
Nach der Schlachtung hitten sie den Ochsenkopfvom Schlachthof wieder zu sich auf den
Hof gebracht und dessen Anwesenheit habe eine allgemeine Angespanntheit auf dem
Hof verursacht:

Der [Kopf] lag dann draufien vor dem Stall, aber nicht in Sichtweite der Kiihe. Aber
mittags schon haben wir ihn weggetragen, weil wir uns nicht sicher sein konnten, ob
die Kithe ihn wahrgenommen haben. Sie waren nimlich sehr unruhig und haben zwi-
schendurch auch Laute gemacht. [..] Da waren wir uns gar nicht sicher. Da safien wir
hierso und haben uns gefragt: Nehmen die das wahr? Riechen die das? Riechen die, um
welchen Ochsen es sich handelte? Oder riechen sie das Blut? Also da hatten wir wirk-
lich gerne in die Kopfe von unseren Tieren reingeguckt. Also es war auf jeden Fall so,
dass wir die Stimmung der Kithe wahrnahmen, und dass es uns unangenehm wurde
und wir den Kopf wegtragen mussten. (I-8, 8.5.2019)

Der Schlachtprozess wird aus Sicht der Biodynamiker-innen wie ein »liminaler Pro-
zess« (Turner 1967) dargestellt. Ein lebendiges Wesen wird zu »etwas anderemc, wie
es eine Befragte duflerte oder wie die Schafhalterin meint: »da kommt was anderes«.
Dennoch gab keine Person an, das Weiterleben oder Reinkarnationen beziiglich einer
Art Tierseele in Betracht zu ziehen. Reinkarnationsvorstellungen werden hingegen in
der anthroposophischen Weltanschauung fiir Menschen im Hinblick auf unterschied-
liche Aspekte thematisiert (vgl. Kapitel 7). Mehrfachinkarnierungen und der damit

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

verbundene Zwischenstopp in der geistigen Welt wird in der Anthroposophie als Teil des
menschlichen Schicksals gedacht, was ebenfalls auf die Sonderstellung des Menschen in
biodynamisch-anthroposophischen Kreisen verweist: Der Menschentod wird zuweilen
als schénster Moment des Lebens bezeichnet, da er es dem Menschen erlaube, eine
hohere Ebene zu erreichen — laut den anthroposophischen Veroffentlichungen wartet
ein »nachtodlicher Entwicklungsweg« (Karschuck 2018: 12).

Dariiber hinaus wurde geschildert, der Tod eines Tieres halte den Menschen zwar
dazu an, sich mit seiner eigenen Endlichkeit zu befassen, doch gehére der Tod zum Le-
ben dazu; es handele sich dabei um »einen notwendigen Kreislauf«, argumentierten die
Biodynamiker-innen mehrheitlich. Idealerweise sollte aus ihrer Sicht ein Tier erst ge-
schlachtet werden, wenn es die Méglichkeit hatte, ein wesensgemifRes Leben zu fithren*
und konsequenterweise sollte das Schlachten bestenfalls aus Stressvermeidungsgriin-
den auf dem eigenen Hof stattfinden. Ein Schweizer Landwirt schlug gar vor, um die
Tiertdtung noch sinnhafter zu gestalten, miisse man zusitzlich die Kund-innen einla-
den: Die Fleischkonsument-innen kénnten in dieser Konstellation die ambivalenten Ge-
fithle, die das Schlachten hervorbringen wiirde, selbst erleben. Er vermutete, die Konsu-
ment-innen wiirden feststellen, dass es einerseits kein traumatisierender Vorgang sei,
aber zugleich kein Geschehen, das einfach an den Beteiligten vorbeigehe (Feldbericht
5.6.2019).

Mehrheitlich sagen die Biodynamiker-innen tiberdies aus, die eigene Haltung witrde
sich in den Rindern spiegeln, weshalb es unabdingbar sei, selbst Ruhe zu bewahren. Wie
bereits fiir den alltiglichen Umgang angemerkt, wurde ebenso fiir den Schlachtkontext
hervorgehoben, wie entscheidend eine gelungene Interspezies-Kommunikation sei. Die
von mir befragten Biodynamiker-innen waren sich darin einig, die Besprechung iiber
seinen bevorstehenden Tod hitte positive Auswirkungen auf das betroffene Tier; diese
Mitteilung iiberbrachten sie dabei hiufig mental.

47  Das Ideal des Demeter-Landbaus, Haustiere wesensgemafd zu halten und ihnen ein moglichst
langes Leben zu erméglichen, ist tatsachlich haufig nicht einlsbar. Ein kritischer Punkt sind die
Bullenkalber: In der Milchviehwirtschaft besitzen sie keinen wirtschaftlichen Wert, weil sie als er-
wachsene Rinder keine Milch geben. Die Milchkuh muss allerdings im Schnitt einmal pro Jahr ge-
baren, um die Laktationsperiode aufrechtzuerhalten, andernfalls fillt kein Milchertrag zum Ver-
kauf an. In der Mutterkuhherde kann zudem nur eine begrenzte Anzahl an ménnlichen Tieren in
die Herdenstruktur integriert werden, weshalb die méannlichen Jungtiere zu Maststillen gebracht
oder als Bullenkalb geschlachtet werden. Bisher werden Demeter-Bullenkilber auf konventionel-
len Betrieben gemastet, da kaum Demeter-Mastbetriebe existieren. Dies hangt primar mit dem
Fleischpreis zusammen: Die Vergltung liegt bei 5 Euro/kg fir Demeter-Rinderfleisch, dies deckt
aber nicht einmal die Kosten, die fiir die Landwirt-innen anfallen, die im Schnitt bei 6 Euro/kg
liegen (vgl. Bihlen 2018/6: 32—33). In der Regel werden Kélber mit sechs Monaten geschlachtet
und erreichen damit nur 2 Prozent ihrer Lebenserwartung, die im Schnitt bei 25 Jahren liegt (vgl.
Kompatscher, Spannring, Sachringer 2017: 80). Ein rezenter Ansatz, um die Kélber betriebswirt-
schaftlich tragen zu kénnen, sind Patenschaften. Am Wannenhof im Allgdu hat ein Betrieb mit 33
Braunviehkiihen Rinderpatenschaften eingefiihrt, mit dem Ziel, die tierwohlorientierte, kuhge-
bundene Kilberaufzucht auf dem Hof finanziell zu unterstiitzen. Dabei kostet eine Patenschaft
120 Euro im Jahr (vgl. Olbrich-Majer 2020/4: 11). Seit Anfang 2021 versucht ebenfalls der Demeter-
Hof Waldeyer iiber Kuhpatenschaften die muttergebundene Kilberaufzucht zu implementieren
(vgl. Bader 2021/2: 11).

14.02.2026, 02:25:54.

303


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen
9.5.3 Exkurs: Jagen, téten, schlachten und Ekstase

Es ist scheinbar paradox, dass die grofite Sensibilitit fiir das Innenleben der Tiere kurz
vor threm Tod zum Ausdruck kommen soll. Gebete, »iibersinnlich« Gespriche mit dem
entsprechenden Tier oder dem Herdenwesen und Dankbarkeits- und Demutshaltungen
sind Vorgehensweisen und Einstellungen, die von den Landwirt-innen in den Todesstun-
den ihrer Tiere mobilisiert werden.

Historisch und anthropologisch betrachtet, ist das Hineinversetzen in das Tier, das
andere, um sein Verhalten zu antizipieren und seine Absichten zu erraten, jedoch eine
zentrale Jagd-Technik. Die Vorstellungskraft, die Imagination und das Hineinversetzen
in ein Gegeniiber sind Grundvoraussetzungen, um mit der Welt zu interagieren und die-
se Fahigkeiten haben sich fundamental im Umgang mit Tieren herausgebildet. Um Tie-
ren aufzuspiiren hat der Homo erectus als jagendes Wesen unter anderem ein itberaus
originelles Werkzeug entwickelt: die (imaginative) Empathie, die dazu verhilft, Verhal-
ten zu interpretieren und vorherzusagen. Imaginieren ist eine menschliche Disposition
zum Eintauchen in auch nichtmenschliche Seinsweisen. 90 Prozent der Menschheitsge-
schichte drehte sich um die Entwicklung und Verfeinerung von Jagdtechniken und ganz
entscheidend war hierbei die auflergewdhnliche Sensibilitit, die der Homo sapiens und
seine Vorfahren fiir andere Spezies herausgebildet haben (Stépanoff 2019: 42—45). Der
Ethnologe und Spezialist des sibirischen Schamanismus Stépanoff urteilt : »Limagina-
tion est au cceur de nos rapports aux animaux, elle est comme un organe sensoriel sup-
plémentaire nous permettant de nous relier aux mondes non humains« (Stépanoff 2019:
47).

Zeitgenossische Ethnografien bezeugen ebenso diese Fihigkeit der In-betweenness,
der Tiermimikry des Jigers wihrend der Jagd. Sowohl fir den afrikanischen und den
stidamerikanischen Kontinent als auch fir Sibirien wird beschrieben, welche Bedeutung
der Perspektivenanniherung an das tierische Gegeniiber zukommt — die Jagenden pro-
jizieren sich an die Stelle des Tieres und versuchen, die Welt so zu erleben, wie das Tier
sie erlebt (Liebenberg 1990; Willerslev 2007; Bellah 2021: 193).

Detailliert wird von Willerslev beschrieben, wie sich Jagende in ein liminales Dasein
zwischen Tier- und Menschsein begeben. In Sibirien beobachtete er einen erfahrenen Ji-
ger, der sich wie ein Elch bewegte, der Elchfell trug und eine Kopfbedeckung mit den cha-
rakteristischen abstehenden Ohren des zu jagenden Tieres; zusitzlich waren seine Skier
mitden Hiuten eines Elchs bespannt, um das Gehgeriusch des Tieres zu imitieren. Doch
gleichzeitig war unter seiner Kopfbedeckung sein menschliches Antlitz zu sehen - Au-
gen, Nase, Mund. Der Jiger hatte »liminal quality: he was not an elk, and yet he was also
not not an elk. He was occupying a strange place in between human and nonhuman iden-
tities« (Willerslev 2007: 1). Die sich vollziehenden Imaginationen wihrend der Jagd sind
dabei nichtimmer rein antizipierender Natur, sondern konnen an das heranreichen, was
zuvor in Kapitel 9.4. als »Metamorphose« beschrieben wurde: Die Jagenden erleben die
Elchkuh, die sich auf sie zubewegt, wie sie sich angeblich selbst wahrnimmt, als tan-
zende junge Mutter, die sie zu sich nach Hause einlddt. Die begabtesten Jiger-innen er-
kliren iiberdies, dass sie eine besonders intime Beziehung zu Master Spirits unterhalten
wiirden; sie wiirden sie in ihren Triumen treffen und von ihnen Informationen beziig-
lich der Jagd erhalten, sie wiirden sich gedanklich mit ihnen austauschen und anstehen-

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

des Jagdgliick verhandeln (vgl. Willerslev 2007: 109, 133). Nicht undhnlich ist dies bei den
Demeter-Landwirt-innen: Diejenigen Interviewten, die die Hof- und Weideschlachtung
praktizierten, unterhielten zugleich eine engere Beziehung zum Herdenwesen.

Dariiber hinaus scheint es zudem Parallelen zwischen der Dankbarkeits- und De-
mutshaltung der Hofschlachter-innen und Jiger-innen, die dies nicht als Sonntagshob-
by betreiben, zu geben. Im Dokumentarfilm Wild - Jiger und Sammler (2020) fragen seine
Kinder den Bauern und Jiger Andreas Kislin, warum er dem geschossenen Wild einen
Tannen-Strauch in den Mund legen wiirde. Das sei der »letzte Bissen« erklirt er, »die
Seele der Gimse geht jetzt in den Himmel. Und damit sie noch etwas zum Fressen hat,
bekommt sie das«. Wer Ehrfurcht vor den Gimsen und Hirschen habe, der mache dies,
erginzt der Vater. Die Kinder fragen darauthin, was denn Ehrfurcht sei und Kislin ant-
wortet, das heifde »nicht einfach nur zu schiefRen«, denn »Ehrfurcht heiflt eigentlich,
man ist anstindig«.*® Anstindig-Sein, Verantwortung fiir den Tier-Tod iibernehmen,
nicht willkiirlich Tiere téten (oder die Tiertétung vor sich selbst legitimieren zu wollen) —
diese Motive scheinen Jiger-innen und Landwirt-innen, die die Hofschlachtung voran-
bringen wollen, zu teilen.

In der Jagdtitigkeit suchte der Philosoph, Tierarzt und ehemalige Jiger Charles Fos-
ter ebenso die Verbindung zu nichtmenschlichen Wesen; er war getrieben von »a desire
for an intimate connection with the natural world, and for self-knowledge« (Foster 2021:
472). Als Jager konne er der Interconnectedness zwischen Mensch und Tier nahekommen,
wie keine Buchlektiire, aber auch keine Ferngliser es ihm erlauben wiirden, urteilt er.
Um vor allem andere Siugetiere und Végel zu verstehen, wollte er ihnen nachspiiren,
involved sein in deren Leben und im Todesmoment des Tieres spiiren, was es heifde, ein
Lebewesen zu sein.*

Ineine dhnliche Richtung deuten die Ausfithrungen der Schweizer Jigerin und Wild -
hiiterin des Kantons Graubiinden Pirmina Caminada in einer Sprachaufnahme des Al-
pinen Museum Bern.*® Die erfahrene Jigerin erliutert dort: »Wenn Du den ganzen Tag
ruhig sitzt, nur als Beobachterin da bist, dann hast Du Zugang zu einer anderen Welt«.
Es sei »faszinierend zu sehen, wie auch bei sehr sachlich denkenden Menschen andere
Seiten hervorkommen, die iiber die Magie oder ein unerklirliches Phinomen redenc.
Manche wiirden sich an die Sagenwelt anlehnen und beispielsweise von einem Fuchs er-
zahlen, der sich in eine Hexe verwandele, um zu schildern, dass es ihnen so vorkomme,
dassihnen»nicht mehr eine Tierart, sondern ein Wesen« begegne. Diese Begegnung »be-
rithre einen auf andere Weise, in anderen Bereichen des Herzensc, so die Wildhiiterin.

Was hier anekdotisch beschrieben wird, lisst sich bei Ortega y Gasset philosophisch
verarbeitet wiederfinden: Der spanische Philosoph spricht von der Jagd als Ecstasy — die
Jagd fithre zu einer numinosen Verstrickung von menschlichen und nichtmenschlichen

48  Andieser Stelle sei dem Regisseur Mario Theus gedankt, der mir das Transkript des Dokumentar-
films zugeschickt hat.

49  Fosterjagte zum Zeitpunt der Erstellung der vorliegenden Arbeit selbst nicht mehr, denn »blood
is heavy stuff. It does unpredictable things to humans«, und er erachtete die Jagd nicht mehr als
Selbsterkenntnisweg (Foster 2021: 480).

50 Vom 26. August 2021 bis 2. Januar 2022 fand dort dies Ausstellung Auf Pirsch. Vom Handwerk der
Jagd statt. Die Kuratorin Barbara Keller hat mir das Transkript der Tonaufnahme zugeschickt. hr
sei an dieser Stelle gedankt.

14.02.2026, 02:25:54.

305


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Lebewesen. Der Jagende »steht aufler sich«, worauf das griechische Wort ékstasis ver-
weist; seine Sinne seien geschirft und ginzlich gegenwartsbezogen (Ortega y Gasset
1972:111). Wer jagt, steigt demnach aus seinem alltiglichen Dasein aus und fiihlt sich als
vollwertiger Teilnehmer am Leben des Waldes, wo es zur Begegnung von Beutegreifer
und Beutetier kommt.

Allerdings wire es voreilig, diese Sichtweise auf jegliche Jiger-innen, also auch
auf zeitgendssische Freizeitjiger-innen zu tibertragen, worauf Foster verweist: Wer
hat noch keine Nachrichten iiber betrunkene Jiger-innen gelesen, die sonntags aus
Versehen Hunde von Spazierginger-innenn abgeschossen hitten? Dennoch wirft die
Jagd-Anthropologie und -Geschichte die Frage auf, ob sich in der persistierenden Be-
schiftigung mit der Tier-Perspektive und dem Versuch, mit den Herdenwesen Kontakt
aufzunehmen, nicht auch Werkzeuge der Mensch-Tier-Kommunikation offenbaren.

9.5.4 Industrialisierungssymbol Schlachtbetrieb

Die vorliegende Arbeit hat in vorherigen Kapiteln bereits dargestellt, inwiefern die
Demeter-Landwirtschaft wirtschaftliche, soziale und weltanschauliche Gegenangebote
zu einer sich im 20. Jahrhundert etablierenden Landwirtschaft entwickelt hat. Die
vorangehenden Seiten dieses Kapitels haben veranschaulicht, welches Verstindnis vom
(Nutz-)Tier der Anthroposophie und Biodynamik zugrunde liegt und welche Anna-
herungs-, Beobachtungs- und Kommunikationstechniken sie fordert. Legt man den
Fokus auf die Schlachtungsalternativen, Schlachtideale und Debatten iiber den Tiertod,
die derzeit innerhalb des Demeter-Milieus gefithrt werden, lisst sich einmal mehr
herausarbeiten, wofiir die Demeter-Landwirtschaft stehen will: Die biodynamische
Landwirtschaft hilt partiell ein Gegenangebot zur Massenschlachtung und Grof3-
schlachtbetrieben bereit, wie sie sich unter den soziodkonomischen Bedingungen der
modernen Industrialisierung durchgesetzt haben. In der Ablehnung der industriellen
und technologieaffinen GrofRschlachtwerke sowie der Betonung von Ich-Du-Bezie-
hungen auch bei Schlachtvorgingen kristallisiert sich das biodynamsich unterfiitterte
Selbstbild und die Herangehensweise der Praktiker-innen heraus.

Eine Reihe von sozialwissenschaftlichen Studien und philosophischen Abhandlun-
gen haben sich in den letzten Jahrzehnten mit Berufskontexten beschiftigt, in denen mit
Tieren gearbeitet wird. Als ein Merkmal lisst sich festhalten, dass Verrichtungen im Zu-
sammenhang mit Tieren hiufig als »schmutzige Arbeit« bewertet werden, wie die Sozi-
alwissenschaftler Clinton Sanders und Arnold Arluke betonen. Denn oftmals bestehe die
Arbeit darin, mit tabuisierten Substanzen wie Blut, Exkrementen, Urin, Innereien oder
Krankheiten umzugehen, diese zu beseitigen, zu beobachten oder zu dokumentieren.
Besonders in Forschungssituationen und im Schlachthof sei dies der Fall; die Schlacht-
hofarbeit werde ferner von Angestellten iiberwiegend als entwiirdigend empfunden und
sei mit einer Reihe von belastenden Gefithlen verbunden wie Wut, Aggressivitit, Trauer
und Ekel (vgl. Arluke, Sanders, 1996: 24f.). Diese Orte wurden zunichst vor allem von
Investigativjournalisten beschrieben (eines der bekanntesten Werke ist wohl das 1906
publizierte The Jungle von Upton Sinclair), aber auch Max Weber duflerte sich iiber die
Zustinde in der amerikanischen Fleischindustrie:

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Uberall fillt die gewaltige Intensitit der Arbeit auf: Am meisten in den Stock yards mit
ihrem >0Ozean von Blut¢, wo taglich mehrere tausend Rinder und Schweine geschlach-
tet werden. Von dem Moment an, wo das Rind ahnungslos den Schlachtraum betritt,
vom Hammer getroffen zusammenstiirzt, dann alsbald von einer eisernen Klammer
gepackt, in die Hohe gerissen wird und seine Wanderung antritt, geht es unaufhaltsam
weiter, an immer neuen Arbeitern voriiber, die es ausweiden, abziehen usw., immer
aber,im Tempo der Arbeit, an die Maschine gebundensind, die esan ihnen vorbeizieht.
Man sieht ganz unglaubliche Arbeitsleistungen in dieser Atmosphare von Qualm, Kot,
Blut und Fellen, in der ich mit einem boy, der mich gegen % Dollar fiihrte, herumbal-
anzierte, um nicht im Dreck zu ersaufen — und wo man das Schwein von der Kofe bis
zur Wurst und Konservenbiichse verfolgt. (Max Weber in Marianne Weber 1984: 299f.)

Die Ethnologin Noélie Vialles hat eruiert, wie Schlachter-innen ihren Beruf erleben. Sie
beschreibt ein steriles Umfeld, in dem Arbeiter-innen mit schweren und potenziell ge-
fahrlichen Apparaten hantieren sowie repetitive Handlungen durchfiithren. Vialles hat
die Abliufe von etwa 30 Schlachthdusern in Frankreich ethnologisch erforscht und fest-
gestellt, ein zentrales Anliegen der Schlachthiuser sei es, ein Produkt auf den Markt zu
bringen, das es den Kiufer-innen ermdgliche, den Vorgang zu vergessen, der vor dem
Konsum des Produktes unabdingbar ist — nimlich die Tétung eines Lebewesens. Die
Form des Fleisches verberge jede Referenz auf tierisches Leben, — die Wurstform ver-
weise keineswegs auf einen tierischen Ursprung (vgl. Vialles 1995: 336; auch King 2017:
4).

Uberdies wiirde innerhalb des Schlachthofes versucht, die eigentliche Tétung durch
raumliche Abgrenzungen unsichtbar zu gestalten. Institutionell wird zwar mit Sicher-
heits- und Hygienegriinden argumentiert, Vialles zufolge soll aber der Eindruck entste-
hen, dass nur lebendige Tiere und verarbeitetes Fleisch im Schlachthaus vorhanden sind
— der eigentliche Tétungsvollzug soll verschleiert werden. Dennoch sind zumeist mehre-
re Personen in einem industriellen Schlachtkontext mit der Tiert6tung befasst, und um
sich vom lebendigen Wesen zu distanzieren, versuchten die Angestellten, eine objekti-
vierende Sprache anzuwenden und die direkte Bezeichnung des zu tétenden Tieres zu
vermeiden (vgl. Vialles 1995: 340—342).

Wie in den meisten FlieRbandfabriken sei das Verhiltnis unter den Mitarbeiten-
den® distanziert, hilt die akademische Literatur fest: Oftmals wiirden die Kolleg-innen
nicht einmal ihre Vornamen untereinander kennen, und bedingt durch den Lirm sei
Austausch auch kaum méglich (vgl. Thompson 1983: 222, 233). Dass die industrielle
Schlachtung psychische Folgen fiir die dort Arbeitenden haben kann, wurde zudem in
einem Interview mit dem Aargauer Metzger’> Miiller erliutert. Miiller erzihlt darin

51 Neben den Schlachter-innen arbeiten noch Manager-innen, Fleischinspekteur-innen und andere
Flieftbandarbeiter-innen in den Schlachtbetrieben. Der Soziologe Thompson beschreibt, wie die
Arbeiter-innen durch Witze versuchen wiirden, mit den Gefahren und der kérperlich anstrengen-
den Arbeitumzugehen sowie der Monotonie der FlieRbandprozesse durch Tagtraumereien zuent-
fliehen (vgl. Thompson 1983: 233).

52 Im Zeitraum des Verfassens der vorliegenden Arbeit wird im deutschsprachigen Raum eine sozio-
logische Studie tber Schlachter-innen durchgefiihrt, allerdings lag bis zum Abschluss der Arbeit
lediglich ein taz-Interview vor, das vorlaufige Ergebnisse bespricht. Ein Verdienst der Erhebungen
des Soziologen Sebastian wird sein, dass er den Umgang der Schlachter-innen mit der Stigmati-

14.02.2026, 02:25:54.

307


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

von der Zeit, als er noch im Schlachthof arbeitete. Er berichtet von Kolleg-innenen,
die abends nicht mehr einschlafen konnten oder sich »volllaufen lassen«. Viele Kol-
leg-innenen hitten ein Alkoholproblem entwickelt, da in Grof3betrieben am Fliefsband
gearbeitet werde: »[..] ich war acht Stunden lang hochkonzentriert und habe nur ge-
leistet. Abends ging ich nach Hause und konnte gar nicht mehr runterkommen, weil
ich noch voller Adrenalin war. Wer so sein Feierabendbier trinkt, macht dann mit dieser
Einstellung weiter« (Oppeck 2019: 17).

Zwei weitere in der Literatur erwihnte Charakteristika dieses Berufsmilieus sind
zum einen die prekiren Arbeitsbedingungen und zum anderen die Minnlichkeitsideale,
die an Dirty Work (McCabe, Hamilton 2015: 95) gekoppelt sind. In der Regel konnten im
20. Jahrhundert die Schlachthiuser ihre Arbeiter durch hohe Lohne an ihren Betrieb
binden; dies dnderte sich mit der Zeit und Schlachthiuser beschiftigen unterdessen
vermehrt Migrant-innen®?, die unter prekiren Bedingungen angestellt und zuneh-
mend iiber Zeitarbeitsfirmen vermittelt werden. Andere Studien betonen, dass der
Schlachthof ein Ort sei, an dem Minnlichkeit und physische Kraft zelebriert wiirden
(vgl. Ackroyd, Crowdy 1990: 8), was gelegentlich dazu fithre, dass »saubere« Arbeit, wie
das Fleischverpacken, von den Mannern abschitzig als Frauenarbeit abgetan werde (vgl.
McCabe, Hamilton 2015: 106).

Gesamtgesellschaftlich lisst sich vor allem an der riumlichen Verortung der
Schlachthofe die mentale Verdringung des Totungsvorgangs ablesen: Die meisten
befinden sich seit dem beginnenden 19. Jahrhundert auflerhalb der Stidte. Der Ethik-
philosoph Jean-Claude Wolf schreibt, die moderne Gesellschaft schone sich vor dem
Anblick und dem Erleben von Leiden und Sterben; Tod und Leiden wiirde in abgeschie-
dene Aufienriume verlagert:

Das AnstoRige wird exterritorialisiert. Wir leben in einer bemerkenswerten Zerrissen-
heit, die sich in vielen Bereichen abzeichnet: Verabscheute Dinge und Handlungen
werden dem Blick der Offentlichkeit entzogen und im Verborgenen verwaltet. In der
Psychiatrie, im Strafvollzug und in der Massentierhaltung findet eine Exilierung und
administrative Biirokratisierung von Vorgingen statt, deren Anblick wir nicht ertra-
gen, obwohl wir auf ihre Vorteile nicht verzichten wollen. Damit werden nicht die Exi-
lierten — das heifst zum Beispiel die in den Versuchslaboren und Tierfabriken vegetie-
renden und in Schlachthiusern getdteten Tiere — geschont, sondern die zarten Gefiih-
le der Normalverbraucher. Unter solchen Bedingungen ist der bloRe Appell an Cefiihle
wirkungslos! (Wolf1992: 21)

sierung ihrer Arbeit dokumentiert und analysiert. Er unterscheidet zwischen aktiven und reakti-
ven Umgangsweisen: Aktiv sei, wenn man gegen die Deutung argumentiere, die Schlachtarbeit
sei Tierquilerei und dem entgegensetzt, man sei ein tierlieber Mensch, der seine Arbeit ordent-
lich mache —also eine entgegengesetzte Deutung zum Blick der Tierschiitzer-innen in den 6ffent-
lichen Diskurs einzubringen versucht. Reaktiv sei, wenn Schlachter-innen ihren Beruf nicht gleich
erwdhnten, sondern zunachst Fremden gegeniiber mitteilten, man arbeite in der Lebensmittelin-
dustrie (vgl. Spandick; Sebastian 2020: 24).

53  Wobei bereits fiir die ersten US-amerikanischen industriellen Schlachtbetriebe eine ethnische
Hierarchie zu vermerken ist, in der deutsche Metzger oben rangierten, Osteuropier unter ihnen
arbeiteten und Schwarze, die am schlechtesten bezahlten Jobs bekamen (vgl. Uekotter 2020: 267).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Timothy Pachirat spricht angesichts der mehrfachen Verdringung, die sich um die
Schlachthausrealitit herum etabliert hat, von einem Ort, der kein Ort sei. Riumlich
und physisch sei er durch Mauern abgeschirmt und die dort verrichtete Totung werde
in der Mehrheit von ohnehin Ausgegrenzten erledigt (vgl. Pachirat 2011: 3f.). Es sei
zugleich ein Ort, an dem deutlich werde, dass die allgemeinen Vorstellungen von Bil-
dungschancen und Staatszugehorigkeit verraten wiirden, wenn es darum gehe, wer
schmutzige, gefihrliche und gewalttitige Arbeiten verrichten miisse (vgl. Pachirat 2011:
9). Uberdies sehe er im Schlachthof eine Charakteristik der Industrialisierung realisiert:
Verschleiert und aufer Sichtweite werde das Abstof3ende gehalten, das, was mit Fort-
schritt und Zivilisation nicht in Einklang gebracht werden kénne. Zugleich handele es
sich um einen Ort, an dem Kontrolle und Aufsicht allgegenwirtig seien. Vordergriindig
werde mit Hygiene- und Sicherheitsmafinahmen argumentiert, wohl aber versuche
die Schlachtinstitution iiber diesen Weg, Informationen nach aulen zu unterbinden.
Arbeitnehmer-innen wiitrden dazu angehalten, kein Bildmaterial weiterzuleiten und
eine ausgefeilte Gesetzgebung ahnde Bild-Aufnahmen mit hohen Geldstrafen: Kontrolle
und Verschleierungsprozeduren gehen Pachirat zufolge im Schlachthaus Hand in Hand
(vgl. Pachirat 2011: 8, 236).

Dass Grof3schlachthofe nicht lediglich die Tiertotung auflerhalb der Sichtweite der
Gesamtgesellschaft halten, sondern sogar gegen Gesetzgebungen demokratischer Ge-
sellschaften verstofRen, wurde insbesondere wihrend der Covidi9-Pandemie deutlich.
Im April 2020 verbreitete sich die Krankheit Covid-19 in einem Fleischwarenwerk in Bir-
kenfeld im Enzkreis (Baden-Wiirttemberg), Mitte Mai in einem Schlachthof in Coesfeld
und in Oer-Erkenschwick (Nordrhein-Westfalen) sowie in Bad Bramstedt (Schleswig-
Holstein). Einen Monat spiter, am 21. Juni, erregte die Nachricht von mindestens 1.000
infizierten Mitarbeitenden von insgesamt 6.500 Angestellten auf einem Schlachthof von
Ténnies in der Nihe von Giitersloh (Nordrhein-Westfalen) Aufsehen (Felschen 2020).*

Fir den Pfarrer Kossen, der sich seit Jahren fur witrdigere Arbeitsbedingungen der
Schlachtwerk-Beschiftigten einsetzt, gibt es mehrere Griinde, weshalb sich die Krank-
heit dort nahezu ungebremst ausbreitete: Die Arbeitsbedingungen seien schlecht, weil
die meisten Angestellten nicht direkt itber die Schlachthofe, sondern iiber Personal-
dienstleister angestellt wiirden. Einige arbeiteten bis zu 60 Stunden die Woche und
Leiharbeiter-innen aus dem Ausland seien hiufig in Sammelunterkiinften unterge-
bracht, deren (Hygiene-) Standards von den zustindigen Behdrden nicht itberpriift
wiirden. Eine Barriere seien sicherlich auch die Sprachkenntnisse, und es sei nicht klar,
ob Leiharbeiter-innen aus dem Ausland ausreichend iiber die Corona-Vorschriften und
ihre Arbeitsrechte aufgeklirt wurden (vgl. Husmann, Kossen 2020).

54  Der Spiegel titelte am 26 Juni 2020 »Tatort Tonnies«. Keiner habe es wie der Fleischbaron Clemens
Tonnies verstanden, sowohl aus Mensch als auch aus Tier alles herauszuholen und Lebewesen in
Industrieware zu verwandeln, urteilten die Reporter-innen (Becker, Dahlkamp 2020: 10f.). Die Fir-
ma, die in 82 Linder exportiert und in GroRbritannien, Russland und Danemark Fabrikstandorte
besitzt, zahlte zum Entstehungszeitpunkt der vorliegenden Arbeit insgesamt 16.500 Mitarbeiten-
de. Den Rationalisierungsprozess, den Tonnies vornahm, berechneten die Spiegel-Autoren folgen-
dermafien: Fir die zehn Tiere, die sein Vater als Schlachtmeister in der Woche schlachtete, brau-
che der Sohn Clemens knapp eine halbe Minute. Das seien 30.000 Tiere pro Tag (Becker, Dahlkamp
2020:12f).

14.02.2026, 02:25:54.

309


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Dem deutschen Demeter-Verband ist bekannt, dass Schlachtbetriebe keineswegs
optimale Vertrags- und Arbeitsbedingungen bereithalten und fordert deshalb Demeter-
Kund-innen im Demeter-Journal (2020/48) auf, sich hinter die Forderung der »Inves-
titionsforderung fiir regionale Schlachthofe, Hofschlachthéfe oder mobile Schlacht-
anlagen« zu stellen und ruft dazu auf, kleine und mittelstindische Schlachtereien zu
unterstiitzen.* In seinen Leitlinien zur Schlachtung hilt der Verband demgemif fest,
die Landwirt-innen sollen bei ihren Kooperationen sicherstellen, dass nicht »nur ein
wiirdiger Umgang mit den Tieren, sondern auch ein wiirdiger Umgang mit Mitarbei-
tern« zur Grundlage der Schlachthofauswahl gemacht wird. Und weiter: »Es ist mit
dem Schlachthof zu kliren, dass es sich um festangestellte Mitarbeiter und nicht iiber
Werksvertrige Beschiftigte handelt. Auch sollte Leiharbeit, um Arbeitsspitzen z. B. im
Weihnachtsgeschift abzufangen, nicht mehr als 10 bis 15 Prozent der Jahresarbeitszeit-
stunden ibersteigen« (Demeter e.V. 2020a: 4).

Der Philosoph Fahim Amir sieht das Aufkommen der Schlachthiuser in gréfRere
sozioSkonomische und historische Entwicklungen eingebettet. Er konstatiert eine Ver-
bindung zwischen kapitalistisch-urbanen Verhiltnissen und der Massentierhaltung:
Die 6konomische Basis fiir die Errichtung der ersten Hochhiuser in Chicago stamme
aus dem Umsatz der Schlachthoéfe, denn das Elend der Massentierhaltung und der Gla-
mour der urbanen Viertel seien zwei voneinander abhingige Entwicklungen. Profitabel
sei die Fleischindustrie Chicagos dabei vor allem durch die restlose Verwertung von
Abfall geworden, erliutert Amir: Tierische Uberreste wurden zu Klebstoff, Schmalz,
Kerzen und Biirsten umgearbeitet®® (vgl. Amir 2018: 34, 43). Zu Beginn wurde dabei
Chicagos Schlachtindustrie als ein Wunder industrieller Produktion gefeiert und Welt-
austellungsbesucher-innen aus aller Welt im Jahr 1893 als zu besichtigendes Spektakel
geboten (Wade 1987: xiv, 370). Eine weitere Korrelation bestehe zwischen dem zum Sym-
bol des Kapitalismus mutierten FlieRband, das in den Schlachthofen seinen Ursprung
gehabt habe. Da die Tiere ihre korperliche und subjektive Resistenz den Schlachtim-
perativen entgegenstellten, befestigten die Betreiber eines Schlachthofes im Jahr 1870
in Cincinnati erstmals eine bewegliche Schiene an der Decke, die den Willen und die
Handlungsmacht der Tiere brechen sollte; diese Schiene beférderte die Schweine durch
den gesamten Schlachtprozess. Der Automobilhersteller Ford selbst habe sich durch
Schlachtwerke fiir die Erfindung automatisierter Produktionsanlagen inspirieren las-
sen (vgl. Amir 2018: 44—48). Fiir Amir wird anhand der Ereignisse in Schlachthéfen
die Kehrseite des Industriekapitalismus, sein gewalttitiges Ausmaf3, sichtbar — in der
Fleischindustrie, die auf maximale Leistung ausgerichtet sei, wiirden ethische Fragen
mit dem Verweis auf Kosten ausgeblendet.

Die Vorginge im Schlachthaus belegen ein weiteres Mal, dass Tierbeziehungen und
-zuschreibungen besonders durch den Kontext der Begegnung zwischen Menschen und

55 DemeterelV.,, [138].

56  Dersogenannte American Way of Meat setzte sich in Europa zeitversetzt durch, da bis in das frithe
20. Jahrhundert die Schlachthéfe von den Stadtverwaltungen geleitet wurden und damit stren-
gen Richtlinien unterlagen. Nach dem Zweiten Weltkrieg veranderte sich auch die europiische
Sichtweise; in den 1980er Jahren avancierte das amerikanische Leitbild wihrend der neoliberalen
Deregulierungswelle zum Standard (vgl. Uekotter 2020: 268, 275).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Tieren geprigt werden. Der Schlachthof, und besonders der industrielle, verleitet durch
seine Dispositive (Riumlichkeiten, Sprache, Produktionsdruck, Apparaturen) dazu, Tie-
ren Eigenempfinden abzusprechen, und wirkt zugleich entmenschlichend auf die Grof3-
schlachthof-Mitarbeitenden.”” Im Schlachthof werden Tiere zu verdinglichten Wesen
und im Vergleich zu der verdinglichenden Instanz als das minderwertige und zu ver-
waltende »andere« eingestuft (vgl. Mittherich 2005).

Im ersten Teil dieser Arbeit wurde untersucht, inwieweit sich die biologisch-dyna-
mische Landwirtschaft in Opposition zur konventionellen Landwirtschaft etabliert hat,
die sich wihrend des 20. Jahrhunderts sozial zunehmend ausdifferenzierte, den Tier-
bestand vergrofierte und, damit einhergehend, die industriellen Schlacht- und Fleisch-
verarbeitungsprozesse hervorgebracht hat. Wihrend zu einigen Entwicklungen im kon-
ventionellen Landbau bereits im 20. Jahrhundert Gegenmodelle umgesetzt wurden, bil-
den sich seit der Jahrtausendwende vermehrt Tierwohlinitiativen heraus, unter ande-
rem im Bereich der Schlachtung. Derzeit unterstiitzt der Demeter-Verband Hof- und
Weidetdtungsinitiativen und eine biodynamische Binnendiskussion iiber die Bedeutung
des Tiertodes findet statt. Zwar wird die Hof- und Weideschlachtung im Demeter-Mi-
lieu eher marginal praktiziert — aus finanziellen, hygienischen, juristischen und ausbil-
dungstechnischen Griinden — und nicht alle Landwirt-innen nehmen Abschied von ihren
Tieren oder begleiten sie zum Schlachtbetrieb. Die dargelegten Tendenzen veranschauli-
chen dennoch, dass einige Biodynamiker-innen beziiglich der Tierschlachtung neue Pro-
zesse und politische Stofdrichtungen férdern sowie bestimmte Sensibilititen begiinsti-
gen, die in anderen Landwirtschaftsmilieus nicht in gleichem Ausmaf anzutreffen sind.
Wihrend in industriell gefithrten Schlachtwerken Tiere zu Objekten degradiert werden,
versuchen einige Biodynamiker-innen auch in der Todesstunde des Tieres ein Subjekt in
ihm zu sehen.

Schliefilich verdeutlicht der doppelte Anspruch, zu Hoftieren eine Beziehung auf-
zubauen und sie als Nahrungsmittel zu halten, die Ambiguitat des biologisch-dynami-
schen Landbaus, seiner Arbeitsprozesse sowie seiner Vorstellungen gegeniiber Tieren:
Wahrend sich die modernen Ballungsgebiete von einer direkten Abhingigkeit zu »Niitz-
lingen« geldst und die Tierbeziehungen der dort Wohnhaften nahezu in eine Polaritit
von»Stérling«und »Hitschling« aufgespaltet haben, leben Demeter-Landwirt-innen mit
der Ambivalenz, zugleich eine emotionale Beziehung zu Rindern, Schweinen oder Gin-
sen aufzubauen und trotzdem ihren Nahrungsmittelstatus zu affirmieren — emotionale
und zweckdienliche Logiken kénnen sich hier tiberlappen (vgl. Kaeser 2015: 57; Kynast
2016: 133f.). Wihrend in der Spitmoderne die Tendenz zur einseitigen Betrachtung von
Tieren befordert wurde, nimlich als zu verwohnendes Familienmitglied oder auszubeu-
tendes Masttier, tendiert die Demeter-Landwirtschaft mit der Kultivierung einer auch in

57 DerOkologe Kellert verweist darauf, dass Menschen, die im Alltag mit Tieren arbeiten wiirden und
deren finanzielle Existenz davon abhinge, eine (iberwiegend negative Einstellung gegeniiber Tie-
ren pflegten. Dies gelte besonders fiir Schlachtereien, wo es zu gewalttatigen Interaktionen kom-
men konne. Ob diese Einstellung Personen dazu fiihre, einen solchen Beruf auszuiiben, oder ob
dieser Beruf ein pejoratives Verhiltnis zu Tieren hervorbringe, lasst er dabei offen. Seine Umfra-
gen ergaben, dass Menschen mit einem Sekundarabschluss, Umweltaktivist-innen und tendenzi-
ell Menschen unter 35 Jahren, deren Lebensunterhalt nicht von Tieren abhédngt, demgegeniiber
ein positiveres Tierbild pflegen wiirden (vgl. Kellert 1984:187).

14.02.2026, 02:25:54.

Ml


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

vorindustriellen Zeiten iiblichen Dialektik: Der Pflege von Beziehungen zu Lebewesen,
die man jedoch nicht uneigenniitzig hilt.

9.6 Die Demeter-Tierhaltung und die akademische Wissenschaft

9.6.1 Punktuell porése Grenzen zwischen der Tierverhaltensforschung
und der biodynamischen Bewegung

Zwar werden innerhalb der biodynamischen Bewegung auf mehreren Ebenen eigene
Erfahrungswerte generiert und kommuniziert, trotzdem integriert die Biodynamik
teilweise akademisch-forscherische Belange und steht diesen nicht immer prinzipiell
entgegen (vgl. Kapitel 8). Sie etabliert — sofern finanziell und institutionell moglich -
vielmehr eine flieflende Grenze zwischen biodynamisch informierter Tier-Mensch-In-
teraktion und wissenschaftlich-akademischen Forschungsmethoden. Wihrend Pripa-
rate-Forscher-innen jedoch aktuell anthroposophische Methoden anwenden méchten,
um naturwissenschaftliche Resultate zu »vervollstindigenc, ist ein solcher VorstoR in
der Nutztierethologie nicht festzustellen.

Eine solche Bemithung lasst sich beispielsweise im Zusammenhang mit der Erkun-
dung von Stressreaktionen bei Rindern vor Schlachtvorgingen konstatieren. Zunichst
wurde innerhalb einer Masterarbeit und daran ankniipfend in einem Dissertationspro-
jekt an der ETH-Ziirich von Johanna Probst® untersucht, wie Stress vor dem Schlacht-
vorgang gemindert werden kann, und in dessen Rahmen ein Konzept entwickelt, erprobt
und untersucht, das sich an der Stresslinderung bei zu schlachtenden Tieren ausrichtet
(vgl. Probst, Spengler 2009: 44; Probst 2013). Die Untersuchungen von Probst beruhen
dabei auf naturwissenschaftlichen Verfahren, allerdings bearbeitet das Studiendesign
Fragen, die sich vor allem an Zielen und Vorgaben von Tierwohlstandards orientieren,
die primir von der Biodynamik angestrebt werden, wenngleich die stressfreie Schlach-
tung auch allgemein fiir im landwirtschaftlichen Bereich Tatige von Interesse sein kann.
Es handelt sich hierbei also nicht wie bei der Priparate-Forschung um eine Epistemic
Bubble (vgl. Kapitel 8.6.). Die Studienteilnehmer-innen in Probsts Arbeit behandelten ih-
re Rinder vor der Schlachtung mit zwei Massagemethoden (der TTEAM-Methode und
dem Tellington-TTouch-Verfahren). Fir die Studie wurden diese Massageeinheiten fiinf
Wochen lang vor der Schlachtung einmal pro Woche von der gleichen Person insgesamt
wihrend 40 Minuten pro Rind durchgefithrt. Zwei Tage vor dem Schlachttermin und vor
Beginn der Massagen wurde das Mensch-Rind-Verhaltnis erfasst: Es wurde dokumen-
tiert, ob sich das Tier bei einer Frontalanniherung mit ausgestrecktem Arm von einer
ihr unbekannten Person berithren lief oder ob es ausweichen wollte. Eine zusitzliche
Erhebung des Tierverhaltens erfolgte auf dem Schlachthof, und zudem wurde das Blut-
plasma auf die Gehalte der stressanzeigenden Parameter Cortisol, Glukose und Laktat
untersucht sowie weitere Erhebungen zur Fleischkonsistenz durchgefiihrt. Im Vergleich

58  Probst arbeitete zum Zeitpunkt der Fertigstellung der vorliegenden Arbeit als »Projektleiterin
Tierhaltung« fiir den Schweizer Demeter-Verband (Stand Oktober 2020, vgl. Schweizerischer De-
meter-Verband, [139]).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

zur Kontrollgruppe seien die behandelten Tiere stressresistenter, die Glukose und Lak-
tatwerte besser und der Garverlust des Fleisches geringer gewesen (Probst, Spengler-
Neff 2009: 45f.). Diese Studie, die im Rahmen der Tierverhaltens- und Nahrungsquali-
titsforschung durchgefithrt wurde, legt dar, dass zumindest experimentell Forschende,
die mit der Biodynamik vertraut sind, nicht ganzlich in Opposition zur akademischen
Wissenschaft stehen, sondern teilweise deren Modelle anwenden und Teil dieses Wis-
senschaftsmilieus sind. In diesem konkreten Fall wurden wissenschaftliche Methoden
zur Beantwortung von Fragestellungen appliziert, die die biologische Landwirtschaft
allgemein und zugleich den Demeter-Landbau beschiftigen. Die Fragen sind demnach
nicht ginzlich wertneutral, sondern an einen Werteiiberbau gebunden, der Tiere dezi-
diert als Subjekte anerkennt, denen unter Umstinden Angst widerfahren kann. Anders
als in der im akademischen Kontext durchgefithrten Priparate-Forschung zunehmend
iiblich wurden hierbei keine anthroposophischen Methoden angewendet.

Ein weiteres Beispiel ist eine Studie zur Eutergesundheit bei Milchtieren, an de-
nen die Demeter nahestehende Nutztier-Wissenschaftlerin Silvia Ivemeyer an der
Universitit Kassel mitgewirkt hat, und deren Studienergebnisse im Journal der Ame-
rican Dairy Science Association publiziert wurden (Ivemeyer, Knierim 2011: 5890f.). Die
Wissenschaftlerin verfuhr — wie Probst — mit quantitativen (beispielsweise Messung
der Cortisol-Werte zur Dokumentation des Stresslevels) sowie qualitativen Methoden
(Interviews und teilnehmende Beobachtung)®. Die Nihe zu Demeter kommt hierbei
vorranging in der Kooperation mit den Betrieben fiir die Studie zum Vorschein: 9 der 25
der teilnehmenden Betriebe waren Demeter-Betriebe, was jedoch nicht in der Studie,
sondern in der Zeitschrift Lebendige Erde erliutert wird (vgl. Ivemeyer 2018/6: 38—41).
Damit verdeutlicht auch diese Studie, dass permeable Grenzen zwischen etablierten
akademischen Forschungszweigen und dem Demeter-Milieu bestehen.

Die Fragestellungen, die in diesem Rahmen erarbeitet wurden, sind jedoch partiell
von einem anthroposophischen Hintergrund beeinflusst, denn ein Ausgangspunkt ist
fiir diese Forscherinnen etwa die Empfindungsfihigkeit der untersuchten Lebewesen.
Vor allem Spengler kniipft an die anthroposophischen Binnendiskussion an, wie Tiere
die Welt erleben, denn ihre Studien, die mit akademisch-wissenschaftlichen Methoden
operieren, beruhen gleichwohl auf einer weltanschaulichen Primisse®:

59  Dieinnerhalb eines Jahres regelmaRig erhobenen und verglichenen Daten ergaben, dass sowohl
die Landwirt-innen als auch die Tiere von einer positiven Mensch-Tier-Beziehung profitierten und
diese Euterentziindungen bei Milchkiihen entgegenwirkte. Daneben seien ebenso Management-
faktoren zu berlcksichtigen, wie die Melkhygiene, aber auch die Futterqualitat und Stalleinrich-
tung (vgl. lvemeyer, Knierim 2011: 5890f.).

60 Ineinem Artikel mit dem Titel »Besonderheiten der biodynamischen Tierzucht und Méglichkeiten
ihrer Implementierung in 6kologische Praxisprojekte« erwahnt Spengler, wie der Landwirtschaft-
liche Kurs von Steiner sie dazu anhalte, die Verdauung und den Stoffwechsel der Rinder als deren
zentrale Befindlichkeit zu berticksichtigen, weshalb die »Fiitterung wiederkduergerecht gestaltet«
werden misse. Aufderdem spreche Steiner von einem »Zusammenhang zwischen der Umwelt der
Tiere und den Eigenschaften, die sie entwickeln«, weshalb sie eine Tierzuchtmethode vertrete, in
der »die Gestaltung von art- und standortgerechten Bedingungen fiir die Tiere im Vordergrund«
stehe (Spengler-Neff 2009: 248).

14.02.2026, 02:25:54.

313


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Meine anthroposophische Haltung steht am Anfang aller Forschungsprojekte, weil es
mir darum geht, mit den Lebewesen, um die es geht, zusammenzuarbeiten. Ich richte
meine Forschung auf ihr Wesen aus. Ich will ihnen gerecht werden, sie respektieren.
So kann ich fiir die Praxis Methoden entwickeln, die ihrem Wesen noch besser gerecht
werden. Andere Forschungen haben demgegeniiber das Ziel, 6konomischer zu wirt-
schaften, oder aber, sie haben 6kologische Ziele, aber dann ist die Frage, ob ich alle
Organismen respektiere. Okonomische und ékologische Ziele sind auch wichtig, aber
an erster Stelle kommen bei mir die Lebewesen. (1-32,16.5.2019)

Dagegen unterstrich Ivemeyer im Interview, sie wiirde wissenschaftliches Vorgehen und
anthroposophisch grundierte Ansichten trennen, sagte aber zugleich, dass es ein »kor-
rekter Weg« sei, zu versuchen, »zu verstehen, was braucht dieses Tier?« und »mit seinen
Bediirfnissen in Resonanz zu kommenc. Eine solche Herangehensweise wiirde sich in
der Tat an die anthroposophische Aufhebung der Subjekt-Objekt-Spaltung und die Bil-
dekriftemethoden anlehnen: »Zu versuchen, sich auf ein anderes Wesen einzustellen,
sich als Spiegel zu nutzen und das Eigene etwas zur Seite zu schieben«. Gelegentlich
wende sie dies »unterbewusst« an, »weil es mir mittlerweile normal erscheint«. Wenn
sie emotional in Resonanz zu Tieren stehe, konne sie zugleich die Bediirfnisse des Tiers
verstehen (I-28, 29.7.2020). Um jedoch wissenschaftliche Ergebnisse zu generieren,
braucht es der Rinderverhaltensforscherin zufolge beides, einen emotionalen Zugang
und konkretes Vorwissen: In der Wissenschaft miissten die Forschenden »die Ebenen
flexibel wechseln. Wenn man eine Tierart nicht kennt, interpretiert man deren Ver-
halten schnell auch falsch, [..] man muss einfach auch Dinge iiber die Tiere Wissenc
(I-28, 29.7.2020). Wiederholte Erfahrungen mit bestimmten tierischen Individuen, an-
gelesenes Wissen und aufmerksames Beobachten sollen laut Ivemeyer dazu verhelfen,
Bediirfnisse der Tiere nachvollziehen zu kénnen - ein Verfahren, das Ubung verlangt
und ein gewisses Risiko des Missverstindnisses beherbergt, wie man es auch bei jeder
Mensch-zu-Mensch Begegnung nie ganz vermag.

9.6.2 Der biodynamische Mehrwert: das Recht, ein Subjekt sein zu diirfen?

Die zuvor zitierten Forschungen und Publikationen fithren zu der Frage: Wieviel »Kul-
tur« und »Weltanschauung« steckt ohnehin in der Tierverhaltensforschung? Wenn Men-
schen forschen, tun sie dies als Menschen, und Menschen kénnen die Vorstellungen, die
sie und ihre Gemeinschaft iiber die Welt haben, nicht — oder nur begrenzt — ausschal-
ten. Diese Vorstellungen sind insbesondere in unterschiedlichen Settings unweigerlich
»produktiv«. Despret zufolge sehe man Tiere gemeinhin als Wesen ohne Geschichte, man
schreibe sie in ein ahistorisches und sozialpolitisch neutrales Gefiige ein. Aber die Men-
schen wiirden dabei ihre sich verindernden Perspektiven unterschitzen: Raben bilden
sich beispielsweise eine Meinung itber Menschen, die vom menschlichen Umgang mit
ihnen abhingt — in einer Region, in der sie verfolgt und abgeschossen werden wiirden,
sehen sie den Menschen als Feind, wihrend sie in weniger dicht besiedelten Gebieten,
in denen sie von Menschen iiberwiegend als gesellige, clevere Vogel betrachtet wiirden,

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

den Menschen nicht als Bedrohung, sondern als Mitlebewesen betrachten (vgl. Despret
2007: 20).

Insofern kann Wissen iiber Tiere keineswegs lediglich iber das Messen von Reiz-Re-
aktion-Schemata generiert werden, sondern Interaktionen zwischen den Erforschten
und den Erforschenden miissen reflektiert werden. Ein Tier soll nicht von seiner Um-
welt isoliert betrachtet werden, und Umwelt ist dabei immer schon Umwelt eines Sub-
jekts; ein Tiersubjekt ist eingebettet in seine Umwelt (vgl. Kaeser 2015: 23-26). Die Rin-
der, die auf nicht dicht besetzten Demeter-Hoéfen leben, bewegen sich in einem anderen
Lebensraum als die Rinder in der konventionellen Mastzucht; sie leben nach anderen
Rhythmen, da ihnen auch im Winter der Weidegang nicht vorenthalten werden soll, sie
diirfen iiber ihre Horner kommunizieren und verbringen ihre ersten Lebensmonate hiu-
figin der mutter- und ammengebundenen Aufzucht. Die Rinder werden demnach durch
das biodynamische Milieu in einem bestimmten Rahmen gehalten, der ihre Verhaltens-
weisen pragt. Dennoch bleiben sie Subjekte, sind ihrer Umwelt nicht passiv ausgeliefert,
sondern konnen auf sie einwirken: Sie kdnnen Freundschaften verwehren, durch Emo-
tionen wie Trauer irritieren oder eine neue Weide einfordern. Wenn Spengler und Ive-
meyer das Augenmerk auf das Innenleben der Tiere legen, machen sie ihnen in einem
wissenschaftlichen Zusammenhang zugleich das Angebot, dieses Innenleben zum Aus-
druck bringen zu diirfen.

Allerdings kann eine solche Haltung (zu Recht) zum Ausschlusskriterium fiir die iiber
die Anthroposophie hinausgehenden Debatten werden, wenn eine ausbuchstabierte an-
throposophische Kosmologie vorausgesetzt und mit einem dezidiert deduktiv-anthro-
posophischen Erkenntnisbegriff agiert wird, der darauf hinauslauft, Steiners Aussagen
als transhistorische verbindliche Tatsachen zu bestitigen, wie dies in Dorian Schmidts
Arbeit zum Ausdruck kommt (vgl. Kapitel 8.4).

Zu dieser Position gibt es jedoch Gegenpositionen, wie vor allem bei Silvia Ivemeyer
deutlich wird. Dariiber hinaus versucht Florian Leiber sich gegen eine objektivierende
Anniherung an Lebewesen auszusprechen, indem er sowohl die Grenzen des Natura-
lismus als auch von Steiners-Angaben anspricht. Im biologisch-dynamischen Landbau
wird ihm zufolge »eine lebendige geistige Dimension« vorausgesetzt, die sich in der Pra-
xis in einem ethischen Handeln ausdriickt (Leiber 2009: 135). Leiber beschreibt die geis-
tige Dimension der Welt als ein »komplexes Miteinander, Ineinander, als ein stindig in
Prozessen begriffenes Dasein einer Vielfalt geistiger Entititen« (Leiber 2009: 138). Wie
Traub und Clement deutet er Steiner dabei philosophisch-metaphorisch: Steiner spre-
che in der Tradition Goethes von »lebendigen Ideenc; geistige Entititen seien demnach
als geistige Inhalte des subjektiven Innenlebens zu betrachten und keinesfalls »natura-
listisch naiv« als duflere Realitit. Wer sich diese Herangehensweise an die Welt zu eigen

61 Auch liegen bereits seit den 1960er Jahren Studien vor, die bezeugen, dass Ratten, die in ein kom-
plexeres Umfeld transferiert werden, eine veranderte Gehirnstruktur und Neurotransmitterakti-
vitat aufweisen (vgl. Bennett, Krech 1964: 610f.). Unzidhlige weitere Beispiele konnten ebenso fiir
Nutztiere genannt werden, wie beispielsweise, dass artifizielle Bruteinrichtungen bei Hithnern
dazu fithren, dass die Eierproduktion fiir das Aufziehen von Nachkommen nicht mehr unterbro-
chen wird (vgl. Le Neindre, Deputte 2020: 37).

14.02.2026, 02:25:54.

315


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

mache, merke, welche »Bedeutungsdimensionen« sich ihm individuell erschlief3en kén-
nen (Leiber 2009: 139). Zentral sei nach anthroposophischem Verstindnis, seinen »In-
nenerlebnissen ein genau so grof3er Bezug zur Wirklichkeit« beizumessen wie den »Sin-
nesorganen« (Leiber 2009: 140).

Konsequenterweise erlaube dieser »Weltbezug«, »die Welt als Ausdruck seelisch-
geistiger Vorginge und Entititen« zu verstehen. Er mache die ,Du-Welt« erlebbar
und lasse den Menschen andere Wesen »in ihrem geistig-seelischen Zusammenhang«
erkennen, die mit »meinem eigenen geistig-seelischen Erleben verwandt sind«:

Ich erkenne also »Dus«in der Welt an, weil ich mich als ,»Ich«erlebe, und weil ich mich
von der Evidenz, mit der ich mich als geistige Entitat erlebe, zu der Méglichkeit leiten
lasse, auch andere geistige Entitaten in der Welt anzunehmen und zuzugestehen. [...]
Die Frage, wie ich die Welt gestalte, bekommt eine neue Dimension. Denn jede Hand-
lung greift nun unvermeidlich in den Daseinsraum anderer Wesen ein. Und das hat
unmittelbar eine ethische Dimension. (Leiber 2009: 141-142)

Durch diese ethische Dimension, die die anthroposophische Herangehensweise be-
inhalte, da sie nicht von konkreten Menschen und ihren konkreten Beziehungen zu
ihren Forschungsgenstinden abstrahiere, setzt sie sich in einem begriifienswerten
Sinne von der herkémmlichen Agronomie ab, so Leiber. Allerdings miisse sich die An-
throposophie von autoritiren Setzungen und nicht mehr zeitgemifien Ansichten l6sen,
die »starke Ausrichtung auf den Griinder Rudolf Steiner und dessen Aussagenc« sei ein
»Problemc«, mit dem sich auseinandergesetzt werden miisse (Leiber 2009: 135, 141).

Florian Leiber bietet demnach im biodynamischen Milieu einen voraussetzungslo-
seren Begriff der geistigen Welt im Kontext der anthroposophischen Wissenschaft an,
wie er bei Schmidt mobilisiert wird, der das anthroposophische Schauen als empirisch-
verlissliche Hellsichtigkeit prisentiert. Wie Jost Schieren fiir die Waldorfpidagogik
hebt Leiber den philosophisch-idealistischen und goetheanischen Steiner hervor und
versucht, die Biodynamik von transkulturell giltigen, esoterischen Interpretationen
abzuriicken, indem er auf ihre Kontextualitit verweist. Dennoch verteidigt er die geis-
tige Dimension des biologisch-dynamischen Landbaus und der Anthroposophie nach
Steiners Vorlage, indem er schreibt, deren Kerninhalte seien,

dass den Dingen und Vorgangen der physisch-sinnlichen Welt eine aktuell wirksame
seelisch-geistige Dimension zugrunde liegt, welche nicht weniger komplex und dy-
namisch ist als die sinnlich wahrnehmbaren Zusammenhinge selbst; [..] dass diese
seelisch-geistige Dimension der menschlichen Erkenntnis prinzipiell zuginglich ist
und [..] dass der moderne Erkenntniszugang zu dieser Dimension (iber die indivi-
duelle Selbsterkenntnis im wach-bewussten inneren Erleben fiihrt. (Leiber 2009:
135)

Der esoterische Wissenschaftsbegriff lisst sich mit Verweis auf Forscher-innen wie
Leiber, der Ich-Du-Kontexte, Selbsterkenntnis und die Diskutierbarkeit von Steiners
Aussagen hervorhebt, zumindest abschwichen. Viel eher kann man ein Spektrum kon-
statieren, das an einem Ende einen -szientistischen Anspruch mit anthroposophischen
Erkenntnismethoden beansprucht. Am anderen Ende werden hingegen geistige Inhalte

14.02.2026, 02:25:54.



https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

nach idealistischer Manier in einem Wirklichkeitsverstindnis gedeutet, das per se
keinen positivistisch-empirischen Befund wiedergeben sollte. In dieser uneindeutigen
Interpretation beziehungsweise Bezugnahme auf Steiner seitens zeitgendssischer Bio-
dynamiker-innen spiegelt sich die akademische Debatte um die Deutung von Steiners
Schriften. Auf der einen Seite wird besonders Steiners positivistisches Verstindnis
hervorgehoben, wie es bei Zander, Ullrich, Hammer, Martins und Zinser der Fall ist,
und auf der anderen Seite stehen diejenigen um Traub, Kaiser und Clement, die der
Meinung sind, Steiner ziele nicht auf eine empirisch tiberpriifbare Wissensvermittlung
ab, sondern versuche einen Nachvollzug von Bildern und Erzihlungen (vgl. Kapitel 5).

Die Anschauung, Tiere als lebendige Wesen zu betrachten, wie Leiber, Ivemeyer und
Spengler es tun, birgt zugleich das Potenzial, Ich-Du-Beziehung zu stirken, in der Tiere
sich als Subjekte ausdriicken dirfen. Somit kénnen biodynamische Tierverhaltensfor-
scher-innen eine »Vermenschlichung« der Nutztierverhaltensforschung beférdern, die
seit dem letzten Jahrhundert viel zu hiufig Rinder, Schafe und Schweine zu verwaltba-
ren und ausbeutbaren Kérpern degradiert hat. Denn tatsichlich kam es zu Beginn des
20.Jahrhundertin den akademischen Wissenschaften zu einer ablehnenden Haltung ge-
geniiber der Annahme eines (seelischen) Innenlebens bei Tieren; eine Entwicklung, die
allenvoran der Behaviorismus implementiert hat. Die Studien des Behaviorismus befor-
derten Forschungsfragen und -designs, die vornehmlich auf Differenzen hinwiesen, auf
getrennte Lebenswelten von Mensch und Tier sowie auf grundsitzlich unterschiedliche
Fihigkeiten (vgl. Andrews 2015: 36f.). Der Okologe Carl Safina urteilt, bis ins 21. Jahrhun-
dert sei unter Verhaltensforscher-innen und Wissenschaftsautor-innen eine regelrechte
»Anthropo-Phobie« verbreitet gewesen und diese habe teilweise bestimmte Forschungs-
fragestellungen verhindert, die beispielsweise auf die Eruierung einer maéglichen Theory
of Mind bei Tieren abzielen konnten (vgl. Safina 2017: 44). Dennoch verteidigt Safina eine
gewisse Distanz zu Anthropomorphisierungstendenzen, da diese vor voreiligen Riick-
schlitssen auf menschliches Verhalten schiitzen kénnten.

Der Behaviorismus, eine Denkschule, die durch den Psychologen Skinner weitrei-
chend popularisiert wurde, bestimmte ab Mitte des 20. Jahrhunderts weitestgehend die
akademische Tierverhaltensforschung. Lediglich zu beobachtendes Verhalten wurde
analysiert und dokumentiert, folglich wurden keine Annahmen und Hypothesen iiber
Eigenbewusstsein und Intentionalitit bei Lebewesen formuliert. Gedichtnis, Glau-
bensannahmen, Bediirfnisse, Emotionen, sprich jegliche mentalen Vorginge wurden
von den Behaviorist-innen diskreditiert, sowohl in Bezug auf menschliche als auch
nichtmenschliche Tiere. Lebewesen sind fiir Psycholog-innen dieser Schule lediglich
auf Umweltstimuli reagierende Entititen (vgl. Despret 2013: 32f.; Andrews 2015: 37f.;
Le Neindre, Deputte 2020: 24). Zudem unterscheiden sich Behaviorist-innen von den
klassischen Ethologen durch ihr methodologisches Forschungsdispositiv, denn sie
untersuchen Tiere nicht im Freien wie die Etholog-innenen um Konrad Lorenz, son-
dern konstruieren eigens fiir die Fragestellung ausgedachte Testsituationen. Diese
Methoden und Forschungsdesigns werden derzeit kritisch reflektiert, da solche Set-
tings Fihigkeiten auch verschleiern kénnen: Wenn die Forschungsprimisse bereits
darauf basiert, dass Tieren Emotionen und Intentionalitit abgesprochen wird, kénnen
durch den Aufbau der Tierverhaltenstests schwerlich gegenteilige Ergebnisse befordert
werden. Safina beschreibt, wie der Behaviorismus seine Studienjahre und seine ersten

14.02.2026, 02:25:54.

317


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Berufsjahre prigte: »Die Frage nach der Gedanken- und Gefithlswelt der Tiere scheiterte
aber nicht an der diinnen Datenlage; der gesamte Forschungsbereich wurde als ver-
boten erklirt« (Safina 2017: 44). Mit den Jahren aber empfanden Forschende vermehrt
die Methode der reinen Verhaltensdokumentierung wie eine einengende gedankliche
»Zwangsjacke«.®

Wihrend also von Darwin bis zu den klassischen Etholog-innen Tieren axiomatisch
ein geistreiches Innenleben zugeschrieben wurde, war dies im 20. Jahrhundert unter
den Wissenschaftler-innen des Behaviorismus itberwiegend nicht mehr der Fall. Dabei
wurde Tieren Bewusstsein weder aufgrund konzeptueller Schwichen der Bewusstseins-
definition abgesprochen noch aufgrund empirischer Resultate. Rollin zufolge ist dieser
Bruch vielmehr durch eine wissenschaftliche Werterevolution verursacht worden: Nicht
logisch widerlegt wurde Wissensfihigkeit bei Tieren, sondern ausgeschlossen, um dem
Ziel naherzukommen, die Psychologie als »wahre« Naturwissenschaft zu etablieren. Die
Behaviorist-innen waren der Ansicht, die Beschiftigung mit Bewusstsein und Intentio-
nalitit wiirde die Wahrhaftigkeit der Psychologie als (natur-)wissenschaftliche Disziplin
aushohlen (vgl. Rollin 2013: 21, 23).

Einige Tierrechtsaktivist-innen ziehen iiberdies eine Parallele zwischen dem Auf-
kommen des Behaviorismus und der Tatsache, dass zur gleichen Zeit die industrielle
Fleischproduktion und die Anzahl an Versuchstieren stark zunahm (vgl. Morell 2013: 13;
Safina 2017: 43, 299). Despret und Porcher gehen davon aus, dass die Forschungsinstitute
der wissenschaftlichen Tierzucht gerade zu Beginn ihrer ethologischen Forschungsti-
tigkeiten die Affinitit zwischen Landwirt-in und Tier als Archaismus stigmatisierten.
Denn die fir die Agrarindustrie arbeitenden Nutztieretholog-innen vermuteten, Ni-
he und soziale Kooperation zwischen Landwirt-innen und ihren Tieren wiirde den
industriellen Fortschritt bremsen (vgl. Despret, Porcher 2007: 16). Das Befinden der
Nutztiere wurde nach dieser Lesart in einem produktivistischen Maf3stab berechnet
und entsprechend agnostisch zeigte sich die agrarwissenschaftliche Gemeinschaft
gegeniiber Fragen der Tiersubjektivitit (vgl. Rollin 2013: 33). Im 20. Jahrhundert also
wurde die Vermenschlichung in Form der Zuschreibung von Empfindsambkeit, eines
subjektiven Standpunktes und einer in Bezugsetzung zu menschlichem Verhalten vor
allem innerhalb der behavioristischen Denkstromung als unwissenschaftlich diskredi-
tiert. Die Ergebnisse dieser Studien, in denen Tiere zumeist keine eigenen Antworten
formulieren konnten, sondern lediglich dazu aufgefordert wurden, Reaktionen auf von
Forschenden angelegte Stimuli zu zeigen, prigten wiederum die Klassifizierung und
menschliche Wahrnehmung von Tieren. Die Beschiftigung mit den frithen Ansitzen
der Tierverhaltensforschung verdeutlicht, dass das Forschungsdispositiv mitbestimmt,
wie Forscher-innen Tiere klassifizieren, wo sie sie verorten und wie sie iiber sie denken.

Die Ansichten des 20. Jahrhunderts werden heute gelegentlich auf den Kopf ge-
stellt: Es wird vermehrt angenommen, personliche Beziehungen konnten zu einem

62 Virginia Morell hat dhnliche Erinnerungen an die Tierforschung des spaten 20. Jahrhunderts: »In
those days, if you suggested that dogs had imaginations or that rats laughed or had some degree
of empathy for another's pain, certain other people (and not just scientists) were likely to sneer
at you and accuse you of being sentimental and of anthropomorphizing-interpreting an animal's
behavior as if the creature were a human dressed up in furs or feathers« (Morell 2013: 3).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

erginzenden wissenschaftlichen Mehrwert fithren. Neueste Studien verfahren mit
Fragestellungen und Beobachtungen, die offen sind fiir die vielfiltigen Ausdrucksmog-
lichkeiten der Tiere. Der Verhaltensforscher Bekoff plidiert fiir einen unbefangenen
Umgang mit Tieren: »If you doubt that non-human animals have emotions, just look
at them, listen to them and inhale the odours that pour out when they interact with
friend or foe. I believe that what you see on the outside speaks volumes about what is
happening inside an animal’s head and heart« (Bekoff 2007: 42). Den Vorwurf der belie-
bigen Interpretation winkt er ab, in dem er anmerkt, die Mehrzahl von »Anekdote«® sei
»Daten« (Bekoff 2007: 42).

Wihrend demnach der Behaviorismus Tiere als Wesen beschreibt, die rein auf
duflere Stimuli reagieren, und sie nach einer quantitativen Methodik (Beobachtung,
Messung, Daten) erfassen wollte, schreiben aktuelle Forschungen verschiedenen Tierar-
ten wie Affen und dariiber hinaus gewissen Vogelarten innerartliche Sozialstrukturen,
Freundschaften, Kooperation, aber auch Autorititskimpfe sowie eine Theory of Mind
zu. Ferner wird ihnen die Kompetenz zugestanden, Werkzeuge zu erstellen sowie Wis-
sen zu tradieren und kommunikative Beziehungen zu unterhalten, wenngleich deren
Subtilitit nicht mit derjenigen der Menschen vergleichbar ist und nur menschliches
Denken als Teil einer soziokulturellen Matrix gilt, die durch Artefakte, Institutionen
und Symbole konstituiert und weitertradiert wird (vgl. Tomasello 2014: 17; 2020: 15). Der
Anthropologe Augustin Fuentes reiht sich ebenso hier ein, eben nur die menschliche
Kultur habe politische Institutionen, Stidte und Flugzeuge hervorgebracht und dies,
weil »human culture, and the human niche, involve a distinctively human imagination«
und damit zusammenhingend eine spezifische Form der »creation of meaning-laden
artifacts« (vgl. Fuentes 2020: 16).

Ein vollstindiges Bild der menschlichen Kognition liegt bisher nicht vor, geschweige
denn eines der Tierkognition (vgl. Andrews 2015: 44), und es wird wahrscheinlich nie
existieren, da jeder wissenschaftliche Fortschritt neue Fragen aufwirft und man sich
nicht sicher sein kann, wann ein naturwissenschaftliches Bild vollstindig ist, da wir
nicht wissen, was wir nicht wissen — insofern ist derzeit nicht zu kliren, inwiefern
Anthropomorphisierungstendenzen und der Fokus auf Bewusstsein zu einem bes-
seren Tierverstindnis verhelfen. Aber sie sind menschlicher in dem Sinne, dass sie
Mitlebewesen die Chance geben, ihre kognitiven und affektiven Fihigkeiten zeigen zu
diirfen.

63  Allerdings wird in der Kognitionsforschung moniert, Anekdoten ohne Kontext sowie der Auss-
chluss von alternativen Erklarungsansatzen diirfen nicht zu kurz kommen: »When someone tells
a story involving a clever animal, we hear about the exciting things without also learning about
all the boring things the animal was doing between bouts of sclevernesss; the boring things are
just too boring to mention. Humans are biased to notice the unusual and to neglect the unin-
teresting. But the uninteresting facts are equally valuable when doing science« (Andrews 2015:
28).

14.02.2026, 02:25:54.

319


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

9.6.3 Fleischkonsum: Debatten an der biodynamisch-akademischen
Schnittstelle

Neben Anet Spengler und Silvia Ivemeyer kann eine weitere Person angefiihrt werden,
die fiir eine punktuelle Anniherung zwischen den akademischen Kultur- und Geis-
teswissenschaften und dem biologisch-dynamischen Landbau steht: Patrick Meyer-
Glitza realisierte ein Dissertationsprojekt zur schlachtfreien Rinderhaltung bei dem
anthroposophischen Agrarwissenschaftler Ton Baars. Seine These: Die Rinderhaltung
ohne Schlachtung konne eine ethisch-vegetarische Ernihrungsweise mit Demeter-
Landbaumethoden gewihrleisten, also den Konsum von Milchprodukten weiterhin
ermoglichen, ohne einen frithen Rindertod zu erzwingen (vgl. Meyer-Glitza 2019: 3f.).

In Meyer-Glitzas Dissertation werden unter anderem die Vorschlige der Philo-
soph-innen Will Kymlicka und Sue Donaldson diskutiert, denen zufolge die Bewahrung
von Leben ins Zentrum der Mensch-Tier-Interaktionen zu stellen ist; eine Abwigung,
die letztlich die Milch- und Dungerzeugung zu einem Beiprodukt der Landwirtschaft
herunterstuft. Donaldsen und Kymlicka argumentieren in ihrem Buch Zoopolis, Men-
schen hitten gegeniiber domestizierten Tieren eine Verantwortung, weil Menschen in
einer weit zuriickliegenden Vergangenheit die Entscheidung trafen, sie in ihre Lebens-
gemeinschaften zu integrieren. Diese Verantwortung aber beruhe im 21. Jahrhundert
darauf, diese Kollektivitit dahingehend neu zu denken, dass sie gerechte Lebensriume
fiir domestizierte Tiere bieten konne; wenn Tieren den Status von Co-citizens (Mit-
Biirgern) gewihrt witrde. Denn aus diesem Status witrden Rechte folgen, die Tiere vor
Misshandlungen und Gewaltanwendung bewahren wiirden, und somit kénnten Lebens-
raumeinschrankungen im Kontext der Tierhaltung nur insofern legitimiert werden, als
diese Begrenzungen domestizierte Tiere schiitzen kénnen. In diesem Zusammenhang
wire auch die Nutzung von Schafswolle, Eiern und in begrenztem Mafle Milch denk-
bar; verhindert aber miisste die Ausbeutung von Tieren zugunsten des Profits werden
(vgl. Donaldsen,; Kymlicka 2011: 129, 132). Die Autor-innen verstehen diese Art der
Biirgerbeteiligung folgendermafien:

Turning one group into a permanently subordinated caste that labours for others is a
denial of citizenship, but refusing to consider that group as potential contributors to a
common good is also a way of denying citizenship. The mode of contribution will vary
greatly. Some may contribute simply by participating in loving and trusting relations-
hips, others might contribute in more material ways. What is important is that all be
enabled to contribute in a way suited to them. (Donaldsen, Kymlicka 2011: 137)

Um Tierausbeutung zu verhindern, sollten innerhalb dieses sozialen Feldes unabhingi-
ge Interessengruppen das Tierwohl iberpriifen und sich fiir Tier-Rechte einsetzen. In
diesem Geflecht, in dem kein kommerzieller Druck bestehe, sei zudem denkbar, dass
Milch zu einem Luxusgut werde, dessen Verkauf die Kosten einer kleinen und stabilen
Kuhgemeinschaft decken konne (vgl. Donaldsen; Kymlicka 2011: 139).

Uberdies thematisiert nicht nur Meyer-Glitzas Dissertation die ethischen und po-
litischen Dimensionen des Fleischkonsums. Vielmehr wird im Demeter-Milieu auf un-
terschiedlichen institutionellen Ebenen der Fleischkonsum diskutiert. Allgemein stehen

14.02.2026, 02:25:54.



https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

die Demeter-Landwirt-innen und der Verband dem Fleischkonsum kritisch gegeniiber:
Die Anthroposophie und die Biodynamik férdern den Vegetarismus oder den reduzier-
ten Fleischkonsum 6ffentlich. So kam wihrend Veranstaltungen sowie auf den von mir
besuchten Hofen Fleisch nicht tiglich auf jeden Mittagstisch. Und bereits vor der Pu-
blikation von Meyer-Glitzas Dissertation wurde die Moglichkeit veganer Hofe in einem
Editorial von Olbrich-Majer in Aussicht gestellt. Er schreibt, denkbar seien vegane Be-
triebe, die Kithe nicht téten wiirden, trotzdem aber einige wenige Kiihe fiir den Dung-
haushalt halten sollten (vgl. Olbrich-Majer 2014/4a: 3). In der gleichen Ausgabe ist ein
Interview mit einem Waldorf-Lehrer abgedruckt, der vegan lebt und erwihnt, der Ve-
ganismus bedinge ein »wachsende[s] Vertrauen zwischen der menschlichen Seele und
der Tierseele« (Gronbach 2014/4b: 24). Er konne sich ferner vorstellen, dass es eine vega-
ne Landwirtschaft geben kénne, in der das Tier wiirdevoll behandelt und nicht »benutzt«
werde, womit er meint, nur zum Zwecke der Lebensmittelspende gehalten wiirde (Gron-
bach 2014/4: 25). Im gleichen Heft verneinen Landwirt-innen jedoch die Bereitschaft, auf
eine vegane Hofgestaltung umzusteigen (vgl. Olbrich-Majer 2014/4: 11). In ihrer Kolum-
ne in der Zeitschrift Lebendige Erde bringt die promovierte Agrarwissenschaftlerin Petra
Kithne den Fleischiiberkonsum in Verbindung mit dem Klimawandel und schligt als Ls-
sung zwar keine vegane Erndhrung vor, aber »eine Reduktion vor allem der Massentier-
haltung« und »eine Verringerung des Fleischverzehrs« sowie den Ausbau der »extensiven
Tierhaltung mit Weidenutzung«, damit eiweifShaltiger Futterimport reduziert werden
konne und die zuvor fiir den Futteranbau genutzten Flichen fir die Produktion nicht
oder kaum weiterzuverarbeitender menschlicher Nahrungsmittel zur Verfiigung stehen
kénnten (vgl. Kithne 2020/3: 27).%* Die von Kiihne vertretene Position ist innerhalb der
Demeter-Landwirtschaft weiter verbreitet als die schlachtfreie Hoftierhaltung, die le-
diglich am Rande der biodynamischen Bewegung diskutiert wird.

Uberwiegend betrachten die Demeter-Landwirt-innen weiterhin die Tiertdtung als
legitim. Veganer-innen wiirden die Schlachtung eines Tieres mit einem Mord gleich-
setzen, meinte ein Demeter-Milch- und Fleischproduzent im Interview, er aber wiir-
de dem nicht zustimmen. Weil das Tier ein anderes Bewusstsein habe als der Mensch,
konne er nicht vermenschlichend von Mord sprechen (I-24, 26.4.2020). Auch er unter-
strich wie nahezu alle Befragten, dass der Mensch dem domestizierten Tier »eine Ent-
wicklung ermdglicht hat, welche es als Wildtier nie beschritten hitte«, und deshalb miis-
se der Mensch »die Verantwortung iiber das Lebensende des Tieres iibernehmenc. Fer-
ner erklirte er, »der natiirliche Tod ist meiner Meinung nach dem Tier unwiirdig« (I-24,
26.4.2020). Ein ilterer Landwirt, der die Bildekriftemethode anwendete, hatte fiir sich
die Frage, ob »Menschen Tiere toten und Fleisch essen« diirften, »in einer geistigen Be-
gegnung« wihrend einer Schlachtung geklirt. Die Tierwesenheit versicherte ihm, »dass
es vollig in Ordnung ist«; der Fleischkonsum des Menschen sei »kosmisch vorbestimmt«
(I-7, 25.5.2017).

64  Umstritten ist die Haltung von Rindern auch deshalb, weil sie iiber ihre Verdauung grofie Mengen
an Methan (CH,) hervorbringen, ein Klimagas, das schadlicher als Kohlendioxid ist. Allerdings gibt
es auch einige Forscher-innen, die entgegenhalten, dass die Graslandschaften ein wichtiger Koh-
lendioxidspeicher seien, die iiber die Weidehaltung gepflegt werden kénnen, denn beweidetes
Crasland sei artenreicher als nicht beweidetes (vgl. Koechlin 2021: 79f.).

14.02.2026, 02:25:54.

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Wolfgang Schad reiht sich ebenfalls in diese Argumentationslinie ein. Zwar kdnne es
zu dem Zeitpunkt des Sterbens bei Tieren zu einem Anflug eines Ich-Bewusstseins kom-
men, doch das Todes-Geschehen sei beim Tier nicht individualisiert, anders als beim
Menschen. Man solle nicht in Sentimentalititen verfallen und sich davor hiiten, Tiere
zu vermenschlichen, wenngleich das Sterben fiir das Tier schmerzhaft sein kénne (vgl.
Schad 2012: 1108). Uberdies sei der Tiertod, auch wenn er schmerzlich sei, »etwas Not-
wendiges fiir die Gesamtheit der Erde [..], der schmerzvolle Tod eines Tieres hat seine
seelisch-geistige Bedeutung fiir das Weltganze, mehr noch als Darwin mit seinen am-
bivalenten Gefiithlen ahnte« (Schad 2012: 1110). Anders als der Mensch sei ein einzelnes
Tier durch ein anderes austauschbar; was jedoch als Mord einzuordnen sei, sei die Aus-
rottung einer Tierart, denn eine Tierart sei im gleichen Grade individualisiert wie ein
einzelnes Menschenleben und entsprechend nicht austauschbar (vgl. Schad 2012: 1110).

Die Umsetzung der schlachtlosen Tierhaltung ist derzeit also keine Option fiir die
Demeter-Produzent-innen, wird jedoch punktuell besprochen, wie beispielweise in dem
von dem Anthroposophen Ton Baars betreuten Dissertationsprojekt tiber die schlacht-
freie Nutztierhaltung. Zu vermuten ist, dass sich die Okolandwirt-innen trotzdem in den
kommenden Jahren vermehrt gegeniiber Beftirworter-innen schlachtfreier Tierhaltung
und Veganer-innen rechtfertigen miissen. Zwar gibt es in den universitiren Reihen Ver-
teidiger-innen der Nutztierhaltung in Kleinbetrieben, wie Ursula Wolf und Jocelyne Por-
cher sowie NGOs® und zivilgesellschaftliche Initiativen, die den biuerlichen Landbau
unterstiitzen, allerdings wird derzeit die Tiertdtung vermehrt von Seiten der Philoso-
phie und von Tierrechtler-innen virulent kritisiert.

Die Philosophin Ursula Wolfist eine im deutschsprachigen Raum bekannte Tierethi-
kerin, die die Tierhaltung unter spezifischen Bedingungen als legitim erachtet. Sie lehnt
sich in ihren Werken zur Tierethik an den Utilitarismus an; ihr Ausgangspunkt ist in ih-
ren Uberlegungen die Anerkennung der Tiere als fithlende Wesen. Diese Sichtweise solle
aber nach utilitaristischer Tradition ergidnzt werden durch die Frage nach einem guten
Leben. Deshalb gehe es nicht lediglich darum, Leid zu mindern, sondern ebenfalls einen
Kontext zu schaffen, in dem Tiere ihre artspezifischen Eigenheiten ausleben und ihren
Bediirfnissen nachgehen konnten. Daraus folge, dass die Intensivtierhaltung abzuleh-
nen sei, nicht aber jede Form der Tierhaltung: In kleineren Strukturen, die sich am phy-
sischen und psychischen Wohl des Tieres orientieren, also in denen Firsorgepflichten
seitens der Halter eingehalten wiirden, sei Viehhaltung vertretbar. Fiir Wolf ist deshalb
unter Umstinden auch Fleischkonsum zu rechtfertigen (vgl. Wolf 2012: 125fF., 156).

Auch Porcher spricht sich fiir Kleinbetriebe aus und stellt diese in ein Oppositions-
gefiige zum Veganismus, der ihres Erachtens die industrielle Nahrungsmittelproduk-
tion beférdere. Veganer-innen wiirden die Domestizierung der Nutztiere als von Men-
schen forcierten Tatbestand betrachten. Aus Porchers Sicht hitten die Tiere diesem je-
doch iiber die Jahrhunderte hinweg ihrerseits eingewilligt und daraus sei eine Arbeits-
kooperation entstanden, die sich nicht hitte herauskristallisieren kénnen, wenn Nutz-
tiere den Agrikulturlebensraum unattraktiv gefunden hitten (vgl. Porcher, Nicod 2019:
252ff.). Zudem handele es sich bei den domestizierten Tieren um potenzielle Beute, de-
ren Uberlebenschance im Freien nicht besonders hoch sei. Wie Erfahrungen mit verwil-

65  Wie beispielsweise die Nutztierschutzorganisation KAG in Aarau.

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

derten Pferden in Irland und Portugal ergeben hitten, wiirden domestizierte Tiere wil-
lentlich ihre Freiheit aufgeben wollen, um wieder in den geschiitzten Raum, den Stall
einzukehren, der eine hybride und legitime Mensch-Tier-Zone darstelle (vgl. Porcher,
Nicod 2019: 256). Demnach kénne man das Mensch-Nutztier-Verhiltnis nicht einfach
den Kategorien »Ausbeutung« und »Beherrschung« zuordnen. Fiir Porcher steht die in-
dustrielle Landwirtschaft im Gegensatz zur kleinbiuerlichen sowie ebenso fur die Ent-
fremdung sowohl der Tiere durch einen unnatiirlichen Lebensraum als auch der Land-
wirt-innen, die gezwungen wiirden, Tiere als Leistungsmaschinen zu betrachten. Dem-
gegeniiber stehe der Kleinbetrieb der Viehziichter-innen fir das Relationale, fir Kultur-
techniken, fiir handwerkliche Fertigkeiten, fiir das kollektive Gedichtnis und fiir Kom-
munikation und Kooperation zwischen Mensch und Tier® (vgl. Porcher 2009: 1624F.).

Weiterhin gibt Porcher — neben unter anderem Ariés, der zuvor in dieser Arbeit be-
reits als Biodynamik-Kenner und Sympathisant erwihnt wurde —, als Mitunterzeichne-
rin in einem frankreichweit aufsehenerregenden Beitrag in der Zeitschrift Libération zu
bedenken (Ariés 2018), der Veganismus wiirde die industrielle Nahrungsmittelindustrie
mit ihren Fleisch-Ersatzprodukten beférdern und spiele folglich der Produktionsweise
multinationaler Unternehmen in die Hinde. Veganen Stadtbewohner-innen erscheine
die Natur als unberiihrte Einheit, dies aber sei eine rezente und romantische Vorstel-
lung des urbanen Biirgertums, eine Vorstellung, die sich in der Moderne herausgebildet
habe. Kurzum: Die unberiihrte Natur sei ein Konzept von Menschen, die es sich leisten
konnten oder wollten, nicht auf dem Acker zu stehen und die sich filschlicherweise als
von der Natur getrennt denken witrden, argumentieren sie. Die Animal Liberation Front
unterhalte ein unrealistisches Tierbild; sie wiirde iibersehen, dass domestizierte Tiere
Vorteile aus ihrer Situation beziehen, an erster Stelle ihr Uberleben. Des Weiteren miis-
se kritisiert werden, dass Nutztierhaltungsgegner-innen den Tieren ihre eigene Sicht-
weise und Handlungsmacht im Arbeitsprozess mit Menschen absprechen wiirden (vgl.
Porcher, Nicod 2019: 255).

Wihrend die Demeter-Landwirtschaft in Porcher und Wolf Verteidiger-innen ihrer
Landbauform hat, wird derzeit in den Geisteswissenschaften vermehrt die Position
vertreten, dass Tiertdtungen schwerlich zu rechtfertigen seien. Allen voran versucht
sich die Philosophin Corine Pelluchon in ihren Schriften gegen die Nutztierhaltung

66  Man konnte allerdings einwenden, dass Kleinbetriebe nicht zwangslaufig fiir qualitativ hochwer-
tige Arbeit stehen. Dies ist eine Frage der finanziellen und personellen Méglichkeiten, aber auch
der Wissensressourcen. Zudem sind ethische Uberlegungen nicht zwangslaufig an die HofgroRe
gekoppelt. Einen weiteren Einwand formuliert der Philosoph Nicolas Delon: Porchers Argument
der geteilten Geschichte, die sich im Kleinbauerntum manifestiere, sowie der Schutz, den Tier-
halter-innen gewéhren sollen, legitimiere nicht per se Viehhaltung und -schlachtung. Aufierdem
gehe sie priméar von der Perspektive der Tierhalter-innen aus und nicht von derjenigen der Tiere.
Dochdie Frage dertierischen Abhangigkeit und Vulnerabilitit sei ganz zentral sowie die Frage, was
den Tod, die Schlachtung des Tieres legitimiere: Die Beantwortung sei eben nicht aus der Perspek-
tive der Landwirrt-innen zu bewaltigen. Die Moralisierung des Kleinbetriebs, die Porcher vertritt,
sei letztlich nur eine Rationalisierung einer Tradition, deren Weiterentwicklung (beispielsweise
in Richtung tierlose Landwirtschaft oder schlachtfreie Landwirtschaft) man durch diesen Diskurs
verhindere (vgl. Delon 2017: 63—73).

14.02.2026, 02:25:54.

323


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

auszusprechen.®”-®® Fiir diese Denkerin fufien ethische Erwigungen auf der menschli-
chen Begrenztheit und Verletzlichkeit: Trauer, Furcht und Stress seien Erfahrungen, die
uns mit anderen Lebewesen verbinden sollen. Der Wunsch, Leben zu schiitzen, beruhe
nicht lediglich auf abstrakten Idealen, sondern ebenso auf emotionaler Anteilnahme
— diese miisse moralische Untersuchungen beeinflussen. Das Subjekt denkt Pelluchon
dabei nicht als essenzialisierte Entitit, sondern als verkorpert und in stindiger Relati-
on zu seinen Mitlebewesen: Sobald wir essen, atmen oder arbeiten, befinden wir uns
direkt oder indirekt (in Zeit und Raum) in Relation zu anderen menschlichen und nicht-
menschlichen Lebewesen, schreibt Pelluchon (vgl. Pelluchon 2018: 24). Dabei mdochte
sie Ethik itber Wertschitzung begriindet sehen und keine »morales du devoir« (2018:
251) formuliert wissen. Dies gelinge, wenn man sich fiir sich selbst 6ffne, indem man
bei dem anderen sei (»une ouverture de soi a partir de 'autre« (2018: 251)) und dessen
Anwesenheit auch leiblich erlebe (»un approfondissement du sujet qui éprouve dans
son coeur et dans sa chair cette présence d’'un autre« (Pelluchon 2018: 251)). Gerade
Emotionen wie Angst, Fehlbarkeit und Verletzbarkeit werfen den Menschen auf seine
Korperlichkeit zuriick, die er eben zugleich mit anderen Lebewesen teilt, weshalb sie
eine Briicke zu nichtmenschlichen lebendigen Wesen bilden und darauf verweisen, dass
Menschen und nichtmenschliche Lebewesen die gleiche Welt bewohnen (vgl. Pelluchon
2018:254).

Vor allem in der Tierausbeutung im Kontext der Massentierhaltungsindustrie spie-
gele sich der Umstand, dass die spitmoderne Gesellschaft ein sozioékonomisches Sys-
tem erschaffen habe, das die Menschen die Lebendigkeit von nichtmenschlichen Lebe-
wesen nicht mehr erkennen lasse, und demnach wiirden die Arbeitsbedingungen in der
Landwirtschaft und den Schlachthiusern die Dysfunktionen der Gesellschaft bezeugen,
schreibt sie (vgl. Pelluchon 2018: 15). Genau in diesem Bereich zeige sich, dass das Tier-
wohl nicht nur eine Frage von Tierrechten sei und nicht nur die Tiere selbst angehe, son-
dern gleichermafen den Bezug des Menschen zu sich selbst betreffe: Die derzeitige Tier-
ausbeutung sei nimlich indessen Menschenausbeutung (vgl. Pelluchon 2017: 9, 13).

Anders als die Biodynamiker-innen schlief3t sie aus ihrer Philosophie der »Verbun-
denheit« und »Wertschitzung«, dass Menschen Tiere nicht téten sollten. Dies sei nicht
nur eine moralische Handlung, sondern existenziell zu begriinden, denn das Lebens-
rechtvon anderen Lebewesen zu leugnen, verweise auf den zeitgendssischen Drang, Le-
bendigkeit aufierhalb der Sphire des Menschlichen nicht anzuerkennen. Ziel solle je-
doch sein, eine Gesellschaft ohne Tierzucht anzustreben, da Tierzucht immer mit Aus-

67  Sowohlin Frankreich als auch in Deutschland nimmt Pelluchon an 6ffentlich-demokratischen De-
batten in den Medien teil (vgl. Westhof 2020).

68  Sieistnatiirlich nicht die einzige Geisteswissenschaftlerin, die Tierrechte thematisiert, und es gibt
zahlreiche Vorlaufer wie der bereits erwahnte Utilitarist Peter Singer, der 1975 mit Animal Libe-
ration die Tierrechtsbewegung mafigeblich beeinflusste. Ein weiterer bekannter Tierrechtler ist
Tom Regan, derallerdings keine utilitaristische Position vertritt wie Singer und keine Verringerung
des Gesamtleidens anstrebt, sondern die Achtung der Wiirde von Einzelwesen, wie er in seinem
Hauptwerk The Case for Animal Rights (1983) schreibt. Uberdies haben sich seit den spiten 1980er
Jahren Tierrechtsbewegungen ausgebreitet, die die Massentierhaltung und die Pelzindustrie 6f-
fentlichkeitswirksam anprangern (vgl. Petrus 2013: 19).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

beutung verbunden sei und dem Tod von Wesen, die eigentlich leben wollen (vgl. Pel-
luchon 2017: 90).%°

Im angelsichsischen Raum argumentiert Cora Diamond wie Pelluchon, es komme
zunichst auf die Empfindsambkeiten an, die Menschen im Angesicht von Tieren entwi-
ckeln wiirden. In Bezug auf Tiere gehe es demnach nicht darum, stets neue analytische
Kategorien zu generieren, sondern das menschliche Ausgesetzt-Sein gegeniiber der
Welt und dem Leiden anderer Wesen anzuerkennen und als Ausgangspunkt fiir ethische
Reflexionen zu nutzen. Uber unseren Leib, der lebendig und der Welt zugewandt sein
soll, kénnten sich Menschen der Vulnerabilitit annihern, die Menschen mit Tieren als
ebenfalls verkorperte Wesen teilen wiirden. Es gebe keinen Grund, diese Erkenntnis
als minderwertig gegeniiber trockenen Fakten zu betrachten: »Is there any difficulty in
seeing why we should not prefer to return to a moral debate, in which the livingness and
death of animals enter as facts that we treat as relevant in this or that way, not as pres-
ences that may unseat our reason?« (Diamond 2003: 22). Fiir Gary Francione muss die
Einsicht in die Empfindungsfihigkeit eines Wesens, das ein Eigenbewusstsein besitzt,
zugleich dahin fithren, dass es ein Interesse an der Aufrechterhaltung seiner Existenz
besitzt: Jedes empfindungsfihige Wesen sei sich seiner selbst bewusst und wiirde qua
dieses Bewusstseins ein Weiterleben anstreben. Biologisch gesehen sei Empfindungs-
fahigkeit kein Zweck an sich, sondern ein Mittel, um weiterzuleben und deshalb ergebe
es keinen Sinn, von einem Wesen zu behaupten, es sei zwar empfindungsfihig, habe
aber kein Interesse am Weiterleben (Francione 2008: 144).

In dhnlicher Tradition wie Pelluchon und Diamond argumentiert im deutschspra-
chigen Raum Jean-Claude Wolf: Sympathien seien »moralisch relevant, insbesondere als
Motiv zur Sorge um andere Wesen« (Wolf 2009:349). Die alltigliche Praxis des Tierschut-
zes bestitige, »dass bereits die Sympathie mit (einigen) Tieren als Grundlage einer mo-
ralischen Handlung vieles (wenn auch nicht alles) leisten kann, und dass sich emotio-
nale Anreize nicht vollstindig ersetzen lassen durch Griinde aus dem Intellekt« (Wolf
2009: 351). Jedoch solle — nimmt man affektive Resonanz zum Ausgangspunkt ethischen
Verhaltens — eine Sympathieethik nicht gegen einen ethischen Rationalismus ins Feld
gefithrt werden. Wissenschaftlich begriindete Vernunft diene der Korrektur von Sym-
pathien, konne diese aber nicht vollumfassend substituieren, denn »kalte« Vernunft al-
lein motiviert nicht zum Handeln« (Wolf 2009: 351). Sympathie ist dabei als mehr als nur
ein sporadisches Einfithlen, sondern fufit auf einem Sensus Communis, dem Bewusstsein,
dassesauch die Einzelperson etwas anzugehen habe, wenn es Mitlebewesen schlecht ge-
he. Sie schaffe eine Disposition fir »Sorge und Hilfsbereitschaft«, die auf der Vertraut-
heit »mit dem Wohl und Wehe eines Wesens« beruht, insofern gehére zur »Tugend der
Sympathie« Ubung (Wolf 2009: 352, 354).

69  Im deutschsprachigen Raum befiirwortet die Publizistin und Philosophin Hilal Sezgin den Vega-
nismus aus der Tierrechts- und Klimaschutz-Perspektive. Wahrend der Corona-Krise mischte sie
sich als Gastautorin im Zeit-Feuilleton in die 6ffentlich-demokratische Debatte ein: In einem Bei-
trag pladiert sie dafiir, bei der Debatte (iber die Arbeitsbedingungen bei Ténnies und Wiesenhof
nicht den Aspekt des Tierelends zu (ibergehen; auch eine Neuregelung der Arbeitsbedingungen
in den Fleischfabriken beende das Elend der Tiere nicht, schreibt Sezgin (vgl. Sezgin 2020).

14.02.2026, 02:25:54.

325


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Dieser kurze Umriss legt dar, dass die Debattenfront rund um Tiert6tung, Veganis-
mus, Klimawandel und schlachtfreie Tierhaltung sich dem Demeter-Milieu in den kom-
menden Jahren zunehmend aufdringen wird. In diesem Diskussionsstrudel wird eben-
falls kiinftig die Verortung gegeniiber Stammzell-Fleisch verlangt werden: Ist das La-
bor-Fleisch ein Losungsansatz fiir das Erderwidrmungsproblem, fir die Abschaffung der
Massentierhaltung und fiir das kleine Portemonnaie der Fleischhungrigen?

Wahrscheinlich werden sich vermehrt Demeter-Landwirt-innen finden, die sich der
schlachtfreien Tierhaltung annehmen, allerdings wird der Kuhdung und das Wesen
der Kuh innerhalb der Demeter-Bewegung derzeit weiterhin konsequent »sakralisiert«
(LeVasseur 2016: 114), so dass die tierfreie Landwirtschaft fiir Demeter in den kommen-
den Jahren nicht als Option anzusehen ist. Wie in diesem Kapitel dargelegt, deuten die
Entwicklungen im Gemiiseanbau und unter Winzer-innen auf eine gegenteilige Ten-
denz hin — Tiere gewinnen an Bedeutung im biodynamischen Verlebendigungsprozess
eines Standortes. Bisher wendet sich Demeter iiberdies vehement gegen das Bild der
Kubh als »Klimamonster« und »Klimakiller« und setzt dagegen, eine standortadaptierte
Rinderhaltung wiirde die Biodiversitit des Griinlandes und den Humusaufbau férdern
sowie zur Kohlenstoft-Speicherung durch Weidelandschaften beitragen (Olbrich-Majer
2009/4; Poppinga 2021/2: 32). Wie auch Porcher befiirwortet das Demeter-Milieu eine
artisanale, auf Interspezies-Beziehungen beruhende Landbauform, die hiufig zugleich
technikfeindlich auftritt. Eine Position, die zuvorderst den Menschen als Férderer und
Beschiitzer itberhoht, wie es beispielsweise die Arbeitsgruppe »Demeter-Nord« tut:

Domestikation kdnnen wir auch verstehen als Erldsung des Tieres aus seiner Determi-
niertheit, aus der Enge der Wildnis. Domestikation fordert beim Tier Bildsamkeit und
Lernfahigkeit, auf seiner seelischen Ebene: eine jugendliche Fahigkeit mit Perspekti-
ve der Entwicklung. Ohne Mitwirkung des Tierwesens wire Gefahrtenschaft mit dem
Menschen nicht méglich. Der Mensch gab dem Tier dafiir ein Versprechen, fiir Pflege
bei Krankheit, fiir Schutz, Fitterung, Totung und Arbeit zu sorgen. (Vorbereitungskreis
der Wintertagung Demeter-Norden 2021/2: 51)

Der Sektionsleiter der Landwirtschaftlichen Sektion am Goetheanum Ueli Hurter
spricht seinerseits angesichts der in veganen Kreisen geforderten Auflgsung der
Mensch-Tier-Kulturgemeinschaft von einer »seelischen Verddung«. Erlebnisse mit
Tieren wiirden gar das Menschsein beférdern: Die Gefiihle, die beim »Empfinden der
Ruhe einer Kuh oder der Kraft eines Pferdes« iiber einen Menschen kommen wiirden,
wiirden zu einer vertieften Selbstbesinnung fithren, die ein Ausschluss der Tiere aus
der Menschengemeinschaft, wie Veganer-innen zuweilen fordern, verhindern wiirde
(Hurter 2020:91). Die Landwirt-innen seien keine nur auf ihre eigene Zwecke ausgerich-
teten Tierhalter-innen, sondern, wie es der franzdsische Ausdruck »éleveur« nahelege,
jemand, der das Tier »heraufhebt«, zu sich nimmt - »in sein Haus als Haustier« (Hurter
2020:96).

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag
9.7 Zusammenfassung

Graf Carl von Keyserlingk erboste sich zu Beginn der 1920er Jahre dariiber, dass der
Ackerbau »zu einem Gliicksspiel geworden« sei und der Landwirt »das ererbte Ver-
wachsensein mit dem Boden« verlieren wiirde. Er und andere anthroposophische
Landwirt-innen der ersten Stunde luden Steiner ein, einen landwirtschaftlichen Kurs
zu halten. Der Anthroposophie-Begriinder willigte ein und legte damit 1924 den Grund-
stein der biologisch-dynamischen Landwirtschaft (vgl. Kapitel 4). Ubersinnlich erkannt
habe der hellsichtige Steiner, dass vor allem die Hausrinder iiber ihre Hérner kosmische
Kraft ansammeln wiirden und die Nahrung der Kuh zusitzlich durch den Verdauungs-
prozess veredelt werde. Es bestehe kein Zweifel daran, dass die Kuh das Astralische in
sich aufnehme und folglich kostbaren Dung ausscheide; einen Dung, der das Geistige
auf den Acker und die Felder bringe. Diese »iibersinnlichen Erkenntnisse« Steiners
iber die Kriftestrome des Kuhmistes prigten den Blick der Biodynamiker-innen auf
die Rinder; sie erkliren bis heute, weshalb sie in Hornern Priparate herstellen, weshalb
stolz behornte Rinder die Demeter-Broschiiren verzieren und weshalb sich Demeter-
Landwirt-innen gegen das Bild der »Klimakiller-Kuh« wehren.

Wie zuvor im Kapitel iiber das Naturverstindnis der Anthroposophie dargelegt
und zu Beginn dieses Kapitels bekriftigt wurde, wird Rindern im anthroposophischen
Kosmos tiberdies eine astralische und vertriumte Daseinsqualitit sowie Tieren allge-
mein ein seelisches Innenleben zugesprochen. Laut den Biodynamiker-innen erlaubt
diese Erfahrung einer geteilten Gefiihlsebene bei Mensch und Tier eine, wenngleich
eingeschrinkte, so doch gelingende Kommunikation iiber Artengrenzen hinweg: Die
Tiere hitten zwar keine Sprache, aber iiber die durch das Sprechen vermittelte Ge-
fithlslage sprechender Menschen und eine ausdrucksstarke Kérperhaltung kénnten
sie Mitteilungen entschliisseln; insofern wiirden Informationen iiber das Sprechen
und die physische Prisenz und Kérpersprache transportiert werden. Uberhaupt wurde
die Empfindsamkeit der domestizierten Hoftiere betont: Sie witrden um ihre Kilber
trauern, sich freuen, seien vertriumyt, in sich ruhend, konnten streiten oder abweisend
reagieren.

Eine Landbaurichtung, die ihren Haustieren Empfindsamkeit und ein Sozialleben
zuschreibt, ist eher gewillt, Rahmenbedingungen zu schaffen, die den Tieren eine we-
sensgemifle — wie es in biodynamischen Kreisen heifdt — Entfaltung zu ermdglichen.
Die anthroposophischen Tiervorstellungen kommen im Demeter-Richtlinienkatalog
zum Ausdruck, der Demeter-Tieren, anders als Tieren aus der biologisch-organischen
und konventionellen Haltung, mehr Fliche bereithilt und beispielsweise Schwanz- und
Ohrenkupierungen sowie Enthornungen verbietet. (Ob diese Maflnahmen weit genug
gehen, kann in dieser Arbeit allerdings nicht eruiert werden).

Wie Tiere in einem bestimmten Milieu gesehen, erlebt und betrachtet werden, bringt
spezifische Materialisierungen, wie eben tierwohlgerechtere Einrichtungen, aber auch
andere Beziehungsmuster hervor. Da Tieren eine astralische Qualitit, Emotionen und
ein Sozialleben zugeschrieben wird, sensibilisieren sich Demeter-Landwirt-innen ver-
starke fiir deren Ausdruck und sind bereit, auf diesen zu reagieren sowie fordernd darauf
einzuwirken. Diese Sensibilisierungen kénnen folglich anders gelagerte speziesiiber-
greifende Bindungen hervorbringen. Wer im anthroposophischen Landbau titig ist,

14.02.2026, 02:25:54.

327


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

bekommt sozusagen Werkzeuge an die Hand, die ihn dazu anhalten sollen, vielschich-
tige Beziehungen zu seinem Umfeld zu entwickeln. Dabei werden insbesondere die
Horner beachtet, um Kommunikationssignale zu interpretieren. Die Horner der Rinder
erweisen sich fiir Biodynamiker-innen also nicht nur als ein Organ, das eine angebliche
kosmische Kraft in den Dung transferiert, sondern zugleich als ein Kommunikations-
mittel. Einig waren sich die Befragten iiberdies in der Annahme, die Sozialverhiltnisse
seien in hohem Mafe durch das hybride Mensch-Tier-Umfeld bedingt: Grofiriumige
Stille und in sich ruhende Landwirt-innen wiirden das soziale Geflecht unter den Tieren
férdern und umgekehrt, d.h. die materiellen Bedingungen und artfremdes Verhalten in
ihrer Gesamtheit wirkten auf die Sozialitit einer Herde ein. Die Gemeinschaft der Tiere
wird deshalb als nicht hermetisch von der Sphire des Menschlichen abgetrennt erlebt
und die menschliche Sphire bildet sich nicht in Indifferenz gegeniiber den Tieren: Beide
Sphiren sind verschrinkt und bilden flieRende Uberginge, so dass Mensch und Tier
Teil ein und derselben Gemeinschaft sein kénnen.

Nach biodynamischem Selbstverstindnis mangelt es Tieren allerdings, anders als
dem Menschen, an Selbstreflexion und abstraktem Denken. Tiere, so die Annahme, leb-
ten in einer stindigen raumzeitlichen Unmittelbarkeit. Sowohl in den einschligigen an-
throposophischen Schriften als auch in den Interviews fiir die vorliegende Arbeit wur-
de dargelegt, der Mensch unterscheide sich von den Tieren durch sein Ich-Bewusstsein
und damit seine Fihigkeit, geistige Inhalte denkend zu durchdringen. Zwar seien Tiere
nicht wie Pflanzen, also ginzlich durch ihre astralische Gruppenseele bestimmt, son-
dern in einem groReren Masse individualisiert, aber eben nicht derart von ihrer Umwelt
emanzipiert wie der Mensch. In diesem Gefiige, in dem Menschen héhere kognitive Leis-
tungen zugesprochen werden, ist es nicht untypisch, auf Demeter-Landwirt-innen zu
treffen, die fiir sich beanspruchen, sie kénnten eine Individualisierung der Herdentie-
re bewirken. Ein héheres Maf an Individualisierung bedeutet im anthroposophischen
Milieu zugleich einen Gewinn an Freiheit — durch Erziehung und Ziichtung er6ffne der
Mensch dem Haustier diese Perspektive.

Unter anderem dieses Stufenbewusstsein legitimiert aus Sicht der Biodynami-
ker-innen das Schlachten von Tieren. In diesem Zusammenhang wird Tieren, anders
als Menschen, innerhalb der Anthroposophie die Wiedergeburt abgesprochen sowie
ein »Todes-Begriff«. Die Rechtfertigung des Tierschlachtens wird jedoch gesamtgesell-
schaftlich und in akademischen Kreisen zunehmend infrage gestellt, weshalb kiinftig
vermehrt Debatten um die Legitimierung von Fleischkonsum stattfinden werden. Zwar
wird derzeit bereits die schlachtfreie Nutztierhaltung innerhalb der Demeter-Land-
wirtschaft diskutiert, diese Position wird aber bisher lediglich am Rande vertreten. So
hat der Anthroposoph Ton Baars das Dissertationsprojekt von Meyer-Glitza betreut, der
die Argumente fiir die schlachtfreie Landwirtschaft besprochen und sein Projekt in der
Zeitschrift Lebendige Erde der Demeter-Gemeinschaft vorgestellt hat. Wahrscheinlicher
ist aber, dass die schlachtfreie Landwirtschaft kiinftig hiufiger debattiert wird als die
tierlose, da ein tierloser Standort dem Gedanken der Diversitit und der kosmischen
Bedeutung des Kuhmistes zuwiderliuft und derzeit Uberlegungen anstehen, wie der
Verlebendigungsaspekt durch Tiere in den Weinbau eingegliedert werden kann.

Dariiber hinaus sind weitere wissenschaftliche Publikationen auszumachen, die auf
punktuell pordse Grenzen zwischen dem biodynamischen Milieu und der akademischen

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

Arbeit verweisen. Akademische Studien werden beispielsweise von den Nutztieretholo-
ginnen Anet Spengler oder Silvia Ivemeyer durchgefiithrt und publiziert. Fiir Spengler
muss eine anthroposophisch-biodynamische Haltung ihr Forschungsprojekt begleiten,
damitsie sich auf »das Wesen« des Tieres ausrichten konne. Steht die anthroposophische
Weltanschauung zu dringlich im Vordergrund, besteht aber die Gefahr, dass die Befunde
darauf hinauslaufen, Steiners Postulate zu bestitigen — denn letztlich ist die Demeter-
Landwirtschaft eingebettet in ein kosmisches Geschehen, in dem Rindern unter ande-
rem {iber ihre Horner eine kosmisch-spirituelle Bedeutung zukommt. Diese Sichtweise,
wird sie dogmatisch eingefithrt und nichtals ein die Relationalitit forderndes Bild, bleibt
durch ihre Normativitit und ihre weltanschaulichen Primissen nicht mit den zeitge-
nossischen akademischen Wissenschaften vereinbar, da uniiberpriifbar. Allerdings ste-
hen bei den Tierforschungen, von Forschenden, die der Biodynamik nahestehen, ohne-
hin nicht die biodynamischen Variablen im Vordergrund. Anders als bei der Priparate-
Forschung, in der ausdriicklich biodynamische Handhabungsfaktoren untersucht wer-
den, drehtsich die Tierforschung allgemeiner um Mensch-Tier-Verhaltnisse, Milch- und
Fleischqualitit sowie Zucht- oder Haltungsfragen. Gleichwohl wurde mit Blick auf den
Behaviorismus in diesem Kapitel auch festgestellt, dass eine nicht normative Sicht auf
Tiere schwerlich erreichbar ist und die Biodynamik, die Tiere als beseelte Wesen betrach-
tet, in diesem Bereich fiir eine Tiersicht eintritt, die sie als Subjekte anerkennt und dies
unter Umstinden zu einem Ansatz fithren kann, der sich um mehr Tierwohl bemiiht.
Im Umgang mit ihren Rindern, Schweinen, Hithnern oder Hunden beriicksichtigen
biodynamische Praktiker-innen also ihre Beobachtungen und Erfahrungen aus den tag-
tiglichen Interaktionen mit den Tieren, aber wie in dieser Arbeit dargelegt, konnen da-
bei ebenso anthroposophische Erkenntnismethoden wie die Bildekraftemethoden oder
im weitesten Sinne das iitbersinnliche Schauen gelegentlich eine Rolle spielen. Letzterem
gehtjedoch nur eine Minderheit der Biodynamiker-innen intensiver nach. Diese Gruppe
von Biodynamiker-innen betont, dass anthroposophische Imaginationen, bei denen das
Einfithlungsvermégen und dessen spirituelle Vertiefung durch Visualisierungen, Mime-
sis und die Kommunikation mit angenommenen spirituellen Wesen im Vordergrund
stehen, zu einem besseren Verstindnis fir andere Lebewesen fithren wiirden, gar offen-
baren, dass Menschen mit anderen Lebewesen eine Bewusstseinsfihigkeit teilen, dem-
nach eine Verwandtschaft zwischen Menschen und anderen Lebewesen bestehe. Dabei
wird von den Praktiker-innen durchaus problematisiert, dass nicht trennscharf festge-
legt werden kann, wie sich die Kithe tatsichlich verhalten und wie sie subjektiv interpre-
tiert werden, auch inwiefern die anthroposophischen Konzepte (die Kuh als vertrdumtes
Wesen) die Wahrnehmungsfolien mitbestimmen. Trotzdem bleiben Bildekrifteanwen-
der-innen optimistisch: Es sei im »Wesentlichen« méglich, sich der Innenperspektive
eines Tieres, seinem Standpunkt, seiner Perspektive und wie es die Welt wahrnimmt,
anzunihern. Vor allem die Kerngruppe der »iibersinnlich Schauenden« bleibt allerdings
nicht unbedingt bei erkenntnistheoretischen Vorbehalten stehen, laut denen es unmég-
lich sei, aus einer Erste-Person-Perspektive heraus zu wissen, wie es sich fiir ein anderes
Wesen anfiihlt, dieses Wesen zu sein und Schmerzen, Trauer oder Freude zu empfin-
den. Allerdings scheinen die Praktiker-innen im Alltag zumeist einen nicht absolutie-
renden sowie kontextgebundenen Zugang der Bildekrifteanwendung oder der anthro-
posophischen Beobachtungen zu pflegen, der nicht als wahrheitsgarantierend betrach-

14.02.2026, 02:25:54.

329


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

tet wird, sondern im Arbeitsalltag zu einer dsthetisch-relationalen Vertiefung beitragen
soll. Letztlich scheint es im Alltag der Praktiker-innen im Hinblick auf Perspektivanni-
herungen ohnehin vordergriindig um die Qualitit von Beziehungen zu gehen und nicht
um epistemische Belange.

Erkenntnisse iiber die »Seinsweise« einer Tierart wollen geiibte »iibersinnlich
Schauende« zudem iiber den Kontakt mit der »Gruppenseele« erlangen. Die Grup-
penseele vereint Biodynamiker-innen zufolge die arttypische Seinsweise, die alle Tiere
einer bestimmten Art aufweisen; sie soll das Urwesen einer Tierart reprisentieren.
Wihrend nun die Gruppenseele die grundlegende Seinsweise der Tierart darstellt, sei
das Herdenwesen die sich lokal manifestierende seelische Dimension einer Herde. Sie
werde durch alle in einer Herde lebenden Tiere geformt und stehe mit der Herde in einer
Wechselwirkung, weil sich das Herdenwesen mit Eingriffen in die Herde neugestalte.
Anders als die Gruppenseele bilde sie aber keine stabile Einheit. Besonders wenn Ein-
schnitte in die Herdenkomposition anstehen, versuchen einige Landwirt-innen, eine die
Arten transzendierende Kommunikation herzustellen und treten gedanklich in Kontakt
mit dem Herdenwesen. Uber diesen Weg versuchen sie beispielsweise, den Tieren die
Nachricht iiber eine anstehende Schlachtung zu iberbringen. Dem Herdenwesen wird
von einigen Auskunftspersonen umgekehrt die Fihigkeit zugesprochen, in Kontakt mit
den Hofmitarbeiter-innen zu treten. Gelegentlich war in Zweiergesprichen oder Work-
shops davon die Rede, dass die Landwirt-innen den Ruf ihrer Tiere innerlich vernommen
hitten, wenn die Tiere sich zum Beispiel in einer misslichen Situation befanden.

Als ein partikulares Charakteristikum des Demeter-Landbaus hat sich herauskris-
tallisiert, dass Landwirt-innen zu Raufutterfressern und Monogastriern eine Beziehung
entwickeln und gleichermaflen bei der Tierhaltung den 6konomischen Nutzen aus
dem Melken und der Fleischgewinnung berechnen. Wihrend sich in der industriellen
Landwirtschaft die Massentierhaltung und ihr siamesischer Zwilling, der mechanisierte
Schlachtprozess, durchgesetzt haben, versucht die Demeter-Landwirtschaft parallel zu
diesen Entwicklungen ein Gegenmodell anzubieten, wie in diesem Kapitel ausdriicklich
am Thema Schlachtung verdeutlicht wurde. Tatsichlich ist die Verschrinkung von in-
dustriellen Produktivititsidealen eng mit der Erfindung der Schlachthéfe verschrinkt:
Dort kamen erstmals Flief3binder zum Einsatz. Wihrend der industrialisierte Schlach-
tungsprozess darauf abzielt, die Tiere zu entsubjektivieren, will ein Teil der Demeter-
Landwirt-innen iiber die Hof- oder Weidet6tung, die individuelle Begleitung der Tiere,
»libersinnliche« Interspezies-Kommunikation oder eine Danksagung eine angenom-
mene »weitere Dimension« einbringen, die dem Tier-Tod Sinnhaftigkeit verleihen soll.
Bezeichnenderweise, so scheint es, wird damit bewirkt, Tieren auch im Angesicht des
Todes nochmals verstirkt einen Subjekt-Charakter zuzuschreiben. Mit Blick auf die
Jagdanthropologie, iiber die sich erschliefden lisst, dass Jiger-innen gerade im Ange-
sicht des Erlegens eine lebendige Affinitit gegeniiber dem Tier erleben, konnte die
Frage aufgeworfen werden, ob diese Technik des Hineinversetzens womdglich eine
anthropologische Konstante ist.

Auf den vorherigen Seiten wurde argumentiert, das Sein domestizierter Tiere sei
nicht nur eine Frage der biologischen Ausstattung und Veranlagung, sondern ebenfalls
eine Frage der menschlichen Kultur und Wahrnehmung. Dabei bestimmen unterschied-
liche Wissenskulturen — sowohl die der Agrikultur und des alltiglichen Sozialgefuiges

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Tiere im anthroposophischen Kosmos und Hofalltag

als auch weitere 6kologische und soziopolitische Dimensionen — das Tierleben mit. Die
anthroposophische Weltanschauung, die die biologisch-dynamische Landwirtschaft in
ihrer Ausrichtung beeinflusst, filhrt zu einem Geflecht, in dem Hoftieren bestimmte We-
sensmerkmale zugeschrieben werden, so etwa ein astralisches Dasein (Beseeltheit), ein
geistiges Innenleben, aber kein Ich-Bewusstsein, jedoch wiederum ein Eingebunden-
sein in eine kosmisch-physische Matrix. Diese Kosmologie schreibt sich in einen gewis-
sen Umgang und bestimmte betriebseigene materielle Realititen ein, prigt Entschei-
dungen, begiinstigt gewisse Kommunikationstechniken und spiegelt sich auch in Ent-
scheidungen tiber Leben und Tod.

14.02.2026, 02:25:54.

331


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 02:25:54.


https://doi.org/10.14361/9783839470381-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

