
ANTHROPOS

100.2005: 379–388

Der Zwang zum Geständnis

Friedensrituale und Mythologie im Kontext
von Naturkatastrophen auf Flores (Ostindonesien)

Urte Undine Frömming

Abstract. – This article seeks to explain different symbolic
meanings ascribed to volcanoes in various social and political
discourses of Flores Island in Eastern Indonesia. The analysis
shows the ideas connected to volcanoes and their central role
within processes of conflict resolution at a local level. Exem-
plary in this regard is a hitherto undocumented peace ritual,
with its practice of sacrifice. The ritual takes place at times
of social conflict and in case of eruption of the highly active
volcano Lewotobi laki-laki in the Lamaholot region of East
Flores. The reciprocal relationship to volcanoes enables clan
groups in Flores to reconcile with unpredictable natural powers
and to handle dangerous and sometimes violent aspects of
their society simultaneously. In addition the phenomenon of
public guilt confessions will be stressed. [Eastern Indonesia,
Flores, natural disaster, volcanoes, peace ritual, mythology,
social anthropology]

Urte Undine Frömming, Dr. phil. (Berlin 2005), seit 2000
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Ethnologie der
Freien Universität Berlin. – Mehrmonatige Feldforschungen in
Indonesien, Island und Tanzania. – Publikationen: s. Zitierte
Literatur.

Eine Beherrschung oder Unterwerfung der Natur-
kräfte, die Vulkanausbrüche, Erdbeben oder Flut-
wellen auslösen, ist bis zum heutigen Zeitpunkt aus
naturwissenschaftlicher Perspektive kaum mög-
lich. Eine kulturalistische Deutung des Verhältnis-
ses Mensch–Naturgefahr drängt sich daher gera-
dezu auf. Im Kontrast zu Marx’ und Durkheims
Einschätzung des Verhältnisses von Natur und Ge-
sellschaft als repressiv oder herrschaftlich versu-
chen Moscovici und Eder, “die spezifisch kultu-
relle Form der gesellschaftlichen Aneignung der

Natur zu rekonstruieren” (Eder 1988: 29). Natur
wird hier aus einem neuen Blickwinkel betrachtet,
indem sie kulturalistisch anstatt naturalistisch ge-
sehen wird. Mit der folgenden Untersuchung eines
Friedensrituals und verschiedener Vulkanmythen
auf der Insel Flores schließe ich mich der Vorstel-
lung an, dass die Idee von Natur als rein objektiv
Gegebenes verabschiedet werden muss, um Natur
darüber hinaus als symbolisch konstituiert zu er-
fassen (vgl. Moscovici 1982, Luig und von Oppen
1995).

In Indonesien herrscht mittlerweile durch syste-
matische Schulbildung auch auf den abgelegenen
Inseln ein zwar mitunter begrenztes, aber dennoch
ein mit europäischen Standards vergleichbares vul-
kanologisches Wissen vor. Dennoch wird den
autochthonen religiösen Konzepten immer noch
große Bedeutung beigemessen (vgl. Kohl 1988).
Die Menschen auf der Insel Flores, die im Os-
ten Indonesiens liegt und zu den kleinen Sun-
dainseln (Nusa Tenggara) gehört, beziehen noch
heute sichtbare Veränderungen und besondere Er-
eignisse in der Natur auf ihre Gesellschaft. Insbe-
sondere die Aktivität von Vulkanen und Erdbeben
wird kausal in Verbindung mit gesellschaftlichen
Ereignissen gebracht. Die Insel Flores ist mit 26
Vulkanen, davon ca. 14 aktiven, bei einer relativ
geringen Größe von nur 14.125 km2 ein idealer
Forschungsort für Untersuchungen über den au-
tochthonen Umgang mit Vulkanismus.

Vulkane sind in vielen Weltregionen Ritual-
plätze bei konfliktlösenden und friedensstiftenden

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


380 Urte Undine Frömming

Ritualen,1 und dies insbesondere in den Gebieten,
in denen mehrere, kulturell sich unterscheidende
Gruppen in der Nähe nur eines Vulkans angesiedelt
sind. Bei meinen Untersuchungen in drei Regionen
auf Flores konnte ich feststellen, dass Lokalgrup-
pen die Vulkane, die sich nicht mehr als ca. 30 km
von ihnen entfernt befinden, konzeptionell mit in
ihre Kultur einbeziehen. Dort führen sie speziel-
le Opferzeremonien und Kulthandlungen für die
Vulkane bzw. die Vulkangeister und Ahnengeister
durch, die nach den autochthonen Vorstellungen in
oder auf dem Vulkan leben. Dies ist ungefähr die
doppelte Entfernung der akuten Gefahrenzone, die
bei den meisten Vulkanen in einem Radius von ca.
15 km liegt. Allerdings besteht bei den am Meer
gelegenen Vulkanen, wie Gunung Iya, Gunung
Egon, Lewotobi perempuan sowie dem Vulkan
Rokatenda auf der kleinen, nördlich von Flores
gelegenen Insel Palue, die Gefahr von Flutwellen.

Bei Vulkanausbrüchen und auch bei Erdbeben
oder Tsunamis versammeln sich die Dorfältesten,
die politischen Oberhäupter der Lokalgruppen, so-
wie die traditionellen Heiler (dukun) am Hang des
Vulkans oder auf dem Vulkan, um gemeinsam die
entsprechenden Kulthandlungen durchzuführen.
Auch bei Krankheitsepidemien und gesellschaftli-
chen Konfliktsituationen führen die Klangruppen,
die in der Nähe von Vulkanen siedeln, Opferzere-
monien am Vulkan durch. Exemplarisch wird im
Folgenden der Ablauf eines Friedensrituals im Fal-
le von Konflikten, Kriegen oder einem Vulkanaus-
bruch am Vulkan Lewotobi laki-laki beschrieben.
Außerdem schildere ich einen Vulkanmythos aus
der Region Ngada (südliches Zentralflores), der die
Konzeption einer mythischen Parallelwelt deutlich
macht.

Vulkanritual zur Katastrophen-
und Konfliktbewältigung

Rituale, die in Krisenzeiten durchgeführt werden,
unterscheiden sich in vielen Regionen der Welt in
ihrem Ablauf und in ihrer Intention von jahres-
zyklisch relevanten Ritualen wie Ernteriten und
anderen kalendarisch bedingten Riten, aber auch
von Integrationsritualen, wie die der Namensge-
bung, Initiation und Heirat. Beerdigungsriten bei
“natürlichen Todesfällen” gehören auch zu die-
ser Kategorie der die Sozialstruktur festigenden
und bestätigenden Rituale. Dahingegen nehmen
Rituale, die “außerplanmäßig” durchgeführt wer-
den, oftmals einen anderen Ablauf und finden an

1 Vgl. Schlehe 1996; Forth 1998; Frömming 2001, 2002.

besonderen Orten in der Natur – und selten im
Dorf selbst – statt. Auch wenn grundsätzliche Ele-
mente wie das Opfer, Tanz, Gesänge und Gebete
sich scheinbar ähneln, so ist ein entscheidendes
Merkmal dieser Rituale die Reaktion auf drasti-
sche gesellschaftliche Ereignisse, die ein harmoni-
sches (Zusammen-)Leben empfindlich gestört ha-
ben oder stören, wie Naturkatastrophen, Konflikte,
Kriege und Epidemien. In der bisherigen Ritualfor-
schung wurde diese Tatsache oft nicht genügend
berücksichtigt.

Die Komplexvulkane (auch Zwillingsvulkane
genannt) Lewotobi laki-laki und Lewotobi perem-
puan sind Stratovulkane.2 Die meisten Eruptionen
hatte Lewotobi laki-laki (18 Ausbrüche seit 1675,
zuletzt: Sept.–Nov. 2003; vgl. Simkin et al. 1981).
Er gehört zu den aktivsten Vulkanen auf Flores.
Nur vier Ausbrüche sind vom Lewotobi perempu-
an bekannt. Die meisten Eruptionen sind explosi-
ve von einer mäßigen bis großen Stärkenordnung
(VEI 2–4). Bei den Ausbrüchen des Lewotobi
laki-laki 1869 und 1907 kamen insgesamt acht
Menschen ums Leben.

Im Januar 1998 konnte ich mit Dorfoberhäup-
tern, Ältesten und Heilern aus dem Dorf Duang
(Boru, Region Lewolema), die am Fuße des Lewo-
tobi laki-laki leben, Interviews führen.3 Sie schil-
derten mir ein Ritual das bei dem Ausbruch des
Lewotobo laki-laki (Mai–Juli 1991) durchgeführt
wurde. Das verheerende Erdbeben, mit nachfol-
gendem Tsunami (2100 Tote), ereignete sich ein
Jahr später am 12. Dez. 1992 (vgl. Frömming
2005).

Es wird erzählt, dass die Berge Lewotobi laki-
laki (BI4: laki = männlich) und Lewotobi perem-
puan (BI: perempuan = weiblich) von weit her
kamen und sich in dem Gebiet des jetzigen Lama-
holot ansiedelten. Sie bekamen ein Kind mit dem
Namen Ile Muda. Ile Muda ist ein Vulkan, der
nicht weit von den Lewotobi-Vulkanen entfernt,
in der Nähe des Dorfes Nobo liegt. Wie überall
auf Flores wurden auch die Lewotobi Vulkane als

2 Als Stratovulkan wird der steile Kegel bezeichnet, der
durch abwechselnde Schichten von Asche und Lava ent-
steht, nachdem es zu einer vulkanischen oder plinianischen
Eruption gekommen ist, wobei bei letzterer durch den lang
anhaltenden Ascheausstoß eine extrem hohe Wolke gebildet
wird und hierbei feine Asche und Vulkangase zum Teil bis
in die Stratosphäre injiziert werden, wo sie das Wetter und
Klima beeinflussen (vgl. Decker und Decker 1997: 25).

3 Interviews Januar 1998 in Duang (Boru) mit Michael Dare
Wolor, Nikolaus Sina Puka, Rufus Daram Tobi und Paulus
Willem Bolerg. Übersetzer aus dem Lamaholot-Dialekt ins
Indonesische: RM. Paulus Wolor, Michael Dare Wolor.

4 In der indonesischen Landessprache Bahasa Indonesia; im
Folgenden als BI abgekürzt.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


Der Zwang zum Geständnis 381

Sitz der Vorfahren verstanden. Vulkanausbrüche
haben daher gesellschaftlich eine größere Bedeu-
tung als andere Naturkatastrophen wie z. B. Wir-
belstürme oder Flutkatastrophen. Vulkanausbrüche
wurden als Hinweis auf Uneinigkeiten oder Kon-
flikte zwischen den einzelnen Klangruppen (suku
oder marga genannt) gedeutet, über die die Ahnen
ihren Unmut äußern. Auch eine Vernachlässigung
der rituellen Pflichten gegenüber den Ahnen sowie
Verstöße gegen bestehende gesellschaftliche und
religiöse Werte und Normen wurden als Gründe
für Naturkatastrophen genannt.

Die traditionelle Opferzeremonie am Hang des
Vulkans muss daher unter allen Umständen durch-
geführt werden, auch wenn es sich um ein gefähr-
liches Unternehmen handelt. Die Dorfältesten und
religiösen Oberhäupter der am Vulkan lebenden
suku verweigerten bei dem Ausbruch von 1991
ihre zwangsweise Evakuierung, da sie “ihre Pflich-
ten den Ahnen gegenüber zu erfüllen hatten”, wie
mir Michael Dare Wolor berichtete. Die Zeremo-
nie konnte in einer Eruptionspause durchgeführt
werden, ohne dass Todesopfer zu beklagen waren.

Der Stamm der Puka waren die ersten Siedler
in der Region; sie selbst nennen sich Bubu Beko,
was soviel heißt wie “gewachsen oder entstanden
aus der Erde”. Sie leben am Fuße des Lewotobi
laki-laki. Als Grundbesitzer übernehmen sie die
Leitung der Opferzeremonie, die tuba ile (“dem
Berg Einhalt gebieten”) genannt wird. An dieser
Zeremonie müssen alle benachbarten Klangrup-
pen teilnehmen. Insgesamt sind es sechs Gruppen:
Neben suku Puka, suku Wolor, suku Tapun, suku
Kenoba, suku Kewuta und suku Tobi.

Da der Vulkan konzeptuell mit den Ahnen
gleichgesetzt wird, handelt es sich vor allem um
eine Kommunikation mit den Ahnengeistern, die
durch die Opfergaben günstig gestimmt werden
sollen. Als weiterer Grund für die Zeremonie
wird von den Puka selbst die soziale Komponente
erwähnt. Denn auch wenn es Konflikte oder Strei-
tigkeiten zwischen den verschiedenen suku gibt
bzw. früher Krieg geführt wurde, muss die Ze-
remonie von den genannten Gruppen gemeinsam
durchgeführt werden. Auf keinen Fall darf eine
der suku fehlen. Das Ritual hat somit auf der
sozialen Ebene tendenziell eine Frieden stiftende
und vereinigende Funktion.

Wichtiger Bestandteil des Rituals sind verschie-
dene Opfergaben (BI: bahan-bahan): Ein kleiner
Ziegenbock als Gabe an die Vorfahren oder den
Berg (BI: satu ekor kecil sebagai persembahan
kepada leluhur [gunung]5; ein großer Ziegenbock
als gemeinsame Nahrung für alle anwesenden Teil-
nehmer (BI: satu ekor agak besar untuk santa-

pan bersama semua peserta yang hadir) sowie ein
Hühnerei (telur ayam), Baumwolle (kapas), ein ro-
ter Faden (benang merah), ein Fischschwanz (ekor
ikan; hanya ekor saja), Mais (jewawut) und Rohr
der Rohrpalme (rotan [Calamus equestris]).

Während in Zeiten vor der Missionierung eini-
ge Berichte auf Menschenopfer schließen lassen,
finden heute nur noch Tieropfer statt. Historische
Menschenopfer wurden bei meinen Befragungen
in den meisten Regionen abgestritten, aber ihr Vor-
kommen in anderen Regionen für möglich gehal-
ten. Der Steyler Pater Piet Petu (79 Jahre) berich-
tete mir 1998 persönlich von Menschenopfern in
seiner eigenen Familie: Es wurden ca. 15-jährige
Mädchen und Jungen geopfert und nur das Blut in
den florinesischen Vulkan Kelimutu gegossen, der
Leichnam wurde normal beerdigt.

Die Leitung der Zeremonie am Lewotobi laki-
laki wird entweder von einer der ältesten Frauen
oder einem der ältesten Männer aus dem Stamm
der Puka ausgeübt. Bei der Zeremonie im Jahre
1991, über die mir 1998 berichtet wurde, über-
nahm eine der dorfältesten Frauen die Leitung.
Das Töten der Opfertiere bleibt allerdings den
Männern vorbehalten. Am Berghang des Lewo-
tobi laki-laki gibt es zwei wichtige Opferplätze
(Abb. 1). Der erste Platz, Semaren genannt, ist eine
Höhle am Hang des Vulkans. Der zweite Platz,
Tuba Ile genannt, liegt ca. 50 m tiefer; dort findet
die zweite Opferung und das rituelle Essen statt.
Von den Dörfern kommend versammeln sich alle
Teilnehmer am Fuße des Vulkans. Hier wird das
Tragen der Opfergaben organisiert. Jeweils zwei
Personen, die einer unterschiedlichen Lokalgruppe
angehören, müssen eine Opfergabe gemeinsam tra-
gen. Die Zusammengehörigkeit aller Klangruppen
wird somit nochmals betont. Suku Puka besteigt
als erste Lokalgruppe den Berghang; die anderen
folgen nach einer Weile.

An der Opferhöhle (semaren) angekommen,
werden ein Ei, etwas Tabak, Arak und Betelnuss
sowie fünf – entsprechend der Anzahl der suku6

– Häufchen Reis und fünf Knäuel Baumwolle, die
ein Symbol für Gerechtigkeit darstellen, mit ro-
tem Faden umwickelt, im Eingang der Höhle nie-
dergelegt. Auch im Staatswappen Indonesiens ist

5 Die Ahnen werden hier mit dem Berg (gunung) gleichge-
setzt. Alle folgenden Aufzählungen sind wörtliche Tran-
skriptionen aus dem Lamaholot (Dialekt von Lewolema –
vgl. hierzu Pampus 1999) in die Bahasa Indonesia.

6 Genau genommen sind es sechs Lokalgruppen, die dieses
Ritual durchführen. Vermutet werden könnte auch, dass
suku Puka, die als autochthone Siedler der Region eine
Sonderstellung einnehmen, nicht symbolisch unter den
anderen suku dargestellt werden.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


382 Urte Undine Frömming

Abb. 1: Opferplätze am Vul-
kan Lewotobi-laki-laki (Skizze
von Nikolaus Sina Puka, Januar
1998).

Baumwolle als eines der fünf symbolisierten pan-
casila-Prinzipien abgebildet und steht neben dem
Stern (Glaube an Gott), der ungebrochenen Ket-
te (Menschheit), dem Büffelkopf (Nationalismus)
und dem Banyanbaum (Regierung) gemeinsam mit
Reis für Gerechtigkeit. Der rote Faden hat vermut-
lich mehrere Bedeutungen: zum einen symbolisiert
er Blut als Fruchtbarkeitssymbol, zum anderen
deutet der Faden die Verbindung der suku an; au-
ßerdem ist er als Produkt der Baumwolle ein Sym-
bol für die Webtechnik, die eine Form der indone-
sischen Kulturentwicklung darstellt. Von den adat-
Ältesten wurde die Baumwolle als Symbol für die
vom Vulkan aufsteigende Rauchwolke bezeichnet,
wobei der rote Faden die Lava symbolisiert. Die-
ses Bild stimmt auch mit der häufigsten Form
des Ausbruchs des Lewotobi laki-laki überein:
Zentralkratereruption (Aschewolke) gekoppelt an
pyroklastische Ströme (Lava). Beide zusammen
versinnbildlichen die Mahnung der Ahnen sowie
Erdgeister (tanah ekan) und der Himmelsgottheit
(lera wulan) Konflikte zu beseitigen und Gerech-
tigkeit und Frieden walten zu lassen. Anschließend
spricht der suku-Älteste aus dem Stamm der Puka
ein Gebet7 (Dialekt von Lewolema)8:

1) Ema Ba Lera Wulan Tanah Ekan
Mutter Vater Sonne Mond Land Erde
Himmelsgottheit Erdgottheit

2) go piin puka lama bura dua
Ich hier Ursprung anfangs? heiliger Ort,
lama mengi
Wald anfangs?
Wir der Stamm der Puka, die ursprünglichen Be-
wohner dieses heiligen Ortes und Waldes

7 Bei der Übersetzung haben mir freundlicherweise Prof.
Karl-Heinz Kohl (Univ. Frankfurt/M.) sowie Michael Dare
Wolor (Dorfoberhaupt von Duang) und der Priester RM.
Paulus Wolor (Seminari San Dominggo, Hokeng) geholfen.

8 Bei dem von mir aufgezeichneten Gebet handelt es sich,
auch nach Auffassung von Karl-Heinz Kohl, vermutlich um
ein Fragment eines weit umfangreicheren Textes.

3) puka ile Alen Gole
Ursprung Berg Alen Gole
(Eigenname)

4) Mare Watan Paparua
? Küste, Strand halb, Hälfte
(evt. auch Eigenname vermutlich die Anführer: suku
Puka)

5) leron pali go koon ina bine,
Tag dieser ich mit Mutter Schwester
kaka arin
ältere, jüngere Geschwister,
opun pai
angeheiratete Verwandte
Heute komme ich gemeinsam mit meinen Brüdern
und Schwestern:
Wolo Rau Aman Watowuli Bura (suku Wolor)
Tapun Liwu Goran Nate Pitu Tate Walu (suku Tapun)
Futa Haru Bala (suku Kewuta)
Noba Lota Toba Lota Toba (suku Kenoba)
Tobi Lewo Puku Bean Goen Tanah Lema (suku Tobi)
(alles Eigennamen)

6) kame leron pali maan uin kaha,
Wir Tag dieser machen Bündel Gras
maan one tou mata tou
machen inneres eins Auge eins
An diesem Tag machen wir unsere inneren Augen
wie ein Bündel Gras zu einem Auge (?)

7) me sega sain pi mo soba
Du ankommen eintreffen hier du verzeihen
sugu mo ata ina ata ema
Vergeben du (der) Menschen (der) Mutter
bapa9

Vater
Komme zu uns und verzeih uns, Mutter und Vater
der Menschen

8) nein mo gon menu
Geben du Trinken Essen
Gib uns zu trinken und zu essen

9 Diese Formulierung läßt auf die Konzeption einer dualisti-
schen Gottheit schließen, in der “männliche” und “weibli-
che” Attribute verschmolzen sind (vgl. Kohl 1998: 74, siehe
auch 61 und 196; vgl. auch Frömming 2002: 175).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


Der Zwang zum Geständnis 383

9) kame nena neren mo ata ema
Wir flehen Gnade du Menschen Mutter
noon bapa
? Vater
Wir flehen dich Mutter und Vater der Menschen um
Gnade an

10) nein kame laran loe uli
Geben uns Weg frei frei
Gib uns den Weg frei

11) ele10 doan kame susa duda
Schuld (?) weit wir schwer, traurig schwierig
Unsere Schuld ist groß und schwer. Wir sind traurig
und sind in Schwierigkeiten

12) pana moon laran gawe moon bawi
Gehe mit uns Weg gehe mit uns ?
Gehe mit uns auf unserem Weg

Daraufhin wird eine kleine Ziege mit bloßen
Händen von zwei Männern zerrissen. Stücke von
ihrer Lippe, dem Ohr und den Hufen werden an
fünf verschiedenen Plätzen in der Höhle nieder-
gelegt. Die Leber11 und die Lunge werden in ein
Bambusrohr gefüllt und später auf dem unteren
Zeremonienplatz gekocht und dann im traditionel-
len Zeremonienhaus (korke) aufbewahrt. Das Zer-
reißen der Opferziege ist hierbei von besonderer
Bedeutung. Es wird damit begründet, dass “das
Geschenk an die Ahnen rein (BI: murni) und auf-
richtig (BI: polos) sein muss”. Daher ist es streng
verboten, Messer oder sonstige Gegenstände zum
Töten der Ziege zu verwenden.

Schefold erwähnt das Tabu der Mentawaier,
Kokosnüsse mit dem Messer zu spalten, wenn
jemand gerade einen neuen Gong erworben hat;
denn auch der Gong würde nach ihrem Glauben
sonst einen Sprung erhalten. Schefolds prägnan-
te Erklärung hierzu: “Das Spalten eines Gegen-
stands passt schlecht zu einer Tätigkeit, die darauf
ausgerichtet ist, einen leicht brechbaren anderen
Gegenstand zu erhalten” (1988: 283). Ich denke,
dass sich diese Deutung in gewisser Hinsicht auch
auf das Tabu, die Opferziege mit einem Messer zu
töten, übertragen lässt: Gilt es doch bei diesem Op-
ferritual gleichsam die “Spaltung” des Vulkans und
die “Spaltung” der sechs Klangruppen (durch ver-
schiedenartige Konflikte) zu verhindern, wobei der
Vulkanausbruch als Zeichen für letztere betrachtet
wird. Die kathartische Funktion des Rituals wurde
auch von den Ältesten selbst hervor gehoben. Die

10 Übersetzt nach Pampus (1999: 105).
11 Leber und Lungen kommt in allen autochthonen Kulturen

besondere symbolische und religiöse Bedeutung zu. In ganz
Indonesien gilt die Leber (hati) und nicht das Herz als das
zentralste Organ.

Erklärung des adat-Ältesten Nikolaus Sina Puka
macht deutlich, dass Messer und andere “Waf-
fen” als unrein betrachtet werden: Kamping yang
dipersembahkan di sini dicabic, tidak disembelih,
sebab menurut keyakinan: persembahan yang mur-
ni kepada nenek moyang harus polos. (BI: Die
Opferziege wird zerrissen, nicht geschlachtet, weil
nach der Überzeugung das Geschenk an die Ah-
nen rein und aufrichtig sein muss.) Da es sich
um ein Ritual zur Konfliktbewältigung handelt,
dürfen Messer, die mit Gewalt assoziiert werden,
nicht verwendet werden. Nachdem das Ritual an
der Opferhöhle (semaren) beendet ist, gehen alle
Teilnehmer/innen zurück zum zweiten Opferplatz
(tuba ile). Auf dem Rückweg ist es, als eine Geste
der Ehrerweisung (untuk menghormati), nicht er-
laubt sich zur Opferhöhle umzudrehen, weil es sich
um einen heiligen Platz (tempat kudus) handelt.
Suku Puka, der/die Anführer/in, verlässt als letzte
den Opferplatz.

Am zweiten Opferplatz zerbricht der Stammes-
älteste aus dem Stamm der Puka ein Hühnerei.
Erneut werden Baumwollknäuel mit rotem Faden
und Reis, entsprechend der Anzahl der Klangrup-
pen, sowie Palmbranntwein (moke) auf einen fla-
chen Stein gelegt. Anschließend spricht der adat-
Älteste noch einmal dasselbe Gebet in der baha-
sa adat (Dialekt von Lewolema). Zum Abschluss
der Opferzeremonie wird eine große Ziege ge-
schlachtet, gekocht und dann von allen anwe-
senden Teilnehmern verspeist, wobei keine Reste
übrig bleiben dürfen. Den Kiefer der Ziege erhält
der Stamm der Puka als Veranstalter der adat-Ze-
remonie, während der Schädel aufgeteilt wird: Den
rechten Teil des Schädels erhält suku Wolor, den
linken Teil erhält suku Tapun. Symbolisch wird
hiermit erneut die Gemeinschaft der Klane und die
Vormachtstellung der Puka betont.

Zum Abschluss der Zeremonie muss eine eiser-
ne Lanze in den tuba ile gesteckt werden. Diese
rituelle Handlung wird pole ua-weta genannt, was
soviel bedeutet wie “Mais pflanzen als Grenze
oder Zaun” und “Eisenstab als Stütze oder Halt”.12

Durch diese kraftgeladene Lanze soll die Frucht-
barkeit und “spirituelle” Kraft des Lavabodens
rund um den Lewotobi-Vulkan erhalten bleiben.
Gleichzeitig sollen durch diese symbolische und
“magische” Handlung zerstörerische Vulkanaus-
brüche verhindert werden.

12 Arndt berichtet aus der Ngada-Region von einer kraftge-
ladenen Lanze, bhudza kava genannt, die bei einer Dorf-
gründung in den Boden gestoßen wird (Arndt 1954: 359).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


384 Urte Undine Frömming

Über den Zwang zum Geständnis
bei Naturkatastrophen

Vulkanausbrüche werden von den suku als Hin-
weis der Götter (lera wulan = Sonne Mond und
tanah ekan = Erdgottheit) sowie der Ahnen auf die
moralischen Ordnungen der Gesellschaften ver-
standen. Vulkane fungieren somit als moralische
Instanz innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung.
Die umfassende Idee von dieser gesellschaftli-
chen Ordnung manifestiert sich im Glauben an
bestimmte Wirkkräfte, von denen angenommen
wird, dass sie durch die Natur mit den Menschen
kommunizieren. Naturerscheinungen werden als
Gesten der Ahnen, Götter und Geister interpretiert.
Durch die ausgeprägte Fähigkeit des Symbolisie-
rens werden Ereignisse in der Natur, ähnlich wie
eine Fremdsprache, von den adat-Ältesten und
Heilern übersetzt und gedeutet. Oft ist dabei viel
psychologisches und soziologisches Geschick mit
im Spiel: schwelende Konflikte zwischen einzel-
nen Gruppen oder Personen sowie Verstöße gegen
die Werte und Normen der Gesellschaft finden
über natürliche und “spirituelle” Rückschlüsse ein-
dringliche Ermahnung. Dies führt mitunter soweit,
dass sich im Falle eines Vulkanausbruchs oder
Erdbebens, wie mir 1998 in der Region Ngada be-
richtet wurde, der adat-Älteste vor das Dorf stellt
und laut ruft: la‘a [Unglück] sala [Verbot]? Das
heißt: “Wer hat das Unglück verursacht, indem er
das Verbotene getan hat?” Es ist hierbei üblicher-
weise eine verbotene sexuelle Beziehung gemeint
(vgl. Schröter 2000: 272). Der oder die “Schul-
dige” muss sich zu erkennen geben, dann hört
das Unglück auf. Nach Aussage mehrerer Infor-
mant/innen kommt es bei Naturkatastrophen im-
mer noch zu solchen Situationen, bei denen reihen-
weise auf dramatische Weise öffentliche Schuld-
bekenntnisse abgegeben werden. Dies geschah zu-
letzt 1992 während eines schweren Erdbebens (7,5
auf der Richterskala) in Ostflores. Naturkatastro-
phen haben somit nicht nur eine emotionale, son-
dern auch eine gesellschaftlich kathartische Funk-
tion. Die Vorstellung einer Katharsis wird auch auf
die Bodenfruchtbarkeit übertragen: Im Lewolema-
Gebiet wurde das Erdbeben auf das Wirken des
Hilfsdemiurgen Ima Se Ama Ma zurückgeführt,
von dem es hieß, er würde die Erde in periodischen
Abständen von oben nach unten wenden, damit die
nächsten Ernteerträge wieder besser ausfallen.13

Michel Foucault (1974: 28) bezeichnet den
“Zwang zum Geständnis” als eine Erfindung der

13 Persönliche Mitteilung von Karl-Heinz Kohl in einem Brief
vom 20. 11. 1997.

katholischen Pastoral und des Bußsakraments. Es
stellt sich mit den dargelegten Daten die Frage, ob
nicht vielmehr der “Zwang zum Geständnis” eine
anthropologische Konstante darstellt. Einiges deu-
tet darauf hin, dass auch schon vor der Missionie-
rung14 das öffentliche Schuldbekenntnis auf Flo-
res eine übliche Verhaltensweise bei Vulkanaus-
brüchen, Erdbeben und Flutkatastrophen war, die
sogar erzwungen wurde.

Auch in einem von Arndt (1960: 78–82) auf-
gezeichneten Mythos über das Mädchen Dhédé
(Dhédé da molu tivu da xaki néé nitu; “Dhédé ging
im See unter, da sie sich mit einem Erdgeist ver-
gangen hatte”), das angeblich eine Flutkatastrophe
auslöste, wird ein öffentliches Schuldbekenntnis
von einer der Frauen aus dem Dorf erwartet, da
nur Frauen für diese Form von Katastrophen ver-
antwortlich gemacht wurden.

Galo ya leza telu toto ngodho go cuza vara mu bhai
meza sai kobé vutu leza vutu mu tacu pedzu pedzu pacu
cié mézé. Kobé vutu leza vutu sara cuza cangi pacu dhu
méa go vacé vacé puu zalé coné tana mu gedho moli,
toto mu nuka bholo paci zéta coné sao téda. Masa méa
go manu ngana go kaba dzara go sicu kolo mata moli
moli, ngii go vacé cuza da tecu kenana.

Nach drei Tagen kam der Regen und Sturm, der vier
Tage und Nächte nicht nachliess und in grossen Tropfen
niederfiel. Nachdem es vier Tage ununterbrochen gereg-
net hatte, drang auch alles Wasser aus der Erde hervor,
sodass es bis zur Galerie der Häuser stieg. Alle Hühner
und Schweine, Kerbauen und Pferde und alle Vögel
gingen zu Grunde wegen des vielen Regens (Arndt
1960: 78).

Toto supa méa da bué: Koémé micu da bué dhorosi vi
ngagé go vacé! Mali micu da sala néé go léko, micu
bodha vi dhorosi ngagé vacé. mali micu néé go sala néé
go léko tuu tuu, go vacé nenga xeré néca. Vaci méa da
zoo bué kenana dhoro dhoro go vacé bhai yo xeré.

Dann befahlen sie allen erwachsenen Mädchen, zum Was-
ser hinabzugehen. “Nur ihr jungen Mädchen müsst noch
zum Wasser hinab. Wenn ihr Sünden auf euch habt,
hinab mit euch zur Wasserschau! Denn wenn ihr Sünden
begangen habt, wird das Wasser fallen”. Die Mädchen
stiegen eines nach dem andern hinab, das Wasser aber
wich nicht (Arndt 1960: 79).

In diesem Mythos wird das Mädchen Dhédé
schließlich dem Erdgeist geopfert, was als Verweis
auf die, zum Teil bis in die dreißiger Jahre des letz-

14 Die von Arndt aufgezeichneten Mythen und Berichte ga-
rantieren zwar keinesfalls seine mögliche Einflussnahme,
lassen aber im Großen und Ganzen auf eine Zurückhaltung
hinsichtlich katholischer Einfärbung schließen.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


Der Zwang zum Geständnis 385

ten Jahrhunderts hinein, fast im ganzen indonesi-
schen Archipel übliche Praxis des Menschenopfers
gedeutet werden kann. Der Sinn dieser Praxis des
Geständnisses und der Schuldzuschreibung lag vor
allem im Bestreben nach dem Erhalt der morali-
schen Ordnung innerhalb der Lokalgruppen, aber
auch in den Versuchen der Erklärung von uner-
klärlichen Naturkatastrophen. Offen bleibt die For-
schungsfrage, welche Konzepte des “Vergebens”
und der “Reue” vor der Missionierung existierten
und in welchen Fällen – außer in den von Arndt ge-
schilderten – es zu Menschenopfern gekommen ist.

Das Verbot sich zum Opferplatz umzuwenden

Über die ursprünglichen Verhaltensweisen bei Na-
turkatastrophen geben für Flores vor allem die
zum größten Teil von Arndt aufgezeichneten my-
thischen Erzählungen Auskunft. In den Mythen
werden die dramatischen Momente sichtbar, wo-
bei extreme Gefühlsausbrüche, einhergehend mit
einer verzweifelten Anrufung der Ahnen und Geis-
ter, scheinbar von jeher gebremst werden sollten
bzw. mit einem Tabu belegt waren, was allerdings
als Verweis auf ihr Vorkommen gedeutet werden
muss: “Wer immer zurückschaute und aus Erbar-
men mit dem Kampong rief: ‘O ihr Vorfahren,
erbarmet euch unseres Dorfes, das dahin ist!’, der
wurde in einen Stein verwandelt. Wer aber ohne
umzuschauen geradeaus davonlief, blieb Mensch”
(Arndt 1960: 89).

Die religiöse Tabuisierung von Panikreaktionen
bei Naturkatastrophen kann als eine autochtho-
ne und höchst aufgeklärte Verhaltensstrategie im
Katastrophenfall betrachtet werden. Diese konn-
te moderne Strategien mitunter sogar übertreffen
und weist deutlich auf rationale Entwicklungsstan-
dards hin, wie sie gewöhnlich westlichen und neu-
zeitlichen Entwicklungen zugeschrieben werden.
Chaotische Reaktionen wurden vermieden, womit
unter Umständen Menschenleben gerettet werden
konnten (durch das zügige Weglaufen vom Kata-
strophenort, mit dem Verbot sich umzudrehen und
daher in panische Handlungen zu verfallen). Es
handelt sich hierbei um ein weit verbreitetes Phä-
nomen, das mir auch in Tanzania am Kilimanjaro
(Frömming 2004) und am Mount Meru berichtet
wurde und auch in anderen Kontexten anzutreffen
ist. Beim christlichen Brauch des Osterwasserho-
lens existiert dieses Verbot ebenfalls; es ist an
ein Sprechverbot gekoppelt. Im ersten Buch Mose
wird ein ähnliches Verbot erwähnt; die Schilderung
deutet auf einen Vulkanausbruch hin:

Und als sie ihn hinausgebracht hatten, sprach der eine
[Engel]: Rette dein Leben und sieh nicht hinter dich,
bleib auch nicht stehen in dieser ganzen Gegend . . . Da
ließ der Herr Schwefel und Feuer regnen vom Himmel
herab auf Sodom und Gomorra und vernichtete die
Städte und die ganze Gegend und alle Einwohner der
Städte und was auf dem Land gewachsen war. Und Lots
Weib sah hinter sich und ward zur Salzsäule (Genesis
19: 17, 24–27).

Zum einen könnte dieses Verbot der Affektkon-
trolle dienen und wäre dann mit der Auffassung
verbunden, dass bestimmten “höheren Mächten”
die unkontrollierten Affekthandlungen missfallen.
Bedeutender scheinen Aspekte der spekulativen
Betrachtung und der Fähigkeit des Symbolisie-
rens, indem der Anblick einer Naturkatastrophe
als Sinnbild für Chaos, Schrecken, Konflikt und
Krieg wahrgenommen wird und zwar nicht ob-
jektiv, sondern – und dies ist das entscheiden-
de – als Spiegelbild der menschlichen Gesell-
schaft gedeutet wird. Schwefel- und Feuerregen
sind für Sodom und Gomorra wie für die Flori-
nesen der “Ort zur korresponsiven Vergegenwärti-
gung der eigenen Lebenssituation” (Seel 1996: 18).
Natur ist hier jedoch nicht, wie von Seel for-
muliert, “Ort anschaulichen Gelingens menschli-
cher Praxis” (1996: 18), sondern Ort anschauli-
chen Scheiterns menschlicher Praxis. Die Ima-
ginationen von rachsüchtigen, aber auch gütigen
Geistern, Göttern und Ahnen sind als kognitives
Konstrukt zur Manifestation dieser Spiegelung zu
verstehen. Das Verbot einer intensiven spekula-
tiven Betrachtung der Katastrophe, des Symbols
für das Unmoralische und Chaotische, könnte als
Strategie zur Vermeidung des bewussten Kontakts
mit diesen “dunklen” und – für die gesellschaft-
liche Ordnung – gefährlichen Kräften gedeutet
werden. Zugleich repräsentiert dieses Verbot (sich
umzuwenden) eine philosophische Einstellung ge-
genüber Historizität: In diesem Fall wird Ahis-
torizität, also ein Loslassen der Vergangenheit,
zur kollektiven Verhaltensnorm, womit z. B. auch
die bereits beschriebenen Konfliktsituationen ge-
meint sind; diese wurden durch das gemeinsa-
me Ritual bereits bewältigt. Das Zurückschauen
zum Opferplatz wird also tabuisiert, da Katharsis
schon stattgefunden hat und eine Fixierung auf
vergangenes Leid Innovationen und zukünftigen
Frieden ausschließen könnte. Allerdings heißt dies
nicht, dass es keine Praxis oder keinen Ort des
Erinnerns gibt: diesen stellen nicht nur die Vul-
kane selbst, sondern auch die Mythen über sie
dar (s. o.). Die Symbolisierung anhand der Natur
macht darüber hinaus einen Diskurs über Unmoral
möglich.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


386 Urte Undine Frömming

Vergesellschaftung der Natur auf Flores

Es stellt sich nochmals die Frage, wieso gerade
den Vulkanen eine derartig bedeutende Rolle in
den florinesischen Gesellschaften zukommt. Vul-
kane stellen nicht nur topographische Markierun-
gen dar, sondern sind außerdem Gegenstand ritu-
eller Handlungen, da sie einen wichtigen Einfluss
auf das materielle und spirituelle Wohlbefinden der
Gesellschaften haben. Den Vulkanen kommt eine
wichtige ökonomische Bedeutung zu, da an ihren
Hängen und auf den fruchtbaren Lavaböden rund
um die Vulkane Ackerbau betrieben wird. Aller-
dings ist der ökonomische Faktor nur ein Faktor
in einem komplexen Netz von Bedeutungen; dieses
lässt keine Spekulation über eine lokale Konzep-
tion der Dichotomie von Natur und Kultur zu, wie
sie vor allem Lévi-Strauss in seinen frühen Werken
aufgestellt hatte. Die florinesische Imagination von
Natur ist gekennzeichnet durch die Einsicht in
Reziprozität, die sich durch heterogene und span-
nungsgeladene Austauschprozesse zwischen Natur
und Kultur ausdrückt.

Bei allen Gruppen auf Flores, die in der Nähe
von Vulkanen siedeln, gelten die Vulkane als Re-
präsentanten für die menschlichen Lokalgruppen.
Die Florinesen erklären ihre Abstammung und
Gruppenzugehörigkeit über die Vulkane, die durch
ihre unverwechselbare und eindrucksvolle Erschei-
nung idealer Ort für die Imagination von Ahnen-
geistern und Naturgeistern sind. So genannte “tote-
mistische” und “animistische”15 Systeme sind hier
kombiniert. Descola (1996: 96) hat darauf hinge-
wiesen, dass häufig von einer derartigen Vermi-
schung ausgegangen werden muss und dass der
immer wieder zitierte australische “Totemismus”
eine Ausnahme darstelle. W. H. R. Rivers berühm-
te Totemismustheorie (1914), die in vielen Punk-
ten kritisiert wurde (wie z. B. von Lévi-Strauss
1965: 16 ff.), trifft jedoch in gewisser Hinsicht
auch auf die florinesische Kognition von Vulkanen
zu. Rivers definierte den “Totemismus” als die
Verbindung einer Tier- oder Pflanzenspezies oder
auch einer Klasse lebloser Gegenstände mit einer
fest umrissenen Gruppe der Gemeinschaft, “typi-
scherweise mit einer exogamen oder Klangrup-
pe”. Weiteres Kennzeichen sei der Glaube an ei-
ne Verwandtschaftsbeziehung mit dem Tier, der
Pflanze oder dem Objekt und die Vorstellung, dass

15 Einen aktuellen Überblick über die Debatte um diesen seit
langem umstrittenen und mittlerweile überholten Begriff
liefert Bird-David (1999). Im Rahmen dieser Arbeit kann
eine Auseinandersetzung mit dem Begriff “Animismus”
nicht stattfinden.

die menschliche Gruppe durch Abstammung dar-
aus hervorgegangen sei. Schließlich müssten be-
stimmte Respekterweisungen dem Tier, der Pflan-
ze oder dem Objekt gegenüber bekundet wer-
den, was sich in Esstabus oder anderen bestimm-
ten Einschränkungen und auch rituellen Handlun-
gen in Bezug auf das Objekt ausdrücke (Rivers
1914/II: 75).

Auch bei den florinesischen Vulkanen besteht
eine Reihe von Verboten, insbesondere Betretungs-
verbote der Bergregionen. Vulkane sind jedoch
zugleich Symbol für die Gesellschaft selbst; sie
vermitteln ethische und moralische Dispositionen.
Kein menschliches Verhaltensmerkmal wird in
dieser symbolischen Kognition ausgelassen. Vul-
kangeister sind traurig, zornig, verliebt, treu, ei-
fersüchtig, einsam, streitsüchtig, gütig, gierig, hin-
terlistig, grausam, dumm oder schlau. Die Ska-
la dieser Charaktereigenschaften ist, wie erwähnt,
konzeptuell sichtbar bei spezifischer Aktivität der
Vulkane und wird in Mythen transportiert. Natur
spielt hier eine symbolische Schlüsselrolle bei der
“imaginativen Deutung des Seins in der Welt”
(Seel 1996: 18).

Neben dieser Ebene der menschlichen Verhal-
tensmerkmale ist die zweite und zwar gesellschaft-
liche Ebene, die konstruiert wird, von besonderem
ethnologischen Interesse. Es werden eine Anzahl
von Vulkanen mit ihren konzeptuell jeweils unter-
schiedlichen Eigenschaften zueinander in Bezie-
hung gesetzt und diese wiederum verglichen mit
der Gesellschaft bzw. mit den einzelnen Gruppen
und Untergruppen einer Ethnie.

In den von Arndt und von mir aufgezeichneten
Mythen der Ngada über die Vulkane, spiegelt sich
so auch ein Konflikt zwischen den matrilinear und
uxorilokal organisierten Gruppen der Ngada und
den patrilinear und virilokal organisierten Gruppen
nördlich der Ngada-Region wider. Vor allem aber
handelt es sich um die symbolische Konstruktion
von lineage-rechtlichen, politischen und geogra-
phischen, territorialen Abgrenzungen. Durch ge-
nealogische Verbindung mit dem entsprechenden
Vulkan erklären die Mitglieder ihre Lineage-Zu-
gehörigkeit. So sind Vulkane identitätsstiftend und
Spiegel für gesellschaftliche Prädispositionen.

Ein von Arndt aufgezeichneter Mythos aus der
Region Ngada, den mir Informanten 1997 noch zu
erzählen wussten,16 veranschaulicht die Konstruk-
tion einer mythischen Parallelwelt. Er thematisiert
einen Brautpreiskonflikt und den Tod des Gottes
Dzara Masi:

16 Interview am 26. 12. 1997 mit Bapak Pius Maja, Tiwulima
(Ngada).

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


Der Zwang zum Geständnis 387

Rombo, der Sohn des Vulkans Ebulobo [männlich]
(auch Suro Laki genannt), heiratete die Tochter des
Gottes Dzara Masi und des Vulkans Inerie. Wegen
eines Streits um den Brautpreis zwischen Rombo und
Dzara Masi kommt es zum Kampf zwischen Ebulobo
und Inerie, wobei Rombo und Dzara Masi getötet
werden. Die Leute der Inerie rufen alle benachbarten
Leute von den Bergen Vatu Cata, Atagaé (Cata Gaé),
Inélika (Lika), Lélé, Bobo, Déru und Lado Langa
zusammen. Auf dem Ebulobo versammeln sich alle
vom Berge Taka, Dora, Lédzo, Legu Déru und Radza.
Es kommt zu einem erbitterten Kampf. Inerie wird
von Ebulobo verwundet (noch heute sieht man das
“Blut”, in Form von roten Erdströmen [keine Lava] den
Hang hinunter fließen). Daraufhin spalten alle anderen
Vulkane, gemeinsam mit dem Gott Ngoé, der Donner
und Blitzwaffen mitbringt, das Haupt von Ebulobo
siebenmal (sieben-zackiger Kraterrand). Deshalb steigt
noch heute Rauch von ihm auf.17

Wichtig sind bei diesem Mythos die Sozialor-
ganisation der einzelnen Gruppen, die genealogi-
schen Verhältnisse und die territoriale Lage der
verschiedenen Vulkane. Denn nach dem Mythos
kämpfen die Vulkangeister der eigentlichen Nga-
da-Region: Inerie, Atagae, Inelika, Boki etc. gegen
den Vulkan Ebulobo (Nage-Region) und die um-
liegenden Berge in der Region Nage. Die Nage
unterscheiden sich kulturell nur geringfügig von
den Ngada, allerdings herrscht hier eine patrilinea-
re und virilokale Filitationsregel (kaba basa) vor,
während 90 % der Ngada matrilineare und uxori-
lokale Abstammungsregelungen praktizieren (vgl.
hierzu Schröter 1998: 428). Auffällig ist, dass ge-
rade in den nördlichen Dörfern der Ngada-Region,
die weiter entfernt vom Vulkan Inerie liegen, eine
patrilineare und virilokale Abstammungsregelung
häufiger anzutreffen ist als in den Dörfern um den
Inerie.

Im geschilderten Fall wird der Brautpreiskon-
flikt thematisiert und zugleich die Gewalteskala-
tion mit Todesfolge beschrieben. Sehr hohe Braut-
preisforderungen führen in der Ngada-Region auch
heute noch zu Konflikten. Viele junge Männer
können entweder überhaupt nicht heiraten oder
sind ihr Leben lang verschuldet, da Kompromisse
betreffs der Wohnfolgeordnung über den Braut-
preis geregelt werden. Konflikte zwischen den
uxorilokal (Ngada) oder virilokal (Nage) organi-
sierten Gruppen sind vorprogrammiert und werden
z. B. in dem Mythos über den Kampf zwischen
dem Vulkan Inerie und Ebulobo sehr deutlich be-
schrieben.

17 Berichtet von Pius Maja, Dorf Tiwolima (Ngada); vgl. auch:
Arndt (1954: 3; 1960: 134 ff.).

Die assoziative Grundlage der Vergesellschaf-
tung der Vulkane kann als eine Koppelung der
Aspekte der Gesellschaftsordnung mit allgemein
menschlichen Grunderfahrungen betrachtet wer-
den, die zu einer Anthropomorphisierung von Na-
tur führen. Hiermit möchte ich eine Bemerkung
Victor Turners (1974: 90) korrigieren, dass we-
niger die jeweilige Gesellschaftsordnung – wie
Durkheim annahm – als vielmehr allgemein
menschliche Grunderfahrungen die häufigste asso-
ziative Grundlage des Symbolisierens seien.

Die gleichzeitige Konstruktion einer völlig ant-
agonistischen Welt der Geister – die in der Natur,
vor allem auch in den in Nachbarregionen gelege-
nen Vulkanen, gedanklich lokalisiert ist – erklärt
sich durch die Wahrnehmung des Fremden, das
meist bedrohliche Konnotationen hat, im Kontrast
zum Eigenen. So wird auch die Vorstellung der
Ngada, dass Menschen, die ein “unmoralisches”
Leben geführt haben (cata polo), nach ihrem Tod
nicht in den eigenen, sondern in den fremden
Vulkan gelangen, wo ihre Taten gerächt werden,
verständlich. Der eigene Vulkan bzw. das jeweils
“gute” Geisterreich verweist auf den Ursprung und
die moralische Ordnung der Gesellschaft und ist
damit ein bedeutender Faktor bei der Konstruktion
von individueller und kollektiver Identität. Die-
se wiederum besteht durch den Glauben an eine
Verbindung der Mitglieder einer Lokalgruppe mit
dem entsprechenden Vulkan, der als “Emblem”
einen Ort oder Fixpunkt darstellt, auf den sich
die Gedanken und Affekte richten können (vgl.
Frömming 2002: 184).

Innerhalb religiöser und sozialer Vorstellungen
der Florinesen standen Vulkane in vielen Regionen
oftmals im Zentrum und spielten eine bedeutende
Rolle bei der Konstitution und Manifestation von
Werten und Normen. Dadurch konnte eine ko-
gnitive und praktische Aufhebung des Dualismus
Mensch–Natur und somit nicht nur eine Rationa-
lisierung und Versöhnung mit den Naturgewalten,
sondern auch ein Umgang mit den ebenso bedroh-
lichen Aspekten menschlicher Gewalt stattfinden.

Mein besonderer Dank gilt allen Informanten und Freun-
den aus Flores, dem Candraditya Research Centre for the
Study of Religion and Culture, Maumere, Flores/NTT,
Pieter T. Tiba (Direktor des Kantor Metrologi in En-
de, Flores), Prof. Ute Luig (Freie Universität Berlin),
Prof. Ingrid Wessel (Humboldt Universität Berlin), Prof.
Karl-Heinz Kohl (J. W. Goethe Universität Frankfurt),
Prof. Susanne Schröter (Universität Passau) sowie Laura
Gerber für konstruktive Anmerkungen.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379


388 Urte Undine Frömming

Zitierte Literatur

Arndt, Paul
1954 Gesellschaftliche Verhältnisse der Ngadha. Mödling:

Verlag der Missionsdruckerei St. Gabriel. (Studia Insti-
tuti Anthropos, 8)

1960 Mythen der Ngadha. Annali Lateranensi 24: 9–137.

Bird-David, Nurit
1999 “Animism” Revisited. Personhood, Environment, and

Relational Epistemology. Current Anthropology 40:
S67–S91. [Supplement]

Decker, Robert, und Barbara Decker
1997 Die Urgewalt der Vulkane. Von Pompeji zum Pinatubo.

Weyarn: Seehamer.

Descola, Philippe
1996 Constructing Natures. Symbolic Ecology and Social

Practice. In: P. Descola and G. Pálsson (eds.), Nature
and Society. Anthropological Perspectives; pp. 82–102.
London: Routledge.

Eder, Klaus
1988 Die Vergesellschaftung der Natur. Frankfurt: Suhrkamp.

Forth, Gregory L.
1998 Beneath the Volcano. Religion, Cosmology, and Spirit

Classification among the Nage of Eastern Indonesia.
Leiden: KITLV Press. (Verhandelingen van het Konink-
lijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde, 177)

Foucault, Michel
1974 Von der Subversion des Wissens. Hrsg. u. übers. v.

Walter Seitter. München: Hanser.

Frömming, Urte Undine
2001 Volcanoes. Symbolic Places of Resistance. Political

Appropriation of Nature in Flores, Indonesia. In: I. Wes-
sel and G. Wimhöfer (eds.), Violence in Indonesia;
pp. 270–281. Hamburg: Abera-Verlag Voss.

2002 Vulkane und Gesellschaft. Naturaneignung auf Flores
(Indonesien). In: U. Luig und H.-D. Schultz (Hrsg.),
Natur in der Moderne. Interdisziplinäre Ansichten;
pp. 165–186. Berlin: Geographisches Institut der Hum-
boldt-Universität. (Berliner Geographische Arbeiten, 93)

2004 Schneeschmelze am Kilimanjaro. Über die touristische
Eroberung afrikanischer Natur in der ästhetischen Mo-
derne. In: H. Dilger, A. Wolf, U. U. Frömming und
K. Volker-Saad (Hrsg.), Moderne und postkoloniale
Transformation; pp. 258–274. Berlin: Weißensee Ver-
lag. (Berliner Beiträge zur Ethnologie, 6)

2005 (Dis-)Kontinuität der Natur. Kulturtechniken und lo-
kales Wissen im Umgang mit Naturgefahren und Na-
turkatastrophen. Berlin. [Dissertation, Freie Universität
Berlin]

Kohl, Karl-Heinz
1988 Ein verlorener Gegenstand? Zur Widerstandsfähigkeit

autochthoner Religionen gegenüber dem Vordringen der

Weltreligionen. In: H. Zinser (Hrsg.), Religionswissen-
schaft. Eine Einführung; pp. 252–273. Berlin: Dietrich
Reimer Verlag.

1998 Der Tod der Reisjungfrau. Mythen, Kulte und Allianzen
in einer ostindonesischen Lokalkultur. Stuttgart: Verlag
W. Kohlhammer. (Religionsethnologische Studien des
Frobenius-Instituts Frankfurt am Main, 1)

Lévi-Strauss, Claude
1965 Das Ende des Totemismus. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

[Orig.: Le totémisme aujourd’hui. Paris 1962]

Luig, Ute, und Achim von Oppen (Hrsg.)
1995 Naturaneignung in Afrika als sozialer und symbolischer

Prozess. Berlin: Das Arabische Buch. (Arbeitshefte aus
dem Forschungsschwerpunkt Moderner Orient, 10)

Moscovici, Serge
1982 Versuch über die menschliche Geschichte der Natur.

Frankfurt: Suhrkamp. [Orig.: L’histoire humaine de la
nature. Paris 1968]

Pampus, Karl-Heinz
1999 Koda Kiwã. Dreisprachiges Wörterbuch des Lamaholot

(Dialekt von Lewolema). Lamaholot – Indonesisch –
Deutsch. Aufgezeichnet 1994–98 im Dorf Belogili-
Balukhering, Ostflores, Provinz Nusa Tenggara Timur,
Indonesien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. (Abhand-
lungen für die Kunde des Morgenlandes, 52/4)

Rivers, W. H. R.
1914 The History of Melanesian Society. 2 vols. Cambridge:

Cambridge University Press.

Schefold, Reimar
1988 Lia. Das große Ritual auf den Mentawai-Inseln (Indo-

nesien). Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Schlehe, Judith
1996 Reinterpretations of Mystical Traditions. Explanations

of a Volcanic Eruption in Java. Anthropos 91: 391–
409.

Schröter, Susanne
1998 Death Rituals of the Ngada of Central Flores, Indonesia.

Anthropos 93: 417–435.
2000 Die Austreibung des Bösen. Ein Beitrag zur Religion

und Sozialstruktur der Sara Langa in Ostindonesien.
Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer. (Religionsethnolo-
gische Studien des Frobenius-Instituts Frankfurt am
Main, 2)

Seel, Martin
1996 Eine Ästhetik der Natur. Frankfurt: Suhrkamp. [1991]

Simkin, Tom, Lee Siebert, Lindsay Mc Clelland, et al. (eds.)
1981 Volcanoes of the World. A Regional Directory, Gaz-

etteer, and Chronology of Volcanism during the Last
10,000 Years. Stroudsbourg: Hutchinson Ross.

Turner, Victor
1974 The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual.

Ithaca: Cornwell University Press. [1967]

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

