ANTHROPOS

100.2005: 379-388

Der Zwang zum Gestindnis

Friedensrituale und Mythologie im Kontext
von Naturkatastrophen auf Flores (Ostindonesien)

Urte Undine Fromming

Abstract. — This article seeks to explain different symbolic
meanings ascribed to volcanoes in various social and political
discourses of Flores Island in Eastern Indonesia. The analysis
shows the ideas connected to volcanoes and their central role
within processes of conflict resolution at a local level. Exem-
plary in this regard is a hitherto undocumented peace ritual,
with its practice of sacrifice. The ritual takes place at times
of social conflict and in case of eruption of the highly active
volcano Lewotobi laki-laki in the Lamaholot region of East
Flores. The reciprocal relationship to volcanoes enables clan
groups in Flores to reconcile with unpredictable natural powers
and to handle dangerous and sometimes violent aspects of
their society simultaneously. In addition the phenomenon of
public guilt confessions will be stressed. [Eastern Indonesia,
Flores, natural disaster, volcanoes, peace ritual, mythology,
social anthropology]

Urte Undine Fromming, Dr. phil. (Berlin 2005), seit 2000
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Ethnologie der
Freien Universitidt Berlin. — Mehrmonatige Feldforschungen in
Indonesien, Island und Tanzania. — Publikationen: s. Zitierte
Literatur.

Eine Beherrschung oder Unterwerfung der Natur-
krifte, die Vulkanausbriiche, Erdbeben oder Flut-
wellen auslosen, ist bis zum heutigen Zeitpunkt aus
naturwissenschaftlicher Perspektive kaum mog-
lich. Eine kulturalistische Deutung des Verhiltnis-
ses Mensch—Naturgefahr dringt sich daher gera-
dezu auf. Im Kontrast zu Marx’ und Durkheims
Einschitzung des Verhiltnisses von Natur und Ge-
sellschaft als repressiv oder herrschaftlich versu-
chen Moscovici und Eder, “die spezifisch kultu-
relle Form der gesellschaftlichen Aneignung der

Natur zu rekonstruieren” (Eder 1988:29). Natur
wird hier aus einem neuen Blickwinkel betrachtet,
indem sie kulturalistisch anstatt naturalistisch ge-
sehen wird. Mit der folgenden Untersuchung eines
Friedensrituals und verschiedener Vulkanmythen
auf der Insel Flores schliefe ich mich der Vorstel-
lung an, dass die Idee von Natur als rein objektiv
Gegebenes verabschiedet werden muss, um Natur
dariiber hinaus als symbolisch Kkonstituiert zu er-
fassen (vgl. Moscovici 1982, Luig und von Oppen
1995).

In Indonesien herrscht mittlerweile durch syste-
matische Schulbildung auch auf den abgelegenen
Inseln ein zwar mitunter begrenztes, aber dennoch
ein mit europidischen Standards vergleichbares vul-
kanologisches Wissen vor. Dennoch wird den
autochthonen religiosen Konzepten immer noch
grofe Bedeutung beigemessen (vgl. Kohl 1988).
Die Menschen auf der Insel Flores, die im Os-
ten Indonesiens liegt und zu den kleinen Sun-
dainseln (Nusa Tenggara) gehort, beziehen noch
heute sichtbare Verdnderungen und besondere Er-
eignisse in der Natur auf ihre Gesellschaft. Insbe-
sondere die Aktivitdt von Vulkanen und Erdbeben
wird kausal in Verbindung mit gesellschaftlichen
Ereignissen gebracht. Die Insel Flores ist mit 26
Vulkanen, davon ca. 14 aktiven, bei einer relativ
geringen GroBe von nur 14.125km? ein idealer
Forschungsort fiir Untersuchungen iiber den au-
tochthonen Umgang mit Vulkanismus.

Vulkane sind in vielen Weltregionen Ritual-
plitze bei konfliktlosenden und friedensstiftenden

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

380

Ritualen,! und dies insbesondere in den Gebieten,
in denen mehrere, kulturell sich unterscheidende
Gruppen in der Nihe nur eines Vulkans angesiedelt
sind. Bei meinen Untersuchungen in drei Regionen
auf Flores konnte ich feststellen, dass Lokalgrup-
pen die Vulkane, die sich nicht mehr als ca. 30 km
von ihnen entfernt befinden, konzeptionell mit in
ihre Kultur einbeziehen. Dort fiihren sie speziel-
le Opferzeremonien und Kulthandlungen fiir die
Vulkane bzw. die Vulkangeister und Ahnengeister
durch, die nach den autochthonen Vorstellungen in
oder auf dem Vulkan leben. Dies ist ungefihr die
doppelte Entfernung der akuten Gefahrenzone, die
bei den meisten Vulkanen in einem Radius von ca.
15 km liegt. Allerdings besteht bei den am Meer
gelegenen Vulkanen, wie Gunung Iya, Gunung
Egon, Lewotobi perempuan sowie dem WVulkan
Rokatenda auf der kleinen, nordlich von Flores
gelegenen Insel Palue, die Gefahr von Flutwellen.

Bei Vulkanausbriichen und auch bei Erdbeben
oder Tsunamis versammeln sich die Dorfiltesten,
die politischen Oberhdupter der Lokalgruppen, so-
wie die traditionellen Heiler (dukun) am Hang des
Vulkans oder auf dem Vulkan, um gemeinsam die
entsprechenden Kulthandlungen durchzufiihren.
Auch bei Krankheitsepidemien und gesellschaftli-
chen Konfliktsituationen fiihren die Klangruppen,
die in der Néhe von Vulkanen siedeln, Opferzere-
monien am Vulkan durch. Exemplarisch wird im
Folgenden der Ablauf eines Friedensrituals im Fal-
le von Konflikten, Kriegen oder einem Vulkanaus-
bruch am Vulkan Lewotobi laki-laki beschrieben.
AuBerdem schildere ich einen Vulkanmythos aus
der Region Ngada (siidliches Zentralflores), der die
Konzeption einer mythischen Parallelwelt deutlich
macht.

Vulkanritual zur Katastrophen-
und Konfliktbewéltigung

Rituale, die in Krisenzeiten durchgefiihrt werden,
unterscheiden sich in vielen Regionen der Welt in
ihrem Ablauf und in ihrer Intention von jahres-
zyklisch relevanten Ritualen wie Ernteriten und
anderen kalendarisch bedingten Riten, aber auch
von Integrationsritualen, wie die der Namensge-
bung, Initiation und Heirat. Beerdigungsriten bei
“natiirlichen Todesfillen” gehoren auch zu die-
ser Kategorie der die Sozialstruktur festigenden
und bestidtigenden Rituale. Dahingegen nehmen
Rituale, die “auferplanméfig” durchgefiihrt wer-
den, oftmals einen anderen Ablauf und finden an

1 Vgl. Schlehe 1996; Forth 1998; Fromming 2001, 2002.

Urte Undine Fromming

besonderen Orten in der Natur — und selten im
Dorf selbst — statt. Auch wenn grundsitzliche Ele-
mente wie das Opfer, Tanz, Gesinge und Gebete
sich scheinbar dhneln, so ist ein entscheidendes
Merkmal dieser Rituale die Reaktion auf drasti-
sche gesellschaftliche Ereignisse, die ein harmoni-
sches (Zusammen-)Leben empfindlich gestort ha-
ben oder storen, wie Naturkatastrophen, Konflikte,
Kriege und Epidemien. In der bisherigen Ritualfor-
schung wurde diese Tatsache oft nicht geniigend
berticksichtigt.

Die Komplexvulkane (auch Zwillingsvulkane
genannt) Lewotobi laki-laki und Lewotobi perem-
puan sind Stratovulkane.? Die meisten Eruptionen
hatte Lewotobi laki-laki (18 Ausbriiche seit 1675,
zuletzt: Sept.—Nov. 2003; vgl. Simkin et al. 1981).
Er gehort zu den aktivsten Vulkanen auf Flores.
Nur vier Ausbriiche sind vom Lewotobi perempu-
an bekannt. Die meisten Eruptionen sind explosi-
ve von einer méBigen bis grofen Stirkenordnung
(VEI 2-4). Bei den Ausbriichen des Lewotobi
laki-laki 1869 und 1907 kamen insgesamt acht
Menschen ums Leben.

Im Januar 1998 konnte ich mit Dorfoberhiup-
tern, Altesten und Heilern aus dem Dorf Duang
(Boru, Region Lewolema), die am Fufle des Lewo-
tobi laki-laki leben, Interviews fiihren.3 Sie schil-
derten mir ein Ritual das bei dem Ausbruch des
Lewotobo laki-laki (Mai—Juli 1991) durchgefiihrt
wurde. Das verheerende Erdbeben, mit nachfol-
gendem Tsunami (2100 Tote), ereignete sich ein
Jahr spiter am 12.Dez. 1992 (vgl. Fromming
2005).

Es wird erzdhlt, dass die Berge Lewotobi laki-
laki (BI*: laki = minnlich) und Lewotobi perem-
puan (BI: perempuan = weiblich) von weit her
kamen und sich in dem Gebiet des jetzigen Lama-
holot ansiedelten. Sie bekamen ein Kind mit dem
Namen Ile Muda. Ile Muda ist ein Vulkan, der
nicht weit von den Lewotobi-Vulkanen entfernt,
in der Nidhe des Dorfes Nobo liegt. Wie {iiberall
auf Flores wurden auch die Lewotobi Vulkane als

2 Als Stratovulkan wird der steile Kegel bezeichnet, der
durch abwechselnde Schichten von Asche und Lava ent-
steht, nachdem es zu einer vulkanischen oder plinianischen
Eruption gekommen ist, wobei bei letzterer durch den lang
anhaltenden Ascheausstof eine extrem hohe Wolke gebildet
wird und hierbei feine Asche und Vulkangase zum Teil bis
in die Stratosphire injiziert werden, wo sie das Wetter und
Klima beeinflussen (vgl. Decker und Decker 1997: 25).

3 Interviews Januar 1998 in Duang (Boru) mit Michael Dare
Wolor, Nikolaus Sina Puka, Rufus Daram Tobi und Paulus
Willem Bolerg. Ubersetzer aus dem Lamaholot-Dialekt ins
Indonesische: RM. Paulus Wolor, Michael Dare Wolor.

4 In der indonesischen Landessprache Bahasa Indonesia; im
Folgenden als BI abgekiirzt.

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

Der Zwang zum Gestéindnis

Sitz der Vorfahren verstanden. Vulkanausbriiche
haben daher gesellschaftlich eine groBere Bedeu-
tung als andere Naturkatastrophen wie z. B. Wir-
belstiirme oder Flutkatastrophen. Vulkanausbriiche
wurden als Hinweis auf Uneinigkeiten oder Kon-
flikte zwischen den einzelnen Klangruppen (suku
oder marga genannt) gedeutet, iiber die die Ahnen
ihren Unmut duBern. Auch eine Vernachlidssigung
der rituellen Pflichten gegeniiber den Ahnen sowie
VerstoBe gegen bestehende gesellschaftliche und
religiose Werte und Normen wurden als Griinde
fiir Naturkatastrophen genannt.

Die traditionelle Opferzeremonie am Hang des
Vulkans muss daher unter allen Umstinden durch-
gefiihrt werden, auch wenn es sich um ein gefihr-
liches Unternehmen handelt. Die Dorfiltesten und
religidsen Oberhdupter der am Vulkan lebenden
suku verweigerten bei dem Ausbruch von 1991
ihre zwangsweise Evakuierung, da sie “ihre Pflich-
ten den Ahnen gegeniiber zu erfiillen hatten”, wie
mir Michael Dare Wolor berichtete. Die Zeremo-
nie konnte in einer Eruptionspause durchgefiihrt
werden, ohne dass Todesopfer zu beklagen waren.

Der Stamm der Puka waren die ersten Siedler
in der Region; sie selbst nennen sich Bubu Beko,
was soviel heifit wie “gewachsen oder entstanden
aus der Erde”. Sie leben am Fufie des Lewotobi
laki-laki. Als Grundbesitzer iibernehmen sie die
Leitung der Opferzeremonie, die tuba ile (“dem
Berg Einhalt gebieten”) genannt wird. An dieser
Zeremonie miissen alle benachbarten Klangrup-
pen teilnehmen. Insgesamt sind es sechs Gruppen:
Neben suku Puka, suku Wolor, suku Tapun, suku
Kenoba, suku Kewuta und suku Tobi.

Da der Vulkan konzeptuell mit den Ahnen
gleichgesetzt wird, handelt es sich vor allem um
eine Kommunikation mit den Ahnengeistern, die
durch die Opfergaben giinstig gestimmt werden
sollen. Als weiterer Grund fiir die Zeremonie
wird von den Puka selbst die soziale Komponente
erwédhnt. Denn auch wenn es Konflikte oder Strei-
tigkeiten zwischen den verschiedenen suku gibt
bzw. frilher Krieg gefiihrt wurde, muss die Ze-
remonie von den genannten Gruppen gemeinsam
durchgefiihrt werden. Auf keinen Fall darf eine
der suku fehlen. Das Ritual hat somit auf der
sozialen Ebene tendenziell eine Frieden stiftende
und vereinigende Funktion.

Wichtiger Bestandteil des Rituals sind verschie-
dene Opfergaben (BI: bahan-bahan): Ein kleiner
Ziegenbock als Gabe an die Vorfahren oder den
Berg (BI: satu ekor kecil sebagai persembahan
kepada leluhur [gunung]’; ein groBer Ziegenbock
als gemeinsame Nahrung fiir alle anwesenden Teil-
nehmer (BI: satu ekor agak besar untuk santa-

Anthropos 100.2005

381

pan bersama semua peserta yang hadir) sowie ein
Hiihnerei (telur ayam), Baumwolle (kapas), ein ro-
ter Faden (benang merah), ein Fischschwanz (ekor
ikan; hanya ekor saja), Mais (jewawut) und Rohr
der Rohrpalme (rotan [Calamus equestris]).

Wihrend in Zeiten vor der Missionierung eini-
ge Berichte auf Menschenopfer schliefen lassen,
finden heute nur noch Tieropfer statt. Historische
Menschenopfer wurden bei meinen Befragungen
in den meisten Regionen abgestritten, aber ihr Vor-
kommen in anderen Regionen fiir moglich gehal-
ten. Der Steyler Pater Piet Petu (79 Jahre) berich-
tete mir 1998 personlich von Menschenopfern in
seiner eigenen Familie: Es wurden ca. 15-jdhrige
Midchen und Jungen geopfert und nur das Blut in
den florinesischen Vulkan Kelimutu gegossen, der
Leichnam wurde normal beerdigt.

Die Leitung der Zeremonie am Lewotobi laki-
laki wird entweder von einer der éltesten Frauen
oder einem der dltesten Ménner aus dem Stamm
der Puka ausgeiibt. Bei der Zeremonie im Jahre
1991, iiber die mir 1998 berichtet wurde, iiber-
nahm eine der dorfiltesten Frauen die Leitung.
Das Toten der Opfertiere bleibt allerdings den
Minnern vorbehalten. Am Berghang des Lewo-
tobi laki-laki gibt es zwei wichtige Opferplitze
(Abb. 1). Der erste Platz, Semaren genannt, ist eine
Hohle am Hang des Vulkans. Der zweite Platz,
Tuba Ile genannt, liegt ca. 50 m tiefer; dort findet
die zweite Opferung und das rituelle Essen statt.
Von den Dérfern kommend versammeln sich alle
Teilnehmer am Fufle des Vulkans. Hier wird das
Tragen der Opfergaben organisiert. Jeweils zwei
Personen, die einer unterschiedlichen Lokalgruppe
angehoren, miissen eine Opfergabe gemeinsam tra-
gen. Die Zusammengehorigkeit aller Klangruppen
wird somit nochmals betont. Suku Puka besteigt
als erste Lokalgruppe den Berghang; die anderen
folgen nach einer Weile.

An der Opferhohle (semaren) angekommen,
werden ein Ei, etwas Tabak, Arak und Betelnuss
sowie fiinf — entsprechend der Anzahl der suku®
— Haufchen Reis und fiinf Knduel Baumwolle, die
ein Symbol fiir Gerechtigkeit darstellen, mit ro-
tem Faden umwickelt, im Eingang der Hohle nie-
dergelegt. Auch im Staatswappen Indonesiens ist

5 Die Ahnen werden hier mit dem Berg (gunung) gleichge-
setzt. Alle folgenden Aufzdhlungen sind wortliche Tran-
skriptionen aus dem Lamaholot (Dialekt von Lewolema —
vgl. hierzu Pampus 1999) in die Bahasa Indonesia.

6 Genau genommen sind es sechs Lokalgruppen, die dieses
Ritual durchfiihren. Vermutet werden konnte auch, dass
suku Puka, die als autochthone Siedler der Region eine
Sonderstellung einnehmen, nicht symbolisch unter den
anderen suku dargestellt werden.

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

382

\A,W BLA™N

senaRe B

= ‘ qua Qm-km(:xha. Fawia
;3\ - Ak‘ﬂcl Bqum\‘sut G\A-; +“Mpv‘un Va.i—i'
!

I P
v6a ILe

Baumwolle als eines der fiinf symbolisierten pan-
casila-Prinzipien abgebildet und steht neben dem
Stern (Glaube an Gott), der ungebrochenen Ket-
te (Menschheit), dem Biiffelkopf (Nationalismus)
und dem Banyanbaum (Regierung) gemeinsam mit
Reis fiir Gerechtigkeit. Der rote Faden hat vermut-
lich mehrere Bedeutungen: zum einen symbolisiert
er Blut als Fruchtbarkeitssymbol, zum anderen
deutet der Faden die Verbindung der suku an; au-
Berdem ist er als Produkt der Baumwolle ein Sym-
bol fiir die Webtechnik, die eine Form der indone-
sischen Kulturentwicklung darstellt. Von den adat-
Altesten wurde die Baumwolle als Symbol fiir die
vom Vulkan aufsteigende Rauchwolke bezeichnet,
wobei der rote Faden die Lava symbolisiert. Die-
ses Bild stimmt auch mit der hiufigsten Form
des Ausbruchs des Lewotobi laki-laki iiberein:
Zentralkratereruption (Aschewolke) gekoppelt an
pyroklastische Stréme (Lava). Beide zusammen
versinnbildlichen die Mahnung der Ahnen sowie
Erdgeister (tanah ekan) und der Himmelsgottheit
(lera wulan) Konflikte zu beseitigen und Gerech-
tigkeit und Frieden walten zu lassen. AnschlieBend
spricht der suku-Alteste aus dem Stamm der Puka
ein Gebet’ (Dialekt von Lewolema)3:

1) Ema Ba Lera Wulan  Tanah Ekan
Mutter Vater Sonne Mond Land Erde
Himmelsgottheit Erdgottheit

2) go piin puka lama bura dua
Ich hier Ursprung anfangs? heiliger Ort,
lama mengi
Wald anfangs?
Wir der Stamm der Puka, die urspriinglichen Be-
wohner dieses heiligen Ortes und Waldes

7 Bei der Ubersetzung haben mir freundlicherweise Prof.
Karl-Heinz Kohl (Univ. Frankfurt/M.) sowie Michael Dare
Wolor (Dorfoberhaupt von Duang) und der Priester RM.
Paulus Wolor (Seminari San Dominggo, Hokeng) geholfen.

8 Bei dem von mir aufgezeichneten Gebet handelt es sich,
auch nach Auffassung von Karl-Heinz Kohl, vermutlich um
ein Fragment eines weit umfangreicheren Textes.

Urte Undine Fromming

Abb. 1: Opferplitze am Vul-
kan Lewotobi-laki-laki (Skizze
von Nikolaus Sina Puka, Januar

1998).
3) puka ile  Alen Gole
Ursprung Berg Alen Gole
(Eigenname)
4) Mare Watan Paparua

? Kiiste, Strand halb, Halfte
(evt. auch Eigenname vermutlich die Anfiihrer: suku
Puka)

5) leron pali  go koon ina bine,

Tag dieser ich mit Mutter Schwester
kaka arin

iltere, jiingere Geschwister,

opun pai

angeheiratete Verwandte

Heute komme ich gemeinsam mit meinen Briidern
und Schwestern:

Wolo Rau Aman Watowuli Bura (suku Wolor)
Tapun Liwu Goran Nate Pitu Tate Walu (suku Tapun)
Futa Haru Bala (suku Kewuta)

Noba Lota Toba Lota Toba (suku Kenoba)

Tobi Lewo Puku Bean Goen Tanah Lema (suku Tobi)
(alles Eigennamen)

6) kame leron pali  maan  uin kaha,
Wir Tag dieser machen Biindel Gras
maan  one tou mata tou
machen inneres eins Auge eins
An diesem Tag machen wir unsere inneren Augen
wie ein Biindel Gras zu einem Auge (?)

7) me sega sain pi mo soba
Du ankommen eintreffen hier du verzeihen
sugu mo ata ina ata ema
Vergeben du (der) Menschen (der) Mutter
bapd®
Vater

Komme zu uns und verzeih uns, Mutter und Vater
der Menschen

8) nein  mo gon menu
Geben du Trinken Essen
Gib uns zu trinken und zu essen

9 Diese Formulierung 146t auf die Konzeption einer dualisti-

schen Gottheit schlieBen, in der “minnliche” und “weibli-
che” Attribute verschmolzen sind (vgl. Kohl 1998: 74, siche
auch 61 und 196; vgl. auch Fromming 2002: 175).

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

Der Zwang zum Gestéindnis

9) kame nena neren mo ata ema

Wir flehen Gnade du Menschen Mutter
noon bapa
? Vater
Wir flehen dich Mutter und Vater der Menschen um
Gnade an
10) nein  kame laran loe uli
Geben uns Weg frei frei
Gib uns den Weg frei
11) ele'® doan kame susa duda

Schuld (?) weit wir  schwer, traurig schwierig
Unsere Schuld ist grof und schwer. Wir sind traurig
und sind in Schwierigkeiten

12) pana moon  laran gawe moon  bawi
Gehe mit uns Weg gehe mituns ?
Gehe mit uns auf unserem Weg

Darauthin wird eine kleine Ziege mit blofien
Hiénden von zwei Minnern zerrissen. Stiicke von
ihrer Lippe, dem Ohr und den Hufen werden an
fiinf verschiedenen Pldtzen in der Hohle nieder-
gelegt. Die Leber'! und die Lunge werden in ein
Bambusrohr gefiillt und spéter auf dem unteren
Zeremonienplatz gekocht und dann im traditionel-
len Zeremonienhaus (korke) aufbewahrt. Das Zer-
reifen der Opferziege ist hierbei von besonderer
Bedeutung. Es wird damit begriindet, dass “das
Geschenk an die Ahnen rein (BI: murni) und auf-
richtig (BI: polos) sein muss”. Daher ist es streng
verboten, Messer oder sonstige Gegenstinde zum
Toten der Ziege zu verwenden.

Schefold erwihnt das Tabu der Mentawaier,
Kokosniisse mit dem Messer zu spalten, wenn
jemand gerade einen neuen Gong erworben hat;
denn auch der Gong wiirde nach ihrem Glauben
sonst einen Sprung erhalten. Schefolds prignan-
te Erkldrung hierzu: “Das Spalten eines Gegen-
stands passt schlecht zu einer Titigkeit, die darauf
ausgerichtet ist, einen leicht brechbaren anderen
Gegenstand zu erhalten” (1988:283). Ich denke,
dass sich diese Deutung in gewisser Hinsicht auch
auf das Tabu, die Opferziege mit einem Messer zu
toten, libertragen ldsst: Gilt es doch bei diesem Op-
ferritual gleichsam die “Spaltung” des Vulkans und
die “Spaltung” der sechs Klangruppen (durch ver-
schiedenartige Konflikte) zu verhindern, wobei der
Vulkanausbruch als Zeichen fiir letztere betrachtet
wird. Die kathartische Funktion des Rituals wurde
auch von den Altesten selbst hervor gehoben. Die

10 Ubersetzt nach Pampus (1999: 105).

11 Leber und Lungen kommt in allen autochthonen Kulturen
besondere symbolische und religiose Bedeutung zu. In ganz
Indonesien gilt die Leber (hati) und nicht das Herz als das
zentralste Organ.

Anthropos 100.2005

383

Erklirung des adat-Altesten Nikolaus Sina Puka
macht deutlich, dass Messer und andere “Waf-
fen” als unrein betrachtet werden: Kamping yang
dipersembahkan di sini dicabic, tidak disembelih,
sebab menurut keyakinan: persembahan yang mur-
ni kepada nenek moyang harus polos. (BI: Die
Opferziege wird zerrissen, nicht geschlachtet, weil
nach der Uberzeugung das Geschenk an die Ah-
nen rein und aufrichtig sein muss.) Da es sich
um ein Ritual zur Konfliktbewiltigung handelt,
diirfen Messer, die mit Gewalt assoziiert werden,
nicht verwendet werden. Nachdem das Ritual an
der Opferhohle (semaren) beendet ist, gehen alle
Teilnehmer/innen zuriick zum zweiten Opferplatz
(tuba ile). Auf dem Riickweg ist es, als eine Geste
der Ehrerweisung (untuk menghormati), nicht er-
laubt sich zur Opferhohle umzudrehen, weil es sich
um einen heiligen Platz (tempat kudus) handelt.
Suku Puka, der/die Anfiihrer/in, verlisst als letzte
den Opferplatz.

Am zweiten Opferplatz zerbricht der Stammes-
dlteste aus dem Stamm der Puka ein Hiihnerei.
Erneut werden Baumwollknéduel mit rotem Faden
und Reis, entsprechend der Anzahl der Klangrup-
pen, sowie Palmbranntwein (moke) auf einen fla-
chen Stein gelegt. AnschlieBend spricht der adat-
Alteste noch einmal dasselbe Gebet in der baha-
sa adat (Dialekt von Lewolema). Zum Abschluss
der Opferzeremonie wird eine grofle Ziege ge-
schlachtet, gekocht und dann von allen anwe-
senden Teilnehmern verspeist, wobei keine Reste
iibrig bleiben diirfen. Den Kiefer der Ziege erhélt
der Stamm der Puka als Veranstalter der adat-Ze-
remonie, wihrend der Schidel aufgeteilt wird: Den
rechten Teil des Schidels erhidlt suku Wolor, den
linken Teil erhdlt suku Tapun. Symbolisch wird
hiermit erneut die Gemeinschaft der Klane und die
Vormachtstellung der Puka betont.

Zum Abschluss der Zeremonie muss eine eiser-
ne Lanze in den tuba ile gesteckt werden. Diese
rituelle Handlung wird pole ua-weta genannt, was
soviel bedeutet wie ‘“Mais pflanzen als Grenze
oder Zaun” und “Eisenstab als Stiitze oder Halt”.!2
Durch diese kraftgeladene Lanze soll die Frucht-
barkeit und “spirituelle” Kraft des Lavabodens
rund um den Lewotobi-Vulkan erhalten bleiben.
Gleichzeitig sollen durch diese symbolische und
“magische” Handlung zerstorerische Vulkanaus-
briiche verhindert werden.

12 Arndt berichtet aus der Ngada-Region von einer kraftge-
ladenen Lanze, bhudza kava genannt, die bei einer Dort-
griindung in den Boden gestoen wird (Arndt 1954: 359).

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

384

Uber den Zwang zum Gestiindnis
bei Naturkatastrophen

Vulkanausbriiche werden von den suku als Hin-
weis der Goétter (lera wulan = Sonne Mond und
tanah ekan = Erdgottheit) sowie der Ahnen auf die
moralischen Ordnungen der Gesellschaften ver-
standen. Vulkane fungieren somit als moralische
Instanz innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung.
Die umfassende Idee von dieser gesellschaftli-
chen Ordnung manifestiert sich im Glauben an
bestimmte Wirkkrifte, von denen angenommen
wird, dass sie durch die Natur mit den Menschen
kommunizieren. Naturerscheinungen werden als
Gesten der Ahnen, Gotter und Geister interpretiert.
Durch die ausgeprigte Fihigkeit des Symbolisie-
rens werden Ereignisse in der Natur, dhnlich wie
eine Fremdsprache, von den adat-Altesten und
Heilern iibersetzt und gedeutet. Oft ist dabei viel
psychologisches und soziologisches Geschick mit
im Spiel: schwelende Konflikte zwischen einzel-
nen Gruppen oder Personen sowie Verstofle gegen
die Werte und Normen der Gesellschaft finden
iiber natiirliche und “spirituelle” Riickschliisse ein-
dringliche Ermahnung. Dies fiihrt mitunter soweit,
dass sich im Falle eines Vulkanausbruchs oder
Erdbebens, wie mir 1998 in der Region Ngada be-
richtet wurde, der adat-Alteste vor das Dorf stellt
und laut ruft: la‘a [Ungliick] sala [Verbot]? Das
heiB3t: “Wer hat das Ungliick verursacht, indem er
das Verbotene getan hat?” Es ist hierbei iiblicher-
weise eine verbotene sexuelle Beziehung gemeint
(vgl. Schroter 2000: 272). Der oder die “Schul-
dige” muss sich zu erkennen geben, dann hort
das Ungliick auf. Nach Aussage mehrerer Infor-
mant/innen kommt es bei Naturkatastrophen im-
mer noch zu solchen Situationen, bei denen reihen-
weise auf dramatische Weise offentliche Schuld-
bekenntnisse abgegeben werden. Dies geschah zu-
letzt 1992 wihrend eines schweren Erdbebens (7,5
auf der Richterskala) in Ostflores. Naturkatastro-
phen haben somit nicht nur eine emotionale, son-
dern auch eine gesellschaftlich kathartische Funk-
tion. Die Vorstellung einer Katharsis wird auch auf
die Bodenfruchtbarkeit iibertragen: Im Lewolema-
Gebiet wurde das Erdbeben auf das Wirken des
Hilfsdemiurgen Ima Se Ama Ma zuriickgefiihrt,
von dem es hieB3, er wiirde die Erde in periodischen
Abstinden von oben nach unten wenden, damit die
niichsten Ernteertriige wieder besser ausfallen.!?
Michel Foucault (1974:28) bezeichnet den
“Zwang zum Gestindnis” als eine Erfindung der

13 Personliche Mitteilung von Karl-Heinz Kohl in einem Brief
vom 20. 11. 1997.

Urte Undine Fromming

katholischen Pastoral und des Buf3sakraments. Es
stellt sich mit den dargelegten Daten die Frage, ob
nicht vielmehr der “Zwang zum Gestindnis” eine
anthropologische Konstante darstellt. Einiges deu-
tet darauf hin, dass auch schon vor der Missionie-
rung!4 das offentliche Schuldbekenntnis auf Flo-
res eine iibliche Verhaltensweise bei Vulkanaus-
briichen, Erdbeben und Flutkatastrophen war, die
sogar erzwungen wurde.

Auch in einem von Arndt (1960: 78-82) auf-
gezeichneten Mythos iiber das Midchen Dhédé
(Dhédé da molu tivu da xaki néé nitu; “Dhédé ging
im See unter, da sie sich mit einem Erdgeist ver-
gangen hatte”), das angeblich eine Flutkatastrophe
ausloste, wird ein Offentliches Schuldbekenntnis
von einer der Frauen aus dem Dorf erwartet, da
nur Frauen fiir diese Form von Katastrophen ver-
antwortlich gemacht wurden.

Galo ya leza telu toto ngodho go cuza vara mu bhai
meza sai kobé vutu leza vutu mu tacu pedzu pedzu pacu
cié mézé. Kobé vutu leza vutu sara cuza cangi pacu dhu
méa go vacé vacé puu zalé coné tana mu gedho moli,
toto mu nuka bholo paci zéta coné sao téda. Masa méa
go manu ngana go kaba dzara go sicu kolo mata moli
moli, ngii go vacé cuza da tecu kenana.

Nach drei Tagen kam der Regen und Sturm, der vier
Tage und Nachte nicht nachliess und in grossen Tropfen
niederfiel. Nachdem es vier Tage ununterbrochen gereg-
net hatte, drang auch alles Wasser aus der Erde hervor,
sodass es bis zur Galerie der Hduser stieg. Alle Hiihner
und Schweine, Kerbauen und Pferde und alle Vogel
gingen zu Grunde wegen des vielen Regens (Arndt
1960: 78).

Toto supa méa da bué: Koémé micu da bué dhorosi vi
ngagé go vacé! Mali micu da sala néé go léko, micu
bodha vi dhorosi ngagé vacé. mali micu néé go sala néé
go léko tuu tuu, go vacé nenga xeré néca. Vaci méa da
200 bué kenana dhoro dhoro go vacé bhai yo xeré.

Dann befahlen sie allen erwachsenen Midchen, zum Was-
ser hinabzugehen. “Nur ihr jungen Méddchen miisst noch
zum Wasser hinab. Wenn ihr Siinden auf euch habt,
hinab mit euch zur Wasserschau! Denn wenn ihr Siinden
begangen habt, wird das Wasser fallen”. Die Médchen
stiegen eines nach dem andern hinab, das Wasser aber
wich nicht (Arndt 1960: 79).

In diesem Mythos wird das Méddchen Dhédé
schlieBlich dem Erdgeist geopfert, was als Verweis
auf die, zum Teil bis in die dreiBiger Jahre des letz-

14 Die von Arndt aufgezeichneten Mythen und Berichte ga-
rantieren zwar keinesfalls seine mogliche Einflussnahme,
lassen aber im GroBen und Ganzen auf eine Zuriickhaltung
hinsichtlich katholischer Einfiarbung schlie3en.

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

Der Zwang zum Gestéindnis

ten Jahrhunderts hinein, fast im ganzen indonesi-
schen Archipel iibliche Praxis des Menschenopfers
gedeutet werden kann. Der Sinn dieser Praxis des
Gestidndnisses und der Schuldzuschreibung lag vor
allem im Bestreben nach dem Erhalt der morali-
schen Ordnung innerhalb der Lokalgruppen, aber
auch in den Versuchen der Erkldrung von uner-
kldrlichen Naturkatastrophen. Offen bleibt die For-
schungsfrage, welche Konzepte des “Vergebens”
und der “Reue” vor der Missionierung existierten
und in welchen Fillen — au3er in den von Arndt ge-
schilderten — es zu Menschenopfern gekommen ist.

Das Verbot sich zum Opferplatz umzuwenden

Uber die urspriinglichen Verhaltensweisen bei Na-
turkatastrophen geben fiir Flores vor allem die
zum groften Teil von Arndt aufgezeichneten my-
thischen Erzdhlungen Auskunft. In den Mythen
werden die dramatischen Momente sichtbar, wo-
bei extreme Gefiihlsausbriiche, einhergehend mit
einer verzweifelten Anrufung der Ahnen und Geis-
ter, scheinbar von jeher gebremst werden sollten
bzw. mit einem Tabu belegt waren, was allerdings
als Verweis auf ihr Vorkommen gedeutet werden
muss: “Wer immer zuriickschaute und aus Erbar-
men mit dem Kampong rief: ‘O ihr Vorfahren,
erbarmet euch unseres Dorfes, das dahin ist!’, der
wurde in einen Stein verwandelt. Wer aber ohne
umzuschauen geradeaus davonlief, blieb Mensch”
(Arndt 1960: 89).

Die religiose Tabuisierung von Panikreaktionen
bei Naturkatastrophen kann als eine autochtho-
ne und hochst aufgeklédrte Verhaltensstrategie im
Katastrophenfall betrachtet werden. Diese konn-
te moderne Strategien mitunter sogar libertreffen
und weist deutlich auf rationale Entwicklungsstan-
dards hin, wie sie gewohnlich westlichen und neu-
zeitlichen Entwicklungen zugeschrieben werden.
Chaotische Reaktionen wurden vermieden, womit
unter Umstinden Menschenleben gerettet werden
konnten (durch das ziigige Weglaufen vom Kata-
strophenort, mit dem Verbot sich umzudrehen und
daher in panische Handlungen zu verfallen). Es
handelt sich hierbei um ein weit verbreitetes Phé-
nomen, das mir auch in Tanzania am Kilimanjaro
(Fromming 2004) und am Mount Meru berichtet
wurde und auch in anderen Kontexten anzutreffen
ist. Beim christlichen Brauch des Osterwasserho-
lens existiert dieses Verbot ebenfalls; es ist an
ein Sprechverbot gekoppelt. Im ersten Buch Mose
wird ein dhnliches Verbot erwiéhnt; die Schilderung
deutet auf einen Vulkanausbruch hin:

Anthropos 100.2005

untersagt,

385

Und als sie ihn hinausgebracht hatten, sprach der eine
[Engel]: Rette dein Leben und sieh nicht hinter dich,
bleib auch nicht stehen in dieser ganzen Gegend ... Da
lie} der Herr Schwefel und Feuer regnen vom Himmel
herab auf Sodom und Gomorra und vernichtete die
Stadte und die ganze Gegend und alle Einwohner der
Stddte und was auf dem Land gewachsen war. Und Lots
Weib sah hinter sich und ward zur Salzsdule (Genesis
19:17, 24-27).

Zum einen konnte dieses Verbot der Affektkon-
trolle dienen und wire dann mit der Auffassung
verbunden, dass bestimmten “hoheren Michten”
die unkontrollierten Affekthandlungen missfallen.
Bedeutender scheinen Aspekte der spekulativen
Betrachtung und der Fihigkeit des Symbolisie-
rens, indem der Anblick einer Naturkatastrophe
als Sinnbild fiir Chaos, Schrecken, Konflikt und
Krieg wahrgenommen wird und zwar nicht ob-
jektiv, sondern — und dies ist das entscheiden-
de — als Spiegelbild der menschlichen Gesell-
schaft gedeutet wird. Schwefel- und Feuerregen
sind fiir Sodom und Gomorra wie fiir die Flori-
nesen der “Ort zur korresponsiven Vergegenwirti-
gung der eigenen Lebenssituation” (Seel 1996: 18).
Natur ist hier jedoch nicht, wie von Seel for-
muliert, “Ort anschaulichen Gelingens menschli-
cher Praxis” (1996:18), sondern Ort anschauli-
chen Scheiterns menschlicher Praxis. Die Ima-
ginationen von rachsiichtigen, aber auch giitigen
Geistern, Gottern und Ahnen sind als kognitives
Konstrukt zur Manifestation dieser Spiegelung zu
verstehen. Das Verbot einer intensiven spekula-
tiven Betrachtung der Katastrophe, des Symbols
fiir das Unmoralische und Chaotische, konnte als
Strategie zur Vermeidung des bewussten Kontakts
mit diesen “dunklen” und — fiir die gesellschaft-
liche Ordnung — gefihrlichen Kriften gedeutet
werden. Zugleich reprisentiert dieses Verbot (sich
umzuwenden) eine philosophische Einstellung ge-
geniiber Historizitdt: In diesem Fall wird Ahis-
torizitdt, also ein Loslassen der Vergangenheit,
zur kollektiven Verhaltensnorm, womit z. B. auch
die bereits beschriebenen Konfliktsituationen ge-
meint sind; diese wurden durch das gemeinsa-
me Ritual bereits bewiltigt. Das Zuriickschauen
zum Opferplatz wird also tabuisiert, da Katharsis
schon stattgefunden hat und eine Fixierung auf
vergangenes Leid Innovationen und zukiinftigen
Frieden ausschlieBen konnte. Allerdings heilit dies
nicht, dass es keine Praxis oder keinen Ort des
Erinnerns gibt: diesen stellen nicht nur die Vul-
kane selbst, sondern auch die Mythen {iiber sie
dar (s.0.). Die Symbolisierung anhand der Natur
macht dariiber hinaus einen Diskurs {iber Unmoral
moglich.

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

386

Vergesellschaftung der Natur auf Flores

Es stellt sich nochmals die Frage, wieso gerade
den Vulkanen eine derartig bedeutende Rolle in
den florinesischen Gesellschaften zukommt. Vul-
kane stellen nicht nur topographische Markierun-
gen dar, sondern sind auBerdem Gegenstand ritu-
eller Handlungen, da sie einen wichtigen Einfluss
auf das materielle und spirituelle Wohlbefinden der
Gesellschaften haben. Den Vulkanen kommt eine
wichtige 6konomische Bedeutung zu, da an ihren
Hiéngen und auf den fruchtbaren Lavabdden rund
um die Vulkane Ackerbau betrieben wird. Aller-
dings ist der okonomische Faktor nur ein Faktor
in einem komplexen Netz von Bedeutungen; dieses
lasst keine Spekulation iiber eine lokale Konzep-
tion der Dichotomie von Natur und Kultur zu, wie
sie vor allem Lévi-Strauss in seinen frilhen Werken
aufgestellt hatte. Die florinesische Imagination von
Natur ist gekennzeichnet durch die Einsicht in
Reziprozitit, die sich durch heterogene und span-
nungsgeladene Austauschprozesse zwischen Natur
und Kultur ausdriickt.

Bei allen Gruppen auf Flores, die in der Nihe
von Vulkanen siedeln, gelten die Vulkane als Re-
prisentanten fiir die menschlichen Lokalgruppen.
Die Florinesen erklidren ihre Abstammung und
Gruppenzugehorigkeit liber die Vulkane, die durch
ihre unverwechselbare und eindrucksvolle Erschei-
nung idealer Ort fiir die Imagination von Ahnen-
geistern und Naturgeistern sind. So genannte “‘tote-
mistische” und “animistische™> Systeme sind hier
kombiniert. Descola (1996: 96) hat darauf hinge-
wiesen, dass hdufig von einer derartigen Vermi-
schung ausgegangen werden muss und dass der
immer wieder zitierte australische “Totemismus”
eine Ausnahme darstelle. W. H. R. Rivers beriihm-
te Totemismustheorie (1914), die in vielen Punk-
ten kritisiert wurde (wie z.B. von Lévi-Strauss
1965: 16 ff.), trifft jedoch in gewisser Hinsicht
auch auf die florinesische Kognition von Vulkanen
zu. Rivers definierte den “Totemismus” als die
Verbindung einer Tier- oder Pflanzenspezies oder
auch einer Klasse lebloser Gegenstinde mit einer
fest umrissenen Gruppe der Gemeinschaft, “typi-
scherweise mit einer exogamen oder Klangrup-
pe”. Weiteres Kennzeichen sei der Glaube an ei-
ne Verwandtschaftsbeziehung mit dem Tier, der
Pflanze oder dem Objekt und die Vorstellung, dass

15 Einen aktuellen Uberblick iiber die Debatte um diesen seit
langem umstrittenen und mittlerweile iiberholten Begriff
liefert Bird-David (1999). Im Rahmen dieser Arbeit kann
eine Auseinandersetzung mit dem Begriff “Animismus”
nicht stattfinden.

Urte Undine Fromming

die menschliche Gruppe durch Abstammung dar-
aus hervorgegangen sei. SchlieBlich miissten be-
stimmte Respekterweisungen dem Tier, der Pflan-
ze oder dem Objekt gegeniiber bekundet wer-
den, was sich in Esstabus oder anderen bestimm-
ten Einschrinkungen und auch rituellen Handlun-
gen in Bezug auf das Objekt ausdriicke (Rivers
1914/11: 75).

Auch bei den florinesischen Vulkanen besteht
eine Reihe von Verboten, insbesondere Betretungs-
verbote der Bergregionen. Vulkane sind jedoch
zugleich Symbol fiir die Gesellschaft selbst; sie
vermitteln ethische und moralische Dispositionen.
Kein menschliches Verhaltensmerkmal wird in
dieser symbolischen Kognition ausgelassen. Vul-
kangeister sind traurig, zornig, verliebt, treu, ei-
fersiichtig, einsam, streitsiichtig, giitig, gierig, hin-
terlistig, grausam, dumm oder schlau. Die Ska-
la dieser Charaktereigenschaften ist, wie erwihnt,
konzeptuell sichtbar bei spezifischer Aktivitit der
Vulkane und wird in Mythen transportiert. Natur
spielt hier eine symbolische Schliisselrolle bei der
“imaginativen Deutung des Seins in der Welt”
(Seel 1996: 18).

Neben dieser Ebene der menschlichen Verhal-
tensmerkmale ist die zweite und zwar gesellschaft-
liche Ebene, die konstruiert wird, von besonderem
ethnologischen Interesse. Es werden eine Anzahl
von Vulkanen mit ihren konzeptuell jeweils unter-
schiedlichen Eigenschaften zueinander in Bezie-
hung gesetzt und diese wiederum verglichen mit
der Gesellschaft bzw. mit den einzelnen Gruppen
und Untergruppen einer Ethnie.

In den von Arndt und von mir aufgezeichneten
Mythen der Ngada iiber die Vulkane, spiegelt sich
so auch ein Konflikt zwischen den matrilinear und
uxorilokal organisierten Gruppen der Ngada und
den patrilinear und virilokal organisierten Gruppen
nordlich der Ngada-Region wider. Vor allem aber
handelt es sich um die symbolische Konstruktion
von lineage-rechtlichen, politischen und geogra-
phischen, territorialen Abgrenzungen. Durch ge-
nealogische Verbindung mit dem entsprechenden
Vulkan erkliren die Mitglieder ihre Lineage-Zu-
gehorigkeit. So sind Vulkane identititsstiftend und
Spiegel fiir gesellschaftliche Pradispositionen.

Ein von Arndt aufgezeichneter Mythos aus der
Region Ngada, den mir Informanten 1997 noch zu
erzihlen wussten,'¢ veranschaulicht die Konstruk-
tion einer mythischen Parallelwelt. Er thematisiert
einen Brautpreiskonflikt und den Tod des Gottes
Dzara Masi:

16 Interview am 26. 12. 1997 mit Bapak Pius Maja, Tiwulima
(Ngada).

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

Der Zwang zum Gestéindnis

Rombo, der Sohn des Vulkans Ebulobo [méinnlich]
(auch Suro Laki genannt), heiratete die Tochter des
Gottes Dzara Masi und des Vulkans Inerie. Wegen
eines Streits um den Brautpreis zwischen Rombo und
Dzara Masi kommt es zum Kampf zwischen Ebulobo
und Inerie, wobei Rombo und Dzara Masi getotet
werden. Die Leute der Inerie rufen alle benachbarten
Leute von den Bergen Vatu Cata, Atagaé (Cata Gaé),
Inélika (Lika), Lélé, Bobo, Déru und Lado Langa
zusammen. Auf dem Ebulobo versammeln sich alle
vom Berge Taka, Dora, Lédzo, Legu Déru und Radza.
Es kommt zu einem erbitterten Kampf. Inerie wird
von Ebulobo verwundet (noch heute sicht man das
“Blut”, in Form von roten Erdstromen [keine Lava] den
Hang hinunter flieBen). Daraufthin spalten alle anderen
Vulkane, gemeinsam mit dem Gott Ngoé, der Donner
und Blitzwaffen mitbringt, das Haupt von Ebulobo
siebenmal (sieben-zackiger Kraterrand). Deshalb steigt
noch heute Rauch von ihm auf.!”

Wichtig sind bei diesem Mythos die Sozialor-
ganisation der einzelnen Gruppen, die genealogi-
schen Verhiltnisse und die territoriale Lage der
verschiedenen Vulkane. Denn nach dem Mythos
kidmpfen die Vulkangeister der eigentlichen Nga-
da-Region: Inerie, Atagae, Inelika, Boki etc. gegen
den Vulkan Ebulobo (Nage-Region) und die um-
liegenden Berge in der Region Nage. Die Nage
unterscheiden sich kulturell nur geringfiigig von
den Ngada, allerdings herrscht hier eine patrilinea-
re und virilokale Filitationsregel (kaba basa) vor,
wihrend 90 % der Ngada matrilineare und uxori-
lokale Abstammungsregelungen praktizieren (vgl.
hierzu Schroter 1998: 428). Auffillig ist, dass ge-
rade in den nordlichen Dorfern der Ngada-Region,
die weiter entfernt vom Vulkan Inerie liegen, eine
patrilineare und virilokale Abstammungsregelung
hiufiger anzutreffen ist als in den Dorfern um den
Inerie.

Im geschilderten Fall wird der Brautpreiskon-
flikt thematisiert und zugleich die Gewalteskala-
tion mit Todesfolge beschrieben. Sehr hohe Braut-
preisforderungen fiihren in der Ngada-Region auch
heute noch zu Konflikten. Viele junge Minner
konnen entweder iliberhaupt nicht heiraten oder
sind ihr Leben lang verschuldet, da Kompromisse
betreffs der Wohnfolgeordnung iiber den Braut-
preis geregelt werden. Konflikte zwischen den
uxorilokal (Ngada) oder virilokal (Nage) organi-
sierten Gruppen sind vorprogrammiert und werden
z.B. in dem Mythos iiber den Kampf zwischen
dem Vulkan Inerie und Ebulobo sehr deutlich be-
schrieben.

17 Berichtet von Pius Maja, Dorf Tiwolima (Ngada); vgl. auch:
Arndt (1954: 3; 1960: 134 ff.).

Anthropos 100.2005

untersagt,

387

Die assoziative Grundlage der Vergesellschaf-
tung der Vulkane kann als eine Koppelung der
Aspekte der Gesellschaftsordnung mit allgemein
menschlichen Grunderfahrungen betrachtet wer-
den, die zu einer Anthropomorphisierung von Na-
tur filhren. Hiermit mochte ich eine Bemerkung
Victor Turners (1974:90) korrigieren, dass we-
niger die jeweilige Gesellschaftsordnung — wie
Durkheim annahm - als vielmehr allgemein
menschliche Grunderfahrungen die hdufigste asso-
ziative Grundlage des Symbolisierens seien.

Die gleichzeitige Konstruktion einer vollig ant-
agonistischen Welt der Geister — die in der Natur,
vor allem auch in den in Nachbarregionen gelege-
nen Vulkanen, gedanklich lokalisiert ist — erklart
sich durch die Wahrnehmung des Fremden, das
meist bedrohliche Konnotationen hat, im Kontrast
zum Eigenen. So wird auch die Vorstellung der
Ngada, dass Menschen, die ein “unmoralisches”
Leben gefiihrt haben (cata polo), nach ihrem Tod
nicht in den eigenen, sondern in den fremden
Vulkan gelangen, wo ihre Taten gericht werden,
verstiandlich. Der eigene Vulkan bzw. das jeweils
“gute” Geisterreich verweist auf den Ursprung und
die moralische Ordnung der Gesellschaft und ist
damit ein bedeutender Faktor bei der Konstruktion
von individueller und kollektiver Identitdt. Die-
se wiederum besteht durch den Glauben an eine
Verbindung der Mitglieder einer Lokalgruppe mit
dem entsprechenden Vulkan, der als “Emblem”
einen Ort oder Fixpunkt darstellt, auf den sich
die Gedanken und Affekte richten konnen (vgl.
Fromming 2002: 184).

Innerhalb religioser und sozialer Vorstellungen
der Florinesen standen Vulkane in vielen Regionen
oftmals im Zentrum und spielten eine bedeutende
Rolle bei der Konstitution und Manifestation von
Werten und Normen. Dadurch konnte eine ko-
gnitive und praktische Authebung des Dualismus
Mensch—Natur und somit nicht nur eine Rationa-
lisierung und Versohnung mit den Naturgewalten,
sondern auch ein Umgang mit den ebenso bedroh-
lichen Aspekten menschlicher Gewalt stattfinden.

Mein besonderer Dank gilt allen Informanten und Freun-
den aus Flores, dem Candraditya Research Centre for the
Study of Religion and Culture, Maumere, Flores/NTT,
Pieter T. Tiba (Direktor des Kantor Metrologi in En-
de, Flores), Prof. Ute Luig (Freie Universitit Berlin),
Prof. Ingrid Wessel (Humboldt Universitit Berlin), Prof.
Karl-Heinz Kohl (J. W. Goethe Universitiat Frankfurt),
Prof. Susanne Schroter (Universitit Passau) sowie Laura
Gerber fiir konstruktive Anmerkungen.

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

388
Zitierte Literatur

Arndt, Paul

1954  Gesellschaftliche Verhiltnisse der Ngadha. Modling:
Verlag der Missionsdruckerei St. Gabriel. (Studia Insti-
tuti Anthropos, 8)

Mythen der Ngadha. Annali Lateranensi 24: 9—137.

Bird-David, Nurit

1999 “Animism” Revisited. Personhood, Environment, and
Relational Epistemology. Current Anthropology 40:
S67-S91. [Supplement]

1960

Decker, Robert, und Barbara Decker
1997 Die Urgewalt der Vulkane. Von Pompeji zum Pinatubo.
Weyarn: Seehamer.

Descola, Philippe

1996 Constructing Natures. Symbolic Ecology and Social
Practice. In: P. Descola and G. Pélsson (eds.), Nature
and Society. Anthropological Perspectives; pp. 82—102.
London: Routledge.

Eder, Klaus
1988 Die Vergesellschaftung der Natur. Frankfurt: Suhrkamp.

Forth, Gregory L.

1998 Beneath the Volcano. Religion, Cosmology, and Spirit
Classification among the Nage of Eastern Indonesia.
Leiden: KITLV Press. (Verhandelingen van het Konink-
lijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde, 177)

Foucault, Michel
1974 Von der Subversion des Wissens. Hrsg. u. iibers. v.
Walter Seitter. Miinchen: Hanser.

Fromming, Urte Undine

2001 Volcanoes. Symbolic Places of Resistance. Political
Appropriation of Nature in Flores, Indonesia. In: I. Wes-
sel and G. Wimhofer (eds.), Violence in Indonesia;
pp- 270-281. Hamburg: Abera-Verlag Voss.

Vulkane und Gesellschaft. Naturaneignung auf Flores
(Indonesien). In: U. Luig und H.-D. Schultz (Hrsg.),
Natur in der Moderne. Interdisziplinire Ansichten;
pp- 165—186. Berlin: Geographisches Institut der Hum-
boldt-Universitit. (Berliner Geographische Arbeiten, 93)
Schneeschmelze am Kilimanjaro. Uber die touristische
Eroberung afrikanischer Natur in der dsthetischen Mo-
derne. In: H. Dilger, A. Wolf, U.U. Fromming und
K. Volker-Saad (Hrsg.), Moderne und postkoloniale
Transformation; pp.258—-274. Berlin: Weilensee Ver-
lag. (Berliner Beitrdge zur Ethnologie, 6)
(Dis-)Kontinuitdt der Natur. Kulturtechniken und lo-
kales Wissen im Umgang mit Naturgefahren und Na-
turkatastrophen. Berlin. [Dissertation, Freie Universitat
Berlin]

2002

2004

2005

Kohl, Karl-Heinz
1988 Ein verlorener Gegenstand? Zur Widerstandsfidhigkeit
autochthoner Religionen gegeniiber dem Vordringen der

Urte Undine Fromming

Weltreligionen. In: H. Zinser (Hrsg.), Religionswissen-
schaft. Eine Einfithrung; pp. 252-273. Berlin: Dietrich
Reimer Verlag.

Der Tod der Reisjungfrau. Mythen, Kulte und Allianzen
in einer ostindonesischen Lokalkultur. Stuttgart: Verlag
W. Kohlhammer. (Religionsethnologische Studien des
Frobenius-Instituts Frankfurt am Main, 1)

1998

Lévi-Strauss, Claude
1965 Das Ende des Totemismus. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.
[Orig.: Le totémisme aujourd’hui. Paris 1962]

Luig, Ute, und Achim von Oppen (Hrsg.)

1995 Naturaneignung in Afrika als sozialer und symbolischer
Prozess. Berlin: Das Arabische Buch. (Arbeitshefte aus
dem Forschungsschwerpunkt Moderner Orient, 10)

Moscovici, Serge

1982 Versuch iiber die menschliche Geschichte der Natur.
Frankfurt: Suhrkamp. [Orig.: L’histoire humaine de la
nature. Paris 1968]

Pampus, Karl-Heinz

1999 Koda Kiwa. Dreisprachiges Worterbuch des Lamaholot
(Dialekt von Lewolema). Lamaholot — Indonesisch —
Deutsch. Aufgezeichnet 1994-98 im Dorf Belogili-
Balukhering, Ostflores, Provinz Nusa Tenggara Timur,
Indonesien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. (Abhand-
lungen fiir die Kunde des Morgenlandes, 52/4)

Rivers, W. H. R.
1914 The History of Melanesian Society. 2 vols. Cambridge:
Cambridge University Press.

Schefold, Reimar
1988 Lia. Das groBe Ritual auf den Mentawai-Inseln (Indo-
nesien). Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Schlehe, Judith

1996 Reinterpretations of Mystical Traditions. Explanations
of a Volcanic Eruption in Java. Anthropos 91: 391—
409.

Schroter, Susanne

1998 Death Rituals of the Ngada of Central Flores, Indonesia.
Anthropos 93: 417-435.

Die Austreibung des Bosen. Ein Beitrag zur Religion
und Sozialstruktur der Sara Langa in Ostindonesien.
Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer. (Religionsethnolo-
gische Studien des Frobenius-Instituts Frankfurt am
Main, 2)

Seel, Martin"
1996 Eine Asthetik der Natur. Frankfurt: Suhrkamp. [1991]

Simkin, Tom, Lee Siebert, Lindsay Mc Clelland, et al. (eds.)

1981 Volcanoes of the World. A Regional Directory, Gaz-
etteer, and Chronology of Volcanism during the Last
10,000 Years. Stroudsbourg: Hutchinson Ross.

2000

Turner, Victor
1974 The Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual.
Ithaca: Cornwell University Press. [1967]

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 03:28:04. © Inhak.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-379

