Mitra Moussa Nabo

Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt:
Hegemonie und legitime Geltung

Seit dem 11. September 2001 wurde in der westlichen 6ffentlichen Wahrnehmung der
Begriff Jihad nachhaltig als Synonym fir den islamistisch-fundamentalistischen Terro-
rismus etabliert, und zwar in Form des Terrornetzwerkes Al-Qaida.! Im Zuge des so-
genannten »arabischen Frihlings« wurde seit ca. 2013 das »Terror-Netzwerk« Al-Qai-
da als Hauptakteur des internationalen Jihads durch die »Terror-Miliz« ISIS? sukzessi-
ve abgelost.? Diese Entwicklung des internationalen Jihads wird derweil als feindselige
Rivalitdt beschrieben, und zwar als einen innerjihadistischen »global civil war«, eine
gewaltsame Auseinandersetzung zwischen Al-Qaida und ISIS.* Eine Begleiterschei-
nung dieser Entwicklung ist eine andauernde vielschichtige Debatte in der arabischen
Welt zum Thema Jihad.

Im vorliegenden Aufsatz wird diese vielschichtige 6ffentliche Diskussion der arabi-
schen Welt aufgegriffen und naher beleuchtet. Hierbei wird der Versuch unternom-
men, diese Diskussion aus einer sozialwissenschaftlichen Perspektive verstehbar zu
machen und einzuordnen. Die Grundannahme, von der diese Arbeit ausgeht, lautet,
dass diese innerarabische Diskussion als ein diskursiver Streit um die Etablierung einer
hegemonialen oder dominanten Vorstellung eines Jihad-Konzeptes zu verstehen ist. Es
wird hier argumentiert, dass die antagonistischen Jihad-Verstindnisse Teil einer tiber-
geordneten diskursiven Konfrontation sind. Diese iibergeordnete Konfrontation ist
eine umfassende sowie fortwihrende Auseinandersetzung um die Deutungsmacht tiber
den »wahren« Islam und dessen konstitutive Bedeutung fir die soziale Ordnung bzw.
fur das Politische. Der hier zu untersuchende Jihad-Diskurs — es handelt sich nicht um
eine Diskursanalyse — ist damit Bestandteil eines umfassenden Antagonismus, ver-

1 Dieter Bednarz / Ralf Beste / Siegesmund von Ilsemann / Georg Mascolo / Giinter Seufert /
Gerhard Sporl / Holger Stark / Erich Wiedemann, »Der Fromme Weltkrieg« in: Der Spiegel
48 (2003), S. 133-134.

2 Das Akronym ISIS steht fiir den Islamischen Staat in Irak und Syrien. Am 29.6.2014 wurde
der Islamische Staat (IS), als Nachfolger von ISIS ausgerufen. Diese Namensinderung war die
Folge der proklamierten Wiedererweckung des Kalifats.

3 Katrin Kuntz / Juliane von Mittelstaedt / Christoph Reuter / Mathieu von Rohr / Fidelius
Schmid / Holger Stark / Daniel Steinvorth / Bernhard Zand, »Kampf fir das Kalifat« in: Der
Spiegel 26 (2014), . 73.

4 Aaron Zelin, »The War Between ISIS and Al-Qaeda for Supermacy of the Jihadist Move-
ment« in: Washington Institute for Near East Policy, Research Notes 20, Juni 2014; Daniel By-
man / Jennifer Williams, »Jihadism’s Global Civil War« in: The National Interest, Nr. 136
(Mirz/April 2015), S. 10-18.

Z{P 63. Jg. 4/2016 DOI: 10.5771/0044-3360-2016-4-369

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

370 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

flochten in vielschichtige sowie komplexe Debatten. Daher wird das Hauptaugenmerk
auf einige Apologeten des weitgespannten islamisch-islamistischen Spektrums gelegt,
die mit ihren antagonistischen Positionen den Jihad-Diskurs prigen. Die vorliegende
Untersuchung beleuchtet lediglich den sunnitischen Jihad-Diskurs. Der schiitische Ji-
had-Begriff ebenso wie der schiitisch-sunnitische Antagonismus werden hier nicht be-
ricksichtigt.

Diskurs und Hegemonie

Der Ausgangspunkt der theoretischen Rahmung ist der Diskursbegriff. Diskurse wer-
den hier als konstitutive Elemente unserer sozialen Welt verstanden. Sie sind dynami-
sche Macht-Wissen-Komplexe, die Handlungen strukturieren und Wahrnehmungen
determinieren. Im Anschluss an Michel Foucault bezeichnet der hier verwendete Dis-
kursbegriff »[...] eine Menge von an unterschiedlichen Stellen erscheinenden, verstreu-
ten Aussagen, die nach demselben Muster oder Regelsystem gebildet worden sind, des-
wegen ein- und demselben Diskurs zugerechnet werden konnen und ihre Gegenstinde
konstituieren«.® Ferner gilt, dass »die [...] materielle Seite, in denen sich der Diskurs
als Gesamtheit von Regeln (substantiell) realisiert, ist die Gesamtheit aller effektiven
(gesprochenen oder geschriebenen) Aussagen [...],« dabei bildet Sprache »[...] ein nor-
matives System, das eine prinzipiell unendliche Menge von Aussagen beschreibt«.® Ein
wesentlicher Aspekt dieser sprachlichen Perspektive ist die Materialitat des Diskurses,
also die diskursive Strukturierung der Wirklichkeit.

Im Mittelpunkt dieser strukturierenden oder konstitutiven Kraft des Diskurses steht
die Bedeutung von Wissen und Wissensproduktion. Genau das verdeutlicht die Ver-
wobenheit und Wechselwirkung zwischen Diskurs und Macht’. Wie weiter oben er-
wihnt, sind Diskurse als Macht-Wissen-Komplexe zu verstehen. In diesem Sinne argu-
mentiert Foucault: »Kein Wissen bildet sich ohne ein Kommunikations-, Aufzeich-
nungs-, Akkumulations- und Vernetzungssystem, das in sich eine Form von Macht ist
und in seiner Existenz und seinem Funktionieren mit den anderen Machtformen ver-

5 Reiner Keller, Diskursforschung. Eine Einfiibrung fiir SozialwissenschaftlerInnen, 4. Aufl.
Frankfurt a.M. 2011, S. 46.

6 Rainer Diaz-Bone, Kulturwelt, Diskurs und Lebensstil. Eine diskurstheoretische Erweiterung
der Bourdieuschen Distinktionstheorie, 2. Aufl. Wiesbaden 2010, S. 83.

7 Der Machtbegriff bei Foucault ist komplex konzipiert. Im Anschluss an Georg Kneer kénnen
vier zentrale Eigentimlichkeiten zugerechnet werden. 1. Macht als intentional-rationales, viel-
schichtiges und multidimensionales Krifteverhiltnis; 2. Macht ist omniprisent und strukturie-
rend fir soziale Beziehungen; 3. Es besteht eine komplementire Wechselwirkung zwischen
Macht und Wissen; 4. Macht bedeutet nicht per se Gewalt und Zwang, sondern auch produ-
zierend und ermoglichend. Vgl. Georg Kneer, »Die Analytik der Macht bei Michel Foucault«
in: Peter Imbusch (Hg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Theorien und Konzep-
tionen, 2. Aufl. Wiesbaden 2012, S. 267-269. Ein weiteres zentrales Konzept des Machtmodels
bei Foucault bildet der Gouvernementalititsansatz im Kontext deiner Disziplinargesellschaft.
Martin Saar, »Macht, Staat, Subjektivitit. Foucaults Geschichte der Gouvernementalitit im
Werkkontext« in: Susanne Krasmann/Michael Volkmer (Hg.), Michel Foucaults Geschichte der
Gouvernementalitit in den Sozialwissenschaften, Bielefeld 2007, 30.

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 371

bunden ist. Umgekehrt kommt es zu keiner Ausiibung von Macht ohne die Gewin-
nung, Aneignung, Verteilung oder Zuriickhaltung eines Wissens«.® Damit bilden Dis-
kurse das Feld fiir Machtbeziehungen, die mittels Wissensproduktion bzw. Reproduk-
tion die soziale Wirklichkeit strukturieren und sinnhaft machen. Demnach »[kann
man] Diskurse auch als gesellschaftliche Produktionsmittel auffassen. Sie produzieren
Subjekte und, vermittelt iiber diese, als Bevolkerung gedacht, gesellschaftliche Wirk-
lichkeit. [...] Diskurstheorie bezieht sich auf das in jeweiligen Gesellschaften vorhan-
dene Wissen, das die Titigkeit und die Gestaltung gesellschaftlicher Wirklichkeit lei-
tet«.” In diesem Sinne bildet das historische Wissen einer Gesellschaft ein System der
Diskursivitdt oder ein Archiv des Wissens, aus dem sich die diskursive Strukturierung
sowie Institutionalisierung von Machtbeziehungen und Machtverhiltnissen ablesen
lassen — eine Archiologie des Wissens. Zusammenfassend ldsst der diskursive Macht-
Wissen-Komplex im Anschluss an Siegfried Jiger wie folgt darstellen: »Diskurse iiben
Macht aus, da sie Wissen transportieren, das kollektives und individuelles Bewufitsein
speist. Dieses zustandekommende Wissen ist die Grundlage fiir individuelles und kol-
lektives Handeln und die Gestaltung der Wirklichkeit«.!® Aufbauend auf diesen Dis-
kursbegriff!! wird im Folgenden der Ansatz der Hegemonie-Theorie kurz erortert.

Im Anschluss an Ernesto Laclau und Chantal Mouffe wird Hegemonie als ein Span-
nungsfeld zweier unterschiedlicher Beziehungsverhiltnisse betrachtet; zum einen die
Beziehung zwischen dem hegemonisierenden Prozess und seinen Subjekt-Agenten
und zum anderen zwischen dem hegemonisierenden Prozess und die Subjekte, die he-
gemonisiert werden.!? Damit sind Hegemonien oder hegemoniale Projekte Machtbe-
ziehungen »[...] die regelmiflig im Feld des Sozialen versuchen, Sinn — und vor allem
die Identitit von Subjektpositionen — stillzustellen, nur einen bestimmten Sinn als den
einzigen moglichen zu prisentieren. [...] Eine kulturelle Hegemonie zeichnet sich ab,

8 Michel Foucault, Analytik der Macht, 6. Aufl. Frankfurt a.M. 2015, S. 64.
9 Margarete Jager/Siegfried Jiger, Deutungskimpfe, Theorie und Praxis Kritischer Diskursana-
lyse, Wiesbaden 2007, S. 23-24.

10 Siegfried Jager, »Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspekte einer kriti-
schen Diskurs- und Dispositivanalyse« in: Reiner Keller / Andreas Hirseland / Werner
Schneider/Willy Viehover (Hg.), Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band 1,
Theorien und Methoden, Opladen 2001, S. 87.

11 Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich auf die Arbeiten von Ernesto Laclau und Chan-
tale Mouffe. An dieser Stelle ist es sinnvoll auf die Diskrepanz zwischen den Diskursbegriff
bei Foucault und dem Diskursbegriff bei Laclau/Mouffe hinzuweisen. Wihrend Foucault
zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken — zwar inkonsequent bzw. nicht ela-
borieret — unterscheidet, sehen Laclau und Mouffe alle Aspekte der sozialen Beziehungen als
Ausdruck diskursiver Auseinandersetzungen. Die vorliegende Arbeit folgt dem Diskursver-
stindnis von Laclau und Mouffe. Siche zum Diskursbegriff Andrea D. Bithrmann / Werner
Schneider, »Mehr als nur diskursive Praxis? Konzeptionelle Grundlagen und methodische
Aspekte der Dispositivanalyse«, in: Historische Sozialforschung 33, Nr.1 (2008); Georg
Glasze, »Vorschlige zur Operationalisierung der Diskurstheorie von Laclau und Mouffe in
einer Triangulation von lexikometrischen und interpretativen Methoden«, in: Historische
Sozialforschung 33, Nr. 1 (2008).

12 Ernesto Laclau / Chantal Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy. Towards a Radical De-
mocratic Politics, 2. Aufl. London/New York 2001, S. 50.

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

372 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

wenn es einem Diskurs gelingt, sich, zumindest vortbergehend als universal und alter-
nativlos zu prisentieren und zu instituieren. [...] sie betreiben eine erfolgreiche Uni-
versalisierungsstrategie. Diese [...] beruht nicht allein auf Zwang, sondern muss be-
stimmte Identititen als erstrebenswert und attraktiv vermitteln, sie muss damit auch
klassentibergreifend [...] ausgerichtet sein, um sich installieren zu konnen. [...] sie lie-
fern selbst den Sinnhintergrund fiir Definitionen von gesellschaftlich legitim erschei-
nenden Akteurinteressen. 12

Im Mittelpunkt der Hegemonietheorie steht das diskursive Feld, das zugleich das
Soziale darstellt, denn erst durch den Diskurs konnen soziale Beziehungen konstituiert
und organisiert werden.!* Diese sozialen Beziehungen und Identititen sind wiederum
Ausdruck der Logik des Antagonismus, der im diskursiven Feld die Hegemonie pragt.
Dazu sind »Differenz und Aquivalenz [...] die fundamentalen Mechanismen, mit de-
nen die hegemoniale Logik operiert«.!3

Differenz ist deshalb fiir Diskurse konstitutiv, weil nur dadurch »der Diskurs als ein
System von Differenzen verstanden werden muss, denn jedes Element (eine Handlung,
ein Gegenstand, eine Eigenschaft, ein Individuum) erlangt seine Identitit alleine durch
Differenz von anderen Bedeutungselementen«.!'® Damit sind Subjekt-Identititen das
Produkt von Diskursivitit, die durch das Artikulieren von spezifischen Differenzen
konstruiert werden; mit anderen Worten, durch die Abgrenzung von einem dufleren
Anderen wird die Identitit des Subjekt konstituiert und sinnhaft gemacht. Gleiches
gilt fiir die Konstituierung des Sozialen. Gleichwohl sind Identititen und das Soziale
als die Gesamtheit endloser sowie vielschichtiger diskursiver Formationen niemals ge-
schlossen und nur temporir fixierbar.!”

Die Aquivalenz andererseits ist gleichfalls konstitutiv fiir das diskursive Feld. Am
Ausgangspunkt fiir das Verstindnis und fiir die Relevanz von Aquivalenz steht die
Differenz. Wie weiter oben erldutert begriindet die Abgrenzung zu einem Auflen die
Bedeutung der Identitit, das heifit »Bedeutungen sind im Verhiltnis zu einander diffe-
renziell«, gleichwohl »werden die Differenzen im Verhiltnis zu einem Auflen iquiva-
lent, denn sie bedeuten alle dasselbe: einen Diskurs oder eine Identitit, der sich unter-
scheidet. Der Diskurs konstituiert sich also nur durch ein Auflen, durch das er verneint
wird und durch das seine differenziellen Momente gespalten werden. Diese Bedeu-

13 Andreas Reckwitz, »Ernesto Laclau: Diskurse, Hegemonien, Antagonismus« in: Stephan
Moebius / Dirk Quadflieg (Hg.), Kultur. Theorien der Gegenwart, Wiesbaden 2006, S. 343.

14 Laclau /Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy, aaO. (FN12), S. 96.

15 Johannes Angermiller, »Was fordert die Hegemonietheorie. Zu den Moglichkeiten und
Grenzen ihrer methodischen Umsetzung« in: Martin Nonhoff (Hg.), Diskurs, radikale De-
mokratie, Hegemonie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe,
Bielefeld 2007, S. 161.

16 Alex Demirovic, »Hegemonie und diskursive Konstruktion der Gesellschaft« in: Martin
Nonhoff (Hg.), Diskurs, radikale Demokratie, Hegemonie. Zum politischen Denken von Er-
nesto Laclan und Chantal Mouffe, Bielefeld 2007, S. 61.

17 Demirovic, Hegemonie und diskursive Konstruktion der Gesellschaft, aaO. (FN 16), S. 62—
63.

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 373

tungsmomente sind differenziell, gleichzeitig muss jedes von ihnen aber auch dquiva-
lent sein, um zu dem Diskurs zu gehoren«.!®

Eine zentrale Grofle in diesem Kontext ist der leere Signifikant, der fir die Produk-
tion von Aquivalenz und die Etablierung von Hegemonien wesensbestimmend ist. Der
Signifikant als sinnstiftendes Element im diskursiven Feld bezeichnet eine systemati-
sche Totalitit, die in ihrer Sinnhaftigkeit ein systematisches Aquivalenz-Werden von
Differenzen darstellt. Damit bezeichnet ein leerer Signifikant: »[...] the more extended
the chain of equivalence that a particular hegemonic sector comes to represnet and the
more its aims become a name for global emancipation, the looser will be the link of
that name with is original particular meaning and the more it will approach the status
of an empty signifier [...]«.!? Diese systemische Totalitit, die in Form des leeren Signi-
fikanten dargestellt wird, ist ein Umstand, der zugleich unmdglich und notwendig ist:
»[...] Impossible: the tension between equivalence and difference being insurmount-
able, there is no literal object corresponding to that totality. Necessary: without that
object there would be no signification«.?

Der Begriff des Antagonismus in der Hegemonie-Theorie verdeutlicht einen poten-
tiell konfliktiven Kern hegemonialer Projekte. Dadurch, dass Identititen bzw. diskur-
sive Positionen im Politischen oder im Sozialen ihre legitime Geltung durch die Ab-
grenzung zu einem kontextuell-relevanten dufleren Anderen artikulieren, entsteht ein
negativer bzw. konfliktiver Bezugspunkt — ein Gegensatz. Dabei bildet die Abgren-
zung zum Gegensatz — also zu dufleren Anderen - eine Notwendigkeit zur Etablierung
der eigenen diskursiven Position bzw. Identitit, denn erst diese thematisch-kontextuel-
le Abgrenzung erméglicht die Wahrnehmung und die Differenzierung zwischen einer
legitimen Geltung des Eigenen und eines illegitimen sowie bedrohlichen Begehrens des
Anderen. In diesem Sinne ist der Antagonismus, also eine »[...] solche Grenzziehung
[...] kein zufilliger Zustand, sondern den Universalisierungsprojekten der Hegemonie
inhdrent«.?!

Ferner gilt, dass hegemoniale Praktiken im Sozialen bzw. im Politischen stattfinden,
weil sie stets Ordnungsbildungsprojekte darstellen. Ordnungsbildung oder Vorherr-
schaftsanspruch impliziert bestimmte Forderungen??, die umgesetzt werden missen,
um eine legitime Geltung im Politischen bzw. des Politischen zu erzielen. Gleichwohl

18 Demirovic, Hegemonie und diskursive Konstruktion der Gesellschaft, 2aO. (FN 16), S. 70—
71.

19 Ernesto Laclau, »Democracy and the Question of Power« in: Constellations 8, Nr. 1 (2001),
S.11.

20 Ernesto Laclau, »Ideology and Post-Marxisem« in: Journal of Political Ideologies 11, Nr. 2
(2006), S. 107.

21 Andreas Reckwitz, Diskurse, Hegemonien, Antagonismus, aaO. (FN 12), S. 345.

22 Martin Nonhoff unterscheidet in diesem Kontext drei Formen von Forderungen: 1. Die ku-
mulative Forderung; 2. Die subsumtive Forderung; 3. Die umfassende Forderung. Martin
Nonhoff, »Politische Diskursanalyse als Hegemonieanalyse« in: Martin Nonhoff (Hg.), Dis-
kurs, radikale Demokratie, Hegemonie. Zum politischen denken von Ernesto Laclau und

Chantal Mouffe, Bielefeld 2007, S. 182.

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

374 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

ist hegemoniale Praxis als eine dreistufige Ausdifferenzierungspraxis zu verstehen: als
hegemoniale Artikulation, als hegemoniales Projekt und als Hegemonie. 2?

Abschlieffend kann hier zusammenfassend festgestellt werden, dass diskursive Praxis
als hegemoniale Praxis verstanden wird, die mittels Wissensproduktion und Wissens-
vermittlung eine bestimmte Darstellung der Wirklichkeit vermittelt. Diese diskursive
Sinnhaftmachung der Wirklichkeit erfolgt immer in Abgrenzung zu einem Gegensatz,
der die eigene Identitit oder das eigene Wissen konstituiert. Damit sind Diskurse, als
Macht-Wissen-Komplexe verstanden, im Politischen darauf ausgerichtet eine wie auch
immer ausdifferenzierte hegemoniale Bestrebung zu entfalten.

Religion und das Politische

Die Frage danach, was Religion ist, wird in der geistes- und sozialwissenschaftlichen
Forschung kontrovers diskutiert.?* Dementsprechend existieren unterschiedliche An-
sitze, die sich mit Religion auseinandersetzen.?> Der Versuch jedoch, Religion defini-
torisch zu bestimmen, wird hier als nicht zielfihrend erachtet, denn Religion ist ein
vielschichtiges diskursives Feld, das in diversen Kontexten und zu unterschiedlichen
Zwecken anders gedacht wird. Fur Michel Foucault ist Religion unter anderem Teil
einer Disziplinierungstechnik, die z.B. das gesellschaftliche Wissen und Moralvorstel-
lungen iiber Sex determiniert und damit Machtbeziehungen etabliert, so z.B. im Hin-
blick auf die Rolle der Frau oder die Frage der Geburtenregelungen.?® So verstanden
ist Religion ein strukturiertes Symbolsystem, das mobilisiert und die Mobilisierten
konstituiert, aber auch zugleich als Strukturierungsprinzip legitimierend wirkt, um Ei-
genschaften einer Moglichkeit in der Gesellschaft zu definieren.”” Mit Bourdieu
gesprochen ist Religion immer im Kontext von religiosem bzw. kulturellem Kapital zu
verstehen, und zwar als Machtressource »[...] since it implies a form of «objective dis-

23 Jede Artikulation, die als kumulative und als subsumtive Forderung verstanden wird, ist als
eine hegemoniale Artikulation zu betrachten. Jede umfassende Forderung mit Vorherr-
schaftsanspruch kann als ein hegemoniales Projekt angesehen werden, wohingegen gilt jede
umfassende Forderung mit Vorherrschaftsanspruch, die auch durchgesetzt werden kann als
Hegemonie. Nonhoff, Politische Diskursanalyse als Hegemonieanalyse, aaO. (FN 22),
S.183.

24 Jens Schlieter, Was ist Religion? Texte von Cicero bis Lubmann, Stuttgart 2010, S.9-11; An-
na-Maria Schielicke, Riickkebr der Religion in den offentlichen Raum?, Wiesbaden 2014,
S.13; Michael Bergunder, »Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum
Gegenstand der Religionswissenschaft« in: Zeitschrift fiir Religion 19, Nr. 1/2 (2011), S. 4-12.

25 Grundsitzlich kann Religion in einen »funktionalen Religionsbegriff« (Orientierung an Wir-
kung und Probleml6sung im Alltag) und einen »substantiellen Religionsbegriff« (Wesensbe-
stimmung) unterschieden werden. Siche Schielicke, Riickkehr der Religion in den 6ffentli-
chen Raum? aaO. (FN 24), S. 13. Klaus von Byme identifiziert sieben Merkmale, die fiir Re-
ligion wesentlich seien: 1. Transzendenz; 2. Ultimative Bezogenbeit (Gefiihlt der Verbunden-
heit, Abhingigkeit und Glaube); 3. Mystik; 4. Mythos; 5. Moral; 6. Ritus; 7. Gemeinschaft.
Siehe Klaus von Byme, Religionsgemeinschaften, Zivilgesellschaft und Staat. Zum Verhiltnis
von Politik und Religion in Deutschland, Wiesbaden 2015, S. 10.

26 Michel Foucault, Dispositive der Macht, Berlin 1978, S. 100-102.

27 Pierre Bourdieu, Religion, Konstanz 2009, S. 53-54.

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 375

possession« through constituting a «laity« who by definition are those without, yet
want, the valued resource controlled by specialists«.?8 So bildet das religiose Feld eine
diskrusive Ebene in der Auseinandersetzung um die soziale Ordnung: »Moreover, the
struggle for legitimation within the religious field tends to reproduce the relations of
domination within the established order. [...] Forms of religious interest and capital
are involved in a great variety of contemporary issues: theological doctrine, constitu-
tional rights, tax exemption, abortion, school prayer and teaching and research in uni-
versities«.??

Des Weiteren spielt religios-kontextuelles Wissen eine zentrale Rolle, insbesondere
im Hinblick auf die Frage nach Modernitit und Sikularismus in diversen Gesellschaf-
ten, die Frage nach Individualisierungs- und Subjektivierungsprozessen oder auch die
Frage nach dem Konfliktpotential religios-ideologischer Phinomene nach 2001.° In
diesem Sinne betrachtet Michael Bergunder Religion vielmehr als einen leeren Signifi-
kanten, der diskursiv etabliert ist. Dieser leere Signifikant ist z.B. zum einen im Dis-
kurs zum Sakularismus die Negation des Sikularen. Es ist eine antagonistische Sinn-
produktion, die den Begriff der Religion als leeren Signifikanten einer Aquivalenzkette
in Kontrast oder sogar in Ablehnung zum Sikularen diskursiv etabliert.’! Zum ande-
ren sind das Religiose und das Sikulare »[...] dann frei flottierende Signifikanten und
nicht einfach aufeinander bezogenes Gegensatzpaar [...]«.%

Um die diskursiv-strukturierende Wirkung von Religion®* deutlicher nachvollzieh-
bar zu machen, soll im Folgenden der Begriff des Politischen niher erliutert werden,
und zwar als konstitutive Ebene einer Ordnung. Der Begriff des Politischen ist eine
feste Grofle der politischen Theorie/Philosophie.?*

28 David Swartz, »Bridging the Study of Culture and Religion: Pierre Bourdieu’s Political
Economy of Symbolic Power« in: Sociology of Religion 57, Nr. 1 (1996), S. 75.

29 Swatz, Bridging the Study of Cultural and Religion, aaO. (FN 27), S. 83.

30 Mathew Guest, »Religion and Knowledge: The Sociological Agenda« in: Mathew Guest /
Elisabeth Arweck (Hg.), Religion and Knowledge. Sociological Perspectives, Burlington 2012,
S.3-4.

31 Bergunder, Was ist Religion?, aaO. (FN 24), S. 37.

32 Bergunder, Was ist Religion?, 2aO. (FN 24), S. 37.

33 Religion als kulturelles Kapital — oder als ein moralisch-normatives Referenzobjekt von
Ordnungen - ist an sich Teil eines tibergeordneten Herrschaftsdiskurses. Im westlichen Kon-
text wirkt die hegemoniale Position einer liberalen Herrschaftsordnung als strukturierend
und deutet Religion im Sinne eines »Sikularisierungsparadigmas, als dessen Kern die »Tren-
nung von Politik und Religion« postuliert wird. Sieche dazu Schielicke, Riickkehr der Religi-
on in den offentlichen Raum? aaO. (FN 24), S.13-20; Kocku von Stuckrad, »Secular Reli-
gion: A Discourse-historical Approach to Religion in Contemporary Western Europex, in:
Journal of Contemporary Religion 28, Nr. 1 (2013), S. 1-14. In Anschluss an Chantal Mouffe
ist fiir die hier erwihnte liberale Herrschaftsordnung im Westen ein rationalistischer sowie
ein individualistischer Ansatz charakteristisch, wobei hier zwei Paradigmen als zentral ange-
sehen werden: 1. Die Ubertragung der Idee des Marktes (die rationale Verfolgung der Eigen-
interessen) auf das Feld der Politik; 2. Ein deliberativer Grundsatz, der Politik und Moral
verbindet und als kommunikative Rationalitit zu verstehen ist. Chantal Mouffe, Uber das
Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M. 5. Aufl. 2015, S. 17-21.

34 Sie dazu Thomas Bedorf » Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz« in:
Thomas Bedorf / Kurt Rottgers (Hg.), Das Politische und die Politik, Berlin 2010, S. 13-32.

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

376 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

Grundsitzlich wird hier eine Unterscheidung zwischen dem Politischen und Politik
vorgenommen. Nach Heidegger bezieht sich Politik auf eine ontische Ebene, auf der
verschiedene Handlungen vollzogen werden, die den alltiglichen politischen Betrieb
und seine Institutionen betreffen. Wihrend indes das Poltische in einer ontologischen
Dimension gedacht werden sollte, die vielmehr Wesen und Selbstverstindnis einer Ge-
sellschaft umfasst.?> Ausgehend von dieser Unterscheidung und in Anschluss an Mouf-
fe und Laclau basiert das Politische auf einer ontologischen Wechselwirkung zwischen
Hegemonie und Antagonismus: »Jede gesellschaftliche Ordnung ist politischer Natur
und basiert auf eine Form von Ausschliefung. Es gibt immer andere unterdriickte
Moglichkeiten, die aber reaktiviert werden konnen. Die artikulatorischen Verfahrens-
weisen, durch die eine bestimmte Ordnung etabliert wird, sind hegemoniale Verfah-
rensweisen. Jede hegemoniale Ordnung kann von kontrahegemonialen Verfahrenswei-
sen in Frage gestellt werden, d.h. von Verfahrensweisen, die versuchen werden, die be-
stehende Ordnung zu disartikulieren, um eine andere Form von Hegemonie zu instal-
lieren«.*® In diesem Sinne ist die Relevanz der Religion fiir das Politische zu sehen: Re-
ligion als ein diskursives Feld — ein normativ-moralischer Referenzrahmen — in dem
eine Strukturierung und Etablierung einer legitimen (hegemonialen) Ordnung diskur-
siv ermoglicht wird.

Islam und Islamismus

Vor diesem theoretischen Hintergrund ist der Islam als Religion integraler Bestandteil
einer globalen Diskursivitit, die in diversen (welt-)gesellschaftlichen Kontexten statt-
findet. Es ist ein Streit antagonistischer Vorstellungen von einem Islam, oder was Islam
sein soll — ein hegemonialer Streit. Der Blick auf die mediale oder akademische Ausein-
andersetzung mit dem Islam im Westen verdeutlicht diesen diskursiven Streit um des-
sen legitime Geltung in der sozialen Ordnung bzw. im Politischen. Wihrend kein nen-
nenswerter Dissens darliber herrscht, Islam als Religion zu betrachten, ist indes das
Verhiltnis von Islam und Islamismus — allgemeinhin als politischer Islam, politisierter
Islam oder islamischer politischer Aktivismus verstanden — sehr kontrovers und ant-
agonistisch begriindet. Im Mittelpunkt der Kontroverse steht der politische Charakter
des Islam, also dessen strukturierende und ordnende Bedeutung fiir das Poltische und
das Soziale. Dieser diskursive Deutungskampf um den Islam kann hier mindestens aus
zwei prinzipiell unterschiedlichen Perspektiven vorgenommen werden. Auf der einen
Seite, in einer »abgrenzenden« Perspektive, sind Islam und Politik prinzipiell getrennt.
Auf der anderen Seite, in einer »komplementiren« Sichtweise, bedingen und erginzen
sich Islam und Politik.

Aus der »trennenden« Perspektive wird hervorgehoben, dass zu allererst der Islam
eine Religion kollektiver Moral sei, die kaum spezifisch Politisches enthalte. Wenn ein
Bezug zwischen Religion und Politik hergestellt werde, sei dieser auf die Bestrebungen

35 Heidegger zitiert nach Mouffe, Uber das Politische. aaO. (FN 33), S. 15.
36 Moulffe, Uber das Politische, aaO. (FN 33), S. 27.

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 377

der Herrschenden zurtickzufithren, um »sich der Religion als ein[es] legitimierendes
Schutzschild fiir [thre] Handlungen« zu bedienen.’” Diese Deutung kann als Miss-
brauchsvorwurf verstanden werden. Demnach wird der »wahre« Islam in einer kalku-
lierten und strategischen Weise instrumentalisiert, um Macht zu erlangen bzw. Macht-
positionen zu reproduzieren.

In deutlicher Abgrenzung zu dieser Deutung griindet das Gegenargument der
»komplementiren« Deutung auf der grundsitzlichen Annahme, dass »der Islam keine
Trennung zwischen einer sakralen und profanen Sphire kenne. Gott »[...] hat dem
Menschen, dem die Schopfung anvertraut wurde, im Koran Regeln mit auf den Weg
gegeben, wie er mit dieser Welt umzugehen hat. [...] [S]eine Anweisungen sind rational
und dienen den Interessen der Menschen [...] und dem Aufbau ausgewogener sozialer
Beziechungen auf der Basis von Gerechtigkeit (adala) und Recht (hagq), der gegenseiti-
gen sozialen Verantwortung (takaful ijtima’i) und der Menschenwiirde (karama). Ge-
nauso wenig wie Religion und Alltagsleben nach islamischen Vorstellungen zu trennen
sind, lisst sich die Religion von der Politik trennen«.’® In diesem Sinne sind zahlreiche
Debatten des Islam/Islamismus-Diskurses formuliert, deren Widergabe im vollen Um-
fang an dieser Stelle nicht geleistet werden kann. Es wird im Folgenden eine kurze the-
matische Zusammenfassung — keineswegs mit Anspruch auf Vollstindigkeit — und eine
Auswahl des westlichen Diskurses iiber den Islamismus-Begriff aufgezeigt.

Till Seidensticker betrachtet das Phinomen Islamismus als einen politischen Aktivis-
mus, und zwar als eine Ansammlung heterogener ideologischer und weltanschaulicher
Ansitze sowie Bestrebungen, die sich aus dem Islam ableiten lassen. Dabei wird die
Scharia als die Rechtsquelle islamischer Ordnung angesehen. In einer erweiterten Per-
spektive versucht Khaled Hroub diesem islamischen Aktivismus auf den Grund zu ge-
hen. Dazu konzipiert er eine thematische Dreiteilung der Erklirungsversuche, Islamis-
mus definitorisch zu erfassen. Die Hervorhebung dieser drei Kernelemente ist der Ver-
such, diverse Definitionen innerhalb der Debatte zum Islamismus thematisch-struktu-
rierend zu erfassen. Der erste Erklirungsstrang beschreibt Islamismus als Reaktion auf
den Kolonialismus und die westliche Hegemonie. Daran angelehnt fokussiert der
zweite Erklarungsstrang Islamismus als Gegenentwurf zur Moderne. Der dritte Strang
betrachtet das Phinomen Islamismus im Kontext der Entstehung sozialer Bewegun-
gen. ¥

37 Nazih Ayubi, Politischer Islam. Religion und Politik in der arabischen Welt, Freiburg/Basel/
Wien 2002, S. 16 u. 174.

38 Ivesa Liibben, »Welche Rolle fir den Islam?«, in: Annette Jiinemann / Anja Zorob Arabelli-
ons (Hg.), Zur Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen und Mittleren Osten und Nord-
afrika, Wiesbaden 2013, S.281.

39 Khaled Hroub, »Introduction«, in: Khaled Hroub (Hg.), Political Islam. Context versus
Ideology, London 2010, S. 15-16.

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

378 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

Der Blick in die umfangreiche Literatur zum Islamismus lisst in der Tat eine domi-
nante Lesart erkennen, die Islamismus als eine Ideologie*?, die bisweilen als ein religio-
ser Totalitarismus* verstanden wird, als Gegenmodell zur Moderne und Globalisie-
rung konzipiert.#> Dabei wird das Erstarken islamistischer Denkmodelle als Reaktion
auf die als gescheitert erachteten Konzepte wie Nationalismus, Panarabismus, Sozialis-
mus etc. gesehen. Eine weitere verbreitete Sichtweise, Islamismus thematisch-definito-
risch zu verorten, ist dessen Betrachtung im Kontext der Theorien sozialer Bewegun-
gen, und zwar als eine Protestbewegung mit einer politischen Alternative fiir die bishe-
rigen Regierung in der arabischen Welt, die fiir die wirtschaftlichen, politischen, kultu-
rellen sowie wissenschaftstechnologischen Missstinde verantwortlich gemacht wer-
den.®

Jenseits dieser kurzen Darstellung der Debatte zum Islamismus wird hier von der
Religion als diskursives Feld ausgegangen, in dessen Geltungsbereich Wissen produ-
ziert wird, das legitime Vorstellungen einer sozialen Ordnung bzw. des Politischen eta-
bliert oder reproduziert. So bildet der Islam als ein religioses Feld einen normativ-mo-
ralischen Referenzrahmen fur die Begriindung bzw. Legitimierung einer Ordnung.
Und je nach hegemonialer Stellung kann der Islam explizit eine politische Ordnung
primir begriinden und legitimieren.* Oder aber sekundir — im Kontext seines zuge-
teilten Wirkungsbereichs — den tibergeordneten normativen Referenzrahmen legitimie-
ren; z.B. als private Sphire in einer liberal-sikularen Ordnung.

Jihad

Als nichstes soll hier der Jihad-Begriff gemif} eines allgemeinen islamischen theolo-
gisch-rechtswissenschaftlichen Diskurses definitorisch eingegrenzt werden, um seine
diskursive Bedeutung und (unabgeschlossene) Position verstehbar zu machen. Es fol-
gen Positionen einiger Gelehrter unterschiedlicher Traditionen und Schulen. Hier wird
weder der Anspruch auf Vollstindigkeit noch auf Reprisentativitit erhoben, noch sol-
len hier umfassende Jihad-Traktate vorgestellt werden. Die vorgebrachten Positionen

40 Mehdi Mozaffari, »What is Islamism? History and Definition of a Conceptc, in: Totalitarian
Movements and Political Religions 8, Nr.1 (2007), S.21; Wilfried Rohrich, die Politsierung
des Islam. Islamismus und Jibadismus, Wiesbaden 2015, S.5; Tarek Chamkhi, »Neo-Is-
lamism in the Post-Arab Spring, in: Contemporary Politics 20, Nr. 4 (2014), S. 454.

41 Bassam Tibi, Islam and Islamism, New Haven / London, 2012, S.2-3; Armin Pfahl —
Traughber, »Ist der Islamismus bzw. Salafismus eine Form totalitiren Denkens? — Eine ideo-
logiekritische Analyse von Klassikerpositionenx, in: Totalitarismus und Demokratie 11, Nr. 1
(2014), S. 70. Siehe auch zum Themenkomplex Islamismus als neue Form des Totalitarismus
die entsprechende Schwerpunktausgabe der Zeitschrift Totalitarismus und Demokratie 11,
Nr. 1 (2014).

42 Peter Demant, Islam vs. Islamism. The Dilemma of the Muslim World, Westport / Connecti-
cut / London, 2006, S. 94.

43 Die wichtigsten Verfechter dieser Lesart sind Quintan Wiktoroviz (Hg.), Islamic Activism.
A Social Movement Theory Approach, Bloomington 2004; Asef Bayat, »Islamism and Social
Movement Source, in: Third World Quarterly 26, Nr. 6 (2005).

44 Dafiir steht das Phinomen des Islamismus.

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 379

sind eher kurze und pointierte Darstellungen von Jihad-Verstindnissen. Ferner geht es
hierbei ausdricklich nicht um den westlichen Diskurs zum Jihad-Begriff, wohlwissend
— aus einem reflexiven Forschungsbewusstsein —, dass der vorliegende Aufsatz doch als
Teil eines westlichen Jihad-Diskurses zu verstehen ist.

Der theologisch-rechtswissenschaftliche Diskurs um den Begriff Jihad in der ara-
bisch-islamischen Welt ist vielschichtig und wird im Hinblick auf argumentative Posi-
tionierungen und Darstellungen historisch begriindet. In aller Regel beginnen die Aus-
fihrungen zum Jihad-Begriff bei einer Unterscheidung zwischen einem etymologi-
schen und terminologischen Verstindnis. *> Im Allgemeinen hat die etymologische De-
finition von al~jihad einen dreifachen Bedeutungszusammenhang: 1. Die Aufwendung
von jeglicher Kraft, Kapazitit, Mihe und Anstrengung; 2. Das Ausschopfen der zu
Verfiigung stehenden Kraft und Kapazitit zur Erbringung von physischen und verba-
len Aktionen; 3. Die Bezeichnung von tbersteigerter Ernsthaftigkeit oder Eifer.*
Komplementir dazu bezieht sich die islamisch-terminologische Einordnung des Jihad-
Begriffes auf die »Aufwendung einer Anstrengung, um alles das, was Gott als Glaube
und gute Tat liebt zu erreichen und [im Umkehrschluss] alles was Gott an Unglaube,
Frevel sowie Ungehorsam verabscheut, abzuwehren«.# Jenseits dieser eher allgemei-
nen etymologischen sowie terminologischen Einordnungen wurde der Jihad-Begriff
immer wieder Gegenstand von Wesensbestimmungen seitens unterschiedlicher islami-
scher Rechtsgelehrter.

So vertritt beispielsweise der syrische Islamgelehrte Muhamad Said Ramadan Al-
Bouti*® einen eher spirituellen Standpunkt. Aus seinem Jihad-Verstindnis heraus kon-
statiert er, dass »von den wichtigsten Arten des Jihad war die Konfrontation des Ge-
sandten Gottes [...] mit den Polytheisten, indem er sie zur Wahrheit leiten wollte und
die Traditionen und Gebriuche ihrer Viter und Vorviter widerlegte. Und die wichtigs-
te Art [des Jihads] war seine Standhaftigkeit [Mohammeds] und die Standhaftigkeit
[der Weggefihrten] mit ihm, indem sie offen das wahre Wort vertraten, ungeachtet der
Missstinde und Schiden, die dadurch entstanden waren. Von den wichtigsten Arten

45 Alle Ubersetzungen aus dem Arabischen wurden vom Autor selbst vorgenommen.

46 Ali Al-Rwaha / Jaber Al-Hajahja, »marahel tashri® al-jihad wa ab‘aduha al-mu‘asira. Dirasa
fighiyya mugqarinah [Phasen der Jihad-Genehmigung und ihre gegenwirtige Implikationen.
Eine komparatistische rechtswissenschaftliche Forschungsarbeit]« in: majalt jami't al-najah
li-al-abbas — al- ‘wlum al-insaniyyah [Zeitschrift der Universitiat Najah fiir Forschung — Geis-
teswissenschaften] 23, Nr. 3, 2009, S. 655.

47 Al-Rwaha / Al-Hajahja, marahel tashri® al-jihad, aaO. (FN 46), S. 655.

48 Muhamad Said Ramadan Al-Bouti war ein in der arabisch-islamischen Welt renommierter
Gelehrter traditioneller — sufistischer — Pragung. Gleichwohl lehnte Bouti strickt einen poli-
tischen Islam ab und verstand sich als Widersacher zum Salafismus. Al-Bouti starb bei einem
gezielten Selbstmordattentat im Mirz 2013 in Damaskus. Thomas Pierret, Religion and State
in Syria. The Sunni Ulama from Coup to Revolution, Cambridge 2013, S. 77-79; Muhammad
Abu Rumman, »Syrian Sufis Divided as Salafist Influence Grows«, in: Al-Monitor 2013, On-
line-Version: http://www.al-monitor.com/pulse/originals/2013/10/syria-sufi-salafi-war-isla
m.html (aufgerufen am 20.6.2016).

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

380 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

[des Jihads] war ihre Fortfilhrung der Aufklirung gemifl des Buch Gottes und die Ein-
weisung in dieses Buch sowie der Verweis auf seine Mitteilungen und Lehren [...]«.*

Diese Ausfilhrungen von Bouti verweisen offensichtlich auf ein Jihad-Konzept, das
zu allererst als eine Selbstanstrengung zur Uberwindung der eigenen Schwichen zu
verstehen ist. Er sieht darin ein grundsitzliches Verstindnis, was Jihad urspriinglich
bedeutete. Dazu hebt Bouti hervor: »Es ist gleich, wie verschiedenartig Jihad und seine
Austbungsmethoden sein konnen, denn die Quelle seiner Heiligkeit besteht in seinem
Wesen als Mittel zur Erlangung der Wahrheit [bzw.] anderen die Wahrheit nahe zu
bringen; und das entspricht auch seinem Wesen als Mittel, sich vom Unwahren zu ent-
fernen [bzw.] andere davon fernzuhalten«.>°

In dhnlicher Weise, jedoch weit kritischer gegeniiber anderen Jihad-Vorstellungen,
argumentiert der dgyptische Gelehrte Yusuf Al-Qaradawi.>! Seiner Ansicht nach lassen
sich empirisch drei gelebte Jihad-Formen bzw. Gruppen unterscheiden. Die erste
Gruppe beabsichtigt den Jihad auszutilgen und ihn der Gemeinschaft der Muslime zu
entreiflen. Sie pliddiere fiir ein Verstandnis, das lediglich eine spirituelle Ausiibung des
Jihad vorsehe. Zu dieser Gruppe gehoren laut Qaradawi sowohl »negative« Sufi-Ge-
lehrte als auch Sikulare und westliche Wissenschaftler.5? Die zweite Gruppe, die Qara-
dawi identifiziert, befolge eine mafilose Vorstellung vom Jihad. Die Verfechter dieser
Denkrichtung des Jihad, so Qaradawi, wiirden jedem Ungliubigen den Kampf erkli-
ren, allein aus dem Umstand heraus, dass sie keine Muslime sind.>> Im Gegensatz zu
den ersten zwei Gruppen sieht Qaradawi die dritte Gruppe, in der er sich selber veror-
tet, als gerechte und moderate Vertreter des »wahren« Jihad. Denn »diese sind von
Gott mit einer ausgewogenen Position beschenkt und von Weisheit erfiillt worden;
Gott hat sie gesegnet als Aufklirer in rechtlichen sowie alltiglichen Fragen [...]«.>*
Neben dieser wertenden Differenzierung zwischen »wahren« und »verfehlten« Jihad-
Auffassungen konstatiert Qaradawi auch eine konzeptionelle Dreiteilung des Jihad-
Begriffs, und zwar, im Jihad gegen den offensichtlichen Feind, Jihad gegen den Teufel

49 Muhamad Said Ramadan Al-Bouti, al-jihad fi sabil allah. Kayfa nafhamubu? Wa kayfa nu-
marisubu? [Der Jihad fiir die Sache Gottes. Wie verstehen wir den und wie wenden wir den
an?], Damaskus / Beirut 1993, S. 20.

50 Al-Bouti, al-jihad fi sabil allah,aaO. (FN 49), S.27.

51 Yusuf Al-Qaradawi ist einer der populirsten islamischen Gelehrten in der arabischen Welt.
Qaradawi gilt als langjahriger Sympathisant, Unterstiitzer und Theoretiker der Bewegung
der Muslim-Bruderschaft. Er ist der Verfasser des prominenten Konzepts der wasatiyya.
Siehe zu Qaradawi Farid Hafez, Islamisch-politische Denker. Eine Einfiibrung in die isla-
misch-politische Ideengeschichte, Frankfurt a.M. 2014, S. 237 — 247; Ana Belen Soage, » Yusuf
al-Qaradawi: The Muslim Brothers” Favorite Ideological Guide«, in: Barry Rubin (Hg.), The
Muslim Brotherbood. The Oranization and Policies of a Global Islamist Movement, New
York 2010, S: 19 — 38; Bettina Grif / Jakob Skovgaard-Petersen (Hg.), Global Mufti. The
Phenomenon of Yusuf al-Qaradawi, London 2009.

52 Yusuf Al-Qaradawi, figh al-jihad. Dirasa muqarinah li-abkamibi wa falsafatibi [Die Juris-
prudenz des Jihads. Eine vergleichende Forschungsarbeit tiber seine Bestimmungen und Phi-
losophie], Kairo 2009, S. 25.

53  Al-Qaradawi, figh al-jihad, 2aO. (FN 52), S. 26.

54 Al-Qaradawi, figh al-jihad, 2aO. (FN 52), S. 27.

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 381

und Jihad gegen sich selbst, als moralisches sich-abmiihen.> Ein interessanter Punkt,
der in Qaradawis Ausfiihrungen explizit hervorgehoben wird, ist sein Verweis auf das
vorherrschende rechtliche Verstindnis vom Jihad als Kampfhandlung. Dazu unterteilt
er diese Kampfhandlungen in einen Jihad der Abwehr (jibad dafe’) und in einen Jihad
der Aufforderung (jihad al-talab). Ersterer ist der Widerstand gegen einen eindringen-
den Feind, der islamische Territorien besetzt, sich muslimischen Eigentums bemichtigt
oder Muslime physisch angreift. Die zweite Variante ist eine proaktive Handlung zur
Sicherung und Erweiterung der muslimischen Gemeinschaft durch Angriffshandlun-
gen und Missionierung.>®

Abschlieffend soll nun das Jihad-Verstindnis des saudischen Gelehrten und Ibn Baz-
Schiiler®” Said Bin Ali Bin Wahf Al-Qahtani kurz vorgestellt werden. Er vertritt in sei-
nem Buch Die richtigen Auffassungen vom Jihad ein ausdifferenziertes sowie prakti-
sches Jihad-Verstindnis. Nach Qahtani besteht die islamisch-rechtliche Wirkung des
Jihads fir die Sache Gottes in zwei Verpflichtungen: 1. Eine gemeinschaftliche Obliga-
tion (fard al-kifayyah) der Muslime, Jihad zu vollziehen. 2. Eine individuelle Obligati-
on (fard al-ayn) eines jeden Muslim, 38 Jihad zu betreiben.’® Die individuelle Jihad-
Pflicht ist in drei Fillen vorgegeben: Wihrend der Anwesenheit eines Muslim im
Kampf; wenn der Feind ein muslimisches Land bekimpft sowie wenn der Anfiihrer
der Gemeinschaft zum Kampf aufruft. Obwohl diese drei Fille eher an eine gewaltsa-
me Jihad-Vorstellung denken lassen, bietet Qahtani eine ausdifferenzierte Konzeption
des Jihad, in der er sich insbesondere auf den individuellen Jihad bezieht. Qahatani ver-
weist darauf, dass der individuelle Jihad in einer vierfachen Weise ausgelibt werden
kann: Entweder mit dem Herzen oder mit der »Zunge« (verbal), finanziell oder »ma-
nuell« (durch Tatkraft).®® Ferner identifiziert Qahtani vier Stufen des Jihad: Jihad mit

55 Al-Qaradawi, figh al-jihad, 2aO. (FN 52), S. 66.

56 Al-Qaradawi, figh al-jihad, 22O. (FN 52), S. 68-69.

57 Abd Al-Aziz Ibn Baz war ein prominenter Gelehrter des saudisch-religiésen Establishments.
In der salafistisch-wahhabitischen Stromung sind die Arbeiten und Rechtsgutachten (fatwa /
fatawaa) von Ibn Baz sehr einflussreich. Siehe zu Ibn Baz auch Muhammad Al-Atawneh,
Wahhabi Islam Facing the Challenges of Modernity: Dar al-Ifta in the Modern Sandi State,
Leiden/Boston 2010, S. 30-34.

58 In der islamischen Jurisprudenz/Theologie gilt fiir einige Handlungen eine Austibungs-
pilicht, wie z.B. das tagliche Gebet oder der Jihad. Die Bezeichnung fard — wajib wird in die-
sem Zusammenhang synonym verwendet — meint eine Obligation, die entweder in individu-
eller (al-ayn) oder in gemeinschaftlicher (a/-kifayya) Hinsicht zu vollbringen ist. Wahrend
aber fard al-kifayya wenn sie von einigen erfullt wird fir die Gemeinschaft als erfillt gile,
muss fard al-ayn von jedem einzelnen erfiillt werden. Siehe dazu Abd Al-Aziz Ibn Baz, fadl
al-jihad wa al-mujabidin [Der Vorzug des Jihad und der Mujahidin], Riad 1990, S. 2; Ali Bin
Muhammad Al-Amaady (Kommentiert von Abd Al-Razaq Afifi) al-ibkam fi usul al-abkam
[Die Vollendung der Reinheit der Vorschriften], Riad 2003, S. 137.

59 Said Bin Ali Bin Wahf Al-Qahtani, al-mafahim al-sahibha li-al-jihad [Die richtigen Auffas-
sungen vom Jihad], Riad 2002, S. 5f.

60 Al-Qahtani, al-mafabim al-sahiha li-al-jibad, 2aO. (FN 59), S. 9.

Z{P 63. Jg. 4/2016

216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

htips://d i
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

382 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

sich Selbst,®! Jihad gegen den Teufel,®? Jihad gegen Ungliaubige und Heuchler® und Ji-
had gegen die, die unrechtes, abscheuliches und religios-unzulissige Erneuerungen
vollziehen.®

Diese vorgebrachten Beispiele verschiedener Jihad-Denkweisen weisen zwar Uber-
schneidungen auf, gleichwohl unterscheiden sie sich im Hinblick auf die Priorisierung
der Wesensmerkmale des Jihad, der Deutung seiner historischen Riickbindung sowie
die situative Legitimierung der Jihad-Austibung. Hierbei ist deutlich geworden, dass
der diskursive Begriff Jihad eine argumentative Aquivalenzkette erkennen lisst, um die
besondere Position deutlich abzuheben. Gleichwohl aber werden in der diskursiven
Auseinandersetzung um den Jihad-Begriff Differenzen offengelegt, und zwar als Aus-
druck eines Antagonismus im sunnitisch-islamischen Streit um den »wahren« Islam.
Dieser Antagonismus wird jedoch spiter in Form der Debatte um Jihad und Jihadis-
mus noch einmal aufgegriffen und niher erliutert. Vorerst sei aber auf den soeben vor-
gestellten Jihad-Begriff rekurriert. Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass Jihad —
neben anderen Bedeutungsinhalten — auch und in einer deutlichen Weise Gewalthand-
lungen bezeichnet, die diese je nach Inanspruchnahme dieser als legitim erscheinen las-
sen. Damit ist der Jihad-Begriff in der arabisch-islamischen Welt in seinem weitrei-
chenden Verstindnis — unabgeschlossene Charakter — als Teil des diskursiven Feldes
des Islam zu verstehen, und zwar als eine diskursive Option, die die Wirklichkeit
strukturiert und Machtverhiltnisse produziert bzw. reproduziert.

Jihadismus, oder al-salafiyya al-jibadiyya

Im westlichen Diskurs steht Jihadismus fiir das hegemoniale Projekt Jihad zu ideologi-
sieren. Aus dieser Perspektive werden Islam, Islamismus, Jihad und Terrorismus — ins-
besondere in den Medien — als die wesentlichen Komponenten einer Weltanschauung

61 Der Jihad des Selbst oder gegen sich Selbst hat wiederum folgende vier Stufen: 1. Jihad als
Lernprozess religioser Vorgaben, 2. Jihad im Sinne der Ausiibung der erlernten religiosen
Vorgaben, 3. Jihad als Missionierung mittels Aufklirung und 4. Jihad als Erduldung der
Missstinde im Rahmen der Missionierung, Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiba li-al-jihad,
2a0. (FN 59), S. 10.

62 Der Jihad gegen den Teufel hat wiederum zwei Stufen: 1. Jihad als Abwehr von Zweifel, der
den Gliubigen wiederfahren kann; 2. Jihad als Abwehr von Geliisten und frevelhaftem Ver-
langen, Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiba li-al-jibad, a2aO. (FN 59), S. 10.

63 Der Jihad gegen Ungliubige und Heuchler lisst sich in vier Stufen teilen: 1. Mit dem Herzen;
2. Mit der Zunge; 3. Mit dem Geld; 4. Mit der Hand. Wobei hier der Jihad gegen Unglaubige
eher mit der Hand (tatkriftig) zu fihren sei und der Jihad gegen Heuchler eher mit der Zun-
ge (verbal) erbracht werden solle, Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiba li-al-jihad, aaO. (FN
59), S.11.

64 Der Jihad gegen Tyrannei, Verpontes sowie gegen unerlaubte religiose Erneuerungen ist nach
Qahatani dreistufig gegliedert: 1. Mit der Hand (Tatkraft), wenn die Person, die Jihad austibrt,
dazu fihig ist, 2. Mit der Zunge (verbal), wenn die Tatkraft nicht vorhanden ist; 3. Mit dem
Herzen, wenn das Unvermogen auch das Verbale einschlieit, Al-Qahtani, al-mafahim al-sa-

hiba li-al-jibad, aaO. (FN 59), S. 11.

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 383

mit politischem Geltungsdrang verstanden.®> Neben dieser westlichen Wissensord-
nung dariiber, was Jihadismus bedeutet, steht al-salafiyya al-jihadiyya — was in etwa
jihadistischer Salafismus meint — als (Selbst)-Bezeichnung® fiir eine heterogene Stro-
mung mit einem anderen Verstindnis dariiber, was der »wahre« Islam bedeutet. Die
folgenden Ausfithrungen geben die Selbstdarstellung dieser Stromung wieder. Im Rah-
men dieses Aufsatzes kann jedoch nur ein grundsitzliches Verstindnis tiber al-salafiy-
ya al-jibadiyya vermittelt werden.

Nach Akram Hijazi ist al-salafiyya al-jibadiyya ein neuer Terminus, der in der zwei-
ten Hilfte des letzten Jahrhunderts aufgekommen ist und eine heterogene Auffassung
von allen jihadistischen Stromungen beinhaltet, die an einen globalen islamischen
Kampf glauben. Im Kern steht die Selbstwahrnehmung als »wahre« Muslime, die ge-
mafl} der »unverfilschten« Lehre der frommen/rechtschaffenen Alrvordern ihren Glau-
ben praktizieren.” Hijazi sicht die salafiyya al-jibadiyya in ihrer Entstehung als eine
Ausdifferenzierung der wahhabitischen®® Stromung, und zwar als »Reformbewegung«
zur Etablierung der hakimiyya.®® Dieser Anspruch zur Etablierung der hakimiyya ist
im wichtigsten Grundsatz des absoluten Monotheismus begriindet, der wiederum nur

65 Siehe beispielsweise dazu David Cook, »Islamism and Jihadism. The Transformation of
Classical Notion of Jihad into an Ideology of Terrorism« in: Totalitarian Movements and
Political Religions 10, Nr.2 (2009), S. 177-187; Peter Nesser, »Ideologies of Jihad in Euro-
pe« in: Terrorism and Political Violence 23, Nr. 2 (2011), S. 173-200; Gilles Kepel, Jihad. The
Trail of Political Islam, London/New York 2011.

66 Die grundsitzliche Selbstbezeichnung lautet Angehorige der Sunna und der Gemeinschaft.
Die Bezeichnung al-salafiyya al-jibadiyya wurde sukzessive durch eine zumeist mediale
Fremdbeschreibung mehr oder weniger angenommen und etabliert.

67 Aus diesem Verstindnis heraus gelten Angehorige der salafiyya al-jihadiyya als Teil der Stro-
mung der Salafisten. Salafismus kann mit dem arabischen Begriff salafiyya tibersetzt werden.
Das 1st die Bezeichnung fiir al-salaf al-saleh und bedeutet die frommen/rechtschaffenen(sal-
eh) Altvorderen (al-salaf). Allgemeinhin werden die ersten drei Generationen mit Muham-
mads Wirken als die Ara der rechtschaffenen Altvorderen — des »unverfilschten« Islam — ver-
standen. Sieche Mohamed Emara, al-salafiyya. wahida? am salafiyyat? [Der Salafismus. Einer
oder viele Salafismen?], Kairo 2008, S. 5-13.

68 Wahhabismus bezieht sich auf Muhammad Ibn Abd al-Wahab (1702 — 1792). Seine Lehre
steht in der Tradition von Ibn Hambal und Ibn Taymiyya. Er bekimpfte die »Entfremdung«
der islamischen Religion in praktischer, juristischer und theologischer Hinsicht. Insbesonde-
re die damals verbreitete Volksfrommigkeit in Form der Heiligenverehrung betrachtete er als
Abfall vom wahren Glauben und die Unterminierung des Monotheismus. Eine weitere Be-
sonderheit des Wirkens von Ibn Abd al-Wahab leitet sich aus seinem Anspruch heraus, die
Reinheit des Glaubens und die Einheit Gottes nicht nur in theoretisch-theologischer Hin-
sicht zu etablieren, sondern auch in Form der tagtiglichen Praxis zu leben. Dies bedeutete
explizit die Vereinnahmung von Herrschaftsstrukturen fir die Umsetzung des »wahren«
Glaubens. Die Lehre des Wahhabismus ist heute noch wesentlich fiir die nationale Identitit
von Saudi-Arabien. Siehe zum Wahhabismus Natan J. Delong- Bas, Wahhabi Islam: From
Revival and Reform to Global Jibad, Oxford/New York 2004; Mohammed Ayoob / Hassan
Kosebalaban (Hg.), Religion and Politics in Sandi Arabia. Wahhabism and the State, Boul-
der / London 2009.

69 In Anlehnung an Sayyid Qutbs Verstindnis von Hakimiyya, steht Gott als alleinige anbe-
tungswiirdige Gottlichkeit auch die souverine Autoritit uber die Menschen zu. Damit be-
grindet Qutb die islamische Herrschaft — eine Scharia geprigte Herrschaft — als die Herr-

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

384 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

mittels des Jihads zu erreichen ist. Dabei wird insbesondere darauf abgezielt, den
Grundsatz Jihad von den folgenden Phinomenen abzugrenzen: Die Abgrenzung des
Jihads von einer ideologischen Entwicklung, die ihn in einem national-staatlichen
Kontext versteht; Die Abgrenzung des Jihads von einem politischen Verstindnis im
Sinne der zeitgendssischen arabischen Staaten und ihre Armeen; Die Abgrenzung des
Jihads von den vorherrschenden islamisch-theologischen Auffassungen.”®

Neben dieser negativen Identifikation ist die Eigenwahrnehmung der salafiyya al-ji-
hadiyya von drei Wesensinhalten geprigt. Nach dem prominenten jordanischen Theo-
retiker Abu Muhammad Al-Magqdisi (Issam Al-Barqawi) lassen sich diese Wesensin-
halte wie folgt zusammenfassen: Ein absoluter Monotheismus, die strikte Umsetzung
des Konzept Loyalitit und Ablass und die Ausiibung des Jihads zur Erreichung des
Monotheismus.”! Folgend werden diese drei Konzepte niher beleuchtet.

Im Mittelpunkt der Glaubenslehre/Doktrin (‘aqida) der salafiyya al-jihadiyya steht
der tawhid, was in etwa Ein-Gott-Glaube bedeutet und mit Monotheismus iibersetzt
werden kann. Dabei lassen sich die zwei Grundsitze des tawhid aus dem ersten Teil
des islamischen Glaubensbekenntnisses ableiten, nimlich die Bezeugung: Es gibt kei-
nen Gott aufler Gott. Das bedeutet die Anbetung bzw. der Glaube an Gott und die
Ablehnung der Gotzenbilder. In diesem Kontext kommt dem Begriff Gotze (taghut)’
eine identitdtsstiftende Position zu und ist eine zentrale Figur des Diskurses der sala-
fiyya al-jibadiyya. Taghut als Terminus wird in einer sehr weitreichenden Konzeption
begriffen — es ist eine Aquivalenzkette zur Bildung einer Abgrenzung. Diese umfasst
unter anderem den Teufel, die Willkiir/Begierde, die unislamische Ordnung, Parlamen-

schaft Gottes. Siehe Sayid Qutb, ma ‘alem fi al-tariq [Zeichen auf dem Weg], Beirut/Kairo
1979, S.22-23. Scharia bezeichnet die islamische Rechtsordnung und begriindet damit die is-
lamische Jurisprudenz (figh). Die Hauptkomponenten der Scharia sind 1. Der Koran und 2.
Die Sunna/Hadith. Die Sunna ist »der vorbildliche Weg des Propheten Muhammad, dessen
Hauptaufgabe darin bestand, die gottliche Offenbarung zu verkiinden« Adel Khoury: Der
Islam. Sein Glaube, seine Lebensordnung, sein Anspruch, Freiburg im Breisgau 2001, S. 42.
Dieser Weg/diese Tradition Muhammads (die Sunna) wird im Hadith (Berichte und Erzih-
lungen von und iber Muhammad) wiedergegeben.

70 Akram Hijazi, dirassat fi al-salafiyya al-jibadiyya [Forschungsarbeiten im Kontext des sala-
fiyya al-jihadiyya], Kairo 2013, S: 33.

71 Abu Muhammad Al-Maqdisi, hiwar majalt al-'asr ma" ak-shaiykh abi Mubammad al-maq-
disi fi ‘am 1426 b [Ein Dialog der Zeitschrift Al-*Aser mit dem Scheikh Abu Muhammad Al-
Maqdisi im Jahre 1426 nach der islamischen Zeitrechnung], Manbar Al-Tawhid wa Al-Jihad,
Online Version: http://www.ilmway.com/site/maqdis/MS_19753.html (aufgerufen am
17.1.2016).

72 Der Wortstamm von taghut ist tagha und bedeutet ein Maf§ oder eine Grenze zu tiberschrei-
ten. Im islamisch-theologischen bzw. im Verstandnis der salafiyya al-jibadiyya bezieht sich
taghut auf die Untertanen, die die Grenze der Befolgung und Subordination unter einen an-
deren als Gott tiberschreiten. Ganz konkret bezieht sich das auf eine soziale Ordnung, die
nicht mit dem gottlichen Recht/Vorgaben (Islam) begriindet ist — das heiflt die Unterwerfung
und Befolgung einer anderen Instanz als Gott bzw. den Islam. Hareth Bin Ghazi Al-Nazari,
kalimat al-tawhid [Das Wort des Tawhids], Arabische Halbinsel 2002, S. 12, Online Version:
https://archive.org/details/Klemet-Tawhed (aufgerufen am 18.1.2016). Siehe auch dazu Der
Islamische Staat im Irak und der Levante, al-taghut [Das Gotzenbild], Online Version:
https://archive.org/details/Taqoot (aufgerufen am 18.1.2016). .

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 385

te sowie die Vereinten Nationen.”? Ein weiterer wichtiger Bedeutungsinhalt des Wortes
taghut ist die Abwandlung taghiyyah, die Tyrannei bzw. der Tyrann als Bezeichnung
fiir Herrscher, die als nicht-islamisch betrachtet werden.

Die drei Kerngrundsitze des Ein-Gott-Glaubens, lassen sich wie folgt zusammen-
fassen: 1. Die Einheit Gottes als Herr und Schopfer dieser Welt (tawbhid al-rububiyya);
2. Die Einheit Gottes als einzige sowie alleinige Anbetungs- und Verehrungsinstanz
(tawhid al ulubiyya); 3. Die Einheit Gottes als alleiniger Besitzer bestimmter Attribute
und Eigenschaften (tawhid al-asma’ wa al-sifat).”* Diese drei Grundelemente der Ein-
heit Gottes dienen insbesondere der Abwehr von Ideen, Handlungen oder sonstigen
Mafinahmen, die den Polytheismus/das Beigesellen (shirk) stiitzen und Gottes Einheit
unterminieren.

Der weitere zentrale Grundsatz der Glaubenslehre der salafiyya al-jibadiyya ist das
islamische Konzept von Loyalitit und Ablass (al-wala wa al-bara). Diese Doktrin
schreibt vor, dass Muslime sich untereinander und gegentiber Gott loyal verhalten sol-
len und im Gegenzug sich von allem entsagen, was nicht islamisch und gottgefillig ist.
Der gegenwirtige Al-Qaida-Anfiihrer Ayman Al-Zawahiri fasst das Konzept wie folgt
zusammen: »Gott hat uns verboten, den Ungldubigen untertinig zu sein und ihnen
zum Sieg Uber die Gliubigen zu verhelfen [...]. Der Herr hat uns befohlen, die Un-
glaubigen zu verabscheuen und nicht freundlich zu ihnen zu sein [...]. Das islamische
Recht hat es untersagt, Ungldubigen wichtige Positionen zu tiberlassen. Das islamische
Recht hat uns verboten, Sichtweisen und Uberzeugungen der Ungliubigen zu folgen
und diese zu verherrlichen. Das islamische Recht hat uns befohlen, gegen den Unglau-
bigen den Jihad zu fiihren. [...] Das islamische Recht wird die Entschuldigungen der
Heuchler, aus Angst den Ungldubigen untertinig zu sein, nicht akzeptieren.«”>

Abschlieffend konstatiert Al-Zawahir zum Konzept Loyalitit und Ablass, dass die
Feindschaft zu den Unglidubigen ein Grundsatz des islamischen Glaubens sei und jegli-
che Nachlissigkeit im Umgang mit den Grundsitzen des islamischen Glaubens schwi-
che und seine Feinde stirke.”®

Schliellich soll der Grundsatz des Jihad im Verstindnis der salafiyya al-jibadiyya
dargelegt werden. In seiner Abhandlung Das ist unser Glaubensgrundsatz erklirt Abu
Muhammad Al-Maqdisi ausfuhrlich die Denkweise bzw. die Deutungsweise islami-
scher Grundsitze seitens der salafiyya al-jibadiyya.

Den Ausgangspunkt bilden hier Ketzerei und Exkommunikation. Maqdisi unter-
scheidet drei Formen der Ketzerei: Im Kontext von Verleugnung, im Kontext von Un-
wissenheit und im Kontext von Widerstrebung. Ferner hebt Maqdisi eine Erschei-
nungsform hervor, die eine besonders eklatante und offensichtliche Art von Ketzerei
darstellt, nimlich die Anbetung der Sonne und Gétzen, Blasphemie und Verachtung

73 Al-Nazari, kalimat al-tawhid, aaO. (FN 72), S. 12-13.

74 Al-Nazari, kalimat al-tawhid, aaO. (FN 72), S. 15-16.

75 Ayman Al-Zawahiri, al-wala wa al-bara. ‘aqida manqula wa waqe’ mafgud [Loyalitit und
Ablass. Der iibertragene Glaubenssatz und die verlorene Relaitit], 2002, Online-Version:
https://archive.org/details/alwlawlbra (aufgerufen am 18.1.2016).

76 Al-Zawahiri, al-wala wa al-bara, aaO. (FN 75).

Z{P 63. Jg. 4/2016

216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. © i
Inhatts Ir 10r oder KI-Modellen oder

htips://d
Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

386 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

des Islam. In diesem Kontext wird weiterhin jeder, der sich nicht zum Islam bekennt
bzw. dagegen opponiert und ketzerische Uberzeugungen wie z.B. Demokratie vertritt,
und demoralisierenden Glaubensgrundsitzen anhingt, als Ungldubiger betrachtet bzw.
exkommuniziert. Neben diesen Grundsitzen hinsichtlich des Umgangs mit Ketzerei
und Exkommunikation hebt Maqdisi hervor, dass vor allem der Akt der Exkommuni-
kation sowie die Bezichtigung der Ketzerei, die folgenreich sein konnen und die To-
tung des Ungldubigen legitimieren, behutsam und verantwortungsvoll vorgenommen
werde.”’

Ausgehend von diesem Referenzrahmen zu Deutung und Beurteilung von Politik
und Gesellschaft verstehen Anhinger der salafiyya al-jihadiyya das Jihad-Konzept.
Laut Maqdisi ist der Jihad — der Kampf — Pflicht eines jeden Muslims, um im Kampf
gegen Gottesketzer und gegen Verteidiger von Tyrannen vorzugehen, wenn die Herr-
schenden ihre Herrschaft ketzerisch ausiiben und als Tyrannen iiber Muslime walten.
Diese ketzerische Herrschaft ist dann als solche identifiziert, wenn die Scharia ausge-
tauscht wird, neben der geltenden Gottesordnung eine andere etabliert wird, eine Do-
minanz der westlichen oder der ostlichen Tyrannei vorherrscht, Muslime sich den
Feinden Gottes unterwerfen und wenn Feindschaft zum Islam und seiner Ordnung ge-
hegt wird. Vor diesem Hintergrund wird jegliche Anstrengung der Muslime — jeder
nach seiner Moglichkeit — angesprochen, um diese Missstinde zu beseitigen. Der Jihad
ist hierbei als eine Pflicht zu sehen, um letztendlich die gottliche Ordnung — den Islam
- zu etablieren.”® Diesem Verstindnis von Jihad wohnt ein revolutionirer Kern inne,
als Grundlage fiir den Umsturz einer »schlechten« Ordnung.

Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

Das Hauptaugenmerk der folgenden Ausfuhrungen liegt auf dem Jihad-Diskurs in der
arabischen Welt seit dem Jahr 2011. Dieser Diskursstrang ist sehr vielschichtig und
umfangreich, daher werden aus Griinden der Ubersichtlichkeit und Nachvollziehbar-
keit Narrationen von bestimmten Ereignissen vorgestellt, die als Diskursfragmente den
Jihad-Diskurs wiedergeben sollen. Dazu wird insbesondere auf zwei Ubergeordnete
Themen fokussiert, nimlich die Frage des Jihad-Aufrufs im Kontext des syrischen
Konflikts und die Auseinandersetzung innerhalb der salafiyya al-jihadiyya zwischen
Al-Qaida und der Nusra-Front einerseits und ISIS andererseits. Als Abrundung wird
abschlieffend eine kurze Darstellung der Debatte im Mainstream der arabischen Welt
zu ISIS vorgenommen.

Der syrische Jihad wurde spitestens mit der offentlichen Unterstiitzung von Al-
Qaida Anfithrer Al-Zawabhiri fiir »die Léwen und Mujaheddin der Levante« in der 6f-
fentlichen Wahrnehmung prisent. Diese erste legitimierende Verlautbarung fiir den Ji-

77 Abu Muhammad Al-Maqdisi, hazihi ‘agidatuna [Das ist unser Glaubensgrundsatz], 1997,
S.25-26, Online-Version: http://www.ilmway.com/site/maqdis/MS_35422.html (aufgerufen
am 18.1.2016).

78 Al-Magqdisi, hazihi ‘agidatuna, aaO. (FN 77), S. 34-35.

216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. © i
Inhatts Ir 10r oder KI-Modellen oder

htips://d
Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 387

had gegen »Morder und Schlachter des sikularen und sektiererischen Regimes« seitens
einer prominenten Fihrungsfigur der globalen salafiyya al-jihadiyya erfolgte im Fe-
bruar 2012.7% Im gleichen Jahr bekriftigte der Scheich und einer der Fithrungsfiguren
der salafiyya al-jibadiyya in Jordanien Abi Muhammad Al-Tahawi die Notwendigkeit
des Jihads in Syrien und warb fiir die Unterstiitzung der neu entstandenen Nusra-
Front.%° Spitestens im Jahr 2013 unterstiitzten Abu Muhammad Al-Maqdisi sowie
Abu Qetada — zwei der wichtigsten Fithrungspersonlichkeiten der salafiyya al-jihadiy-
ya — den Jihad gegen »das alawitische [ketzerische] Regime« von Baschar AL-Assad.8!

Neben diesen Jihad-Aufrufen bzw. Rechtsgutachten (fatwa/fatawa) seitens der
Theoretiker der salafiyya al-jibadiyya sind Rechtsgutachten von populiren Gelehrten
des konservativ-traditionalistischen Mainstream — hauptsichlich in den arabischen
Golf-Monarchien und Agypten — die explizit zum gewaltsamen Jihad aufrufen, relativ
spat vorgebracht worden. Ein erster bedeutsamer Anstofy zur Exkommunikation der
syrischen Regierung erfolgte bereits im August 2011, als sieben®? kuweitische Gelehrte
— unterstiitzt vom idgyptischen Gelehrten Yusuf Al-Qaradawi - ein Rechtsgutachten zu
den Verhiltnissen in Syrien erlieffen. Darin erkliren sie »die Notwendigkeit, der syri-
schen Bevolkerung mit Worten und Taten zum Sieg zu verhelfen, weil damit den Glau-
bigen gedient und der Religion entsprochen« werde.?? Der Akt der Exkommunikation
dient im Prinzip als erster Schritt, um den Jihad gegen die Exkommunizierten zu legiti-
mieren. Insbesondere wenn der Exkommunikation ein grofler Unglaube/Ketzerei zu-
grunde gelegt wird, kann dieser Umstand je nach islamisch-juristischem Verstindnis
bis hin zu einem Todesurteil fihren.

Das erste signifikante Rechtsgutachten, das von populiren arabischen Gelehrten zur
Legitimierung von Jihad in Syrien ausgestellt wurde, erfolgte im Juni 2013. Nambhafte
Gelehrte wie Yusuf Al-Qaradawi, der Agypter Muhammad Hassaan oder der saudi-
sche (Fernseh-)Prediger Mohammed Al-Arifi waren federfilhrend in der Verlautba-
rung des Rechtsgutachtens. Die zentrale Aussage des Gutachtens bekriftigt »die Not-
wendigkeit des Jihads als Hilfeleistung fiir den Sieg Syriens, mittels des Gebetes, des

79 Ayman Al-Zawabhiri, zitiert nach Asharq Al-Awsat, »al-zawahiri yad'u ila al-jihad fi surya
[Al-Zawahiri ruft zum Jihad auf in Syrien]«, in: Asharg Al-Awsat, Nr. 12130, 13.2.2012, On-
line-Version: http://archive.aawsat.com/details.asp ?section=4&article=663387&issueno=121
30 (aufgerufen am 20.1.2016).

80 Abi Muhammad AL-Tahawi, al-nussra bi-al-intissar li-jabbati al-nussra [Das Verhelfen zum
Sieg fiir die Nusra-Front], 2012, Online-Version: https://1a800300.us.archive.org/16/items/
mars2012/altahawi.pdf (aufgerufen am 20.1.2016).

81 Mouna Elmi, »al-salafiyya al-jihadiyya al-urduniyya ...qiyyadiyun muathirun fi fer’ al-qa-
idyh al-suri [Die jordanische salafiyya al-jihadiyya....der Einfluss der Fihrungsfiguren auf
den syrischen Zweig der Al-Qaida]«, in: Asharq Al-Awsat, Nr. 13166, 15.12.2014, Online-
Version: http://archive.aawsat.com/details.asp ?section=20&article=798214&issueno=13166
(aufgerufen am 24.1.2016).

82 Zu den sieben kuweitischen Gelehrten gehort der Generalssekretir der Sharia Scholars Lea-
gue of the Golf Cooperation Councel Shafi Al-Ajami und Ajil Al-Nashmi.

83 Basem Abdulrahman, »fatwa ‘ulama al-kuwwait: al-nizam al-suri kafir — qaunlan wa fi'lan
[Fatwa/Rechtsgutachten der kuweitischen Gelehrten: Das syrische Regime ist ketzerisch —
mit Worten und Taten]«, in: A/l-Rai, Nr. 11730, 13.8.2011, S. 3.

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

388 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

Geldes und der Waffen«, weil die Vorgehensweise von Baschar Al-Assad und seinen
Alleierten in der Levante eine Kriegserklirung an die Muslime sei.

Eine bemerkenswerte Haltung zum Jihad in Syrien ist beim Groffmufti von Saudi-
Arabien zu beobachten. Seine lavierenden Verlautbarungen und zuriickhaltenden
Rechtsgutachten verdeutlichen seine politische Position in Saudi-Arabien. Wihrend er
bereits im Mirz 2012 erklirt, dass finanzielle Hilfeleistungen zur Unterstiitzung der
Freien Syrischen Armee als Jihad-Handlung fiir die Sache Gottes gelten und islam-
rechtlich gefordert seien,® ermahnt er im Juni 2013 saudische Gelehrte, jungen Men-
schen nicht den Jihad in Syrien zu erlauben.

Die Legitimitit des Jihad in Syrien wird damit begriindet, dass das »sektirische syri-
sche Regime« Krieg gegen die Muslime fithre. Vor dem Hintergrund der medialen Be-
richterstattung zum Syrien-Konflikt,?” die dieses Narrativ bestirkt, hat die Argumen-
tationskette, die diese Darstellung als Realitdt vorgibt, weitreichende Wirkung.

Die diskursive Gegenposition, die den Jihad in Syrien delegitimiert, ist im Hinblick
auf Stellung und Wahrnehmung in der arabischen Welt schwach ausgeprigt. Gelehrte,
die den syrischen Jihad zuriickweisen, haben insbesondere in der panarabischen me-
dialen Darstellung wenig Raum. Dennoch sind Narrative eines Gegendiskurses deut-
lich zu vernehmen. Der renommierte AL-Azhar gelehrte Ahmad Karimeh z.B. bezieht
im Kontext des syrischen Jihad-Diskurses eine grundsitzlich kritische Position all dem
gegentiber, was salafistische Gelehrte an Rechtsgutachten ausstellen. Er sieht sich in
einer Auseinandersetzung mit diesen salafistischen Gelehrten, die zumeist aus dem ara-
bischen Golf stammen und ihre »wahhabistische« Lehre ausbreiten. Denn es gehe ih-
nen um »die Schwichung der Azhar-Universitit, da sie eine moderate Haltung« habe.
Mit Blick auf den Jiahd in Syrien konstatiert Karimeh: »Es gibt keinen Jihad in Syrien,
das ist eine Liige — es gibt keinen theologisch-rechtlichen Hinweis, auf den sie ihre

84 Walid Abd Al-Rahman, »al-musharikun fi mutamar nassret suriya: hizbullah munazamah
irbabiyya [Die Beteiligten in der Konferenz Syrien zum Sieg verhelfen: Hizbullah ist eine
Terror-Organisation]«, in: Asharg Al-Awsat, Nr. 12617, 14.6.2013, Online-Version: http://ar
chive.aawsat.com/details.asp?section=4&issueno=12617&article=732427 (aufgerufen am
18.1.2016); Al-Tayeb Al-Sadeq, »mutamar ‘ulama al-wumma yad'n li-al-jihad linassrati al-
sha'b al-suri [Die Konferenz der Muslimischen Gelehrten der Umma ruft zum Jihad auf, um
das syrische Volk zum Sieg zu verhelfen]«, in: Al-Ahram, 13.6.2013, Online-Version: http://a
rabi.ahram.org.eg/NewsQ/29097.aspx (aufgerufen am 20.1.2016).

85 Abdulaziz Al Al-Scheich, »da 'm al-jayish al-suri al-hur yu'ad min al-jibad fi sabil allh [Die
Unterstlitzung der Freien Syrienschen Armee zalt als Jihad fiir die Sache Gottes]«, in: Rissa-
lat Al-Islam/The Message of Islam, 12.3.2012, http://figh.islammessage.com/NewsDe-
tails.aspx?id=4425 (Online-Platform): http://figh.islammessage.com/NewsDetails.aspx?id=4
425 (aufgerufen am 20.1.2016).

86 Al-Ahram, »mufti al-su 'udiyya yuhazer nim al-d ‘wa li-al-jihad fi surya [Der saudische Muf-
ti ermahnt vor Aufforderung zum Jihad in Syrien]«, in: Al-Ahram, 1.6.2013, Online-Version:
http://arabi.ahram.org.eg/NewsQ/19389.aspx (aufgerufen am 20.1.2016.

87 Siche beispielsweise den katarischen Nachrichtensender Al-Jazeera. Dessen Berichterstat-
tung vermittelt das Bild eines Krieges, der seitens Unglaubiger (der alawitische Prasident Al-
Assad) gegen Muslime gefithrt werde, http://www.aljazeera.net/topics/ % D8% A7 %D9%84
%D8%AD%D8%B1%D8% A8-%1D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9
%8A%D8%A7 (aufgerufen am 18.1.2016).

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 389

rechtliche Meinung griinden. Jihad ist der Kampf der Muslime gegen Ungliubige, um
das Wort Gottes zu etablieren; wenn dieser Umstand vorliegt, dann handelt es sich um
Jihad, alles andere ist unrechtmaflig«.8

In dhnlicher Weise argumentiert der paldstinensische Prediger und Azhar-Absolvent
Imad Hamtou. Er weist den syrischen Jihad entschieden zuriick. Als Reaktion zum
Rechtsgutachten von Qaradawi beziiglich des Jihads in Syrien hebt Hamtou hervor,
dass »der zentrale Feind der Gemeinschaft [der Muslime] Israel ist [...] wir diirfen uns
nicht vom wahren Feind abwenden und uns einem fiktiven Feind zuwenden, und das
entgegen den Rechtsgrundlagen. [...] Ungliicklicherweise hat der wahre Feind es ge-
schafft, aus unseren arabischen und muslimischen Briidern fiktive Feinde zu konstruie-
ren [...]«.%? Die gleiche Haltung offenbart der Gelehrte der Jerusalemer Al-Agsa-Mo-
schee Salahuddin Ibn Ibrahim. Er konstatiert, dass der Ursprung des Jihad-Gutachtens
die Vereinigten Staaten und andere Feinde der Gemeinschaft der Muslime sei. Er fiigt
hinzu: »Ich geniere mich nicht zu sagen, dass dieses Gutachten eine Liige ist und derje-
nige, der sie erlassen hat der Teufel ist«.”

Diese delegitimierenden Positionen verdeutlichen im Prinzip zwei wesentliche Ar-
gumentationsgrundlagen. Das delegitimierende Element der Aussagen ist zum einen
der Rekurs auf die USA, Israel und ihren arabischen Vasallen als treibende Kraft hinter
einen »konstruierten Jihad«, um die arabisch-islamische Gemeinschaft von den »wah-
ren« Konfliktursachen abzulenken. Zum anderen wird im Salafismus/Wahhabismus
eine »extremistische« Lehre identifiziert, die vom »wahren« Islam abweiche und die
Gemeinschaft in die Irre fihre.

Die diskursive Auseinandersetzung der salafiyya al-jibadiyya

Der zweite Strang des Jihad-Diskurses, der hier behandelt wird, umfasst zwei Diskurs-
ebenen. Zum einen wird auf die diskursive Auseinandersetzung innerhalb der Stro-
mung der salafiyya al-jihadiyya fokussiert, und zum anderen wird der Diskurs tber
die salafiyya al-jihadiyya beleuchtet. Die thematischen Schwerpunkte, die in den Dar-
stellungen und Narrativen vorgebracht werden, beziehen sich auf die Frage von Jihad
und Exkommunikation sowie die Frage der Rechtmafligkeit der Ausrufung des Kali-
fats bzw. des Islamischen Staates.

88 Ahamd Karimeh im Interview mit dem libanesischen Fernsehsender Al-Manar, »al-shaykh
abmad karimeb li-mawgqe’ al-manar: al-jihad fi surya kizbah wa al-salafiyyun azlaam al-
sultah [Der Scheich Ahmad Karimeh zum Sender Al-Manar: Der Jihad in Syrien ist eine Lii-
ge und die Salafisten sind Figuren der Herrschaft]«, in: Al-Manar, 24.7.2013, Online-Version:
http://www.manartv.com.lb/adetails.php?eid=545785 (aufgerufen am 20.1.2016).

89 Amer Abu Schayyab, » ‘ala al-qaradawi an yafti bi-al-jihad fi al-quds wa layssa fi surya [Qa-
radawi soll den Jihad in Paléstina legitimieren und nicht in Syrien]«, in: Echorouk, 23.6.2013,
Online-Version: http://www.echoroukonline.com/ara/articles/168999.html (aufgerufen am
20.1.2016).

90 Al-Dostor, »da ‘iya islami: fatawa al-jihad fi surya shaytaniyya [Ein islamsicher Prediger: Die
Rechtsgutachten zu Syrien sind teuflisch]«, in: Al-Dostor, 17.2.2014, Online-Version: http://
www.dostor.org/218639 (aufgerufen am 20.1.2016).

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

390 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

Der Beginn des Schisma innerhalb der salafiyya al-jihadiyya wurde im Jahre 2013
offen vorgetragen, als der Konflikt zwischen der Nusra-Front und ISIS eskalierte und
zur Lagerbildung fiihrte. Mit dem Zusammenschluss der Nusra-Front und dem Isla-
mischen Staat im Irak proklamierte Abu Bakr Al-Baghdadi, der Anfiihrer von ISIS, im
April 2013 den Islamischen Staat im Irak und der Levante/Syrien und machte damit
seinen Anspruch auf die Fiihrerschaft deutlich. Dementgegen weigerte sich Abu Mu-
hammad Al-Joulani, als Anfithrer der Nusra-Front, der Unterwerfung und diesem Zu-
sammenschluss. Dieser eskalierende Streit veranlasste Al-Zawahiri von Al-Qaida, als
Mutterorganisation beider Gruppen, die Schlichtung vorzunehmen. Er empfahl, den
Zusammenschluss vorerst zu suspendieren, was von Al-Baghdadi abgelehnt wurde.”!
Dieser Konflikt bildet im Kern die Fortsetzung der Unstimmigkeiten und Friktionen,
die bereits zwischen Abu Musab Al-Zarqawi, der Begriinder des Islamischen Staates
im Irak einerseits, und Muhammad Al-Maqdisi und Ayman Al-Zawahiri bzw. Osama
Bin Laden andererseits. Die inhaltlichen Differenzen bezogen sich auf die Frage der
Priorisierung des Kampfes. Bin Laden und Zawahiri konzentrierten sich auf den »fer-
nen Feind« (Die USA und den Westen) und sahen darin die oberste Prioritit. Zarqawi
indes wandte sich gegen den »nahen Feind« (die arabischen Regime, insbesondere im
Irak nach 2003). Ein weiterer Streitpunkt ist die Festlegung strategischer Angriffsziele.
Al-Magqdisi, der Mentor von Zarqawi, untersagte die Angriffe seitens Zarqawi auf
schiitische Heiligtiimer und die Aufzeichnung und Veréffentlichung von Exekutionen.
In diesem kurz erliuterten erweiterten Zusammenhang steht Al-Baghdadi in der Tradi-
tion von Zarqawi und ist seit 2013 im offenen Konflikt mit der Al-Qaida und ihren
Unterorganisationen, wie die Nusra-Front.??

Der Diskurs innerhalb der Stromung der salafiyya al-jihadiyya dreht sich seitdem
um die Delegitmimierung und Diskreditierung des jeweils anderen.

Unter der Uberschrift Das Strecken der Hinde zur Loyalititsbekundung an Al-
Baghdadi schreibt der Theoretiker der salafiyya al-jihadiyya Abu Humam Bakr Bin
Abd Al-Aziz Al-Athari eine bedeutende Abhandlung, in der die Muslime — insbeson-
dere der Levante — dazu aufgerufen werden, Al-Baghdadi die Gefolgschaft zu leisten.
Al-Athari liefert eine Darstellung tiber das Leben und das Wirken von Al-Baghdadi,
die als argumentative Grundlage fiir seine Fihrerschaft dient. Er geht explizit auf Vor-
wiirfe ein, die seine Fihrungsrolle in Frage stellen und versucht diese zu entkraften.
Darin zeichnet Al-Athari eine Traditionslinie auf, in der Al-Baghdadi als rechtmifliger

91 Radwan Mortada, »al-joulani vs. al-baghdadi: harb wmara al-qaida [Al-Joulani vs. Al-Bagh-
dadi: Krieg der Qaida Firsten]«, in: Al-Akhbar, Nr. 2074, 7.8.2013, Online-Version: http://w
ww.al-akhbar.com/node/188510 (aufgerufen am 22.1.2016).

92 Tamer Al-Samadi, »atba’ abu mas'ab yubayi'un al-dawla wa yatamaraduna ‘ala abu qitada
wa yuhajimuna al-maqdisi [Die Anhinger von Abu Musab erkliren ihre Loyalitit gegen-
Uber des Islamischen Staates, meutern gegen Abu Qetada und greifen Al-Maqdisi an]«, in:
Al-Hayat, 14.11.2013, Online-Version: http://www.alhayat.com/Details/572023 (aufgerufen
am 22.1.2016); Rai Al-Youm, »abu mubammad al-maqdisi: al-zarqawi min aqrab al-talamiz
ila nafsi [Abu Muhammad Al-Magqdisi: Zarqawi war mein engster Schiiler]«, in: Rai-Al-Yo-
um, 30.5.2015, Online-Version: http://www.raialyoum.com/?p=264743 (aufgerufen am
22.1.2016).

216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. © i
Inhatts Ir 10r oder KI-Modellen oder

htips://d
Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 391

Nachfolger von Al-Zarqawi aufgezeigt wird. Er konstatiert: »Und was wisst Thr wer
Abu Bakr [Al-Baghdadi] ist? Wenn Thr Euch fragt wer er ist; denn er ist ein Nachfahre
von Hussein und von Quraysch, er ist der Nachfahre [Mohammeds], ein Gelehrter, ein
Macher, ein Glaubiger und Mujahed«.”

Entgegen der Darstellung von Al-Baghdadi als Anfiihrer der Muslime und der Mu-
jaheddin, die seitens der Apologeten von ISIS argumentiert wird, bekriftigen dessen
Opponenten das Bild von ISIS als Khawarij.** So attackiert der rechts-theologische
Gutachter der Nusra-Front, Abu Maria Al-Qahtani, unter der Uberschrift Du, Zaude-
rer ISIS direkt und bezichtigt sie des Verrats an Muslime und den Jihad. Dazu hebt er
hervor, dass »seit einigen Monaten Menschen der Levante ein neues hissliches Gesicht
zu sehen bekommen [...], welches das Gesicht von ISIS ist, die zeitgendssischen kha-
warij, die sich unter dem Deckmantel des Jihad und der Al-Qaida versteckt haben [und
nun] Muslime exkommunizieren und ihr Blut vergieflen [...]«.%

In dhnlicher Weise schreibt der saudische Scheich und Syrien-Kimpfer Abdullah Al-
Mubhayisni in seiner Abhandlung Die Unberechenbarkeiten der Exkommunikation
iiber die Problematik einer unsachlichen, tibereiferten sowie falschen Exkommunikati-
on (al-ghalu fi al-takfir), die er implizit der ISIS vorwirft. Er unterstellt ihnen, eine
vulgire Sprache zu pflegen und einen uniiberlegten sowie gesteigerten Drang Leid zu
verbreiten, indem sie unbegriindet Muslime fiir Ungldubige erkldren und ihr Blut ver-
gieflen.” In gleicher Weise heifit es bei Abi Munther Al-Shangqiti: »Und so hat der Teu-
fel [ISIS] irregefiihrt und sie umgedreht, von einer jihadistischen Organisation hin zu
einer Organisation, die den Jihad bekimpft«.”” Diese Darstellungen sind beispielhaft
dafiir, wie die Opponenten von ISIS, die sich als die »wahren« Protagonisten der sala-
fiyya al-jihadiyya betrachten, ISIS als khawarij (die gegen den »wahren« Islam rebellie-
ren) und ghulat (ibersteigerte und falsche Austibung islamischer Grundsitze) delegiti-
mieren.

93 Abu Humam Bakr Bin Abd Al-Aziz Al-Athari, maddu al-ayadi li-bay‘at al-baghdadi [Das
Strecken der Hinde zur Loyalititsbekundung an Al-Baghdadi], 21.7.2013, Online-Version:
https://1a601901.us.archive.org/31/items/OZO0O067/al-Baghdadi.pdf (aufgerufen am
24.1.2016). .

94 In der Frithphase des Islam, unmittelbar nach dem Ableben von Muhammed und Ausbruch
der Konflikte um die Nachfolge, entstand die extreme Gruppierung der Khawarij (Charid-
schiten oder Kharijites), die nur Muhammed als unfehlbar ansahen und sich fur eine strickt
literalistische Auslegung des Koran aussprachen bzw. andere Methoden kategorisch ablehn-
ten. Eine besonderes radikale Auspragung der Khawarij, wandte sich gewaltsam gegen Ali,
Othman und Muaawia und bekimpfte damit deren Anspruch auf die Fiihrerschaft der isla-
mischen Gemeinschaft. Al-Barghouti, The Umma and the Dawla. The Nation State and the
Arab Middle East, London 2008, S. 14-18.

95 Abu Maria Al-Qabtani, aiynha al-mutaraded [Du, Zaudarer], 2014, Online-Version: http://
www.ilmway.com/site/maqdis/index.html (aufgerufen am 24.1.2016).

96 Abdullah Al-Muhaysini, mazaleq al-takfir [Die Unberechenbarkeiten der Exkommunikati-
on], 2015, Online-Version: https://archive.org/details/MzalqAltakfeer (aufgerufen am
22.1.2016).

97 Abi Munther Al-Shanqiti, yariduna da'shanat al-jihad [Sie wollen den Jihad »Isisifizieren«],
2015, Online-Version: https://justpaste.it/pk3s (aufgerufen am 22.1.2016).

Z{P 63. Jg. 4/2016

216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. © i
Inhatts Ir 10r oder KI-Modellen oder

htips://d
Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

392 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

Der Gegendiskurs von ISIS wird im Prinzip auf der gleichen Argumentationsgrund-
lage vorgebracht, jedoch mit einer umgekehrten Schuldzuweisung. In einem Audiost-
ream erklart beispielsweise Abi Muhammad Al-Adnani, der offizielle Sprecher von
ISIS, seine Position in der Auseinandersetzung mit Al-Qaida und der Nusra-Front. Er
wendet sich an Al-Zawahiri um klarzustellen, dass die Beziehung zwischen ISIS und
Al-Qaida die Beziehung zwischen einem Meister (Al-Qaida) und seinem Schiiler
(ISIS) sei. Und jegliche Zusammenarbeit im Bereich des Jihad in der arabischen-islami-
schen Welt erfolgte zur Vereinheitlichung des Kampfes und Schliefung der Reihen.
Dennoch habe Al-Zawahiri den ISIS weder moralisch gestiitzt noch materiell geholfen.
Vielmehr habe Zawahiri Zwitracht gesit und einen Krieg der Jihadisten/Mujaheddin
untereinander verursacht.”®

Diese Beispiele zeigen zwei Argumentationslinien auf, die sich komplettieren und
ihren jeweiligen Antagonisten delegitimieren. Indem man ihnen die Uberschreitung
rechtlich-theologischer Grundsitze anlastet und die Verfilschung bzw. die Gefdhrdung
des Jihad bezichtigt, wird ihnen jegliche rechtliche Grundlage entzogen.

Den weiteren zentralen thematischen Argumentationsstrang der diskursiven Aus-
einandersetzung bildet die Diskussion um die Wiedererweckung des Kalifats. In einer
Verlautbarung von Al-Adnani ruft er die Muslime dazu auf, sich in die verschiedenen
Teile (Irak, Levante, Jemen, Westafrika, etc.) des Islamischen Staates zu begeben und
den Jihad zu betreiben. Er hebt hervor, dass im Islamischen Staat Gottes Recht imple-
mentiert wurde und die »wahre« Religion gelebt werde.”” An die Adresse von Zweif-
lern und Kritikern des Islamischen Staates richtet der renommierte Gelehrte und
Kampfer der salafiyya al-jibadiyya Abu Abdullah Hamad Al-Hamidi die kurze Schrift
Antworten auf die Fragen zum Staat der Muslime. Darin stellt Al-Hamidi fest, dass
das Kalifat von Baghdadi — aus dem Familienstamm Muhammeds — rechtens sei und
»die Herrschaft Gottes etabliert und damit den Polytheismus und die Unrechtmaflig-
keit weggedrangt. [...]«.1%

Entgegen dieser glorifizierenden Darstellung des Islamischen Staates bzw. des Kali-
fats erheben dessen Gegner schwerwiegende Vorwiirfe im Hinblick auf die Rechtmi-
Bigkeit der Ausrufung des Kalifats. Dabei werden insbesondere zwei Aspekte argu-
mentativ ins diskursive Feld gefithrt; zum einen Missbilligung der Verfahrensweise, die
zur Proklamation gefiihrt hat und zum anderen Kritik an der Beurteilung der Voraus-
setzungen fiir die Ausrufung des Kalifats.

So schreibt der Gelehrte Muhammad Bin Saleh Al-Mubhajir mit Blick auf die Recht-
mifligkeit des Kalifats, dass »bei den Leuten der Tradition und der Gemeinschaft [den

98 Abi Muhammad Al-Adnani, ‘wzran amir al-qaida [Verzeihung Al-Qaida- Anfiihrer], 2014,
Online-Version: https://archive.org/details/Colonel_General_El_Shazly (aufgerufen am
23.1.2016).

99 Abi Muhammad Al-Adnani, fa-yaqtulun wa yuqtalun [Denn sie toten und werden get-
tet], 2015, Online-Version: https://archive.org/details/fygtlon (aufgerufen am 22.1.2016).

100 Abu Abdullah Hamad Al-Hamidi, jjabat al-sailin ‘an dawlat al-muslimin [Antworten auf
die Fragen zum Staat der Muslime], April 2015, Online-Version: https://archive.org/details
/fjabat_daula (aufgerufen am 24.1.2016).

216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. © i
Inhatts Ir 10r oder KI-Modellen oder

htips://d
Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 393

Sunniten] bekannt ist, dass die Fithrerschaft [der islamischen Gemeinschaft] in zwei
Fillen vollzogen werden kann [...], entweder durch Auswahl oder durch Sukzession
[...], wir sollten jetzt fragen, auf welcher Weise wurde dieses Kalifat vorgenom-
men?«.!% Nach einer ausfiihrlichen inhaltlichen Auseinandersetzung mit dieser Frage
kommt Al-Muhajir zu dem Schluss, dass im Kontext der Proklamation des Kalifats,
Al-Baghdadi und seine Gefolgschaft — entgegen des theologisch-rechtlichen Gebotes —
keine Gelehrte und religiose Autorititen zu Rate gezogen haben; damit geniige das
Verfahren der Ausrufung nicht den Anforderungen. Ferner habe der Islamische Staat
aulerhalb des eigenen Einflussbereiches weder die Moglichkeiten noch die Macht,
Muslime zu beschuitzen. Dies sei jedoch nicht ausreichend, um ein Kalifat zu begriin-
den. In diesem Sinne konstatiert Al-Muhajir eine illegitime Verfasstheit des Kalifats.1%

Neben diesen rechtlich-theologischen Abhandlungen, die die Frage nach der Legiti-
mitit der Ausrufung des Kalifats debattieren, wurden weiterhin zahlreiche theologi-
sche Rechtsgutachten erlassen, die das Kalifat von Al-Baghdadi als unrechtmifliig zu-
rickweisen. Der prominente saudische Theoretiker der salafiyya al-jihadiyya Sulaiman
Al-Ulwan beispielsweise hat im Kontext der Proklamation des Kalifats ein Rechtsgut-
achten ausgestellt, das die Unrechtmifligkeit des Kalifats bekundet. 1%

Erginzend sei noch auf den offenen Brief des Theoretikers der salafiyya al-jibadiyya
Abu Qitada an Al-Baghdadi zum Anlass des einjihrigen Bestehens des Kalifats verwie-
sen. Darin diskreditiert Abu Qitada den IS als eine »Bande«, die zuallererst Mujahed-
din tote und zu zerstoren beabsichtige. Ferner wirft er Baghdadi vor, grofies Unrecht
getan zu haben, wofur sich Baghdadi beim Jiingsten Gericht verantworten miisse.!%

Die Mainstream-Debatte zu ISIS

Abschlieflend werden Positionen vorgebracht, die den Jihad diskutieren und die sala-
fiyya al-jibadiyya kritisch bzw. ablehnend betrachten. Die Apologeten dieses Diskurs-
stranges sind sehr heterogen und haben bisweilen antagonistische Affiliationen und
unterschiedliche Denkperspektiven. Wie komplex und vielschichtig dieser Diskurs auf-
gebaut ist verdeutlicht die Debatte um das Rechtsgutachten der Azhar-Moschee, das
die Exkommunikation von ISIS-Anhingern als nicht machbar erachtet. Die darauffol-

101 Muhammad Bin Saleh Al-Muhajir, al-khulasah fi munaqashat i'lan al-khilafah [Das Er-
gebnis der Diskussion um die Ausrufung des Kalifats], 2014, Online-Version: http://throha
Isnam.com/articles/235 (aufgerufen am 25.1.2016).

102 Al-Mubhajir, al-khulasah, 2aO. (FN. 101).

103 Sulaiman Al-Ulwan, al-baghdadi layysab khalifat al-muslimin [Al-Baghdadi ist nicht der
Kalif der Muslime], in: galu ‘an dawlat al-baghdadi [Sie haben tiber den Staat von Baghda-
di gesagt...], Sammelband von Abhandlungen und Rechtsgutachten gegen den Islamischen
Staat, 2015, S. 36, Online-Version: https://1a801305.us.archive.org/11/items/bagdady-book/
bagdady-book.pdf (aufgerufen am 25.1.2016).

104 Abu Qetada, rissala maftuha li-abi-bakr al-baghdadi ba'da 'amen min i'laan al-kbilafah
[Offener Brief an Abu Bakr Al-Baghdadi, ein Jahr nach Ausrufung des Kalifats], 2015, On-
line-Version: https://www.facebook.com/omarmabuomar/posts/1220945384598390
(aufgerufen am 25.1.2016).

Z{P 63. Jg. 4/2016

216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. © i
Inhatts Ir 10r oder KI-Modellen oder

htips://d
Erlaubnis Ist’



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

394 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

gende Diskussion innerhalb der Azhar-Institution bzw. der dgyptischen Offentlichkeit
hat unterschiedliche Dimensionen angenommen. Der oberste Azhar-Gelehrte Ahmad
Al-Tayeb hebt in einer 6ffentlichen Erklirung zum Rechtsgutachten hervor, dass die
Azhar-Moschee die Exkommunikation von IS ablehne, weil diese dem Islam angehore;
denn die IS-Angehorigen hitten »die zwei Bezeugungen abgelegt« und wiirden das
richtige Gebet befolgen.!% Sie seien zwar die zeitgendssischen kbawarij, man konne
sie jedoch nicht exkommunizieren. In unterstiitzender Weise argumentiert Amina
Nusseir von der Azhar-Universitit. Sie erganzt, dass trotz der Verbrechen von ISIS an
Unschuldige, ihre Exkommunikation ein sehr schwerwiegender Akt sei. Die Azhar-
Moschee wiirde sich damit genau wie ISIS verhalten. 19

Dementgegen hilt der Azhar-Dozent Saad Al-Din Al-Hilali, dass nur ein Nicht-
Stinder ein Muslim sei und nicht derjenige, der nur die zwei Bezeugungen ablege. Und
der Azhar-Gelehrte Ahmad Karimeh kritisiert das Rechtsgutachten, in dem er hervor-
hebt, dass das Rechtsurteil tiber Gewaltgruppen, die ihre Widersacher geistig und phy-
sisch bekimpfen, sehr wohl in letzter Instanz zur Exkommunikation fithren konne.'%”

Eine andere Perspektive dieser Diskussion vertritt die agyptische Muslim-Bruder-
schaft. Sie wirft der Azhar-Moschee Doppelmoral vor, denn wihrend die Azhar-Mo-
schee ihre Rechtsgutachten nur zur Restriktion und zum Ausschluss der Muslim-Bru-
derschaft erlasse, wiirde die vermeintliche Ausgewogenheit der Azhar-Moschee ande-
ren zugutekommen.!%

Jenseits dieser eher innerigyptischen Debatte stehen Al-Qaida und ISIS als Haupt-
akteure des Jibad im Zentrum der diversen Diskussionen zur salafiyya al-jihadiyya. So
bezeichnet der prominente tunesische Anfithrer der Muslim-Bruderschaft Rached Al-
Ghannouchi die salafiyya al-jihadiyya als eine torichte Stromung, die nihilistisch sei,
dem Islam schade und das politische Leben grundsitzlich irritiere.!%

Im Kontext des saudischen Diskurses werden insbesondere Al-Qaida und ISIS als
Bedrohung wahrgenommen. So hebt der oberste Mufti Saudi-Arabiens Scheich Abde-
laziz Al Al-Sheikh hervor, dass »was die Gruppierungen Al-Qaida und ISIS sowie ihre
Ableger machen, nichts Islamisches an sich haben, vielmehr sind sie Feinde des Islam
und die Muslime selbst sind die ersten ihrer Opfer«, sie seien die khawarij unserer Ta-

105 Ahmad Al-Buhayri, »shaiykh al-azhar: da'esh min abl al-qiblah wa layumken takfirabum
[Scheich Al-Azhar: ISIS ist muslimisch und ihre Exkommunikation nicht moglich]«, in: Al-
Masry Al-Youm, 1.1.2015, Online-Version: http://www.almasryalyoum.com/news/details/
617771 (aufgerufen am 25.1.2016).

106 Ahmad Barakat, »al-azhar yarfud takfir da'ish fa-yujadid al-jadal haul al-khawarij« [Al-
Azhar lehnt es ab ISIS zu exkommunizieren und bewirkt damit erneut die Diskussion um
die khawarij] in: Aljadida, Nr. 2537,20.12.2014, S. 24.

107 Barakat, al-azhar yarfud takfir da'ish, aaO. (FN 106), S. 24.

108 Barakat, al-azhar yarfud takfir da'ish, aaO. (FN 106), S. 24.

109 Al-Quds Al-Arabi, »al-ghanushi: al-salafiyya al-jihadiyya tayyar abmaq asqatat hukuma-
taiyyn afrazatha al-thawra [Al-Ghannouchi: Die salafiyya al-jihadiyya ist eine torichte
Stromung und sorgte fiir den Sturz zweier Regierungen, die die Revolution hervorgebracht
hat]«, in: Al-Quds-Al-Arabi, 12.3.2014, Online-Version: http://www.alquds.co.uk/?p=142
826 (aufgerufen am 25.1.2016).

https:/jdo. 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. © i i
Erlaubnis Ist’ Inhatts I 10r oder KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 395

ge.!1% Eine interessante Argumentationsfigur im saudischen Diskurs ist das Narrativ
zur Verkniipfung der Entstehung von ISIS mit den »Verbrechen« der syrischen Regie-
rung unter Baschar Al-Assad. Dazu wird hervorgehoben, dass die Entstehung von ISIS
— insbesondere ihre Entwicklung seit 2013 — mafigeblich von der syrischen Regierung
beeinflusst wurde, um die »ehrenwerte« und »legitime« bewaffnete Opposition zu be-
kimpfen und die Gewinne der »Revolution« zunichte zu machen.!!!

Die Gegendarstellung zum saudischen Narrativ hebt grundsitzlich hervor, dass ISIS
zwar eine Abart sei, jedoch eine »natiirliche« Ausdifferenzierung des Wahhabismus
darstelle. ISIS sei eine Ausdehnung des saudischen Staates in ideologischer sowie prak-
tischer Hinsicht.!!? Sinnbildlich wird dafiir der ehemalige Chef des saudischen Ge-
heimdienstes Bandar bin Al-Sultan angefiihrt. Ex, als »Fiirst des Jihads«, habe den Auf-
bau bewaffneter sektirischer Verbiande bewirkt, die im Namen des Islam einen »perver-
tierten« Jihad fiihren, um den politischen Zielen Saudi-Arabiens zu dienen.!'?

Jihad — ein leerer Signifikant in einer hegemonialen Auseinandersetzung

Die vorgebrachten Teildiskurse zum Thema Jihad in der arabischen Welt verdeutlichen
unterschiedliche Narrative, die zumindest als hegemoniale Artikulationen betrachtet
werden konnen. So ist der Jihad-Aufruf der salafiyya al-jibadiyya im Kontext des syri-
schen Konflikts als eine umfassende Forderung mit Vorherrschaftsanspruch zu sehen,
und zwar als Teil eines hegemonialen Projekts. Der Vorherrschaftsanspruch kann hier
in unterschiedlichen Bereichen abgelesen werden. Neben der Rahmung der Auseinan-
dersetzung mit der syrischen Regierung als einem Kampf gegen »Unglaubige« steht die
Etablierung einer »wahrhaftigen« islamischen Ordnung im Mittelpunkt aller Bestre-
bungen, also die Begriindung einer bestimmten Vorstellung des Politischen.

Als eine weitere umfassende Forderung mit Vorherrschaftsanspruch als Mittelpunkt
eines hegemonialen Projekts gelten die Jihad-Aufrufe seitens populirer arabischer Ge-
lehrter im Kontext des syrischen Konflikts. Aus dieser Perspektive ist der Syrien-Kon-

110 Abdelaziz Al Al-Sheikh zitiert in Al-Hayat, »mufti al-su'udiyya: ‘a du alislam al-awal
af'al da'esh wa al-qaida [Der Mufti von Saudi-Arabien: Die Taten von ISIS und Al-Qaida
sind gegen den Islam gerichtet]«, in: Al-Hayat, 20.8.2014, Online-Version: http://www.alh
ayat.com/Articles/4213192/ (aufgerufen am 25.1.2016).

111 Youssef AL-Dayni, »da'esh tanzim wulidah ma' al-qa'ida wa nashaa fi al-sujun ma' al-
ba'th wa yatmah ila al-tamadud ila roma« [ISIS ist eine Organisation, die mit Al-Qaida
entstand, in Gefingnissen mit der Baath-Partei sich weiter entwickelt hat und nach Rom
expandieren will] in: Al-Sharq Al-Awsat, Nr. 13033, 4.8.2014, Online-Version: http://aawsa
t.com/home/article/151451 (aufgerufen am 25.1.2016).

112 Nur Ayoub, »da ‘esh al-imtidad al-tabi'i li-al-wabhabiyya — manhajan wa ‘amalan« [1SIS,
die natirliche Expansion des Wahhabismus — ideologisch und praktisch] in: Al-Akbbar,
Nr. 2561, 8.4.2015, Online-Version: http://www.al-akhbar.com/node/230014 (aufgerufen
am 25.1.2016).

113 Hassan llleik, »bandar amiran li-al-jihad: sanu'adel mawazin al-quwa qariban« [Bandar,
ein Fiirst des Jihads: Bald werden wir die Krifteverhiltnisse ausgleichen] in: Al-Akbbar
2073, 6.8.2013, Online-Version: http://www.al-akhbar.com/node/188432 (aufgerufen am
25.1.2016).

Z{P 63. Jg. 4/2016

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

396 Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt

flikt Teil eines erweiterten Abwehrkampfes gegen »den iranischen Expansionismus«.!*

Es handelt sich in diesem Zusammenhang um eine antagonistische Auseinandersetzung
um die Etablierung einer bestimmten Vorstellung regionaler Ordnung. Es ist der Kon-
flikt zwischen den »moderaten Kriften«, angefithrt von Saudi-Arabien und der »Achse
des Widerstandes«, angefiihrt von Iran. Die Gegenpositionen zur Aufrufung des Jihad
in Syrien bilden damit eine kontrire umfassende Forderung mit Herrschaftsanspruch.

Auch in der diskursiven Auseinandersetzung innerhalb der salafiyya al-jibadiyya
geht es um Jihad-Narrationen, die im Kern umfassende Forderungen mit Vorherr-
schaftsanspruch sind. Es handelt sich um hegemoniale Projekte, die das breite Spek-
trum der salafiyya al-jibadiyya zu dominieren versuchen.

Der Jihad-Begriff fungiert in allen vorgebrachten Verlautbarungen als ein leerer Si-
gnifikant, der im jeweiligen Diskursstrang seine legitimierende Symbolwirkung entfal-
tet. Die dargestellten Narrative sind Ausdruck einer bestimmten Wissensordnung tiber
die Wirklichkeit wie sie verstanden und gedeutet wird. In diesen Diskursstringen
kommen antagonistische Identititen zum Ausdruck, die durch die argumentative Auf-
stellung von Aquivalenzketten eine deutliche Abgrenzung bzw. Ablehnung des Ande-
ren deutlich machen. In der arabischen Welt gilt Religion als ein wesentlicher norma-
tiv-moralischer Kanon, der von diversen Apologeten in unterschiedlichem Ausmaf}
und Relevanz zur Begriindung des Politischen herangezogen wird.

Zusammenfassung

In diesem Artikel wird der Versuch unternommen, den Jihad-Diskurs in der arabi-
schen Welt aus einer sozialwissenschaftlichen Perspektive verstehbar zu machen. Auf-
bauend auf einer diskurstheoretischen Vorgehensweise wird hier argumentiert, dass
der Jihad-Diskurs Teil einer iibergeordneten diskursiven Auseinandersetzung um eine
hegemoniale Stellung darstellt, die definiert, was der »wahre« Islam ist. Es wird hier
davon ausgegangen, dass Islam als ein religioses Feld eine Grundlage kulturellen Kapi-
tals ist, das wiederum eine Machtressource darstellt. Diese Machtressource ist damit
konstitutiv fir die Strukturierung sozialer Ordnungen bzw. des Politischen in der ara-
bisch-islamischen Welt.

Summary

The aim of this article is to shed light on the jihad discourse in the Arab world from a
social science perspective. In a discourse theoretical fashion, it is argued that the dis-
course about jihad is part of a wider hegemonic discourse about Islam to establish a
certain notion of what »real« Islam is about. It is further argued, Islam as a religion is a

114 Abdulrahman Al-Rashed, »al-sira® al-su‘udi al-irani fi al-‘eraq [Der saudisch-iranische
Kampf im Irak« in: Al-Sharg Al-Awsat, Nr. 13714 (2016), Online-Version: http://aawsat.co
m/print/665551 (aufgerufen am 20.6.2016).

tips:/doi 216.73.216:19, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
Inhatts Ir #0r oder |

. -
Erlaubnis Ist’ KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

Mitra Moussa Nabo - Der Jibad-Diskurs in der arabischen Welt 397

distinct kind of cultural capital, which is functioning as power resource and therefor
constitutive for various social relations and the political respectively.

Mitra Moussa Nabo, The Jihad-Discourse in the Arab World — Hegemony and Legiti-
mate Prevalence

So funktioniert politische Arbeit
in Parlamenten!

Politische Arbeit in Parlamenten

Eine ethnografische Studie zur kulturellen
Produktion im politischen Feld

Von Dr. Jenni Brichzin
2016, 313 S., brosch., 59— €
ISBN 978-3-8487-3307-1
elSBN 978-3-8452-7759-2

(Studien zur Politischen Soziologie.
Studies on Political Sociology, Bd. 35)

nomos-shop.de/28071

Zum ersten Mal liegt hier eine explizite Analyse politischer Arbeit vor. Jenseits
von Politikverstandnissen, die sich vornehmlich an Machtprozessen bzw. Ent-
scheidungshandeln orientieren, geht es um die parlamentarische Praxis der Ein-
flussnahme auf gesellschaftliche Wert- und Bedeutungsordnungen: Basierend auf
einer Beobachtungsstudie auf vier Parlamentsebenen rekonstruiert die Autorin
den dortigen Arbeitsalltag, der bestimmt ist vom Kampf mit der bestandig in
Parlamenten auftreffenden Themenflut und dem schnellen Wechsel zwischen
komplementaren Arbeitsformen, mit denen jener Flut beizukommen versucht wird:
dem Politischen Spiel, der Themenabfertigung und der Politischen Gestaltung.

SN Nomos
Eeli rary  unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfiigbar unter: www.nomos-elibrary.de

Bestellen Sie jetzt telefonisch unter (+49)7221/2104-37. {} Nomos

Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

ZfP 63. Jg. 4/2016

htips://do. .73.216:119, am 20.01.2026, 10:07:52. ©
I8 It Inhatts I 10r oder

KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

	Diskurs und Hegemonie
	Religion und das Politische
	Islam und Islamismus
	Jihad
	Jihadismus, oder al-salafiyya al-jihadiyya
	Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt
	Die diskursive Auseinandersetzung der salafiyya al-jihadiyya
	Die Mainstream-Debatte zu ISIS
	Jihad – ein leerer Signifikant in einer hegemonialen Auseinandersetzung
	Zusammenfassung
	Summary

