
Mitra Moussa Nabo

Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt:
Hegemonie und legitime Geltung

Seit dem 11. September 2001 wurde in der westlichen öffentlichen Wahrnehmung der
Begriff Jihad nachhaltig als Synonym für den islamistisch-fundamentalistischen Terro-
rismus etabliert, und zwar in Form des Terrornetzwerkes Al-Qaida.1 Im Zuge des so-
genannten »arabischen Frühlings« wurde seit ca. 2013 das »Terror-Netzwerk« Al-Qai-
da als Hauptakteur des internationalen Jihads durch die »Terror-Miliz« ISIS2 sukzessi-
ve abgelöst.3 Diese Entwicklung des internationalen Jihads wird derweil als feindselige
Rivalität beschrieben, und zwar als einen innerjihadistischen »global civil war«, eine
gewaltsame Auseinandersetzung zwischen Al-Qaida und ISIS.4 Eine Begleiterschei-
nung dieser Entwicklung ist eine andauernde vielschichtige Debatte in der arabischen
Welt zum Thema Jihad.

Im vorliegenden Aufsatz wird diese vielschichtige öffentliche Diskussion der arabi-
schen Welt aufgegriffen und näher beleuchtet. Hierbei wird der Versuch unternom-
men, diese Diskussion aus einer sozialwissenschaftlichen Perspektive verstehbar zu
machen und einzuordnen. Die Grundannahme, von der diese Arbeit ausgeht, lautet,
dass diese innerarabische Diskussion als ein diskursiver Streit um die Etablierung einer
hegemonialen oder dominanten Vorstellung eines Jihad-Konzeptes zu verstehen ist. Es
wird hier argumentiert, dass die antagonistischen Jihad-Verständnisse Teil einer über-
geordneten diskursiven Konfrontation sind. Diese übergeordnete Konfrontation ist
eine umfassende sowie fortwährende Auseinandersetzung um die Deutungsmacht über
den »wahren« Islam und dessen konstitutive Bedeutung für die soziale Ordnung bzw.
für das Politische. Der hier zu untersuchende Jihad-Diskurs – es handelt sich nicht um
eine Diskursanalyse – ist damit Bestandteil eines umfassenden Antagonismus, ver-

1 Dieter Bednarz / Ralf Beste / Siegesmund von Ilsemann / Georg Mascolo / Günter Seufert /
Gerhard Spörl / Holger Stark / Erich Wiedemann, »Der Fromme Weltkrieg« in: Der Spiegel
48 (2003), S. 133–134.

2 Das Akronym ISIS steht für den Islamischen Staat in Irak und Syrien. Am 29.6.2014 wurde
der Islamische Staat (IS), als Nachfolger von ISIS ausgerufen. Diese Namensänderung war die
Folge der proklamierten Wiedererweckung des Kalifats.

3 Katrin Kuntz / Juliane von Mittelstaedt / Christoph Reuter / Mathieu von Rohr / Fidelius
Schmid / Holger Stark / Daniel Steinvorth / Bernhard Zand, »Kampf für das Kalifat« in: Der
Spiegel 26 (2014), S. 73.

4 Aaron Zelin, »The War Between ISIS and Al-Qaeda for Supermacy of the Jihadist Move-
ment« in: Washington Institute for Near East Policy, Research Notes 20, Juni 2014; Daniel By-
man / Jennifer Williams, »Jihadism’s Global Civil War« in: The National Interest, Nr. 136
(März/April 2015), S. 10–18.

ZfP 63. Jg. 4/2016 DOI: 10.5771/0044-3360-2016-4-369

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


flochten in vielschichtige sowie komplexe Debatten. Daher wird das Hauptaugenmerk
auf einige Apologeten des weitgespannten islamisch-islamistischen Spektrums gelegt,
die mit ihren antagonistischen Positionen den Jihad-Diskurs prägen. Die vorliegende
Untersuchung beleuchtet lediglich den sunnitischen Jihad-Diskurs. Der schiitische Ji-
had-Begriff ebenso wie der schiitisch-sunnitische Antagonismus werden hier nicht be-
rücksichtigt.

Diskurs und Hegemonie

Der Ausgangspunkt der theoretischen Rahmung ist der Diskursbegriff. Diskurse wer-
den hier als konstitutive Elemente unserer sozialen Welt verstanden. Sie sind dynami-
sche Macht-Wissen-Komplexe, die Handlungen strukturieren und Wahrnehmungen
determinieren. Im Anschluss an Michel Foucault bezeichnet der hier verwendete Dis-
kursbegriff »[…] eine Menge von an unterschiedlichen Stellen erscheinenden, verstreu-
ten Aussagen, die nach demselben Muster oder Regelsystem gebildet worden sind, des-
wegen ein- und demselben Diskurs zugerechnet werden können und ihre Gegenstände
konstituieren«.5 Ferner gilt, dass »die […] materielle Seite, in denen sich der Diskurs
als Gesamtheit von Regeln (substantiell) realisiert, ist die Gesamtheit aller effektiven
(gesprochenen oder geschriebenen) Aussagen […],« dabei bildet Sprache »[…] ein nor-
matives System, das eine prinzipiell unendliche Menge von Aussagen beschreibt«.6 Ein
wesentlicher Aspekt dieser sprachlichen Perspektive ist die Materialität des Diskurses,
also die diskursive Strukturierung der Wirklichkeit.

Im Mittelpunkt dieser strukturierenden oder konstitutiven Kraft des Diskurses steht
die Bedeutung von Wissen und Wissensproduktion. Genau das verdeutlicht die Ver-
wobenheit und Wechselwirkung zwischen Diskurs und Macht7. Wie weiter oben er-
wähnt, sind Diskurse als Macht-Wissen-Komplexe zu verstehen. In diesem Sinne argu-
mentiert Foucault: »Kein Wissen bildet sich ohne ein Kommunikations-, Aufzeich-
nungs-, Akkumulations- und Vernetzungssystem, das in sich eine Form von Macht ist
und in seiner Existenz und seinem Funktionieren mit den anderen Machtformen ver-

5 Reiner Keller, Diskursforschung. Eine Einführung für SozialwissenschaftlerInnen, 4. Aufl.
Frankfurt a.M. 2011, S. 46.

6 Rainer Diaz-Bone, Kulturwelt, Diskurs und Lebensstil. Eine diskurstheoretische Erweiterung
der Bourdieuschen Distinktionstheorie, 2. Aufl. Wiesbaden 2010, S. 83.

7 Der Machtbegriff bei Foucault ist komplex konzipiert. Im Anschluss an Georg Kneer können
vier zentrale Eigentümlichkeiten zugerechnet werden. 1. Macht als intentional-rationales, viel-
schichtiges und multidimensionales Kräfteverhältnis; 2. Macht ist omnipräsent und strukturie-
rend für soziale Beziehungen; 3. Es besteht eine komplementäre Wechselwirkung zwischen
Macht und Wissen; 4. Macht bedeutet nicht per se Gewalt und Zwang, sondern auch produ-
zierend und ermöglichend. Vgl. Georg Kneer, »Die Analytik der Macht bei Michel Foucault«
in: Peter Imbusch (Hg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Theorien und Konzep-
tionen, 2. Aufl. Wiesbaden 2012, S. 267–269. Ein weiteres zentrales Konzept des Machtmodels
bei Foucault bildet der Gouvernementalitätsansatz im Kontext deiner Disziplinargesellschaft.
Martin Saar, »Macht, Staat, Subjektivität. Foucaults Geschichte der Gouvernementalität im
Werkkontext« in: Susanne Krasmann/Michael Volkmer (Hg.), Michel Foucaults Geschichte der
Gouvernementalität in den Sozialwissenschaften, Bielefeld 2007, 30.

370 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 370

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


bunden ist. Umgekehrt kommt es zu keiner Ausübung von Macht ohne die Gewin-
nung, Aneignung, Verteilung oder Zurückhaltung eines Wissens«.8 Damit bilden Dis-
kurse das Feld für Machtbeziehungen, die mittels Wissensproduktion bzw. Reproduk-
tion die soziale Wirklichkeit strukturieren und sinnhaft machen. Demnach »[kann
man] Diskurse auch als gesellschaftliche Produktionsmittel auffassen. Sie produzieren
Subjekte und, vermittelt über diese, als Bevölkerung gedacht, gesellschaftliche Wirk-
lichkeit. […] Diskurstheorie bezieht sich auf das in jeweiligen Gesellschaften vorhan-
dene Wissen, das die Tätigkeit und die Gestaltung gesellschaftlicher Wirklichkeit lei-
tet«.9 In diesem Sinne bildet das historische Wissen einer Gesellschaft ein System der
Diskursivität oder ein Archiv des Wissens, aus dem sich die diskursive Strukturierung
sowie Institutionalisierung von Machtbeziehungen und Machtverhältnissen ablesen
lassen – eine Archäologie des Wissens. Zusammenfassend lässt der diskursive Macht-
Wissen-Komplex im Anschluss an Siegfried Jäger wie folgt darstellen: »Diskurse üben
Macht aus, da sie Wissen transportieren, das kollektives und individuelles Bewußtsein
speist. Dieses zustandekommende Wissen ist die Grundlage für individuelles und kol-
lektives Handeln und die Gestaltung der Wirklichkeit«.10 Aufbauend auf diesen Dis-
kursbegriff11 wird im Folgenden der Ansatz der Hegemonie-Theorie kurz erörtert.

Im Anschluss an Ernesto Laclau und Chantal Mouffe wird Hegemonie als ein Span-
nungsfeld zweier unterschiedlicher Beziehungsverhältnisse betrachtet; zum einen die
Beziehung zwischen dem hegemonisierenden Prozess und seinen Subjekt-Agenten
und zum anderen zwischen dem hegemonisierenden Prozess und die Subjekte, die he-
gemonisiert werden.12 Damit sind Hegemonien oder hegemoniale Projekte Machtbe-
ziehungen »[…] die regelmäßig im Feld des Sozialen versuchen, Sinn – und vor allem
die Identität von Subjektpositionen – stillzustellen, nur einen bestimmten Sinn als den
einzigen möglichen zu präsentieren. […] Eine kulturelle Hegemonie zeichnet sich ab,

8 Michel Foucault, Analytik der Macht, 6. Aufl. Frankfurt a.M. 2015, S. 64.
9 Margarete Jäger/Siegfried Jäger, Deutungskämpfe, Theorie und Praxis Kritischer Diskursana-

lyse, Wiesbaden 2007, S. 23–24.
10 Siegfried Jäger, »Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspekte einer kriti-

schen Diskurs- und Dispositivanalyse« in: Reiner Keller / Andreas Hirseland / Werner
Schneider/Willy Viehöver (Hg.), Handbuch sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band 1,
Theorien und Methoden, Opladen 2001, S. 87.

11 Die folgenden Ausführungen beziehen sich auf die Arbeiten von Ernesto Laclau und Chan-
tale Mouffe. An dieser Stelle ist es sinnvoll auf die Diskrepanz zwischen den Diskursbegriff
bei Foucault und dem Diskursbegriff bei Laclau/Mouffe hinzuweisen. Während Foucault
zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken – zwar inkonsequent bzw. nicht ela-
borieret – unterscheidet, sehen Laclau und Mouffe alle Aspekte der sozialen Beziehungen als
Ausdruck diskursiver Auseinandersetzungen. Die vorliegende Arbeit folgt dem Diskursver-
ständnis von Laclau und Mouffe. Siehe zum Diskursbegriff Andrea D. Bührmann / Werner
Schneider, »Mehr als nur diskursive Praxis? Konzeptionelle Grundlagen und methodische
Aspekte der Dispositivanalyse«, in: Historische Sozialforschung 33, Nr. 1 (2008); Georg
Glasze, »Vorschläge zur Operationalisierung der Diskurstheorie von Laclau und Mouffe in
einer Triangulation von lexikometrischen und interpretativen Methoden«, in: Historische
Sozialforschung 33, Nr. 1 (2008).

12 Ernesto Laclau / Chantal Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy. Towards a Radical De-
mocratic Politics, 2. Aufl. London/New York 2001, S. 50.

371 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 371

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


wenn es einem Diskurs gelingt, sich, zumindest vorübergehend als universal und alter-
nativlos zu präsentieren und zu instituieren. […] sie betreiben eine erfolgreiche Uni-
versalisierungsstrategie. Diese […] beruht nicht allein auf Zwang, sondern muss be-
stimmte Identitäten als erstrebenswert und attraktiv vermitteln, sie muss damit auch
klassenübergreifend […] ausgerichtet sein, um sich installieren zu können. […] sie lie-
fern selbst den Sinnhintergrund für Definitionen von gesellschaftlich legitim erschei-
nenden Akteurinteressen«. 13

Im Mittelpunkt der Hegemonietheorie steht das diskursive Feld, das zugleich das
Soziale darstellt, denn erst durch den Diskurs können soziale Beziehungen konstituiert
und organisiert werden.14 Diese sozialen Beziehungen und Identitäten sind wiederum
Ausdruck der Logik des Antagonismus, der im diskursiven Feld die Hegemonie prägt.
Dazu sind »Differenz und Äquivalenz […] die fundamentalen Mechanismen, mit de-
nen die hegemoniale Logik operiert«.15

Differenz ist deshalb für Diskurse konstitutiv, weil nur dadurch »der Diskurs als ein
System von Differenzen verstanden werden muss, denn jedes Element (eine Handlung,
ein Gegenstand, eine Eigenschaft, ein Individuum) erlangt seine Identität alleine durch
Differenz von anderen Bedeutungselementen«.16 Damit sind Subjekt-Identitäten das
Produkt von Diskursivität, die durch das Artikulieren von spezifischen Differenzen
konstruiert werden; mit anderen Worten, durch die Abgrenzung von einem äußeren
Anderen wird die Identität des Subjekt konstituiert und sinnhaft gemacht. Gleiches
gilt für die Konstituierung des Sozialen. Gleichwohl sind Identitäten und das Soziale
als die Gesamtheit endloser sowie vielschichtiger diskursiver Formationen niemals ge-
schlossen und nur temporär fixierbar.17

Die Äquivalenz andererseits ist gleichfalls konstitutiv für das diskursive Feld. Am
Ausgangspunkt für das Verständnis und für die Relevanz von Äquivalenz steht die
Differenz. Wie weiter oben erläutert begründet die Abgrenzung zu einem Außen die
Bedeutung der Identität, das heißt »Bedeutungen sind im Verhältnis zu einander diffe-
renziell«, gleichwohl »werden die Differenzen im Verhältnis zu einem Außen äquiva-
lent, denn sie bedeuten alle dasselbe: einen Diskurs oder eine Identität, der sich unter-
scheidet. Der Diskurs konstituiert sich also nur durch ein Außen, durch das er verneint
wird und durch das seine differenziellen Momente gespalten werden. Diese Bedeu-

13 Andreas Reckwitz, »Ernesto Laclau: Diskurse, Hegemonien, Antagonismus« in: Stephan
Moebius / Dirk Quadflieg (Hg.), Kultur. Theorien der Gegenwart, Wiesbaden 2006, S. 343.

14 Laclau /Mouffe, Hegemony and Socialist Strategy, aaO. (FN12), S. 96.
15 Johannes Angermüller, »Was fordert die Hegemonietheorie. Zu den Möglichkeiten und

Grenzen ihrer methodischen Umsetzung« in: Martin Nonhoff (Hg.), Diskurs, radikale De-
mokratie, Hegemonie. Zum politischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe,
Bielefeld 2007, S. 161.

16 Alex Demirovic, »Hegemonie und diskursive Konstruktion der Gesellschaft« in: Martin
Nonhoff (Hg.), Diskurs, radikale Demokratie, Hegemonie. Zum politischen Denken von Er-
nesto Laclau und Chantal Mouffe, Bielefeld 2007, S. 61.

17 Demirovic, Hegemonie und diskursive Konstruktion der Gesellschaft, aaO. (FN 16), S. 62–
63.

372 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 372

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


tungsmomente sind differenziell, gleichzeitig muss jedes von ihnen aber auch äquiva-
lent sein, um zu dem Diskurs zu gehören«.18

Eine zentrale Größe in diesem Kontext ist der leere Signifikant, der für die Produk-
tion von Äquivalenz und die Etablierung von Hegemonien wesensbestimmend ist. Der
Signifikant als sinnstiftendes Element im diskursiven Feld bezeichnet eine systemati-
sche Totalität, die in ihrer Sinnhaftigkeit ein systematisches Äquivalenz-Werden von
Differenzen darstellt. Damit bezeichnet ein leerer Signifikant: »[…] the more extended
the chain of equivalence that a particular hegemonic sector comes to represnet and the
more its aims become a name for global emancipation, the looser will be the link of
that name with is original particular meaning and the more it will approach the status
of an empty signifier […]«.19 Diese systemische Totalität, die in Form des leeren Signi-
fikanten dargestellt wird, ist ein Umstand, der zugleich unmöglich und notwendig ist:
»[…] Impossible: the tension between equivalence and difference being insurmount-
able, there is no literal object corresponding to that totality. Necessary: without that
object there would be no signification«.20

Der Begriff des Antagonismus in der Hegemonie-Theorie verdeutlicht einen poten-
tiell konfliktiven Kern hegemonialer Projekte. Dadurch, dass Identitäten bzw. diskur-
sive Positionen im Politischen oder im Sozialen ihre legitime Geltung durch die Ab-
grenzung zu einem kontextuell-relevanten äußeren Anderen artikulieren, entsteht ein
negativer bzw. konfliktiver Bezugspunkt – ein Gegensatz. Dabei bildet die Abgren-
zung zum Gegensatz – also zu äußeren Anderen – eine Notwendigkeit zur Etablierung
der eigenen diskursiven Position bzw. Identität, denn erst diese thematisch-kontextuel-
le Abgrenzung ermöglicht die Wahrnehmung und die Differenzierung zwischen einer
legitimen Geltung des Eigenen und eines illegitimen sowie bedrohlichen Begehrens des
Anderen. In diesem Sinne ist der Antagonismus, also eine »[…] solche Grenzziehung
[…] kein zufälliger Zustand, sondern den Universalisierungsprojekten der Hegemonie
inhärent«.21

Ferner gilt, dass hegemoniale Praktiken im Sozialen bzw. im Politischen stattfinden,
weil sie stets Ordnungsbildungsprojekte darstellen. Ordnungsbildung oder Vorherr-
schaftsanspruch impliziert bestimmte Forderungen22, die umgesetzt werden müssen,
um eine legitime Geltung im Politischen bzw. des Politischen zu erzielen. Gleichwohl

18 Demirovic, Hegemonie und diskursive Konstruktion der Gesellschaft, aaO. (FN 16), S. 70–
71.

19 Ernesto Laclau, »Democracy and the Question of Power« in: Constellations 8, Nr. 1 (2001),
S. 11.

20 Ernesto Laclau, »Ideology and Post-Marxisem« in: Journal of Political Ideologies 11, Nr. 2
(2006), S. 107.

21 Andreas Reckwitz, Diskurse, Hegemonien, Antagonismus, aaO. (FN 12), S. 345.
22 Martin Nonhoff unterscheidet in diesem Kontext drei Formen von Forderungen: 1. Die ku-

mulative Forderung; 2. Die subsumtive Forderung; 3. Die umfassende Forderung. Martin
Nonhoff, »Politische Diskursanalyse als Hegemonieanalyse« in: Martin Nonhoff (Hg.), Dis-
kurs, radikale Demokratie, Hegemonie. Zum politischen denken von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe, Bielefeld 2007, S. 182.

373 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 373

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


ist hegemoniale Praxis als eine dreistufige Ausdifferenzierungspraxis zu verstehen: als
hegemoniale Artikulation, als hegemoniales Projekt und als Hegemonie. 23

Abschließend kann hier zusammenfassend festgestellt werden, dass diskursive Praxis
als hegemoniale Praxis verstanden wird, die mittels Wissensproduktion und Wissens-
vermittlung eine bestimmte Darstellung der Wirklichkeit vermittelt. Diese diskursive
Sinnhaftmachung der Wirklichkeit erfolgt immer in Abgrenzung zu einem Gegensatz,
der die eigene Identität oder das eigene Wissen konstituiert. Damit sind Diskurse, als
Macht-Wissen-Komplexe verstanden, im Politischen darauf ausgerichtet eine wie auch
immer ausdifferenzierte hegemoniale Bestrebung zu entfalten.

Religion und das Politische

Die Frage danach, was Religion ist, wird in der geistes- und sozialwissenschaftlichen
Forschung kontrovers diskutiert.24 Dementsprechend existieren unterschiedliche An-
sätze, die sich mit Religion auseinandersetzen.25 Der Versuch jedoch, Religion defini-
torisch zu bestimmen, wird hier als nicht zielführend erachtet, denn Religion ist ein
vielschichtiges diskursives Feld, das in diversen Kontexten und zu unterschiedlichen
Zwecken anders gedacht wird. Für Michel Foucault ist Religion unter anderem Teil
einer Disziplinierungstechnik, die z.B. das gesellschaftliche Wissen und Moralvorstel-
lungen über Sex determiniert und damit Machtbeziehungen etabliert, so z.B. im Hin-
blick auf die Rolle der Frau oder die Frage der Geburtenregelungen.26 So verstanden
ist Religion ein strukturiertes Symbolsystem, das mobilisiert und die Mobilisierten
konstituiert, aber auch zugleich als Strukturierungsprinzip legitimierend wirkt, um Ei-
genschaften einer Möglichkeit in der Gesellschaft zu definieren.27 Mit Bourdieu
gesprochen ist Religion immer im Kontext von religiösem bzw. kulturellem Kapital zu
verstehen, und zwar als Machtressource »[…] since it implies a form of «objective dis-

23 Jede Artikulation, die als kumulative und als subsumtive Forderung verstanden wird, ist als
eine hegemoniale Artikulation zu betrachten. Jede umfassende Forderung mit Vorherr-
schaftsanspruch kann als ein hegemoniales Projekt angesehen werden, wohingegen gilt jede
umfassende Forderung mit Vorherrschaftsanspruch, die auch durchgesetzt werden kann als
Hegemonie. Nonhoff, Politische Diskursanalyse als Hegemonieanalyse, aaO. (FN 22),
S. 183.

24 Jens Schlieter, Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann, Stuttgart 2010, S. 9–11; An-
na-Maria Schielicke, Rückkehr der Religion in den öffentlichen Raum?, Wiesbaden 2014,
S. 13; Michael Bergunder, »Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen zum
Gegenstand der Religionswissenschaft« in: Zeitschrift für Religion 19, Nr. 1/2 (2011), S. 4–12.

25 Grundsätzlich kann Religion in einen »funktionalen Religionsbegriff« (Orientierung an Wir-
kung und Problemlösung im Alltag) und einen »substantiellen Religionsbegriff« (Wesensbe-
stimmung) unterschieden werden. Siehe Schielicke, Rückkehr der Religion in den öffentli-
chen Raum? aaO. (FN 24), S. 13. Klaus von Byme identifiziert sieben Merkmale, die für Re-
ligion wesentlich seien: 1. Transzendenz; 2. Ultimative Bezogenheit (Gefühlt der Verbunden-
heit, Abhängigkeit und Glaube); 3. Mystik; 4. Mythos; 5. Moral; 6. Ritus; 7. Gemeinschaft.
Siehe Klaus von Byme, Religionsgemeinschaften, Zivilgesellschaft und Staat. Zum Verhältnis
von Politik und Religion in Deutschland, Wiesbaden 2015, S. 10.

26 Michel Foucault, Dispositive der Macht, Berlin 1978, S. 100-102.
27 Pierre Bourdieu, Religion, Konstanz 2009, S. 53-54.

374 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 374

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


possession« through constituting a «laity« who by definition are those without, yet
want, the valued resource controlled by specialists«.28 So bildet das religiöse Feld eine
diskrusive Ebene in der Auseinandersetzung um die soziale Ordnung: »Moreover, the
struggle for legitimation within the religious field tends to reproduce the relations of
domination within the established order. […] Forms of religious interest and capital
are involved in a great variety of contemporary issues: theological doctrine, constitu-
tional rights, tax exemption, abortion, school prayer and teaching and research in uni-
versities«.29

Des Weiteren spielt religiös-kontextuelles Wissen eine zentrale Rolle, insbesondere
im Hinblick auf die Frage nach Modernität und Säkularismus in diversen Gesellschaf-
ten, die Frage nach Individualisierungs- und Subjektivierungsprozessen oder auch die
Frage nach dem Konfliktpotential religiös-ideologischer Phänomene nach 2001.30 In
diesem Sinne betrachtet Michael Bergunder Religion vielmehr als einen leeren Signifi-
kanten, der diskursiv etabliert ist. Dieser leere Signifikant ist z.B. zum einen im Dis-
kurs zum Säkularismus die Negation des Säkularen. Es ist eine antagonistische Sinn-
produktion, die den Begriff der Religion als leeren Signifikanten einer Äquivalenzkette
in Kontrast oder sogar in Ablehnung zum Säkularen diskursiv etabliert.31 Zum ande-
ren sind das Religiöse und das Säkulare »[…] dann frei flottierende Signifikanten und
nicht einfach aufeinander bezogenes Gegensatzpaar […]«.32

Um die diskursiv-strukturierende Wirkung von Religion33 deutlicher nachvollzieh-
bar zu machen, soll im Folgenden der Begriff des Politischen näher erläutert werden,
und zwar als konstitutive Ebene einer Ordnung. Der Begriff des Politischen ist eine
feste Größe der politischen Theorie/Philosophie.34

28 David Swartz, »Bridging the Study of Culture and Religion: Pierre Bourdieu´s Political
Economy of Symbolic Power« in: Sociology of Religion 57, Nr. 1 (1996), S. 75.

29 Swatz, Bridging the Study of Cultural and Religion, aaO. (FN 27), S. 83.
30 Mathew Guest, »Religion and Knowledge: The Sociological Agenda« in: Mathew Guest /

Elisabeth Arweck (Hg.), Religion and Knowledge. Sociological Perspectives, Burlington 2012,
S. 3-4.

31 Bergunder, Was ist Religion?, aaO. (FN 24), S. 37.
32 Bergunder, Was ist Religion?, aaO. (FN 24), S. 37.
33 Religion als kulturelles Kapital – oder als ein moralisch-normatives Referenzobjekt von

Ordnungen – ist an sich Teil eines übergeordneten Herrschaftsdiskurses. Im westlichen Kon-
text wirkt die hegemoniale Position einer liberalen Herrschaftsordnung als strukturierend
und deutet Religion im Sinne eines »Säkularisierungsparadigmas«, als dessen Kern die »Tren-
nung von Politik und Religion« postuliert wird. Siehe dazu Schielicke, Rückkehr der Religi-
on in den öffentlichen Raum? aaO. (FN 24), S. 13-20; Kocku von Stuckrad, »Secular Reli-
gion: A Discourse–historical Approach to Religion in Contemporary Western Europe«, in:
Journal of Contemporary Religion 28, Nr. 1 (2013), S. 1-14. In Anschluss an Chantal Mouffe
ist für die hier erwähnte liberale Herrschaftsordnung im Westen ein rationalistischer sowie
ein individualistischer Ansatz charakteristisch, wobei hier zwei Paradigmen als zentral ange-
sehen werden: 1. Die Übertragung der Idee des Marktes (die rationale Verfolgung der Eigen-
interessen) auf das Feld der Politik; 2. Ein deliberativer Grundsatz, der Politik und Moral
verbindet und als kommunikative Rationalität zu verstehen ist. Chantal Mouffe, Über das
Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M. 5. Aufl. 2015, S. 17-21.

34 Sie dazu Thomas Bedorf » Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz« in:
Thomas Bedorf / Kurt Röttgers (Hg.), Das Politische und die Politik, Berlin 2010, S. 13-32.

375 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 375

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


Grundsätzlich wird hier eine Unterscheidung zwischen dem Politischen und Politik
vorgenommen. Nach Heidegger bezieht sich Politik auf eine ontische Ebene, auf der
verschiedene Handlungen vollzogen werden, die den alltäglichen politischen Betrieb
und seine Institutionen betreffen. Während indes das Poltische in einer ontologischen
Dimension gedacht werden sollte, die vielmehr Wesen und Selbstverständnis einer Ge-
sellschaft umfasst.35 Ausgehend von dieser Unterscheidung und in Anschluss an Mouf-
fe und Laclau basiert das Politische auf einer ontologischen Wechselwirkung zwischen
Hegemonie und Antagonismus: »Jede gesellschaftliche Ordnung ist politischer Natur
und basiert auf eine Form von Ausschließung. Es gibt immer andere unterdrückte
Möglichkeiten, die aber reaktiviert werden können. Die artikulatorischen Verfahrens-
weisen, durch die eine bestimmte Ordnung etabliert wird, sind hegemoniale Verfah-
rensweisen. Jede hegemoniale Ordnung kann von kontrahegemonialen Verfahrenswei-
sen in Frage gestellt werden, d.h. von Verfahrensweisen, die versuchen werden, die be-
stehende Ordnung zu disartikulieren, um eine andere Form von Hegemonie zu instal-
lieren«.36 In diesem Sinne ist die Relevanz der Religion für das Politische zu sehen: Re-
ligion als ein diskursives Feld – ein normativ-moralischer Referenzrahmen – in dem
eine Strukturierung und Etablierung einer legitimen (hegemonialen) Ordnung diskur-
siv ermöglicht wird.

Islam und Islamismus

Vor diesem theoretischen Hintergrund ist der Islam als Religion integraler Bestandteil
einer globalen Diskursivität, die in diversen (welt-)gesellschaftlichen Kontexten statt-
findet. Es ist ein Streit antagonistischer Vorstellungen von einem Islam, oder was Islam
sein soll – ein hegemonialer Streit. Der Blick auf die mediale oder akademische Ausein-
andersetzung mit dem Islam im Westen verdeutlicht diesen diskursiven Streit um des-
sen legitime Geltung in der sozialen Ordnung bzw. im Politischen. Während kein nen-
nenswerter Dissens darüber herrscht, Islam als Religion zu betrachten, ist indes das
Verhältnis von Islam und Islamismus – allgemeinhin als politischer Islam, politisierter
Islam oder islamischer politischer Aktivismus verstanden – sehr kontrovers und ant-
agonistisch begründet. Im Mittelpunkt der Kontroverse steht der politische Charakter
des Islam, also dessen strukturierende und ordnende Bedeutung für das Poltische und
das Soziale. Dieser diskursive Deutungskampf um den Islam kann hier mindestens aus
zwei prinzipiell unterschiedlichen Perspektiven vorgenommen werden. Auf der einen
Seite, in einer »abgrenzenden« Perspektive, sind Islam und Politik prinzipiell getrennt.
Auf der anderen Seite, in einer »komplementären« Sichtweise, bedingen und ergänzen
sich Islam und Politik.

Aus der »trennenden« Perspektive wird hervorgehoben, dass zu allererst der Islam
eine Religion kollektiver Moral sei, die kaum spezifisch Politisches enthalte. Wenn ein
Bezug zwischen Religion und Politik hergestellt werde, sei dieser auf die Bestrebungen

35 Heidegger zitiert nach Mouffe, Über das Politische. aaO. (FN 33), S. 15.
36 Mouffe, Über das Politische, aaO. (FN 33), S. 27.

376 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 376

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


der Herrschenden zurückzuführen, um »sich der Religion als ein[es] legitimierendes
Schutzschild für [ihre] Handlungen« zu bedienen.37 Diese Deutung kann als Miss-
brauchsvorwurf verstanden werden. Demnach wird der »wahre« Islam in einer kalku-
lierten und strategischen Weise instrumentalisiert, um Macht zu erlangen bzw. Macht-
positionen zu reproduzieren.

In deutlicher Abgrenzung zu dieser Deutung gründet das Gegenargument der
»komplementären« Deutung auf der grundsätzlichen Annahme, dass »der Islam keine
Trennung zwischen einer sakralen und profanen Sphäre kenne. Gott »[…] hat dem
Menschen, dem die Schöpfung anvertraut wurde, im Koran Regeln mit auf den Weg
gegeben, wie er mit dieser Welt umzugehen hat. […] [S]eine Anweisungen sind rational
und dienen den Interessen der Menschen […] und dem Aufbau ausgewogener sozialer
Beziehungen auf der Basis von Gerechtigkeit (adala) und Recht (haqq), der gegenseiti-
gen sozialen Verantwortung (takaful ijtimaҲi) und der Menschenwürde (karama). Ge-
nauso wenig wie Religion und Alltagsleben nach islamischen Vorstellungen zu trennen
sind, lässt sich die Religion von der Politik trennen«.38 In diesem Sinne sind zahlreiche
Debatten des Islam/Islamismus-Diskurses formuliert, deren Widergabe im vollen Um-
fang an dieser Stelle nicht geleistet werden kann. Es wird im Folgenden eine kurze the-
matische Zusammenfassung – keineswegs mit Anspruch auf Vollständigkeit – und eine
Auswahl des westlichen Diskurses über den Islamismus-Begriff aufgezeigt.

Till Seidensticker betrachtet das Phänomen Islamismus als einen politischen Aktivis-
mus, und zwar als eine Ansammlung heterogener ideologischer und weltanschaulicher
Ansätze sowie Bestrebungen, die sich aus dem Islam ableiten lassen. Dabei wird die
Scharia als die Rechtsquelle islamischer Ordnung angesehen. In einer erweiterten Per-
spektive versucht Khaled Hroub diesem islamischen Aktivismus auf den Grund zu ge-
hen. Dazu konzipiert er eine thematische Dreiteilung der Erklärungsversuche, Islamis-
mus definitorisch zu erfassen. Die Hervorhebung dieser drei Kernelemente ist der Ver-
such, diverse Definitionen innerhalb der Debatte zum Islamismus thematisch-struktu-
rierend zu erfassen. Der erste Erklärungsstrang beschreibt Islamismus als Reaktion auf
den Kolonialismus und die westliche Hegemonie. Daran angelehnt fokussiert der
zweite Erklärungsstrang Islamismus als Gegenentwurf zur Moderne. Der dritte Strang
betrachtet das Phänomen Islamismus im Kontext der Entstehung sozialer Bewegun-
gen. 39

37 Nazih Ayubi, Politischer Islam. Religion und Politik in der arabischen Welt, Freiburg/Basel/
Wien 2002, S. 16 u. 174.

38 Ivesa Lübben, »Welche Rolle für den Islam?«, in: Annette Jünemann / Anja Zorob Arabelli-
ons (Hg.), Zur Vielfalt von Protest und Revolte im Nahen und Mittleren Osten und Nord-
afrika, Wiesbaden 2013, S. 281.

39 Khaled Hroub, »Introduction«, in: Khaled Hroub (Hg.), Political Islam. Context versus
Ideology, London 2010, S. 15-16.

377 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 377

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


Der Blick in die umfangreiche Literatur zum Islamismus lässt in der Tat eine domi-
nante Lesart erkennen, die Islamismus als eine Ideologie40, die bisweilen als ein religiö-
ser Totalitarismus41 verstanden wird, als Gegenmodell zur Moderne und Globalisie-
rung konzipiert.42 Dabei wird das Erstarken islamistischer Denkmodelle als Reaktion
auf die als gescheitert erachteten Konzepte wie Nationalismus, Panarabismus, Sozialis-
mus etc. gesehen. Eine weitere verbreitete Sichtweise, Islamismus thematisch-definito-
risch zu verorten, ist dessen Betrachtung im Kontext der Theorien sozialer Bewegun-
gen, und zwar als eine Protestbewegung mit einer politischen Alternative für die bishe-
rigen Regierung in der arabischen Welt, die für die wirtschaftlichen, politischen, kultu-
rellen sowie wissenschaftstechnologischen Missstände verantwortlich gemacht wer-
den.43

Jenseits dieser kurzen Darstellung der Debatte zum Islamismus wird hier von der
Religion als diskursives Feld ausgegangen, in dessen Geltungsbereich Wissen produ-
ziert wird, das legitime Vorstellungen einer sozialen Ordnung bzw. des Politischen eta-
bliert oder reproduziert. So bildet der Islam als ein religiöses Feld einen normativ-mo-
ralischen Referenzrahmen für die Begründung bzw. Legitimierung einer Ordnung.
Und je nach hegemonialer Stellung kann der Islam explizit eine politische Ordnung
primär begründen und legitimieren.44 Oder aber sekundär – im Kontext seines zuge-
teilten Wirkungsbereichs – den übergeordneten normativen Referenzrahmen legitimie-
ren; z.B. als private Sphäre in einer liberal-säkularen Ordnung.

Jihad

Als nächstes soll hier der Jihad-Begriff gemäß eines allgemeinen islamischen theolo-
gisch-rechtswissenschaftlichen Diskurses definitorisch eingegrenzt werden, um seine
diskursive Bedeutung und (unabgeschlossene) Position verstehbar zu machen. Es fol-
gen Positionen einiger Gelehrter unterschiedlicher Traditionen und Schulen. Hier wird
weder der Anspruch auf Vollständigkeit noch auf Repräsentativität erhoben, noch sol-
len hier umfassende Jihad-Traktate vorgestellt werden. Die vorgebrachten Positionen

40 Mehdi Mozaffari, »What is Islamism? History and Definition of a Concept«, in: Totalitarian
Movements and Political Religions 8, Nr. 1 (2007), S. 21; Wilfried Röhrich, die Politsierung
des Islam. Islamismus und Jihadismus, Wiesbaden 2015, S. 5; Tarek Chamkhi, »Neo-Is-
lamism in the Post-Arab Spring«, in: Contemporary Politics 20, Nr. 4 (2014), S. 454.

41 Bassam Tibi, Islam and Islamism, New Haven / London, 2012, S. 2-3; Armin Pfahl –
Traughber, »Ist der Islamismus bzw. Salafismus eine Form totalitären Denkens? – Eine ideo-
logiekritische Analyse von Klassikerpositionen«, in: Totalitarismus und Demokratie 11, Nr. 1
(2014), S. 70. Siehe auch zum Themenkomplex Islamismus als neue Form des Totalitarismus
die entsprechende Schwerpunktausgabe der Zeitschrift Totalitarismus und Demokratie 11,
Nr. 1 (2014).

42 Peter Demant, Islam vs. Islamism. The Dilemma of the Muslim World, Westport / Connecti-
cut / London, 2006, S. 94.

43 Die wichtigsten Verfechter dieser Lesart sind Quintan Wiktoroviz (Hg.), Islamic Activism.
A Social Movement Theory Approach, Bloomington 2004; Asef Bayat, »Islamism and Social
Movement Source«, in: Third World Quarterly 26, Nr. 6 (2005).

44 Dafür steht das Phänomen des Islamismus.

378 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 378

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


sind eher kurze und pointierte Darstellungen von Jihad-Verständnissen. Ferner geht es
hierbei ausdrücklich nicht um den westlichen Diskurs zum Jihad-Begriff, wohlwissend
– aus einem reflexiven Forschungsbewusstsein –, dass der vorliegende Aufsatz doch als
Teil eines westlichen Jihad-Diskurses zu verstehen ist.

Der theologisch-rechtswissenschaftliche Diskurs um den Begriff Jihad in der ara-
bisch-islamischen Welt ist vielschichtig und wird im Hinblick auf argumentative Posi-
tionierungen und Darstellungen historisch begründet. In aller Regel beginnen die Aus-
führungen zum Jihad-Begriff bei einer Unterscheidung zwischen einem etymologi-
schen und terminologischen Verständnis. 45 Im Allgemeinen hat die etymologische De-
finition von al-jihad einen dreifachen Bedeutungszusammenhang: 1. Die Aufwendung
von jeglicher Kraft, Kapazität, Mühe und Anstrengung; 2. Das Ausschöpfen der zu
Verfügung stehenden Kraft und Kapazität zur Erbringung von physischen und verba-
len Aktionen; 3. Die Bezeichnung von übersteigerter Ernsthaftigkeit oder Eifer.46

Komplementär dazu bezieht sich die islamisch-terminologische Einordnung des Jihad-
Begriffes auf die »Aufwendung einer Anstrengung, um alles das, was Gott als Glaube
und gute Tat liebt zu erreichen und [im Umkehrschluss] alles was Gott an Unglaube,
Frevel sowie Ungehorsam verabscheut, abzuwehren«.47 Jenseits dieser eher allgemei-
nen etymologischen sowie terminologischen Einordnungen wurde der Jihad-Begriff
immer wieder Gegenstand von Wesensbestimmungen seitens unterschiedlicher islami-
scher Rechtsgelehrter.

So vertritt beispielsweise der syrische Islamgelehrte Muhamad Said Ramadan Al-
Bouti48 einen eher spirituellen Standpunkt. Aus seinem Jihad-Verständnis heraus kon-
statiert er, dass »von den wichtigsten Arten des Jihad war die Konfrontation des Ge-
sandten Gottes […] mit den Polytheisten, indem er sie zur Wahrheit leiten wollte und
die Traditionen und Gebräuche ihrer Väter und Vorväter widerlegte. Und die wichtigs-
te Art [des Jihads] war seine Standhaftigkeit [Mohammeds] und die Standhaftigkeit
[der Weggefährten] mit ihm, indem sie offen das wahre Wort vertraten, ungeachtet der
Missstände und Schäden, die dadurch entstanden waren. Von den wichtigsten Arten

45 Alle Übersetzungen aus dem Arabischen wurden vom Autor selbst vorgenommen.
46 Ali Al-Rwaha / Jaber Al-Hajahja, »marahel tashriʽ al-jihad wa abʽaduha al-muʽasira. Dirasa

fiqhiyya muqarinah [Phasen der Jihad-Genehmigung und ihre gegenwärtige Implikationen.
Eine komparatistische rechtswissenschaftliche Forschungsarbeit]« in: majalt jamiҳt al-najah
li-al-abhas – al-ҳulum al-insaniyyah [Zeitschrift der Universität Najah für Forschung – Geis-
teswissenschaften] 23, Nr. 3, 2009, S. 655.

47 Al-Rwaha / Al-Hajahja, marahel tashriʽ al-jihad, aaO. (FN 46), S. 655.
48 Muhamad Said Ramadan Al-Bouti war ein in der arabisch-islamischen Welt renommierter

Gelehrter traditioneller – sufistischer – Prägung. Gleichwohl lehnte Bouti strickt einen poli-
tischen Islam ab und verstand sich als Widersacher zum Salafismus. Al-Bouti starb bei einem
gezielten Selbstmordattentat im März 2013 in Damaskus. Thomas Pierret, Religion and State
in Syria. The Sunni Ulama from Coup to Revolution, Cambridge 2013, S. 77-79; Muhammad
Abu Rumman, »Syrian Sufis Divided as Salafist Influence Grows«, in: Al-Monitor 2013, On-
line-Version: http://www.al-monitor.com/pulse/originals/2013/10/syria-sufi-salafi-war-isla
m.html (aufgerufen am 20.6.2016).

379 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 379

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


[des Jihads] war ihre Fortführung der Aufklärung gemäß des Buch Gottes und die Ein-
weisung in dieses Buch sowie der Verweis auf seine Mitteilungen und Lehren […]«.49

Diese Ausführungen von Bouti verweisen offensichtlich auf ein Jihad-Konzept, das
zu allererst als eine Selbstanstrengung zur Überwindung der eigenen Schwächen zu
verstehen ist. Er sieht darin ein grundsätzliches Verständnis, was Jihad ursprünglich
bedeutete. Dazu hebt Bouti hervor: »Es ist gleich, wie verschiedenartig Jihad und seine
Ausübungsmethoden sein können, denn die Quelle seiner Heiligkeit besteht in seinem
Wesen als Mittel zur Erlangung der Wahrheit [bzw.] anderen die Wahrheit nahe zu
bringen; und das entspricht auch seinem Wesen als Mittel, sich vom Unwahren zu ent-
fernen [bzw.] andere davon fernzuhalten«.50

In ähnlicher Weise, jedoch weit kritischer gegenüber anderen Jihad-Vorstellungen,
argumentiert der ägyptische Gelehrte Yusuf Al-Qaradawi.51 Seiner Ansicht nach lassen
sich empirisch drei gelebte Jihad-Formen bzw. Gruppen unterscheiden. Die erste
Gruppe beabsichtigt den Jihad auszutilgen und ihn der Gemeinschaft der Muslime zu
entreißen. Sie plädiere für ein Verständnis, das lediglich eine spirituelle Ausübung des
Jihad vorsehe. Zu dieser Gruppe gehören laut Qaradawi sowohl »negative« Sufi-Ge-
lehrte als auch Säkulare und westliche Wissenschaftler.52 Die zweite Gruppe, die Qara-
dawi identifiziert, befolge eine maßlose Vorstellung vom Jihad. Die Verfechter dieser
Denkrichtung des Jihad, so Qaradawi, würden jedem Ungläubigen den Kampf erklä-
ren, allein aus dem Umstand heraus, dass sie keine Muslime sind.53 Im Gegensatz zu
den ersten zwei Gruppen sieht Qaradawi die dritte Gruppe, in der er sich selber veror-
tet, als gerechte und moderate Vertreter des »wahren« Jihad. Denn »diese sind von
Gott mit einer ausgewogenen Position beschenkt und von Weisheit erfüllt worden;
Gott hat sie gesegnet als Aufklärer in rechtlichen sowie alltäglichen Fragen […]«.54

Neben dieser wertenden Differenzierung zwischen »wahren« und »verfehlten« Jihad-
Auffassungen konstatiert Qaradawi auch eine konzeptionelle Dreiteilung des Jihad-
Begriffs, und zwar, im Jihad gegen den offensichtlichen Feind, Jihad gegen den Teufel

49 Muhamad Said Ramadan Al-Bouti, al-jihad fi sabil allah. Kayfa nafhamuhu? Wa kayfa nu-
marisuhu? [Der Jihad für die Sache Gottes. Wie verstehen wir den und wie wenden wir den
an?], Damaskus / Beirut 1993, S. 20.

50 Al-Bouti, al-jihad fi sabil allah,aaO. (FN 49), S. 27.
51 Yusuf Al-Qaradawi ist einer der populärsten islamischen Gelehrten in der arabischen Welt.

Qaradawi gilt als langjähriger Sympathisant, Unterstützer und Theoretiker der Bewegung
der Muslim-Bruderschaft. Er ist der Verfasser des prominenten Konzepts der wasatiyya.
Siehe zu Qaradawi Farid Hafez, Islamisch-politische Denker. Eine Einführung in die isla-
misch-politische Ideengeschichte, Frankfurt a.M. 2014, S. 237 – 247; Ana Belen Soage, »Yusuf
al-Qaradawi: The Muslim Brothers´ Favorite Ideological Guide«, in: Barry Rubin (Hg.), The
Muslim Brotherhood. The Oranization and Policies of a Global Islamist Movement, New
York 2010, S: 19 – 38; Bettina Gräf / Jakob Skovgaard-Petersen (Hg.), Global Mufti. The
Phenomenon of Yusuf al-Qaradawi, London 2009.

52 Yusuf Al-Qaradawi, fiqh al-jihad. Dirasa muqarinah li-ahkamihi wa falsafatihi [Die Juris-
prudenz des Jihads. Eine vergleichende Forschungsarbeit über seine Bestimmungen und Phi-
losophie], Kairo 2009, S. 25.

53 Al-Qaradawi, fiqh al-jihad, aaO. (FN 52), S. 26.
54 Al-Qaradawi, fiqh al-jihad, aaO. (FN 52), S. 27.

380 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 380

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


und Jihad gegen sich selbst, als moralisches sich-abmühen.55 Ein interessanter Punkt,
der in Qaradawis Ausführungen explizit hervorgehoben wird, ist sein Verweis auf das
vorherrschende rechtliche Verständnis vom Jihad als Kampfhandlung. Dazu unterteilt
er diese Kampfhandlungen in einen Jihad der Abwehr (jihad dafeҳ) und in einen Jihad
der Aufforderung (jihad al-talab). Ersterer ist der Widerstand gegen einen eindringen-
den Feind, der islamische Territorien besetzt, sich muslimischen Eigentums bemächtigt
oder Muslime physisch angreift. Die zweite Variante ist eine proaktive Handlung zur
Sicherung und Erweiterung der muslimischen Gemeinschaft durch Angriffshandlun-
gen und Missionierung.56

Abschließend soll nun das Jihad-Verständnis des saudischen Gelehrten und Ibn Baz-
Schüler57 Said Bin Ali Bin Wahf Al-Qahtani kurz vorgestellt werden. Er vertritt in sei-
nem Buch Die richtigen Auffassungen vom Jihad ein ausdifferenziertes sowie prakti-
sches Jihad-Verständnis. Nach Qahtani besteht die islamisch-rechtliche Wirkung des
Jihads für die Sache Gottes in zwei Verpflichtungen: 1. Eine gemeinschaftliche Obliga-
tion (fard al-kifayyah) der Muslime, Jihad zu vollziehen. 2. Eine individuelle Obligati-
on (fard al-ayn) eines jeden Muslim, 58 Jihad zu betreiben.59 Die individuelle Jihad-
Pflicht ist in drei Fällen vorgegeben: Während der Anwesenheit eines Muslim im
Kampf; wenn der Feind ein muslimisches Land bekämpft sowie wenn der Anführer
der Gemeinschaft zum Kampf aufruft. Obwohl diese drei Fälle eher an eine gewaltsa-
me Jihad-Vorstellung denken lassen, bietet Qahtani eine ausdifferenzierte Konzeption
des Jihad, in der er sich insbesondere auf den individuellen Jihad bezieht. Qahatani ver-
weist darauf, dass der individuelle Jihad in einer vierfachen Weise ausgeübt werden
kann: Entweder mit dem Herzen oder mit der »Zunge« (verbal), finanziell oder »ma-
nuell« (durch Tatkraft).60 Ferner identifiziert Qahtani vier Stufen des Jihad: Jihad mit

55 Al-Qaradawi, fiqh al-jihad, aaO. (FN 52), S. 66.
56 Al-Qaradawi, fiqh al-jihad, aaO. (FN 52), S. 68-69.
57 Abd Al-Aziz Ibn Baz war ein prominenter Gelehrter des saudisch-religiösen Establishments.

In der salafistisch-wahhabitischen Strömung sind die Arbeiten und Rechtsgutachten (fatwa /
fatawaa) von Ibn Baz sehr einflussreich. Siehe zu Ibn Baz auch Muhammad Al-Atawneh,
Wahhabi Islam Facing the Challenges of Modernity: Dar al-Ifta in the Modern Saudi State,
Leiden/Boston 2010, S. 30–34.

58 In der islamischen Jurisprudenz/Theologie gilt für einige Handlungen eine Ausübungs-
pflicht, wie z.B. das tägliche Gebet oder der Jihad. Die Bezeichnung fard – wajib wird in die-
sem Zusammenhang synonym verwendet – meint eine Obligation, die entweder in individu-
eller (al-ayn) oder in gemeinschaftlicher (al-kifayya) Hinsicht zu vollbringen ist. Während
aber fard al-kifayya wenn sie von einigen erfüllt wird für die Gemeinschaft als erfüllt gilt,
muss fard al-ayn von jedem einzelnen erfüllt werden. Siehe dazu Abd Al-Aziz Ibn Baz, fadl
al-jihad wa al-mujahidin [Der Vorzug des Jihad und der Mujahidin], Riad 1990, S. 2; Ali Bin
Muhammad Al-Amaady (Kommentiert von Abd Al-Razaq Afifi) al-ihkam fi usul al-ahkam
[Die Vollendung der Reinheit der Vorschriften], Riad 2003, S. 137.

59 Said Bin Ali Bin Wahf Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiha li-al-jihad [Die richtigen Auffas-
sungen vom Jihad], Riad 2002, S. 5f.

60 Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiha li-al-jihad, aaO. (FN 59), S. 9.

381 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 381

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


sich Selbst,61 Jihad gegen den Teufel,62 Jihad gegen Ungläubige und Heuchler63 und Ji-
had gegen die, die unrechtes, abscheuliches und religiös-unzulässige Erneuerungen
vollziehen.64

Diese vorgebrachten Beispiele verschiedener Jihad-Denkweisen weisen zwar Über-
schneidungen auf, gleichwohl unterscheiden sie sich im Hinblick auf die Priorisierung
der Wesensmerkmale des Jihad, der Deutung seiner historischen Rückbindung sowie
die situative Legitimierung der Jihad-Ausübung. Hierbei ist deutlich geworden, dass
der diskursive Begriff Jihad eine argumentative Äquivalenzkette erkennen lässt, um die
besondere Position deutlich abzuheben. Gleichwohl aber werden in der diskursiven
Auseinandersetzung um den Jihad-Begriff Differenzen offengelegt, und zwar als Aus-
druck eines Antagonismus im sunnitisch-islamischen Streit um den »wahren« Islam.
Dieser Antagonismus wird jedoch später in Form der Debatte um Jihad und Jihadis-
mus noch einmal aufgegriffen und näher erläutert. Vorerst sei aber auf den soeben vor-
gestellten Jihad-Begriff rekurriert. Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass Jihad –
neben anderen Bedeutungsinhalten – auch und in einer deutlichen Weise Gewalthand-
lungen bezeichnet, die diese je nach Inanspruchnahme dieser als legitim erscheinen las-
sen. Damit ist der Jihad-Begriff in der arabisch-islamischen Welt in seinem weitrei-
chenden Verständnis – unabgeschlossene Charakter – als Teil des diskursiven Feldes
des Islam zu verstehen, und zwar als eine diskursive Option, die die Wirklichkeit
strukturiert und Machtverhältnisse produziert bzw. reproduziert.

Jihadismus, oder al-salafiyya al-jihadiyya

Im westlichen Diskurs steht Jihadismus für das hegemoniale Projekt Jihad zu ideologi-
sieren. Aus dieser Perspektive werden Islam, Islamismus, Jihad und Terrorismus – ins-
besondere in den Medien – als die wesentlichen Komponenten einer Weltanschauung

61 Der Jihad des Selbst oder gegen sich Selbst hat wiederum folgende vier Stufen: 1. Jihad als
Lernprozess religiöser Vorgaben, 2. Jihad im Sinne der Ausübung der erlernten religiösen
Vorgaben, 3. Jihad als Missionierung mittels Aufklärung und 4. Jihad als Erduldung der
Missstände im Rahmen der Missionierung, Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiha li-al-jihad,
aaO. (FN 59), S. 10.

62 Der Jihad gegen den Teufel hat wiederum zwei Stufen: 1. Jihad als Abwehr von Zweifel, der
den Gläubigen wiederfahren kann; 2. Jihad als Abwehr von Gelüsten und frevelhaftem Ver-
langen, Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiha li-al-jihad, aaO. (FN 59), S. 10.

63 Der Jihad gegen Ungläubige und Heuchler lässt sich in vier Stufen teilen: 1. Mit dem Herzen;
2. Mit der Zunge; 3. Mit dem Geld; 4. Mit der Hand. Wobei hier der Jihad gegen Ungläubige
eher mit der Hand (tatkräftig) zu führen sei und der Jihad gegen Heuchler eher mit der Zun-
ge (verbal) erbracht werden solle, Al-Qahtani, al-mafahim al-sahiha li-al-jihad, aaO. (FN
59), S. 11.

64 Der Jihad gegen Tyrannei, Verpöntes sowie gegen unerlaubte religiöse Erneuerungen ist nach
Qahatani dreistufig gegliedert: 1. Mit der Hand (Tatkraft), wenn die Person, die Jihad ausübt,
dazu fähig ist, 2. Mit der Zunge (verbal), wenn die Tatkraft nicht vorhanden ist; 3. Mit dem
Herzen, wenn das Unvermögen auch das Verbale einschließt, Al-Qahtani, al-mafahim al-sa-
hiha li-al-jihad, aaO. (FN 59), S. 11.

382 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 382

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


mit politischem Geltungsdrang verstanden.65 Neben dieser westlichen Wissensord-
nung darüber, was Jihadismus bedeutet, steht al-salafiyya al-jihadiyya – was in etwa
jihadistischer Salafismus meint – als (Selbst)-Bezeichnung66 für eine heterogene Strö-
mung mit einem anderen Verständnis darüber, was der »wahre« Islam bedeutet. Die
folgenden Ausführungen geben die Selbstdarstellung dieser Strömung wieder. Im Rah-
men dieses Aufsatzes kann jedoch nur ein grundsätzliches Verständnis über al-salafiy-
ya al-jihadiyya vermittelt werden.

Nach Akram Hijazi ist al-salafiyya al-jihadiyya ein neuer Terminus, der in der zwei-
ten Hälfte des letzten Jahrhunderts aufgekommen ist und eine heterogene Auffassung
von allen jihadistischen Strömungen beinhaltet, die an einen globalen islamischen
Kampf glauben. Im Kern steht die Selbstwahrnehmung als »wahre« Muslime, die ge-
mäß der »unverfälschten« Lehre der frommen/rechtschaffenen Altvordern ihren Glau-
ben praktizieren.67 Hijazi sieht die salafiyya al-jihadiyya in ihrer Entstehung als eine
Ausdifferenzierung der wahhabitischen68 Strömung, und zwar als »Reformbewegung«
zur Etablierung der hakimiyya.69 Dieser Anspruch zur Etablierung der hakimiyya ist
im wichtigsten Grundsatz des absoluten Monotheismus begründet, der wiederum nur

65 Siehe beispielsweise dazu David Cook, »Islamism and Jihadism. The Transformation of
Classical Notion of Jihad into an Ideology of Terrorism« in: Totalitarian Movements and
Political Religions 10, Nr. 2 (2009), S. 177-187; Peter Nesser, »Ideologies of Jihad in Euro-
pe« in: Terrorism and Political Violence 23, Nr. 2 (2011), S. 173-200; Gilles Kepel, Jihad. The
Trail of Political Islam, London/New York 2011.

66 Die grundsätzliche Selbstbezeichnung lautet Angehörige der Sunna und der Gemeinschaft.
Die Bezeichnung al-salafiyya al-jihadiyya wurde sukzessive durch eine zumeist mediale
Fremdbeschreibung mehr oder weniger angenommen und etabliert.

67 Aus diesem Verständnis heraus gelten Angehörige der salafiyya al-jihadiyya als Teil der Strö-
mung der Salafisten. Salafismus kann mit dem arabischen Begriff salafiyya übersetzt werden.
Das ist die Bezeichnung für al-salaf al-saleh und bedeutet die frommen/rechtschaffenen(sal-
eh) Altvorderen (al-salaf). Allgemeinhin werden die ersten drei Generationen mit Muham-
mads Wirken als die Ära der rechtschaffenen Altvorderen – des »unverfälschten« Islam – ver-
standen. Siehe Mohamed Emara, al-salafiyya. wahida? am salafiyyat? [Der Salafismus. Einer
oder viele Salafismen?], Kairo 2008, S. 5-13.

68 Wahhabismus bezieht sich auf Muhammad Ibn Abd al-Wahab (1702 – 1792). Seine Lehre
steht in der Tradition von Ibn Hambal und Ibn Taymiyya. Er bekämpfte die »Entfremdung«
der islamischen Religion in praktischer, juristischer und theologischer Hinsicht. Insbesonde-
re die damals verbreitete Volksfrömmigkeit in Form der Heiligenverehrung betrachtete er als
Abfall vom wahren Glauben und die Unterminierung des Monotheismus. Eine weitere Be-
sonderheit des Wirkens von Ibn Abd al-Wahab leitet sich aus seinem Anspruch heraus, die
Reinheit des Glaubens und die Einheit Gottes nicht nur in theoretisch-theologischer Hin-
sicht zu etablieren, sondern auch in Form der tagtäglichen Praxis zu leben. Dies bedeutete
explizit die Vereinnahmung von Herrschaftsstrukturen für die Umsetzung des »wahren«
Glaubens. Die Lehre des Wahhabismus ist heute noch wesentlich für die nationale Identität
von Saudi-Arabien. Siehe zum Wahhabismus Natan J. Delong- Bas, Wahhabi Islam: From
Revival and Reform to Global Jihad, Oxford/New York 2004; Mohammed Ayoob / Hassan
Kosebalaban (Hg.), Religion and Politics in Saudi Arabia. Wahhabism and the State, Boul-
der / London 2009.

69 In Anlehnung an Sayyid Qutbs Verständnis von Hakimiyya, steht Gott als alleinige anbe-
tungswürdige Göttlichkeit auch die souveräne Autorität über die Menschen zu. Damit be-
gründet Qutb die islamische Herrschaft – eine Scharia geprägte Herrschaft – als die Herr-

383 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 383

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


mittels des Jihads zu erreichen ist. Dabei wird insbesondere darauf abgezielt, den
Grundsatz Jihad von den folgenden Phänomenen abzugrenzen: Die Abgrenzung des
Jihads von einer ideologischen Entwicklung, die ihn in einem national-staatlichen
Kontext versteht; Die Abgrenzung des Jihads von einem politischen Verständnis im
Sinne der zeitgenössischen arabischen Staaten und ihre Armeen; Die Abgrenzung des
Jihads von den vorherrschenden islamisch-theologischen Auffassungen.70

Neben dieser negativen Identifikation ist die Eigenwahrnehmung der salafiyya al-ji-
hadiyya von drei Wesensinhalten geprägt. Nach dem prominenten jordanischen Theo-
retiker Abu Muhammad Al-Maqdisi (Issam Al-Barqawi) lassen sich diese Wesensin-
halte wie folgt zusammenfassen: Ein absoluter Monotheismus, die strikte Umsetzung
des Konzept Loyalität und Ablass und die Ausübung des Jihads zur Erreichung des
Monotheismus.71 Folgend werden diese drei Konzepte näher beleuchtet.

Im Mittelpunkt der Glaubenslehre/Doktrin (ҳaqida) der salafiyya al-jihadiyya steht
der tawhid, was in etwa Ein-Gott-Glaube bedeutet und mit Monotheismus übersetzt
werden kann. Dabei lassen sich die zwei Grundsätze des tawhid aus dem ersten Teil
des islamischen Glaubensbekenntnisses ableiten, nämlich die Bezeugung: Es gibt kei-
nen Gott außer Gott. Das bedeutet die Anbetung bzw. der Glaube an Gott und die
Ablehnung der Götzenbilder. In diesem Kontext kommt dem Begriff Götze (taghut)72

eine identitätsstiftende Position zu und ist eine zentrale Figur des Diskurses der sala-
fiyya al-jihadiyya. Taghut als Terminus wird in einer sehr weitreichenden Konzeption
begriffen – es ist eine Äquivalenzkette zur Bildung einer Abgrenzung. Diese umfasst
unter anderem den Teufel, die Willkür/Begierde, die unislamische Ordnung, Parlamen-

schaft Gottes. Siehe Sayid Qutb, maҳalem fi al-tariq [Zeichen auf dem Weg], Beirut/Kairo
1979, S. 22-23. Scharia bezeichnet die islamische Rechtsordnung und begründet damit die is-
lamische Jurisprudenz (fiqh). Die Hauptkomponenten der Scharia sind 1. Der Koran und 2.
Die Sunna/Hadith. Die Sunna ist »der vorbildliche Weg des Propheten Muhammad, dessen
Hauptaufgabe darin bestand, die göttliche Offenbarung zu verkünden« Adel Khoury: Der
Islam. Sein Glaube, seine Lebensordnung, sein Anspruch, Freiburg im Breisgau 2001, S. 42.
Dieser Weg/diese Tradition Muhammads (die Sunna) wird im Hadith (Berichte und Erzäh-
lungen von und über Muhammad) wiedergegeben.

70 Akram Hijazi, dirassat fi al-salafiyya al-jihadiyya [Forschungsarbeiten im Kontext des sala-
fiyya al-jihadiyya], Kairo 2013, S: 33.

71 Abu Muhammad Al-Maqdisi, hiwar majalt al-ҳasr maҳ ak-shaiykh abi Muhammad al-maq-
disi fi ҳam 1426 h [Ein Dialog der Zeitschrift Al-ʽAser mit dem Scheikh Abu Muhammad Al-
Maqdisi im Jahre 1426 nach der islamischen Zeitrechnung], Manbar Al-Tawhid wa Al-Jihad,
Online Version: http://www.ilmway.com/site/maqdis/MS_19753.html (aufgerufen am
17.1.2016).

72 Der Wortstamm von taghut ist tagha und bedeutet ein Maß oder eine Grenze zu überschrei-
ten. Im islamisch-theologischen bzw. im Verständnis der salafiyya al-jihadiyya bezieht sich
taghut auf die Untertanen, die die Grenze der Befolgung und Subordination unter einen an-
deren als Gott überschreiten. Ganz konkret bezieht sich das auf eine soziale Ordnung, die
nicht mit dem göttlichen Recht/Vorgaben (Islam) begründet ist – das heißt die Unterwerfung
und Befolgung einer anderen Instanz als Gott bzw. den Islam. Hareth Bin Ghazi Al-Nazari,
kalimat al-tawhid [Das Wort des Tawhids], Arabische Halbinsel 2002, S. 12, Online Version:
https://archive.org/details/Klemet-Tawhed (aufgerufen am 18.1.2016). Siehe auch dazu Der
Islamische Staat im Irak und der Levante, al-taghut [Das Götzenbild], Online Version:
https://archive.org/details/Taqoot (aufgerufen am 18.1.2016). .

384 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 384

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


te sowie die Vereinten Nationen.73 Ein weiterer wichtiger Bedeutungsinhalt des Wortes
taghut ist die Abwandlung taghiyyah, die Tyrannei bzw. der Tyrann als Bezeichnung
für Herrscher, die als nicht-islamisch betrachtet werden.

Die drei Kerngrundsätze des Ein-Gott-Glaubens, lassen sich wie folgt zusammen-
fassen: 1. Die Einheit Gottes als Herr und Schöpfer dieser Welt (tawhid al-rububiyya);
2. Die Einheit Gottes als einzige sowie alleinige Anbetungs- und Verehrungsinstanz
(tawhid al uluhiyya); 3. Die Einheit Gottes als alleiniger Besitzer bestimmter Attribute
und Eigenschaften (tawhid al-asmaҲ wa al-sifat).74 Diese drei Grundelemente der Ein-
heit Gottes dienen insbesondere der Abwehr von Ideen, Handlungen oder sonstigen
Maßnahmen, die den Polytheismus/das Beigesellen (shirk) stützen und Gottes Einheit
unterminieren.

Der weitere zentrale Grundsatz der Glaubenslehre der salafiyya al-jihadiyya ist das
islamische Konzept von Loyalität und Ablass (al-wala wa al-bara). Diese Doktrin
schreibt vor, dass Muslime sich untereinander und gegenüber Gott loyal verhalten sol-
len und im Gegenzug sich von allem entsagen, was nicht islamisch und gottgefällig ist.
Der gegenwärtige Al-Qaida-Anführer Ayman Al-Zawahiri fasst das Konzept wie folgt
zusammen: »Gott hat uns verboten, den Ungläubigen untertänig zu sein und ihnen
zum Sieg über die Gläubigen zu verhelfen […]. Der Herr hat uns befohlen, die Un-
gläubigen zu verabscheuen und nicht freundlich zu ihnen zu sein […]. Das islamische
Recht hat es untersagt, Ungläubigen wichtige Positionen zu überlassen. Das islamische
Recht hat uns verboten, Sichtweisen und Überzeugungen der Ungläubigen zu folgen
und diese zu verherrlichen. Das islamische Recht hat uns befohlen, gegen den Ungläu-
bigen den Jihad zu führen. […] Das islamische Recht wird die Entschuldigungen der
Heuchler, aus Angst den Ungläubigen untertänig zu sein, nicht akzeptieren.«75

Abschließend konstatiert Al-Zawahir zum Konzept Loyalität und Ablass, dass die
Feindschaft zu den Ungläubigen ein Grundsatz des islamischen Glaubens sei und jegli-
che Nachlässigkeit im Umgang mit den Grundsätzen des islamischen Glaubens schwä-
che und seine Feinde stärke.76

Schließlich soll der Grundsatz des Jihad im Verständnis der salafiyya al-jihadiyya
dargelegt werden. In seiner Abhandlung Das ist unser Glaubensgrundsatz erklärt Abu
Muhammad Al-Maqdisi ausführlich die Denkweise bzw. die Deutungsweise islami-
scher Grundsätze seitens der salafiyya al-jihadiyya.

Den Ausgangspunkt bilden hier Ketzerei und Exkommunikation. Maqdisi unter-
scheidet drei Formen der Ketzerei: Im Kontext von Verleugnung, im Kontext von Un-
wissenheit und im Kontext von Widerstrebung. Ferner hebt Maqdisi eine Erschei-
nungsform hervor, die eine besonders eklatante und offensichtliche Art von Ketzerei
darstellt, nämlich die Anbetung der Sonne und Götzen, Blasphemie und Verachtung

73 Al-Nazari, kalimat al-tawhid, aaO. (FN 72), S. 12-13.
74 Al-Nazari, kalimat al-tawhid, aaO. (FN 72), S. 15-16.
75 Ayman Al-Zawahiri, al-wala wa al-bara. ҳaqida manqula wa waqeҳ mafqud [Loyalität und

Ablass. Der übertragene Glaubenssatz und die verlorene Relaität], 2002, Online-Version:
https://archive.org/details/alwlawlbra (aufgerufen am 18.1.2016).

76 Al-Zawahiri, al-wala wa al-bara, aaO. (FN 75).

385 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 385

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


des Islam. In diesem Kontext wird weiterhin jeder, der sich nicht zum Islam bekennt
bzw. dagegen opponiert und ketzerische Überzeugungen wie z.B. Demokratie vertritt,
und demoralisierenden Glaubensgrundsätzen anhängt, als Ungläubiger betrachtet bzw.
exkommuniziert. Neben diesen Grundsätzen hinsichtlich des Umgangs mit Ketzerei
und Exkommunikation hebt Maqdisi hervor, dass vor allem der Akt der Exkommuni-
kation sowie die Bezichtigung der Ketzerei, die folgenreich sein können und die Tö-
tung des Ungläubigen legitimieren, behutsam und verantwortungsvoll vorgenommen
werde.77

Ausgehend von diesem Referenzrahmen zu Deutung und Beurteilung von Politik
und Gesellschaft verstehen Anhänger der salafiyya al-jihadiyya das Jihad-Konzept.
Laut Maqdisi ist der Jihad – der Kampf – Pflicht eines jeden Muslims, um im Kampf
gegen Gottesketzer und gegen Verteidiger von Tyrannen vorzugehen, wenn die Herr-
schenden ihre Herrschaft ketzerisch ausüben und als Tyrannen über Muslime walten.
Diese ketzerische Herrschaft ist dann als solche identifiziert, wenn die Scharia ausge-
tauscht wird, neben der geltenden Gottesordnung eine andere etabliert wird, eine Do-
minanz der westlichen oder der östlichen Tyrannei vorherrscht, Muslime sich den
Feinden Gottes unterwerfen und wenn Feindschaft zum Islam und seiner Ordnung ge-
hegt wird. Vor diesem Hintergrund wird jegliche Anstrengung der Muslime – jeder
nach seiner Möglichkeit – angesprochen, um diese Missstände zu beseitigen. Der Jihad
ist hierbei als eine Pflicht zu sehen, um letztendlich die göttliche Ordnung – den Islam
– zu etablieren.78 Diesem Verständnis von Jihad wohnt ein revolutionärer Kern inne,
als Grundlage für den Umsturz einer »schlechten« Ordnung.

Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt

Das Hauptaugenmerk der folgenden Ausführungen liegt auf dem Jihad-Diskurs in der
arabischen Welt seit dem Jahr 2011. Dieser Diskursstrang ist sehr vielschichtig und
umfangreich, daher werden aus Gründen der Übersichtlichkeit und Nachvollziehbar-
keit Narrationen von bestimmten Ereignissen vorgestellt, die als Diskursfragmente den
Jihad-Diskurs wiedergeben sollen. Dazu wird insbesondere auf zwei übergeordnete
Themen fokussiert, nämlich die Frage des Jihad-Aufrufs im Kontext des syrischen
Konflikts und die Auseinandersetzung innerhalb der salafiyya al-jihadiyya zwischen
Al-Qaida und der Nusra-Front einerseits und ISIS andererseits. Als Abrundung wird
abschließend eine kurze Darstellung der Debatte im Mainstream der arabischen Welt
zu ISIS vorgenommen.

Der syrische Jihad wurde spätestens mit der öffentlichen Unterstützung von Al-
Qaida Anführer Al-Zawahiri für »die Löwen und Mujaheddin der Levante« in der öf-
fentlichen Wahrnehmung präsent. Diese erste legitimierende Verlautbarung für den Ji-

77 Abu Muhammad Al-Maqdisi, hazihi ҳaqidatuna [Das ist unser Glaubensgrundsatz], 1997,
S. 25-26, Online-Version: http://www.ilmway.com/site/maqdis/MS_35422.html (aufgerufen
am 18.1.2016).

78 Al-Maqdisi, hazihi ʽaqidatuna, aaO. (FN 77), S. 34–35.

386 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 386

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


had gegen »Mörder und Schlächter des säkularen und sektiererischen Regimes« seitens
einer prominenten Führungsfigur der globalen salafiyya al-jihadiyya erfolgte im Fe-
bruar 2012.79 Im gleichen Jahr bekräftigte der Scheich und einer der Führungsfiguren
der salafiyya al-jihadiyya in Jordanien Abi Muhammad Al-Tahawi die Notwendigkeit
des Jihads in Syrien und warb für die Unterstützung der neu entstandenen Nusra-
Front.80 Spätestens im Jahr 2013 unterstützten Abu Muhammad Al-Maqdisi sowie
Abu Qetada – zwei der wichtigsten Führungspersönlichkeiten der salafiyya al-jihadiy-
ya – den Jihad gegen »das alawitische [ketzerische] Regime« von Baschar AL-Assad.81

Neben diesen Jihad-Aufrufen bzw. Rechtsgutachten (fatwa/fatawa) seitens der
Theoretiker der salafiyya al-jihadiyya sind Rechtsgutachten von populären Gelehrten
des konservativ-traditionalistischen Mainstream – hauptsächlich in den arabischen
Golf-Monarchien und Ägypten – die explizit zum gewaltsamen Jihad aufrufen, relativ
spät vorgebracht worden. Ein erster bedeutsamer Anstoß zur Exkommunikation der
syrischen Regierung erfolgte bereits im August 2011, als sieben82 kuweitische Gelehrte
– unterstützt vom ägyptischen Gelehrten Yusuf Al-Qaradawi – ein Rechtsgutachten zu
den Verhältnissen in Syrien erließen. Darin erklären sie »die Notwendigkeit, der syri-
schen Bevölkerung mit Worten und Taten zum Sieg zu verhelfen, weil damit den Gläu-
bigen gedient und der Religion entsprochen« werde.83 Der Akt der Exkommunikation
dient im Prinzip als erster Schritt, um den Jihad gegen die Exkommunizierten zu legiti-
mieren. Insbesondere wenn der Exkommunikation ein großer Unglaube/Ketzerei zu-
grunde gelegt wird, kann dieser Umstand je nach islamisch-juristischem Verständnis
bis hin zu einem Todesurteil führen.

Das erste signifikante Rechtsgutachten, das von populären arabischen Gelehrten zur
Legitimierung von Jihad in Syrien ausgestellt wurde, erfolgte im Juni 2013. Namhafte
Gelehrte wie Yusuf Al-Qaradawi, der Ägypter Muhammad Hassaan oder der saudi-
sche (Fernseh-)Prediger Mohammed Al-Arifi waren federführend in der Verlautba-
rung des Rechtsgutachtens. Die zentrale Aussage des Gutachtens bekräftigt »die Not-
wendigkeit des Jihads als Hilfeleistung für den Sieg Syriens, mittels des Gebetes, des

79 Ayman Al-Zawahiri, zitiert nach Asharq Al-Awsat, »al-zawahiri yadҳu ila al-jihad fi surya
[Al-Zawahiri ruft zum Jihad auf in Syrien]«, in: Asharq Al-Awsat, Nr. 12130, 13.2.2012, On-
line-Version: http://archive.aawsat.com/details.asp?section=4&article=663387&issueno=121
30 (aufgerufen am 20.1.2016).

80 Abi Muhammad AL-Tahawi, al-nussra bi-al-intissar li-jabhati al-nussra [Das Verhelfen zum
Sieg für die Nusra-Front], 2012, Online-Version: https://ia800300.us.archive.org/16/items/
mars2012/altahawi.pdf (aufgerufen am 20.1.2016).

81 Mouna Elmi, »al-salafiyya al-jihadiyya al-urduniyya …qiyyadiyun muathirun fi ferҳ al-qa-
idyh al-suri [Die jordanische salafiyya al-jihadiyya….der Einfluss der Führungsfiguren auf
den syrischen Zweig der Al-Qaida]«, in: Asharq Al-Awsat, Nr. 13166, 15.12.2014, Online-
Version: http://archive.aawsat.com/details.asp?section=20&article=798214&issueno=13166
(aufgerufen am 24.1.2016).

82 Zu den sieben kuweitischen Gelehrten gehört der Generalssekretär der Sharia Scholars Lea-
gue of the Golf Cooperation Councel Shafi Al-Ajami und Ajil Al-Nashmi.

83 Basem Abdulrahman, »fatwa ҳulama al-kuwait: al-nizam al-suri kafir – qaulan wa fiҳlan
[Fatwa/Rechtsgutachten der kuweitischen Gelehrten: Das syrische Regime ist ketzerisch –
mit Worten und Taten]«, in: Al-Rai, Nr. 11730, 13.8.2011, S. 3.

387 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 387

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


Geldes und der Waffen«, weil die Vorgehensweise von Baschar Al-Assad und seinen
Alleierten in der Levante eine Kriegserklärung an die Muslime sei.84

Eine bemerkenswerte Haltung zum Jihad in Syrien ist beim Großmufti von Saudi-
Arabien zu beobachten. Seine lavierenden Verlautbarungen und zurückhaltenden
Rechtsgutachten verdeutlichen seine politische Position in Saudi-Arabien. Während er
bereits im März 2012 erklärt, dass finanzielle Hilfeleistungen zur Unterstützung der
Freien Syrischen Armee als Jihad-Handlung für die Sache Gottes gelten und islam-
rechtlich gefordert seien,85 ermahnt er im Juni 2013 saudische Gelehrte, jungen Men-
schen nicht den Jihad in Syrien zu erlauben.86

Die Legitimität des Jihad in Syrien wird damit begründet, dass das »sektirische syri-
sche Regime« Krieg gegen die Muslime führe. Vor dem Hintergrund der medialen Be-
richterstattung zum Syrien-Konflikt,87 die dieses Narrativ bestärkt, hat die Argumen-
tationskette, die diese Darstellung als Realität vorgibt, weitreichende Wirkung.

Die diskursive Gegenposition, die den Jihad in Syrien delegitimiert, ist im Hinblick
auf Stellung und Wahrnehmung in der arabischen Welt schwach ausgeprägt. Gelehrte,
die den syrischen Jihad zurückweisen, haben insbesondere in der panarabischen me-
dialen Darstellung wenig Raum. Dennoch sind Narrative eines Gegendiskurses deut-
lich zu vernehmen. Der renommierte AL-Azhar gelehrte Ahmad Karimeh z.B. bezieht
im Kontext des syrischen Jihad-Diskurses eine grundsätzlich kritische Position all dem
gegenüber, was salafistische Gelehrte an Rechtsgutachten ausstellen. Er sieht sich in
einer Auseinandersetzung mit diesen salafistischen Gelehrten, die zumeist aus dem ara-
bischen Golf stammen und ihre »wahhabistische« Lehre ausbreiten. Denn es gehe ih-
nen um »die Schwächung der Azhar-Universität, da sie eine moderate Haltung« habe.
Mit Blick auf den Jiahd in Syrien konstatiert Karimeh: »Es gibt keinen Jihad in Syrien,
das ist eine Lüge – es gibt keinen theologisch-rechtlichen Hinweis, auf den sie ihre

84 Walid Abd Al-Rahman, »al-musharikun fi mutamar nassret suriya: hizbullah munazamah
irhabiyya [Die Beteiligten in der Konferenz Syrien zum Sieg verhelfen: Hizbullah ist eine
Terror-Organisation]«, in: Asharq Al-Awsat, Nr. 12617, 14.6.2013, Online-Version: http://ar
chive.aawsat.com/details.asp?section=4&issueno=12617&article=732427 (aufgerufen am
18.1.2016); Al-Tayeb Al-Sadeq, »mutamar ҳulama al-umma yadҳu li-al-jihad linassrati al-
shaҳb al-suri [Die Konferenz der Muslimischen Gelehrten der Umma ruft zum Jihad auf, um
das syrische Volk zum Sieg zu verhelfen]«, in: Al-Ahram, 13.6.2013, Online-Version: http://a
rabi.ahram.org.eg/NewsQ/29097.aspx (aufgerufen am 20.1.2016).

85 Abdulaziz Al Al-Scheich, »daҳm al-jayish al-suri al-hur yuҳad min al-jihad fi sabil allh [Die
Unterstützung der Freien Syrienschen Armee zält als Jihad für die Sache Gottes]«, in: Rissa-
lat Al-Islam/The Message of Islam, 12.3.2012, http://fiqh.islammessage.com/NewsDe-
tails.aspx?id=4425 (Online-Platform): http://fiqh.islammessage.com/NewsDetails.aspx?id=4
425 (aufgerufen am 20.1.2016).

86 Al-Ahram, »mufti al-suҳudiyya yuhazer nim al-dҳwa li-al-jihad fi surya [Der saudische Muf-
ti ermahnt vor Aufforderung zum Jihad in Syrien]«, in: Al-Ahram, 1.6.2013, Online-Version:
http://arabi.ahram.org.eg/NewsQ/19389.aspx (aufgerufen am 20.1.2016.

87 Siehe beispielsweise den katarischen Nachrichtensender Al-Jazeera. Dessen Berichterstat-
tung vermittelt das Bild eines Krieges, der seitens Ungläubiger (der alawitische Präsident Al-
Assad) gegen Muslime geführt werde, http://www.aljazeera.net/topics/%D8%A7%D9%84
%D8%AD%D8%B1%D8%A8-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9
%8A%D8%A7 (aufgerufen am 18.1.2016).

388 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 388

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


rechtliche Meinung gründen. Jihad ist der Kampf der Muslime gegen Ungläubige, um
das Wort Gottes zu etablieren; wenn dieser Umstand vorliegt, dann handelt es sich um
Jihad, alles andere ist unrechtmäßig«.88

In ähnlicher Weise argumentiert der palästinensische Prediger und Azhar-Absolvent
Imad Hamtou. Er weist den syrischen Jihad entschieden zurück. Als Reaktion zum
Rechtsgutachten von Qaradawi bezüglich des Jihads in Syrien hebt Hamtou hervor,
dass »der zentrale Feind der Gemeinschaft [der Muslime] Israel ist […] wir dürfen uns
nicht vom wahren Feind abwenden und uns einem fiktiven Feind zuwenden, und das
entgegen den Rechtsgrundlagen. […] Unglücklicherweise hat der wahre Feind es ge-
schafft, aus unseren arabischen und muslimischen Brüdern fiktive Feinde zu konstruie-
ren […]«.89 Die gleiche Haltung offenbart der Gelehrte der Jerusalemer Al-Aqsa-Mo-
schee Salahuddin Ibn Ibrahim. Er konstatiert, dass der Ursprung des Jihad-Gutachtens
die Vereinigten Staaten und andere Feinde der Gemeinschaft der Muslime sei. Er fügt
hinzu: »Ich geniere mich nicht zu sagen, dass dieses Gutachten eine Lüge ist und derje-
nige, der sie erlassen hat der Teufel ist«.90

Diese delegitimierenden Positionen verdeutlichen im Prinzip zwei wesentliche Ar-
gumentationsgrundlagen. Das delegitimierende Element der Aussagen ist zum einen
der Rekurs auf die USA, Israel und ihren arabischen Vasallen als treibende Kraft hinter
einen »konstruierten Jihad«, um die arabisch-islamische Gemeinschaft von den »wah-
ren« Konfliktursachen abzulenken. Zum anderen wird im Salafismus/Wahhabismus
eine »extremistische« Lehre identifiziert, die vom »wahren« Islam abweiche und die
Gemeinschaft in die Irre führe.

Die diskursive Auseinandersetzung der salafiyya al-jihadiyya

Der zweite Strang des Jihad-Diskurses, der hier behandelt wird, umfasst zwei Diskurs-
ebenen. Zum einen wird auf die diskursive Auseinandersetzung innerhalb der Strö-
mung der salafiyya al-jihadiyya fokussiert, und zum anderen wird der Diskurs über
die salafiyya al-jihadiyya beleuchtet. Die thematischen Schwerpunkte, die in den Dar-
stellungen und Narrativen vorgebracht werden, beziehen sich auf die Frage von Jihad
und Exkommunikation sowie die Frage der Rechtmäßigkeit der Ausrufung des Kali-
fats bzw. des Islamischen Staates.

88 Ahamd Karimeh im Interview mit dem libanesischen Fernsehsender Al-Manar, »al-shaykh
ahmad karimeh li-mawqeҳ al-manar: al-jihad fi surya kizbah wa al-salafiyyun azlaam al-
sultah [Der Scheich Ahmad Karimeh zum Sender Al-Manar: Der Jihad in Syrien ist eine Lü-
ge und die Salafisten sind Figuren der Herrschaft]«, in: Al-Manar, 24.7.2013, Online-Version:
http://www.manartv.com.lb/adetails.php?eid=545785 (aufgerufen am 20.1.2016).

89 Amer Abu Schayyab, »ҳala al-qaradawi an yafti bi-al-jihad fi al-quds wa layssa fi surya [Qa-
radawi soll den Jihad in Palästina legitimieren und nicht in Syrien]«, in: Echorouk, 23.6.2013,
Online-Version: http://www.echoroukonline.com/ara/articles/168999.html (aufgerufen am
20.1.2016).

90 Al-Dostor, »daҳiya islami: fatawa al-jihad fi surya shaytaniyya [Ein islamsicher Prediger: Die
Rechtsgutachten zu Syrien sind teuflisch]«, in: Al-Dostor, 17.2.2014, Online-Version: http://
www.dostor.org/218639 (aufgerufen am 20.1.2016).

389 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 389

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


Der Beginn des Schisma innerhalb der salafiyya al-jihadiyya wurde im Jahre 2013
offen vorgetragen, als der Konflikt zwischen der Nusra-Front und ISIS eskalierte und
zur Lagerbildung führte. Mit dem Zusammenschluss der Nusra-Front und dem Isla-
mischen Staat im Irak proklamierte Abu Bakr Al-Baghdadi, der Anführer von ISIS, im
April 2013 den Islamischen Staat im Irak und der Levante/Syrien und machte damit
seinen Anspruch auf die Führerschaft deutlich. Dementgegen weigerte sich Abu Mu-
hammad Al-Joulani, als Anführer der Nusra-Front, der Unterwerfung und diesem Zu-
sammenschluss. Dieser eskalierende Streit veranlasste Al-Zawahiri von Al-Qaida, als
Mutterorganisation beider Gruppen, die Schlichtung vorzunehmen. Er empfahl, den
Zusammenschluss vorerst zu suspendieren, was von Al-Baghdadi abgelehnt wurde.91

Dieser Konflikt bildet im Kern die Fortsetzung der Unstimmigkeiten und Friktionen,
die bereits zwischen Abu Musab Al-Zarqawi, der Begründer des Islamischen Staates
im Irak einerseits, und Muhammad Al-Maqdisi und Ayman Al-Zawahiri bzw. Osama
Bin Laden andererseits. Die inhaltlichen Differenzen bezogen sich auf die Frage der
Priorisierung des Kampfes. Bin Laden und Zawahiri konzentrierten sich auf den »fer-
nen Feind« (Die USA und den Westen) und sahen darin die oberste Priorität. Zarqawi
indes wandte sich gegen den »nahen Feind« (die arabischen Regime, insbesondere im
Irak nach 2003). Ein weiterer Streitpunkt ist die Festlegung strategischer Angriffsziele.
Al-Maqdisi, der Mentor von Zarqawi, untersagte die Angriffe seitens Zarqawi auf
schiitische Heiligtümer und die Aufzeichnung und Veröffentlichung von Exekutionen.
In diesem kurz erläuterten erweiterten Zusammenhang steht Al-Baghdadi in der Tradi-
tion von Zarqawi und ist seit 2013 im offenen Konflikt mit der Al-Qaida und ihren
Unterorganisationen, wie die Nusra-Front.92

Der Diskurs innerhalb der Strömung der salafiyya al-jihadiyya dreht sich seitdem
um die Delegitmimierung und Diskreditierung des jeweils anderen.

Unter der Überschrift Das Strecken der Hände zur Loyalitätsbekundung an Al-
Baghdadi schreibt der Theoretiker der salafiyya al-jihadiyya Abu Humam Bakr Bin
Abd Al-Aziz Al-Athari eine bedeutende Abhandlung, in der die Muslime – insbeson-
dere der Levante – dazu aufgerufen werden, Al-Baghdadi die Gefolgschaft zu leisten.
Al-Athari liefert eine Darstellung über das Leben und das Wirken von Al-Baghdadi,
die als argumentative Grundlage für seine Führerschaft dient. Er geht explizit auf Vor-
würfe ein, die seine Führungsrolle in Frage stellen und versucht diese zu entkräften.
Darin zeichnet Al-Athari eine Traditionslinie auf, in der Al-Baghdadi als rechtmäßiger

91 Radwan Mortada, »al-joulani vs. al-baghdadi: harb umara al-qaida [Al-Joulani vs. Al-Bagh-
dadi: Krieg der Qaida Fürsten]«, in: Al-Akhbar, Nr. 2074, 7.8.2013, Online-Version: http://w
ww.al-akhbar.com/node/188510 (aufgerufen am 22.1.2016).

92 Tamer Al-Samadi, »atbaҳ abu masҳab yubayiҳun al-dawla wa yatamaraduna ҳala abu qitada
wa yuhajimuna al-maqdisi [Die Anhänger von Abu Musab erklären ihre Loyalität gegen-
über des Islamischen Staates, meutern gegen Abu Qetada und greifen Al-Maqdisi an]«, in:
Al-Hayat, 14.11.2013, Online-Version: http://www.alhayat.com/Details/572023 (aufgerufen
am 22.1.2016); Rai Al-Youm, »abu muhammad al-maqdisi: al-zarqawi min aqrab al-talamiz
ila nafsi [Abu Muhammad Al-Maqdisi: Zarqawi war mein engster Schüler]«, in: Rai-Al-Yo-
um, 30.5.2015, Online-Version: http://www.raialyoum.com/?p=264743 (aufgerufen am
22.1.2016).

390 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 390

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


Nachfolger von Al-Zarqawi aufgezeigt wird. Er konstatiert: »Und was wisst Ihr wer
Abu Bakr [Al-Baghdadi] ist? Wenn Ihr Euch fragt wer er ist; denn er ist ein Nachfahre
von Hussein und von Quraysch, er ist der Nachfahre [Mohammeds], ein Gelehrter, ein
Macher, ein Gläubiger und Mujahed«.93

Entgegen der Darstellung von Al-Baghdadi als Anführer der Muslime und der Mu-
jaheddin, die seitens der Apologeten von ISIS argumentiert wird, bekräftigen dessen
Opponenten das Bild von ISIS als Khawarij.94 So attackiert der rechts-theologische
Gutachter der Nusra-Front, Abu Maria Al-Qahtani, unter der Überschrift Du, Zaude-
rer ISIS direkt und bezichtigt sie des Verrats an Muslime und den Jihad. Dazu hebt er
hervor, dass »seit einigen Monaten Menschen der Levante ein neues hässliches Gesicht
zu sehen bekommen […], welches das Gesicht von ISIS ist, die zeitgenössischen kha-
warij, die sich unter dem Deckmantel des Jihad und der Al-Qaida versteckt haben [und
nun] Muslime exkommunizieren und ihr Blut vergießen […]«.95

In ähnlicher Weise schreibt der saudische Scheich und Syrien-Kämpfer Abdullah Al-
Muhayisni in seiner Abhandlung Die Unberechenbarkeiten der Exkommunikation
über die Problematik einer unsachlichen, übereiferten sowie falschen Exkommunikati-
on (al-ghalu fi al-takfir), die er implizit der ISIS vorwirft. Er unterstellt ihnen, eine
vulgäre Sprache zu pflegen und einen unüberlegten sowie gesteigerten Drang Leid zu
verbreiten, indem sie unbegründet Muslime für Ungläubige erklären und ihr Blut ver-
gießen.96 In gleicher Weise heißt es bei Abi Munther Al-Shanqiti: »Und so hat der Teu-
fel [ISIS] irregeführt und sie umgedreht, von einer jihadistischen Organisation hin zu
einer Organisation, die den Jihad bekämpft«.97 Diese Darstellungen sind beispielhaft
dafür, wie die Opponenten von ISIS, die sich als die »wahren« Protagonisten der sala-
fiyya al-jihadiyya betrachten, ISIS als khawarij (die gegen den »wahren« Islam rebellie-
ren) und ghulat (übersteigerte und falsche Ausübung islamischer Grundsätze) delegiti-
mieren.

93 Abu Humam Bakr Bin Abd Al-Aziz Al-Athari, maddu al-ayadi li-bayʽat al-baghdadi [Das
Strecken der Hände zur Loyalitätsbekundung an Al-Baghdadi], 21.7.2013, Online-Version:
https://ia601901.us.archive.org/31/items/OZOOO67/al-Baghdadi.pdf (aufgerufen am
24.1.2016). .

94 In der Frühphase des Islam, unmittelbar nach dem Ableben von Muhammed und Ausbruch
der Konflikte um die Nachfolge, entstand die extreme Gruppierung der Khawarij (Charid-
schiten oder Kharijites), die nur Muhammed als unfehlbar ansahen und sich für eine strickt
literalistische Auslegung des Koran aussprachen bzw. andere Methoden kategorisch ablehn-
ten. Eine besonderes radikale Ausprägung der Khawarij, wandte sich gewaltsam gegen Ali,
Othman und Muaawia und bekämpfte damit deren Anspruch auf die Führerschaft der isla-
mischen Gemeinschaft. Al-Barghouti, The Umma and the Dawla. The Nation State and the
Arab Middle East, London 2008, S. 14–18.

95 Abu Maria Al-Qahtani, aiyuha al-mutaraded [Du, Zaudarer], 2014, Online-Version: http://
www.ilmway.com/site/maqdis/index.html (aufgerufen am 24.1.2016).

96 Abdullah Al-Muhaysini, mazaleq al-takfir [Die Unberechenbarkeiten der Exkommunikati-
on], 2015, Online-Version: https://archive.org/details/MzalqAltakfeer (aufgerufen am
22.1.2016).

97 Abi Munther Al-Shanqiti, yariduna daҳshanat al-jihad [Sie wollen den Jihad »Isisifizieren«],
2015, Online-Version: https://justpaste.it/pk3s (aufgerufen am 22.1.2016).

391 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 391

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


Der Gegendiskurs von ISIS wird im Prinzip auf der gleichen Argumentationsgrund-
lage vorgebracht, jedoch mit einer umgekehrten Schuldzuweisung. In einem Audiost-
ream erklärt beispielsweise Abi Muhammad Al-Adnani, der offizielle Sprecher von
ISIS, seine Position in der Auseinandersetzung mit Al-Qaida und der Nusra-Front. Er
wendet sich an Al-Zawahiri um klarzustellen, dass die Beziehung zwischen ISIS und
Al-Qaida die Beziehung zwischen einem Meister (Al-Qaida) und seinem Schüler
(ISIS) sei. Und jegliche Zusammenarbeit im Bereich des Jihad in der arabischen-islami-
schen Welt erfolgte zur Vereinheitlichung des Kampfes und Schließung der Reihen.
Dennoch habe Al-Zawahiri den ISIS weder moralisch gestützt noch materiell geholfen.
Vielmehr habe Zawahiri Zwitracht gesät und einen Krieg der Jihadisten/Mujaheddin
untereinander verursacht.98

Diese Beispiele zeigen zwei Argumentationslinien auf, die sich komplettieren und
ihren jeweiligen Antagonisten delegitimieren. Indem man ihnen die Überschreitung
rechtlich-theologischer Grundsätze anlastet und die Verfälschung bzw. die Gefährdung
des Jihad bezichtigt, wird ihnen jegliche rechtliche Grundlage entzogen.

Den weiteren zentralen thematischen Argumentationsstrang der diskursiven Aus-
einandersetzung bildet die Diskussion um die Wiedererweckung des Kalifats. In einer
Verlautbarung von Al-Adnani ruft er die Muslime dazu auf, sich in die verschiedenen
Teile (Irak, Levante, Jemen, Westafrika, etc.) des Islamischen Staates zu begeben und
den Jihad zu betreiben. Er hebt hervor, dass im Islamischen Staat Gottes Recht imple-
mentiert wurde und die »wahre« Religion gelebt werde.99 An die Adresse von Zweif-
lern und Kritikern des Islamischen Staates richtet der renommierte Gelehrte und
Kämpfer der salafiyya al-jihadiyya Abu Abdullah Hamad Al-Hamidi die kurze Schrift
Antworten auf die Fragen zum Staat der Muslime. Darin stellt Al-Hamidi fest, dass
das Kalifat von Baghdadi – aus dem Familienstamm Muhammeds – rechtens sei und
»die Herrschaft Gottes etabliert und damit den Polytheismus und die Unrechtmäßig-
keit weggedrängt. […]«.100

Entgegen dieser glorifizierenden Darstellung des Islamischen Staates bzw. des Kali-
fats erheben dessen Gegner schwerwiegende Vorwürfe im Hinblick auf die Rechtmä-
ßigkeit der Ausrufung des Kalifats. Dabei werden insbesondere zwei Aspekte argu-
mentativ ins diskursive Feld geführt; zum einen Missbilligung der Verfahrensweise, die
zur Proklamation geführt hat und zum anderen Kritik an der Beurteilung der Voraus-
setzungen für die Ausrufung des Kalifats.

So schreibt der Gelehrte Muhammad Bin Saleh Al-Muhajir mit Blick auf die Recht-
mäßigkeit des Kalifats, dass »bei den Leuten der Tradition und der Gemeinschaft [den

98 Abi Muhammad Al-Adnani, ҳuzran amir al-qaida [Verzeihung Al-Qaida- Anführer], 2014,
Online-Version: https://archive.org/details/Colonel_General_El_Shazly (aufgerufen am
23.1.2016).

99 Abi Muhammad Al-Adnani, fa-yaqtulun wa yuqtalun [Denn sie töten und werden getö-
tet], 2015, Online-Version: https://archive.org/details/fygtlon (aufgerufen am 22.1.2016).

100 Abu Abdullah Hamad Al-Hamidi, ijabat al-sailin ҳan dawlat al-muslimin [Antworten auf
die Fragen zum Staat der Muslime], April 2015, Online-Version: https://archive.org/details
/ijabat_daula (aufgerufen am 24.1.2016).

392 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 392

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


Sunniten] bekannt ist, dass die Führerschaft [der islamischen Gemeinschaft] in zwei
Fällen vollzogen werden kann […], entweder durch Auswahl oder durch Sukzession
[…], wir sollten jetzt fragen, auf welcher Weise wurde dieses Kalifat vorgenom-
men?«.101 Nach einer ausführlichen inhaltlichen Auseinandersetzung mit dieser Frage
kommt Al-Muhajir zu dem Schluss, dass im Kontext der Proklamation des Kalifats,
Al-Baghdadi und seine Gefolgschaft – entgegen des theologisch-rechtlichen Gebotes –
keine Gelehrte und religiöse Autoritäten zu Rate gezogen haben; damit genüge das
Verfahren der Ausrufung nicht den Anforderungen. Ferner habe der Islamische Staat
außerhalb des eigenen Einflussbereiches weder die Möglichkeiten noch die Macht,
Muslime zu beschützen. Dies sei jedoch nicht ausreichend, um ein Kalifat zu begrün-
den. In diesem Sinne konstatiert Al-Muhajir eine illegitime Verfasstheit des Kalifats.102

Neben diesen rechtlich-theologischen Abhandlungen, die die Frage nach der Legiti-
mität der Ausrufung des Kalifats debattieren, wurden weiterhin zahlreiche theologi-
sche Rechtsgutachten erlassen, die das Kalifat von Al-Baghdadi als unrechtmäßig zu-
rückweisen. Der prominente saudische Theoretiker der salafiyya al-jihadiyya Sulaiman
Al-Ulwan beispielsweise hat im Kontext der Proklamation des Kalifats ein Rechtsgut-
achten ausgestellt, das die Unrechtmäßigkeit des Kalifats bekundet. 103

Ergänzend sei noch auf den offenen Brief des Theoretikers der salafiyya al-jihadiyya
Abu Qitada an Al-Baghdadi zum Anlass des einjährigen Bestehens des Kalifats verwie-
sen. Darin diskreditiert Abu Qitada den IS als eine »Bande«, die zuallererst Mujahed-
din töte und zu zerstören beabsichtige. Ferner wirft er Baghdadi vor, großes Unrecht
getan zu haben, wofür sich Baghdadi beim Jüngsten Gericht verantworten müsse.104

Die Mainstream-Debatte zu ISIS

Abschließend werden Positionen vorgebracht, die den Jihad diskutieren und die sala-
fiyya al-jihadiyya kritisch bzw. ablehnend betrachten. Die Apologeten dieses Diskurs-
stranges sind sehr heterogen und haben bisweilen antagonistische Affiliationen und
unterschiedliche Denkperspektiven. Wie komplex und vielschichtig dieser Diskurs auf-
gebaut ist verdeutlicht die Debatte um das Rechtsgutachten der Azhar-Moschee, das
die Exkommunikation von ISIS-Anhängern als nicht machbar erachtet. Die darauffol-

101 Muhammad Bin Saleh Al-Muhajir, al-khulasah fi munaqashat iҳlan al-khilafah [Das Er-
gebnis der Diskussion um die Ausrufung des Kalifats], 2014, Online-Version: http://throha
lsnam.com/articles/235 (aufgerufen am 25.1.2016).

102 Al-Muhajir, al-khulasah, aaO. (FN. 101).
103 Sulaiman Al-Ulwan, al-baghdadi layysah khalifat al-muslimin [Al-Baghdadi ist nicht der

Kalif der Muslime], in: qalu ҳan dawlat al-baghdadi [Sie haben über den Staat von Baghda-
di gesagt…], Sammelband von Abhandlungen und Rechtsgutachten gegen den Islamischen
Staat, 2015, S. 36, Online-Version: https://ia801305.us.archive.org/11/items/bagdady-book/
bagdady-book.pdf (aufgerufen am 25.1.2016).

104 Abu Qetada, rissala maftuha li-abi-bakr al-baghdadi baҳda ҳamen min iҳlaan al-khilafah
[Offener Brief an Abu Bakr Al-Baghdadi, ein Jahr nach Ausrufung des Kalifats], 2015, On-
line-Version: https://www.facebook.com/omarmabuomar/posts/1220945384598390
(aufgerufen am 25.1.2016).

393 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 393

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


gende Diskussion innerhalb der Azhar-Institution bzw. der ägyptischen Öffentlichkeit
hat unterschiedliche Dimensionen angenommen. Der oberste Azhar-Gelehrte Ahmad
Al-Tayeb hebt in einer öffentlichen Erklärung zum Rechtsgutachten hervor, dass die
Azhar-Moschee die Exkommunikation von IS ablehne, weil diese dem Islam angehöre;
denn die IS-Angehörigen hätten »die zwei Bezeugungen abgelegt« und würden das
richtige Gebet befolgen.105 Sie seien zwar die zeitgenössischen khawarij, man könne
sie jedoch nicht exkommunizieren. In unterstützender Weise argumentiert Amina
Nusseir von der Azhar-Universität. Sie ergänzt, dass trotz der Verbrechen von ISIS an
Unschuldige, ihre Exkommunikation ein sehr schwerwiegender Akt sei. Die Azhar-
Moschee würde sich damit genau wie ISIS verhalten. 106

Dementgegen hält der Azhar-Dozent Saad Al-Din Al-Hilali, dass nur ein Nicht-
Sünder ein Muslim sei und nicht derjenige, der nur die zwei Bezeugungen ablege. Und
der Azhar-Gelehrte Ahmad Karimeh kritisiert das Rechtsgutachten, in dem er hervor-
hebt, dass das Rechtsurteil über Gewaltgruppen, die ihre Widersacher geistig und phy-
sisch bekämpfen, sehr wohl in letzter Instanz zur Exkommunikation führen könne.107

Eine andere Perspektive dieser Diskussion vertritt die ägyptische Muslim-Bruder-
schaft. Sie wirft der Azhar-Moschee Doppelmoral vor, denn während die Azhar-Mo-
schee ihre Rechtsgutachten nur zur Restriktion und zum Ausschluss der Muslim-Bru-
derschaft erlasse, würde die vermeintliche Ausgewogenheit der Azhar-Moschee ande-
ren zugutekommen.108

Jenseits dieser eher innerägyptischen Debatte stehen Al-Qaida und ISIS als Haupt-
akteure des Jihad im Zentrum der diversen Diskussionen zur salafiyya al-jihadiyya. So
bezeichnet der prominente tunesische Anführer der Muslim-Bruderschaft Rached Al-
Ghannouchi die salafiyya al-jihadiyya als eine törichte Strömung, die nihilistisch sei,
dem Islam schade und das politische Leben grundsätzlich irritiere.109

Im Kontext des saudischen Diskurses werden insbesondere Al-Qaida und ISIS als
Bedrohung wahrgenommen. So hebt der oberste Mufti Saudi-Arabiens Scheich Abde-
laziz Al Al-Sheikh hervor, dass »was die Gruppierungen Al-Qaida und ISIS sowie ihre
Ableger machen, nichts Islamisches an sich haben, vielmehr sind sie Feinde des Islam
und die Muslime selbst sind die ersten ihrer Opfer«, sie seien die khawarij unserer Ta-

105 Ahmad Al-Buhayri, »shaiykh al-azhar: daҳesh min ahl al-qiblah wa layumken takfirahum
[Scheich Al-Azhar: ISIS ist muslimisch und ihre Exkommunikation nicht möglich]«, in: Al-
Masry Al-Youm, 1.1.2015, Online-Version: http://www.almasryalyoum.com/news/details/
617771 (aufgerufen am 25.1.2016).

106 Ahmad Barakat, »al-azhar yarfud takfir daҳish fa-yujadid al-jadal haul al-khawarij« [Al-
Azhar lehnt es ab ISIS zu exkommunizieren und bewirkt damit erneut die Diskussion um
die khawarij] in: Aljadida, Nr. 2537, 20.12.2014, S. 24.

107 Barakat, al-azhar yarfud takfir daҳish, aaO. (FN 106), S. 24.
108 Barakat, al-azhar yarfud takfir daҳish, aaO. (FN 106), S. 24.
109 Al-Quds Al-Arabi, »al-ghanushi: al-salafiyya al-jihadiyya tayyar ahmaq asqatat hukuma-

taiyyn afrazatha al-thawra [Al-Ghannouchi: Die salafiyya al-jihadiyya ist eine törichte
Strömung und sorgte für den Sturz zweier Regierungen, die die Revolution hervorgebracht
hat]«, in: Al-Quds-Al-Arabi, 12.3.2014, Online-Version: http://www.alquds.co.uk/?p=142
826 (aufgerufen am 25.1.2016).

394 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 394

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


ge.110 Eine interessante Argumentationsfigur im saudischen Diskurs ist das Narrativ
zur Verknüpfung der Entstehung von ISIS mit den »Verbrechen« der syrischen Regie-
rung unter Baschar Al-Assad. Dazu wird hervorgehoben, dass die Entstehung von ISIS
– insbesondere ihre Entwicklung seit 2013 – maßgeblich von der syrischen Regierung
beeinflusst wurde, um die »ehrenwerte« und »legitime« bewaffnete Opposition zu be-
kämpfen und die Gewinne der »Revolution« zunichte zu machen.111

Die Gegendarstellung zum saudischen Narrativ hebt grundsätzlich hervor, dass ISIS
zwar eine Abart sei, jedoch eine »natürliche« Ausdifferenzierung des Wahhabismus
darstelle. ISIS sei eine Ausdehnung des saudischen Staates in ideologischer sowie prak-
tischer Hinsicht.112 Sinnbildlich wird dafür der ehemalige Chef des saudischen Ge-
heimdienstes Bandar bin Al-Sultan angeführt. Er, als »Fürst des Jihads«, habe den Auf-
bau bewaffneter sektirischer Verbände bewirkt, die im Namen des Islam einen »perver-
tierten« Jihad führen, um den politischen Zielen Saudi-Arabiens zu dienen.113

Jihad – ein leerer Signifikant in einer hegemonialen Auseinandersetzung

Die vorgebrachten Teildiskurse zum Thema Jihad in der arabischen Welt verdeutlichen
unterschiedliche Narrative, die zumindest als hegemoniale Artikulationen betrachtet
werden können. So ist der Jihad-Aufruf der salafiyya al-jihadiyya im Kontext des syri-
schen Konflikts als eine umfassende Forderung mit Vorherrschaftsanspruch zu sehen,
und zwar als Teil eines hegemonialen Projekts. Der Vorherrschaftsanspruch kann hier
in unterschiedlichen Bereichen abgelesen werden. Neben der Rahmung der Auseinan-
dersetzung mit der syrischen Regierung als einem Kampf gegen »Ungläubige« steht die
Etablierung einer »wahrhaftigen« islamischen Ordnung im Mittelpunkt aller Bestre-
bungen, also die Begründung einer bestimmten Vorstellung des Politischen.

Als eine weitere umfassende Forderung mit Vorherrschaftsanspruch als Mittelpunkt
eines hegemonialen Projekts gelten die Jihad-Aufrufe seitens populärer arabischer Ge-
lehrter im Kontext des syrischen Konflikts. Aus dieser Perspektive ist der Syrien-Kon-

110 Abdelaziz Al Al-Sheikh zitiert in Al-Hayat, »mufti al-suҳudiyya: ҳa du alislam al-awal
afҳal daҳesh wa al-qaida [Der Mufti von Saudi-Arabien: Die Taten von ISIS und Al-Qaida
sind gegen den Islam gerichtet]«, in: Al-Hayat, 20.8.2014, Online-Version: http://www.alh
ayat.com/Articles/4213192/ (aufgerufen am 25.1.2016).

111 Youssef AL-Dayni, »daҳesh tanzim wulidah maҳ al-qaҳida wa nashaa fi al-sujun maҳ al-
baҳth wa yatmah ila al-tamadud ila roma« [ISIS ist eine Organisation, die mit Al-Qaida
entstand, in Gefängnissen mit der Baath-Partei sich weiter entwickelt hat und nach Rom
expandieren will] in: Al-Sharq Al-Awsat, Nr. 13033, 4.8.2014, Online-Version: http://aawsa
t.com/home/article/151451 (aufgerufen am 25.1.2016).

112 Nur Ayoub, »daҳesh al-imtidad al-tabiҳi li-al-wahhabiyya – manhajan wa ҳamalan« [ISIS,
die natürliche Expansion des Wahhabismus – ideologisch und praktisch] in: Al-Akhbar,
Nr. 2561, 8.4.2015, Online-Version: http://www.al-akhbar.com/node/230014 (aufgerufen
am 25.1.2016).

113 Hassan Illeik, »bandar amiran li-al-jihad: sanuҳadel mawazin al-quwa qariban« [Bandar,
ein Fürst des Jihads: Bald werden wir die Kräfteverhältnisse ausgleichen] in: Al-Akhbar
2073, 6.8.2013, Online-Version: http://www.al-akhbar.com/node/188432 (aufgerufen am
25.1.2016).

395 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 395

ZfP 63. Jg. 4/2016

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


flikt Teil eines erweiterten Abwehrkampfes gegen »den iranischen Expansionismus«.114

Es handelt sich in diesem Zusammenhang um eine antagonistische Auseinandersetzung
um die Etablierung einer bestimmten Vorstellung regionaler Ordnung. Es ist der Kon-
flikt zwischen den »moderaten Kräften«, angeführt von Saudi-Arabien und der »Achse
des Widerstandes«, angeführt von Iran. Die Gegenpositionen zur Aufrufung des Jihad
in Syrien bilden damit eine konträre umfassende Forderung mit Herrschaftsanspruch.

Auch in der diskursiven Auseinandersetzung innerhalb der salafiyya al-jihadiyya
geht es um Jihad-Narrationen, die im Kern umfassende Forderungen mit Vorherr-
schaftsanspruch sind. Es handelt sich um hegemoniale Projekte, die das breite Spek-
trum der salafiyya al-jihadiyya zu dominieren versuchen.

Der Jihad-Begriff fungiert in allen vorgebrachten Verlautbarungen als ein leerer Si-
gnifikant, der im jeweiligen Diskursstrang seine legitimierende Symbolwirkung entfal-
tet. Die dargestellten Narrative sind Ausdruck einer bestimmten Wissensordnung über
die Wirklichkeit wie sie verstanden und gedeutet wird. In diesen Diskurssträngen
kommen antagonistische Identitäten zum Ausdruck, die durch die argumentative Auf-
stellung von Äquivalenzketten eine deutliche Abgrenzung bzw. Ablehnung des Ande-
ren deutlich machen. In der arabischen Welt gilt Religion als ein wesentlicher norma-
tiv-moralischer Kanon, der von diversen Apologeten in unterschiedlichem Ausmaß
und Relevanz zur Begründung des Politischen herangezogen wird.

Zusammenfassung

In diesem Artikel wird der Versuch unternommen, den Jihad-Diskurs in der arabi-
schen Welt aus einer sozialwissenschaftlichen Perspektive verstehbar zu machen. Auf-
bauend auf einer diskurstheoretischen Vorgehensweise wird hier argumentiert, dass
der Jihad-Diskurs Teil einer übergeordneten diskursiven Auseinandersetzung um eine
hegemoniale Stellung darstellt, die definiert, was der »wahre« Islam ist. Es wird hier
davon ausgegangen, dass Islam als ein religiöses Feld eine Grundlage kulturellen Kapi-
tals ist, das wiederum eine Machtressource darstellt. Diese Machtressource ist damit
konstitutiv für die Strukturierung sozialer Ordnungen bzw. des Politischen in der ara-
bisch-islamischen Welt.

Summary

The aim of this article is to shed light on the jihad discourse in the Arab world from a
social science perspective. In a discourse theoretical fashion, it is argued that the dis-
course about jihad is part of a wider hegemonic discourse about Islam to establish a
certain notion of what »real« Islam is about. It is further argued, Islam as a religion is a

114 Abdulrahman Al-Rashed, »al-siraʽ al-suʽudi al-irani fi al-ʽeraq [Der saudisch-iranische
Kampf im Irak« in: Al-Sharq Al-Awsat, Nr. 13714 (2016), Online-Version: http://aawsat.co
m/print/665551 (aufgerufen am 20.6.2016).

396 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 396

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369


distinct kind of cultural capital, which is functioning as power resource and therefor
constitutive for various social relations and the political respectively.

Mitra Moussa Nabo, The Jihad-Discourse in the Arab World – Hegemony and Legiti-
mate Prevalence

397 Mitra Moussa Nabo · Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt 397

ZfP 63. Jg. 4/2016

Bestellen Sie jetzt telefonisch unter (+49)7221/2104-37.  

Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de

Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Politische Arbeit in 
Parlamenten

Jenni Brichzin

Nomos

Studien zur Politischen Soziologie  | 35
Studies on Political Sociology

Eine ethnografische Studie zur kulturellen 
Produktion im politischen Feld

Politische Arbeit in Parlamenten

Eine ethnografische Studie zur kulturellen  

Produktion im politischen Feld

Von Dr. Jenni Brichzin

2016, 313 S., brosch., 59,– €  
ISBN 978-3-8487-3307-1 
eISBN 978-3-8452-7759-2

(Studien zur Politischen Soziologie.  
Studies on Political Sociology, Bd. 35)

nomos-shop.de/28071

eLibrary
Nomos

Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter: www.nomos-elibrary.de

Zum ersten Mal liegt hier eine explizite Analyse politischer Arbeit vor. Jenseits 

von Politikverständnissen, die sich vornehmlich an Machtprozessen bzw. Ent-

scheidungshandeln orientieren, geht es um die parlamentarische Praxis der Ein-

flussnahme auf gesellschaftliche Wert- und Bedeutungsordnungen: Basierend auf 

einer Beobachtungsstudie auf vier Parlamentsebenen rekonstruiert die Autorin  

den dortigen Arbeitsalltag, der bestimmt ist vom Kampf mit der beständig in 

Parlamenten auftreffenden Themenflut und dem schnellen Wechsel zwischen 

komplementären Arbeitsformen, mit denen jener Flut beizukommen versucht wird: 

dem Politischen Spiel, der Themenabfertigung und der Politischen Gestaltung. 

So funktioniert politische Arbeit 

in Parlamenten!

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 10:07:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2016-4-369

	Diskurs und Hegemonie
	Religion und das Politische
	Islam und Islamismus
	Jihad
	Jihadismus, oder al-salafiyya al-jihadiyya
	Der Jihad-Diskurs in der arabischen Welt
	Die diskursive Auseinandersetzung der salafiyya al-jihadiyya
	Die Mainstream-Debatte zu ISIS
	Jihad – ein leerer Signifikant in einer hegemonialen Auseinandersetzung
	Zusammenfassung
	Summary

