
222

2.2  Schlingensiefs kunstdramatisches Krankheitsnarrativ

Auf Der Zwischenstand der Dinge im intimen Rahmen der Gorki-Studiobühne folgt 
drei Monate später die Uraufführung von Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in 
mir in Duisburg. Der Schritt vom geschlossenen Publikum zur breiten Öffentlichkeit 
der Ruhrtriennale – in anderen Worten : vom safe space zum brave space – geht mit ei-
ner Medienoffensive des Autor-Regisseurs einher. Hatte sich dieser zuvor noch durch 
eine Nachrichtensperre »im Krankenhaus abgeschottet«101, gibt er der Presse nun 
bereitwillig Auskunft über seine Krebserkrankung, teilt offen seine Erlebnisse und 
Reflexionen. Schlingensiefs Interviewtätigkeit ist Teil seiner künstlerbiografischen 
Selbstnarration.102 Dabei fällt auf, dass er im Gespräch über seine Krebsdiagnose 
eine existenzielle Verbindung zwischen Kunst und Krankheit herstellt – so beispiels-
weise, wenn er über seine Reise nach Nepal berichtet, die dem Befund Adenokarzi-
nom unmittelbar vorausging. Während Schlingensief in den nepalesischen Städten 
Kathmandu und Bhaktapur Filmaufnahmen für eine Kunstausstellung und für ein 
Opernprojekt macht, hat er, getrieben von der »Frage nach der eigenen Unfähigkeit, 
der Sinnlosigkeit von Kunst«103, mit Selbstzweifeln zu kämpfen. Er ist zu dieser Zeit 
ein »Künstler, der sich fragt, was er da gerade macht, ob er überhaupt noch etwas 
machen soll, berührt es ihn überhaupt noch, oder ist es vielleicht doch schon eine 
Masche geworden ?«104 Die in Nepal aufgenommenen Bilder von maroden Hospiz-
zimmern und rituellen Totenverbrennungen wertet Schlingensief retrospektiv als 
Vorahnung der einschneidenden Diagnose, die ihn, nach Deutschland zurückge-
kehrt, erwartet. Sie, die Krebserkrankung, deutet er vor dieser Folie als Antwort 
auf seine künstlerische Krise und auf »diese[] ganze[] simulierte[] Weltansicht von 
Kunst, Theater und Oper«105.

101 	 Rakow 2008, S. 33. Sehr ärgerte sich der auf die Normalstation des Krankenhauses verlegte 
Schlingensief, als seine Erkrankung – trotz Nachrichtensperre – publik wurde : »Ich habe 
heute auch erfahren, dass meine Sache hier wohl schon vorgestern in der Öffentlichkeit 
ausposaunt wurde. Dass ich Lungenkrebs habe, dass ich einen brutalen Eingriff von fünf 
Stunden hinter mir habe, dass ich echt kämpfe und dass die Zukunft mit Fragezeichen ge-
spickt ist, das quasselt irgend so ein Dödel in der Kneipe rum. […] Warum kann man mir 
jetzt nicht einfach mal diese Krankheit überlassen ? Warum muss da irgendwer, den ich seit 
Jahren nicht mehr gesprochen habe, überall erzählen, er mache sich große Sorgen ? Warum 
kann ich nicht selbst bestimmen, wann und wie ich das mitteile ?« ; Schlingensief 2009, 
S. 120.

102 	 Zur Bedeutung des Interviews für die Künstler- und Autorinszenierung siehe Diers /
Blunck / Obrist 2013 und T. Hoffmann / Kaiser 2014.

103 	 Schlingensief im Interview mit der Financial Times Deutschland, veröffentlicht am 12. Sep-
tember 2008, zit. nach Schlingensief Latest News 2005–2021 : Blogeintrag vom 17. Oktober 
2008.

104 	 Schlingensief / Seidler 2008. Vgl. ebenso Schlingensief / Michalzik 2008 : »[D]er 
Zweifel an der Kunst, der Zweifel an meiner Kunst, kam immer wieder. Dass da etwas 
fehlt. Dass alles Simulation ist.«

105 	 Schlingensief / Schaper 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027 - am 14.02.2026, 12:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

Die Verquickung von Kunst und Leben, welche diejenige von Kunst und Krank-
heit konsequenterweise mit einschließt, setzt sich in der von Schlingensief betriebe-
nen Ursachenforschung fort : »Ich war von Beginn der Krankheit an auf der Suche, 
wo der Krebs herkommt.«106 Als Ursprung seines Lungentumors identifiziert er seine 
Parsifal-Inszenierung bei den Bayreuther Festspielen. Dem Redakteur der Frank
furter Rundschau schildert Schlingensief das folgende kunstdramatische Krankheits-
narrativ :

Ich glaube, dass ich mir in der Zeit von Bayreuth das Weltabschiedswerk von Herrn 
Richard Wagner, zusammen mit der Kritik von Nietzsche, so zu Herzen genommen 
habe, dass es zu viel wurde. Ich habe den Tod, das Abschiedswerk, das »zum letzten 
Mal«, »zum Raum wird hier die Zeit«, vielleicht zu ernst genommen. […] Ich habe 
dieses Weltabschiedswerk in Bayreuth näher an mich herangelassen, als es mir zuträg-
lich war. Man braucht dafür, wie man oft hören kann, eine gewisse Reife. Die hatte 
ich nicht. Ich hatte auch keinen Schutzpanzer, keine eingeübte Professionalität, im 
Umgang mit der Oper, ich hatte sozusagen ungeschützten Verkehr mit diesem Werk. 
[…] Ich glaube, dass das zu einer Form von Entartung geführt hat, so heißt das ja auch 
bei diesen Zellen. […] Ich kann mich extrem in ein Thema hineinbegeben. In Bayreuth 
hat mich das gefährdet.107

Schlingensief schreibt sich eine emotionale und somatische Affizierung durch Wag-
ners Parsifal-Oper zu, die er – auf das Konzept der Ansteckung108 rekurrierend – als 
schädigend erlebte : Er habe ›sozusagen ungeschützten Verkehr mit diesem Werk‹ 

106 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
107 	 Ebd. Vgl. auch Schlingensief / Mommert 2008 sowie Schlingensief 2009, S. 171 u. 173. 

Mit der von Schlingensief erwähnten ›Kritik von Nietzsche‹ sind dessen Wagner-Schriften 
angesprochen. In diesen rechnet Friedrich Nietzsche, teilweise in beißenden Invektiven, 
mit dem einst von ihm verehrten Komponisten ab. Er verurteilt ihn und seine Kunst als 
dekadent und krank, das Hören seiner Musik als krank machend. In Der Fall Wagner. Ein 
Musikantenproblem, erschienen 1888, schreibt Nietzsche polemisch : »Ist Wagner überhaupt 
ein Mensch ? Ist er nicht eher eine Krankheit ? Er macht Alles krank, woran er rührt, – er 
hat die Musik krank gemacht« ; Nietzsche 1969, S. 15, Hervorhebung im Original. Ferner 
erklärt er : »Wagner’s Kunst ist krank. Die Probleme, die er auf die Bühne bringt – lau-
ter Hysteriker-Probleme –, das Convulsivische seines Affekts, seine überreizte Sensibilität, 
sein Geschmack, der nach immer schärfern Würzen verlangte, seine Instabilität, die er zu 
Principien verkleidete, nicht am wenigsten die Wahl seiner Helden und Heldinnen, diese 
als physiologische Typen betrachtet (– eine Kranken-Galerie ! –) : Alles zusammen stellt ein 
Krankheitsbild dar, das keinen Zweifel lässt. Wagner est une névrose« ; ebd., S. 16. In Nietz-
sche contra Wagner. Aktenstücke eines Psychologen, veröffentlicht 1889, formuliert Nietzsche 
»physiologische Einwände« gegen Wagners Musik : »Meine ›Thatsache‹, mein ›petit fait vrai‹ 
ist, dass ich nicht mehr leicht athme, wenn diese Musik erst auf mich wirkt […]. Protestirt 
aber nicht auch mein Magen ? mein Herz ? mein Blutlauf ? betrübt sich nicht mein Eingewei-
de ? Werde ich nicht unversehens heiser dabei … Um Wagner zu hören, brauche ich Pastilles 
Gérandel … Und so frage ich mich : was will eigentlich mein ganzer Leib von der Musik 
überhaupt ? […] Meine Schwermuth will in den Verstecken und Abgründen der Vollkom-
menheit ausruhn : dazu brauche ich Musik. Aber Wagner macht krank« ; ebd., S. 417.

108 	 Vgl. Schaub / Suthor / Fischer-Lichte 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027 - am 14.02.2026, 12:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224

gehabt. Mit dem metaphorischen Bild einer sexuell übertragenen Infektion erklärt 
der Regisseur seine künstlerische Auseinandersetzung mit der tragischen Poetik des 
Wagner’schen ›Weltabschiedswerks‹ und dessen »Todesmusik«109 zum Auslöser für 
die maligne Entartung und Wucherung in seiner Lunge.110 Das existenzielle Affi-
ziertwerden durch Kunst erweist sich hier als krank machend und lebensbedrohlich 
und ist mithin Kehrseite des von Schlingensief für sich reklamierten Lebens- und 
Arbeitsprinzips ›Kunst = Leben‹.111

Gleichwohl besteht der Autor-Regisseur auch auf das positive, gar heilsame Po-
tenzial des Kunstschaffens. Im Zuge der Probenarbeit für Kirche der Angst erfahre 
er, so berichtet er den Journalisten, Momente der Freude und des Glücks : »Ich habe 
übrigens gerade herausgefunden, welche Glücksgefühle es erzeugt, nach einer sol-
chen Krankheit eine Aktion zu machen und zu filmen.«112 Die Arbeit im Rahmen 
der Ruhrtriennale bedeutet für Schlingensief einerseits, dem Entmündigungspro-
zess, dem er sich als Kranker ausgesetzt sieht, aktiv entgegenzutreten. Im Inszenieren 
seiner Todeskrankheit – auf und jenseits der Theaterbühne – streift er die Rolle des 
Patienten ab, gewinnt agency, wird zum »Protagonisten und Regisseur des eigenen 
Sterbens«.113 Damit will er, über die eigene Autonomiebehauptung hinaus, den Di-
alog zwischen »Gesunden und Kranken« fördern und gesellschaftspolitisch für die 
Autonomie aller Kranken einstehen.114 Als eine Fortsetzung von Der Zwischenstand 
der Dinge begreift er seine Duisburger Inszenierung andererseits als gleichsam kunst-
therapeutische Aufarbeitung der privaten Krankengeschichte und somit als Beitrag 
zur persönlichen Genesung.115

Die von Schlingensief geführten Presseinterviews bieten ihm die Gelegenheit, mit 
seinen Gedanken über Krankheit und Medizin, Glauben und Kirche in einen öf-
fentlichen Diskurs einzutreten. Dabei kristallisiert sich, wie dargelegt, ein künstle-

109 	 Schlingensief 2009, S. 171.
110 	 Im weiteren Verlauf des Pressegesprächs schränkt Schlingensief seine Aussage revidierend 

ein, wenn er die Erkrankung auf damaliges Fehlverhalten, auf seine Angst und einen Man-
gel an Selbstliebe zurückführt : »Aber dass wir uns richtig verstehen, es war nicht der ›Par-
sifal‹, der den Krebs erzeugt hat, sondern aus Angst habe ich damals Dinge getan, die ich 
mir bis heute vorwerfe. Ich habe teilweise auf Kosten anderer Menschen gelebt und ich 
habe mich, einfach gesagt, damals nicht lieb genug gehabt. Das hat mich in einen Zustand 
permanenter Angst versetzt« ; Schlingensief / Michalzik 2008.

111 	 In seinem Schlingensief-Nachruf in Lettre International reflektiert Boris Groys : »Schlin-
gensief vermutet […], daß sein Körper von der Musik Wagners infiziert wurde – von der 
Todessehnsucht, die diese Musik innerlich trägt und gestaltet. So verliert Schlingensiefs 
Krankheit ihren organischen, weltlichen Ursprung und wird zur Folge einer Einwirkung 
der Kunst auf seinen Körper. Der Ausnahmezustand wird hier nicht bloß mittels der Kunst 
manifestiert, sondern durch die Kunst selbst hervorgerufen – und zwar ausgedrückt im 
Medium Leben« ; Groys 2010, S. 116.

112 	 Schlingensief / Michalzik 2008. Vgl. auch Schlingensief / Schaper 2008.
113 	 Vgl. Bächle 2014, S. 373.
114 	 Vgl. Schlingensief / Michalzik 2008.
115 	 Ausführlich mit der »Sorgepraxis« Schlingensiefs beschäftigt sich Jasmin Degeling ; vgl. 

Degeling 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027 - am 14.02.2026, 12:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225

risches Selbstverständnis heraus, das sich maßgeblich auf den Komplex ›Kunst und 
Krankheit‹ bezieht. Mit Blick auf Kirche der Angst haben die Interviews epitextuellen 
Status, zumal sie in der Zeit des Probenprozesses stattfinden und daher Kommentare 
Schlingensiefs zu der im Entstehen begriffenen Theaterarbeit enthalten. Im Zuge der 
Pre-Performance steuert Schlingensiefs kunst- und künstlerdramatischer Paratext die 
Erwartungshaltung künftiger Zuschauer und gibt ein Set an Lesarten und Interpre-
tationshinweisen vor, auf die im Folgenden noch zurückzukommen ist.

2.3  Eine Fluxus-Kirche in Duisburg

Carl Hegemann, der die Stückentwicklung von Kirche der Angst dramaturgisch be-
gleitet hat, beschreibt die Duisburger Probenzeit als kurz und intensiv. Ihr geht die 
Prämisse voraus, das Theaterprojekt im Setting einer Kirche anzusiedeln. Die Idee, 
innerhalb eines (quasi-)sakralen Raumes zu inszenieren, beschäftigt Hegemann seit 
der Arbeit in Bayreuth – der dritte Aufzug des mit christlicher Symbolik aufgelade-
nen Bühnenweihfestspiels Parsifal spielt am Karfreitag.116 »Natürlich hätte ich auch 
schon gern den Parsifal als Gottesdienst gemacht, als Weihespiel, als Weihefest«, 
erklärt Hegemann. »Man muss dieses Theater in das, was es in diesem Stück ist, 
verwandeln : in ein Kirchenschiff.«117 Doch entscheidet sich Schlingensief in Bay-
reuth für eine andere Bühnenbildlösung : Bestehend aus einer Konstruktion aus 
provisorisch anmutenden Hütten, Türmen und Zäunen spielt die Szenografie auf 
den von ihm auf Wagners Oper projizierten Afrika-Bezug an.118 Auch die szenische 
Uraufführung der Oper Jeanne d’Arc – Szenen aus dem Leben der Heiligen Johanna 
von Walter Braunfels, die Hegemann 2008 in der Zeit von Schlingensiefs Kranken-
hausaufenthalt an der Deutschen Oper Berlin auf der Grundlage Schlingensief ’scher 
Notizen inszeniert, bleibt hinter der Idee, ein Theaterritual im Sakralraum durchzu-
führen, zurück : »Der Bühnenbildner hat eine Bühne gebaut, die Anklänge an eine 
Kirche aufwies, aber keine Kirche war.«119

Erst in Duisburg, in der Gebläsehalle auf dem Gelände des ehemaligen Stahlwerks 
Meiderich, finden Schlingensief und Hegemann eine Spielstätte, die – als einstmalige  

116 	 Lore Knapp schreibt, dass »Wagnerianer und unter ihnen zahlreiche Theologen den Parsifal 
als Gottesdienst missverstanden, indem sie die Eucharistie als eine christliche Handlung ge-
sehen haben, die von der szenischen und musikalischen Darstellung profitiere. Sie sahen das 
Bühnenweihfestspiel als ein sakrales Ereignis, das ›die religiösen Inhalte des Christentums 
auf eine neue, eigene Weise zu vermitteln suchte‹« ; Knapp 2015, S. 35.

117 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 22. Februar 2021. »Wenn ich das hätte ent-
scheiden müssen oder dürfen, hätte ich versucht, Parsifal in einer Dorfkirche aufzuführen, 
so, wie ich das kenne aus der Kirche – wenn sich am Karfreitag der Priester lang auf den 
Boden legt« ; ebd., 23. Februar 2021.

118 	 »Er [Schlingensief ] wollte, dass Parsifal in Afrika spielt. […] Christoph hatte immer Spaß 
daran, dass Parsifal eigentlich aus Afrika kommt« ; ebd., 16. Februar 2021.

119 	 Ebd., 23. Februar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027 - am 14.02.2026, 12:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-027
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

