
Annette Hornbacher 
GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 
Ethische Dimensionen interkultureller Begegnung 

I. 
Da die Frage nach dem Fremden nur in der kritischen Auseinandersetzung mit 
eigenen Kategorien zu leisten ist, soll die ethnologische Auseinandersetzung 
mit fremden Ethe und deren Weltentwurf auch hier zunächst beim Eigenen 
und d.h.: bei der Klärung eigener Begrifflichkeiten einsetzen, die zugleich die 
prinzipielle Verschiedenheit aber auch sachliche Zusammengehörigkeit von 
Ethik und Ethnologie erläutern können. 

Jede menschliche Gesellschaft orientiert sich an theoretischen Voraus­
setzungen, Regeln und Wertvorstellungen, die als charakteristische Lebenshal­
tung, als Ethos, unbewusst sein mögen, aber dennoch Ausdruck eines jeweils 
öffentlich anerkannten Entwurfs von Mensch und Welt im Ganzen sind. Als 
Wissenschaft vom kulturell Fremden befasst sich Ethnologie daher wesenhaft 
mit den - aus ihrer Perspektive - befremdlichen Ethe und Wirklichkeitsdeu­
tungen anderer Zeitgenossen, die nicht notwendig in fernen Ländern leben 
müssen. Obgleich die Frage nach dem Ethos demnach ein zentrales Thema der 
Ethnologie ist, folgt daraus jedoch keineswegs, dass diese selbst zwangsläufig 
,ethisch' wäre oder auch nur ihr eigenes Verhältnis zu ethischen Fragen hin­
reichend geklärt hätte. 

Während Ethnologie die kulturspezifischen Wertvorstellungen und die mit ih­
nen verbundenen Weltentwürfe zunächst nur in ihrem Zusammenhang mit der 
jeweiligen Lebens- und Denkform zu verstehen und zu beschreiben bean­
sprucht, zielt Ethik als philosophische Disziplin und explizite Theorie des 
rechten menschlichen Handeins auf die reflexive Bestimmung und normative 
Festlegung von gültigen ethischen Prinzipien, die-zumal in der Tradition der 
Aufklärung - nicht bloß Ausdruck lokaler Überlieferungen sein sollen, sondern 
rational begründbarer Maßstab menschlichen Handeins überhaupt. Ziel dieser 
Ethik ist daher nicht die Sammlung und Abbildung empirischer, kulturspezifi­
scher und damit kontingenter Wertvorstellungen oder Ethe, sondern die For­
mulierung universeller Prinzipien oder Normen, die über kulturelle Grenzen 
hinweg Geltung beanspruchen köunen. Eben darin unterscheidet sich Ethik als 
philosophische und reflexive Theorie menschlicher Praxis sowohl vom habitu­
alisierten Ethos, das im Rahmen einer jeweiligen Lebenspraxis gelebt wird, als 
auch von der Ethnologie, die solche Ethe in ihrer Verschiedenheit beschreibt, 
ohne sie normativ zu vertreten. 

13 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Dennoch erheben sich Zweifel, ob die Bereiche von Ethik, Ethos und 
Ethnos so klar voneinander abzugrenzen sind, wie es das jeweilige Selbstver­
ständnis und die universitäre Trennung der Fachbereiche nahe legt: So stellt 
sich heute z. B. im Rahmen der Menschenrechtsdiskussion die Frage, ob deren 
ethische und theoretische Basis - ihren eigenen Universalitätsansprüchen zum 
Trotz - nicht doch auf metaphysischen Voraussetzungen über das Wesen des 
Menschen und der Welt beruht, die ihrerseits keineswegs universell, sondern 
vielmehr Relikte des spezifisch westlichen Kultur- und Überlieferungszusam­
menhangs sind. Doch nicht nnr aus ethnologischer Sicht erheben sich Zweifel 
an der Universalität moderner westlicher Normen und Prinzipien, auch afrika­
nische, javanische, papuanische und thailändische Intellektuelle und Philoso­
phen kritisieren die Vorstellung vom autonomen Subjekt, das in der modernen 
westlichen Philosophie und Politik als Inbegriff menschlicher Würde, als Prin­
zip rationaler Ethik und als Grundlage universeller Menschenrechte fungiert 
(Bujo 2000; Magnis-Suseno 1981; Narokobi 1991; Hornbacher 1993; Siva­
raksa 1994). 

Andererseits ist Ethnologie als Wissenschaft vom kulturell Fremden und des­
sen Ethos ihrerseits nicht ethisch neutral, und so stellt sich die Frage, an wel­
chen ethischen Prinzipien sie sich orientieren soll. Bei allen Selbstwidersprü­
chen artikuliert sich in der Geschichte der Ethnologie schon früh ein Bewusst­
sein von der eigenen Verantwortung. 

Inwiefern ethische Überlegungen das Selbstverständnis der Ethnologie in 
je unterschiedlicher Weise prägen und teilweise sogar zum Schlüssel für deren 
spezifischen Wissenschaftsbegriff werden, soll im Folgenden knrz umrissen 
werden. Anders als die Naturwissenschaften ist Ethnologie - trotzihrem Be­
kenntnis znr Empirie - nicht mit passiven Gegenständen, sondern mit Men­
schen befasst, die sich ihrerseits in geistigen, soll hier heißen: reflexiv ausge­
handelten und insofern nachvollziehbaren Siunhorizonten, orientieren. Anders 
aber auch als in den historischen Geisteswissenschaften gehört die Wirklich­
keit, mit der es die Ethnologie zu tun hat, keiner längst vergangeneu Epoche 
an; die von ihr untersuchten Menschen und Lebensformen sind nicht Objekte 
distanzierter historischer Forschung, sondern befremdliche Zeitgenossen in ei­
nem von Machtansprüchen und Herrschaftsbeziehungen geprägten Feld inter­
kultureller Begegnung. 

Ethnologie trägt zudem, der Kolonialgeschichte entwachsen, deren morali­
sche Last in der Frage mit sich, ob die weltweite Dnrchsetzung ihrer eigenen, 
westlichen Wissenskultur und deren technologischer Herrschaftsinstrumente 
sowie die faktische Marginalisierung aller davon unterschiedenen Wissenstra­
ditionen und Lebensformen ein legitimer oder nnr gewaltsamer Vorgang ist. 
Die daraus erwachsenden Ambivalenzen in wissenschaftlicher wie politischer 
Hinsicht prägen von Anfang an die ethische Dimension ethnologischer For­
schung. 

14 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

Dringender noch als jeder philosophischen Dialektik der Aufklärung ist daher 
der Ethnologie die Frage nach der Legitimation und heute auch nach der 
globalen Tragfähigkeit westlicher Denk- und Lebensform aufgegeben. Das 
daraus resultierende Schwanken zwischen wissenschaftlicher Aneignung und 
N eutralisierung des Fremden und gleichzeitigem persönlichem Engagement 
für es oder gar seiner privaten Mystifizierung zum Faszinosum wird bereits bei 
Lewis H. Morgan, dem Gründungsvater der amerikanischen anthropology 
deutlich: Morgan, der als Wissenschaftler einen ausgesprochen materialisti­
schen Evolutionismus entwickelt hatte und nicht davor zurückschreckte, ihm 
missliebige zeitgenössische Minderheiten wie die Bewohner Neapels insge­
samt einer niedrigeren Entwicklungsstufe zuzuordnen als seine amerika­
nischen Zeitgenossen, hatte als Student einen Irokesen-Club gegründet, dessen 
Mitglieder entsprechend geschminkt und gekleidet auftraten (Petermann 2004: 
481). Die romantische Begeisterung für jenen Indianerstamm, gegen den sein 
Großvater noch gekämpft hatte, setzte sich in Morgans späterer Tätigkeit als 
Rechtsanwalt fort, der indianische Landrechte gegenüber der amerikanischen 
Eisenbahngesellschaft unerachtet der Tatsache vertrat, dass deren Aktien ihm 
selbst ein sorgenfreies Leben als Rentier und damit das private Studium der 
indianischen Verwandtschaftsverhältnisse ermöglichten. 

Die hier erkennbare Verschränkung von kulturkritischen, wissenschaftlichen 
und ethischen Aspekten hat jedoch nicht nur kuriose Züge. Der Gründer der 
modernen Ethnologie, Bronislaw Malinowski, hat Jahrzehnte später ihre Be­
deutung für die ethnologische Erkenntnispraxis erkannt: Das Wissen des Eth­
nologen kann nach Malinowski gegenüber jenem des Missionars oder des Ko­
lonialbeamten vor allem dadurch Überlegenheit beanspruchen, dass er an der 
ihm fremden Lebens- und Denkwelt selbst teilnimmt und dabei seine eigenen 
Normen und Werte vorübergehend außer Kraft setzt, während letztere die 
fremde Welt bloß von außen oder von oben herab betrachten, ohne "wirkliche 
Berührung" und also, wie Malinowski kritisch vermerkt, bloß als "totes Mate­
rial" (Malinowski 1984: 26). 

Das Bewusstsein für die hier nicht nur moralisch, sondern v.a. auch wis­
senschaftlich gebotene Notwendigkeit zur Teilnahme an der fremden Lebens­
welt, die auch eine teilweise oder temporäre Aufhebung und Selbstreflexion 
eigener Werte einschließt, weist weit über das Erheben empirischer Daten hin­
aus und wurde durch Malinowskis Konzept der "teilnehmenden Beobachtung" 
ethnologisches Programm. Weder die verbalen Entgleisungen seiner privaten 
Tagebuchaufzeichnungen noch der funktionalistische Rednktionismus seiner 
erst spät formulierten scientific theory of culture ändern etwas an dem Um­
stand, dass der promovierte Naturwissenschaftler Malinowski im Rahmen sei­
ner frühen Ethnographien den Umriss einerneuen Wissenschaft skizziert, die 
zwar erfahrungsbezogen ist, sich aber nicht im bloßen Datensammeln er­
schöpft, und die zudem den schematischen eurozentrischen Gegensatz der Na­
tur- und Geisteswissenschaften eben darin durchbricht, dass sie lehrt, die eige-

15 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

ne Praxis nnd ihre Wertvorstellungen in der teilnehmenden Beschreibung re­
flexiv zu transzendieren. 

Michel Foucault hat Jahrzehnte später auf Grund dieser Forderung zur Selbst­
überschreitung in der Ethnologie eine "Gegenwissenschaft" zu den disziplinie­
renden Humanwissenschaften der abendländischen Aufklärung gesehen und 
von ihr gar das Ende humanwissenschaftlicher Konstruktionen ,des' Men­
schen als einer modernen westlichen Fiktion erhofft (Foucault 1980). 

Malinowski seinerseits beschreibt die Eigentümlichkeit seiner ethnologi­
schen Forschung etwas bescheidener dadurch, dass sie trotz allem Bemühen 
um wissenschaftliche Exaktheit durch keine allgemein definierbare Methode 
zum "Verständnis" des Fremden gelangt, sondern nur in "einer Atmosphäre 
gegenseitiger Freundlichkeit" (Malinowski 1984: 26), deren Gestaltung dem 
Ethnologen erst dann gelingen kann, wenn er das fremde Ethos nicht nur be­
schreibt, sondern - sein eigenes transzendierend - auch teilt. 

Dass diese transgressive interkulturelle Wechselbeziehung zutiefst von Ambi­
valenzen verschiedenster Art geprägt ist, wissen wir nicht erst seit der Veröf­
fentlichung von Malinowskis Tagebüchern. Bereits seine Einleitung zu den 
Argonauten des westlichen Pazifik stimmt die Klage darüber an, dass der Ge­
genstand der Ethnologie eben da "hoffnungslos" dem Verschwinden anheim 
falle, wo diese erstmals angemessene "Werkzeuge" zu seiner Beschreibung 
entwickelt habe, und gibt dabei ein Leitmotiv jener ,Rettnngsethnologie' vor, 
die sich zunehmend darüber bewusst wird, dass sie selbst Teiljenes Welt- und 
Wissenssystems ist, dessen strukturelle Gewalt alle anderen Lebens- und Wis­
sensformen zerstört. 

Dies Bewusstsein einer unauflöslichen ethischen Aporie und Schuld deutet 
Claude Levi-Strauss geradezu als moralischen Ausgangspunkt aller Ethnolo­
gie, deren Interesse am Fremden nur das inkarnierte schlechte Gewissen der 
modernen westlichen Gesellschaft und zugleich die Abwehr ihrer eigenen 
Normen zum Ausdruck bringe: Ethnologie wird ihm zum "Symbol der Sühne" 
(Levi-Strauss 1982: 384), der Ethnologe gleichsam zur Inkarnation des ,nu­
glücklichen Bewusstseins', dessen Interesse am Fremden sich aus dem Unbe­
hagen nnd Widerwillen gegenüber Sitten und Bräuchen der eigenen Gesell­
schaft erklärt. 

Auch Levi-Strauss betont also die enge Verwobenheit von Ethos und Erkennt­
nisinteresse, Lebenspraxis und Wissenschaft in der Person des Ethnologen, 
doch während der Feldforscher Malinowski in der Verbindung von gemeinsa­
mer interkultureller Praxis und reflexiver Beobachtung den Schlüssel zum tie­
feren ethnologischen Verstehen, ja zum Wirklichkeitsbezug der Ethnologie 
selbst sieht, betrachtet der notorisch reiseunlustige Theoretiker Levi-Strauss 
die moralischen Impulse und Widerstände des Ethnologen ebenso wie seine 
Sympathie für besondere Kulturen als eigentliches Erkenntnishindernis. Die 

16 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

"Wahrheiten, nach denen wir in so weiter Feme suchen" sind nämlich nach 
Levi-Strauss gerade nicht in der einzigartigen Lebens- und Denkwelt der je be­
sonderen Kultur zu finden, sondern nur, wenn letztere von eben "dieser Schla­
cke befreit" ist (Levi-Strauss 1982: 9), sodass nur das "theoretische Modell der 
menschlichen Gesellschaft" überhaupt übrig bleibt (Levi-Strauss 1982: 387). 
Schuldgefühle, v. a. aber der Widerwille gegenüber der eigenen Kultur und ih­
ren Normen verkennen nach Levi-Strauss nicht nur die substanzielle Gleich­
wertigkeit aller Gesellschaften, sie behindern als letztlich subjektive Projektio­
nen des voreingenommenen Ethnologen dessen wissenschaftliche Objektivität: 
"Es gibt keinen Ausweg aus dem Dilemma: entweder vertritt der Ethnograph 
die Normen seiner eigenen Gruppe, dann können ihm die anderen nur eine vo­
rübergehende Neugier einflößen, bei der die Missbilligung niemals fehlt; oder 
er ist imstande, sich ihnen völlig auszuliefern, daun ist seine Objektivität be­
einträchtigt[ ... ]" (Levi-Strauss 1982: 378). 

Durch diese Disjunktion zwischen der persönlichen Sympathie für die 
fremden Kulturen und der wissenschaftlichen Aufgabe des Ethnologen: der 
Objektivierung eben dieses Fremden zum zeitlosen theoretischen Modell, fal­
len für Levi-Strauss der sentimentale Blick auf jene ,Eingeborenen', die unter 
dem Einfluss des modernen wissenschaftlichen Denkens unaufhaltsam ver­
schwinden, und die ethnologische Analyse universaler Denkstrukturen unwei­
gerlich auseinander. 

Genauer betrachtet ist diese Unvereinbarkeit jedoch das Ergebnis seiner von 
Kants Transzendentalphilosophie übernommenen und später als transzenden­
tale Struktur der Sprache bekräftigten methodischen Vorentscheidung über den 
universellen Charakter des menschlichen Geistes, die Levi-Strauss nie in Frage 
stellen wird, und der der objektive Charakter seines Wissenschaftsbegriffs ent­
spricht. Diese methodische Vorentscheidung zwingt den Ethnologen als Wis­
senschaftler auf die Suche nach universell gültigen Modellen und Strukturen, 
um dem Privatmann im Hinblick auf die konkret erfahrbare fremde Kultur nur 
das traurige persönliche Bekenntnis zu lassen, "dass wir die Verantwortung für 
das V erbrechen tragen, sie zu zerstören; und zuletzt, dass es keine andere 
mehr geben wird." (Levi-Strauss 1982: 389). Aus der Perspektive des Univer­
salistischen Verständnisses von menschlicher Gesellschaft, menschlichem 
Geist und wissenschaftlicher Objektivität ist der Ethnozid also bereits virtuell 
vollzogen, Ethnographie erfüllt sich durch diese theoretische Vorgabe nicht 
mehr in der "gegenseitigen Freundlichkeit" einander fremder Zeitgenossen an 
besonderen Orten der Welt, sondern allenfalls im ehrenden Andenken eines 
theoretisch konstruierten Geistes, dessen zeitlose Universalität nur um den 
Preis tödlicher Formalisiemng zu erhalten ist. 

Trotz der Bereitschaft, Verantwortung für den weltweiten Ethnozid mit zu 
übernehmen, ist also eine sonderbare Paradoxie dieser ethnologischen Klage 
über den unausweichlichen Untergang der ,Wilden' unübersehbar: Sie besteht 
darin, dass der sie anstimmende Ethnologe bei aller Trauer über das "Verbre-

17 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

eben" der eigenen Gesellschaft und ihrer Wissensformation darauf verzichtet, 
deren Opfer in ihrem eigenen Wissen um sich, in ihrem Nachdenken über die 
eigene Situation, v.a. aber in ihrem Widerstand dagegen zu Wort kommen zu 
lassen. Diese scheinen in der Tat bereits tot oder zumindest unmündig gegen­
über den analytischen Möglichkeiten einer Ethnologie, die das Verschwinden 
des Anderen nur in den universalen Theorien des Ethnologen zu kompensieren 
vermag. 

II. 
Es ist eben jenes eklatante Auseinanderfallen von persönlichem Schuldgefühl, 
privater Moral und wissenschaftlichem Objektivitätsanspruch, das die politisch 
engagierte und zugleich praxisbezogene action anthropology kritisiert, indem 
sie für eine Form von Ethnologie eintritt, die die Frage nach dem Verhältnis 
von Ethik und Ethnologie nicht in der persönlichen Moral oder im Kulturpes­
simismus des Ethnologen verankert, sondern in der Verantwortung, die er 
durch seine Feldforschung und Theoriebildung für die von ihm Untersuchten 
trägt: An die Ethnologie insgesamt ergeht dabei die Forderung, fortan kein 
Wissen mehr über fremde Ethnien hervorzubringen, sondern zusammen mit 
ihnen. Das Einstehen für die gleichberechtigte Anerkennung anderer Denk­
und Lebensweisen wird hier zum Prinzip einer gleichsam epistemologischen 
Entkolonialisierung ethnologischer Forschung und zum Widerstand gegenüber 
einer Ethnologie, die fremden Kulturen intellektuelle Zeitgenossenschaft ver­
weigert, indem sie deren Wissen nur zum Gegenstand eigener Forschung 
macht. 

Entstanden in der US-amerikanischen Ethnologie und im unmittelbaren 
Austausch mit den indigenen Indianergesellschaften der USA, deren Integrati­
on sich auch im Verlauf des 20. Jahrhunderts als unerwartet schwierig erwies, 
ist das Erkenntnisideal der action anthropology nicht die theoretische Defini­
tion universeller Gesellschaftsstrukturen, sondern das Plädoyer für eine Re­
formulierung der ethnologischen Erkenntnisziele in Kooperation mit den Un­
tersuchten selbst. Diesen vor allem soll ethnologische Forschung nun zu Gute 
kommen, nicht dem Ethnologen und seiner Karriere (Amboru 1993: 130ff.). 

Sol Tax, dessen Arbeit bei den Fox-Indianern in den fünfziger Jahren für 
den Ansatz der action anthropology prägend wurde (Tax 1975), widerspricht 
dabei zugleich der These, wonach jeder Kontakt mit westlichen Gesellschaften 
unweigerlich zum Verfall indigener Kultur führt. Sein Ausgangspunkt ist die 
Beobachtung, dass auch ethnische Gruppen, die wie die nordamerikanischen 
Indianerstämme über lange Zeiträume in engem Kontakt und Austausch mit 
der industrialisierten und kapitalistischen amerikanischen Gesellschaft gestan­
den haben, deren Integrationsbemühungen widerstehen (Seithel 2000: 194; 
vgl. auch den Beitrag von Harald Prins in diesem Band). 

Diese als rückständig beurteilten Ethnien waren lange Jahre Gegenstand 
einer Anpassungspolitik, die nicht zuletzt die augewandte Ethnologie (applied 
anthropology) hervorbrachte, welche mit Hilfe von gezielten Studien praktisch 

18 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

verwertbares Wissen produzieren sollte, um die Eingliederung der Indianer in 
die amerikanische Gesellschaft, d. h. ihre ,Entwicklung' zu fördern. 

Als Sol Tax seine Studie bei den Fox-Indianern durchführte, wandte er sich 
zwar nicht gegen den Praxisbezug seines Fachs, wohl aber gegen dessen In­
strumentalisierung zu Zwecken der amerikanischen Assimilierungs-Politik und 
forderte statt vorformulierter Anwendungsziele im Sinne eines - aus Regie­
rungs-Sicht wünschenswerten - Entwicklungsplans zunächst eine Reflexion 
bezüglich der ethnologischen Forschungsziele selbst. 

Deren Praxisrelevanz sollte nicht länger von außen definiert werden, son­
dern im gemeinsamen Handeln mit den Indianern entwickelt und anband der 
von diesen gewünschten Zielen bestimmt werden. Der Akzent dieses emanzi­
patorischen und zugleich handlungsbezogenen Forschungsansatzes lag also bei 
den Interessen der Untersuchten, die so erstmals zu aktiven Mitgliedern im 
Forschungsprozess selbst wurden und durch den bewusst offen gehaltenen 
Ausgang der Forschung eigene Ziele gegenüber methodischen Vorgaben gel­
tend machen konnten. 

Dieser Perspektivwechsel der gesamten Feldforschung setzt nicht nur die kriti­
sche Distanzierung von praktischen Normen und Wertsetzungen der eigenen 
Gesellschaft voraus, er impliziert darüber hinaus Unabhängigkeit von politi­
schen und ökonomischen Interessen etwaiger Geldgeber und ermöglichte Tax 
eine neue Einschätzung der Fox und ihrer aktuellen Situation: Anstatt deren 
Lebensform am Leitfaden westlicher Normen nur negativ als ein durch Träg­
heit, Unfähigkeit oder Dekadenz bedingtes Verfehlen von Modernisierung und 
Integration und damit als Verfallsstadium einer hoffnungslos untergegangenen 
Kultur zu beschreiben, analysierte Tax sie als Verweigerung von Modernisie­
rung und folgerichtig als Ausdruck eines bewussten Festhaltens an eigenen 
Lebensentwürfen. 

Auf dieser Basis gelangte er - ganz im Gegensatz zur stereotypen Klage 
über das unaufhaltsame Verschwinden der ,Anderen' - zu der Überzeugung, 
dass das rückstandslose Aufgehen der Indianer in der modernen US-Gesell­
schaft, wie es etwa der Idee vom ,melting pot' entsprach, am Widerstandspo­
tential kultureller Überlieferungen scheiterte: "My answer isthat acculturation 
does not occur". 1 

Zu ähnlichen Erfahrungen und Neubeurteilungen gelangten in den sechzi­
ger und siebziger Jahren auch zahlreiche andere Studien, die Bauern- und 
Landrechtsbewegungen in Südamerika und Südostasien untersuchten. Sie be­
legen, dass das scheinbar innovationsresistente und subversive V erhalten, das 
viele kleinbäuerliche Gesellschaften internationalen Modernisierungsprojekten 
entgegensetzten, nicht Ausdruck ihrer passiven Rückständigkeit, sondern ihres 
aktiven Widerstandes gegen die Einführung kapitalistischer Privatisierungs­
und Akkumulationsbestrebungen war und darin Zeichen eines spezifischen 

1 Zitiert nach Friderike Seithel2000: 198. 

19 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

kulturellen Gedächtnisses, dessen Sinnstiftnngs- und Weltorientierungspoten­
tiale eng mit der Bewahrung kultureller Überlieferungen und Ethe verwoben 
blieben (Huizer 1979; Huizer 1980; Bettlage 1989). 

Obwohl das Fox-Projekt hinsichtlich seines praktischen Nutzens für die India­
ner selbst unterschiedlich bewertet wird (Seithel 2000: 202), bleiben zwei von 
Sol Tax herausgestellte Aspekte der action anthropology bis heute beden­
kenswert: Allem voran ist dies die Forderung, die vom Ethnologen Untersuch­
ten konsequent vom bloßen ,Objekt' westlicher Theoriebildung zu aktiven 
Teilnehmern in einem Forschungsprozess zu transformieren, den sie inhaltlich 
und reflexiv mitgestalten können. In dieser Transformation kommt erstmals 
auch die grundlegende Überzeugung zum Ausdruck, dass nicht nur der Ethno­
loge private moralische Einstellungen gegenüber den von ihm nutersuchten 
Gruppen mitbringt, die keinerlei wissenschaftliche Bedeutung besitzen, son­
dern dass die Ethnologie als Wissenschaft den von ihr untersuchten Zeitgenos­
sen gegenüber ethisch verpflichtet ist nnd dieser Verpflichtung nicht nach­
kommen kann, solange sie entweder paterualistisch die Wertvorstellungen und 
Denkmodelle ihrer eigenen Kultur projiziert oder relativistisch glaubt, die ei­
gene nnd die fremde Praxis strikt auseinander halten zu können. 

Hier zeichnet sich also ein fachspezifisches Ethos ab, das die eigentümli­
che Wissenschaftlichkeit der Ethnologie selbst betrifft, indem es an die Stelle 
abstrakter Objektivierungen und in der konsequenten Abkehr von jeder Verge­
genständlichung ,des' Fremden ein selbstkritisches Verfahren fordert, das die 
Erkenntnis des fremden Wissens untrennbar mit der Selbstreflexion eigener 
Zielvorstellungen verknüpft. 

Besonderes Interesse verdient aus heutiger Sicht aber auch Sol Tax' Beobach­
tung, dass der Versuch einer kulturellen Moderuisiernng und Homogenisie­
rung nach westlichem Vorbild zwar zu unübersehbaren nnd oft dramatischen 
Veränderungen führt, nicht jedoch zur bruchloser oder gar freiwilliger Über­
nahme de westlichen Vorbildes. Die bis heute verbreitete Annahme, sämtliche 
Gesellschaften folgten bereitwillig dem westlichen Lebens- nnd Moderuisie­
rungsschema, steht im Gegensatz zu verzweifelten Versuchen indigener Völ­
ker, an Weltentwürfen nnd Ethe festzuhalten, die mit zentralen Aspekten der 
modernen Lebensform unvereinbar sind, z. B. weil sie sich jener schrankenlo­
sen Instrumentalisierung der Wirklichkeit widersetzen, die das moderne 
abendländische Weltbild vorsieht. (Vgl. Münzel 1978; Stüben 1985; Hornba­
cher 2005) 

Die Leuguung dieser Widerstände und die Behauptung, die "Imitation des 
westlichen kapitalistischen Modells" sei von praktisch allen Gesellschaften 
"im Prinzip" "angestrebt, also gewollt" (v. Weizsäcker 2003: 811), ist nicht 
nur zynisch, sie verharmlost die Gewaltsarnkeit im Prozess der Globalisierung 
in einem Maß, das sich inzwischen - angesichts des wachsenden religiös und 
ethnisch motivierten Gewaltpotentials - als gefährliche Vereinfachung heraus­
stellt. Entscheidend für die Frage nach ethischen Universalien ist - gerade an-

20 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

gesichts der unerwarteten "Rückkehr der Religionen" (Riesebrodt 2001) und 
ihrer Fundamentalismen - die Einsicht, dass die als vormodern oder traditio­
nell marginalisierten Überlieferungen und Ethe nicht einfach als Vorformen 
einer einheitlich westlichen Modemisiemng verschwinden, sondern als Wider­
standsmomente in der Modeme selbst präsent bleiben und sich unter Umstän­
den gewaltsam artikulieren. Die in diesem Zusammenhang zu betrachtende 
Revitalisierung kultureller und religiöser Traditionen entspricht, wie sich zu­
nehmend zeigt, keiner konservativen oder prämodernen Haltung, sie bringt 
vielmehr eine subversiv-revolutionäre "Zurückweisung der Modeme als euro­
päisch-amerikanischer Hegemonie" zum Ausdruck (Hardt/Negri 2003: 161). 

111. 
Ihre größte Bedeutung hat die Aktionsethnologie zweifellos dort entfaltet, wo 
die unmittelbare politische Interaktion von Ethnologen und indigenen Gruppen 
am nächsten lag und am meisten Wirkung entwickeln konnte: in den USA 2 

Doch auch unabhängig von ihrem in der advocacy anthropology weiter entwi­
ckelten Engagement für die Rechte und Interessen indigener Gruppen hat sich 
die aktionsethnologische These von der prinzipiellen Zusammengehörigkeit 
ethischer und wissenschaftlicher Aspekte als zukunftsweisend erwiesen. 

Sie eröffnet den Weg zu einer Ethnologie, die von Grund auf selbstreflexiv 
und selbstkritisch ist und ihren theoretischen Ausdruck in der von Dell Hymes 
1972 initiierten Debatte um den Band Reinventing Anthropology findet 
(Hymes 2002). Auch hier findet sich die Forderung, die ,Anderen' am Er­
kenntnisprozess zu beteiligen und ihnen so zur Formulierung eigener Ziele zu 
verhelfen; ,radikal' ist die von Dell Hymes und Bob Scholte entworfene Ethno­
logie aber besonders darin, dass sie das fremde Wissen als Ausgangspunkt ei­
gener Selbstreflexion und Kulturkritik ernst nimmt. Parallel zur postkolonialen 
Emanzipation nicht-westlicher Intellektueller, aber auch angesichts einer 
schweren Identitätskrise, in die das eigene Fach angesichts der Forderung 
geraten war, ethnologische Forschung in den Dienst politischer und militär-

2 An dieser Stelle sei jedoch auch des Einsatzes von Bruno Manser gedacht, der 
sich als Schweizer Staatsbürger im malaysischen Urwald von Sarawak jahrelang 
und gegen den erbitterten Widerstand Malaysias für die indigenen Wildbeu­
tergruppen der Penan einsetzte, indem er ihnen - im teilnehmenden Studium ihrer 
Lebens- und Denkformen - zu einem Bewusstsein ihrer Rechte auf das von ihnen 
spirituell ausgelegte Land und gegen dessen ausbeuterische Zerstörung durch die 
malaysische Regierung verhalf. Bruno Manser bescherte den Protestaktionen je­
ner kleinen und weltpolitisch bedeutungslosen Gruppen internationale Beachtung 
und wurde zur politischen Gefahr: Die malaysische Polizei verfolgte und verhaf­
tete ihn, er entfloh, führte politische Aufklärungsarbeit von der Schweiz aus 
durch und kehrte wieder in den Urwald zurück, wo er im Mai 2000 bei seiner 
letzten Reise zu den Penan unter bis heute ungeklärten Umständen spurlos ver­
schwand. Zu Person und Aktivitäten vgl.: http://www.bmf.ch/ge/ge _ bruno.html. 

21 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

ischer Verwertung z. B. im Vietnam-Krieg oder im Kampf gegen den Kom­
munismus zu stellen, betonen Autoren wie Hymes, Berreman, Huizer, Nader 
oder Scholte, dass Ethnologie prinzipiell nicht wertfrei sein kann, da jedes wis­
senschaftliche Erkenntnisinteresse seinerseits in gesellschaftlichen Praktiken 
eingebettet ist, die Ausdruck bestimmter Weltdeutungen aber auch Interessen 
sind. Sie können im interkulturellen Austausch nicht als selbstverständlich 
vorausgesetzt werden, vielmehr muss der Ethnologe in der Lage sein, ihre Be­
schränkung und Machteffekte aus der Perspektive anderer Kulturen kritisch zu 
reflektieren. 

Jener wissenschaftliche Objektivitätsanspruch, den Levi-Strauss nicht nur 
unabhängig von der persönlichen Moral des Ethnologen bestimmt, sondern 
auch über diese gestellt hatte, erscheint hier nicht mehr als Ziel, sondern als 
Selbstmissverständnis einer Ethnologie, die glaubt, von ihrem eigenen gesell­
schaftlichen Kontext absehen zu können. Sie wird nun nicht bloß als Abstrak­
tion, sondern als Ausdruck eines "scientific colonialism" (Galtung) kritisiert, 
der auf die Vergegenständlichung und intellektuelle Marginalisierung des 
fremden Wissens zielt, anstatt mit diesem in einen reflexiven Wechselbezug zu 
treten (Hymes 2002:49). 

Die Wechselseitigkeit, von der nun die Rede ist, bezieht sich jedoch nicht 
mehr ausschließlich auf die praktische Kooperationen projektorientierter Akti­
onen; als ethisch signifikant wird nun der wissenschaftliche Erkenntnisprozess 
selbst erkannt, der anderen Wissenstraditionen gegen ihre wissenschaftliche 
,Kolonialisierung' zum intellektuellen und kulturellen Überleben im Horizont 
weltweiter Machtverhältnisse verhelfen soll: zu "dignity as part of a larger 
sphere [ ... ]" (Hymes 2002: 55). 

Nicht erst in der politischen Aktion oder in der gemeinsamen Interaktion 
bei der Feldforschung, sondern auch und bereits als reflexiver Theorieansatz 
orientiert sich Ethnologie nun am Ethos der Gleichberechtigung, indem sie je­
nen Wissenstraditionen zur Geltung verhilft, die vom abendländischen Wis­
senskanon ausgeschlossen werden. Pendant dieser reflexiven Wendung im 
Selbstverständnis der Ethnologie ist ein Wandel im Verständnis des kulturell 
Fremden. Hymes stellt die fremde Kultur nicht mehr essentialistisch oder pu­
ristisch als quasi zeitlose und in sich abgeschlossene Entität vor, die angesichts 
westlicher Einflüsse zwangsläufig zum Verschwinden verdammt ist, er be­
trachtet sie vielmehr - mit Bezug auf Herder, Humboldt und den deutschen 
Begriff der "Bildung" - als geschichtlichen und damit prinzipiell offenen Pro­
zess reflexiver Selbstkonstitution am Leitfaden unterschiedlicher Überliefe­
rungen (Hymes 2002: 33). 3 

3 Diese nicht-essentialistische Sichtweise, die sich heute im Hinblick auf den Kul­
turbegriff weitgehend durchgesetzt hat, wird also zu Unrecht als Ergebnis post­
moderner Überlegungen betrachtet. (V gl.: Geertz 2000) 

22 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

Der damit verbundene Neuansatz im Verhältnis von Ethnologie und Ethik lässt 
sich also dadurch bestimmen, dass das ethische Prinzip kooperativen Han­
delns, wie es in aktionsethnologischen Ansätzen entwickelt wurde, nun auf die 
intellektuelle Wechselbeziehung des Ethnologen und der von ihm untersuchten 
Gruppe ausgeweitet wird. Dabei rückt die Notwendigkeit einer kritischen 
Selbstreflexion des eigenen wissenschaftlichen Neutralitätsideals und seiner 
Kategorien v. a. im Hinblick auf die gesellschaftliche Verankerung und poten­
tielle politische Instrumentalisierung von Ethnologie in den Mittelpunkt (Nash 
1976; Rynkiewich 1976). 

Namentlich bei Laura Nader (1976) und Bob Scholte klingt dabei ein 
Thema an, das später im Zusammenhang postmoderner Ethnologie und ihres 
literary turn, des Rückzugs vom Fremden auf dessen rhetorisch bzw. politisch 
konstruierte Repräsentation im ethnographischen Text, vollends in den Vor­
dergrund rücken wird: die These, dass die ethische Verantwortung der Ethno­
logie als einer Wissenschaft sich in der kritischen Analyse ihrer eigenen ge­
sellschaftlichen Rahmenbedingungen, Begriffe und Machtverhältnisse äußern 
muss: "My working hypothesis is elementary [ ... ] Intellectual paradigms in­
cluding anthropological traditions are culturally mediated, that is, they are con­
textually situated and relative." (Scholte 2002:431 ). 

Emanzipatorisch und partizipatorisch ist Ethnologie deshalb nur dann, 
wenn sie das Ideal einer objektiven Wissensproduktion aufgibt, um sich als 
selbstreflexives und kritisches Verfahren in unmittelbarer Nachbarschaft zur 
Philosophie neu zu konstituieren. Die ethnographische Situation wird folge­
richtig zur "epistemologischen Situation" (Scholte 2002: 438). Jener Ethnolo­
gie, die hingegen weiterhin beansprucht, objektive Fakten zu produzieren, hält 
Scholte entgegen: 

"What is anthropologically (and philosophically) lamentable is [ ... ] that it basically 
refuses to critically examine its own sociocultural circumstances and historicophi­
losophicallimitations as a paradigm. As long as it fails to do so, I don't believe it can 
be really emancipatory and normative. Its concept of emancipation will remain an 
ethnocentric, self-generating, and self-fulfilling prophecy; its norms will merely re­
flect the utilitarian, technological, and rationalist values of its own Western environ­
ment. If it is so confined, can it ever hope to realize anthropology's comparative 
aims: to detail and to encompass the rich diversity ofhuman circumstance?" (Scholte 
2002: 437) 

Zweifellos ist das hier entworfene selbstreflexive Verständnis von Ethnologie 
höchst anspruchsvoll, und es mag nicht zuletzt daran liegen, dass die Realisie­
rung von Scholtes Programm sich bis heute nicht von selbst versteht, zumal 
die aktuelle Forderung, Ethnologie möge ihre praktische Relevanz unter Be­
weis stellen, im Kontext der ökonomischen Krise und der damit verbundenen 
Liberalisierung und Privatisierung von Bildung zunehmend mit der Produktion 
eines marktgängigen und effizient verwertbaren Wissens gleichgesetzt wird. 
Nicht die Fähigkeit zur kritischen und emanzipatorischen Reflexion der Ge­
genwart bestimmt heute den Begriff praktischer Bildung, sondern eher umge­
kehrt: die Fähigkeit zur möglichst effizienten Anpassung. 

23 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Diese heute alle Geistes- und Kulturwissenschaften prägende Tendenz 
bahnt sich in der Ethnologie im Anschluss an die politisch aktive und gesell­
schaftskritische Phase der siebziger Jahre an. Hier werden gegenläufige Ten­
denzen im Verhältnis von Ethik und Ethnologie erkennbar: Während Johannes 
Fabian (1983) - in der Tradition von Reinventing Anthropology -mit allem 
Nachdruck die intellektuelle Anerkennung und Gleichberechtigung fremder 
Wissenstraditionen, ihre "coevalness" einfordert, knüpft die zeitgleich einset­
zende postmoderne Debatte im Rahmen ihres radikalen Erkenntnisskeptizis­
mus zwar noch direkt an die ethisch motivierte Kritik gesellschaftlicher 
Machtverhältnisse an, löst sich jedoch zunehmend vom Anspruch des interkul­
turellen Verstehens und in eins damit von der kritischen Selbstreflexion eige­
ner Weltentwürfe aus der Perspektive anderer Wissenstraditionen. Wo ethno­
graphische Beschreibung insgesamt zur kulturellen Konstruktion oder zur blo­
ßen "Repräsentation" eigener Vorurteile wird und die fremde Kultur zur poeti­
schen oder besser: rhetorischen Fiktion des Ethnologen, verliert Ethnographie 
ihren "epistemologischen" Charakter und wird zu einem rein fiktionalen litera­
rischen Geure. 

Symptomatisch dafür ist der eingangs erwähnte Paul Rabinow, der erkenntnis­
theoretische Reflexionen bezüglich des eigenen und fremden Wissens für un­
nötig erklärt, da für ihn von vomherein feststeht, dass das westliche Konzept 
vom Fremden ebenso wie dessen Repräsentation insgesamt nur rhetorisches 
Konstrukt eigener sozialer Verhältnisse ist- und damit bloßer Ausdruck von 
Macht (Rabinow 1986). In dieser nachgerade zum postmodernen Dogma ver­
festigten Ersetzung von Erkenntnis und Vernunft durch Macht und Rhetorik 
droht jedoch der eigene kritische Anspruch der postmodernen Repräsentati­
onsdebatte selbst unterzugehen, denn wenn Vernunft nichts als Macht und Er­
kenntnis insgesamt nur rhetorische Manipulation ist, fehlt jeder Ansatzpunkt 
für eine Unterscheidung zwischen Ideologie und Vernunft und damit die Mög­
lichkeit zur Kritik selbst (Horubacher 2005: 119ff.). Als Folge dieses begriffli­
chen Reduktionismus fallen Ethnologie und Ethik, wissenschaftlicher und 
praktischer Anspruch, hier erneut auseinander: Die fremde Kultur oder Le­
bensform verliert als rhetorisches Konstrukt ihre Bedeutung als intellektuelles 
Korrektiv eurozentrischer Projektionen, sie scheint nurmehr eine literarische 
Repräsentation oder Spiegelung von social facts aus der Gesellschaft des Au­
tors. 

Wie schon bei Levi-Strauss, so verflüchtigt sich also auch unter postmo­
dernen Vorgaben die kulturelle Differenz zur quantiüi negligeable und dies 
umso mehr, als inzwischen globale Moderuisierungsprozesse die romantische 
Illusion ,unberührter' exotischer Gesellschaften ohnehin zunichte gemacht ha­
ben. 

Da aber andererseits die Existenz von Menschen an anderen Orten der 
Welt schwer zu leugnen ist und die Notwendigkeit zu interkultureller Koopera­
tion unabweisbar wird, erhebt sich parallel zum theoretischen Konstruktivis­
mus und losgelöst von der radikalen postmodernen Vernunftkritik eine abs-

24 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

trakte ethische Forderung nach globaler Gleichberechtigung und Humanität, 
die ihrerseits nach der relativistischen Destruktion aller Vernunftansprüche 
nicht mehr rational begründet werden kann. Diese ethische Forderung orien­
tiert sich an der Tradition der eigenen Kultur und Geschichte, ohne dies eigens 
auszuweisen, sie bietet sich aber dessen ungeachtet als Ersatz für das eskamo­
tierte ,Andere' ethnologischer Erkenntnis an: An die Stelle der destruierten Er­
kenntnis- und Objektivitätsansprüche von Ethnologie soll nach Rabinow "das 
Ethische" als neue interkulturelle Verbindlichkeit treten. Diese Wendung von 
der Theorie in eine, scheinbar unmittelbare, kosmopolitische Praxis entbehrt 
nicht der Ironie, weil sie das als eurozentrisch abgelehnte Modell einer univer­
sellen menschlichen Vernunft ausgerechnet durch deren praktisches Pendant, 
ein weltbürgerliches "Ethos", zu kompensieren versucht, dem nun seinerseits 
universelle Geltung zugesprochen wird. 

Das universelle Ethos des Weltbürgers soll also offenbar die zynischen 
Konsequenzen von Rabinows radikalem theoretischem Relativismus kom­
pensieren: Wo nämlich eine universelle Vernunft und damit die Möglichkeit 
zur rationalen Verständigung über subjektive und erst recht kulturelle Grenzen 
hinweg entfällt, bleibt, wie schon Nietzsche gezeigt hatte, als Regulativ 
menschlicher Praxis nur noch die Annahme eines nicht weiter ableitbaren 
"Willens zur Macht". 

Vor dieser nihilistischen Lösung zurückschreckend konstruiert Rabinow, 
ganz im Trend aktueller Weltpolitik, ein kosmopolitisches Ethos aller Welt­
bürger, das jenseits von theoretischen Weltauslegungsdifferenzen existieren 
und die Harmonie einer multikulturellen Welt garantieren soll. Dieses tolerante 
weltbürgerliche Ethos ähnelt indessen nicht nur in irritierender Weise eben je­
nem modernen Freiheitskonzept, das der von Rabinow so scharf kritisierte 
Kant in seiner dritten Kritik als praktischen Ausdruck universeller Vernunft 
vorstellte, es entspricht auch dem aktuellen Entwurf eines "Weltethos", dem 
heute transnationale politische Institutionen wie die UNO zu globaler Durch­
setzung zu verhelfen suchen. 

Selbst wenn man jedoch für den Augenblick von den ungelösten Wider­
sprüchen absieht, die bei der politischen Realisierung eines solchen Ethos ent­
stehen, bleibt bezüglich Rabinow jene theoretische Inkonsistenz bestehen, die 
durch den Sprung von der Theorie in eine vorgeblich unmittelbar vorhandene 
weltbürgerliche Praxis entsteht und die sogleich die Frage nach dem Status je­
nes kosmopolitischen Ethos aufwirft: Was bedeutet die emphatische Betonung 
jenes eurozentrischen Ideals, das der Ethnologe selbst teilt und zum Leitfaden 
künftiger Ethnologie erhebt, ohne auch nur von ferue die geschichtlichen, poli­
tischen oder gesellschaftlichen Hintergründe dieser Universalistischen Ethik, 
geschweige deun ihre Verflechtung mit den globalen Herrschaftsansprüchen 
der "europäisch-amerikanischen Hegemonie" (Hardt/Negri 2003) auch nur zu 
erwähnen? In diesem Versuch, ethnologisches Verstehen grosso modo durch 
ein - vom Ethnologen definiertes - universelles Ethos zu ersetzen, wird, beim 
besten Willen zu globaler Freiheit und Humanität und trotz der theoretischen 

25 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Forderung, auch die eigene Gesellschaft zu ethnologisieren, der emanzipatori­
sche und selbstkritische Anspruch reflexiver Ethnologie preisgegeben. 

Daran ändert auch der Umstand nichts, dass Rabinow in jüngeren Pub­
likationen einräumt, das Prinzip des kosmopolitischen Ethos, die Menschen­
rechte, sei ein eurozentrisches Konstrukt. Auch dann entscheiden nämlich aus 
seiner Sicht über ethische Geltungsfragen faktische Mehrheitsverhältnisse: 
Wahrheit und Legitimität sind hier, wie bei Rabinows Gewährsmann Richard 
Rorty, nur noch Ausdruck herrschender Meinungen und damit Epiphänomene 
von Macht, denen der postmoderne Erkenntnisverzicht nichts mehr entgegen­
zusetzen hat. Folgerichtig bemüht sich Rabinow weder um eine rationale Be­
gründung noch um die Widerlegung dieser ethischen Universalien, sondern be­
trachtet sie - wiederum scheinbar wertfrei - nur noch unter strategisch­
instrumentellem Gesichtspunkt, indem er etwa versichert, "dass gegenwärtig 
kein anderer säkularer Gegendiskurs existiert, dem auch nur annähernd die 
Legitimität, Macht und Möglichkeit erfolgreicher Ausweitung zukäme, wie 
dies für den Diskurs der Menschernechte der Fall ist" (Rabinow 2004: 48). 

In dieser Einschätzung begegnet Ethik nnn auch in der Ethnologie nur noch als 
rhetorisches oder politisches, da ,Erfolg' versprechendes Instrument eines glo­
balen ,Diskurses' um Geltungsansprüche, dessen Inhalte sich jeder kritischen 
Reflexion entziehen. 

Vom Ethos selbstreflexiver Anerkennung des Fremden, deren Maß in der 
Fähigkeit zu interkultureller "coevalness" und in der Kritikbereitschaft bezüg­
lich eigener Universalien besteht, ist Ethik hier zum politischen Kalkül herr­
schender Mehrheitsverhältnisse geworden. 

Diese denkwürdige Transformation des ethnologischen Ethik-Diskurses 
vollzieht sich in Folge der radikalen postmodernen Erkenntniskritik und der sie 
begleitenden ethnologischen Identitätskrise, in ihr spiegelt sich jedoch auch 
jene eingangs beschriebene Überzeugung, wonach im Verlauf der Globalisie­
rung alle substanziellen Unterschiede zwischen verschiedenen Denk- und Le­
bensweisen verschwinden, sodass sich die Frage nach unterschiedlichen Le­
bensentwürfen, Weltdeutungen und deren womöglich unvereinbaren Ethe im 
Grunde erübrigt. Ein friedliches Miteinander, so die konsequente Schlussfol­
gerung, ist nur vorstellbar, wenn sich ethische Werte nach Maßgabe der mo­
dernen westlichen Vorstellung vom Menschen und seiner Gesellschaft welt­
weit durchsetzen lassen (Rorty 1988). 

IV. 
Wichtig scheint hier die Beobachtung, dass die skizzierte politische Instrumen­
talisierung von Ethik nicht auf einzelne postmoderne Autoren zu begrenzen ist, 
sondern sich im weltweiten Diskurs um globale ethische Standards vollzieht, 
der, wie Rabinow zu Recht bemerkt, seinerseits als strategisches Mittel im 
Kampf widerstreitender politischer Interessen eingesetzt wird. Dieselbe In­
strumentalisiernng von Ethik, die durchaus als "politische Suspension des 

26 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

Ethischen" im Zuge der Globalisierung gedeutet werden kann (Zizek 2005), 
betrifft aber auch jenen Ethik-Code, den die American Association of Anthro­
pologists 1971 formuliert und veröffentlicht hatte, um die Verantwortung des 
Ethnologen gegenüber den von ihm Untersuchten zum Ausdruck zu bringen 
und grundsätzlich zu sichern. Der Ausgangspunkt für den Entwurf dieses fach­
spezifischen Codes war die - auch heute wieder aktuelle - Diskussion um die 
Initiierung und staatliche Finanzierung von ethnologischen Studien für militä­
rische und strategische Zwecke, wie etwa das umstrittene Camelot-Projekt, das 
seinerzeit der Gefahr durch den Kommunismus begegnen sollte (Mills 2003: 
4lf.). 

Doch obwohl dieser ethnologische Ethik-Code der politischen Instrumenta­
lisierung von ethnologischem Wissen explizit vorbeugen sollte, ist er seiner­
seits gegen diese nicht gefeit. Verschiedene Ethnologen kritisieren den Ethik­
Code inzwischen als verfehltes Mittel einer moralischen Kontrolle von Wis­
senschaft, das in komplexen Einzelfällen interkultureller Begegnung versagt, 
gleichzeitig aber als hochschulpolitisches Steuerungsinstrument funktionali­
sierbar ist, da in den USA und Kanada von der Erfüllung- oder Nichterfüllung 
- seiner formalen Vorgaben die Forschungserlaubnis und der Zugang zu For­
schungsmitteln abhängt: Eigens eingerichtete Ethik-Komitees entscheiden hier 
über die Förderungswürdigkeit eines Forschungsprojekts anband hochgradig 
formalisierter und dekontextualisierter Fragebögen (Mills 2003: 49; Silverman 
2003: 115ff.). 

Der emanzipatorische Sinn einer kooperativ im Austausch mit fremden 
Wissenstraditionen vollzogenen ethnologischen Selbstreflexion, die nur von 
Fall zu Fall und im Kontext individueller Situationen stattfinden kann, redu­
ziert sich auch hier durch die abstrakte Definition universeller ethischer Stan­
dards auf die starre Verteidigung einer Norm, deren Inhalte vorgegeben sind 
und sich abermals jeder Reflexion der mit ihnen verwobenen Machtverhältnis­
se entziehen. 

So wird Ethik durch ihre Universalisierung schließlich auch in der Ethno­
logie Ausdruck politischer Korrektheit und gerät gar in Gefahr, selbst Mittel 
einer Machtausübung zu werden, die, wie PeterPels beklagt (s. den Beitrag in 
diesem Band), vor allem im Hinblick auf ihren Nutzen für das Renommee oder 
die Karriere des Ethnologen relevant ist, anstatt der selbstkritischen Auseinan­
dersetzung mit der fremden Lebens- und Wissensform zu dienen. 

Wir können also festhalten, dass die Instrumentalisierung von Ethik innerhalb 
der Ethnologie kein fachinternes Binnenproblem darstellt, sondern ihr Pendant 
in der weltpolitischen Instrumentalisierung universeller ethischer Normen und 
Standards hat. Der postmoderne Versuch, ein universell akzeptiertes Ethos al­
ler "Weltbürger" an die Stelle interkultureller Erkenntnis zu rücken, gerät je­
doch in dieselben Widersprüche wie die Definition eines formalen Ethik­
Codes für Ethnologen, aber auch wie vormals der wissenschaftliche Objektivi­
täts- und Neutralitätsanspruch der Ethnologie: Wie das Ideal einer scheinbar 
wertfreien Wissenschaft, so wird nun Ethik ihrerseits als universell gültige und 

27 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

allgemein defnierbare Norm dekontextualisiert und infolgedessen vielfältig in­
strumentalisierbar. In jedem Fall jedoch verspielt dieses Konzept von Ethik er­
neut jene kritische und emanzipatorische Selbstreflexivität gegenüber der je 
eigenen Gegenwart, die Nader, ähnlich wie Hymes und Scholte, als Ethos und 
Wesenskern aller verantwortlichen Ethnologie ausgemacht hat. 

So stehen sich also zuletzt universell definierbare ethische Normen und ein je 
situationsspezifisches Ethos individueller Reflexivität gegenüber, und dies 
keineswegs als Gegensatz von globaler Modeme und traditionalem Brauch, 
sondern bereits im Gegensatz von universalistischem Ethik-Code und emanzi­
patorischem Ethos der Selbstreflexion, d. h. in den unterschiedlichen Ausle­
gungen dessen, was Ethik in der Wissenschaft vom Fremden bedeutet. 

Gerade angesichts der problematischen Festlegung ethischer Universalien 
für eine globale Weltgesellschaft und mehr noch auf Grund der höchst wider­
sprüchlichen politischen Instrumentalisierbarkeit solch universeller Ideale teilt 
der vorliegende Band seinerseits in ethnologischer und philosophischer Hin­
sicht jenes Ethos einer stets individuell und situationsbezogen zu leistenden 
kritischen Auseinandersetzung mit eigener und fremder Tradition im Kontext 
wandelbarer Machtkonstellationen. Anstatt die Notwendigkeit ethischer Uni­
versalien bereits als Tatsache vorauszusetzen, soll deren Tragfähigkeit, aber 
auch Grenze anband konkreter Beispiele geklärt werden. Parallel dazu ist aber 
auch jener kreative Beitrag zu beschreiben, den die bis heute tradierten lokalen 
Lebensformen und die ihnen entsprechenden Ethe und Weltdeutungen im 
Kontext globaler Vemetzungen leisten. 

Welche Reichweite und Bedeutung ethische Universalien faktisch besitzen 
und inwiefern sie die in sie gesetzten Hoffnungen auf die friedliche Lösung in­
terkultureller und interreligiöser Konflikte erfüllen können, wird erst auf der 
Basis solcher Einzelanalysen zu beurteilen sein. 

Bei diesem Perspektivwechsel auf das Verhältnis von Ethik und globaler Ver­
netzung könnte sich herausstellen, dass das Zusammentreffen unterschiedli­
cher Ethe und Weltentwürfe nicht zwangsläufig zu Konflikten führt, sondern 
umgekehrt die Chance zu wechselseitiger, kreativer Ergänzung bietet, weil 
verschiedene Interpretationsansätze und Handlungsoptionen in einer je 
konkreten Situation neue Wege eröffnen. Eben dadurch können selbstverständ­
lich gewordene perspektivische Verengungen und Automatismen, die sich in 
ausweglos scheinenden Konflikten manifestieren, reflektiert und entschärft 
werden. 

Andererseits scheint es - aus der Perspektive situativ tradierter und daher 
flexibel angepasster Ethe - eine Eigenschaft und Konsequenz universalisti­
scher Ethik-Codes zu sein, im Bemühen um eine widerspruchsfreie und allge­
mein gültige Definitionen des richtigen Verhaltens Orthodoxien und doktrinale 
Formen auszubilden, die im konkreten Einzelfall eine Eskalation von Konflik­
ten eher begünstigen oder sogar hervorbringen, falls sie nicht - durch ihre 

28 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

schiere Formalität - bedeutungslos erscheinen und damit ihren eigentlichen 
Sinn, die Regulierung menschlicher Praxis, verfehlen. 

Die Gefahr einer starren und latent gewaltbereiten ethischen Orthodoxie ist 
umso bedenkenswerter, als sie sich keineswegs auf religiöse Fundamentalis­
men beschränken lässt, sondern ebenso im - scheinbar diametral entgegenge­
setzten- guten Willen zur Durchsetzung universeller säkularer Menschenrech­
te begegnet, zumal wo dieser seinerseits in entlarvender Weise "Kreuzfahrer 
für die Menschenrechte" sucht (Toynbee 2001: 257). 

Rhetorische Entgleisungen dieser Art sind, wie sich heute zeigt, blutiger 
Erust einer Weltpolitik, die bei allem proklamierten Weltbürgertum keinerlei 
Bereitschaft zeigt, ihre axiomatischen Festlegungen von Humanität oder 
menschlichem Dasein im Verhältnis zu anderen Welt- und Lebensentwürfen 
zu reflektieren, geschweige denn in Frage zu stellen. 

Angesichts dieser aktuellen Bedrohung durch einen moralischen Funda­
mentalismus - religiöser oder säkularer Provenienz - sowie durch die entspre­
chende Instrumentalisierung von Ethik verspricht weniger das Beharren auf 
universelle Normen eine Lösung interkultureller Konflikte als vielmehr die 
ethnologische Achtsamkeit für die reflexive Dynamik und die Machtverhält­
nisse im jeweiligen Zusammentreffen von lokalen Welt- und Lebenshaltungen 
und scheinbar unumstößlichen Werten des westlichen Weltentwurfs und seines 
Humanismus. 

V. 
Das hier skizzierte komplexe Feld von Ethik - Ethos - Ethnos soll in diesem 
Band aus verschiedenen Richtungen erkundet werden. Gemeinsamer Bezugs­
punkt ist jeweils die Frage, was Ethik und Verantwortung für eine Ethnologie 
bedeuten, die es sich - auch angesichts globaler Probleme - zur Aufgabe 
macht, abendländische Vorstellungen von Humanität und Moral nicht einfach 
als universelle Tatsache vorauszusetzen, sondern ihre Bedeutung selbstkritisch 
im Bezug zur westlich geprägten Lebenspraxis und zugleich im Verhältnis zu 
fremden Ethe und Lebensformen zu reflektieren. Die thematische Differenz 
von Ethik, Ethos und Ethnos, die sich in der Differenz der Disziplinen Ethno­
logie und Ethik wiederholt, bezeichnet dabei die Pole jenes globalen Span­
nungsgefüges, in dem normative ethische Universalien und marginalisierte lo­
kale Ethe faktisch aufeinander treffen und in dem sich die jeweils lebenswelt­
lichen und intellektuellen Spielräume menschlichen Daseins formieren. Ziel 
und Möglichkeit der Ethnologie ist es, die dabei entstehenden vielfältigen 
Möglichkeiten und Freiräume bei der Auslegung und Bewältigung menschli­
cher Praxis zu beschreiben, um sowohl die Vorgaben der eigenen Wissenstra­
dition kritisch zu reflektieren, als auch Chancen der wechselseitigen Ergän­
zung durch verschiedene Ethik-Traditionen aufzudecken. Jenseits von bezie­
hungslosem Relativismus und abstraktem Universalismus könnten unter­
schiedliche Weltentwürfe und Ethe daun als komplementäre Perspektiven auf 
eine flexible, da geschichtlich wandelbare Wirklichkeit erscheinen. An diesem 

29 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

komplementären Perspektivismus, eher denn am postmodernen Pluralismus, 
orientiert sich auch der Band im Ganzen, indem er universelle Ethik-Modelle 
und lokales Ethos nicht schlechthin entgegensetzt, sondern als unterschiedli­
che Hinsichten auf eine komplexe Situation aufeinander bezieht. 

Die erste Sektion, Ethik und Ethnologie: Zwischen lnstrumentalisierung und 
Selbstkritik, befasst sich mit den Aporien, aber auch Chancen ethischer Uni­
versalisierung in der Ethnologie. Ausgangspunkt ist Peter Pels' Beitrag" Wo 's 
keine zehn Gebote gibt", der anband einer viel diskutierten medienwirksamen 
Auseinandersetzung zwischen dem Yanomami-Forscher Napoleon Chagnon 
auf der einen und dem Journalisten Patrick Tierney auf der anderen Seite das 
Problem der politischen Instrumentalisierung von Ethik-Codes in der Ethnolo­
gie diskutiert und mit der Kommodifiziernng ethnologischen Wissens in Ver­
bindung bringt. Gegen einen instrumentalisierbaren, da Iegalistischen Ethik­
Code erinnert Pels an die ethnologische Feldforschung als Chance zum koope­
rativen Aushandeln gemeinsamer moralischer Grundsätze. Volker Harms' Bei­
trag Produktion ethnographischer Filme im Stil von Paparazzi? hingegen erör­
tert ethische Probleme der visuellen Anthropologie am Beispiel historischer 
Photographien und moderner Dokumentarfilme, um dabei an die konstruktiven 
Möglichkeiten eines fachspezifischen Ethik-Codes zu erinnern. Der Text von 
Wolfgang Habermeyer, Ethik, Hermeneutik und Rationalität in der Ethnolo­
gie, nähert sich dem Verhältnis von Ethik und Ethnologie aus philosophischer 
Perspektive, indem er die Frage nach ethischer Verantwortung in der Ethnolo­
gie und nach interkultureller Verständigung überhaupt auf der Basis von Jür­
gen Habermas' Diskursethik erörtert. Sabine Schielmanns Beitrag Ethische 
Fragen in der Arbeit für und mit indigenen Völkern beschließt die Sektion zur 
Ethik in der Ethnologie mit einer sehr persönlichen Schilderung ethischer Kon­
flikte, die sich im Verlauf ihrer Tätigkeit als Aktionsethnologin ergeben haben. 

Die zweite Sektion, Ethik, Erkenntnis, Emanzipation, beleuchtet schwer­
punktmäßig den Zusammenhang von anthropologischer Erkenntnis, ethisch 
motivierter Kooperation und emanzipatorischer Bildung, um dabei wiederum 
verschiedene Perspektiven zu eröffnen: Zunächst diskutiert Werner Petermann 
in seinem Beitrag Was es auf sich hat: Bedingungen der Welt und des Men­
schen die Probleme ethischer Universalisierung in kritischem Bezug sowohl 
auf das Konzept der Menschenrechte nnd die Universalistische Ethik von 
Thomas Rentsch als auch auf das moderne westliche Konzept ,des' Menschen 
überhaupt, das Petermann seinerseits als theologisch-philosophische Projekti­
on analysiert. Holger Schmid setzt sich in seinem philosophischen Beitrag 
Ethik des Fremden und Begriffe der Anthropologie mit dem Zusammenhang 
von ethnologischer Theoriebildung nnd struktureller Vergegenständlichung 
bzw. Historisiernng des ,Fremden' auseinander, um die wissenschaftliche An­
eignung des "vorwissenschaftlichen Geistes" als das eigentlich ethische Di­
lemma der Ethnologie zu fokussieren. Harald Prins' Beitrag Pragmatic idea­
lism in challenging structural power erörtert den Zusammenhang zwischen 

30 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

ethnologischer Erkenntnis und Ethik aus der diametral entgegengesetzten Per­
spektive seiner langjährigen Arbeit in der advocacy anthropology, indem er 
die Wechselbeziehungen zwischen der theoretischen Erforschung und ge­
schichtlichen Rekonstruktion einer Indianergruppe, der daraus erwachsenden 
kulturellen Identitätsstiftung für diese selbst und der aktionsethnologischen 
Unterstützung ihrer darauf gegründeten Landansprüche durch den Ethnologen 
beschreibt. 

Ebenfalls in aktionsethnologischer und selbstreflexiver Tradition bewegen 
sich die Texte von Andreas de Bruin und Friderike Seithel, die diesen emanzi­
patorischen Ansatz allerdings nicht auf fremde Kulturen, sondern gesell­
schaftskritisch auf verschiedene Unterrichtsformen des deutschen Bildungs­
systems übertragen. Andreas de Bruin legt in seinem Text Aktionsethnologie 
an der Schule? dar, wie aktionsethnologisches studying up im Musikunterricht 
die Kommunikation mit problematischen Jugendlichen unterstützen und 
zugleich Ausgangspunkt für deren Kritikfähigkeit gegenüber den Konsuman­
geboten der Musikindustrie werden kann. Friderike Seitbels Beitrag Total 
global? Ethnologie, Bildungsarbeit und ethische Kontexte im Globalisie­
rungszeitalter hingegen stellt umgekehrt jene Widersprüche und Aporien her­
aus, die sich beim Versuch zum emanzipatorischen globalen Unterricht durch 
die zunehmende Privatisierung des Bildungsangebotes und die dadurch er­
zwungene Anpassung des globalen Lernens an die Konsumbedürfnisse von 
Lehrern und Schülern ergeben. 

Die dritte Sektion, Das fremde Ethos, nimmt abermals einen Perspektiv­
wechsel vor, indem es sich vom selbstkritischen Verhältnis zwischen Ethnolo­
gie und Ethik ab- und der Beschreibung von nicht-westlichen Ethe sowie ihren 
Kommunikationsformen und -praktiken in der Gegenwart zuwendet. Heinrich 
Scholler zeigt in seinem Beitrag Die Ethik des Sprichwortes und die Richtig­
keit des Normativen auf, wie traditionelle Vorstellungen von Moral in der 
mündlichen Überlieferung der äthiopischen Amhara bis in die Auslegungspra­
xis des modernen formalisierten Rechts hinein wirksam bleiben, dessen soziale 
Legitimität sich nach wie vor auf den in Mythen und Sprichworten verankerten 
Sinnhorizont gründet. Mit den Ethos bildenden Formen mythisch-narrativer 
Tradition befasst sich der Beitrag Kontextualität und Sensibilität von Alexan­
der Kellner, der am Beispiel der südäthiopischen Burji und ihrer mündlichen 
Überlieferung lokale Entwürfe von Wahrheit und Lüge analysiert und diese 
zugleich von westlichen Begriffen abgrenzt. 

Die vierte Sektion, Ethik oder Ethos?, skizziert schließlich anband einzelner 
Beispiele das jeweils einzigartige Zusammentreffen von universalistischer 
Ethik und lokalem, flexibel auslegbarem Ethos im Kontext der Globalisierung: 
Frank Heidemann erläutert in seinem Beitrag Konsens nur in der Vielstimmig­
keil die Eskalation und spätere pragmatische Bewältigung eines Konflikts, der 
in der südindischen Nilgiri-Region durch postkoloniale Umsiedlungsmaßnah­
men entstand, in deren Folge unterschiedliche ethnische Gruppen mit ver-

31 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

schiedeneu Hierarchie- und Wertvorstellungen sowie - nicht zuletzt - eine 
egalitär und demokratisch gesinnte NGO aufeinander- bzw. zusammenstießen. 
Bertram Turner beschreibt in seinem Beitrag Lokales Ethos - doktrinaler Is­
lam in Südwest-Marokko, wie die forcierte Durchsetzung universalistisch­
orthodoxer islamischer Moral- und Rechtsvorstellungen in einer traditionell is­
lamischen Gesellschaft zum Ausbruch von Konflikten führt, die schließlich am 
Leitfaden des traditionellen und situationsspezifisch interpretierten Ethos eine 
ebenso kreative wie überraschende Lösung finden. Auch Wolbert Smidt be­
schreibt in seinem Beitrag Friedensräume in Tigray unter Druck von kriegeri­
scher Gewalt und Reform die Kreativität und Tragfähigkeit des lokalen Ethos 
und seiner Institutionen in der äthiopisch-eritreischen Grenzregion, aber auch 
er zeigt dessen Bedrohung auf, die in diesem Fall nicht durch eine religiöse 
Doktrin, sondern durch die politische Durchsetzung des genuin westlichen 
Modells von Ökonomie sowie des internationalen Völkerrechts entsteht. 
Annette Hornbachers Beitrag Abschied vom Weltethos? beschreibt ausgehend 
von den islamistischen Bombenanschlägen auf N ew Y ork und Kuta und ihrer 
Interpretation auf Bali, wie die lokale ethische Bewertung und praktische Be­
wältigung dieses globalen Konflikts konträrer universalistischer Moralvorstel­
lungen nicht in der Hinwendung zu einem universellen "Weltethos" erfolgt, 
sondern durch die selbstreflexive Besinnung auf eigene kosmologische und 
ethische Überlieferungen. 

Alle Beiträger und Mitarbeiter dieses Bandes einte der Wunsch, Hermann 
Amborn für seinen inspirierenden und engagierten Beitrag zur Ethnologie zu 
ehren und seine Anregungen im Blick auf die Gegenwart weiterzutragen. Ih­
nen allen sei an dieser Stelle sehr herzlich gedankt! In besonderer Weise gilt 
dieser Dank jedoch Werner Petermann und Alexander Kellner, die das Buch­
projekt - auch in schwierigen Situationen -mit Rat, Tat und Witz gefördert 
haben: Werner Petermann hat den Band nicht nur durch seinen Beitrag, son­
dern auch durch die Übersetzung von Peter Pels' Artikel sowie die Bearbei­
tung der Literaturverzeichnisse unterstützt; Alexander Kellner kommt zusätz­
lich zu seinem Beitrag das große Verdienst zu, die abschließende Korrektur­
lektüre und darüber hinaus die gestalterische Supervision übernommen zu ha­
ben. 

32 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

Literatur 

Ambom, Hermann (1993): Handlungsfähiger Diskurs: Reflexionen zur Akti­
onsforschung. In: Wolfdietrich Schmied-Kowarzik/Justin Stagl (Hg.): 
Grundfragen der Ethnologie. Beiträge zur gegenwärtigen Theorie-Dis­
kussion. Berlin, 129-150. 

Ambom, Hermann (Hg.) (1993a): Unbequeme Ethik. Überlegungen zu einer 
verantwortlichen Ethnologie. Berlin. 

Breuer, Stefan (1992): Die Gesellschaft des Verschwindens. Von der Selbst­
zerstörung der technischen Zivilisation. Hannover. 

Bujo, Benezet (2000): Wider den Universalanspruch westlicher Moral. 
Grundlagen afrikanischer Ethik. Freiburg. 

Caplan, Pat (Hg.) (2003): The Ethics of Anthropology: Debates and Dilem­
mas. London. 

Castells, Manuel (2000): End of Millenium. Oxford. 
Dettmar, Erika (1999): Religiöse Grundlagen moderner Wirtschaftskulturen. 

In: K.-J. Kuschell A. Pinzanil M. Zillinger (Hg.): Ein Ethos für eine Welt? 
Globalisierung als ethische Herausforderung. Frankfurt am Main, 277-
293. 

Fabian, Johannes (1983): Time And The Other. How Anthropology Makes Its 
Object. NewYork. 

Foucault, Michel (1980): Die Ordnung der Dinge. Frankfurt am Main. 
Gentz, Manfred (1999): Ethische Verpflichtungen für globale Unternehmen. 

In: K.-J. Kuschel/A. Pinzani/M. Zillinger (Hg.): Ein Ethos für eine Welt? 
Globalisierung als ethische Herausforderung. Frankfurt am Main, 344-
355. 

Geertz, Clifford (2000): Available Light. Anthropological Reflections an Phi­
losophical Topics. Princeton. 

Heins, Volker (2002): Globalisierung und soziales Leid Bedingungen und 
Grenzen humanitärer Politik. In: Axel Honneth (Hg.): Befreiung aus der 
Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärtigen Kapitalismus. Frankfurt am 
Main. 

Hettlage, Robert (1989): Über Persistenzkerne bäuerlicher Kultur im lndust­
riesystem. In: Christian Giordano!Robert Hettlage (Hg.): Bauerngesell­
schaften im lndustriezeitalter. Zur Rekonstruktion ländlicher Lebensfor­
men. Berlin. 

Hombacher, Annette (1993): Von der Freiheit eines Ethnologen. Überlegun­
gen zu einer Ethik des Grenzgangs. In: Hermann Ambom (Hg.): Unbeque­
me Ethik. Überlegungen zu einer verantwortlichen Ethnologie. Berlin, 39-
50. 

Hombacher, Annette (2005): Zuschreibung und Befremden. Postmoderne 
Repräsentationskrise und verkörpertes Wissen im balinesischen Tanz. 
Berlin. 

Huizer, Gerrit (1979): Reasearch-Through-Action: Same Practical Experi­
ences with Peasant Organisation. In: Gerrit Huizer/Bmce Mannheim 

33 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

(Hg.): The Palilies of Anthropology. From Colonialism and Sexism Toward 
a View from Below. The Hague, 395-420. 

Huizer, Gerrit (1980): Peasant Movements and their Counterforces in South 
East Asia. New Delhi. 

Hymes, Dell (2002): Reinventing Anthropology. Ann Arbor. 
Levi-Strauss, Claude (1982): Traurige Tropen. Frankfurt am Main. 
Küng, Hans (1999): Menschenverantwortung für die Menschenrechte: Eine 

Herausforderung für die Vereinten Nationen. In: K.-J. Kuschel/A. Pinzanil 
M. Zillinger (Hg.): Ein Ethos für eine Welt? Globalisierung als ethische 
Herausforderung. Frankfurt am Main, 27-37. 

Maguis-Suseno, Franz (1981): Javanische Weisheit und Ethik: Studien zu ei­
ner östlichen Moral. München/ Wien. 

Malinowski, Bronislaw (1984): Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Be­
richt über Unternehmungen und Abenteuer der Eingeborenen in den In­
se/welten von Melanesisch-Neuguinea. Frankfurt am Main. 

Malinowski, Bronislaw (1944): A Scientific Theory of Culture and Other Es­
says. Chapel Hill. 

Malinowski, Bronislaw (1984): Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Be­
richt über Unternehmungen und Abenteuer der Eingeborenen in den In­
se/welten von Melanesisch-Neuguinea. Frankfurt am Main. 

Mauser, Bruno: http://www.bmf.ch/ge/ge_bruno.html. (Letzter Zugriff, 1.3. 
2006) 

Morgan, Lewis Henry (1976): Die Urgesellschaft: Untersuchungen über den 
Fortschritt der Menschheit aus der Wildheit durch die Barbarei zur Zivili­
sation (Nachdruck der Ausgabe von 1908). Achenbach. 

Mills, David (2003): ,Like a horse in blinkers '?: a polilical history of anthro­
pology 's research ethics. In: Caplan 2003, 37-54. 

Nader, Laura (1976): Professional Standardsand What We Study. In: Michael 
Rynkiewich/James P. Spradley (Hg.): Ethics And Anthropology. Dilemmas 
in Fieldwork. NewYork, 167-182. 

Nader, Laura (2002): Up the Anthropologist - Perspectives Gained from 
Studying Up. In: Dell Hymes (Hg.): Reinventing Anthropology. Ann Arbor, 
284-311. 

Narokobi, Hon Beruard M. (1991): Human Rights & Wrongs- Die melanesi­
sche Erfahrung. Der Fall Papua Neuguinea. In: Johannes Hoffmann (Hg.): 
Begründung von Menschenrechten aus der Sicht unterschiedlicher Kultu­
ren. Frankfurt am Main, 35-44. 

Petermann, Weruer (2004): Die Geschichte der Ethnologie. Wuppertal. 
Rabinow, Paul (1986): Representations Are Social Facts: Modernity and Post­

Modernity in Anthropology. In: James Clifford/George E. Marcus (Hg.): 
Writing Culture. The Poetics and Palilies of Ethnography. Berkeley, 234-
261. 

Rabinow, Paul (2004): Anthropologie der Vernunft. Studien zu Wissenschaft 
und Lebensführung. Frankfurt am Main. 

34 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GLOBALE ETHIK FÜR EINE GLOBALE WELT? 

Riesebrodt, Martin (2001): Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus 
und der "Kampf der Kulturen". München. 

Rorty, Richard (1988): Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie. In: 
Richard Rorty: Solidarität oder Objektivität. Drei philosophische Essays. 
Stuttgart, 82-125. 

Scholte, Bob (2002): Toward a Reflexive and Critical Anthropology. In: 
Hymes 2003, 430-457. 

Seithel, Friderike (2000): Von Der Kolonialethnologie Zur Advocacy Anthro­
pology. Zur Entwicklung einer kooperativen Forschung und Praxis von 
Ethnologlnnen und indigenen Völkern. Münster/Hamburg/London. 

Silverman, Marilyn (2003): Everyday ethics: a personal journey in rural 
Ireland, 1980-2001. In: Caplan2003, 115-132. 

Sivaraksa, Sulak (1994): Buddhismus und Menschenrechte- Grundsätzliches 
und Aktualisierung. In: Johannes Hoffmann (Hg.): Universale Menschen­
rechte Im Widerspruch der Kulturen. Bd.2. Frankfurt am Main, 109-147. 

Tax, Sol (1975): Action Anthropology. In: Current Anthropology, Vol. 16 (4), 
514-517. 

Toynbee, Polly (2001): Wer hat Angst vor einer globalen Kultur? In: Will 
Hutton/Anthony Giddens (Hg.): Die Zukunft des globalen Kapitalismus. 
Frankfurt am Main, 231-257. 

Weizsäcker, Christian von (2003): Der Grundgedanke heißt Freiheit. Über 
Kapitalismus und Demokratie. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift für Euro­
päisches Denken. Berlin, 807-814. 

Zizek, Slavoj (2005): Die politische Suspension des Ethischen. Frankfurt am 
Main. 

35 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404904-001 - am 14.02.2026, 16:57:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

