
 

   

 

205 

7. Materialismen; Nachsätze 
 
 
 
 
 

 
Viel ist bisher von einer Insistenz des Dionysos-Mythos die Rede 
gegangen, wo eine rauschhafte Destruktivität, die sich mit dem 
Namen des Halbgotts assoziieren läßt, für Hölderlin wie Hegel in 
Konflikt mit der Bühne der von Kant installierten Vorstellung 
gerät. Kaum benannt hingegen wurde eines seiner gewichtigsten 
Attribute, welches nicht von jenem Rausch, jener Zerstörung und 
jener Verlebendigung ferngehalten werden kann, auf welche 
Hölderlin wie Hegel um 1800 die Bewußtseinsbühne und ihr 
Wissen ausrichten wollen: Dionysos schlägt diejenigen, welche sich 
ihm aussetzen, und diejenigen, welche sich ihm verweigern, mit 
Wahnsinn. Wo immer bisher eine Dionysik der Szene, das Verhält-
nis des Wissens zu dieser Dionysik oder gar ein dionysisches 
Wissen Thema war, da gab es zwar auch den Bezug zu solch diony-
sischem Wahnsinn, jedoch auch genügend gute Gründe, diesen 
Bezug nicht ins Rampenlicht der Textinszenierung zu stellen. Ist 
die Geschichte der Hölderlin- wie Hegelrezeption doch kaum ab-
zutrennen von den Pathologisierungen eines angeblich von Genia-
lität in Geisteskrankheit abgeglittenen Dichters und eines angeb-
lich im Größenwahnsinn seines absoluten Wissens verstaubten Philo-
sophen. Aber wenig ist mit dieser Diskriminierung — die zumindest 
im Falle Hölderlins oft sogar aufwertend gemeint ist — zu den mit 
beiden Namen verbundenen Texten gesagt. Beide Textkorpora 
nehmen sich dem Ding an sich in seiner sinnlichen Materialität an, 
die bei Kant nie als solche die Bühne der Vorstellung betreten kann, 
sondern bloß als Erfahrung einer heterogenen Andersheit. Beide 
bleiben diesbezüglich strenge Kantianer. Nicht wird Kants Auf-
klärung etwa durch den Wahnsinn des Dionysos erweitert. Viel-
mehr ist es diese heterogene Andersheit der Materialität, welche 
die Bühne der Vorstellung dynamisiert, verzeitlicht und sich da-
durch als flüchtige Materialität exponiert, aber nie als eine solche 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

206 

fixierbar wird. Diese Unfaßlichkeit ist jeweils einziges, unzu-
schreibbares Attribut des Dionysos; nur in dieser Unscheinbarkeit 
läge sein Wahnsinn. Hegels Philosophie macht — nolens volens — sämt-
liche kulturellen Phänomene als Effekte eben dieser flüchtigen 
Materialität lesbar, die hier in Unterscheidung zu Kants Guckkas-
tenbühne des Bewußtseins mit der Mehrdeutigkeit des Worts 
“Szene” benannt wurde. Hölderlin glaubt die Vorstellung des Be-
wußtseins mit einem solchen Wissen, das auch noch an sich selbst 
die Flüchtigkeit des Materiellen vollzieht, überfordert. Schon Jah-
re bevor Hegel mit der Niederschrift der Phänomenologie ins späte-
re philosophische System einsteigt, warnt Hölderlin vor dem Epi-
kuräismus einer solchen Hingabe, die nicht mehr dynamisierenden, 
sondern bloß destruktiven Charakter hätte. In diesem Sinne be-
steht Hölderlin darauf, die Dynamisierung der kantischen Vorstel-
lung mit ihrer gleichzeitigen Befestigung auszubalancieren und so 
ein Wissen von der Flüchtigkeit des Materiellen zu ermöglichen, 
das nicht selbst dieser Verflüchtigung unterläge. Es wäre, in Höl-
derlins Fall, ein Wissen, das sich in Ausübung der künstlerischen 
mechané immer neu bewähren und gegebenenfalls, auch wenn 
Hölderlins Aufklärungsoptimismus solches nun kaum mitkalku-
liert, an sich selbst verändern müßte: ein Wissen also, das sich 
eingedenk des Flüchtigen konstituierte, ohne daß diese Flüchtig-
keit notwendig als Wahnsinn dramatisiert und damit seine Erfaß-
barkeit durch das Wissen suggeriert werden müßte.  

Anders gefaßt ist damit jenes Problem, das der Wahnsinn für 
die westliche Philosophie seit ihrer platonischen Begründung dar-
stellt. Meinte doch Platon noch, zwischen der vom Wahnsinn be-
wirkten Verunstaltung und einer von der Besessenheit durch die 
höchste Idee des Wahren, Guten und Schönen bewirkte Teilhabe 
am Wissen unterscheiden zu können. Und konnte doch Descartes 
mit dem nämlichen Verweis auf Gottes Gutartigkeit der Befürch-
tung entgegentreten, seine begründete mathematische Wissen-
schaftsrationalität könne sich ihres eigenen Sinns nicht versichern. 
Dieser Bannung des Wahnsinns folgt eine Revolutionierung der 
westlichen Welt durch das Wissenschaftszeitalter, dessen schlichte 
Faktizität den Schlagabtausch zwischen Foucault und Derrida, ob 
es sich bei Descartes’ Argument nun um eine das Wissen verar-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

207 

mende Ausgrenzung des Wahnsinns oder vielmehr um die ubiqui-
täre Vermengung von Wissen und Wahn handle,356 zur bloßen 
Makulatur verkommen läßt. Zwar teilt Hölderlin wie Hegel mit 
Platon, Descartes und Kant das Vertrauen in die von einer gött-
lichen Macht erhaltene Sinnhaftigkeit von Wissen. Diese Macht 
entstammt aber keiner jenseitigen Welt mehr. Wo die eigene Aus-
einandersetzung mit Spinozas Parallelismus-Hypothese, wohl in 
ihrer Ausweitung zur polytheistischen Immanenz durch Herder, 
an die kantische Bewußtseinsphilosophie zurückgeführt werden 
soll, muß sich das Wissen allein aus seiner Diesseitigkeit begrün-
den — und das heißt immer auch: in Verhältnis zu jeglichem Nicht-
sinn, der ihm zuwiderläuft. Sich nicht über die Denunziation 
solchen Nichtsinns als Wahnsinn zu begründen, das ist eines der 
großen Verdienste eines Wissens, das sich mit Hölderlin und auch 
mit Hegel um 1800 ausschreibt und welches das Flüchtige der 
Materialität so nicht fassen muß, sondern in seiner Flüchtigkeit 
belassen kann. Sinnhaftes Wissen wird stets nur über sein Verhält-
nis zum Nichtsinn ausgehandelt, um dabei die Widerständigkeit 
des Nichtsinns zu exponieren, die hier versuchsweise als Hetero-
genität des Materiellen benannt wurde. Damit wird bei allen An-
leihen an die platonisch-cartesianisch-kantische Zweiweltenteilung 
das Verhältnis von Sinn und Nichtsinn kontingent — ohne daß dies 
mit dem Einzug des Wahnsinns in das Wissen oder der Macht-
übernahme der völligen Beliebigkeit gleichgesetzt werden könnte. 
Jeglicher überkommener Sinn ist damit bloß auf das Verhältnis zu 
dem ihm anderen verwiesen, also darauf, daß er sich auch in 
vielfältigen anderen Formen vollziehen könnte. In der Hetero-
genität des Widerständigen sind diese vielfältigen Vollzugsformen 
nicht fixiert, sind nicht benennbar, aufzählbar und damit aus Sinn 
in Nichtsinn überführbar. Sie sind nicht potentiell aktualisierbar. 
Sie sind einzig als Potentialität.  

Hegels absolutes Wissen vollzieht sich in diesem Sinne als ein 
bestimmtes, partikulares Wissen, das zeigt, daß es bloß die eine Art 
ist, mit der sich die Möglichkeitsvielfalt vollzogen hat und die auf 
nichts anderes denn auf die eigene Potentialität verweist. Vorweg-
genommen ist so die ganze Phalanx der Hegelkritiker des 20. 
Jahrhunderts. Von Heideggers Umkehr der aristotelischen Be-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

208 

vorzugung der Wirklichkeit vor der Möglichkeit an wird die 
Verunsicherung des Wissens durch die nie aktualisierbare Vielfalt 
seiner Möglichkeiten hier zur Maßgabe einer Selbstkritik des 
Wissens.357 Derridas Spiel mit dem “Begriff” différance, der in den 
vorherigen Seiten für den Begriff der Szene einstand, ist dafür 
vielleicht das prominenteste Beispiel — inklusive seiner Geschichte 
der Ablehnung, die er zunächst im Wissenschaftsbetrieb erfahren 
hat, und inklusive seiner Geschichte der Abnutzung, die er dann 
als akademische Mode erfuhr. Hegel wie Derrida scheinen jedoch 
von einer Verfestigung von Sinn auszugehen, die stets stabil genug 
ist, ihre Korrektur am Nichtsinn, an der materiellen Heterogenität 
der Szene, zu überstehen. Nicht so Hölderlin: Wo Hegels lineare 
Erzählung hin zum Sinn des absoluten Wissens sich als Effekt diony-
sischen Nichtsinns zeigt, welcher also schon immer irgendeinen 
kontingenten Sinn hervorgekehrt haben wird, da geht es Hölder-
lin um eine ihrerseits nichtsinnvolle Befestigung, von der aus kon-
tingenter Sinn in eben seiner Kontingenz bewahrt bleibt und somit 
nicht in einen anderen Sinn übergeht. Lange vor den freiwilligen 
und unfreiwilligen Nachfahren Heideggers (und hier ausnahms-
weise sehr quer zu dem, was Heidegger in Hölderlin finden 
wollte) weist Hölderlin darauf hin, daß Sinn nicht bloß durch Aus-
richtung auf die eigene Kontingenz korrigierbar, sondern von der 
Heterogenität des Materiellen her veränderbar ist. Mit später 
Hegel, Heidegger, Derrida et cetera sieht er zwar die Sinnhaftig-
keit von Sinn darin, sich der Flüchtigkeit der eigenen Heterogeni-
tät anheimzugeben. Von Hölderlins Warte aus könnte das Vertrau-
en, das Hegel, Heidegger, Derrida et cetera in die doch auf diese 
Flüchtigkeit auszurichtenden überlieferten Strukturen setzen, fata-
listisch, naiv, vielleicht sogar gefährlich erscheinen. Zu bestehen ist 
mit Hölderlin auf einen Widerstand gegen die Widerständigkeit 
im Sinn, auf eine nichtsinnvolle Fixierung im Sinn, damit die 
Flüchtigkeit im Sinn statthaben könne und sich nicht ihrerseits in 
eine Struktur verflüchtige, die für diese Flüchtigkeit nicht mehr 
einstehen kann. In letzterem Sinne wäre Hegels Philosophie von den 
Verhärtungen, die das 20. Jahrhundert in der Philosophie Hegels 
wahrgenommen hat, eben nicht mehr zu unterscheiden.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

209 

Hölderlin will um 1800 diese nichtsinnvolle, materielle Fixie-
rung am Empfindungssystem Mensch installieren, um dieses vor der 
Verflüchtigung sämtlicher Strukturen inklusive seiner selbst zu 
bewahren. Viele würden ihm heute immer noch zustimmen. Doch 
müßte auch diese Wahl in der Kontingenz gehalten werden, so 
daß mit ihr nicht festgelegt würde, wer ein Empfindungssystem 
Mensch sein darf und wer nicht. Denkbar sind andere, potentiell 
denkbar sind vielfältige solcher Fixierungen. Sie bedürfen des 
Heterogenen, nicht aber des Empfindungssystems Mensch. Nur von 
diesem Heterogenen her macht aber das Empfindungssystem Mensch 
um 1800 wie auch jedes andere (institutionelle, ökonomische, ma-
schinelle, kybernetische, computerisierte) System überhaupt erst 
Sinn. 

Ein Wissen, das sich auf diese Heterogenität einläßt, bringt 
keinen Nutzen; es ist absolut unnützes Wissen: unverwertbar, da 
selbst flüchtig; nutzbar zum Aufzeigen der Kontingenz von Macht-
beziehungen, aber nicht zum Aufbauen einer Gegenmacht; unin-
formativ, da jeglicher Speicherung zuwiderlaufend. Diesbezüglich 
von einem Materialismus der szenischen Heterogenität zu sprechen 
und damit eine ganze, bis zu ihrer Verflüchtigung recht selbst-
gewisse Tradition des Wissens voller Ernst aufzurufen wie zu 
parodieren — aber hoffentlich nicht mehr als Hegels Philosophie 
oder Derridas différance —, dies gibt vielleicht Hölderlins Forderung 
Ausdruck, ein solches Wissen, welches sich bestimmt unter keinen 
“-ismus” fassen läßt, und seine Ansprüche auf das Heterogene und 
Vielfältige zuzulassen. Vielleicht gibt das, was als Performative Turn 
Anspruch auf akademische Geltung erhebt, dazu Gelegenheit. 
Darf solch eine Hinwendung zum Vollzug von Sinn in seiner 
Flüchtigkeit doch nicht seinerseits neue epistemologische Struk-
turen begründen und fixieren wollen, um sich so als Setzung von 
Sinn statt als Exponierung seiner Flüchtigkeit selbst ad absurdum zu 
führen. Das ist auch kaum nötig, denn die vorhandenen Episte-
mologien, zum Beispiel von 1800, müssen kaum abgeschafft, 
höchstens eingedenk der Widerspenstigkeit von Materialität voll-
zogen werden. 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

