7. Materialismen; Nachsiitze

Viel ist bisher von einer Insistenz des Dionysos-Mythos die Rede
gegangen, wo eine rauschhafte Destruktivitit, die sich mit dem
Namen des Halbgotts assoziieren 1dft, fiir Holderlin wie Hegel in
Konflikt mit der Biihne der von Kant installierten Vorstellung
gerdt. Kaum benannt hingegen wurde eines seiner gewichtigsten
Attribute, welches nicht von jenem Rausch, jener Zerstérung und
jener Verlebendigung ferngehalten werden kann, auf welche
Holderlin wie Hegel um 1800 die BewubBtseinsbiihne und ihr
Wissen ausrichten wollen: Dionysos schlidgt diejenigen, welche sich
ihm aussetzen, und diejenigen, welche sich ihm verweigern, mit
Wahnsinn. Wo immer bisher eine Dionysik der Szene, das Verhdlt-
nis des Wissens zu dieser Dionysik oder gar ein dionysisches
Wissen Thema war, da gab es zwar auch den Bezug zu solch diony-
sischem Wahnsinn, jedoch auch geniigend gute Griinde, diesen
Bezug nicht ins Rampenlicht der Textinszenierung zu stellen. Ist
die Geschichte der Holderlin- wie Hegelrezeption doch kaum ab-
zutrennen von den Pathologisierungen eines angeblich von Genia-
litit in Geisteskrankheit abgeglittenen Dichters und eines angeb-
lich im GroBenwahnsinn seines absoluten Wissens verstaubten Philo-
sophen. Aber wenig ist mit dieser Diskriminierung - die zumindest
im Falle Holderlins oft sogar aufwertend gemeint ist - zu den mit
beiden Namen verbundenen Texten gesagt. Beide Textkorpora
nehmen sich dem Ding an sich in seiner sinnlichen Materialitét an,
die bei Kant nie als solche die Bithne der Vorstellung betreten kann,
sondern blof} als Erfahrung einer heterogenen Andersheit. Beide
bleiben diesbeziiglich strenge Kantianer. Nicht wird Kants Auf-
klarung etwa durch den Wahnsinn des Dionysos erweitert. Viel-
mehr ist es diese heterogene Andersheit der Materialitit, welche
die Biihne der Vorstellung dynamisiert, verzeitlicht und sich da-
durch als fliichtige Materialitdt exponiert, aber nie als eine solche

205

- 8m 17.01.2026, 20:55:21. ’_‘


https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fixierbar wird. Diese UnfaBlichkeit ist jeweils einziges, unzu-
schreibbares Attribut des Dionysos; nur in dieser Unscheinbarkeit
lage sein Wahnsinn. Hegels Philosophie macht - nolens volens - sdamt-
liche kulturellen Phidnomene als Effekte eben dieser fliichtigen
Materialitét lesbar, die hier in Unterscheidung zu Kants Guckkas-
tenbithne des Bewultseins mit der Mehrdeutigkeit des Worts
“Szene” benannt wurde. Holderlin glaubt die Vorstellung des Be-
wubltseins mit einem solchen Wissen, das auch noch an sich selbst
die Fliichtigkeit des Materiellen vollzieht, tiberfordert. Schon Jah-
re bevor Hegel mit der Niederschrift der Phdnomenologie ins spéte-
re philosophische System einsteigt, warnt Holderlin vor dem Epi-
kurdismus einer solchen Hingabe, die nicht mehr dynamisierenden,
sondern bloB destruktiven Charakter hitte. In diesem Sinne be-
steht Holderlin darauf, die Dynamisierung der kantischen Vorstel-
lung mit ihrer gleichzeitigen Befestigung auszubalancieren und so
ein Wissen von der Fliichtigkeit des Materiellen zu ermoglichen,
das nicht selbst dieser Verfliichtigung unterldge. Es wire, in Ho6l-
derlins Fall, ein Wissen, das sich in Ausiibung der kiinstlerischen
mechané immer neu bewidihren und gegebenenfalls, auch wenn
Holderlins Aufkldrungsoptimismus solches nun kaum mitkalku-
liert, an sich selbst verindern miilite: ein Wissen also, das sich
eingedenk des Fliichtigen konstituierte, ohne dal} diese Fliichtig-
keit notwendig als Wahnsinn dramatisiert und damit seine Erfaf3-
barkeit durch das Wissen suggeriert werden miifite.

Anders gefafit ist damit jenes Problem, das der Wahnsinn fiir
die westliche Philosophie seit ihrer platonischen Begriindung dar-
stellt. Meinte doch Platon noch, zwischen der vom Wahnsinn be-
wirkten Verunstaltung und einer von der Besessenheit durch die
hochste Idee des Wahren, Guten und Schonen bewirkte Teilhabe
am Wissen unterscheiden zu kénnen. Und konnte doch Descartes
mit dem ndmlichen Verweis auf Gottes Gutartigkeit der Befiirch-
tung entgegentreten, seine begriindete mathematische Wissen-
schaftsrationalitdt konne sich ihres eigenen Sinns nicht versichern.
Dieser Bannung des Wahnsinns folgt eine Revolutionierung der
westlichen Welt durch das Wissenschaftszeitalter, dessen schlichte
Faktizitit den Schlagabtausch zwischen Foucault und Derrida, ob
es sich bei Descartes’ Argument nun um eine das Wissen verar-

206

- 8m 17.01.2026, 20:55:21. ’_‘


https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mende Ausgrenzung des Wahnsinns oder vielmehr um die ubiqui-
tire Vermengung von Wissen und Wahn handle,”® zur bloBen
Makulatur verkommen ldt. Zwar teilt Holderlin wie Hegel mit
Platon, Descartes und Kant das Vertrauen in die von einer gott-
lichen Macht erhaltene Sinnhaftigkeit von Wissen. Diese Macht
entstammt aber keiner jenseitigen Welt mehr. Wo die eigene Aus-
einandersetzung mit Spinozas Parallelismus-Hypothese, wohl in
ihrer Ausweitung zur polytheistischen Immanenz durch Herder,
an die kantische BewuBtseinsphilosophie zuriickgefiihrt werden
soll, muB sich das Wissen allein aus seiner Diesseitigkeit begriin-
den - und das heifit immer auch: in Verhiltnis zu jeglichem Nicht-
sinn, der ihm zuwiderlduft. Sich nicht iiber die Denunziation
solchen Nichtsinns als Wahnsinn zu begriinden, das ist eines der
groflen Verdienste eines Wissens, das sich mit Hélderlin und auch
mit Hegel um 1800 ausschreibt und welches das Fliichtige der
Materialitdt so nicht fassen mul}, sondern in seiner Fliichtigkeit
belassen kann. Sinnhaftes Wissen wird stets nur iiber sein Verhalt-
nis zum Nichtsinn ausgehandelt, um dabei die Widerstdndigkeit
des Nichtsinns zu exponieren, die hier versuchsweise als Hetero-
genitdt des Materiellen benannt wurde. Damit wird bei allen An-
leihen an die platonisch-cartesianisch-kantische Zweiweltenteilung
das Verhiltnis von Sinn und Nichtsinn kontingent - ohne daf} dies
mit dem Einzug des Wahnsinns in das Wissen oder der Macht-
iibernahme der volligen Beliebigkeit gleichgesetzt werden konnte.
Jeglicher tiberkommener Sinn ist damit blof auf das Verhiltnis zu
dem ihm anderen verwiesen, also darauf, dall er sich auch in
vielfdltigen anderen Formen vollziechen konnte. In der Hetero-
genitit des Widerstandigen sind diese vielfdltigen Vollzugsformen
nicht fixiert, sind nicht benennbar, aufzihlbar und damit aus Sinn
in Nichtsinn tiberfiihrbar. Sie sind nicht potentiell aktualisierbar.
Sie sind einzig als Potentialitit.

Hegels absolutes Wissen vollzieht sich in diesem Sinne als ein
bestimmtes, partikulares Wissen, das zeigt, dal es blof} die eine Art
ist, mit der sich die Moglichkeitsvielfalt vollzogen hat und die auf
nichts anderes denn auf die eigene Potentialitdt verweist. Vorweg-
genommen ist so die ganze Phalanx der Hegelkritiker des 20.
Jahrhunderts. Von Heideggers Umkehr der aristotelischen Be-

207

- 8m 17.01.2026, 20:55:21. ’_‘


https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vorzugung der Wirklichkeit vor der Moglichkeit an wird die
Verunsicherung des Wissens durch die nie aktualisierbare Vielfalt
seiner Moglichkeiten hier zur MalBgabe einer Selbstkritik des
Wissens.™” Derridas Spiel mit dem “Begriff” différance, der in den
vorherigen Seiten fiir den Begriff der Szene einstand, ist dafiir
vielleicht das prominenteste Beispiel - inklusive seiner Geschichte
der Ablehnung, die er zundchst im Wissenschaftsbetrieb erfahren
hat, und inklusive seiner Geschichte der Abnutzung, die er dann
als akademische Mode erfuhr. Hegel wie Derrida scheinen jedoch
von einer Verfestigung von Sinn auszugehen, die stets stabil genug
ist, ihre Korrektur am Nichtsinn, an der materiellen Heterogenitit
der Szene, zu iiberstehen. Nicht so Holderlin: Wo Hegels lineare
Erzdhlung hin zum Sinn des absoluten Wissens sich als Effekt diony-
sischen Nichtsinns zeigt, welcher also schon immer irgendeinen
kontingenten Sinn hervorgekehrt haben wird, da geht es Holder-
lin um eine ihrerseits nichtsinnvolle Befestigung, von der aus kon-
tingenter Sinn in eben seiner Kontingenz bewahrt bleibt und somit
nicht in einen anderen Sinn iibergeht. Lange vor den freiwilligen
und unfreiwilligen Nachfahren Heideggers (und hier ausnahms-
weise sehr quer zu dem, was Heidegger in Holderlin finden
wollte) weist Holderlin darauf hin, daB Sinn nicht bloB durch Aus-
richtung auf die eigene Kontingenz korrigierbar, sondern von der
Heterogenitdt des Materiellen her verdnderbar ist. Mit spiter
Hegel, Heidegger, Derrida et cetera sieht er zwar die Sinnhaftig-
keit von Sinn darin, sich der Fliichtigkeit der eigenen Heterogeni-
tdt anheimzugeben. Von Hélderlins Warte aus konnte das Vertrau-
en, das Hegel, Heidegger, Derrida et cetera in die doch auf diese
Fliichtigkeit auszurichtenden tiberlieferten Strukturen setzen, fata-
listisch, naiv, vielleicht sogar gefidhrlich erscheinen. Zu bestehen ist
mit Holderlin auf einen Widerstand gegen die Widerstandigkeit
im Sinn, auf eine nichtsinnvolle Fixierung im Sinn, damit die
Fliichtigkeit im Sinn statthaben kénne und sich nicht ihrerseits in
eine Struktur verfliichtige, die fiir diese Fliichtigkeit nicht mehr
einstehen kann. In letzterem Sinne wire Hegels Philosophie von den
Verhidrtungen, die das 20. Jahrhundert in der Philosophie Hegels
wahrgenommen hat, eben nicht mehr zu unterscheiden.

208

- 8m 17.01.2026, 20:55:21. ’_‘


https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Holderlin will um 1800 diese nichtsinnvolle, materielle Fixie-
rung am Empfindungssystem Mensch installieren, um dieses vor der
Verfliichtigung samtlicher Strukturen inklusive seiner selbst zu
bewahren. Viele wiirden ihm Aeute immer noch zustimmen. Doch
miilte auch diese Wahl in der Kontingenz gehalten werden, so
daB mit ihr nicht festgelegt wiirde, wer ein Empfindungssystem
Mensch sein darf und wer nicht. Denkbar sind andere, potentiell
denkbar sind vielfiltige solcher Fixierungen. Sie bediirfen des
Heterogenen, nicht aber des Empfindungssystems Mensch. Nur von
diesem Heterogenen her macht aber das Empfindungssystem Mensch
um 1800 wie auch jedes andere (institutionelle, konomische, ma-
schinelle, kybernetische, computerisierte) System iiberhaupt erst
Sinn.

Ein Wissen, das sich auf diese Heterogenitit einldaBt, bringt
keinen Nutzen; es ist absolut unniitzes Wissen: unverwertbar, da
selbst fliichtig; nutzbar zum Aufzeigen der Kontingenz von Macht-
beziehungen, aber nicht zum Aufbauen einer Gegenmacht; unin-
formativ, da jeglicher Speicherung zuwiderlaufend. Diesbeziiglich
von einem Materialismus der szenischen Heterogenitit zu sprechen
und damit eine ganze, bis zu ihrer Verfliichtigung recht selbst-
gewisse Tradition des Wissens voller Ernst aufzurufen wie zu
parodieren - aber hoffentlich nicht mehr als Hegels Philosophie
oder Derridas differance -, dies gibt vielleicht Hélderlins Forderung
Ausdruck, ein solches Wissen, welches sich bestimmt unter keinen
“-ismus” fassen 1dBt, und seine Anspriiche auf das Heterogene und
Vielfdltige zuzulassen. Vielleicht gibt das, was als Performative Turn
Anspruch auf akademische Geltung erhebt, dazu Gelegenheit.
Darf solch eine Hinwendung zum Vollzug von Sinn in seiner
Fliichtigkeit doch nicht seinerseits neue epistemologische Struk-
turen begriinden und fixieren wollen, um sich so als Setzung von
Sinn statt als Exponierung seiner Fliichtigkeit selbst ad absurdum zu
fithren. Das ist auch kaum nétig, denn die vorhandenen Episte-
mologien, zum Beispiel von 1800, miissen kaum abgeschafft,
hochstens eingedenk der Widerspenstigkeit von Materialitdt voll-
zogen werden.

209

- 8m 17.01.2026, 20:55:21. ’_‘


https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 17.01.2026, 20:55:21.


https://doi.org/10.5771/9783709250839-205
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

