
650

Anthropos  107.2012

Rezensionen

Sprachforschung und der Entwicklung der kaschubischen 
Literatur, die erst in der Mitte des 19. Jh.s einsetzte, ausei­
nander. Die Alphabetisierung ist bis heute nicht eindeutig 
geklärt, auch Neologismen und das Verhältnis zum Polni­
schen sind weiterhin umstritten. Der Aufsatz von Treder 
wiederholt sich zwar in einigen Punkten und hätte etwas 
knapper gefasst werden können, gibt aber einen interes­
santen Einblick in die noch nicht ausgereifte Entwicklung 
des Kaschubischen.

In einem gemeinsamen Text widmen sich Treder und 
Obracht-Prondzyński der “Kashubian Literature. The 
Phenomenon, Its History and Its Social Dimension”, der 
allerdings viele Aspekte des vorangegangenen Textes 
wiederholt. Die kaschubische Literatur besteht vor allem 
aus Kurzgeschichten, Gedichten, Volksliedern, Legenden, 
Anekdoten und Märchen, bislang liegt lediglich ein ka­
schubischer Roman vor (“Remus”, 1938). Alle Schrift­
steller waren Autodidakten, jeder Autor entschied für 
sich, in welcher Form er das gesprochene Wort verschrift­
lichte. Erst seit den 1990er Jahren wird Kaschubisch in 
den Schulen unterrichtet und erfährt eine gewisse Stan­
dardisierung. Der Ausgangspunkt der kaschubischen Lite­
ratur liegt in der Mitte des 19. Jahrhunderts. Pionierarbeit 
leistete der Arzt Florian Ceynowa (1817–1881), der erst­
mals umfangreich auf Kaschubisch publizierte und eine 
erste Grammatik entwarf. Anschaulich arbeiten Treder 
und Obracht-Prondzyński heraus, wie sowohl Ceynowa 
als auch Generationen seiner Nachfolge aber immer wie­
der in die Untiefen des polnischen Nationalismus gerie­
ten und sich mit dem Separatismus-Vorwurf auseinander­
setzen mussten. 

Tomasz Wicherkiewicz widmet sich unter dem irre­
führenden Titel “Language Policy and the Socialinguis­
tics of Kashubian” vorwiegend der Minderheitenpolitik 
des polnischen Staates nach 1989 und der rechtlichen 
Lage der Kaschuben. Bis zu dieser Zäsur musste sich 
die kaschubische Bewegung auf Folklore beschränken, 
Volkspolen sollte ein monoethnischer Staat sein. Die ka­
schubische Sprache und Identität konnte nicht gepflegt 
werden. Inzwischen wird Kaschubisch an vielen Schulen 
in der Region unterrichtet und an der Universität Dan­
zig gelehrt. Die Sprache dient in mehreren Gemeinden 
als Zusatzsprache in der Verwaltung, darf in der katho­
lischen Kirche verwendet werden, es gibt zweisprachige 
Ortsschilder. Der polnische Gesetzgeber achtet jedoch da­
rauf, die Kaschuben nicht als Nation anzuerkennen – das 
Kaschubische hat als einzige Sprache in Polen den Status 
einer Regionalsprache.

Im letzten Text befasst sich Cezary Obracht-Pron­
dzyński mit “Dilemmas of Modern Kashubian Identi­
ty and Culture” im Kontext der Renaissance regionaler 
Kulturen nach 1989. Die Kaschuben identifizieren sich 
in erster Linie mit ihrer Sprache, zudem mit ihrer Kul­
tur, Religion, Familie, Abstammung und der Region, ih­
rer Heimat. Bis zum Ende der Volksrepublik war das Ka­
schubische ausschließlich eine häusliche Sprache, in den 
letzten 20 Jahren bahnt es sich auch den Weg in den öf­
fentlichen Raum: in der Bildung, Verwaltung, Politik, Re­
ligion und den Medien. Zudem bekennen sich Menschen 
eher zu ihren kaschubischen Wurzeln und zu ihrer Identi­

tät, wobei vor allem Jugendliche dem weiterhin skeptisch 
gegenüberstehen. Die Identitäten bleiben jedoch ländlich, 
in urbanen Zusammenhängen tritt das Kaschubische zu­
rück. Obracht-Prondzyński gibt dabei einen Einblick in 
das Verhältnis von regionaler und nationaler Identifika­
tion: 80 Prozent der Kaschuben sehen sich in erster Linie 
als Polen, lediglich die regionale Identifikation ist kaschu­
bisch. Auf den letzten 30 Seiten artet der Artikel jedoch 
in eine bloße Aufzählung von Aktivitäten der kaschubi­
schen Vereinigungen in den letzten 20 Jahren aus, die we­
nig aussagekräftig ist. 

Zusammenfassend gibt der Sammelband für Kenner 
und Interessierte einen guten Einblick vor allem in die 
Vergangenheit und Gegenwart der kaschubischen Sprache 
und in Identifikationen. Als Einführung ist die Publikation 
jedoch wenig geeignet – dafür ist sie in vielen Bereichen 
zu detailliert und speziell, beleuchtet wenige Aspekte zu 
ausführlich, während breite Themenfelder nicht berück­
sichtigt werden. Überdeutlich wird die Bedeutung der 
Sprache für die Kaschuben, viele andere Fragen kommen 
jedoch zu kurz. Die ausführliche Darstellung der Schrift­
sprache ist vollkommen ungerechtfertigt, wenn man be­
denkt, dass das Kaschubische vor allem eine mündliche 
Sprache des Alltags ist, wie die Autoren selber darlegen. 
Zu Gender-Fragen erfahren die Leser von den rein männ­
lichen Autoren nichts. Berufs- und Sozialstruktur, Wirt­
schaft und Tourismus werden ebenso ausgeklammert wie 
Volkskultur, Denkmäler, Museen und die kaschubischen 
Medien (Radio, TV, Zeitungen). Am Ende des Bandes 
findet sich ein mehrseitiger Auszug aus dem kaschubi­
schen Roman “Remus” von Aleksander Majkowski – in 
Kaschubisch und Englisch. Es bleibt jedoch vollkommen 
unklar, was die Herausgeber mit diesem Textbeispiel be­
zwecken wollen. Sehr bedauerlich ist das Fehlen einer 
Karte der Kaschubei, die gerade bei dieser regional orien­
tierten Thematik und Dutzenden von Ortsnamen dringend 
notwendig gewesen wäre.  Roland Borchers 

Otero, Solimar: Afro-Cuban Diasporas in the Atlantic 
World. Rochester: University of Rochester Press, 2010. 
247 pp. ISBN 978-1-58046-326-3. (Rochester Studies in 
African History and the Diaspora, 45). Price: £ 40.00

Das Buch widmet sich einer aktuellen Thematik. Es 
beschäftigt sich mit einer Personengruppe, die ethnisch 
heterogen und kulturell nicht einfach abzugrenzen ist, die 
aber maßgeblich am Entstehen der “atlantischen Welt” 
beteiligt war, d. h. jenem kulturhistorischen Raum, der 
Schauplatz des atlantischen Dreieckshandels war und im 
Verlaufe und nach Ende der Sklaverei durch intensiven 
Austausch verbunden blieb. Diese Personengruppe nennt 
die Autorin “afrolatinos”, wenn sie sich ihr aus latein­
amerikanischer und karibischer Perspektive nähert. In 
Westafrika ist sie als “Aguda” bekannt und bezeichnet 
die Nachkommen von Sklaven und freien Schwarzen, die 
während des 19. Jh.s aus Brasilien und Kuba nach West­
afrika, in das Land ihrer Vorfahren, zurückkehrten. Die 
Existenz der lange in der Forschung unbeachtet gebliebe­
nen Rückkehrer belegt, dass kulturelle Einflüsse nicht nur 
in einer Richtung wirksam wurden, nämlich von Afrika 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650


Anthropos  107.2012

651Rezensionen

aus im Plantagenamerika der Sklaverei. Vielmehr brach­
ten die Rückkehrer ihrerseits Impulse aus Übersee nach 
Afrika zurück, und es entstand ein nie abbrechender Aus­
tausch, der, wie die Autorin in der Einleitung betont, frü­
here Erklärungsmodelle, etwa den Akkulturationsansatz, 
in Frage stellt. In der Gegenwart beschäftigen sich die 
Ethnologie, Geschichte, die Sprach-, Literatur- und Me­
dienwissenschaften mit dem transatlantischen Raum und 
seinem bewegten Austausch. Ein Verdienst von Oteros 
Arbeit ist es, Diskussionsbeiträge all dieser Fächer rezi­
piert zu haben, was sich in einer umfangreichen interdis­
ziplinären Bibliografie ausdrückt. 

Es existieren bereits Studien über die Kontakte zwi­
schen Brasilien und Westafrika. Wie diese konzentriert 
sich auch das vorliegende Buch auf die Yoruba und damit  
auf das westafrikanische Volk im heutigen Nigeria, von 
dem Angehörige erst spät in größerer Zahl in die Sklave­
rei verschleppt wurden. Bemerkenswert ist, dass die Au­
torin vieles von dem, was in der Karibik als Ausdruck 
von Kreolisierung gilt, schon in der Denkart der Yoruba-
Kultur ausfindig macht, und zwar insbesondere die Of­
fenheit, Bereitschaft zur Mischung und kulturelle Durch­
lässigkeit. Doch beschäftigt sich Otero nicht mit allen 
Yoruba in der Sklaverei, sondern vornehmlich mit sol­
chen, die aus Lagos im heutigen Nigeria stammten, nach 
Havanna in Kuba kamen und wieder nach Lagos zurück­
kehrten. Es geht also um die Teilgruppe einer Teilgruppe, 
die auch deshalb schwer zu fassen ist, weil die Yoruba 
vor der Entstehung eines “nationalen” Selbstverständnis­
ses im frühen 20. Jh. mit Fremdbezeichnungen (z. B. Lu­
cumí in Kuba) oder Regionalnamen (Ketu in Brasilien, 
Arará in Kuba) bekannt waren. Das Gemeinsame ist laut 
Otero die Orisha-Religion, die Yoruba in Westafrika und 
Übersee verbindet.

Neben Einleitung, Zusammenfassung, einem Anhang 
mit sieben kurzen Rückkehrerbiografien und einem hilf­
reichen Index umfasst das Buch fünf in sich nochmals un­
terteilte Kapitel. Sein Aufbau folgt einer chronologischen 
Struktur, doch die Schauplätze und Themen wechseln be­
ständig. Multilokal werden Entwicklungen zusammen­
gebunden und theoretische Reflexionen eingeflochten.

Das erste Kapitel “Grassroots Africans. Havana’s ‘La­
gosians’ ” widmet sich den aus Lagos stammenden ver­
sklavten und freien Yoruba im Havanna des 19. Jh.s. Aber 
es thematisiert zugleich ein weites Feld von internationa­
ler Politik, Religion und Kultur, das sich bei Lagos und 
Havanna verdichtet. Es beginnt mit einer Einführung in 
die Yoruba-Kultur, und die Autorin rekurriert auch im 
weiteren Verlauf des Buches immer wieder auf Yoruba-
Denkweisen, um sich Vorgängen emisch zu nähern. Ein 
Beispiel ist etwa die Ankunft der Portugiesen im 15. Jh., 
welche die Überlieferung, gemäß den Aussagen eines 
wichtigen Gewährmannes der Autorin und lokalen Yoru­
ba-Würdenträgers, als Ergebnis von Opferritualen für 
die Meeresgottheit Olokun begreift. Zunächst aber fol­
gen Ausführungen zum britischen “afro-atlanic abolition­
ism”, einem der kreativen Wortschöpfungen der Autorin, 
dem nur leider keine Erklärung folgt. Sie behandeln die 
Abolitionspolitik Großbritanniens im 19. Jh. Sie berich­
ten von der Ansiedlung befreiter Sklaven in Sierra Leone, 

analysieren die britischen Motive der Mission, die Afrika 
das, im Vergleich zur Sklaverei, bessere europäische Kul­
turgut bringen sollte und erläutern die britische Mitwir­
kung an der Überwachung des internationalen Sklaven­
handelsverbots in Havanna, das die Bedingungen für die 
Rückkehr von Yoruba nach Westafrika schuf. Aus zeit­
genössischen Quellen werden neun Einzelschicksale von 
Yoruba-Sklaven vorgestellt, die als Sklaven nach Havan­
na gelangt waren, sich selbst freikaufen konnten und nach 
Lagos zurückkehrten. Dass einige den Kontakt zu ihrer 
Familie in Afrika aufrechterhalten konnten, wird deutlich, 
nicht aber, ob dies für Sklaven im damaligen Havanna die 
Regel war. Es findet sich auch keine Einschätzung darü­
ber, ob in Havanna der Anteil der Yoruba aus Lagos im 
Vergleich etwa zu jenen aus den politischen und religiö­
sen Zentren Oyo und Ife groß war oder ob Yoruba aus La­
gos auch in anderen Teilen Kubas in nennenswerter Zahl 
unter den Sklaven vertreten waren.

Im zweiten Kapitel “Returning to Lagos. Making 
the Oja Home”steht Lagos im Mittelpunkt. Oja ist der 
“Marktplatz” in der Sprache der Yoruba. Im ihrem Den­
ken ist es die Metapher für die diesseitige Welt, auf der al­
les rhetorisch und taktisch geschickt ausgehandelt werden 
muss. Otero präsentiert Lagos entsprechend als lebendi­
ge Hafenstadt, in der, analog zum Markt, das Zusammen­
leben der Menschen ausgehandelt wird. Die flexiblen 
politischen Strukturen um lokale Würdenträger, die Neu­
ankömmlingen Raum in der existierenden Stadtgesell­
schaft zuwiesen, hatte schon Migranten aus dem Landes­
innern zu integrieren vermocht, und dies gelang auch mit 
den Rückkehrern aus Übersee. Man war auf die Hand­
habung von ethnischer Heterogenität vorbereitet. Bis heu­
te gibt es in Lagos Stadtteile und Straßenzüge, die Ge­
bäude im Baustil von Kuba und Brasilien beherbergen 
und von den von dorther kommenden Rückkehrern er­
richtet wurden. Allerdings bleibt die Autorin den Beweis 
schuldig, dass Lagos gleichzeitig zentraler Ausgangsort 
wie auch bevorzugtes Rückkehrziel ehemals versklav­
ter Yoruba war. Mögen auch viele Rückkehrer im multi­
ethnischen Lagos, das ihre erste Station nach der Über­
fahrt war, ihre neue in der alten Heimat gefunden haben, 
ist die Annahme, dass sie in der Mehrheit auch von dort 
stammten, nicht belegt.

Das dritte Kapitel “ ‘Second Diasporas’. Reception in 
the Bight of Benin” beschreibt den Charakter, die Bedin­
gungen der Rückkehr, der gegenseitigen Beeinflussung 
und Anpassung von westafrikanischen und kubanischen 
Yoruba. Die Autorin erwähnt verschiedentlich Aufstands­
versuche in Kuba, die zur Zwangsrückführung von be­
teiligten Sklaven und freien Schwarzen (vor allem nach 
Fernando Poo) führten, doch waren Schwarze, welche 
ihre Freiheit erwirkt oder sich erkauft hatten, die Prot­
agonisten der Rückwanderung, die in Westafrika in der 
größeren Gruppe der brasilianischen Rückkehrer aufge­
hen und mit diesen gemeinsam die Aguda bilden sollten. 
Otero betont, dass die Yoruba-Religion, in deren Mittel­
punkt die Verehrung der Orisha-Gottheiten steht, sich als 
Bindeglied zwischen den Yoruba in Westafrika und der 
Diaspora erwies. Diese hatte sich in Übersee zwar verän­
dert und katholische Elemente aufgenommen, die in Kuba 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650


652

Anthropos  107.2012

Rezensionen

zur Entstehung der Santería und in Brasilien des Candom­
blé führte. In dieser Offenheit sieht Otero gerade ein in­
tegratives Moment für Menschen dies- und jenseits des 
Atlantik. Die katholischen Übernahmen – in Lagos wird 
bis heute der aus Bahia mitgebrachte Karneval gefeiert – 
unterscheidet die Aguda von den “Saro”, wie die von den 
Briten aus den Sklavenhandelsschiffen befreiten und in 
Sierra Leone angesiedelten Sklaven heißen, die viktoria­
nisch-britische Kultureinflüsse aufnahmen. Otero spricht 
zudem von der großen Bedeutung des Ifa-Orakelkultes als 
verbindendes Element von westafrikanischen Yoruba und 
Rückkehrern, doch untermauert sie diese Annahme nicht. 

Das vierte Kapitel “Situating Lagosian, Caribbean, 
and Latin American Diasporas” beginnt mit einem Theo­
rieexkurs über Erinnerung und Geschichte, der auf Ri­
coeur und Aristoteles rekurriert. In den Blickpunkt gera­
ten dann ein Sklavennachkomme und sein Schicksal, das 
ihn von Havanna in die Stadt seines Vaters zurückführte. 
Seine Biografie bindet die Einzelkapitel gewissermaßen 
zusammen. Der eigentliche Entdecker ist jedoch der ku­
banische Diplomat und Historiker Rodolfo Sarracino, der 
schon in den 1980er Jahren über den Rückkehrer Hilario 
Campos berichtete. Er war ein freier Afrokubaner, der in 
Havanna als Sohn eines Yoruba-Sklaven aus Lagos zur 
Welt kam, wohin er gegen Ende des 19. Jh.s mit zwei 
Schwestern zurückkehrte. Seiner Grabstätte, von der es 
Fotos in Oteros Buch gibt, lassen sich Geburts- (1878) 
und Todesjahr (1941) entnehmen, doch kann die Auto­
rin die Rückkehr trotz Feldforschung und Interviews mit 
zwei Enkelinnen nicht datieren. Fest steht, dass Hilario 
Campos am Campos Square in Lagos die Cuban Lodge 
errichtete, deren kubanische Vorbilder nicht zu leugnen 
sind. Ob ihr Erbauer, wie Sarracino meint, Freimaurer 
war, oder wie Otero annimmt, ein in Kuba eingeweihter 
babalawo, d. h. Priester des Ifa-Orakels der traditionel­
len Yoruba-Religion, lässt sich kaum abschließend beant­
worten. Dies aber ist eine vielschichtige Angelegenheit 
angesichts der bis heute in Kuba kursierenden Gerüchte, 
dass einige der ersten in Kuba anzutreffenden “afrikani­
schen” Babalawos, also noch in Afrika geborene und ein­
geweihte Orakelpriester, Einweihungen von criollos ab­
lehnten, also in Kuba geborenen Personen, die ab ca. 1880 
dann aber doch stattfanden. Die Enkelinnen von Hilario 
Campos konnten zur Klärung des Falles ihres Großvaters 
nichts beitragen und erinnern sich bestenfalls an die Do­
minanz des Spanischen in der Cuban Lodge ihrer Kinder­
tage. Die anspruchsvollere Arbeitsethik der Rückkehrer 
ist zudem im Gedächtnis geblieben.

Das Fünfte Kapitel “Creating Afrocubanos. Public 
Cultures in a Circum-Atlantic Perspective” blickt zurück 
nach Kuba auf die komplexe soziale und geistesgeschicht­
liche Dynamik, welche die Afrokubaner als soziale, po­
litische, kulturelle und religiöse Kategorie hervorbrachte 
und im kubanischen Nationalverständnis verankerte. Ein 
nationaler Überblick über eine verfolgte “schwarze Par­
tei” und die Rassenfrage in der Frühzeit des unabhän­
gigen Kuba, die Arbeiten des Nestors der Afrokuba­
forschung Fernando Ortiz, die Biografie des cimarrón 
(flüchtiger Sklave) Esteban Montejo eines Miguel Barnet 
sind nur einige der vielfältigen Beiträge, die den Afro­

kubaner, nach Auffassung von Otero, mit Verweisen auf 
Westafrika und Kuba ideengeschichtlich kreierten. Hier 
geht es nun nicht mehr nur um Yoruba, sondern auch um 
andere afrikanische Gruppen, die unter den Sklaven Ku­
bas zu finden waren. In diesem Kapitel verweist die Au­
torin darauf, dass die Kunst und Literatur Kubas einen 
großen Beitrag zu den entstehenden Vorstellungen über 
den Afrokubaner geleistet haben. Hier zeigt sie sich als 
Vertreterin der “folklore studies”.

Das Feldforschungsideal ihres Faches verleitet Eth­
nologen oft zu übertriebener Strenge, wenn sie sich zum 
empirischen Schaffen der Nachbarfächer äußern. Im vor­
liegenden Fall mag dies jedoch berechtigt sein, da die Au­
torin des Buches Ethnologie studierte, bevor sie sich den 
“folklore studies” zuwandte. Viele ihrer Aussagen sind 
eher oberflächlich belegt, der Umgang mit den Quellen ist 
bisweilen undurchsichtig, und die zum Verständnis wich­
tigen Kategorien und Begriffe werden verkürzt oder zu 
spät erklärt. Vor allem aber findet sich eine Anzahl von 
Argumentationslinien, die in diskursiven Nebeln die Bo­
denhaftung zu verlieren drohen und innere Widersprüche 
überspielen.

Das Buch enthält viele gute und aktuelle Ideen, die 
aber empirisch und argumentativ nicht immer angemes­
sen ausgeführt wurden. Die Geschichte und Gegenwart 
der transatlantischen Welt sind ohne Zweifel dynamisch, 
unübersichtlich und verworren. Nur: Muss es die wissen­
schaftliche Darstellung auch sein?

Lioba Rossbach de Olmos

Paris, Peter J. (ed.): Religion and Poverty. Pan-Afri­
can Perspectives. Durham: Duke University Press, 2009. 
384 pp. ISBN 978-0-8223-4378-3. Price: $ 26.95

Poverty is a social phenomenon with conceptual, def­
initional vagueness. Attempts at understanding its caus­
es, nature, implications and the measuring indices are 
often riddled with contradictions. In Africa and the Af­
rican diaspora, poverty measurement was pioneered by 
economists and development experts, with a priori pov­
erty indexes around individualistic, structural, and fatalis­
tic explanations. The concepts employed in their analysis 
are usually very “thin,” often ideologically-driven, and fo­
cusing on material deprivation and measurable elements 
including inadequate income and employment, food in­
security, poor nutrition, consumption by households, so­
cial inequality and exclusion, inability to keep pace with 
modernization. This provides some insight into the inter­
action among various facets of poverty that in turn makes 
poverty a dynamic, intractable process. 

The enigmatic nature of poverty requires systematic 
cross-cultural research, a multidisciplinary approach, and 
a conceptual framework of varied perceptions and under­
standings of poverty and the design of poverty-alleviation 
strategies. The import of contrasting etiologies and sta­
tuses of poverty across geo-cultures cannot be overem­
phasised. The value of a multidisciplinary approach in 
interrogating the profile of poverty (who the poor are), 
its causes (why they are poor), and the implications for 
policy and practice (what can be done to reduce poverty) 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650

