650

Sprachforschung und der Entwicklung der kaschubischen
Literatur, die erst in der Mitte des 19. Jh.s einsetzte, ausei-
nander. Die Alphabetisierung ist bis heute nicht eindeutig
geklirt, auch Neologismen und das Verhiltnis zum Polni-
schen sind weiterhin umstritten. Der Aufsatz von Treder
wiederholt sich zwar in einigen Punkten und hitte etwas
knapper gefasst werden konnen, gibt aber einen interes-
santen Einblick in die noch nicht ausgereifte Entwicklung
des Kaschubischen.

In einem gemeinsamen Text widmen sich Treder und
Obracht-Prondzynski der “Kashubian Literature. The
Phenomenon, Its History and Its Social Dimension”, der
allerdings viele Aspekte des vorangegangenen Textes
wiederholt. Die kaschubische Literatur besteht vor allem
aus Kurzgeschichten, Gedichten, Volksliedern, Legenden,
Anekdoten und Mirchen, bislang liegt lediglich ein ka-
schubischer Roman vor (“Remus”, 1938). Alle Schrift-
steller waren Autodidakten, jeder Autor entschied fiir
sich, in welcher Form er das gesprochene Wort verschrift-
lichte. Erst seit den 1990er Jahren wird Kaschubisch in
den Schulen unterrichtet und erfihrt eine gewisse Stan-
dardisierung. Der Ausgangspunkt der kaschubischen Lite-
ratur liegt in der Mitte des 19. Jahrhunderts. Pionierarbeit
leistete der Arzt Florian Ceynowa (1817-1881), der erst-
mals umfangreich auf Kaschubisch publizierte und eine
erste Grammatik entwarf. Anschaulich arbeiten Treder
und Obracht-Prondzynski heraus, wie sowohl Ceynowa
als auch Generationen seiner Nachfolge aber immer wie-
der in die Untiefen des polnischen Nationalismus gerie-
ten und sich mit dem Separatismus-Vorwurf auseinander-
setzen mussten.

Tomasz Wicherkiewicz widmet sich unter dem irre-
fithrenden Titel “Language Policy and the Socialinguis-
tics of Kashubian” vorwiegend der Minderheitenpolitik
des polnischen Staates nach 1989 und der rechtlichen
Lage der Kaschuben. Bis zu dieser Zdsur musste sich
die kaschubische Bewegung auf Folklore beschrinken,
Volkspolen sollte ein monoethnischer Staat sein. Die ka-
schubische Sprache und Identitéit konnte nicht gepflegt
werden. Inzwischen wird Kaschubisch an vielen Schulen
in der Region unterrichtet und an der Universitit Dan-
zig gelehrt. Die Sprache dient in mehreren Gemeinden
als Zusatzsprache in der Verwaltung, darf in der katho-
lischen Kirche verwendet werden, es gibt zweisprachige
Ortsschilder. Der polnische Gesetzgeber achtet jedoch da-
rauf, die Kaschuben nicht als Nation anzuerkennen — das
Kaschubische hat als einzige Sprache in Polen den Status
einer Regionalsprache.

Im letzten Text befasst sich Cezary Obracht-Pron-
dzynski mit “Dilemmas of Modern Kashubian Identi-
ty and Culture” im Kontext der Renaissance regionaler
Kulturen nach 1989. Die Kaschuben identifizieren sich
in erster Linie mit ihrer Sprache, zudem mit ihrer Kul-
tur, Religion, Familie, Abstammung und der Region, ih-
rer Heimat. Bis zum Ende der Volksrepublik war das Ka-
schubische ausschlielich eine hiusliche Sprache, in den
letzten 20 Jahren bahnt es sich auch den Weg in den 6f-
fentlichen Raum: in der Bildung, Verwaltung, Politik, Re-
ligion und den Medien. Zudem bekennen sich Menschen
eher zu ihren kaschubischen Wurzeln und zu ihrer Identi-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:28. @
Inhalts Im fr oder

Rezensionen

tdt, wobei vor allem Jugendliche dem weiterhin skeptisch
gegeniiberstehen. Die Identitéten bleiben jedoch ldndlich,
in urbanen Zusammenhingen tritt das Kaschubische zu-
riick. Obracht-Prondzynski gibt dabei einen Einblick in
das Verhiltnis von regionaler und nationaler Identifika-
tion: 80 Prozent der Kaschuben sehen sich in erster Linie
als Polen, lediglich die regionale Identifikation ist kaschu-
bisch. Auf den letzten 30 Seiten artet der Artikel jedoch
in eine blofe Aufzidhlung von Aktivitidten der kaschubi-
schen Vereinigungen in den letzten 20 Jahren aus, die we-
nig aussagekriftig ist.

Zusammenfassend gibt der Sammelband fiir Kenner
und Interessierte einen guten Einblick vor allem in die
Vergangenheit und Gegenwart der kaschubischen Sprache
und in Identifikationen. Als Einfiihrung ist die Publikation
jedoch wenig geeignet — dafiir ist sie in vielen Bereichen
zu detailliert und speziell, beleuchtet wenige Aspekte zu
ausfiihrlich, wihrend breite Themenfelder nicht beriick-
sichtigt werden. Uberdeutlich wird die Bedeutung der
Sprache fiir die Kaschuben, viele andere Fragen kommen
jedoch zu kurz. Die ausfiihrliche Darstellung der Schrift-
sprache ist vollkommen ungerechtfertigt, wenn man be-
denkt, dass das Kaschubische vor allem eine miindliche
Sprache des Alltags ist, wie die Autoren selber darlegen.
Zu Gender-Fragen erfahren die Leser von den rein minn-
lichen Autoren nichts. Berufs- und Sozialstruktur, Wirt-
schaft und Tourismus werden ebenso ausgeklammert wie
Volkskultur, Denkmaéler, Museen und die kaschubischen
Medien (Radio, TV, Zeitungen). Am Ende des Bandes
findet sich ein mehrseitiger Auszug aus dem kaschubi-
schen Roman “Remus” von Aleksander Majkowski — in
Kaschubisch und Englisch. Es bleibt jedoch vollkommen
unklar, was die Herausgeber mit diesem Textbeispiel be-
zwecken wollen. Sehr bedauerlich ist das Fehlen einer
Karte der Kaschubei, die gerade bei dieser regional orien-
tierten Thematik und Dutzenden von Ortsnamen dringend
notwendig gewesen wire. Roland Borchers

Otero, Solimar: Afro-Cuban Diasporas in the Atlantic
World. Rochester: University of Rochester Press, 2010.
247 pp. ISBN 978-1-58046-326-3. (Rochester Studies in
African History and the Diaspora, 45). Price: £ 40.00

Das Buch widmet sich einer aktuellen Thematik. Es
beschiftigt sich mit einer Personengruppe, die ethnisch
heterogen und kulturell nicht einfach abzugrenzen ist, die
aber maligeblich am Entstehen der “atlantischen Welt”
beteiligt war, d.h. jenem kulturhistorischen Raum, der
Schauplatz des atlantischen Dreieckshandels war und im
Verlaufe und nach Ende der Sklaverei durch intensiven
Austausch verbunden blieb. Diese Personengruppe nennt
die Autorin “afrolatinos”, wenn sie sich ihr aus latein-
amerikanischer und karibischer Perspektive nihert. In
Westafrika ist sie als “Aguda” bekannt und bezeichnet
die Nachkommen von Sklaven und freien Schwarzen, die
wihrend des 19. Jh.s aus Brasilien und Kuba nach West-
afrika, in das Land ihrer Vorfahren, zuriickkehrten. Die
Existenz der lange in der Forschung unbeachtet gebliebe-
nen Riickkehrer belegt, dass kulturelle Einfliisse nicht nur
in einer Richtung wirksam wurden, namlich von Afrika

Anthropos 107.2012

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650

Rezensionen

aus im Plantagenamerika der Sklaverei. Vielmehr brach-
ten die Riickkehrer ihrerseits Impulse aus Ubersee nach
Afrika zuriick, und es entstand ein nie abbrechender Aus-
tausch, der, wie die Autorin in der Einleitung betont, frii-
here Erkldrungsmodelle, etwa den Akkulturationsansatz,
in Frage stellt. In der Gegenwart beschiftigen sich die
Ethnologie, Geschichte, die Sprach-, Literatur- und Me-
dienwissenschaften mit dem transatlantischen Raum und
seinem bewegten Austausch. Ein Verdienst von Oteros
Arbeit ist es, Diskussionsbeitrige all dieser Ficher rezi-
piert zu haben, was sich in einer umfangreichen interdis-
ziplindren Bibliografie ausdriickt.

Es existieren bereits Studien iiber die Kontakte zwi-
schen Brasilien und Westafrika. Wie diese konzentriert
sich auch das vorliegende Buch auf die Yoruba und damit
auf das westafrikanische Volk im heutigen Nigeria, von
dem Angehorige erst spit in groflerer Zahl in die Sklave-
rei verschleppt wurden. Bemerkenswert ist, dass die Au-
torin vieles von dem, was in der Karibik als Ausdruck
von Kreolisierung gilt, schon in der Denkart der Yoruba-
Kultur ausfindig macht, und zwar insbesondere die Of-
fenheit, Bereitschaft zur Mischung und kulturelle Durch-
lassigkeit. Doch beschiftigt sich Otero nicht mit allen
Yoruba in der Sklaverei, sondern vornehmlich mit sol-
chen, die aus Lagos im heutigen Nigeria stammten, nach
Havanna in Kuba kamen und wieder nach Lagos zuriick-
kehrten. Es geht also um die Teilgruppe einer Teilgruppe,
die auch deshalb schwer zu fassen ist, weil die Yoruba
vor der Entstehung eines “nationalen” Selbstverstidndnis-
ses im frithen 20. Jh. mit Fremdbezeichnungen (z. B. Lu-
cumi in Kuba) oder Regionalnamen (Ketu in Brasilien,
Arara in Kuba) bekannt waren. Das Gemeinsame ist laut
Otero die Orisha-Religion, die Yoruba in Westafrika und
Ubersee verbindet.

Neben Einleitung, Zusammenfassung, einem Anhang
mit sieben kurzen Riickkehrerbiografien und einem hilf-
reichen Index umfasst das Buch fiinf in sich nochmals un-
terteilte Kapitel. Sein Aufbau folgt einer chronologischen
Struktur, doch die Schauplitze und Themen wechseln be-
standig. Multilokal werden Entwicklungen zusammen-
gebunden und theoretische Reflexionen eingeflochten.

Das erste Kapitel “Grassroots Africans. Havana’s ‘La-
gosians’” widmet sich den aus Lagos stammenden ver-
sklavten und freien Yoruba im Havanna des 19. Jh.s. Aber
es thematisiert zugleich ein weites Feld von internationa-
ler Politik, Religion und Kultur, das sich bei Lagos und
Havanna verdichtet. Es beginnt mit einer Einfithrung in
die Yoruba-Kultur, und die Autorin rekurriert auch im
weiteren Verlauf des Buches immer wieder auf Yoruba-
Denkweisen, um sich Vorgéngen emisch zu ndhern. Ein
Beispiel ist etwa die Ankunft der Portugiesen im 15. Jh.,
welche die Uberlieferung, gemiB den Aussagen eines
wichtigen Gewihrmannes der Autorin und lokalen Yoru-
ba-Wiirdentrigers, als Ergebnis von Opferritualen fiir
die Meeresgottheit Olokun begreift. Zunéchst aber fol-
gen Ausfithrungen zum britischen “afro-atlanic abolition-
ism”, einem der kreativen Wortschopfungen der Autorin,
dem nur leider keine Erkldrung folgt. Sie behandeln die
Abolitionspolitik GroBbritanniens im 19. Jh. Sie berich-
ten von der Ansiedlung befreiter Sklaven in Sierra Leone,

Anthropos 107.2012

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:28. @
Inhalts Im fr oder

651

analysieren die britischen Motive der Mission, die Afrika
das, im Vergleich zur Sklaverei, bessere europdische Kul-
turgut bringen sollte und erldutern die britische Mitwir-
kung an der Uberwachung des internationalen Sklaven-
handelsverbots in Havanna, das die Bedingungen fiir die
Riickkehr von Yoruba nach Westafrika schuf. Aus zeit-
gendssischen Quellen werden neun Einzelschicksale von
Yoruba-Sklaven vorgestellt, die als Sklaven nach Havan-
na gelangt waren, sich selbst freikaufen konnten und nach
Lagos zuriickkehrten. Dass einige den Kontakt zu ihrer
Familie in Afrika aufrechterhalten konnten, wird deutlich,
nicht aber, ob dies fiir Sklaven im damaligen Havanna die
Regel war. Es findet sich auch keine Einschitzung darii-
ber, ob in Havanna der Anteil der Yoruba aus Lagos im
Vergleich etwa zu jenen aus den politischen und religio-
sen Zentren Oyo und Ife grofl war oder ob Yoruba aus La-
gos auch in anderen Teilen Kubas in nennenswerter Zahl
unter den Sklaven vertreten waren.

Im zweiten Kapitel “Returning to Lagos. Making
the Oja Home”steht Lagos im Mittelpunkt. Oja ist der
“Marktplatz” in der Sprache der Yoruba. Im ihrem Den-
ken ist es die Metapher fiir die diesseitige Welt, auf der al-
les rhetorisch und taktisch geschickt ausgehandelt werden
muss. Otero présentiert Lagos entsprechend als lebendi-
ge Hafenstadt, in der, analog zum Markt, das Zusammen-
leben der Menschen ausgehandelt wird. Die flexiblen
politischen Strukturen um lokale Wiirdentriger, die Neu-
ankdmmlingen Raum in der existierenden Stadtgesell-
schaft zuwiesen, hatte schon Migranten aus dem Landes-
innern zu integrieren vermocht, und dies gelang auch mit
den Riickkehrern aus Ubersee. Man war auf die Hand-
habung von ethnischer Heterogenitit vorbereitet. Bis heu-
te gibt es in Lagos Stadtteile und Straenziige, die Ge-
bdude im Baustil von Kuba und Brasilien beherbergen
und von den von dorther kommenden Riickkehrern er-
richtet wurden. Allerdings bleibt die Autorin den Beweis
schuldig, dass Lagos gleichzeitig zentraler Ausgangsort
wie auch bevorzugtes Riickkehrziel ehemals versklav-
ter Yoruba war. Mogen auch viele Riickkehrer im multi-
ethnischen Lagos, das ihre erste Station nach der Uber-
fahrt war, ihre neue in der alten Heimat gefunden haben,
ist die Annahme, dass sie in der Mehrheit auch von dort
stammten, nicht belegt.

Das dritte Kapitel “‘Second Diasporas’. Reception in
the Bight of Benin” beschreibt den Charakter, die Bedin-
gungen der Riickkehr, der gegenseitigen Beeinflussung
und Anpassung von westafrikanischen und kubanischen
Yoruba. Die Autorin erwihnt verschiedentlich Aufstands-
versuche in Kuba, die zur Zwangsriickfithrung von be-
teiligten Sklaven und freien Schwarzen (vor allem nach
Fernando Poo) fiihrten, doch waren Schwarze, welche
ihre Freiheit erwirkt oder sich erkauft hatten, die Prot-
agonisten der Riickwanderung, die in Westafrika in der
groeren Gruppe der brasilianischen Riickkehrer aufge-
hen und mit diesen gemeinsam die Aguda bilden sollten.
Otero betont, dass die Yoruba-Religion, in deren Mittel-
punkt die Verehrung der Orisha-Gottheiten steht, sich als
Bindeglied zwischen den Yoruba in Westafrika und der
Diaspora erwies. Diese hatte sich in Ubersee zwar veriin-
dert und katholische Elemente aufgenommen, die in Kuba

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650

652

zur Entstehung der Santerfa und in Brasilien des Candom-
blé fiihrte. In dieser Offenheit sieht Otero gerade ein in-
tegratives Moment fiir Menschen dies- und jenseits des
Atlantik. Die katholischen Ubernahmen — in Lagos wird
bis heute der aus Bahia mitgebrachte Karneval gefeiert —
unterscheidet die Aguda von den “Saro”, wie die von den
Briten aus den Sklavenhandelsschiffen befreiten und in
Sierra Leone angesiedelten Sklaven heifien, die viktoria-
nisch-britische Kultureinfliisse aufnahmen. Otero spricht
zudem von der grofen Bedeutung des Ifa-Orakelkultes als
verbindendes Element von westafrikanischen Yoruba und
Riickkehrern, doch untermauert sie diese Annahme nicht.

Das vierte Kapitel “Situating Lagosian, Caribbean,
and Latin American Diasporas” beginnt mit einem Theo-
rieexkurs tiber Erinnerung und Geschichte, der auf Ri-
coeur und Aristoteles rekurriert. In den Blickpunkt gera-
ten dann ein Sklavennachkomme und sein Schicksal, das
ihn von Havanna in die Stadt seines Vaters zuriickfiihrte.
Seine Biografie bindet die Einzelkapitel gewissermalien
zusammen. Der eigentliche Entdecker ist jedoch der ku-
banische Diplomat und Historiker Rodolfo Sarracino, der
schon in den 1980er Jahren iiber den Riickkehrer Hilario
Campos berichtete. Er war ein freier Afrokubaner, der in
Havanna als Sohn eines Yoruba-Sklaven aus Lagos zur
Welt kam, wohin er gegen Ende des 19. Jh.s mit zwei
Schwestern zuriickkehrte. Seiner Grabstitte, von der es
Fotos in Oteros Buch gibt, lassen sich Geburts- (1878)
und Todesjahr (1941) entnehmen, doch kann die Auto-
rin die Riickkehr trotz Feldforschung und Interviews mit
zwel Enkelinnen nicht datieren. Fest steht, dass Hilario
Campos am Campos Square in Lagos die Cuban Lodge
errichtete, deren kubanische Vorbilder nicht zu leugnen
sind. Ob ihr Erbauer, wie Sarracino meint, Freimaurer
war, oder wie Otero annimmt, ein in Kuba eingeweihter
babalawo, d.h. Priester des Ifa-Orakels der traditionel-
len Yoruba-Religion, ldsst sich kaum abschlieend beant-
worten. Dies aber ist eine vielschichtige Angelegenheit
angesichts der bis heute in Kuba kursierenden Geriichte,
dass einige der ersten in Kuba anzutreffenden “afrikani-
schen” Babalawos, also noch in Afrika geborene und ein-
geweihte Orakelpriester, Einweihungen von criollos ab-
lehnten, also in Kuba geborenen Personen, die ab ca. 1880
dann aber doch stattfanden. Die Enkelinnen von Hilario
Campos konnten zur Kldrung des Falles ihres Grofvaters
nichts beitragen und erinnern sich bestenfalls an die Do-
minanz des Spanischen in der Cuban Lodge ihrer Kinder-
tage. Die anspruchsvollere Arbeitsethik der Riickkehrer
ist zudem im Gedéchtnis geblieben.

Das Fiinfte Kapitel “Creating Afrocubanos. Public
Cultures in a Circum-Atlantic Perspective” blickt zuriick
nach Kuba auf die komplexe soziale und geistesgeschicht-
liche Dynamik, welche die Afrokubaner als soziale, po-
litische, kulturelle und religiose Kategorie hervorbrachte
und im kubanischen Nationalverstindnis verankerte. Ein
nationaler Uberblick iiber eine verfolgte “schwarze Par-
tei” und die Rassenfrage in der Friihzeit des unabhin-
gigen Kuba, die Arbeiten des Nestors der Afrokuba-
forschung Fernando Ortiz, die Biografie des cimarron
(fliichtiger Sklave) Esteban Montejo eines Miguel Barnet
sind nur einige der vielfiltigen Beitrdge, die den Afro-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:01:28. @
Inhalts Im fr oder

Rezensionen

kubaner, nach Auffassung von Otero, mit Verweisen auf
Westafrika und Kuba ideengeschichtlich kreierten. Hier
geht es nun nicht mehr nur um Yoruba, sondern auch um
andere afrikanische Gruppen, die unter den Sklaven Ku-
bas zu finden waren. In diesem Kapitel verweist die Au-
torin darauf, dass die Kunst und Literatur Kubas einen
groBBen Beitrag zu den entstehenden Vorstellungen iiber
den Afrokubaner geleistet haben. Hier zeigt sie sich als
Vertreterin der “folklore studies”.

Das Feldforschungsideal ihres Faches verleitet Eth-
nologen oft zu iibertriebener Strenge, wenn sie sich zum
empirischen Schaffen der Nachbarfiacher duffern. Im vor-
liegenden Fall mag dies jedoch berechtigt sein, da die Au-
torin des Buches Ethnologie studierte, bevor sie sich den
“folklore studies” zuwandte. Viele ihrer Aussagen sind
eher oberfldchlich belegt, der Umgang mit den Quellen ist
bisweilen undurchsichtig, und die zum Verstiandnis wich-
tigen Kategorien und Begriffe werden verkiirzt oder zu
spat erkldrt. Vor allem aber findet sich eine Anzahl von
Argumentationslinien, die in diskursiven Nebeln die Bo-
denhaftung zu verlieren drohen und innere Widerspriiche
iberspielen.

Das Buch enthilt viele gute und aktuelle Ideen, die
aber empirisch und argumentativ nicht immer angemes-
sen ausgefiihrt wurden. Die Geschichte und Gegenwart
der transatlantischen Welt sind ohne Zweifel dynamisch,
uniibersichtlich und verworren. Nur: Muss es die wissen-
schaftliche Darstellung auch sein?

Lioba Rossbach de Olmos

Paris, Peter J. (ed.): Religion and Poverty. Pan-Afri-
can Perspectives. Durham: Duke University Press, 2009.
384 pp. ISBN 978-0-8223-4378-3. Price: $ 26.95

Poverty is a social phenomenon with conceptual, def-
initional vagueness. Attempts at understanding its caus-
es, nature, implications and the measuring indices are
often riddled with contradictions. In Africa and the Af-
rican diaspora, poverty measurement was pioneered by
economists and development experts, with a priori pov-
erty indexes around individualistic, structural, and fatalis-
tic explanations. The concepts employed in their analysis
are usually very “thin,” often ideologically-driven, and fo-
cusing on material deprivation and measurable elements
including inadequate income and employment, food in-
security, poor nutrition, consumption by households, so-
cial inequality and exclusion, inability to keep pace with
modernization. This provides some insight into the inter-
action among various facets of poverty that in turn makes
poverty a dynamic, intractable process.

The enigmatic nature of poverty requires systematic
cross-cultural research, a multidisciplinary approach, and
a conceptual framework of varied perceptions and under-
standings of poverty and the design of poverty-alleviation
strategies. The import of contrasting etiologies and sta-
tuses of poverty across geo-cultures cannot be overem-
phasised. The value of a multidisciplinary approach in
interrogating the profile of poverty (who the poor are),
its causes (why they are poor), and the implications for
policy and practice (what can be done to reduce poverty)

Anthropos 107.2012

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-650

