
In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«.

Eugen Finks kosmologische Deutung von Friedrich
Nietzsches Zarathustra

Karen Joisten

Vorbemerkung

Es gibt unterschiedliche Wege, auf denen man sich den schriftlich fi-
xierten Gedanken eines anderen Menschen nähern kann. Auf dem wis-
senschaftlichen Weg könnte man (was einen Blick auf den Dekonstruk-
tivismus erforderlich machen würde) dessen Gedankengebilde für ein
auf Dauer gestelltes Sinngebilde ansehen, das mittels einer spezifisch-
hermeneutischen Methode zum Verständnis gebracht werden kann.
Aufgrund des jedermann möglichen Nachvollzugs der Methode ge-
winnt das ›Verstandene‹ so etwas wie einen objektiven Charakter, der
stets von Neuem überprüft und verifiziert bzw. falsifiziert werden
kann. So führt der wissenschaftliche Methodenweg scheinbar zur Rich-
tigkeit der Sache, d. i. die auszulegende bzw. ausgelegte Gedankenwelt,
und zwar (weitgehend) unabhängig von demjenigen, der die Methode
anwendet. Nähert sich demgegenüber – und ich übertreibe jetzt be-
wusst – eher ein skurriler, phantastischer Kopf den Gedanken eines
anderen Menschen, besteht die Gefahr, dass der Auslegungsgegenstand
unter seinen Phantastereien verschwindet. Der Weg führt dann nur
noch zu ihm, dem Auslegenden selbst, und die Ausrichtung auf den
›Gegenstand‹ geht verloren.

Deutet aber ein originärer Philosoph, der für die Sache seines
Denkens einsteht, einen anderen originären Philosophen, können sich
Denkwege auftun, die bisher unbekannt geblieben sind. Der originäre
Philosoph kann sich dann vielleicht der Gedankenwelt des auszulegen-
den Geistes dergestalt nähern, dass über das vermeintlich objektiv Ge-
gebene hinaus die Zwischentöne, Schattierungen, Nuancen und
Schwingungen der auszulegenden Gedanken laut werden. Dabei wer-
den aber nicht nur die Wege zu dem Auszulegenden eröffnet, sondern
es werden ebenso die Wege, die zum Auslegenden selbst zurückführen,
sichtbar. Denn in der Originalität des Auslegenden werden darüber

89

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hinaus sein eigener Pulsschlag und sein innerstes Anliegen spürbar,
mittels deren er sich dem anderen Geist zugewendet hat. So führen
die hermeneutischen Wege, die von einem originären Philosophen zu
einem anderen originären Philosophen führen, in ausgezeichneter
Weise sowohl zum Auslegenden selbst als auch zu demjenigen, der
ausgelegt wird, wie umgekehrt, und es tritt ein Gedankenkosmos zum
Vorschein, in dem beide untrennbar miteinander verwoben sind.

Zwei dieser originären Philosophen sind zweifelsohne Friedrich
Nietzsche und Eugen Fink, die in den unterschiedlichen geistes-
geschichtlichen Zusammenhängen des 19. und 20. Jahrhunderts je spe-
zifisch neue geistige Wege gebahnt haben. Im Folgenden soll explizit
Eugen Finks Deutung von Nietzsches berühmtesten Werk Also sprach
Zarathustra im Zentrum der Betrachtung stehen, wobei entsprechend
der Themenstellung des Bandes das Hauptaugenmerk auf den Welt-
begriff Finks gelegt wird. Diese Fokussierung auf Finks Verständnis
der Welt im Zusammenhang seiner Zarathustra-Deutung ist aller-
dings nicht das Ergebnis der Themenvorgabe dieses Bandes und mehr
oder weniger gewaltsam aufgesetzt, sondern geht dieser Vorgabe ge-
wissermaßen voraus.1 Denn das Problem der Welt ist zweifelsohne die
Zentralperspektive, auf die alle anderen Perspektiven und Facetten in-
nerhalb seiner Zarathustra-Deutung bezogen sind.2 Und das heißt,
dass wir mit Hilfe von Finks Auslegung des Zarathustra sowohl einen
Weg gehen können, der uns zu Nietzsche führt, wie wir ebenso mit
seiner Auslegung den Weg zu Fink selbst einschlagen können.

Um dies zu leisten, vollziehen wir denkerisch gleichsam zwei
›Durchläufe‹. In einem ersten Durchlauf betrachten wir die Grund-
gedanken Nietzsches von Fink aus. Diese sollen in einem zweiten
Durchlauf vertieft werden, indem nun die Grundgedanken Nietzsches
vor dem Hintergrund von Finks Denken der Welt erneut nachvoll-
zogen werden. Auf diesem Weg gelingt es uns vielleicht, nicht nur
Finks Weltverständnis im Zusammenhang seiner Zarathustra-Deu-

90

Karen Joisten

1 Dies zeigt sich bereits äußerlich an der Fülle von ›Welt‹-Wendungen, die Fink im
Kontext seiner Nietzsche-Deutung gebraucht. So spricht er z.B. von: »Weltstimmung«,
»Welthaltung«, »Weltoffenheit«, »Weltarmut«, »Weltdenken«, »Weltverlust«, »Welt-
weite«, »Weltganze«, »Weltstille« etc.
2 Zum Weltverständnis im gesamten Denken Eugen Finks vgl. insb. Wirth 1995,
Schenk-Mair 1997, Vetter (Hg.) 2003, Hilt u. Nielsen (Hg.) 2005, Böhmer (Hg.) 2006,
Greiner 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tung darzulegen, sondern auch deren Schlüsselstellung ansichtig wer-
den zu lassen.3

1. Erster Durchlauf: Die Grundgedanken Nietzsches
von Fink aus betrachtet

In Eugen Finks Untersuchung Nietzsches Philosophie, die erstmals
1960 erschienen ist, nimmt Finks Deutung des Zarathustra unter dem
Titel »Die Verkündigung« im Vergleich mit den Auslegungen der an-
deren Schriften Nietzsches allein äußerlich betrachtet mit ca. 60 Seiten
einen großen Raum ein. Das ist nicht verwunderlich, denn der Zara-
thustra ist für Fink auch der Sache nach von zentraler Bedeutung für
diese Phase der Philosophie Nietzsches, ja für dessen Philosophie über-
haupt. Mit ihm beginnt nämlich Fink zufolge »der Mittag seines Den-
kens, wo die Kraft seines Geistes im Zenit steht« (Fink 1979, 59), und es
ereignet sich nach »dem romantischen Ansatz seiner Frühschriften,
nach der wissenschaftlich-aufklärerischen Gegenwendung […] jetzt
die Selbstfindung seines Wesens. Der ›Zarathustra‹ stellt die entschei-
denden Grundgedanken heraus« (ebd. 59 f.).4

Diese Schlüsselstellung, die Fink dem Zarathustra zuerkennt, ist
alles andere als selbstverständlich. Denn natürlich hat der Zarathustra
eine enorme Hochschätzung erfahren, allerdings wurde er auch ge-
nauso gerne als ein ›nur‹ dichterisches Werk kritisch beäugt und als
›unphilosophisch‹ zur Seite gerückt.

Wenn Eugen Fink dem Zarathustra diese Schlüsselstellung zuer-
kennt, hat dies seinen Grund darin, dass seiner Ansicht nach vier zen-
trale Grundgedanken im Denken Nietzsches präsent sind, die ins-
besondere im Zarathustra klar und deutlich zum Vorschein treten.
Diese sind:
a. der Übermensch
b. der Tod Gottes

91

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

3 Will man Finks eigenes Weltdenken unabhängig von seiner Nietzsche-Deutung he-
rausarbeiten, sind vor allem seine Überlegungen in seinem Buch Welt und Endlichkeit
(Fink 1990) zu berücksichtigen.
4 Und weiter heißt es: »Im ›Zarathustra‹ findet Nietzsche seine eigene Sprache für seine
eigensten Gedanken. ›Zarathustra‹ ist die große Wende seines Lebens; von nun an kennt
er sein Ziel. Die Folgezeit nach dem ›Zarathustra‹ ist nur noch Entfaltung, Auswicklung
dessen, was dort ins Wort trat.« (Ebd. 60)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


c. der Wille zur Macht
d. die ewige Wiederkehr des Gleichen.5

Die zentralen Gedanken Nietzsches sind nicht, wie die berühmten Per-
len auf einer Kette, nacheinander aufgereiht, wobei sie jeweils für sich
gesondert stehen und einzeln gefasst werden können. Ihre Abfolge ver-
dankt sich auch nicht dem Zufall oder irgendeiner Willkür, denn es
kann, wie Fink schreibt, »ihre Reihenfolge nicht umgedreht werden«,
obwohl »sie alle zusammenhängen und sich gegenseitig erhellen«
(Fink 1979, 83). Wie sieht aber nun ihre Reihenfolge aus? Wie lässt
sich diese plausibel machen?

Fink zufolge stehen die Grundgedanken in einem Fundierungs-
zusammenhang, insofern der Übermensch »seiner Möglichkeit nach
im Tode Gottes [gründet], dieser in der Einsicht in den Willen zur
Macht und dieser selbst im Lauf der Zeit« (ebd. 84). Nach dieser Lesart
stehen die vier Grundgedanken wie die Stufen einer Treppe in einem
inneren Zusammenhang, wodurch die höhere Stufe jeweils zu ihrer
Voraussetzung einen, zwei oder drei dieser Gedanken haben kann. So
lässt sich der Gedanke des Übermenschen für Fink nur dann wirklich
erfassen, wenn zuvor der Tod Gottes in seiner Trag- und Reichweite
denkerisch durchdrungen ist: »Der Übermensch, der zunächst nur pro-
klamiert wird als eine Forderung an den Menschen, ist in seiner inne-
ren Möglichkeit auf den Tod Gottes bezogen; erst wenn das Über-
menschliche (Götter, Moral und Hinterwelt) als Dimension der
Selbstentfremdung des Menschen erkannt wird, kann sich die Umkeh-
rung des Idealismus ereignen, kann Zarathustra sagen: ›Tot sind alle
Götter, nun wollen wir, daß der Übermensch lebe.‹« (Ebd. 83)

Der Übermensch, der als Inbegriff einer Forderung gelesen wer-
den kann, die der Mensch an sich selbst richtet, hat demnach zu seiner
notwendigen Voraussetzung die Überwindung der bisherigen über-
menschlichen Dimension, also der jenseitig-transzendenten Welt hin-
ter der Welt. Dazu ist es erforderlich, dass der Mensch seine bisherige
Glaubensausrichtung auf diese Hinterwelt als »Selbstentfremdung«
durchschaut, bei der er sein Leben auf nicht-eigene, fremde, äußere
Ziele hin entworfen hatte. Gelingt ihm dieses Durchsichtigwerden sei-

92

Karen Joisten

5 Martin Heidegger arbeitet im Unterschied zu Fink fünf Grundworte heraus, in denen
»sich das einheitliche Wesen der Metaphysik«, das er bei Nietzsche zu erkennen glaubt,
entfaltet. Diese sind: der Wille zur Macht, der Nihilismus, die ewige Wiederkehr des
Gleichen, der Übermensch und die Gerechtigkeit. Vgl. dazu Joisten 1994, 287ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nes Selbstbetruges in seinem fälschlichen Festhalten an einer fiktiven
Hinterwelt der Götter und der Moral, kann der Mensch in der Abkehr
von der bisherigen Fremdbestimmung eine Rückkehr hin zu sich selbst
vollziehen, die zugleich eine »Umkehrung des Idealismus« bedeutet.

Versucht man nun mit Eugen Fink die Möglichkeit vom Tod Got-
tes, der als »Einsicht in die Nichtigkeit aller Idealität« gefasst werden
kann, im Kontext der genannten Grundgedanken in den Blick zu neh-
men, kann dies seinerseits nur dadurch geschehen, dass »Zarathustra
alles Lebendige befragt und allem Lebendigen ins Herz kriecht und
dort den Willen zur Macht entdeckt« (ebd.). Interessant ist, dass Fink
den Willen zur Macht, der für ihn verbal in einem antiessentialisti-
schen Sinne als »wesen« zu lesen ist, primär mit Hilfe der beiden Ka-
tegorien ›Bewegung‹ und ›Zeit‹ zu kennzeichnen versucht. Da nämlich
für Nietzsche alles Seiende immer auch Willen zur Macht ist, wird
man den Willen zur Macht niemals fassen können, wenn man das Sei-
ende unter dem Gesichtspunkt der Verschiedenheit betrachtet, und
klassifiziert – etwa in Menschen, Tiere, Pflanzen, leblose Steine. Erst
wenn man das Seiende in seiner Bewegtheit erblickt und es als Leben
sieht, wird man zur Einsicht in den Willen zur Macht geführt. Denn
dieser »ist Ausdruck alles Seienden, sofern es in der Zeit ist« (ebd. 84).

Nicht ohne guten Grund hält Eugen Fink den dritten Teil des Za-
rathustra, in dem es vor allem um den Grundgedanken der ewigen
Wiederkehr des Gleichen geht, auch für »das Herzstück des Werkes«,
seine »Mitte«, auf die die »Fabel in einer bewußten Steigerung« zulau-
fen würde (vgl. ebd. 82).6 Ja, vor dem Hintergrund lässt sich die ewige
Wiederkehr sogar als der Grundgedanke überhaupt fassen, den Fink
insbesondere durch Rückgriff auf die beiden Reden »Vom Gesicht und
Rätsel« und »Vor Sonnenaufgang« zu erörtern versucht. In der erst-
genannten Rede »Vom Gesicht und Rätsel« schildert Nietzsche den
Torweg »Augenblick«, in dem die Zeitstraße des Vergangenen auf die
Zeitstraße des Künftigen stößt und beide einander widersprechen (vgl.
Fink 1979, 80 ff.). Versteht man die Zeit in diesem Sinne als eine lineare
Abfolge, die sich in die beiden Richtungen der Vergangenheit und Zu-
kunft unendlich weit erstreckt und die die Zeit unabsehbar werden
lässt, kann sie letztlich nur als eine schlechte Unendlichkeit von Zeit-
momenten gefasst werden.

93

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

6 Vgl. zur Diskussion über den Aufbau des Zarathustra den Beitrag von Salaquarda
2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unternimmt in der Rede »Vom Gesicht und Rätsel« daher ein
Zwerg den Versuch, die Zeit als einen Kreis zu verstehen und die Wie-
derkehr als einen Kreislauf der Zeit zu deuten, bei der die ewige Wie-
derkehr die fortgesetzte Repetition eines Rings von Zeitmomenten dar-
stellt, kann dies Nietzsche/Zarathustra zufolge nur zu kurz greifen. Bei
diesem kleinen zwergenhaften Versuch wird der Gedanke der ewigen
Wiederkehr noch nicht wirklich durchgestanden und durchlebt, da in
ihm der Augenblick selbst nicht die Schwere der Ewigkeit erhält. Dies
geschieht erst dann, wenn jede augenblickliche Entscheidung so gefällt
wird, als sollte sie in dieser Form immer wieder getroffen werden und
dergestalt für die Ewigkeit gelten. Ewigkeit und Zeitlichkeit können
dann nicht mehr voneinander getrennt werden, sind sie dann doch
»wahrhaft eins: als Ewige Wiederkunft ist die Zeit das Ewige« (ebd.
90).7

Deutet man Nietzsches Wiederkunftslehre in dieser Weise, wird
die Zeit verewigt und dem Vergänglichen Dauer verliehen. Auch das
Einmalige kann dann – und dies steht nicht im Widerspruch zu seiner
Einmaligkeit – wiederholt werden, wobei Wiederholung dabei keine
bloße Repetition eines Ereignisses meint, bei der man letztlich wie der
berühmte Hamster im Laufrad nur monoton auf der Stelle tritt. Viel-
mehr ist gerade der paradoxe Charakter des Wiederkunftsgedankens
auszuhalten, zu dem es gehört, dass es »kein erstes Original gibt, das
dann repetiert würde« und dass »die Wiederholung des Einmaligen mit
dem Charakter der Einmaligkeit« zu versehen ist (Fink 1979, 103).

Überblickt man die Grundgedanken Nietzsches: den Übermen-
schen, den Tod Gottes, den Willen zur Macht und die ewige Wieder-
kehr des Gleichen, erkennt man nach Fink deren zunehmende Rele-
vanz und Wichtigkeit bereits am spezifischen Adressatenkreis, an die
sie jeweils ausgerichtet sind: »Vom Übermenschen spricht Zarathustra
zu Allen, vom Tod Gottes und vom Willen zur Macht zu Wenigen, und
von der Ewigen Wiederkunft des Gleichen eigentlich nur zu sich
selbst.« (Ebd. 83) Je enger nämlich der Adressatenkreis ist, an den sich
Nietzsche/Zarathustra zufolge mit einem seiner Grundgedanken wen-
det, desto eher wird ein Gedanke geäußert, der nur ihm zu eigen ist und
der auch nur von ihm in einem tieferen Sinne verstanden werden kann.

94

Karen Joisten

7 Zum Verhältnis der Lehre des Übermenschen und dem Wollen der ewigen Wieder-
kehr gehen in der Nietzscheforschung die Positionen auseinander. Vgl. zur ersten Ori-
entierung Pieper 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Zweiter Durchlauf:
Die Grundgedanken Nietzsches vor dem Hintergrund von
Finks Denken der Welt

Im bisherigen Verlauf der Darlegungen ging es darum, mit Hilfe von
Finks Überlegungen vier Grundgedanken Nietzsches zu erörtern und
deren Grundzüge herauszuarbeiten. Dabei fand auch Finks These von
der inneren Zusammengehörigkeit dieser Gedanken besondere Auf-
merksamkeit, was im folgenden Zitat, das oben teilweise angeführt
wurde, seinen Ausdruck findet: »Wir haben also, aufs Ganze gesehen,
einen eigentümlichen Fundierungszusammenhang der vier Grund-
gedanken Nietzsches. Der Übermensch gründet seiner Möglichkeit
nach im Tode Gottes, dieser in der Einsicht in den Willen zur Macht
und dieser selbst im Lauf der Zeit.« (Ebd. 84) Liest man die Textstelle
weiter, wird man der Aufgabe ansichtig, die an uns nun im zweiten
Durchgang ergeht. Denn weiter heißt es: »Nietzsches Denken hat den
Charakter eines merkwürdigen Zurückdenkens, einer seltsamen Um-
wendung. Vielleicht stößt er sich am meisten dadurch von der meta-
physischen Tradition ab, daß er vom Bedenken des binnenweltlich-Sei-
enden übergeht zur umfangenden, umfänglichen Welt.« (Ebd. 84)

Nimmt man diese Textstelle ernst, ja, wendet man sich Finks Aus-
führungen vor dem Hintergrund seines eigenen Denkens der Welt zu,
kann man allererst die Originalität seines Ansatzes (unabhängig von
dieser spezifischen Nietzsche-Deutung) wirklich erfassen. In dieser
Textstelle wird nämlich deutlich, dass es Fink um das Denken der »um-
fangende(n), umfängliche(n) Welt« geht, als deren Wegbereiter Nietz-
sche angesehen werden kann, ohne dies allerdings mit der letzten Ent-
schiedenheit getan zu haben. Er bleibt nämlich, so ließe sich von Fink
aus die These formulieren, immer noch in den Fesseln des »binnen-
weltlich-Seienden« gefangen und kann die Differenz zwischen dieser
binnenweltlichen und der umfangenden Welt noch nicht wirklich
denken.

Lesen wir daher erneut die vier zentralen Gedanken Nietzsches,
diesmal allerdings vor dem Hintergrund von Finks Denken der Welt.

Fink zufolge stehen Nietzsches Lehre vom Übermenschen und
sein Schreckensbild vom letzten Menschen nicht im Zentrum von
Nietzsches Zarathustra. Auch ist der Übermensch kein »Existenzbild«,
das Nietzsche an die Stelle des bisherigen Menschen rückt. Vielmehr
hat für Fink Nietzsches Lehre vom Übermenschen und vom letzten

95

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen den »Charakter einer ›Vorrede‹«, wobei in dem Wort »Vor-
rede« bereits das Vorläufige mitschwingt: »Es ist nicht mehr als ein
präludierender Auftakt zu einem philosophischen Versuch, das Wesen
des Menschen neu aus dem Bezug zu den Grundwahrheiten vom Wil-
len zur Macht, vom Tod Gottes und von der Ewigen Wiederkunft des
Gleichen zu denken.« (Ebd. 66)

Versucht man beide Bilder vom Menschen in einem tieferen Sinne
von Finks Denken der Welt her zu fassen, kann dies mit Hilfe seines
Verständnisses der »Weltlosigkeit« (der »Weltverschlossenheit«, der
»Weltarmut«, der »Weltblindheit«, dem »Weltverlust«) und der
»Weltoffenheit« geschehen, die sich wiederum durch sein Verständnis
von ›Heimat‹ erschließen: »Wir denken das Wesen der Heimat zumeist
zu kurz; so wenn wir meinen, sie sei nur der kleine Bezirk, das Haus
und der Garten der Kindheit, das, was uns später oft so klein und win-
zig erscheint. Aber damit verkennen wir Heimat und Kindheit. Heimat
ist das bodenständige Gründen, die vertraute Nähe zur Erde im Offe-
nen der Welt. Durch das Leben des Kindes gehen nicht nur die nahen,
greifbaren Dinge, der Ball und die Puppe, auch die wehende Ferne, die
Wolken am Himmel und die Schauer der Nacht.« (Ebd. 94)

Heimat erweist sich aus dieser Perspektive nicht als die überschau-
bare allzu enge Nahsphäre des Kindes, die den Menschen, wenn er an
ihr festhält, engstirnig und kleingeistig werden lässt. Stattdessen ist
Heimat ein polares, spannungsreiches Geschehen, das zwischen den
beiden Polen der »wesentlichen Nähe zu allen Dingen« einerseits und
der »Weite der Welt« andererseits ausgespannt ist (ebd.).8 Ein Mensch,
der wie der letzte Mensch den tiefsten Punkt des moralisch-idealisti-
schen Degenerationsprozesses der bisherigen abendländischen Ge-
schichte erreicht hat, repräsentiert geradezu idealtypisch ein weltloses
Dasein. Seine Weltlosigkeit kann letztlich auch als eine Heimatlosig-
keit gefasst werden, da das Anwesen von Welt und Heimat nur dort
geschehen kann, wo der Mensch in die Nähe und Weite zugleich hi-
naus steht.

Die Seele des letzten Menschen bedarf in ihrer wörtlich zu verste-
henden Selbst-losigkeit, in der sie von ihren eigensten Möglichkeiten
abgeschnitten ist, daher auch nicht der auf die Erde bezogenen Welt,

96

Karen Joisten

8 Von hier her könnte man auf den Menschen und seine Grundverfasstheit achten, der
sich strukturell durch zwei Wesenszüge, das Wohnen und das Gehen, auszeichnet und
terminologisch als Heim-weg fassen ließe. Vgl. dazu Joisten 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch die sie ins »Ganze das alles Seiende umfängt«, hinausgehalten
wird. Sie verkümmert und degeneriert und versucht jede Anstrengung
zu vermeiden, durch die sie über sich hinaus wachsen kann. Anschau-
lich heißt es im Zarathustra: »Ein wenig Gift ab und zu: das macht
angenehme Träume. Und viel Gift zuletzt, zu einem angenehmen Ster-
ben. Man arbeitet noch, denn Arbeiten ist eine Unterhaltung. Aber
man sorgt, dass die Unterhaltung nicht angreife. Man wird nicht mehr
arm und reich: Beides ist zu beschwerlich. Wer will noch regieren? Wer
noch gehorchen? Beides ist zu beschwerlich. Kein Hirt und Eine Heer-
de! Jeder will das Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fühlt, geht frei-
willig in’s Irrenhaus.« (Nietzsche 1980a, 20)

Zarathustra, der die Lehre des Übermenschen verkündet und als
deren Verkünder nicht vorschnell mit dem Übermenschen identifiziert
werden darf, ist allerdings in Nietzsches Werk dasjenige Beispiel vom
Menschen, das dem Übermenschen am nächsten kommt. Nimmt man
ihn mit Fink in den Blick, besteht seine Grundverfasstheit in seiner
»Weltoffenheit«. Explizit heißt es in Finks Nietzsche-Deutung: »Die
Weltoffenheit Zarathustras ist nicht eine bloße Stimmung, die ihn zu-
fällig gefangennimmt; sie ist eine wesenhafte Grundstimmung, die
Weise, wie die Welt selbst den Denker angeht, sich ihm auftut, ihn
betrifft und das sonst immer an ›Gegenstände‹ gebundene Denken öff-
net der großen Gegend, aus der her sie entgegenstehen.« (Fink 1979,
91)

Erweist sich die Weltoffenheit als eine »wesenhafte Grundstim-
mung«, ist sie vor allen anderen Stimmungen, die den Menschen
›überfallen‹ können,9 wie z. B. die Angst, die Langeweile oder auch die
Freude,10 ausgezeichnet. Sie geht diesen anderen Stimmungen in ihrer
ursprünglichen Erschließungsqualität voraus, da durch sie allein die
Möglichkeit entspringt, in einem unverkürzten, nicht auf die Gegen-
stände fixierten Denken in diejenige Dimension vorzudringen, in der
man im »Licht der Welt« steht. In einer solchen Grundstimmung der
Weltoffenheit verschwindet daher die menschlich-allzumenschliche
Enge moralischer und idealistischer Konstruktionen und Fiktionen

97

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

9 Vgl. dazu insbesondere Heideggers Kennzeichnung der Stimmung in seinem ersten
Hauptwerk Sein und Zeit (Heidegger 1977, § 29).
10 Otto Friedrich Bollnow hat insbesondere im Blick auf Heideggers Fokussierung auf
die niederdrückenden Stimmungen daneben auch die Bedeutung der sogenannten »ge-
hobenen Stimmungen« betont. Siehe dazu vor allem Bollnow 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie die von ›Gut und Böse‹, ›Diesseits und Jenseits‹, ›Schuld‹ und
›schlechtes Gewissen‹, ›Himmel und Hölle‹, und es gelingt, mit einer
bekannten Wendung Nietzsches gesagt, »jenseits von Gut und Böse«
eine Tiefe des Denkens zu gewinnen, in der man die Unschuld allen
Seins und Werdens angesichts der Weite der Welt zu erfassen vermag.

Aber nicht nur das. Die gestimmte Weltoffenheit ist darüber hi-
naus auch die Voraussetzung dafür, dass Zarathustra der Lehrer der
ewigen Wiederkunft sein kann, der diese Lehre ursprünglicher als alle
anderen Menschen zu begreifen vermag. Dazu ist es erforderlich, dass
sich die Welt nicht nur als die »raumgebende«, sondern auch als die
»zeitlassende« dem Denken eröffnet und die Weltganzheit »als Gänze
der Zeit, als die Ewigkeit der Zeit, als Ewigkeit des zeitlichen Waltens
der Welt angesetzt« wird. (Fink 1979, 90, 92) Für den weltarmen Men-
schen, der sich in seiner linearen Zeitauffassung eingerichtet hat, kann
das Gestern vom Heute und Morgen problemlos abgehoben werden,
wodurch er in dieses verstrickt bleibt und sich nicht davon lösen kann.

Wird diese binnenzeitliche Abfolge allerdings problematisch und
die Ewigkeit selbst – im besten Sinne des Wortes – bedenklich, kann
der Mensch vor die Frage nach dem »Wesen der Weltzeit« geführt
werden, die bei Nietzsche/Zarathustra in der Intuition der ewigen Wie-
derkehr eine Antwort findet. Konnten oben im ersten Durchdenken
der Wiederkunftslehre bereits Ewigkeit und Zeitlichkeit als wahrhaft
eines erfasst werden, insofern für Nietzsche die Einmaligkeit zeitlicher
Ereignisse durch die Wiederkehr den Charakter der Ewigkeit erhält,
wodurch paradoxerweise die Einmaligkeit nicht aufgehoben, sondern
allererst im Handeln des Menschen entsprechend Anerkennung finden
soll, kann das Zusammengehören beider nun schärfer betrachtet wer-
den.

Von Fink aus lässt sich Nietzsches Wiederkunftslehre – pointiert
gesagt – als zu kurz greifend einstufen. Wie der Titel dieser Ausfüh-
rungen »In den Fesseln des ›binnenweltlich-Seienden‹« bereits kennt-
lich macht, scheitert Nietzsche letztlich aus der Sicht Finks daran, nicht
wirklich in die Zeit der Welt vorzudringen. Zwar versucht sich Nietz-
sche von einem Fixiertsein an ein lineares Zeitverständnis zu lösen und
zugleich die metaphysische (falsche) Unendlichkeit, die mit dem bis-
herigen Glauben an Gott und an eine Hinterwelt einhergeht, zu über-
winden – allerdings geht er dabei nicht wirklich über das traditionelle
Zeitverständnis hinaus: »Die entscheidende Schwierigkeit besteht da-
rin, daß ein Denken, das aus der Dimension der binnenweltlichen Zeit

98

Karen Joisten

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auszubrechen und die Zeit der Welt anzuzielen versucht, dies sozusa-
gen nur im ständigen Abstoß von binnenweltlichen Zeitbegriffen, nur
in beständiger Flucht vor ihnen ansetzen kann.« (Ebd. 100) So verfällt
Nietzsche immer wieder der traditionellen »Denkart des Zwerges«, der
den Wiederkunftsgedanken als eine binnenweltliche Wiederholung
von Zeitmomenten, von Jetzten, zu erfassen versucht. Zudem bleibt
er sprachlich an Metaphern gebunden, die »der Zeitfolge entnommen
sind« – immerhin wird die ewige Wiederkehr im »Bild des Ringes«
ausgesprochen (vgl. ebd. 87).

Greift man hier auf die berühmte Rede »Von den drei Verwand-
lungen« des Geistes, die metaphorisch mit Kamel, Löwe und Kind um-
schrieben werden, im ersten Teil des Zarathustra zurück, kann Finks
Kritik an Nietzsche zugespitzt werden.11 Während sich der Geist zu-
nächst metaphorisch als ein Kamel benennen lässt, das sich gehorsam
und voller Ehrfurcht die Lasten der Tradition auflädt, muss er bei dieser
Entwicklungsstufe nicht stehen bleiben. Er kann sich nämlich in einen
Löwen verwandeln, der sich Freiheit erbeuten will. Er wendet sich dann
kritisch gegen all das, was bisher von der herrschenden Tradition aner-
kannt war. Allerdings bleibt der löwenartige Geist in dieser negativen
Absetzung immer noch an dasjenige gebunden, was er ablehnt, wo-
durch seine Freiheit in ihrer negativen Form sichtbar wird. Erst wenn
er sich in ein Kind zu verwandeln vermag, gelingt es ihm, eigene Werte
zu schaffen und aus sich heraus schöpferisch zu werden.

Im Unterschied zu anderen philosophischen Positionen versucht
Nietzsche im Zarathustra, so könnte man vor diesem Hintergrund
mit Fink darlegen, thematisch im Blick auf die Welt den Schritt von
der Gebundenheit des Kamels hin zur bedingten Freiheit des Löwen
zu vollziehen, indem er die Weltarmut des bisherigen Menschen auf
der Stufe des kamelgleichen Geistes in ihrer Überwindung hin zu einer
relativen Weltoffenheit in Gestalt Zarathustras aufzuzeigen versucht.
Hand in Hand mit diesen ersten Ansätzen einer denkerischen Über-
windung weltverlorenen menschlichen Daseins geht auch Nietzsches
Bemühen um die Überwindung einer binnenzeitlichen Fixierung, an
deren Stelle ein ursprünglicheres Wissen vom Wesen der Weltzeit tre-
ten soll.

Gegenüber beiden denkerischen Versuchen kann man mit Fink
den Einwand erheben, dass Nietzsche sowohl im Bezug auf das Denken

99

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

11 Zur näheren Deutung dieser Rede siehe insb. Pieper 1990, 111–126.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Welt als auch hinsichtlich des Denkens der Weltzeit auf der Stufe
des Löwen stehen geblieben ist. Denn Zarathustra vermag im Laufe
seines mühsamen Weges nicht zum Übermenschen zu werden und
den entscheidenden Schritt hin zur Verwandlung des Geistes in ein
Kind zu vollziehen.12 Aber selbst wenn es ihm gelungen wäre, zum
Übermenschen zu werden, hätte er auch dann noch nicht wirklich ins
Weltganze hinausstehen können: »Das weltoffenste Leben hat den
höchsten Rang; der Übermensch ist jener am meisten ins Weltganze
hinausstehende Mensch, der diese Ganzheit versteht als Zeit-Unend-
lichkeit, d.h. als die Ewige Wiederkunft des Gleichen.« (Fink 1979, 93)

Insbesondere die Wendung »am meisten« zeigt an, dass der Über-
mensch bereits das Hinausstehen in die Weltweite zu vollziehen ver-
sucht – ohne dass ihm dies allerdings in einem absoluten Sinne ge-
lingen würde. Er bleibt nämlich immer noch, trotz aller gegenteiligen
Bemühungen, ans Diesseits gebunden und damit an das Binnenwelt-
liche gefesselt.

Von hier her kann man mit Fink deutlich das Originelle, aber auch
das Bedingte von Nietzsches Position zum Vorschein treten lassen:
»Nietzsche ist Erstling eines Denkens, das über alle Dinge hinaus und
hinweg die Welt zu fassen sucht; aber weil er Welt im Hinwegstieg
über die Dinge, im Hinausgehen über das binnenweltlich Seiende an-
denken will, verfängt sich sein Weltdenken gerade noch in dem Be-
reich, den er überschreiten will.« (Ebd. 92)

Schlussbetrachtung

Versucht man nun angesichts der Nietzsche-Deutung Finks den Weg
hin zu seinem eigenen Weltverständnis zu gehen, findet man in seinen
Ausführungen zum Zarathustra zwar einige Hinweise, allerdings blei-
ben diese relativ unscharf. Einen Fingerzeig in die Richtung seines ei-
genen Denkens der Welt gibt uns die folgende Textstelle: »Die Welt
aber ist das, was unendlich alles Endliche umfängt. In Raum und Zeit
und Licht der Welt haben die endlichen Dinge ihr Aufscheinen: ihre

100

Karen Joisten

12 In der letzten Rede im Zarathustra, »Das Zeichen«, sagt Zarathustra mehrfach, dass
ihm seine Kinder »nahe« wären. Diese Kinder können als seine geistigen Logoi gedeutet
werden, die nach einem mühsamen Schaffens- und Werdeprozess aus ihm hervorgegan-
gen sind.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unendlichkeit ist nicht hinter, nicht jenseits der Dinge, sie ist in ihnen
und um sie.« (Ebd. 96)

Liest man diese Stelle mit der Absicht, eine inhaltliche Klärung
der Welt im Sinne Finks vorzunehmen, gelingt dies vermutlich nicht.
Denn, so der Verdacht, die Stärke der Konzeption Finks angesichts sei-
ner Zarathustra-Lektüre besteht gerade darin, sich einer inhaltlichen
Ausdeutung weitestgehend zu entziehen und Welt stattdessen struk-
turell zu fassen. Welt ist dann nämlich ein Phänomen, das prinzipiell
zum Menschen gehört und seinen wesentlichen Bezug zum Ganzen,
das alles Seiende umfasst, in sich begreift. Denn der Mensch kann,
bildlich gesagt, bei seinem Weg durchs Leben den Blick in der Nah-
sphäre schweifen lassen, sorgfältig darauf bedacht, möglichst viele
greifbare Dinge und Gegenstände erspähen zu können. Und er kann
darüber hinaus seinen Blick auch immer wieder von der Nahsphäre
aus buchstäblich nach oben in das Offene und Weite des Himmels und
der Welt richten. In ihm kann dann angesichts des Aushaltens dieser
spannungsvollen Differenz vielleicht ein Weltbezug und eine »Welt-
innigkeit« wach werden, die ihn geheimnisvoll die Unendlichkeit spü-
ren lässt, in die er immer schon hinaussteht. Dieser wesentliche Bezie-
hung zur Welt kann sich der Mensch öffnen oder verschließen und, wie
oben dargelegt, ein weltoffenes oder weltverschlossenes Dasein führen.

Mit dem Menschen geht daher – zumindest prinzipiell – die Mög-
lichkeit einher, kraft seiner Einmaligkeit auch in unverwechselbarer
und einzigartiger Weise diese wesentliche Beziehung zu entfalten.
Ausgezeichnet ist dabei für Fink (ebenso wie für Nietzsche) der Dich-
ter, der »in die Nähe des Denkers gerückt« ist (ebd. 61). Dieser kann »in
der ursprünglichen Erwirkung einer neuen Offenbarkeit des Seienden
im ganzen« eine neue Wahrheit hervorbringen und sichtbar werden
lassen. Akzentuiert heißt es bei Fink: »Für Nietzsche ist der Poet derje-
nige, dessen poiesis auf die ursprüngliche Wahrheit, auf den Aufgang
eines neuen Weltverständnisses geht.« (Ebd.) Auf diese Weise werden
bei Fink und bei Nietzsche die gängige Unterscheidung zwischen Den-
ken und Dichten fragwürdig, da beide nun in eine Nähe zueinander
rücken, die eine scharfe Trennung zwischen beiden unmöglich macht.
So ist der Zarathustra – und dies gilt ebenso für die Überlegungen
Finks – weder reines Theoretisieren über einen Gegenstand noch ein
bloßes inneres Sehen von Bildern, da er im »Zwischenraum von Den-
ken und Dichten« angesiedelt ist (ebd. 62).

Der Dichter/Denker, dem es gelingt, denkerisch zu dichten, er-

101

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weist sich dadurch (gemäß einem bekannten Topos in der Tradition) als
Medium einer ›höheren‹ Botschaft, die durch ihn hindurch spricht.
Nicht ohne guten Grund, nämlich den, die Dignität des Gesagten zu
formulieren, schreibt Nietzsche in Ecce homo, dass Zarathustra ihn
überfallen habe.13 Denn ein neues Weltverständnis ist kein Ergebnis
einer Entscheidung oder die Folge einer bloßen Einsicht, die man in
der ›Hand‹ hat und nach Belieben herbeiführen könnte. Ein neues
Weltverständnis springt vielmehr blitzhaft auf, wodurch sichtbar wer-
den soll, dass der Mensch letztlich zu einem Geschehen gehört, das
durch ihn hindurch wirksam ist. Will man diese mehr als ›rationale
Wirklichkeit‹ bedenken, hat man sich der Logos-Tradition zuzuwen-
den, die den Logos von der Antike bis in unsere heutige Zeit aus unter-
schiedlichen Perspektiven und mit je spezifischen inhaltlichen Ausdeu-
tungen zur Sprache zu bringen versucht.

Literatur

Böhmer, A. (Hg.) (2006): Eugen Fink: Sozialphilosophie – Anthropologie – Kos-
mologie – Pädagogik – Methodik (Orbis Phaenomenologicus Perspektiven N.F.,
Bd. 12), Würzburg.

Bollnow, O. F. (2008): Das Wesen der Stimmungen (Schriften, Bd. 1), hg. v. U. Bo-
elhauve, G. Kühne-Bertram u. H.-U. Lessing, Würzburg.

Fink, E. (1979): Nietzsches Philosophie, 4. Aufl. Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz.
– (1990): Welt und Endlichkeit, Würzburg.
Gerhardt, V. (Hg.) (2000): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra (Klassiker

Auslegen, Bd. 14), Berlin.
Greiner, A. (2006): »Im brunnentiefen Grund der Dinge«: Welt und Bildung bei

Eugen Fink, Freiburg.
Heidegger, M. (1977): Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd. 2), hg. v. F.-W. von

Herrmann, Frankfurt/M.
Hilt, A. u. C. Nielsen (Hg.) (2005): Bildung im technischen Zeitalter. Sein,

Mensch und Welt nach Eugen Fink, Freiburg/München.
Joisten, K. (1994): Die Überwindung der Anthropozentrizität durch Friedrich

Nietzsche, Würzburg.
– (2003): Philosophie der Heimat – Heimat der Philosophie, Berlin.
Nietzsche, F. (1980a): Also sprach Zarathrustra (Sämtliche Werke. Kritische Stu-

dienausgabe, Bd. 4) hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München/Ber-
lin/New York.

102

Karen Joisten

13 Genau heißt es: »Auf diesen beiden Wegen fiel mir der ganze erste Zarathustra ein,
vor Allem Zarathustra selber, als Typus: richtiger, er überfiel mich …« (Nietzsche
1980b, 337)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– (1980b): Der Fall Wagner et al. (Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe,
Bd. 6) hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München/Berlin/New York.

Pieper, A. (1990): »Ein Seil zwischen Tier und Übermensch«. Nietzsches erster
»Zarathustra«, Stuttgart.

– (2000): »Zarathustra als Verkünder des Übermenschen und als Fürsprecher des
Kreises«, in: Gerhardt (Hg.) 2000, S. 93–122.

Salaquarda, J. (2000): »Die Grundconception des Zarathustra«, in: Gerhardt (Hg.)
(2000), S. 69–92.

Schenk-Mair, K. (1997): Die Kosmologie Eugen Finks, Würzburg.
Vetter, H. (Hg.) (2003): Lebenswelten. Ludwig Landgrebe, Eugen Fink, Jan Pato-

cka. Mit einer Auswahl aus dem unveröffentlichten Briefwechsel zwischen
Landgrebe und Patocka, Frankfurt/M.

Wirth, St. (1995): Mensch und Welt: die Anthropo-Kosmologie Eugen Finks,
Mainz.

103

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Vorbemerkung
	1. Erster Durchlauf: Die Grundgedanken Nietzsches von Fink aus betrachtet
	2. Zweiter Durchlauf: Die Grundgedanken Nietzsches vor dem Hintergrund von Finks Denken der Welt
	Schlussbetrachtung
	Literatur

