In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«.

Eugen Finks kosmologische Deutung von Friedrich
Nietzsches Zarathustra

Karen Joisten

Vorbemerkung

Es gibt unterschiedliche Wege, auf denen man sich den schriftlich fi-
xierten Gedanken eines anderen Menschen nihern kann. Auf dem wis-
senschaftlichen Weg konnte man (was einen Blick auf den Dekonstruk-
tivismus erforderlich machen wiirde) dessen Gedankengebilde fiir ein
auf Dauer gestelltes Sinngebilde ansehen, das mittels einer spezifisch-
hermeneutischen Methode zum Verstdndnis gebracht werden kann.
Aufgrund des jedermann mdglichen Nachvollzugs der Methode ge-
winnt das >Verstandene« so etwas wie einen objektiven Charakter, der
stets von Neuem {iiberpriift und verifiziert bzw. falsifiziert werden
kann. So fiihrt der wissenschaftliche Methodenweg scheinbar zur Rich-
tigkeit der Sache, d.i. die auszulegende bzw. ausgelegte Gedankenwelt,
und zwar (weitgehend) unabhingig von demjenigen, der die Methode
anwendet. Nihert sich demgegeniiber — und ich iibertreibe jetzt be-
wusst — eher ein skurriler, phantastischer Kopf den Gedanken eines
anderen Menschen, besteht die Gefahr, dass der Auslegungsgegenstand
unter seinen Phantastereien verschwindet. Der Weg fiihrt dann nur
noch zu ihm, dem Auslegenden selbst, und die Ausrichtung auf den
>Gegenstand« geht verloren.

Deutet aber ein origindrer Philosoph, der fiir die Sache seines
Denkens einsteht, einen anderen originiren Philosophen, kénnen sich
Denkwege auftun, die bisher unbekannt geblieben sind. Der originire
Philosoph kann sich dann vielleicht der Gedankenwelt des auszulegen-
den Geistes dergestalt nahern, dass iiber das vermeintlich objektiv Ge-
gebene hinaus die Zwischentone, Schattierungen, Nuancen und
Schwingungen der auszulegenden Gedanken laut werden. Dabei wer-
den aber nicht nur die Wege zu dem Auszulegenden eréffnet, sondern
es werden ebenso die Wege, die zum Auslegenden selbst zuriickfithren,
sichtbar. Denn in der Originalitit des Auslegenden werden dariiber

89

hitps/dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Karen Joisten

hinaus sein eigener Pulsschlag und sein innerstes Anliegen spiirbar,
mittels deren er sich dem anderen Geist zugewendet hat. So fiihren
die hermeneutischen Wege, die von einem originiren Philosophen zu
einem anderen origindren Philosophen fithren, in ausgezeichneter
Weise sowohl zum Auslegenden selbst als auch zu demjenigen, der
ausgelegt wird, wie umgekehrt, und es tritt ein Gedankenkosmos zum
Vorschein, in dem beide untrennbar miteinander verwoben sind.

Zwei dieser originiren Philosophen sind zweifelsohne Friedrich
Nietzsche und Eugen Fink, die in den unterschiedlichen geistes-
geschichtlichen Zusammenhingen des 19. und 20. Jahrhunderts je spe-
zifisch neue geistige Wege gebahnt haben. Im Folgenden soll explizit
Eugen Finks Deutung von Nietzsches beriihmtesten Werk Also sprach
Zarathustra im Zentrum der Betrachtung stehen, wobei entsprechend
der Themenstellung des Bandes das Hauptaugenmerk auf den Welt-
begriff Finks gelegt wird. Diese Fokussierung auf Finks Verstindnis
der Welt im Zusammenhang seiner Zarathustra-Deutung ist aller-
dings nicht das Ergebnis der Themenvorgabe dieses Bandes und mehr
oder weniger gewaltsam aufgesetzt, sondern geht dieser Vorgabe ge-
wissermafSen voraus.! Denn das Problem der Welt ist zweifelsohne die
Zentralperspektive, auf die alle anderen Perspektiven und Facetten in-
nerhalb seiner Zarathustra-Deutung bezogen sind.? Und das heifst,
dass wir mit Hilfe von Finks Auslegung des Zarathustra sowohl einen
Weg gehen konnen, der uns zu Nietzsche fithrt, wie wir ebenso mit
seiner Auslegung den Weg zu Fink selbst einschlagen konnen.

Um dies zu leisten, vollziehen wir denkerisch gleichsam zwei
>Durchldufec«. In einem ersten Durchlauf betrachten wir die Grund-
gedanken Nietzsches von Fink aus. Diese sollen in einem zweiten
Durchlauf vertieft werden, indem nun die Grundgedanken Nietzsches
vor dem Hintergrund von Finks Denken der Welt erneut nachvoll-
zogen werden. Auf diesem Weg gelingt es uns vielleicht, nicht nur
Finks Weltverstindnis im Zusammenhang seiner Zarathustra-Deu-

! Dies zeigt sich bereits duflerlich an der Fiille von >Welt-Wendungen, die Fink im
Kontext seiner Nietzsche-Deutung gebraucht. So spricht er z. B. von: »Weltstimmung«,
»Welthaltung«, »Weltoffenheit«, »Weltarmut«, »Weltdenken«, »Weltverlust«, »Welt-
weite«, »Weltganze«, »Weltstille« etc.

2 Zum Weltverstindnis im gesamten Denken Eugen Finks vgl. insb. Wirth 1995,
Schenk-Mair 1997, Vetter (Hg.) 2003, Hilt u. Nielsen (Hg.) 2005, Bshmer (Hg.) 2006,
Greiner 2006.

90

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

tung darzulegen, sondern auch deren Schliisselstellung ansichtig wer-
den zu lassen.?

1. Erster Durchlauf: Die Grundgedanken Nietzsches
von Fink aus betrachtet

In Eugen Finks Untersuchung Nietzsches Philosophie, die erstmals
1960 erschienen ist, nimmt Finks Deutung des Zarathustra unter dem
Titel »Die Verkiindigung« im Vergleich mit den Auslegungen der an-
deren Schriften Nietzsches allein duflerlich betrachtet mit ca. 60 Seiten
einen grofien Raum ein. Das ist nicht verwunderlich, denn der Zara-
thustra ist fiir Fink auch der Sache nach von zentraler Bedeutung fiir
diese Phase der Philosophie Nietzsches, ja fiir dessen Philosophie tiber-
haupt. Mit ihm beginnt ndmlich Fink zufolge »der Mittag seines Den-
kens, wo die Kraft seines Geistes im Zenit steht« (Fink 1979, 59), und es
ereignet sich nach »dem romantischen Ansatz seiner Frithschriften,
nach der wissenschaftlich-aufklarerischen Gegenwendung [...] jetzt
die Selbstfindung seines Wesens. Der >Zarathustrac stellt die entschei-
denden Grundgedanken heraus« (ebd. 59f.).*

Diese Schliisselstellung, die Fink dem Zarathustra zuerkennt, ist
alles andere als selbstverstdndlich. Denn natiirlich hat der Zarathustra
eine enorme Hochschitzung erfahren, allerdings wurde er auch ge-
nauso gerne als ein >nur« dichterisches Werk kritisch bedugt und als
sunphilosophisch« zur Seite gertickt.

Wenn Eugen Fink dem Zarathustra diese Schliisselstellung zuer-
kennt, hat dies seinen Grund darin, dass seiner Ansicht nach vier zen-
trale Grundgedanken im Denken Nietzsches prisent sind, die ins-
besondere im Zarathustra klar und deutlich zum Vorschein treten.
Diese sind:

a. der Ubermensch

b. der Tod Gottes

3 Will man Finks eigenes Weltdenken unabhingig von seiner Nietzsche-Deutung he-
rausarbeiten, sind vor allem seine Uberlegungen in seinem Buch Welt und Endlichkeit
(Fink 1990) zu beriicksichtigen.

+ Und weiter heift es: »Im >Zarathustra« findet Nietzsche seine eigene Sprache fiir seine
eigensten Gedanken. »Zarathustra« ist die grofle Wende seines Lebens; von nun an kennt
er sein Ziel. Die Folgezeit nach dem >Zarathustracist nur noch Entfaltung, Auswicklung
dessen, was dort ins Wort trat.« (Ebd. 60)

91

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Karen Joisten

c.  der Wille zur Macht

d. die ewige Wiederkehr des Gleichen.?

Die zentralen Gedanken Nietzsches sind nicht, wie die berithmten Per-
len auf einer Kette, nacheinander aufgereiht, wobei sie jeweils fiir sich
gesondert stehen und einzeln gefasst werden konnen. Thre Abfolge ver-
danke sich auch nicht dem Zufall oder irgendeiner Willkiir, denn es
kann, wie Fink schreibt, »ihre Reihenfolge nicht umgedreht werden,
obwohl »sie alle zusammenhingen und sich gegenseitig erhellen
(Fink 1979, 83). Wie sieht aber nun ihre Reihenfolge aus? Wie lasst
sich diese plausibel machen?

Fink zufolge stehen die Grundgedanken in einem Fundierungs-
zusammenhang, insofern der Ubermensch »seiner Moglichkeit nach
im Tode Gottes [griindet], dieser in der Einsicht in den Willen zur
Macht und dieser selbst im Lauf der Zeit« (ebd. 84). Nach dieser Lesart
stehen die vier Grundgedanken wie die Stufen einer Treppe in einem
inneren Zusammenhang, wodurch die hohere Stufe jeweils zu ihrer
Voraussetzung einen, zwei oder drei dieser Gedanken haben kann. So
lasst sich der Gedanke des Ubermenschen fiir Fink nur dann wirklich
erfassen, wenn zuvor der Tod Gottes in seiner Trag- und Reichweite
denkerisch durchdrungen ist: »Der Ubermensch, der zunichst nur pro-
klamiert wird als eine Forderung an den Menschen, ist in seiner inne-
ren Moglichkeit auf den Tod Gottes bezogen; erst wenn das Uber-
menschliche (Gotter, Moral und Hinterwelt) als Dimension der
Selbstentfremdung des Menschen erkannt wird, kann sich die Umkeh-
rung des Idealismus ereignen, kann Zarathustra sagen: >Tot sind alle
Gotter, nun wollen wir, daf8 der Ubermensch lebe.c« (Ebd. 83)

Der Ubermensch, der als Inbegriff einer Forderung gelesen wer-
den kann, die der Mensch an sich selbst richtet, hat demnach zu seiner
notwendigen Voraussetzung die Uberwindung der bisherigen iiber-
menschlichen Dimension, also der jenseitig-transzendenten Welt hin-
ter der Welt. Dazu ist es erforderlich, dass der Mensch seine bisherige
Glaubensausrichtung auf diese Hinterwelt als »Selbstentfremdung«
durchschaut, bei der er sein Leben auf nicht-eigene, fremde, duflere
Ziele hin entworfen hatte. Gelingt ihm dieses Durchsichtigwerden sei-

5 Martin Heidegger arbeitet im Unterschied zu Fink fiinf Grundworte heraus, in denen
»sich das einheitliche Wesen der Metaphysike, das er bei Nietzsche zu erkennen glaubt,
entfaltet. Diese sind: der Wille zur Macht, der Nihilismus, die ewige Wiederkehr des
Gleichen, der Ubermensch und die Gerechtigkeit. Vgl. dazu Joisten 1994, 287 ff.

92

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

nes Selbstbetruges in seinem filschlichen Festhalten an einer fiktiven
Hinterwelt der Gotter und der Moral, kann der Mensch in der Abkehr
von der bisherigen Fremdbestimmung eine Riickkehr hin zu sich selbst
vollziehen, die zugleich eine »Umkehrung des Idealismus« bedeutet.

Versucht man nun mit Eugen Fink die Moglichkeit vom Tod Got-
tes, der als »Einsicht in die Nichtigkeit aller Idealitdt« gefasst werden
kann, im Kontext der genannten Grundgedanken in den Blick zu neh-
men, kann dies seinerseits nur dadurch geschehen, dass »Zarathustra
alles Lebendige befragt und allem Lebendigen ins Herz kriecht und
dort den Willen zur Macht entdeckt« (ebd.). Interessant ist, dass Fink
den Willen zur Macht, der fiir ihn verbal in einem antiessentialisti-
schen Sinne als »wesen« zu lesen ist, primar mit Hilfe der beiden Ka-
tegorien >Bewegung« und »Zeit« zu kennzeichnen versucht. Da namlich
fiir Nietzsche alles Seiende immer auch Willen zur Macht ist, wird
man den Willen zur Macht niemals fassen konnen, wenn man das Sei-
ende unter dem Gesichtspunkt der Verschiedenheit betrachtet, und
klassifiziert — etwa in Menschen, Tiere, Pflanzen, leblose Steine. Erst
wenn man das Seiende in seiner Bewegtheit erblickt und es als Leben
sieht, wird man zur Einsicht in den Willen zur Macht gefiihrt. Denn
dieser »ist Ausdruck alles Seienden, sofern es in der Zeit ist« (ebd. 84).

Nicht ohne guten Grund hilt Eugen Fink den dritten Teil des Za-
rathustra, in dem es vor allem um den Grundgedanken der ewigen
Wiederkehr des Gleichen geht, auch fiir »das Herzstiick des Werkesc,
seine »Mitte«, auf die die »Fabel in einer bewufSten Steigerung« zulau-
fen wiirde (vgl. ebd. 82).¢ Ja, vor dem Hintergrund lisst sich die ewige
Wiederkehr sogar als der Grundgedanke iiberhaupt fassen, den Fink
insbesondere durch Riickgriff auf die beiden Reden »Vom Gesicht und
Ritsel« und »Vor Sonnenaufgang« zu erdrtern versucht. In der erst-
genannten Rede »Vom Gesicht und Ritsel« schildert Nietzsche den
Torweg »Augenblick«, in dem die Zeitstrafle des Vergangenen auf die
Zeitstrafle des Kiinftigen stof3t und beide einander widersprechen (vgl.
Fink 1979, 80£f.). Versteht man die Zeit in diesem Sinne als eine lineare
Abfolge, die sich in die beiden Richtungen der Vergangenheit und Zu-
kunft unendlich weit erstreckt und die die Zeit unabsehbar werden
lasst, kann sie letztlich nur als eine schlechte Unendlichkeit von Zeit-
momenten gefasst werden.

¢ Vgl. zur Diskussion iiber den Aufbau des Zarathustra den Beitrag von Salaquarda
2000.

93

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Karen Joisten

Unternimmt in der Rede »Vom Gesicht und Ritsel« daher ein
Zwerg den Versuch, die Zeit als einen Kreis zu verstehen und die Wie-
derkehr als einen Kreislauf der Zeit zu deuten, bei der die ewige Wie-
derkehr die fortgesetzte Repetition eines Rings von Zeitmomenten dar-
stellt, kann dies Nietzsche/Zarathustra zufolge nur zu kurz greifen. Bei
diesem kleinen zwergenhaften Versuch wird der Gedanke der ewigen
Wiederkehr noch nicht wirklich durchgestanden und durchlebt, da in
ihm der Augenblick selbst nicht die Schwere der Ewigkeit erhilt. Dies
geschieht erst dann, wenn jede augenblickliche Entscheidung so gefillt
wird, als sollte sie in dieser Form immer wieder getroffen werden und
dergestalt fiir die Ewigkeit gelten. Ewigkeit und Zeitlichkeit konnen
dann nicht mehr voneinander getrennt werden, sind sie dann doch
»wahrhaft eins: als Ewige Wiederkunft ist die Zeit das Ewige« (ebd.
90).7

Deutet man Nietzsches Wiederkunftslehre in dieser Weise, wird
die Zeit verewigt und dem Verginglichen Dauer verliehen. Auch das
Einmalige kann dann — und dies steht nicht im Widerspruch zu seiner
Einmaligkeit — wiederholt werden, wobei Wiederholung dabei keine
blofSe Repetition eines Ereignisses meint, bei der man letztlich wie der
berithmte Hamster im Laufrad nur monoton auf der Stelle tritt. Viel-
mehr ist gerade der paradoxe Charakter des Wiederkunftsgedankens
auszuhalten, zu dem es gehort, dass es »kein erstes Original gibt, das
dann repetiert wiirde« und dass »die Wiederholung des Einmaligen mit
dem Charakter der Einmaligkeit« zu versehen ist (Fink 1979, 103).

Uberblickt man die Grundgedanken Nietzsches: den Ubermen-
schen, den Tod Gottes, den Willen zur Macht und die ewige Wieder-
kehr des Gleichen, erkennt man nach Fink deren zunehmende Rele-
vanz und Wichtigkeit bereits am spezifischen Adressatenkreis, an die
sie jeweils ausgerichtet sind: » Vom Ubermenschen spricht Zarathustra
zu Allen, vom Tod Gottes und vom Willen zur Macht zu Wenigen, und
von der Ewigen Wiederkunft des Gleichen eigentlich nur zu sich
selbst.« (Ebd. 83) Je enger namlich der Adressatenkreis ist, an den sich
Nietzsche/Zarathustra zufolge mit einem seiner Grundgedanken wen-
det, desto eher wird ein Gedanke gedufert, der nur ihm zu eigen ist und
der auch nur von ihm in einem tieferen Sinne verstanden werden kann.

7 Zum Verhiltnis der Lehre des Ubermenschen und dem Wollen der ewigen Wieder-
kehr gehen in der Nietzscheforschung die Positionen auseinander. Vgl. zur ersten Ori-
entierung Pieper 2000.

94

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

2. Zweiter Durchlauf:
Die Grundgedanken Nietzsches vor dem Hintergrund von
Finks Denken der Welt

Im bisherigen Verlauf der Darlegungen ging es darum, mit Hilfe von
Finks Uberlegungen vier Grundgedanken Nietzsches zu erértern und
deren Grundziige herauszuarbeiten. Dabei fand auch Finks These von
der inneren Zusammengehorigkeit dieser Gedanken besondere Auf-
merksamkeit, was im folgenden Zitat, das oben teilweise angefiihrt
wurde, seinen Ausdruck findet: »Wir haben also, aufs Ganze gesehen,
einen eigentiimlichen Fundierungszusammenhang der vier Grund-
gedanken Nietzsches. Der Ubermensch griindet seiner Moglichkeit
nach im Tode Gottes, dieser in der Einsicht in den Willen zur Macht
und dieser selbst im Lauf der Zeit.« (Ebd. 84) Liest man die Textstelle
weiter, wird man der Aufgabe ansichtig, die an uns nun im zweiten
Durchgang ergeht. Denn weiter heifst es: »Nietzsches Denken hat den
Charakter eines merkwiirdigen Zuriickdenkens, einer seltsamen Um-
wendung. Vielleicht st63t er sich am meisten dadurch von der meta-
physischen Tradition ab, daf3 er vom Bedenken des binnenweltlich-Sei-
enden iibergeht zur umfangenden, umfanglichen Welt.« (Ebd. 84)

Nimmt man diese Textstelle ernst, ja, wendet man sich Finks Aus-
fithrungen vor dem Hintergrund seines eigenen Denkens der Welt zu,
kann man allererst die Originalitdt seines Ansatzes (unabhingig von
dieser spezifischen Nietzsche-Deutung) wirklich erfassen. In dieser
Textstelle wird nimlich deutlich, dass es Fink um das Denken der »um-
fangende(n), umfingliche(n) Welt« geht, als deren Wegbereiter Nietz-
sche angesehen werden kann, ohne dies allerdings mit der letzten Ent-
schiedenheit getan zu haben. Er bleibt ndmlich, so liele sich von Fink
aus die These formulieren, immer noch in den Fesseln des »binnen-
weltlich-Seienden« gefangen und kann die Differenz zwischen dieser
binnenweltlichen und der umfangenden Welt noch nicht wirklich
denken.

Lesen wir daher erneut die vier zentralen Gedanken Nietzsches,
diesmal allerdings vor dem Hintergrund von Finks Denken der Welt.

Fink zufolge stehen Nietzsches Lehre vom Ubermenschen und
sein Schreckensbild vom letzten Menschen nicht im Zentrum von
Nietzsches Zarathustra. Auch ist der Ubermensch kein »Existenzbild«,
das Nietzsche an die Stelle des bisherigen Menschen riickt. Vielmehr
hat fiir Fink Nietzsches Lehre vom Ubermenschen und vom letzten

95

hitps/dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Karen Joisten

Menschen den »Charakter einer >Vorrede«, wobei in dem Wort » Vor-
rede« bereits das Vorldufige mitschwingt: »Es ist nicht mehr als ein
priludierender Auftakt zu einem philosophischen Versuch, das Wesen
des Menschen neu aus dem Bezug zu den Grundwahrheiten vom Wil-
len zur Macht, vom Tod Gottes und von der Ewigen Wiederkunft des
Gleichen zu denken.« (Ebd. 66)

Versucht man beide Bilder vom Menschen in einem tieferen Sinne
von Finks Denken der Welt her zu fassen, kann dies mit Hilfe seines
Verstindnisses der »Weltlosigkeit« (der »Weltverschlossenheit«, der
»Weltarmut«, der »Weltblindheit«, dem »Weltverlust«) und der
»Weltoffenheit« geschehen, die sich wiederum durch sein Verstdndnis
von >Heimat« erschliefen: »Wir denken das Wesen der Heimat zumeist
zu kurz; so wenn wir meinen, sie sei nur der kleine Bezirk, das Haus
und der Garten der Kindheit, das, was uns spiter oft so klein und win-
zig erscheint. Aber damit verkennen wir Heimat und Kindheit. Heimat
ist das bodenstindige Griinden, die vertraute Nihe zur Erde im Offe-
nen der Welt. Durch das Leben des Kindes gehen nicht nur die nahen,
greifbaren Dinge, der Ball und die Puppe, auch die wehende Ferne, die
Wolken am Himmel und die Schauer der Nacht.« (Ebd. 94)

Heimat erweist sich aus dieser Perspektive nicht als die iiberschau-
bare allzu enge Nahsphire des Kindes, die den Menschen, wenn er an
ihr festhilt, engstirnig und kleingeistig werden lasst. Stattdessen ist
Heimat ein polares, spannungsreiches Geschehen, das zwischen den
beiden Polen der »wesentlichen Nihe zu allen Dingen« einerseits und
der »Weite der Welt« andererseits ausgespannt ist (ebd.).® Ein Mensch,
der wie der letzte Mensch den tiefsten Punkt des moralisch-idealisti-
schen Degenerationsprozesses der bisherigen abendliandischen Ge-
schichte erreicht hat, reprisentiert geradezu idealtypisch ein weltloses
Dasein. Seine Weltlosigkeit kann letztlich auch als eine Heimatlosig-
keit gefasst werden, da das Anwesen von Welt und Heimat nur dort
geschehen kann, wo der Mensch in die Nihe und Weite zugleich hi-
naus steht.

Die Seele des letzten Menschen bedarf in ihrer wortlich zu verste-
henden Selbst-losigkeit, in der sie von ihren eigensten Moglichkeiten
abgeschnitten ist, daher auch nicht der auf die Erde bezogenen Welt,

8 Von hier her konnte man auf den Menschen und seine Grundverfasstheit achten, der
sich strukturell durch zwei Wesensziige, das Wohnen und das Gehen, auszeichnet und
terminologisch als Heim-weg fassen liefle. Vgl. dazu Joisten 2003.

96

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

durch die sie ins »Ganze das alles Seiende umfingt«, hinausgehalten
wird. Sie verkiimmert und degeneriert und versucht jede Anstrengung
zu vermeiden, durch die sie iiber sich hinaus wachsen kann. Anschau-
lich heif3t es im Zarathustra: »Ein wenig Gift ab und zu: das macht
angenehme Traume. Und viel Gift zuletzt, zu einem angenehmen Ster-
ben. Man arbeitet noch, denn Arbeiten ist eine Unterhaltung. Aber
man sorgt, dass die Unterhaltung nicht angreife. Man wird nicht mehr
arm und reich: Beides ist zu beschwerlich. Wer will noch regieren? Wer
noch gehorchen? Beides ist zu beschwerlich. Kein Hirt und Eine Heer-
de! Jeder will das Gleiche, Jeder ist gleich: wer anders fiihlt, geht frei-
willig in’s Irrenhaus.« (Nietzsche 1980a, 20)

Zarathustra, der die Lehre des Ubermenschen verkiindet und als
deren Verkiinder nicht vorschnell mit dem Ubermenschen identifiziert
werden darf, ist allerdings in Nietzsches Werk dasjenige Beispiel vom
Menschen, das dem Ubermenschen am nichsten kommt. Nimmt man
ihn mit Fink in den Blick, besteht seine Grundverfasstheit in seiner
»Weltoffenheit«. Explizit heift es in Finks Nietzsche-Deutung: »Die
Weltoffenheit Zarathustras ist nicht eine blofse Stimmung, die ihn zu-
fillig gefangennimmt; sie ist eine wesenhafte Grundstimmung, die
Weise, wie die Welt selbst den Denker angeht, sich ihm auftut, ihn
betrifft und das sonst immer an >Gegenstiande< gebundene Denken 6ff-
net der grofien Gegend, aus der her sie entgegenstehen.« (Fink 1979,
91)

Erweist sich die Weltoffenheit als eine »wesenhafte Grundstim-
munge, ist sie vor allen anderen Stimmungen, die den Menschen
»iiberfallen< kénnen,® wie z.B. die Angst, die Langeweile oder auch die
Freude, !° ausgezeichnet. Sie geht diesen anderen Stimmungen in ihrer
urspriinglichen ErschlieBungsqualitit voraus, da durch sie allein die
Maoglichkeit entspringt, in einem unverkiirzten, nicht auf die Gegen-
stande fixierten Denken in diejenige Dimension vorzudringen, in der
man im »Licht der Welt« steht. In einer solchen Grundstimmung der
Weltoffenheit verschwindet daher die menschlich-allzumenschliche
Enge moralischer und idealistischer Konstruktionen und Fiktionen

9 Vgl. dazu insbesondere Heideggers Kennzeichnung der Stimmung in seinem ersten
Hauptwerk Sein und Zeit (Heidegger 1977, §29).

10 QOtto Friedrich Bollnow hat insbesondere im Blick auf Heideggers Fokussierung auf
die niederdriickenden Stimmungen daneben auch die Bedeutung der sogenannten »ge-
hobenen Stimmungen« betont. Siehe dazu vor allem Bollnow 2008.

97

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Karen Joisten

wie die von >Gut und Bose¢, sDiesseits und Jenseits¢, >Schuld< und
>schlechtes Gewissen¢, sHimmel und Hélle, und es gelingt, mit einer
bekannten Wendung Nietzsches gesagt, »jenseits von Gut und Bose«
eine Tiefe des Denkens zu gewinnen, in der man die Unschuld allen
Seins und Werdens angesichts der Weite der Welt zu erfassen vermag.

Aber nicht nur das. Die gestimmte Weltoffenheit ist dartiber hi-
naus auch die Voraussetzung dafiir, dass Zarathustra der Lehrer der
ewigen Wiederkunft sein kann, der diese Lehre urspriinglicher als alle
anderen Menschen zu begreifen vermag. Dazu ist es erforderlich, dass
sich die Welt nicht nur als die »raumgebende«, sondern auch als die
»zeitlassende« dem Denken eroffnet und die Weltganzheit »als Géinze
der Zeit, als die Ewigkeit der Zeit, als Ewigkeit des zeitlichen Waltens
der Welt angesetzt« wird. (Fink 1979, 90, 92) Fiir den weltarmen Men-
schen, der sich in seiner linearen Zeitauffassung eingerichtet hat, kann
das Gestern vom Heute und Morgen problemlos abgehoben werden,
wodurch er in dieses verstrickt bleibt und sich nicht davon losen kann.

Wird diese binnenzeitliche Abfolge allerdings problematisch und
die Ewigkeit selbst — im besten Sinne des Wortes — bedenklich, kann
der Mensch vor die Frage nach dem »Wesen der Weltzeit« gefiihrt
werden, die bei Nietzsche/Zarathustra in der Intuition der ewigen Wie-
derkehr eine Antwort findet. Konnten oben im ersten Durchdenken
der Wiederkunftslehre bereits Ewigkeit und Zeitlichkeit als wahrhaft
eines erfasst werden, insofern fiir Nietzsche die Einmaligkeit zeitlicher
Ereignisse durch die Wiederkehr den Charakter der Ewigkeit erhilt,
wodurch paradoxerweise die Einmaligkeit nicht aufgehoben, sondern
allererst im Handeln des Menschen entsprechend Anerkennung finden
soll, kann das Zusammengehdoren beider nun schirfer betrachtet wer-
den.

Von Fink aus lisst sich Nietzsches Wiederkunftslehre — pointiert
gesagt — als zu kurz greifend einstufen. Wie der Titel dieser Ausfiih-
rungen »In den Fesseln des >binnenweltlich-Seienden«« bereits kennt-
lich macht, scheitert Nietzsche letztlich aus der Sicht Finks daran, nicht
wirklich in die Zeit der Welt vorzudringen. Zwar versucht sich Nietz-
sche von einem Fixiertsein an ein lineares Zeitverstandnis zu 16sen und
zugleich die metaphysische (falsche) Unendlichkeit, die mit dem bis-
herigen Glauben an Gott und an eine Hinterwelt einhergeht, zu iiber-
winden — allerdings geht er dabei nicht wirklich iiber das traditionelle
Zeitverstindnis hinaus: »Die entscheidende Schwierigkeit besteht da-
rin, daf3 ein Denken, das aus der Dimension der binnenweltlichen Zeit

98

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

auszubrechen und die Zeit der Welt anzuzielen versucht, dies sozusa-
gen nur im stindigen Abstof§ von binnenweltlichen Zeitbegriffen, nur
in bestandiger Flucht vor ihnen ansetzen kann.« (Ebd. 100) So verfillt
Nietzsche immer wieder der traditionellen »Denkart des Zwerges«, der
den Wiederkunftsgedanken als eine binnenweltliche Wiederholung
von Zeitmomenten, von Jetzten, zu erfassen versucht. Zudem bleibt
er sprachlich an Metaphern gebunden, die »der Zeitfolge entnommen
sind« — immerhin wird die ewige Wiederkehr im »Bild des Ringes«
ausgesprochen (vgl. ebd. 87).

Greift man hier auf die berithmte Rede »Von den drei Verwand-
lungen« des Geistes, die metaphorisch mit Kamel, Lowe und Kind um-
schrieben werden, im ersten Teil des Zarathustra zuriick, kann Finks
Kritik an Nietzsche zugespitzt werden.!! Wihrend sich der Geist zu-
niichst metaphorisch als ein Kamel benennen lasst, das sich gehorsam
und voller Ehrfurcht die Lasten der Tradition auflidt, muss er bei dieser
Entwicklungsstufe nicht stehen bleiben. Er kann sich niamlich in einen
Lowen verwandeln, der sich Freiheit erbeuten will. Er wendet sich dann
kritisch gegen all das, was bisher von der herrschenden Tradition aner-
kannt war. Allerdings bleibt der Iowenartige Geist in dieser negativen
Absetzung immer noch an dasjenige gebunden, was er ablehnt, wo-
durch seine Freiheit in ihrer negativen Form sichtbar wird. Erst wenn
er sich in ein Kind zu verwandeln vermag, gelingt es ihm, eigene Werte
zu schaffen und aus sich heraus schopferisch zu werden.

Im Unterschied zu anderen philosophischen Positionen versucht
Nietzsche im Zarathustra, so konnte man vor diesem Hintergrund
mit Fink darlegen, thematisch im Blick auf die Welt den Schritt von
der Gebundenheit des Kamels hin zur bedingten Freiheit des Léwen
zu vollziehen, indem er die Weltarmut des bisherigen Menschen auf
der Stufe des kamelgleichen Geistes in ihrer Uberwindung hin zu einer
relativen Weltoffenheit in Gestalt Zarathustras aufzuzeigen versucht.
Hand in Hand mit diesen ersten Ansitzen einer denkerischen Uber-
windung weltverlorenen menschlichen Daseins geht auch Nietzsches
Bemiihen um die Uberwindung einer binnenzeitlichen Fixierung, an
deren Stelle ein urspriinglicheres Wissen vom Wesen der Weltzeit tre-
ten soll.

Gegentiber beiden denkerischen Versuchen kann man mit Fink
den Einwand erheben, dass Nietzsche sowohl im Bezug auf das Denken

11 Zur naheren Deutung dieser Rede siehe insb. Pieper 1990, 111-126.

99

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Karen Joisten

der Welt als auch hinsichtlich des Denkens der Weltzeit auf der Stufe
des Lowen stehen geblieben ist. Denn Zarathustra vermag im Laufe
seines mithsamen Weges nicht zum Ubermenschen zu werden und
den entscheidenden Schritt hin zur Verwandlung des Geistes in ein
Kind zu vollziehen.’> Aber selbst wenn es ihm gelungen wire, zum
Ubermenschen zu werden, hitte er auch dann noch nicht wirklich ins
Weltganze hinausstehen konnen: »Das weltoffenste Leben hat den
hochsten Rang; der Ubermensch ist jener am meisten ins Weltganze
hinausstehende Mensch, der diese Ganzheit versteht als Zeit-Unend-
lichkeit, d.h. als die Ewige Wiederkunft des Gleichen.« (Fink 1979, 93)

Insbesondere die Wendung »am meisten« zeigt an, dass der Uber-
mensch bereits das Hinausstehen in die Weltweite zu vollziehen ver-
sucht — ohne dass ihm dies allerdings in einem absoluten Sinne ge-
lingen wiirde. Er bleibt namlich immer noch, trotz aller gegenteiligen
Bemiihungen, ans Diesseits gebunden und damit an das Binnenwelt-
liche gefesselt.

Von hier her kann man mit Fink deutlich das Originelle, aber auch
das Bedingte von Nietzsches Position zum Vorschein treten lassen:
»Nietzsche ist Erstling eines Denkens, das iiber alle Dinge hinaus und
hinweg die Welt zu fassen sucht; aber weil er Welt im Hinwegstieg
iiber die Dinge, im Hinausgehen iiber das binnenweltlich Seiende an-
denken will, verfangt sich sein Weltdenken gerade noch in dem Be-
reich, den er iiberschreiten will.« (Ebd. 92)

Schlussbetrachtung

Versucht man nun angesichts der Nietzsche-Deutung Finks den Weg
hin zu seinem eigenen Weltverstindnis zu gehen, findet man in seinen
Ausfithrungen zum Zarathustra zwar einige Hinweise, allerdings blei-
ben diese relativ unscharf. Einen Fingerzeig in die Richtung seines ei-
genen Denkens der Welt gibt uns die folgende Textstelle: »Die Welt
aber ist das, was unendlich alles Endliche umfingt. In Raum und Zeit
und Licht der Welt haben die endlichen Dinge ihr Aufscheinen: ihre

12 In der letzten Rede im Zarathustra, »Das Zeichen«, sagt Zarathustra mehrfach, dass
ihm seine Kinder »nahe« wiren. Diese Kinder konnen als seine geistigen Logoi gedeutet
werden, die nach einem miithsamen Schaffens- und Werdeprozess aus ihm hervorgegan-
gen sind.

100

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

Unendlichkeit ist nicht hinter, nicht jenseits der Dinge, sie ist in ihnen
und um sie.« (Ebd. 96)

Liest man diese Stelle mit der Absicht, eine inhaltliche Klirung
der Welt im Sinne Finks vorzunehmen, gelingt dies vermutlich nicht.
Denn, so der Verdacht, die Stirke der Konzeption Finks angesichts sei-
ner Zarathustra-Lektiire besteht gerade darin, sich einer inhaltlichen
Ausdeutung weitestgehend zu entziehen und Welt stattdessen struk-
turell zu fassen. Welt ist dann niamlich ein Phinomen, das prinzipiell
zum Menschen gehort und seinen wesentlichen Bezug zum Ganzen,
das alles Seiende umfasst, in sich begreift. Denn der Mensch kann,
bildlich gesagt, bei seinem Weg durchs Leben den Blick in der Nah-
sphire schweifen lassen, sorgfiltig darauf bedacht, moglichst viele
greifbare Dinge und Gegenstinde erspihen zu konnen. Und er kann
dariiber hinaus seinen Blick auch immer wieder von der Nahsphire
aus buchstdblich nach oben in das Offene und Weite des Himmels und
der Welt richten. In ihm kann dann angesichts des Aushaltens dieser
spannungsvollen Differenz vielleicht ein Weltbezug und eine »Welt-
innigkeit« wach werden, die ihn geheimnisvoll die Unendlichkeit spii-
ren ldsst, in die er immer schon hinaussteht. Dieser wesentliche Bezie-
hung zur Welt kann sich der Mensch 6ffnen oder verschlieflen und, wie
oben dargelegt, ein weltoffenes oder weltverschlossenes Dasein fiihren.

Mit dem Menschen geht daher — zumindest prinzipiell — die Mog-
lichkeit einher, kraft seiner Einmaligkeit auch in unverwechselbarer
und einzigartiger Weise diese wesentliche Beziehung zu entfalten.
Ausgezeichnet ist dabei fiir Fink (ebenso wie fiir Nietzsche) der Dich-
ter, der »in die Nihe des Denkers geriickt« ist (ebd. 61). Dieser kann »in
der urspriinglichen Erwirkung einer neuen Offenbarkeit des Seienden
im ganzen« eine neue Wahrheit hervorbringen und sichtbar werden
lassen. Akzentuiert heif3t es bei Fink: »Fiir Nietzsche ist der Poet derje-
nige, dessen poiesis auf die urspriingliche Wahrheit, auf den Aufgang
eines neuen Weltverstindnisses geht.« (Ebd.) Auf diese Weise werden
bei Fink und bei Nietzsche die giangige Unterscheidung zwischen Den-
ken und Dichten fragwiirdig, da beide nun in eine Nihe zueinander
riicken, die eine scharfe Trennung zwischen beiden unméglich macht.
So ist der Zarathustra — und dies gilt ebenso fiir die Uberlegungen
Finks — weder reines Theoretisieren iiber einen Gegenstand noch ein
blofles inneres Sehen von Bildern, da er im »Zwischenraum von Den-
ken und Dichten« angesiedelt ist (ebd. 62).

Der Dichter/Denker, dem es gelingt, denkerisch zu dichten, er-

101

https://dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Karen Joisten

weist sich dadurch (gemifs einem bekannten Topos in der Tradition) als
Medium einer >héheren< Botschaft, die durch ihn hindurch spricht.
Nicht ohne guten Grund, nidmlich den, die Dignitit des Gesagten zu
formulieren, schreibt Nietzsche in Ecce homo, dass Zarathustra ihn
iiberfallen habe.’ Denn ein neues Weltverstindnis ist kein Ergebnis
einer Entscheidung oder die Folge einer bloflen Einsicht, die man in
der >Hand«< hat und nach Belieben herbeifithren konnte. Ein neues
Weltverstindnis springt vielmehr blitzhaft auf, wodurch sichtbar wer-
den soll, dass der Mensch letztlich zu einem Geschehen gehort, das
durch ihn hindurch wirksam ist. Will man diese mehr als s>rationale
Wirklichkeit« bedenken, hat man sich der Logos-Tradition zuzuwen-
den, die den Logos von der Antike bis in unsere heutige Zeit aus unter-
schiedlichen Perspektiven und mit je spezifischen inhaltlichen Ausdeu-
tungen zur Sprache zu bringen versucht.

Literatur

Bohmer, A. (Hg.) (2006): Eugen Fink: Sozialphilosophie — Anthropologie — Kos-
mologie — Pidagogik — Methodik (Orbis Phaenomenologicus Perspektiven N.F,
Bd. 12), Wiirzburg.

Bollnow, O. F. (2008): Das Wesen der Stimmungen (Schriften, Bd. 1), hg. v. U. Bo-
elhauve, G. Kiihne-Bertram u. H.-U. Lessing, Wiirzburg.

Fink, E. (1979): Nietzsches Philosophie, 4. Aufl. Stuttgart/Berlin/Ksln/Mainz.

— (1990): Welt und Endlichkeit, Wiirzburg.

Gerhardt, V. (Hg.) (2000): Friedrich Nietzsche. Also sprach Zarathustra (Klassiker
Auslegen, Bd. 14), Berlin.

Greiner, A. (2006): »Im brunnentiefen Grund der Dinge«: Welt und Bildung bei
Eugen Fink, Freiburg.

Heidegger, M. (1977): Sein und Zeit (Gesamtausgabe, Bd. 2), hg. v. E-W. von
Herrmann, Frankfurt/M.

Hilt, A. u. C.Nielsen (Hg.) (2005): Bildung im technischen Zeitalter. Sein,
Mensch und Welt nach Eugen Fink, Freiburg/Miinchen.

Joisten, K. (1994): Die Uberwindung der Anthropozentrizitit durch Friedrich
Nietzsche, Wiirzburg.

— (2003): Philosophie der Heimat — Heimat der Philosophie, Berlin.

Nietzsche, E (1980a): Also sprach Zarathrustra (Samtliche Werke. Kritische Stu-
dienausgabe, Bd. 4) hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen/Ber-
lin/New York.

3 Genau heif3t es: » Auf diesen beiden Wegen fiel mir der ganze erste Zarathustra ein,
vor Allem Zarathustra selber, als Typus: richtiger, er iiberfiel mich ...« (Nietzsche
1980b, 337)

102

hitps/dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In den Fesseln des »binnenweltlich-Seienden«

— (1980b): Der Fall Wagner et al. (Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe,
Bd. 6) hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York.
Pieper, A. (1990): »Ein Seil zwischen Tier und Ubermensch«. Nietzsches erster

»Zarathustra«, Stuttgart.

— (2000): »Zarathustra als Verkiinder des Ubermenschen und als Fiirsprecher des
Kreises, in: Gerhardt (Hg.) 2000, S. 93-122.

Salaquarda, J. (2000): »Die Grundconception des Zarathustra«, in: Gerhardt (Hg.)
(2000), S. 69-92.

Schenk-Mair, K. (1997): Die Kosmologie Eugen Finks, Wiirzburg.

Vetter, H. (Hg.) (2003): Lebenswelten. Ludwig Landgrebe, Eugen Fink, Jan Pato-
cka. Mit einer Auswahl aus dem unverdffentlichten Briefwechsel zwischen
Landgrebe und Patocka, Frankfurt/M.

Wirth, St. (1995): Mensch und Welt: die Anthropo-Kosmologie Eugen Finks,
Mainz.

103

hitps/dol.org/10.5771/9783485860021-89 - am 16.01.2026, 08:41:47.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Vorbemerkung
	1. Erster Durchlauf: Die Grundgedanken Nietzsches von Fink aus betrachtet
	2. Zweiter Durchlauf: Die Grundgedanken Nietzsches vor dem Hintergrund von Finks Denken der Welt
	Schlussbetrachtung
	Literatur

