
Teil 2
von »gestern« nach »heute«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jan Assmann (Heidelberg/Konstanz)

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Überlegungen zur Toleranzdebatte

Als Aleida Assmann und ich vor über 20 Jahren den Schriftsteller Emi-
le Cioran in Paris trafen, erklärte er uns mit größter Entschiedenheit,
dass in 20 Jahren aus Notre Dame eine Moschee geworden sein würde.
Die Prophezeiung ist zwar nicht eingetroffen, aber die Ängste, die hin-
ter dieser Aussage standen, haben sich enorm verstärkt. Der Westen
hat Angst vor dem Islam. Er fürchtet, dass die Einwanderer eine Assi-
milation an die Leitkultur1 des Gastlandes verweigern und empfindet
diese Verweigerung als Bedrohung. Nicht nur, dass die muslimischen
Einwanderer, indem sie an ihrer Sprache, Religion und Identität fest-
halten, eine Parallelgesellschaft bilden, anstatt sich der Gesellschaft des
Landes zu integrieren, sie hängen auch noch einer Religion an, die den
Hass auf das Gastland wie auf alle Ungläubigen predigt. Umgekehrt
fühlen sich die Einwanderer durch den Zwang zur Assimilation und
Integration in ihrer Identität bedroht. Dafür genügt der Hinweis auf
den türkischen Ministerpräsidenten Erdogan, der Assimilation als Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit bezeichnete. Es handelt sich um zwei
Formen von Intoleranz, die hier aufeinander prallen. Die einen er-
tragen keine Minarette im Stadt- und keine verschleierten Frauen im
Straßenbild, die anderen ertragen die Zumutung nicht, sich den west-
lichen Werten und Traditionen anpassen zu müssen.

Als Historiker fühlt man sich immer herausgefordert, nach Paral-
lelen in der Vergangenheit zu suchen. Mich erinnert dieses Bild stark
an die Darstellung, die die beiden ersten Makkabäerbücher von der
Lage in Palästina unter den Seleukiden im zweiten Viertel des 2. Jahr-

109

1 Den Begriff »Leitkultur« hat Bassam Tibi geprägt mit Bezug auf einen europäischen
»Wertekonsens«: Bassam Tibi, Leitkultur als Wertekonsens – Bilanz einer missglückten
deutschen Debatte, In: Aus Politik und Zeitgeschehen (Das Parlament), B 1–2/2001,
S. 23–26. Erst durch Friedrich Merz ist der Begriff dann im nationalkulturellen Sinne
verengt worden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hunderts v. Chr. geben. Ob und in welchem Maße diese Darstellung der
historischen Wirklichkeit entspricht, lasse ich einmal dahingestellt;
auch als Literatur ist sie eindrucksvoll genug. Dieser Darstellung zufol-
ge war die damalige Lage von denselben zwei Intoleranzen bestimmt,
die sich heute in Europa gegenüberstehen.2 Auf der einen Seite stand
der Seleukidenherrscher Antiochus IV. Epiphanes, der in seinem Reich
die hellenische Lebensform als allgemeine Leitkultur einführen wollte
und den Juden bei Todesstrafe verbot, ihre Religion auszuüben3 ; auf
der anderen Seite stand der Rebell Jehuda Makkabi, der mit Feuer und
Schwert gegen alle vorging, die für die hellenische Leitkultur optiert
und die väterlichen Gesetze verlassen hatten. Nulltoleranz also auf bei-
den Seiten. Antiochus brachte im Verein mit den assimilierten Juden
alle frommen Juden um, die sich der neuen Ordnung nicht fügen woll-
ten, und die frommen Juden brachten unter Führung von Yehuda Mak-
kabi (über den heroischen Freiheitskampf gegen Antiochus hinaus) alle
assimilierten Juden um und machten ihre Städte dem Erdboden gleich.
Ohne allzu große Phantasie kann man Antiochus IV. oder vielmehr das
Bild, das 1 Makk von ihm zeichnet, mit der Intoleranz einer unserer
säkularen oder christlichen Gesellschaften gegenüber dem Islam zu-
sammenbringen, die keine integrationsunwilligen Parallelgesellschaf-
ten dulden, und Yehuda Makkabi mit der Intoleranz eines islamisti-
schen, zur Gewalt gegen den säkularen Westen aber vor allem gegen
Kollaborateure und Abtrünnige aufrufenden Staatschefs oder Banden-
führers.

Am Ende der makkabäischen Aktionen steht die Errichtung des
ersten theonomen jüdischen Gottesstaats, der Theokratie, die Josephus
Flavius als spezifisch jüdische Errungenschaft rühmt. Das ist es, was die
Makkabäer anstrebten, was ihre Aktionen über den Charakter einer
Widerstandsbewegung und eines Guerillakriegs hinaushebt und was
sie den modernen Djihadisten so ähnlich macht. Religionskriege sind
Bürgerkriege. Sie zielen nicht (zumindest nicht in erster Linie) auf Er-

110

Jan Assmann

2 Elias Bickermann, Der Gott der Makkabäer. Untersuchungen über Sinn und Ur-
sprung der makkabäischen Erhebung, Berlin 1937; Martin Hengel, Judentum und Hel-
lenismus. Studien ihrer Begegnung unter besonderer Berücksichtigung der Situation
Palästinas bis zur Mitte des 2. Jh. v.Chr., 3. Auflage Tübingen 1988; Erich Gruen, Heri-
tage and Hellenism. The Reinvention of Jewish Tradition, Berkeley 1998.
3 Steven Weitzmann, »Plotting Antiochus’s Persecution«, in: JBL 123.2, 2004, 219–234,
hat allerdings die Historizität des Religionsedikts mit vollem Recht angezweifelt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oberung, Machtgewinn und Bereicherung, sondern auf die politische
Verwirklichung des göttlichen Willens. Dazu gehört vor allem auch
die Idee der Reinheit, das puritanische Element, das schon bei den
Makkabäern sehr ausgeprägt hervortritt. Was sie betreiben, sind reli-
giöse Säuberungsaktionen. Dazu gehört nicht nur die Reinigung des
Tempels, sondern auch die Zwangsbeschneidung der Juden, die in teil-
weiser Assimilation an den koinos bios, die allgemeine moderne Le-
bensweise, unbeschnitten geblieben waren. Dazu gehört vor allem aber
die Ausrottung der vollkommen assimilierten Juden.4

Judas Makkabäus hat nämlich, wenn man dem 1. Makkabäerbuch
glauben will, das Leben ganzer jüdischer Städte ausgelöscht, die sich
dem Hellenismus assimiliert hatten. Diesen Krieg hat er nach einem
heiligen Drehbuch geführt, dem im 20. Kapitel des Deuteronomium
festgelegten Kriegsrecht. Dort wird zwischen einem normalen und
einem Vernichtungskrieg unterschieden. Normale Kriegsregeln gelten
für weit entfernte Städte und sehen vor, ihnen Unterwerfung oder Er-
oberung anzubieten, wobei im Fall der Eroberung die wehrhaften Män-
ner erschlagen und die Frauen und Kinder versklavt werden. An den
kanaanäischen, d. h. heidnischen Städten im Gelobten Land aber soll
der Bann vollstreckt werden:

Aus den Städten dieser Völker jedoch, die der Herr, dein Gott, dir als Erb-
besitz gibt, darfst du nichts, was Atem hat, am Leben lassen. Vielmehr sollst
du an den Hetitern und Amoritern, Kanaanitern und Perisitern, Hiwitern
und Jebusitern den Bann vollstrecken, so wie es der Herr, dein Gott, dir zur
Pflicht gemacht hat, damit sie euch nicht lehren, alle Greuel nachzuahmen,
die sie begingen, wenn sie ihren Göttern dienten, und ihr nicht gegen den
Herrn, euren Gott, sündigt. (Dt 20, 15–18).

Das bedeutet, dass nichts Lebendiges am Leben gelassen und keine
Beute gemacht werden darf, sondern alles verbrannt werden muss.
Die gleiche Behandlung schreibt das 13. Kapitel des Deuteronomiums
für die Städte vor, die vom Gesetz abgefallen sind und sich wieder der
kanaanäischen Lebensweise angeschlossen haben.

Wenn du aus einer deiner Städte, die der Herr, dein Gott, dir als Wohnort
gibt, erfährst: Niederträchtige Menschen sind aus deiner Mitte herausgetre-
ten und haben ihre Mitbürger vom Herrn abgebracht, indem sie sagten: Ge-

111

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

4 Die moderne internationale Kultur, »ho koinos bios« (Flavius Josephus), wurde nicht
als speziell griechisch, sondern als allgemein heidnisch wahrgenommen und teils ange-
strebt, teils bekämpft.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen wir, und dienen wir anderen Göttern, die ihr bisher nicht kanntet!, wenn
du dann durch Augenschein und Vernehmung genaue Ermittlungen ange-
stellt hast und sich gezeigt hat: Ja, es ist wahr, der Tatbestand steht fest, dieser
Greuel ist in deiner Mitte geschehen, dann sollst du die Bürger dieser Stadt
mit scharfem Schwert erschlagen, du sollst an der Stadt und an allem, was
darin lebt, auch am Vieh, mit scharfem Schwert den Bann vollstrecken.

Alles, was du in der Stadt erbeutet hast, sollst du auf dem Marktplatz
aufhäufen, dann sollst du die Stadt und die gesamte Beute als Ganzopfer für
den Herrn, deinen Gott, im Feuer verbrennen. Für immer soll sie ein
Schutthügel bleiben und nie wieder aufgebaut werden. Von dem, was dem
Bann verfallen ist, soll nichts in deiner Hand zurückbleiben, damit der Herr
von seinem glühenden Zorn ablässt und dir wieder sein Erbarmen schenkt,
sich deiner annimmt und dich wieder zahlreich macht, wie er es deinen Vä-
tern geschworen hat für den Fall, dass du auf die Stimme des Herrn, deines
Gottes, hörst, auf alle seine Gebote, auf die ich dich heute verpflichte, ach-
test und tust, was in den Augen des Herrn, deines Gottes, richtig ist. (Dt 13,
13–19)

Der eigentliche Zielpunkt der biblischen Polemik ist nicht das »frem-
de« Heidentum, also Ägypten oder Babylonien, sondern Kanaan, das
Heidentum im eigenen Lande. Aus den Vorschriften, wie mit den Ka-
naanäern zu verfahren ist, spricht der gleiche Puritanismus, den Judas
Makkabäus dann praktiziert. Man darf mit ihnen keine Bündnisse
schließen, man darf sich nicht mit ihnen verschwägern, man darf sie
nicht verschonen, sondern muss sie und ihre Kultstätten ausrotten,
damit sie einem nicht zum Fallstrick werden, zur Quelle der Verfüh-
rung, der Anstiftung oder geradezu Ansteckung: »Sonst könnten sie
dich zur Sünde gegen mich verführen, so dass du ihre Götter verehrst;
denn dann würde dir das zu einer Falle.« (Ex 23, 31 f.) Das heißt im
Klartext: ihr sollt das Heidentum in euren Reihen ausrotten. Judas
Makkabäus und seine Anhänger sehen in der entstehenden hebräi-
schen Bibel, der »Schrift«, bereits die hochverbindliche Kodifizierung
des Willens Gottes, den es mit allen Kräften zu vollstrecken gilt. Darin
sehe ich ein fundamentalistisches Prinzip, das nach meinem Eindruck
bereits in der makkabäischen Intoleranz wirksam ist.

Beim Deuteronomium handelt es sich um die Verfassung eines
Gottesstaats, der sich die assyrische Staatsidee zum Modell nimmt.
Aus dem Bund, den der Gott Assur mit dem assyrischen König
schließt, wird der Bund zwischen Gott und dem Volk Israel, aus dem
Treueschwur, den das Volk und die Vasallen dem König leisten müssen,
wird die Liebe und Treue, die Gott von seinem Volk verlangt. Damit

112

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zieht auch die assyrische Intoleranz gegen Rebellion und Abtrünnig-
keit in die neue Religionsform ein.5 Der Bundesgott ist ein eifernder
Gott, der eifersüchtig über die Treue seines Volkes zu ihm und seinem
Gesetz wacht. Das zeigt sich bereits in der Episode des Goldenen Kal-
bes, als die Israeliten schon abtrünnig werden und anderen Göttern
nachgehen, bevor sie Gesetz und Bündnis überhaupt empfangen ha-
ben. Dreitausend Mann werden zur Strafe hingeschlachtet. Später, als
die Israeliten in Moab mit den Moabiterinnen schliefen und dem Baal
Peor huldigten, vertilgte Jahweh 24000 Mann durch die Pest und ließ
sich erst versöhnen, als Pinchas den Simri und seine midianitische Ge-
liebte auf ihrem Liebeslager mit seinem Speer durchbohrte. Diesen
Pinchas nahmen sich die Makkabäer zum Vorbild. So wird im 1 Makk
2,26 erzählt, wie den Hohepriester Mattathias der Eifer des Herrn er-
greift, als er sieht, wie ein Jude das vom König geforderte Opfer voll-
ziehen will, das er, der Hohepriester, standhaft verweigert hatte.

Als Mattathias das sah, packte ihn leidenschaftlicher Eifer; er bebte vor Erre-
gung und ließ seinem gerechten Zorn freien Lauf: Er sprang vor und erstach
den Abtrünnigen über dem Altar. Zusammen mit ihm erschlug er auch den
königlichen Beamten, der sie zum Opfer zwingen wollte, und riss den Altar
nieder; der leidenschaftliche Eifer für das Gesetz hatte ihn gepackt, und er tat,
was einst Pinhas mit Simri, dem Sohn des Salu, gemacht hatte.

Dann ging Mattathias durch die Stadt und rief laut: Wer sich für das
Gesetz ereifert und zum Bund steht, der soll mir folgen. Und er floh mit sei-
nen Söhnen in die Berge; ihren ganzen Besitz ließen sie in der Stadt zurück.
(1 Makk 2, 24–28)

Das ist der Anfang des Makkabäer-Aufstands. Die Eifersucht Gottes
und der Eifer für Gott, der Zelotismus, entsprechen sich spiegelbildlich.
Die andere Seite dieses Eifers ist die Bereitschaft zum Martyrium, für
das die Makkabäer ja besonders im christlichen Kontext zum Symbol
geworden sind. In der Tat hat hier das religiöse Martyrium seinen ers-
ten geschichtlichen Auftritt. Töten für das Gesetz und Sterben für das

113

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

5 Eckart Otto, Das Deuteronomium, Berlin 1999, konnte zeigen, dass verschiedene For-
mulierungen des Deuteronomiums geradezu Übersetzungen einer assyrischen Vorlage
darstellen, der Treueidverpflichtung auf den Thronfolger Assurbanipal, die Assarhad-
don allen Untertanen auferlegte. Otto spricht in diesem Zusammenhang von »subver-
siver politischer Theologie«. Siehe auch Hans Ulrich Steymans, Deuteronomium 28 und
die adê zur Theronfolgeregelung Asarhaddons. Segen und Fluch im Alten Orient und in
Israel, OBO 145, Freiburg/Schweiz, Göttingen 1995.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetz gehören ganz eng zusammen und bilden zwei Seiten derselben
Medaille, die »Eifern« heißt.

Der Deuteronomismus ist zunächst, im 7. Jh., als eine Minderhei-
tenströmung im Judentum entstanden, bis er sich dann nach dem Exil
als mainstream durchsetzt und zum Modell radikaler, vor allem puri-
tanischer Strömungen im Christentum und Islam wird. Man muss
sich aber klar machen, dass wir es hier nicht mit Religionen, sondern
mit Richtungen oder Strömungen innerhalb von Religionen zu tun
haben. Neben dem eifernden Deuteronomismus, den sich Yehuda
Makkabi auf seine Fahnen schreibt, gab es die priesterschriftliche Tra-
dition, die eher universalistisch als exklusivistisch orientiert war, und
neben den Zeloten und Sikariern, den terroristischen Fanatikern im
Kampf gegen die Römer, gab es den Rabbi Jochanan Ben Zakkai, von
dem die Legende erzählt, dass er sich in einem Sarg aus dem belager-
ten Jerusalem herausschmuggeln ließ, mit dem Belagerer Vespasian
verhandelte und das Judentum rettete, indem er unter römischer Dul-
dung in Jabneh ein religiöses Zentrum mit Lehrhaus und Sanhedrin
aufmachte. In die Diaspora ist das Judentum im Zeichen dieser klugen,
kompromissbereiten Haltung gegangen, die deuteronomischen Ge-
walttexte wurden marginalisiert, der Eifer wurde abgekühlt, das Mar-
tyrium durch strenge Vorschriften erschwert und alles auf Überleben
und Integration gesetzt, unter gleichzeitigem Festhalten am Gesetz,
nach einem Prinzip, dass der Rabbiner Samson Raphael Hirsch dann
im 19. Jh. auf die Formel Torah îm derekh eretz brachte: Torah und der
Weg – d. h. die Leitkultur – des jeweiligen Gastlandes. Nicht Ent-
weder/Oder, sondern Sowohl/Als auch: Das ist das Prinzip der doppel-
ten Mitgliedschaft, zu dem Juden und Heiden in der Makkabäerzeit
noch nicht imstande waren.

Auch auf der Gegenseite, in der griechisch-römischen Welt der
Spätantike stoßen wir auf die Idee oder das Lebensgefühl einer doppel-
ten Mitgliedschaft. Das entsprach der geistigen Situation einer Zeit, die
kosmopolitisch zu denken und die Völker dieser Erde als Gemeinschaft
zu verstehen lernte. In seiner Schrift Über Isis und Osiris konnte Plu-
tarch Anfang des 2. Jhds. schreiben, dass »ebenso wie die Sonne, der
Mond, der Himmel, die Erde und das Meer allen gemeinsam sind, ob-
wohl sie bei den verschiedenen Völkern mit verschiedenen Namen be-
zeichnet werden«, auch »die eine Vernunft (logos), die alles ordnet,
und die eine Vorsehung, die für alles sorgt,« bei den »verschiedenen
Völkern mit verschiedenen Ehren, Anredeformen und geheiligten

114

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Symbolen« verehrt werden.6 Celsus argumentierte in seiner Schrift
gegen die Christen, dass »es keinen Unterschied macht, ob man Gott
den ›Höchsten‹ nennt oder Zeus, oder Adonai, oder Sabaoth, oder
Amun wie die Ägypter, oder Papaios, wie die Skythen.« Gerade in der
Geburtsstunde der ersten »Weltreligionen«, Judentum und Christen-
tum, die auf dem Bekenntnis des Einen, mit nichts vertauschbaren Na-
mens bestanden, formierte sich im Gegenzug eine Weltreligion im ei-
gentlichsten Sinne, die freilich niemals als Religion, sondern nur als die
weltbürgerliche Weisheit von der verborgenen Konvergenz aller Reli-
gionen existieren konnte. Dieses Lebens- und Weltgefühl wiederholte
sich in der Epoche des islamischen Weltreichs im 11.–13. Jh., aus der
die berühmte Ringparabel stammt, und im späten 18. Jh., als Lessing
sie bei Boccaccio entdeckte und seinem Nathan in den Mund legte.7

Die Ringparabel relativiert den Wahrheitsanspruch der drei mo-
notheistischen Religionen, die sich alle drei auf eine absolute Wahrheit
berufen, die nur jeweils einer von ihnen aus göttlicher Offenbarung
zuteil geworden, aber gleichwohl von universaler, alle Menschen ange-
hender Bedeutung sei. Sie relativiert diesen Wahrheitsanspruch, ohne
die Wahrheit darum als Lüge und Betrug zu denunzieren. Sie voll-
bringt den Balanceakt zwischen zwei Positionen, die das 18. Jahrhun-
dert wie kein anderes unter intellektuelle und spirituelle Hochspan-
nung versetzt haben: Auf der einen Seite die orthodoxe Position, die
die eigene Version der Wahrheit als die einzig wahre behauptete und in
Kirche und Staat noch voll in Kraft war, auf der anderen Seite der
Atheismus der radikalen Aufklärung, der in der Priesterbetrugsthese
mit Traktaten wie dem berühmt-berüchtigten De Tribus Impostoribus
(»Von den drei Betrügern«)8 oder den Schriften von Thierry d’Holbach

115

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

6 Plutarch, De Iside et Osiride 67 (377E–F), s. Plutarch, Drei religionsphilosophische
Schriften, übers. und hg. v. H. Görgemanns, Düsseldorf/Zürich 2003, 246f.
7 Siehe Friedrich Niewöhner, Veritas sive Varietas. Lessings Toleranzparabel und das
Buch von den drei Betrügern, Heidelberg 1988, S. 30–34; Karl-Josef Kuschel, Vom Streit
zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die Herausforderung des Islam, Düsseldorf
1998; Martin Mulsow, Die drei Ringe. Toleranz und clandestine Gelehrsamkeit bei Mat-
hurin Veyssière La Croze (1661–1739), Tübingen 2001.
8 Es gibt zwei Traktate dieses Titels: Anonymus [Johann Joachim Müller], De impostu-
ris religionum. (De tribus impostoribus) – Von den Betrügereyen der Religionen, kri-
tisch hg. und kommentiert von Winfried Schröder, Stuttgart-Bad Cannstatt 1999; Trak-
tat über die drei Betrüger. Traité des trois imposteurs (L’esprit de Mr. Benoit de
Spinosa), kritisch hg., übersetzt, kommentiert und mit einer Einleitung versehen von
Winfried Schröder, Hamburg 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Ausdruck von zuvor unbekannter blasphemischer Schärfe fand.
Was für ein unglaubliches Kunststück, in der schlichten Form der Pa-
rabel diesem geistig zerrissenen Jahrhundert eine Lösung anzubieten!

Weniger bekannt als Nathan der Weise sind Lessings Freimaurer-
gespräche, die er 1778 unter dem Titel Ernst und Falk veröffentlichte.9

Darin behandelt Lessing das Problem der Toleranz anhand der Dialek-
tik von Identität und Differenz. Was uns verbindet, trennt uns von den
anderen:

FALK
[…] Die bürgerliche Gesellschaft […] kann die Menschen nicht vereini-

gen, ohne sie zu trennen; nicht trennen, ohne Klüfte zwischen ihnen zu be-
festigen, ohne Scheidemauern durch sie hin zu ziehen.

[…] Nicht genug, daß die bürgerliche Gesellschaft die Menschen in ver-
schiedene Völker und Religionen teilet und trennet. – Diese Trennung in we-
nige große Teile, deren jeder für sich ein Ganzes wäre, wäre doch immer noch
besser, als gar kein Ganzes. – Nein; die bürgerliche Gesellschaft setzt ihre
Trennung auch in jedem dieser Teile gleichsam bis ins Unendliche fort.

[…] Oder meinest du, daß ein Staat sich ohne Verschiedenheit von
Ständen denken läßt? […] Es wird also vornehmere und geringere Glieder
geben. –

[…] Nun überlege, wie viel Übel es in der Welt wohl gibt, das in dieser
Verschiedenheit der Stände seinen Grund nicht hat.

[…]
[…] (wäre es so nicht) Recht sehr zu wünschen, daß es in jedem Staate

Männer geben möchte, die über die Vorurteile der Völkerschaft hinweg wä-
ren, und genau wüßten, wo Patriotismus Tugend zu sein aufhöret.

[…] daß es in jedem Staate Männer geben möchte, die dem Vorurteile
ihrer angebornen Religion nicht unterlägen; nicht glaubten, daß alles not-
wendig gut und wahr sein müsse, was sie für gut und wahr erkennen.

[…] daß es in jedem Staate Männer geben möchte, welche bürgerliche
Hoheit nicht blendet, und bürgerliche Geringfügigkeit nicht ekelt; in deren
Gesellschaft der Hohe sich gern herabläßt, und der Geringe sich dreist er-
hebet.

[…] Daß ich es kurz mache. – Und diese Männer die Freimäurer wären
[…] die sich mit zu ihrem Geschäfte gemacht hätten, jene Trennungen, wo-
durch die Menschen einander so fremd werden, so eng als möglich wieder
zusammen zu ziehen?10

116

Jan Assmann

9 Gotthold Ephraim Lessing, Ernst und Falk, hg. v. Ion Contiadis, Frankfurt 1968.
10 Auszüge aus Lessing, Ernst und Falk, hg. v. I. Contiadis, 22–28.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem, dessen Lösung Lessing in der doppelten Mitgliedschaft
der Freimaurer sieht, die sich zugleich als Staatsbürger und Weltbürger
verstehen, sind die Trennungen unter den Menschen, die notwendiger-
weise mit ihrer Vereinigung einhergehen, denn die bürgerliche Gesell-
schaft »kann die Menschen nicht vereinigen, ohne sie zu trennen; nicht
trennen, ohne Klüfte zwischen ihnen zu befestigen, ohne Scheidemau-
ern durch sie hindurch zu ziehen«. Der Psychologe Erik H. Erikson hat
diese Dynamik als »Pseudo-Speziation« bezeichnet.11 Drei Faktoren
solcher Pseudospeziation macht Lessing namhaft: politische, die die
Menschen in Bürger verschiedener Staaten, religiöse, die sie in Anhän-
ger verschiedener Religionen, und soziale, die sie in Mitglieder ver-
schiedener Stände oder Klassen einteilen. Das 18. Jahrhundert, an des-
sen Ende Lessing diese hellsichtigen Sätze schrieb, hatte die Schrecken
der religiösen Pseudospeziation in Gestalt der Konfessionskriege des
16. und 17. Jahrhunderts hinter sich, die politische in Gestalt des Na-
tionalismus und die soziale in Gestalt des Klassenkampfes aber noch
vor sich, und auch heute hat die Forderung nach Überwindung der
Pseudospeziation durch Ausbildung einer kosmopolitischen Kultur
nichts an Aktualität verloren.

Einige Jahre später erfährt dann das Prinzip der doppelten Mit-
gliedschaft, das Lessing als eine Art Freimaurergeheimnis dargestellt
hatte, bei dem jüdischen Philosophen und engen Freund Lessings, Mo-
ses Mendelssohn, eine Ausweitung ins Universale und Menschheit-
liche. In seiner Schrift Jerusalem oder Über religiöse Macht und Juden-
tum12 setzte er sich kritisch mit der Idee der Offenbarung und der
Existenz heiliger Offenbarungsschriften auseinander, durch die sich
die konkurrierenden Weltreligionen (und nur diese) im Besitz aus-
schließender Heilswahrheiten wähnten.

In Mendelssohns Augen ist das Judentum gar keine Offenba-
rungsreligion. »Ich glaube«, schreibt er, »das Judentum wisse von kei-
ner geoffenbarten Religion. Die Israeliten haben […] Gesetze, Gebote,
Lebensregeln, Unterricht vom Willen Gottes […], aber keine Lehrmei-

117

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

11 Erik H. Erikson, Ontogeny of Ritualization in Man, in: Philosophical Transactions of
the Royal Society 251 B, London 1966, S. 337–349.
12 Ich zitiere den Text in der Ausgabe von Martina Thom (Hg.): Moses Mendelssohn,
Schriften über Religion und Aufklärung, Darmstadt 1989 (Originalausgabe Berlin: Uni-
on-Verlag 1989), 351–458. Zu Mendelssohns Jerusalem vgl. besonders die subtile Ana-
lyse von Carola Hilfrich, »Lebendige Schrift«. Repräsentation und Idolatrie in Moses
Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, München 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungen, keine Heilswahrheiten, keine allgemeinen Vernunftsätze.
Diese offenbart der Ewige uns, wie allen übrigen Menschen, allezeit
durch Natur und Sache, nie durch Wort und Schriftzeichen.« Mendels-
sohn unterscheidet also zum einen zwischen Dogmen und Lebens-
regeln und zum anderen zwischen natürlicher und schriftlicher Offen-
barung. Dogmen beziehen sich auf »ewige Wahrheiten«; sie werden
nach jüdischer Auffassung allen Menschen in der Schöpfung offenbart
und kraft der ihnen vom Schöpfer mitgegebenen Vernunft zumindest
andeutungsweise lesbar. Sie sind daher Sache der Vernunft, nicht des
Glaubens; nach jüdischer Auffassung können und dürfen sie nie
schriftlich kodifiziert werden. »Sie wurden dem lebendigen, geistigen
Unterrichte anvertrauet, der mit allen Veränderungen der Zeiten und
Umstände gleichen Schritt hält.« Niederschreiben kann und darf man
nur »historische«, keine »ewigen« Wahrheiten, und eine solche his-
torische Wahrheit ist das Gesetz, das dem Mose geoffenbart wurde.
»Bloß in Absicht auf Geschichtswahrheiten, dünkt mich, sei es der al-
lerhöchsten Weisheit anständig, die Menschen auf menschliche Weise,
d. h. durch Wort und Schrift, zu unterrichten.« Die historische Wahr-
heit des Gesetzes gilt nur für die Juden, die ewige Wahrheit für die
gesamte Menschheit. »Dieses ist allgemeine Menschenreligion, nicht
Judentum; und allgemeine Menschenreligion, ohne welche die Men-
schen weder tugendhaft noch glückselig werden können, sollte hier
nicht geoffenbart werden.« Es geht also im Judentum nicht um die
Unterscheidung zwischen wahr und falsch im absoluten Sinne und da-
her auch nicht um die Ausgrenzung anderer Religionen als Heiden-
tum. »Das Judentum rühmet sich keiner ausschließenden Offenbarung
ewiger Wahrheiten, die zur Seligkeit unentbehrlich sind; keiner ge-
offenbarten Religion, in dem Verstande, in welchem man dieses Wort
zu nehmen gewohnt ist. Ein anderes ist geoffenbarte Religion, ein an-
deres geoffenbarte Gesetzgebung.« Hier gibt es daher auch nichts zu
»glauben«, denn Gegenstand des Glaubens sind nur die ewigen, nicht
die historischen Wahrheiten. »Ja, das Wort der Grundsprache, das man
durch den Glauben zu übersetzen pflegt (emunah, J. A.), heißt an den
mehresten Stellen eigentlich Vertrauen, Zuversicht, getroste Versiche-
rung auf Zusage und Verheißung.«

Offenbart und geglaubt werden höhere, absolute Wahrheiten;
dem Mose wurden aber nur Gesetze gegeben. Es geht um Handeln,
nicht um Glauben, um Orthopraxie, nicht um Orthodoxie. Das Juden-
tum beruht nicht auf Theologie, sondern auf dem Gesetz. Es ist frei,

118

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich alle möglichen Gedanken über Gott zu machen, aber gebunden an
das Gesetz. Das Prinzip der doppelten Mitgliedschaft, das Lessing als
Freimaurergeheimnis versteht, wird bei Mendelssohn auf eine allge-
meine anthropologische Grundlage gestellt. Jeder Mensch ist Mitglied
seiner angestammten Religion und der allgemeinen Menschenreligion.

Im 20. Jahrhundert stoßen wir bei dem indischen Juristen, Phi-
losophen und Aktivisten Mahatma Gandhi auf eine ähnliche Konzep-
tion von doppelter Religion oder doppelter Mitgliedschaft. Darauf hat
der 2001 verstorbene Heidelberger Staatsrechtler und Indienforscher
Dieter Conrad in seinem nachgelassenen Werk Gandhi und der Begriff
des Politischen aufmerksam gemacht.13 Darin nennt er dieses Prinzip
der doppelten Religion, unter Verweis auf Lessings Freimaurergesprä-
che, »Gandhis Freimaurergeheimnis«. Gandhi unterschied zwischen
einer wahren Religion oder Religion der Wahrheit, auf die alle konkre-
ten Religionen der Erde hinzielen, und konkreten Religionen wie Hin-
duismus, Buddhismus, Islam, Judentum und Christentum. Mit Bezug
auf konkrete Religionen bestand Gandhi auf der Trennung von Religi-
on und Staat, denn er strebte einen unabhängigen Staat an, in dem alle
Religionen, insbesondere Hinduismus und Islam, friedlich koexistieren
könnten. Wo er jedoch die Untrennbarkeit von Religion und Politik
unterstreicht, hat er die allgemeine Religion der Wahrheit im Blick,
»the universal and all-pervading spirit of Truth«.14 Nicht nur die Poli-
tik, auch kein anderer Lebensbereich kann sich der religiösen, und das
heißt bei Gandhi: der moralischen Verantwortung entziehen. Gandhi
glaubte nicht, »that there can or will be on earth one religion«. Für ihn
existierte bestimmte Religion nur im Plural. Er glaubte aber an die
Möglichkeit »to find a common factor and to induce mutual tolerance«.
Diesen gemeinsamen Nenner aller Religionen nannte er »Religion«
mit großem »R«: »there are many religions, but Religion is only one.«
Dieser Begriff von großgeschriebener Religion entspricht Mendels-
sohns »Menschenreligion«. Im Gegensatz zu den bestimmten »religi-
ons« ist »Religion« niemals institutionalisiert, sondern Sache des Ein-
zelnen. In anderem Zusammenhang erklärt Gandhi seinen Begriff von
Religion in diesem höheren Sinne (hier freilich klein geschrieben):

119

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

13 Dieter Conrad, Gandhi und der Begriff des Politischen. Staat, Religion und Gewalt,
hg. v. Barbara Conrad-Lütt, München 2006, S. 60 mit Anm. 137.
14 Ebd., 55.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lassen Sie mich erklären, was ich unter Religion verstehe. Das ist nicht die
Hindureligion, die ich freilich mehr als alle anderen Religionen wertschätze,
sondern die Religion, die über Hinduismus hinausgeht, die unser ganzes We-
sen verändert, die uns unauflöslich bindet an die innere Wahrheit und die für
immer rein macht. Es ist das bleibende Element im Wesen des Menschen,
dem Ausdruck zu geben keine Kosten zu hoch sind und das unsere Seele in
äußerste Unruhe versetzt bis es sich gefunden hat, seinen Schöpfer kennt und
die wahre Entsprechung zwischen sich und seinem Schöpfer versteht.15

Menschenreligion, wenn wir einmal Mendelssohns Begriff hierfür ein-
setzen wollen, betrifft den innersten Wesenskern des Einzelnen, das
»Herz«, von dem Augustinus sagte, dass es unruhig sei in uns, bis es
in Gott seine Ruhe fände. Diese innere Religion oder Religiosität aber,
so interpretiert Conrad Gandhis Aussage, »bedeutete die ständige Re-
lativierung der von ihr selbst hervorgebrachten, unterschiedlichen
Ausprägungen, der Religionen also, vor allem aber die Aufhebung ihrer
unvernünftigen Antagonismen«16 und damit, so möchte ich hinzuset-
zen, der »mosaischen Unterscheidung« zwischen wahrer und falscher
Religion, die gerade in Indien in dem Konflikt zwischen Muslims und
Hindus auf so tragische Weise zu entsetzlichen Massakern und zur
politischen Teilung geführt hat. Diesen Konflikt vor Augen hat Gandhi
auf die Relativierung der bestimmten Religionen und ihrer Glaubens-
wahrheiten im Hinblick auf eine übergreifende Religion der (verborge-
nen) Wahrheit hingearbeitet, im gleichen Sinne eines pazifizierenden
Konzepts gegenseitiger Anerkennung, in dem bereits die Renaissance
die Idee der prisca theologia oder philosophia perennis entwickelt und
die hermetische Tradition entdeckt und in dem das späte 18. Jh. auf
diesen Traditionen aufbauend auf die Verständigung unter den Religio-
nen hingewirkt hatte. Diese individualisierte Religion einer allgemei-
nen, in der Natur des Menschen verankerten Wahrheit war für Gandhi
gleichbedeutend mit »Gott« – »Truth is God« lautet Gandhis immer
wiederholte Formel – aber auch mit Moral: »the essence of religion is

120

Jan Assmann

15 »Let me explain what I mean by religion. It is not the Hindu religion, which I cer-
tainly prize above all other religions, but the religion which transcends Hinduism, which
changes one’s very nature, which binds one indissolubly to the truth within and which
ever purifies. It is the permanent element in human nature which counts no cost too
great in order to find full expression and which leaves the soul utterly restless until it
has found itself, known its Maker and appreciated the true correspondence between the
Maker and itself«. Gandhi, Collected Works, Delhi und Ahmedabad 1956ff., Bd. 17,
S. 405f., nach Conrad, Gandhi, S. 52.
16 Conrad, S. 52.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


morality«.17 Die individuelle, nur dem inneren Gesetz (Svadharma)
verpflichtete Religion oder Religiosität hat daher nichts mit Mystik
zu tun, sondern eher – ganz im Sinne der Aufklärung– mit einem
»humanitären, moralischen common sense« (Conrad 59), vor dessen
Richterstuhl sich die historischen Religionen zu verantworten und in
ihrem Wahrheitsanspruch zurückzunehmen haben: »nichts was Ver-
nunft, universeller Wahrheit und Moral widerspricht, kann als heilige
Schrifttradition oder Offenbarung anerkannt werden.« (Conrad 59)

Im gleichen Sinne gebietet auch das gegenwärtige Globalisie-
rungszeitalter ein Denken auf zwei Ebenen. Es geht nicht um Toleranz,
die »Duldung« des Anderen, sondern um Anerkennung von Differenz.
Diese Forderung hat der Londoner Rabbiner und Philosoph Jonathan
Sacks in seinem Buch The Dignity of Difference (2002) in bewunderns-
werter Klarheit auf den Punkt gebracht.18 Genau wie Mendelssohn
unterscheidet Sacks zwischen universalen Wahrheiten und Glaubens-
wahrheiten. »Das Judentum«, schreibt er »ist ein partikularer Mono-
theismus. Es glaubt an Einen Gott, aber nicht an eine Religion, eine
Kultur, eine Wahrheit. Der Gott Abrahams ist der Gott aller Menschen,
aber der Glaube Abrahams ist nicht der Glaube aller Menschen.« (52 f.)
»Gott ist universal, Religionen sind partikulär. Religion ist die Überset-
zung Gottes in eine partikuläre Sprache und damit in das Leben einer
Gruppe, einer Nation, einer Glaubensgemeinschaft.« (55). Gott gibt es
nur im Singular, Religionen nur im Plural. Religionen begründen Iden-
tität, und Identität bedeutet Differenz. »Gott ist der Gott aller Mensch-
heit, aber kein einzelner Glaube sollte der Glaube aller Menschheit
sein« (55): das bringt Mendelssohns Unterscheidung zwischen Men-
schenreligion und konkreten Religionen auf den Punkt.

Glaubenswahrheiten sind nach Jonathan Sacks niemals universal,
aber andererseits sind sie darum keineswegs relativ. Innerhalb ihres
Geltungsbereichs im Horizont einer gegebenen Religion sind sie ab-
solut. Sacks bedient sich in diesem Zusammenhang der von Michael
Walzer eingeführten Unterscheidung zwischen »dichten« (thick) und
»dünnen« (thin) Beziehungen.19 Die Bindung, die eine Religion zwi-

121

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

17 Gandhi, Collected Works, Bd. 39, S. 3, nach Conrad, Gandhi, S. 58, Anm. 128.
18 Jonathan Sacks, The Dignity of Difference. How to avoid the Clash of Civilizations,
London 2002; dt.: Wie wir den Krieg der Kulturen noch vermeiden können, Gütersloh
2007.
19 Michael Walzer, Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8 (dt.: Lokale Kritik – globale

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Gott und seinen Verehrern stiftet, und Sacks führt das Wort
religio auf religare (»rückbinden«) und nicht auf religere (»sorgfältig,
aufmerksam, andächtig beachten«) zurück, ist eine »dichte« Bezie-
hung, sie hat mit Liebe zu tun. Die Suche nach universalen Wahrheiten
eignet der Wissenschaft, die Religion zielt wie die Liebe auf das Beson-
dere, Einzelne. »Das ist es auch, was den Gott der Bibel von dem Gott
der Philosophen unterscheidet«. (56) Wenn aber Gott, wie er schreibt,
universal ist im Gegensatz zu den partikularen Religionen, dann ist
dieser universale Gott nicht der Gott der Bibel, und dann kann der Gott
der Bibel nur ein partikularer Gott sein. Der Gott der Philosophen ist
ein verborgener Gott, er transzendiert alle Vorstellungen, die sich
Menschen von ihm machen können, es ist der Gott von Schönbergs
Moses, dem Aron mit Recht entgegenhält: »Kann man lieben, was
man sich nicht vorstellen darf?«20 Das ist auch der Gott, an den Jona-
than Sacks denkt, wenn er ihn »universal« nennt, es ist der Gott, den er
denkt, aber nicht der Gott, den er liebt, der Gott der Bibel. Sacks ist
Rabbiner und Philosoph, er lebt eine doppelte Religion, er freut sich
seines Gottes im Rahmen seiner Religion und der von ihr gestifteten
dichten Beziehungen und Überzeugungen, aber im vollen Wissen da-
rum, dass es andere Religionen mit ebenso dichten und als solche ab-
soluten Beziehungen und Überzeugungen gibt.

Das Besondere von Sacks’ Version des Prinzips der doppelten Mit-
gliedschaft ist, dass er sie in der Bibel selbst verankert. Für ihn besteht
der Gegensatz nicht zwischen dem außerbiblischen und als solchen
universalen Gott der Philosophen und dem biblischen Gott, sondern
zwischen dem Gott Noahs und dem Gott Abrahams, oder genauer:
zwischen dem Bund, den Gott mit Noah und der Menschheit schließt
und dem Bund, den er mit Abraham und seinem »Samen«, dem zu-
künftig aus seiner Nachkommenschaft hervorgehenden Volk, schließt.
»Einerseits«, schreibt er, »sind wir Mitglieder der universalen mensch-

122

Jan Assmann

Standards. Zwei Formen moralischer Auseinandersetzung, übers. Christiana Gold-
mann, Hamburg 1996, 22 f.).
20 Zur Gottesidee in Schönbergs Oper siehe Stefan Strecker, Der Gott Arnold Schön-
bergs. Blicke durch die Oper Moses und Aron, Münster 1999; Marc M. Kerling, »O
Wort, du Wort, das mir fehlt«. Die Gottesfrage in Arnold Schönbergs Oper »Moses
und Aron«. Zur Theologie eines musikalischen Kunst-Werkes im 20. Jahrhundert,
Mainz 2004; Karl H. Wörner, Gotteswort und Magie. Die Oper Moses und Aron von
Arnold Schönberg, Heidelberg 1959.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Familie und dadurch des noachidischen Bundes mit der gesam-
ten Menschheit. (…) Andererseits sind wir aber auch Mitglieder einer
besonderen Familie mit ihrer spezifischen Geschichte und Erinne-
rung.«21 Das ist die Definition der doppelten Mitgliedschaft. Michael
Walzer, auf den sich Sacks beruft, macht den Unterschied zwischen den
vielen Gesellschaften und der einen Menschheit am Begriff des Ge-
dächtnisses fest:

Gesellschaften sind notwendigerweise partikular, denn sie haben Mitglieder
und Gedächtnis, Mitglieder mit Erinnerungen nicht nur ihres eigenen, son-
dern auch ihres gemeinsamen Lebens. Die Menschheit hat demgegenüber
Mitglieder, aber kein Gedächtnis und daher auch keine Geschichte und keine
Kultur, keine gemeinsamen Sitten und Gebräuche, keine vertrauten Lebens-
formen, keine Feste, keine gemeinsamen Auffassungen über soziale Werte.
Es gehört zum Menschsein, dies alles zu haben, aber es gibt keinen einzelnen
Weg, es zu besitzen. Andererseits können aber die Mitglieder aller verschie-
dener Gesellschaften, weil sie Menschen sind, die verschiedenen Wege der
Anderen verstehen, können auf die Hilferufe Anderer reagieren, können
voneinander lernen und sogar (manchmal) in den Paraden Anderer mitmar-
schieren.22

Was Walzer hier mit »einerseits/andererseits« unterscheidet, sind ge-
nau die beiden Ebenen der doppelten Mitgliedschaft. Es ist aber in kei-
ner Weise einzusehen, warum sich die »andere« Ebene, die Ebene der
Menschheit, gar so blass oder »dünn« darstellen muss. Hier scheint
sich in den fünfzehn Jahren seit Erscheinen von Walzers Buch Ent-
scheidendes geändert zu haben und weiter zu ändern. Es stimmt weder,
dass es auf dieser Ebene kein Gedächtnis und keine Geschichte, noch,
dass es keine Auffassungen über gemeinsame Güter, Ziele und Werte
gebe. Es gibt ein wachsendes Unrechtsbewusstsein für das, was den

123

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

21 S. 86f. der deutschen Ausgabe, engl. S. 57.
22 »Societies are necessarily particular because they have members and memories,
members with memories not only of their own but also of their common life. Humanity,
by contrast, has members but no memory, and so it has no history and no culture, no
customary practices, no familiar life-ways, no festivals, no shared understanding of so-
cial goods. It is human to have such things, but there is no singular way of having them.
At the same time, the members of all the different societies, because they are human,
can acknowledge each other’s different ways, respond to each others cries for help, learn
from each other, and march (sometimes) in each other’s parades«. (Michael Walzer,
Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8; übers. Christiana Goldmann, Hamburg 1996,
22f.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlierern der Globalisierung angetan wird, eine wachsende Spenden-
bereitschaft für Katastrophenopfer, eine wachsende Solidarität mit Un-
terdrückten und Notleidenden auf der ganzen Welt und vor allem: Es
gibt eine wachsende Fülle von Nichtregierungsorganisationen und an-
deren Möglichkeiten, durch Spenden, Unterschriften und Protest-
bekundungen als Weltbürger aktiv zu werden. Vor allem das Internet
hat unsere Begriffe von Ferne und Nähe, thickness und thinness, tief-
greifend verändert. Es gibt immer mehr Medien und Foren welt-
umspannender Kommunikation und Interaktion wie Facebook, My-
Space, Twitter usw., und es gibt immer mehr Weltgedenktage und
immer intensivere Bemühungen, bestimmte geschichtliche Erfahrun-
gen auf transnationaler und auch geradezu globaler Ebene zu ver-
ankern und dadurch so etwas wie ein Menschheitsgedächtnis zu stiften.
Vor allem die verstärkten Bemühungen um eine Globalisierung der
Menschenrechte und anderer universaler Werte zielen auf die Bildung
einer Art universaler Kultur oder besser Zivilisation, einer globalen
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen haben. Menschenopfer z.B. sind heutzutage
undenkbar, nicht aus partikular-religiösen Gründen, sondern im Hin-
blick auf universale Normen, und es ist nur eine Frage der Zeit, dass im
Hinblick auf ebendiese Normen z. B. religiös begründete Verweigerung
von Menschenrechten (insbesondere von Frauen) oder Verstümmelun-
gen, wie sie heutzutage in vielen Religionen bzw. Traditionen ge-
bräuchlich sind, weltweit geächtet und abgeschafft werden. Je mehr
die Menschheit im Zeitalter der Globalisierung zusammenwächst, des-
to »dichter« muss und wird sich auch die Mitgliedschaft auf dieser
Ebene im Sinne von Solidarität, Rücksicht und gegenseitiger Anerken-
nung im Laufe der nächsten Jahrzehnte ausgestalten. Gesellschaften
»haben« kein Gedächtnis, aber sie machen sich eines. Warum sollte sich
nicht die Menschheit als Ganze eines machen? Sie ist auf dem besten
Wege dazu. In der Einführung zu ihrem Band Memory in an Age of
Globalisation schreiben Aleida Assmann und Sebastian Conrad:

Bis vor nicht allzu langer Zeit hat das kollektive Gedächtnis seine Dynamik
vorwiegend innerhalb der Grenzen des Nationalstaats entfaltet; die Aus-
einandersetzung mit der Vergangenheit war weitgehend ein nationales Pro-
jekt. Unter dem Einfluss globaler Beweglichkeit und Bewegungen hat sich
diese Situation grundlegend verändert. Einerseits haben sich globale Bedin-
gungen auf Erinnerungsdebatten ausgewirkt, andererseits hat das Gedächtnis
die globale Bühne und globale Diskurse erobert. Heute lassen sich die Rich-

124

Jan Assmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungen kollektiver Erinnerung nicht verstehen ohne Bezug auf den globalen
Rahmen.23

Im Zeitalter der Globalisierung leben und denken wir längst auf zwei
Ebenen. So wie wir gelernt haben, dass die Erinnerung des einen nicht
die Beschuldigung des anderen bedeuten darf, müssen wir auch lernen,
die Religion des anderen nicht als Heidentum oder Unglaube einzustu-
fen. Das bedeutet gerade nicht, dass alle bestimmten, historischen Re-
ligionen in einer blassen und allgemeinen Menschheitsreligion auf-
gehen sollen, sondern dass sie sich in ihren Besonderheiten einander
verständlich machen, aufeinander Rücksicht nehmen und sich im Hin-
blick auf übergeordnete, in der menschlichen Natur oder in der Natur
der Sache eines gemeinsamen Überlebens gelegene Kategorien zivilen
Zusammenlebens zurücknehmen müssen, ohne dabei ihre Farbe und
ihre Verbindlichkeit zu verlieren. Die Religionen müssen einsehen,
dass Religion nur im Plural existiert und lernen, sich mit den Augen
der anderen zu sehen. Der Soziologe Ulrich Beck nennt das den »kos-
mopolitischen Geist«:

»Kosmopolitisch« meint: den religiösen Blickwechsel, die verinnerlichte
»Als-ob-Konversion«, das praktizierte Sowohl-als-Auch, die Fähigkeit, die
eigene Religion und Kultur mit den Augen der anderen Religion und der
Kultur der Anderen zu sehen. Wie und inwieweit hat dieser »kosmopolitische
Geist« der Weltgesellschaft tatsächlich eine realistische Chance auf Verwirk-
lichung?24

»Sowohl – als auch«: Das ist die Formel der doppelten Mitgliedschaft,
und Kosmopolitismus ist die Forderung Lessings, Mendelssohns und
der freimaurerischen Aufklärung. Das späte 18. Jahrhundert steht uns
näher als das 19. und 20., und sein Modell erweist sich als ungeahnt
aktuell.

In seiner allgemeinen und säkularen Reformulierung weist dieses
Modell den Weg nicht nur zu gegenseitiger Toleranz, sondern zu An-
erkennung. Darauf hat Aleida Assmann aufmerksam gemacht, die im
gleichen Sinne wie Mendelssohn, aber ohne die Zuspitzung auf Glau-
bensfragen, zwischen »Kultur« als dem partikularen und »Zivilisation«
als dem universalen Wertsystem unterscheidet. »Kultur« wird hier be-

125

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

23 Vgl. hierzu A. Assmann, S. Conrad (Hg.), Memory in an Age of Globalisation, Lon-
don 2010, S. 2.
24 Ulrich Beck, Der eigene Gott. Friedensfähigkeit und Gewaltpotential der Religionen,
Frankfurt/Main und Leipzig 2008, S. 17.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmt als das Prinzip der Differenz (»das, was Menschen von anderen
unterscheidet«), Zivilisation als das Prinzip der Ähnlichkeit, nicht im
Sinne anthropologischer Universalien, sondern anzustrebender Ge-
meinsamkeit, d. h. »Werte und Praktiken, auf die sich Menschen über
ihre kulturellen Bindungen hinweg einigen können […], also sämtlich
um Prämissen, die im Grundsatz der Menschenrechte verankert sind«:

In dieser erweiterten Perspektive zeigen sich nun auch deutlich die Grenzen
des kulturellen Respekts. Dieser bezieht sich auf die Anerkennung der unhin-
tergehbaren Differenzen der Kulturen. Respekt verdienen diese Unterschiede
jedoch nur in den Grenzen, in denen sie vereinbar sind mit jenen universalis-
tischen Werten, die wir hier unter dem Begriff ›Zivilisation‹ zusammen-
gefasst haben. Was gegen diese transkulturellen Grundwerte verstößt, wie
Ehrenmorde oder Klitorisbeschneidung, die sexistische Formen von Gewalt
darstellen, kann weder Respekt noch Toleranz beanspruchen. Solche Prak-
tiken fallen nicht mehr unter den zu achtenden Wert der Differenz, sondern
unter einen zu ächtenden Mangel an ›Zivilisation‹. […] Der Respekt für kul-
turelle Differenz hat seine Grenzen, die durch gemeinsame transkulturelle
Werte gezogen werden müssen. Respekt ist angewiesen auf und reguliert von
diesem übergeordneten Maßstab, der den Rahmen für die Anerkennung und
Achtung kultureller Differenz absteckt. Gebraucht wird also beides: Haltung
und Ausdrucksformen interkultureller Höflichkeit, die Differenzen respek-
tiert, sowie eine gemeinsame Verständigung über transkulturelle Grundwerte
als Maßstab, Rahmenbedingung und Grenze für kulturelle Differenzen.25

»Gebraucht wird beides«: Noch einmal wird hier an das Modell der
doppelten Religion in der säkularen Form doppelter Verbindlichkeit
oder Mitgliedschaft appelliert. Übersetzt in die Sprache Mendelssohns
heißt das, dass sich die »bestimmten Religionen«, so gewiss sie an ihren
jeweiligen Überlieferungen auch festhalten sollten, erstens gegenseitig
respektieren und zweitens im Hinblick auf eine allgemeine Menschen-
religion zurücknehmen müssen. Bezogen auf Gandhis Problem er-
möglicht nur eine derartige Selbstzurücknahme der bestimmten »reli-
gions« im Hinblick auf eine allgemeine »Religion« (of truth), jene
Koexistenz von Muslimen und Hindus im selben »Haus«, die sich ge-
schichtlich als utopisch erwiesen, aber als anzustrebendes Ideal keines-
wegs erledigt hat.

Aleida Assmann stellt auch klar, dass dieser Begriff von Zivilisa-
tion auf der Basis der Menschenrechte kein westliches Monopol dar-

126

Jan Assmann

25 A. Assmann, Höflichkeit und Respekt, in: Gisela Engel u.a. [Hg.], Konjunkturen der
Höflichkeit in der Frühen Neuzeit, Frankfurt/Main 2009, S. 173–189, hier S. 188f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt, auch wenn er im Westen entstanden ist. »Er ist von diesen his-
torischen Ursprüngen zu lösen und als globaler Anspruch zu formulie-
ren.«26 Auch der Ökonom und Nobelpreisträger Amartya Sen ver-
wahrt sich gegen die »westliche« Monopolisierung universalistischer
Begriffe und Perspektiven.27 In der Tat kommt es eher darauf an, die
weltweite Gemeinsamkeit oder Verallgemeinerbarkeit von Konzepten
wie Menschenwürde, Menschenrechte, Toleranz, Demokratie, Mei-
nungs-, Religions- und Entscheidungsfreiheit zu entdecken, als sie als
»westlich« entweder zu reklamieren oder zu denunzieren. Vor allem
aber dekonstruiert Sen einen allzu monolithischen Identitätsbegriff.
Er verweist auf die irreduzible Vielheit von Bindungen und Zugehörig-
keiten, in denen jeder Mensch steht und will nichts wissen von der
Einteilung der Menschheit in »Kulturen« und »Religionen«. Er plä-
diert also nicht nur für doppelte, sondern für vielfache Mitgliedschaft.

Worauf es ankommt, ist die Relativierung von Nations-, Religi-
ons- und Klassenschranken durch Ausbildung eines Zugehörigkeits-
bewusstseins zu einer übergreifenden Kategorie, die Lessing, Mendels-
sohn und Herder »Menschheit« oder »Humanität« nannten, und
dieses Ziel ist so aktuell wie eh und je. Die große Leistung von Lessing
und Mendelssohn liegt darin, dass sie Globalisierung und Universalis-
mus nicht nur im Zeichen der Vereinheitlichung denken, sondern auch
im Zeichen der Differenz. Nichts hätte Mendelssohn ferner gelegen,
als das Ziel der von ihm angestrebten jüdischen Aufklärung in der Auf-
gabe der angestammten Religion und einer völligen Assimilation an
die christlichen oder säkularen europäischen Bildungsideale zu sehen.
Worauf es vielmehr ankommt, ist, den Anderen als Anderen anzuer-
kennen, mit seiner anderen Religion, Kultur und Hautfarbe, aber auf
dem gemeinsamen Boden universaler Werte der Zivilisiertheit und
Menschlichkeit.

127

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

26 A.a.O., S. 188, mit Verweis auf O. Höffe, Koexistenz der Kulturen im Zeitalter der
Globalisierung, München 2008. Höffe fordert die Enteuropäisierung bzw. Entwest-
lichung dieser Grundsätze, um sie globalisierbar zu machen.
27 Amartya Sen, Die Identitätsfalle. Warum es keinen Kampf der Kulturen gibt, Mün-
chen 2007 (engl. Original 2006).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hunziker (Zürich)

Doppelte Mitgliedschaft oder
Anerkennung von Differenz?

Eine Antwort auf Jan Assmanns
»Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft«1

I. Gegenwart

Jan Assmanns Text steigt ein im Hier und Heute. Er diagnostiziert zwei
Formen von Intoleranz: Auf der einen Seite steht die Erwartung des
Westens, dass die Einwanderer sich der so genannten Leitkultur des
Gastlandes assimilieren. Auf der anderen Seite stehen die Einwanderer,
die sich ungekehrt durch den Zwang zur Assimilation und Integration
in ihrer Identität bedroht fühlen. Beide Seiten haben demnach ein To-
leranzproblem, beide ertragen die Zumutung nicht, die der jeweils An-
dere für sie darstellt – sei dies nun das Minarett des Einwanderers oder
seien dies die liberalen Werte des Westens.

II. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus

Nach diesem Einstieg bei unserer Gegenwart wendet Assmann den
Blick zurück. Und zwar nicht nur, um uns ein volleres Bild davon zu
präsentieren, was er unter (religiöser) Intoleranz und deren Ursachen
versteht. Vielmehr scheint es ihm vor allem darum zu gehen, nach
Formen der Therapie Ausschau zu halten, wie mit der diagnostizierten
Intoleranz umgegangen werden könnte. Gewissermaßen als Kardinalt-
herapie stellt sich dabei immer wieder die Figur der ›doppelten Mit-

128

1 Der vorliegende Text ist die überarbeitete Version einer Response, die ich innerhalb
einer öffentlichen Abendveranstaltung auf Jan Assmanns Vortrag Leitkultur und dop-
pelte Mitgliedschaft. Überlegungen zur Toleranzdebatte vorgetragen habe. Meine Ant-
wort verfolgte den Zweck, in die auf den Vortrag folgende Plenumsdiskussion einzulei-
ten. Ich wählte dazu die Form einer kritischen Paraphrase von Assmanns Gedankengang.
Der Abschnitt IV hat in der mündlichen Version dieser Response noch weitgehend ge-
fehlt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gliedschaft‹ bzw. der ›doppelten Religion‹ heraus. Allerdings scheint
mir, was er unter dieser Figur genauer versteht, ziemlich zu schillern.

Die erste Station auf diesem Gang durch die Geschichte ist das
2. Jh. v. Chr. Assmann vermutet, dass sich die beiden eben genannten
Formen von Intoleranz bereits in der Darstellung zeigen, welche die
ersten beiden Makkabäerbücher von der Lage in Palästina unter den
Seleukiden geben. Dass in diesen Vergleich aber zugleich gewichtige
Verschiebungen einfließen, wird an einem Punkt besonders augenfäl-
lig: War vorher von der Intoleranz integrationsunwilliger Einwanderer
die Rede, zieht Assmann jetzt als Vergleich mit Yehuda Makkabi im-
merhin die Gewaltbereitschaft von Islamisten heran.

Ich hebe diese Zuspitzung hervor, weil Assmann sich im nächsten
Abschnitt ganz auf diese zweite Form von Intoleranz konzentriert und
dabei eine wichtige These über die Genese dieser Intoleranz einfließen
lässt. Er fragt nicht nach den Wurzeln der Intoleranz von Antiochus IV.
– wieso eigentlich nicht? –, sondern nach denjenigen des jüdischen Wi-
derstandskämpfers Yehuda Makkabi. Dessen gewalttätige Intoleranz
sei von einem problematischen Reinheitsideal bestimmt gewesen, wie
es sich u.a. im Kriegsrecht des 20. Kapitels des Deuteronomiums finde:
primäres Ziel ist die Ausrottung des Heidentums in den eigenen Rei-
hen. Und dabei hören wir natürlich mit: Indem diese gewalttätige Form
von Intoleranz genetisch mit dem Deuteronomium in Verbindung ge-
bracht wird, wird sie zugleich eng mit der Ausschließlichkeit der
JHWH-Verehrung verknüpft, wie sie im 5. Mosebuch ja besonders
deutlich zum Ausdruck kommt. Kritik an der Intoleranz bedeutet dem-
nach Monotheismus-Kritik – konkret: Kritik am eifernden Gott des
Alten Testaments. Zwar setze sich dieser religiöse Puritanismus erst
nach dem Exil als mainstream durch, von da aus werde er dann aber
immerhin zum Modell radikaler Strömungen im Christentum und Is-
lam.

III. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft

Nachdem Assmann genauer diagnostiziert hat, worin die (religiöse)
Intoleranz und deren Ursachen seiner Ansicht nach bestehen, wendet
er sich der Frage einer möglichen Therapie dieser Intoleranz zu – näm-
lich dem Prinzip der doppelten Mitgliedschaft.

Als erstes Beispiel für dieses Prinzip nennt er das Judentum der

129

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diaspora: Einerseits will man durchaus am Gesetz festhalten, anderer-
seits integriert man sich zugleich in die Leitkultur des jeweiligen Gast-
landes. Interessant wäre an dieser Stelle nachzufragen, was genauer
dazu geführt hat, dass man hier mit dem Gewaltpotential der eigenen
Tradition anders umzugehen gelernt hat: War es der schlichte Über-
lebenswille und die damit verbundene Bereitschaft sich anzupassen?
Oder könnte es nicht auch mit einem ›tieferen‹ Verständnis dessen zu
tun gehabt haben, worum es im Monotheismus auch noch gehen könn-
te (dass zu einem solchen tieferen Verstehen auch die schwierige Dia-
sporasituation beigetragen hätte, ist damit nicht ausgeschlossen)?

Wie dem auch sei, auch auf der Gegenseite, in der griechisch-rö-
mischen Welt der Spätantike, habe man damals kosmopolitisch zu den-
ken und die Völker dieser Erde als Gemeinschaft zu verstehen gelernt.
Und auch hier ist eine deutliche Spitze mitzuhören: Kaum zufällig
zitiert Assmann affirmativ Celsus’ Schrift gegen die Christen. Denn
die eigentliche Geburtsstunde der diesen Namen wirklich verdienen-
den Weltreligion scheint Assmann dort zu identifizieren, wo die welt-
bürgerliche Weisheit die verborgene Konvergenz aller Religionen
entdeckt, also gerade nicht in jenem Prozess, in welchem sich das Ju-
dentum und das Christentum mit ihrem Bekenntnis zum einen Gott zu
bloß vermeintlichen Weltreligionen formierten.

Im islamischen Weltreich im 11.–13. Jh. hat sich dieses kosmo-
politische Weltgefühl wiederholt. Aus dieser Zeit stammt die berühmte
Ringparabel, die Lessing im späten 18. Jahrhundert wieder aufnimmt,
einer Zeit, die sich gegenüber dem Kosmopolitismus ebenso offen ge-
zeigt habe. Lessings Parabel schafft dabei den Balanceakt zwischen or-
thodoxer Absolutsetzung des eigenen Wahrheitsanspruchs einerseits
und dem Atheismus der radikalen Aufklärung andererseits, indem sie
den Wahrheitsanspruch relativiert, ohne die Wahrheit als Lüge und
Betrug zu denunzieren. Ausführlicher geht Assmann auf Lessings
Freimaurergespräche von 1778 ein, in denen dieser das Problem der
Toleranz anhand der Dialektik von Identität und Differenz behandelt.
Lessing beschreibt darin das Problem, dass mit den politischen, religiö-
sen und sozialen Vereinigungen immer zugleich Trennungen einher-
gehen – die Aufgabe der Freimaurer ist darum, diese Trennungen mög-
lichst zu überwinden.

Die nächste Etappe in dieser Darstellung der Geschichte der Idee
der doppelten Mitgliedschaft macht bei Moses Mendelssohn Halt, bei
dem Lessings Freimaurergeheimnis eine Ausweitung ins Universale

130

Andreas Hunziker

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Menschheitliche erfahre. Zwar sei die historische Wahrheit des
Gesetzes den Juden durchaus von Gott offenbart, nicht aber die Ein-
sicht in die zeitlosen Glaubenswahrheiten, die sie wie alle anderen
Menschen auch kraft der ihnen vom Schöpfer mitgegebenen Vernunft
immer von neuem explorierend zu entfalten haben. Einmal zugestan-
den, dass damit Mendelssohn Modell einer doppelten Mitgliedschaft
adäquat erfasst ist, die damit verbundene doppelte Unterscheidung
von Dogma und Lebensregel einerseits sowie natürlicher und geoffen-
barter Religion andererseits zehrt jedenfalls von Voraussetzungen, die
alles andere als selbstverständlich sind. Dass Assmann darauf kaum
eingeht, dürfte damit zu tun haben, dass auch er diese – nicht unpro-
blematische – doppelte Unterscheidung als sinnvoll und produktiv er-
achtet.

Das damit verbundene Problem des Verhältnisses von sogenannt
natürlich-vernünftiger Religion einerseits und positiven Religionen
andererseits zeigt sich auch beim nächsten Exponenten doppelter Mit-
gliedschaft – wobei wir mit Mahatma Gandhi auch bereits im 20. Jahr-
hundert angekommen sind. Interessanterweise spricht Assmann hier
zum ersten Mal nicht nur von doppelter Mitgliedschaft, sondern alter-
nierend auch von doppelter Religion. Gandhi habe nämlich unterschie-
den zwischen einer allgemeinen Religion der Wahrheit, auf die alle
konkreten Religionen hinzielen einerseits, und eben diesen konkreten
Religionen wie Hinduismus, Judentum oder Christentum andererseits.
Mit der Annahme einer allgemeinen Religion unterstelle er eine Art
gemeinsamen Nenner aller Religionen, wobei diese Vorstellung, nach
dem Urteil Assmanns, Mendelssohns ›Menschenreligion‹ entspricht.
Es sei dies eine Religiosität, die gleichsam den innersten Wesenskern
jedes Menschen betrifft und damit zugleich Sache jedes Einzelnen und
darum niemals institutionalisiert ist. Und indem diese innere Religio-
sität die Quelle der verschiedenen Ausprägungen konkreter Religionen
ist, kann und soll sie diese zugleich relativieren. – Und wiederum spitzt
Assmann in seinem Sinne zu: Es soll von dieser inneren Religiosität die
Aufhebung der mosaischen Unterscheidung zwischen wahrer und fal-
scher Religion ausgehen, die in Indien zu den tragischen Konflikten
zwischen Muslims und Hindus geführt habe. Das Maß jeder heiligen
Schrifttradition oder Offenbarung haben darum Vernunft, universelle
Wahrheit und Moral zu sein.

In einem letzten Schritt fragt Assmann schließlich, was die Idee
der doppelten Mitgliedschaft für das gegenwärtige Globalisierungs-

131

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeitalter bedeutet. Dabei kommt aber, im Gespräch mit dem Rabbiner
und Philosophen Jonathan Sacks, noch einmal eine andere Figur ins
Spiel: Gefragt sei weniger Toleranz im Sinne der Duldung des Ande-
ren, als vielmehr im Sinne der Anerkennung von Differenz. Wie Men-
delssohn unterscheide auch Jonathan Sacks zwischen universalen
Wahrheiten und Glaubenswahrheiten. Allerdings findet nun, zumin-
dest gegenüber Gandhi, eine wichtige Verschiebung statt. Es geht nicht
mehr um das Gegenüber von allgemeiner, innerer Religiosität einer-
seits und konkreten Religionen andererseits. Vielmehr ist das Juden-
tum in dem Sinne als partikularer Monotheismus zu verstehen, dass es
zwar an (den) einen Gott, aber nicht an eine Religion oder eine Kultur
oder eine Wahrheit glaubt. Gott lässt sich gewissermaßen nicht auf-
teilen, er ist Einer und universal – der Gott aller Menschheit eben.
Aber streng davon zu unterscheiden ist die Religion oder der Glaube
an diesen Gott, so dass Sacks sogar sagen kann, dass kein einzelner
Glaube der Glaube aller Menschheit sein sollte.

Auch zu diesem Modell eines Denkens auf zwei Ebenen stellt Ass-
mann fest, dass es Mendelssohns Unterscheidung zwischen Menschen-
religion und konkreten Religionen auf den Punkt bringe. Aber sagen
Mendelssohn, Gandhi und Sacks wirklich alle dasselbe? Und diese Fra-
ge drängt sich einem erst recht auf, wenn Assmann Jonathan Sacks
Modell anhand der Unterscheidung von dichten und dünnen Bezie-
hungen weiter konkretisiert. Demnach sind zwar die Glaubenswahr-
heiten partikularer Religionen im Gegensatz zu Gott selbst nicht uni-
versal, aber im Horizont einer solchen Religion eben doch absolut.
Damit wird vollends klar, dass sich Jonathans Sacks Modell der Aner-
kennung von Differenz und Assmanns Modell doppelter Mitglied-
schaft so einfach nicht kombinieren lassen: Nach Jonathan Sacks wird
der jüdische Glauben an den einen Gott in den dichten und besonderen
Beziehungen seiner jüdischen Lebensform gelebt. Entsprechend kann
Sacks darum auch mit dem ›Gott der Philosophen‹ wenig anfangen.
Wenn ich Assmann aber richtig verstehe, dann will er Sacks an diesem
Punkt doch gerade widersprechen: Assmann scheint doch gerade anzu-
nehmen, dass, wenn Gott im Unterschied zu den partikularen Religio-
nen universal ist, dieser Gott eben gerade nicht zugleich der partikulare
Gott der Bibel sein kann. Und unterstellt er Jonathan Sacks nicht genau
darum eine Art Dualismus, dem dieser kaum zustimmen würde: Als
Rabbiner liebe und verehre Sacks zwar den Gott der Bibel, als Philo-
soph dagegen müsse er sich eben trotzdem an den alle unsere Vorstel-

132

Andreas Hunziker

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen transzendierenden Gott der Philosophen halten? Es ist aber an-
zunehmen, dass für Sacks hierin gerade kein Widerspruch liegt. Eher
ist Assmanns Rekonstruktion von Sacks Position ein Ausdruck davon,
wie stark sich sein Modell der doppelten Mitgliedschaft von Sacks An-
erkennungsmodell unterscheidet.

Und dieser Unterschied wird nicht kleiner, wenn er gegen Jona-
than Sacks (und damit auch gegen Michael Walzer) hervorhebt, dass
die universale Ebene der Menschheit gar nichts so Abstraktes sei, wie
es die kommunitaristische Sichtweise von Sacks und Walzer unterstel-
le. In einer globalisierten Welt entstünden eben auch auf dieser univer-
salen Ebene durchaus lebbare Traditionen und Praktiken, die ihre ganz
eigene Dichte haben. Assmann führt als Beleg eine ganze Reihe von
Beispielen an, von Spendenaktionen über Nichtregierungsorganisatio-
nen bis zu neueren und neuesten Kommunikationsformen des Inter-
nets. Und dabei scheint er nochmals eine neue Variation seines Modell
der doppelten Mitgliedschaft in Anschlag zu bringen: Er behauptet an
dieser Stelle nicht (mehr), dass es so etwas wie eine innere, allgemeine
und universale Religion gibt. Vielmehr variiert er sein Modell an dieser
Stelle so, dass durch die verstärkten Bemühungen um eine Globalisie-
rung der Menschenrechte und anderer universaler Werte sich eine uni-
versale Zivilisation allererst am Herausbilden sei – eine globalisierte
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen hätten. Um es zuzuspitzen: Es geht weniger
um die Tradierung des Gedächtnisses an partikulare, positive Religio-
nen, sondern darum, dass wir uns ein Gedächtnis der Menschheit als
Ganzer allererst machen!

Zwar hebt Assmann hervor, dass dies keine Abwertung der his-
torisch gewachsenen, positiven Religionen bedeute. Eher scheint sich
mir sein Selbstverständnis aber dort auszudrücken, wo er bekennt, dass
›uns‹ das späte 18. Jahrhundert näher stehe als das 19. und das 20. Jahr-
hundert: Denn seine Vision von doppelter Mitgliedschaft und Kosmo-
politismus orientiert sich eben eher an aufklärerischen und modernen
Figuren der Einheit als an spätmodernen Figuren der Differenz. Und
um es auf den Punkt zu bringen: Am Ende des Textes von Assmann
weiß ich eigentlich nicht mehr, wieso es die partikularen, positiven Re-
ligionen überhaupt braucht. Letztlich geht es um die Ausbildung eines
kosmopolitischen Gedächtnisses. Davon, dass dieses universale Ge-
dächtnis auch von den geschichtlichen Religionen etwas lernen könnte,
ist kaum etwas zu hören. Umso mehr ist davon die Rede, dass die par-

133

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tikularen, zur Abgrenzung und Gewalt neigenden religiösen Offen-
barungstraditionen in der Idee der allgemeinen und vernünftigen
Menschheit ihr deutliches Korrektiv haben müssen. Um es nochmals
zuzuspitzen, doppelte Mitgliedschaft im Sinne eines »sowohl – als
auch« bedeutet dann: Wir sollen universale Kosmopolitaner sein, kön-
nen als solche aber gegenüber den partikularen religiösen Traditionen
von uns selbst und der anderen insofern duldsam sein, als diese die Idee
eines allgemein-menschlichen Ethos nicht verletzen.

IV. Zwei kritische Bemerkungen

Ich schließe mit zwei Bemerkungen, die mein Zögern gegenüber Jan
Assmanns Modell der ›doppelten Mitgliedschaft‹ deutlicher zum Aus-
druck bringen sollen. Die eingehende Auseinandersetzung, die Ass-
manns luziden und provokanten Überlegungen verdienen würden, ist
damit nicht ersetzt; ich deute aber wenigstens an, worüber in einer
solchen Auseinandersetzung mit ihm (unter anderem) zu diskutieren
wäre. Der erste Punkt beschäftigt sich mit seinem Modell der doppelten
Mitgliedschaft, der zweite mit seiner Monotheismuskritik.

(1) Im Blick auf die Frage, was religiöse Toleranz heute bedeuten
könnte, präsentiert uns Assmanns Text zumindest zwei ernst zu neh-
mende Modelle: sein eigenes der ›doppelten Mitgliedschaft‹2 und Jona-
than Sacks’ Modell der ›Anerkennung von Differenz‹. An welchem der
beiden Modelle man sich orientiert, ist im Blick die Toleranzdiskussion
von erheblicher sachlicher Tragweite. Es geht um mehr, als den einen
einem modernen Einheits- und den anderen einem spätmodernen Dif-
ferenzdiskurs zuzuordnen.

Assmann scheint anzunehmen, dass es für den toleranten Um-
gang zwischen verschiedenen (religiösen) Weltsichten ein gemein-
sames Drittes braucht. Damit verbindet sich nicht nur die hermeneuti-
sche Idee, dass ohne dieses Dritte kein Verstehen des Anderen möglich

134

Andreas Hunziker

2 Die Rede von ›doppelter Religion‹ trifft weniger auf das von Assmanns selbst favori-
sierte Modell selbst als auf dasjenige von Gandhi zu. Dieses Fazit legt zumindest der hier
besprochene Vortrag Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft. Überlegungen zur Tole-
ranzdebatte nahe. Inwiefern dasselbe auch auf Assmanns Monographie Religio duplex:
Ägyptische Mysterien und europäische Aufklärung (Berlin 2010) zutrifft – deren Üb-
erlegungen deutlich im Hintergrund des Vortrags stehen –, müsste eingehender geprüft
werden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, sondern auch die (normative?) These, dass die Anhänger verschie-
dener (religiöser) Weltsichten nur dann tolerant miteinander umgehen
können, wenn dieses Dritte eine kritisch-normative Funktion gegen-
über den differierenden (religiösen) Einsichten hat. Kurz gesagt: Ge-
genüber aller Differenz postuliert Assmann eine noch größere Einheit.
Toleranz ist nur dann möglich, wenn wir einen gemeinsamen welt-
anschaulichen Kern teilen (›Weltethos‹, ›Kosmopolitismus‹ u. ä.), auf
den wir uns im Konfliktfall berufen können. Wir müssen entweder an
unsere Gleichheit erinnert werden oder gleich werden, damit wir tole-
rant sein können.

Wieso aber muss ich, um tolerant sein zu können, gleich sein wie
der Andere – oder, vielleicht lebensnaher: wieso muss der Andere
gleich sein wie ich, damit ich ihn tolerieren kann? Besteht unter dieser
Voraussetzung nicht umgekehrt die Gefahr, dass ich entweder (aus
Angst, Böswilligkeit usw.) den Anderen darum nicht toleriere, weil ich
immer etwas finde, worin mir der Andere unähnlich ist oder dass ich
(in der Hoffnung auf Frieden, aus Paternalismus usw.) den Anderen
allererst gleich zu ›machen‹ versucht bin (was eben auch in der Form
einer durchaus freundlich gemeinten Vereinnahmung des Anderen für
die eigene Sicht der Dinge geschehen kann)? Es dürfte nicht zufällig
sein, dass ich – obwohl mir Assmanns ›weltpolitische‹ Ziele sym-
pathisch sind – beim Versuch, seine Überlegungen nachzuvollziehen
immer wieder das Gefühl habe, als wäre für mich und meine Vorstel-
lungen von Toleranz und Universalismus innerhalb dieser Argumen-
tation gleichsam kein Platz vorgesehen.

Eher weiterführend, weil es sich auf den irreduziblen Pluralismus
und die Eigenart religiöser Weltanschauungen stärker einlässt, dürfte
Sacks’ Modell der ›Anerkennung von Differenz‹ sein. Jedenfalls verste-
he ich dieses Modell so, dass in ihm gerade erfasst werden soll, wie der
Andere als Anderer toleriert werden kann – und zwar in dem starken
Sinne, dass der Andere nicht nur geduldet, sondern als singulär Ande-
rer anerkannt wird. Vielleicht besteht die zentrale Frage darum darin,
wo wir am ehesten die Ressourcen finden für ein solches Verständnis
positiver Anerkennung von Alterität. Ich werde im nächsten Punkt
darauf eingehen, wieso diese Ressourcen – ganz anders als dies Ass-
mann vermutet – gerade in einer bestimmten Form von Monotheis-
mus selber liegen könnten! An dieser Stelle möchte ich einzig noch
ein religionsphänomenologisches Argument anführen, dass zeigt, wie-
so Sacks’ Modell der Anerkennung von Differenz gewissermaßen rea-

135

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


listischer ist als dasjenige von Assmann. Paul Ricœur hat die Eigen-
tümlichkeit der Zugehörigkeit zu einem religiösen Bekenntnis einmal
so beschrieben:

Im Unterschied zur Anhängerschaft an eine philosophische Schule, eine An-
hängerschaft, die argumentativ vertreten und gerechtfertigt werden kann,
zumindest bis zu einem gewissen Punkt, hat die Zugehörigkeit zu einem
religiösen Bekenntnis einen einzigartigen Charakter. Zu Beginn handelt es
sich für die meisten um einen Zufall der Geburt, für manche um das Risiko
einer Konversion; unterwegs verwandelt sich die Kontingenz in eine begrün-
dete Wahl, um in einer Art Schicksal zu kulminieren, das dem umfassenden
Verständnis der anderen, von einem selbst und der Welt sein Siegel auf-
drückt, im Zeichen der Rezeption des Wortes eines Anderen, das in seinen
historischen Spuren aufgefunden und über lange Interpretationsverkettun-
gen vermittelt wird. Solcherart ist der existenzielle Zirkel: ein Zufall, der
durch eine kontinuierliche Wahl in ein Schicksal verwandelt wird. Die Wette
des Glaubenden ist, dass dieser Zirkel nicht vitiös, sondern gesund und be-
lebend sei.3

Das ist keine Selbstbeschreibung eines religiösen Fundamentalisten.
Und doch, wer in diesen existenziellen Zirkel des religiösen Glaubens
hineinwächst und die Wette des Glaubens eingeht, für den ist nicht
ausgeschlossen, dass der Andere auch (zum Teil) Recht haben kann,
aber er führt das Gespräch mit jenem Anderen charakteristischerweise
eben aus jenem »umfassenden Verständnis der anderen, von einem
selbst und der Welt« heraus – ein Verständnis, das sich nur sehr bedingt
durch ein vermeintlich neutrales Drittes modulieren lässt. Wenn ich
gesagt habe, dass die zentrale Frage darin besteht, wo wir am ehesten
die Ressourcen finden für ein Verständnis positiver Anerkennung von
Alterität, dann ist jetzt präzisierend zu fragen, inwiefern es gerade im
Umkreis solcher religiöser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen
selbst solche Ressourcen gibt.4 Die Frage ist darum die, wie Menschen,

136

Andreas Hunziker

3 P. Ricœur, Phänomenologie der Religion, in: Ders., An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen über die Religion. Hrsg. von Veronika Hoffmann, Freiburg
i. Br. 2008, 93 f.
4 Ich sage nicht ›innerhalb‹, sondern ›im Umkreis von‹, um nicht das problematische
Bild zu evozieren, als stelle der religiöse Glaube (z.B. einer Jüdin oder eines Christen)
ein vom ›übrigen‹ kulturellen Kontext geschiedenes Sinnuniversum dar. – Es sei gleich
noch ein anderes Missverständnis zurückgewiesen: Ich stelle nicht in Abrede, dass es
heute viele Menschen gibt, und deren Anzahl mag am Wachsen sein, die mit Assmanns
Modell der Toleranz sympathisieren oder vielleicht gar auf der Suche nach einer solchen
kosmopolitischen Menschheits-›Spiritualität‹ sind, wie sie Assmann selbst vorzuschwe-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerade indem sie ihr Leben in unterschiedlichen Bezugsrahmen füh-
ren, so mit den Anderen umgehen können, dass sie die Anderen dabei
als Andere anerkennen. Eine Teilantwort scheint mir darin zu liegen,
dass die selbstkritischen Tendenzen im Umkreis der jeweiligen religiö-
sen Glaubensweisen gefördert werden. Ein schönes Beispiel dafür ist
das Zitat von Ricœur. In ihm drückt sich ein religiöses Selbstverständ-
nis aus, für welches das Moment der Selbstverpflichtung zu einem Un-
bedingten einerseits und das Moment des kritischen Bewusstseins der
Herkunft und Kontingenz dieser Selbstverpflichtung andererseits wohl
in einer gewissen Spannung liegen, aber eben gerade keinen Wider-
spruch darstellen. Die Weise, wie Ricœur dabei von der Herkunft des
Glaubens aus dem Wort eines Anderen spricht, leitet über zu meinem
zweiten Punkt, der Frage nach dem Verhältnis von Toleranz und Mo-
notheismus.

(2) Anders als Assmann, aber ähnlich wie Sacks sehe ich zwischen
dem commitment zu einer bestimmten religiösen Tradition (die ent-

137

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

ben scheint. Ja, man sollte gerade auch von Seiten der Theologie vorsichtig sein, solche
Entwicklungen – meistens geschieht dies unter Berufung auf Schleiermachers Annah-
me, dass Religiosität nur im Rahmen positiv verfasster Religionen vollzogen wird – von
vorneherein als unrealistisch und unlebbar zu beurteilen. Aber anders als Assmann –
und hier spreche ich zuerst einmal einfach von mir her, von der Weise, wie ich auf das
Modell der ›doppelten Mitgliedschaft‹ reagiere – sehe ich in jenem kosmopolitischem
Tiefenstrom, den er in seinem Referat nachzuzeichnen versucht, weniger ein zwischen
den verschiedenen religiösen und kulturellen Traditionen vermittelndes ›Drittes‹ als
vielmehr eine zum Teil andere, alternative und damit konkurrierende Form mit den
Fragen von Toleranz und Universalität umzugehen, als ich es aufgrund meiner protes-
tantischen theologischen Herkunft zu tun geneigt bin. Allerdings: Überlappungen zwi-
schen Assmanns Modell der ›doppelten Mitgliedschaft‹ und meinen protestantischen
Vorstellungen von Toleranz sind damit nicht von vorneherein ausgeschlossen. Im Ge-
genteil scheint mir, dass vieles von dem, was Assmann wichtig ist, auffällig gut mit
Toleranzvorstellungen zusammenpasst, die sich im protestantischen Raum entwickelt
haben. Das könnte aber nicht nur bedeuten, dass Assmanns Modell aufgrund seiner
(bleibenden) Herkunft weniger ›kosmopolitisch‹ (in seinem Sinn) ist, als es auf den
ersten Blick zu sein scheint. Es wäre überdies einer Untersuchung wert, wie Menschen
jüngerer Generationen, die eine solche protestantische oder wie auch immer konfessio-
nell verfasste Identität nicht mehr oder kaum mehr mitbringen, auf Assmanns Vor-
schläge reagieren würden. Zehren seine dezidiert ›modernen‹ Überlegungen nicht
immer noch von – unausgesprochenen! – religiös-kulturellen Selbstverständlichkeiten,
ohne welche die Pointe seines Modells der ›doppelten Mitgliedschaft‹ gar nicht zum
Tragen kommen könnte? Was bedeutet ›doppelte Mitgliedschaft‹ für jemanden, der sich
als in überhaupt keiner oder bereits in allzu vielen religiös-kulturellen Traditionen ›zu-
hause‹ empfindet?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechend zum Bezugsrahmen auch im Umgang mit anderen Traditio-
nen wird und sich gerade nicht durch ein vermeintlich neutrales Drittes
modulieren lässt) und einem ›toleranten Universalismus‹ nicht von vor-
neherein einen Gegensatz. Ich habe oben die Frage gestellt, inwiefern
sich im Umkreis religiöser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen selbst
Ressourcen finden lassen, von denen her sich ein Verständnis positiver
Anerkennung von Alterität entwickeln lässt. Ich möchte jetzt zu beden-
ken geben, ob eine gewichtige solche Ressource – der Grundintuition
von Assmann im Ansatz widersprechend – nicht gerade in einem be-
stimmten Verständnis des Monotheismus selbst liegen könnte.

Ich habe bereits angedeutet, weswegen ich bezweifle, dass Ass-
manns ›moderne‹ Variante der Rückführung der Differenz auf Einheit
diese Ressourcen bereitzustellen vermag. Allerdings darf daraus nicht
geschlossen werden, dass die Lösung nun umgekehrt in einem falsch
verstandenen, relativistischen ›Postmodernismus‹ liegen würde (der
sich damit zu kokettieren begnügt, dass wir alle verschieden sind und
dass ich darum dieses und du jenes vorziehst). Wenn ich Jonathan
Sacks richtig verstehe, dann meint er mit ›Anerkennung von Differenz‹
etwas Anderes. Er versucht, sein Verständnis des Judentums als par-
tikular-universalem Monotheismus mit einem spätmodernen Diffe-
renzdenken zu verbinden, indem er herausstellt, dass es im monotheis-
tischen Glauben an den einen Gott gerade darum geht, dass zwischen
dem universalen Gott (aller Menschen) und dem (auch dem eigenen!)
Glauben an diesen Gott unterschieden wird. Nicht zufällig erinnert
dies an Überlegungen, die in letzter Zeit nicht nur innerhalb der Theo-
logie, sondern auch von so unterschiedlichen Philosophen wie dem
Amerikaner Eric L. Santner oder (dem explizit atheistisch argumentie-
renden) Franzosen Alain Badiou angestellt worden sind. So setzt sich
zum Beispiel Santner in seinem Buch On the Psychotheology of Ever-
yday Life5 , das den interessanten Versuch macht, Rosenzweig und
Freud miteinander ins Gespräch zu bringen, kritisch mit Jan Assmann
auseinander, indem er zeigt,

dass Freud und Rosenzweig, wenngleich mit verschiedenen Idiomen und oft-
mals mit sehr unterschiedlichen Betonungen, eine radikal andere Vorstellung

138

Andreas Hunziker

5 Eric L. Santner, On the Psychotheology of Everyday Life. Reflections on Freud and
Rosenzweig, Chicago/London 2001. Eben erst ist dieses Büchlein auch in deutscher
Übersetzung erschienen: Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Be-
trachtungen zu Freud und Rosenzweig, Zürich 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der ›mosaischen Unterscheidung‹ (und der von ihr gezeigten ›göttlichen Ge-
walt‹, wie Walter Benjamin sie nannte) zum Ausdruck bringen als Schwartz
und Assmann. Aus der freudsch-rosenzweigschen Perspektive, die ich hier
ausarbeiten möchte, setzen die biblischen Traditionen eine Lebensform ein,
die gerade um eine Öffnung zur Alterität, zur unheimlichen Fremdheit des
Anderen als genau dem Ort einer Universalität-im-Werden, herum struktu-
riert ist. Sowohl Schwartz’ als auch Assmanns Verständnis des kulturellen
Pluralismus basiert auf einem, so könnte man sagen, globalen Bewusstsein,
während Freud und Rosenzweig beide die Differenz zwischen dem Globalen
und dem Universellen betonen, die sich durch die ›mosaische Unterschei-
dung‹ geöffnet hat. Während das globale Bewusstsein die Entstehung von
Konflikten zwischen Kulturen und Gesellschaften auf externe Differenzen
zurückführt, steht Universalität, so wie ich den Begriff hier verwende, für
die Möglichkeit einer gemeinsamen Öffnung auf die Unruhe und Bewegung
hin, die jeder Identitätskonstruktion immanent ist – eine Öffnung hin zur
Unheimlichkeit in jedem Ort, den wir Heim nennen. Aus dieser Sicht ist
Erlösung (oder, um den freudschen Begriff zu verwenden: die Kur) weder
eine Art letztendlicher Überwindung noch eine vollständige Integration die-
ser Unruhe, sondern vielmehr die Arbeit, unsere phantasmatische Organisa-
tion dieser Unruhe zu durchqueren, unsere Abwehr dagegen abzubauen. An-
ders gesagt: Für ein globales Bewusstsein ist jeder Fremde letztlich genau wie
ich und im Grunde bekannt; seine Fremdheit ist einem anderen Vokabular,
einer anderen Reihe Namen geschuldet, die immer übersetzbar sind. Für die
psychoanalytische Vorstellung von Universalität, der ich mich hier widmen
will, gilt das Umgekehrte: Die Möglichkeit eines ›wir‹, einer Gemeinsamkeit
ist nur dadurch gegeben, dass alles Bekannte letztlich fremd ist und dass sogar
ich selbst für mich in einem wesentlichen Sinn ein Fremder bin. Freud und
Rosenzweig bieten eine der aussagekräftigsten Konzeptualisierungen dieser
Fremdheit und der zu ihr hin geöffneten Lebensformen; mehr noch, sie er-
möglichen die Konzeptualisierung der Fremdheit selbst als dem Ort neuer
Möglichkeiten der Nachbarschaft und der Gemeinschaft.6

Die Länge dieses Zitates soll nicht suggerieren, dass die Kritik Ass-
manns am Monotheismus erledigt ist. Vielmehr soll der Hinweis auf
Santners Überlegungen zeigen, dass es sich lohnt, die Herausforderung
von Assmanns Kritik aufzunehmen – um sich aber von da her der Idee
des Monotheismus gerade von neuem zuzuwenden! Nur darf dies
nicht gleichsam mit dem Rücken zur Wand geschehen, indem man ein
bestimmtes Verständnis des Monotheismus einfach voraussetzt und
dann gegen seine Kritiker zu verteidigen versucht. Zumindest von sei-

139

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

6 Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Betrachtungen zu Freud und
Rosenzweig, Zürich 2010, 13 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner jüdisch-religiösen Herkunft her war die monotheistische Gottes-
verehrung ja gerade etwas, das sich nicht nur erst nach und nach, son-
dern geradezu gegen die auf die eigene Gottheit projizierten Wünsche
und Bedürfnisse durchgesetzt hat.7 Könnte dies nicht ein bleibender
Zug des monotheistischen Glaubens sein? Nicht: Ich bin Monotheist
und verteidige darum den monotheistischen Glauben – sondern: da ist
jenes »Wort eines Anderen, das in seinen historischen Spuren auf-
gefunden und über lange Interpretationsverkettungen vermittelt wird«
(Ricœur), das herausfordert, Monotheist vielleicht allererst zu werden.
Im Sinne einer solchen Errungenschaft und zugleich eines solch dauer-
haften Ringens scheint sich auch Emmanuel Levinas den ›Weg des Mo-
notheismus‹ vorzustellen:

Der Monotheismus überwindet und umschließt den Atheismus, aber er ist
demjenigen verwehrt, der nicht das Alter des Zweifels, der Einsamkeit und
der Auflehnung erreicht hat.

Der schwierigste Weg des Monotheismus mündet in die Straße des
Abendlands. Man darf sich nämlich fragen, ob der abendländische Geist, die
Philosophie letztendlich nicht die Position einer Menschheit ist, die das Risi-
ko des Atheismus akzeptiert, das man eingehen, aber überwinden muß – als
Preis ihrer Mündigkeit.8

Jan Assmann benennt eine tatsächliche Gefahr. Es ist die Gefahr des
›usurpatorischen Monotheismus‹, in welchem »die eigene Partei Gott
in ihren Besitz« bringt und ihn damit »zum unbesiegbaren Agenten
der eigenen Interessen« macht.9 Bereits die Bibel kennt diese Gefahr
und man kann die Schriften des Alten und des Neuen Testamentes in
ihrer Gesamtheit als ein Ringen mit eben diesem sehr menschlichen
Bedürfnis lesen, den einzigen Gott zum Instrument der eigenen In-
teressen zu machen. Dabei kommt in der Geschichte dieses Ringens
zumindest auch10 ein Verständnis von Gott zum Vorschein, wonach

140

Andreas Hunziker

7 Vgl. dazu prägnant Konrad Schmid, »Der biblische Monotheismus«, in: Reformatio 1/
März 2007, 4–10.
8 E. Lévinas, Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt a. M. 2 1996, 27.
9 E. Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, in: Nach Gott fragen. Über das Reli-
giöse, Sonderheft des Merkur 1999, 831f.
10 Problematische Züge in der Geschichte der biblischen Gottesvorstellung sollten nicht
verschwiegen, sondern im Gegenteil im Blick auf unsere eigenen Wünsche und Vorstel-
lungen nicht allzu selbstverständlich als von uns selbst überwunden betrachtet werden.
Es braucht eine Lektüre der Bibel, die den Leser selbst in einen ›therapeutischen‹ Prozess
der Selbsterkenntnis involviert – das Ringen um einen nicht-usurpatorischen Mono-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser sich in seiner Transzendenz jeder menschlichen Instrumentali-
sierung gegenüber verschließt. Oder genauer ausgedrückt: Es zeigt sich
ein Gott, der auf den Menschen als dem Anderen seiner selbst zugeht
und ihm in einer Weise nahe kommt, auf die er zum bleibenden und
wirksam-transformierenden Widerstand gegen den menschlichen
Usurpationswillen wird. Nordhofen spricht in diesem Zusammenhang
von Gottes ›privativer Präsenz‹ und damit vom privativen Charakter
des jüdisch-christlichen Monotheismus, wie er zum Beispiel in Exodus
33 zum Ausdruck kommt: »Dieser Gott offenbart sich, indem er vor-
führt, wie er sich entzieht. Gott ist, wie er im zweiten der Zehn Gebote,
dem Bilderverbot, einschärft, nicht darstellbar, aber er ist auch nicht
sagbar im emphatischen Sinn.«11 Hat es da im Polytheismus das usur-
patorische Interesse an der Instrumentalisierung der Gottheit nicht
leichter?

Jedem menschlichen Interesse entspricht eine himmlische Adresse. Wer
krank ist, weiß, was er tun hat, er muß dem Asklepios opfern. Wer um
Fruchtbarkeit betet, wendet sich an Gaia, der Jäger an Artemis. Es entspricht
einem tiefsitzenden Tauschprinzip, das im Verkehr der Menschen unter-
einander als Grundregel sozialen Verkehrs wirkt. Nicht nur Waren werden
äquivalent getauscht, sondern auch Sym- und Antipathien. […] Das Opfer
ist die Gabe, mit der der Fromme um Wohltaten oder mindestens um Ver-
schonung von Unglück bittet. Auf diese Weise werden die Götter zum Instru-
ment, mit dem der Mensch seine Zwecke verfolgt und seine Interessen be-
dient. […] Zwar ist mit der Zurückdrängung beziehungsweise Überformung
des antiken Polytheismus die exzessive Wechselwirtschaft mit dem Himmel
zum Erliegen gekommen, aber wo der Monotheismus Gott zum Instrument
der eigenen Interessen gemacht hat – und die Beispiel dafür sind im Juden-
tum und Christentum reichlich vorhanden –, unterscheidet er sich vom heid-
nischen Hintergrund nicht wesentlich. Der usurpatorische Monotheismus
stellt also religionsgeschichtlich nicht eigentlich eine Neuerung dar. Er ist
bei Lichte besehen ein heidnischer Rest.

Die jüdische Aufklärung dagegen zielt auf einen wirklichen Bruch. Als
jüdische Aufklärung kann ein Denken bezeichnet werden, das in einem Pro-
zeß, der sich über mehrere hundert Jahre hingezogen haben dürfte, einen
Gottesbegriff entwickelt, der sich der Instrumentalisierbarkeit prinzipiell
entzieht. Hier entsteht eine wirklich neue, eine wirklich andere Religion. Sie

141

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

theismus wird dann zu einem Ringen mit sich und seinen eigenen Interessen und Wün-
schen (als Individuum oder Gemeinschaft) selbst.
11 Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, 839.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist aus der Kritik an der bevölkerten Himmelswelt beeinflußbarer Gottheiten
entstanden, eine Religion, die aus der Religionskritik kommt.12

Mit dieser jüdischen Aufklärung ist der Anfang dessen beschrieben,
was Levinas bildhaft als den Weg des Monotheismus in die Straße des
Abendlands umschreibt. Es ist dies ein anspruchsvoller, ohne Zweifel
und die Bereitschaft zur eigenen Mündigkeit nicht zu habender Weg.
Aber es scheint mir dies immer noch ein viel versprechender Weg zu
sein im Blick auf die Frage, wie es zur Toleranz des Anderen als Ande-
ren kommen kann, zu einer Toleranz in dem emphatischen Sinne, dass
der Andere nicht nur ›geduldet‹, sondern als singulär Anderer aner-
kannt wird. Dass dieser Weg heute – wozu Jan Assmanns Kritik am
(usurpatorischen) Monotheismus einen nicht unwichtigen Beitrag ge-
leistet hat – auf sehr unterschiedliche Weise neu entdeckt und im Blick
auf die Toleranzdiskussion fruchtbar zu machen versucht wird, das
wollte ich mit meinen Überlegungen wenigstens andeuten.

Es ist nicht dasselbe, ob man mit Levinas eine Phänomenologie des
ganz Anderen entwickelt oder ob man die unheimliche Fremdheit des
Anderen als den Ort einer Universalität-im-Werden beschreibt, wie es
Santner vorschlägt. Und von beiden zu unterscheiden wäre noch ein-
mal Kierkegaards Sichtweise, der zufolge die Anerkennung der singu-
lären Andersheit des Mitmenschen aus dem Wagnis heraus erwächst,
als Glaubender vor Gott als singulär Einzelner man selbst zu sein – und
eben aus dieser Erfahrung der eigenen Eigentümlichkeit heraus »ganz
im gleichen Sinne an die Eigentümlichkeit jedes Menschen« als Gottes
Gabe zu glauben.13 Wie gesagt, das sind durchaus unterschiedliche
Weisen, den Weg des ›Monotheismus‹ zu gehen und dabei nach einem
Modell von Toleranz zu suchen, das die Anerkennung des Anderen als
Anderen verständlich zu machen vermag. Und doch wählen sie in
einem wesentlichen Punkt denselben Weg: Ihr Umgang mit dem reli-
giös-kulturellen Pluralismus ist von der Suche nach einem Universalis-
mus bestimmt, der die Entstehung von Konflikten zwischen Kulturen
oder Religionen nicht auf externe Differenzen zurückführt, die dann
vom Wissen um eine, diese Differenzen umfassende, immer noch grö-
ßere globale Einheit reguliert werden muss. Vielmehr geht es um die
Entdeckung einer wesentlichen Differenz oder Fremdheit gleichsam

142

Andreas Hunziker

12 Ebd., 837f.
13 S. Kierkegaard, Der Liebe Tun. Etliche christliche Erwägungen in Form von Reden,
Düsseldorf/Köln 1966, 300 (Herh. A. H.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei mir zuhause, die mir die Möglichkeit gibt, jeden Anderen als An-
deren anzuerkennen. Wenn ich es richtig sehe, dann stehen im Hinter-
grund dieser Entdeckung die Traditionen des Bilderverbots und der
Negativen Theologie. Daran anschließend schlage ich vor, ›doppelte
Mitgliedschaft‹ im Sinne einer Unterscheidung innerhalb des eigenen
Glaubens an Gott verstehen: als die immer von neuem zu vollziehende
Unterscheidung zwischen dem universalen Gott selbst und dem eige-
nen Glauben an diesen Gott, die den Raum für den je größeren Gott
(auch gegen die eigenen Wünsche und Interessen) immer von neuem
offen zu halten versucht.

143

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacques Picard (Basel)

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Zur Aktualität von Moses Mendelssohn

Moses Mendelssohn erwähnt in einem frühen und kaum ausgegorenen
Aufsatz einige Gedanken über das Erhabene, die sich in den späteren
Schriften über das Theater wiederfinden, den folgenden Befund semio-
tischer Art. Er sagt unter anderem: Nur der Naive halte das Bezeichne-
te wichtiger als das Bezeichnende, weil edle Einfalt sich eben nur an den
Gegenstand an sich halte, ohne das Verhältnis von Nennung und Be-
nanntem zu verstehen.1 Dieser Gedanke Mendelssohns ist nicht unge-
wöhnlich, hat doch das 18. Jahrhundert bereits jene semiotische Unter-
scheidung gekannt, die im 20. Jahrhundert als Ausdifferenzierung der
Zeichenstruktur, als Signifikat und Significans, bekannt werden sollte.2

Heute ist diese Unterscheidung, mit der das Zeichen als Träger von
Bedeutung als entzaubert erscheint, verbreitete epistemologische Kon-
vention.

Was damals einem jungen Mendelssohn aus dem Diskurskontext
seiner Zeit heraus einsichtig war, kehrt in seinem Reifewerk wieder als
gesteigertes Bewusstsein, dass die Verschiedenheit der Bedeutungen
der Zeichen durch beharrliches, aber notwendigerweise stets unvoll-
ständiges Verhandeln von politischen Differenzen zu einem gemein-
schaftlichen Band führen müsse. Mendelssohn verknüpft also eine
semiotisch-epistemologische Differenz mit ordnungspolitischen Re-
gelvorstellungen und Kommunikationserwartungen. In seinem Jerusa-
lem oder über die religiöse Macht und Judentum vermerkt er zum
Zeichencharakter von Wort und Schrift, dass »die Veränderungen, die
in den verschiedenen Zeiten der Cultur mit den Schriftzeichen vor-

144

1 Moses Mendelssohn: Über das Erhabene und das Naive in den schönen Wissenschaf-
ten, in: Ästhetische Schriften, hg. v. Otto F. Best, Darmstadt 1974, S. 243.
2 Vgl. Carola Hilfrich: Les écrit de Moses Mendelssohn sur le langage et sur l’écriture:
commencement oubliés d’un discours judéo-allemand moderne sur les langues, in: Re-
vue Germanique Internationale 17/2002, S. 41–53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegangen, […] von jeher an den Revolutionen der menschlichen Er-
kenntnis überhaupt, und insbesondere an den mannigfaltigen Abände-
rungen ihrer Meinungen und Begriffe in Religionssachen, sehr wichti-
gen Antheil« hätten – und so erscheint ihm deswegen »die Erfindung
des Wortes [auch] in den Wissenschaften von großer Wichtigkeit«.3

Die Einsicht in den Zeichencharakter von Schrift, Bild und Worten
macht es Mendelssohn notwendig, das Recht auf »Licht und Wahr-
heit«, das allein dem Allwissenden vorbehalten bleibt, gegen jede An-
maßung einer Inanspruchnahme zurückzuweisen und dem Menschen
nur anheimzustellen, sich einzig durch das gemeinsame Glück hegende
Handlungen und durch eine gemeinsame Suche auszuzeichnen. Das
Gespräch, das solcherart auf gegenseitiger Duldung und Anerkennung
beruht, gilt deswegen dem gemeinsamen Entdecken des »Ungrundes
des Widerspruchs«.4 Dieses Wort ist ein Zitat, das im Text an die Er-
wähnung der an ihn gerichteten »Lavaterschen Wünsche« nach einer
Taufe anschließt. Nicht etwa der »Urgrund des Widerspruchs«, was
nur eine neue verborgene Einheit postulieren würde, sondern der »Un-
grund«, mit seiner Nichtauflösbarkeit von Differenz, ist Kern und
Knackpunkt politischen und menschlichen Aushandelns. Wort und
Schrift sind hier, als Träger einer Bedeutung, erst lesbar im Kontext
einer ethischen Anleitung zur Praxis. In einer oft zitierten Schlüssel-
stelle sagt Mendelssohn in seiner Schrift Jerusalem: »Ich erkenne keine
anderen ewige Wahrheiten, als die der menschlichen Vernunft nicht
nur begreiflich, sondern durch menschliche Kräfte dargetan und be-
währt werden können«.5

Mendelssohns Appell zur Bewährung ist deutlich verknüpft mit
dem Verzicht auf den Anspruch, eine geoffenbarte Wahrheit stehe über
dem rechten Handeln, das sich aus menschenfreundlicher Einsicht er-
gibt. Aus den Maximen, Lebensregeln und Geboten der Religion lasse
sich zwar sehr wohl das vernunftgeleite Handeln erhellen, aber der
Sinn der biblischen Schriften wird nicht aus einer geschlossenen Exe-
gese, sondern vom Leben her durch vernunftgeleitete und kritisch re-
flektierte Handlungen erkundet. Mendelssohn weigerte sich, in den

145

»Der Ungrund des Widerspruchs«

3 Moses Mendelssohn: Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum, und Vor-
rede zu Manasse Ben Israels ›Rettung der Juden‹, hg, v. David Martyn, Bielefeld 2001,
S. 100f. Im Weiteren nach dieser Ausgabe zitiert.
4 Mendelssohn, Jerusalem, S. 83–85.
5 Mendelssohn, Jerusalem, S. 86.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hermeneutischen Zirkel hinein zu springen und einer Sehnsucht nach
Parusie anheimzufallen. Damit legte er die Grundlagen dessen, was wir
heute als pluralistische Konzeption von ziviler Gemeinschaft, ziviler
Religion und ziviler Kultur bezeichnen. Mendelssohn richtete also
den Blick auf die gesellschaftliche Realität. Er stellte sich der Frage,
wie Staat und Religion zu ordnen wären, um Handlung und Gesin-
nung, »Bewegungsgründe« und »Wahrheitsgründe« durch »öffent-
liche Anstalten so einzurichten, dass sie zum allgemeinen Besten über-
einstimmen«. In Mendelssohn aufklärender Rhetorik ist Religion eine
höchst inspirierende Quelle des Verhältnisses der Menschen gegenüber
Gott, die – er nennt alle drei in einem Atemzug – »für die Kirche,
Synagoge oder Moschee« gleichermaßen zutrifft, nicht jedoch für die
Verhältnisse der Menschen gegeneinander, die allein Gegenstand der
bürgerlichen Verfassung sein sollen.6 In diesem Konzept werden Ein-
sichten, Gebote oder Lebensregeln sehr wohl unter dem Leitbegriff
Offenbarung vermittelt, doch Worte und Schrift behalten »kein Men-
schenalter ihren Sinn unverändert«, sondern erlangen durch die his-
torische Entwicklung einen neuen Bedeutungsreichtum. Hier haben
wir also die bereits erwähnte Unterscheidung von Signifikat und Sig-
nificans: Jede Schriftlichkeit ist in der Mendelssohn’schen Diktion in
sich problematisch, indem das Zeichen, das Schrift-Alphabet der Of-
fenbarung, schon menschliche Konvention darstellt und als anthro-
pologisch-historisches Kulturgut – »Cultur ist ein Fremdling in der
Sprache« – einem unausweichlichen Bedeutungswandel unterliegt. Ca-
rola Hilfrich und auch Amos Funkenstein haben auf diese »scharfe
Wendung zu Fragen über Sprache und Kultur« bei Mendelssohn hin-
gewiesen.7

Mit Moses Mendelssohn (1729–1786) steht aber auch ein Philo-
soph der Aufklärungszeit vor uns, der keineswegs in der gern gepfleg-
ten Vorstellung einer umfassenden, neuen ›Aufklärung‹ aufzugehen
bereit gewesen war. Seine Skepsis galt einem Aufklärungsbegriff, der
die Aufklärung selbst schon als geschichtliche Bewegung verstehen
wollte: als eine Bewegung nämlich, die absolute Einheit predigte, wo

146

Jacques Picard

6 Mendelssohn, Jerusalem, S. 39.
7 Amos Funkenstein: Jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt a. M. 1995,
S. 160–165; zitiert: Carola Hilfrich: »Cultur ist ein Fremdling in der Sprache«. Zu Mo-
ses Mendelssohns Kulturbegriff, in: Bernhard Greiner u. Christoph Schmidt (Hg.), Ar-
che Noah. Die Idee der ›Kultur‹ im deutsch-jüdischen Diskurs, Freiburg i. Br. 2002,
S. 25–48.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie immer noch partikular war, und Universalität in Anspruch nahm,
wo bloß eine spezifische Religion oder eine einzelne Kultur gemeint
war. Moses Mendelssohns Reserve gegenüber dieser Tendenz, Partiku-
lares in einen totalisierenden oder holistischen Anspruch zu überfüh-
ren und solche Überführungen geschichtsphilosophisch zu legitimie-
ren, zeichnet sein Leben und Wirken aus. Damit begriff er im Schoß
der eigenen Epoche die Problematik der Andersheit, der Differenz als
eine politisch-semiotische Konstellation. Er hat damit auch die Kon-
stellation bezeichnet, die den Anspruch der Aufklärung in ihre Krise
überführen muss, also jene Entropie, wo vermeintliche Einheit gegen
die Andersheit gestellt wird und zur Intoleranz führt. Es gab deswegen
für Mendelssohn, angesichts den Erwartungen seiner christlichen Um-
welt, auch keinen Anlass, weder von der eigenen Religion oder Traditi-
on abzurücken noch in eine andere Glaubenswahrheit überzutreten.
Mendelssohns Aktualität liegt in seiner Einsicht, dass Aufklärung und
Kultur, Theorie und Praxis als zueinander widerständige Seiten erst
noch zu vermitteln wären.8

Die Spannung zwischen universaler Rationalität, in der das Poten-
tial zur Verallgemeinerung angelegt ist, und gesellschaftlicher Realität,
in der die kulturelle Situation als partikulare Perspektive, als Wunsch
nach einer eigenen kulturellen Identität bzw. Zugehörigkeit manifest
wird, macht dieses delikate Verhältnis von Aufklärung und differenten
Kulturen bzw. kulturellen Formen des Lebens deutlich. Einerseits
spricht Aufklärung aus der Autonomie, die in der Theorie unteilbare
Unabhängigkeit benötigt und deren einziges Mittel im Sich-Aufklären
selbst besteht; andererseits ist alle gesellschaftliche Wirklichkeit, in der
sich Menschen als Bürger und Bürgerinnen vorfinden, schon stets an
Kultur gebunden und von deren vielfältigen Formen und Ausdrucks-
weisen geprägt.9 Darin liegt eben der Witz der semiotischen Unter-
scheidung, wenn das Erhabene nicht dem Naiven anheimgestellt wer-
den soll.

Unbeschadet seiner prinzipiell angenommenen Autonomie und
Universalität ist das menschliche Denken gemäß Mendelssohn darauf
angewiesen, sich in einem kulturellen Zusammenhang erklären zu

147

»Der Ungrund des Widerspruchs«

8 Dazu vgl. Carola Hilfrich: »Lebendige Schrift«. Repräsentation und Idolatrie in Mo-
ses Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, München 2000, S. 41 ff.
9 Dazu Willi Goetschel: Moses Mendelssohn und das Projekt der Aufklärung, in: The
German Review 7, 1996, S. 163–175, bes. S. 171.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen und diese kulturelle Bindung an Tradition zu respektieren, ohne
sich darin in ›edler Einfalt‹ zu beschränken. Diese Konstellation hat die
Suche nach dem gemeinsamen ›Ungrund des Widerspruchs‹ immer
wieder vor lokal bedingte, historisch erklärbare Ansprüche gestellt,
wenn kulturelle Formen, wie sie in Überlieferungen zum Ausdruck ge-
langen, sich selbst als universalen Horizont und damit vermeintliches
›Endziel‹ darstellten. Diese wiederkehrenden Verführungen auf dem
Feld des Politischen werden dann manifest in messianischen Schwär-
mereien, geschichtsphilosophischen Einklammerungen, apokalypti-
schen Ideologien, Ansprüchen auf Weltherrschaft, popularisierendem
Reden – Wirkungen, die Isaiah Berlin als die »zügellose«, aber auch
»bleibend wirksame« Seite der Romantik charakterisierte.10 Mendels-
sohn zog hingegen das Fragmentarische, oder genauer: den philoso-
phisch gewitzten politischen und kulturellen Diskurs vor. Dies macht
sein Denken und sein Leben ohne Zweifel zu einem prüfenswerten
Modell für Reflexionen unserer Gegenwart. Denn es war Mendels-
sohn, der radikale Toleranz und politischen Wahn als gesellschaftspoli-
tische Gegenzüge und damit auch die Möglichkeit, dass Toleranz in die
Krise kommen kann, überhaupt begriff. Wenn man seine Schriften
liest, wird auch deutlich, dass er sich weigerte, seine semiotisch begrün-
dete Kritik in eine irgendwie entfernte metasprachliche und metahis-
torische Aufhebung zu überführen. Er wollte die zu Tage tretenden
Spannungen in keinem Fall in chiliastischen Einbildungen, imaginier-
ten Totalitäten oder geschichtsphilosophischen Konstrukten arretiert
wissen. Das Wissen um die zeit- und raumgebundene Verschiedenheit
der Bedeutungen der Zeichen ließ ihn erkennen, dass der ›Ungrund des
Widerspruchs‹ nur auszuloten, nicht aber aufzuheben war.

Naheliegend war, das Verfahren des Sich-Aufklärens auch auf die
Deutung der jüdischen Religion und Kultur zu beziehen. Gegenüber
den sozial eingeschliffenen Konventionen eine dem Wandel angemes-
sene Deutung des Judentums zu provozieren, und dabei zu einer sol-
chen Deutung ohne den rechtlichen Zwang nach dem Spiel eines Jus
circa sacra zu gelangen, war bei Mendelssohn in der Unmöglichkeit
fundiert, Glauben und Gesinnungen zu delegieren oder gar einzufor-
dern. Religion instruiert eine prinzipiell individuelle Existenzweise, in
der Totalkonzepte, wie imaginierte Erlösung, kollektive Ermächtigung
oder revolutionärer Sturz, unangemessen sind. Religion, im Sinne

148

Jacques Picard

10 Isaiah Berlin: Die Wurzeln der Romantik, hg. v. Henry Hardy, Berlin 2004, 203–247.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mendelssohns naturrechtlich eingebunden, kann deshalb per se kein
Rechtsprinzip begründen. Dies annehmen zu wollen, wäre nur eine
Form der Idolatrie. Aus einer jüdischen Perspektive, wie sie Mendels-
sohn konstruierte, ist zudem eine Scriptura sola, das heißt eine Theo-
logie ohne mündliche Tradition, die sich im ›Ungrund des Wider-
spruchs‹ fortdenkt und von der Quelle, der Schrift, immer wieder
emanzipiert, undenkbar.11 Solcherart kommt eine Deutung und Be-
trachtung des Judentums einer aus der Tradition geschöpften Umko-
dierung gleich, die aus einer theologischen Konstruktion wie auch von
kultischen Konventionen weg zu einer ethischen Praxis im Alltag ge-
langt.

Die Fülle von Mendelssohn-Interpretationen, die sich durch das
19. Jahrhundert ziehen, sind von Alexander Altmann, dem Heraus-
geber der Werke Mendelssohns, schon eingehend vermerkt worden.12

Diese Fülle ist wirkungsgeschichtlich durch teils idealisierende, teils
Mendelssohn aus dem Philosophiekanon exkludierende, aber auch ihn
apologetisch in Schutz nehmende Momente gekennzeichnet. Sie sind
von rezeptionsgeschichtlichem Interesse, weil sie gedankliche Reflexe
nach dem jeweiligen Bedürfnis späterer Zeit darstellen. Deswegen
drängt sich als erstes Verfahren auf, sie zunächst als historisches Mate-
rial zu verstehen, welches wegzuräumen ist, um Mendelssohn in seiner
Epoche selbst zu Gesicht zu bekommen. David Sorkin versuchte als
erster, Mendelssohn aus einer verzerrenden Legendenbildung und Ste-
reotypisierung herauszulösen und ihn an seine Epoche zurück zu er-
statten; er sieht ihn als Vermittlungsinstanz einer religiösen Aufklä-
rung, die das sokratische und das mosaische Gesicht im Phänomen
Mendelssohn sichtbar werden lässt.13 Mendelssohn, der es – im Kon-
text des preußischen Staates gelesen – nie weiter als zum sogenannten
Schutzjuden in einer unteren Klassenzuteilung gebracht hatte, lebte
nicht nur wirtschaftlich, sondern auch rechtlich in einer prekären Si-
tuation. Ohne christliche Freunde, vorab Friedrich Nicolai und beson-
ders Gotthold Ephraim Lessing, der ihm in seinem ›Nathan der Weise‹
eine Denkmal setzte, wäre Mendelssohn gesellschaftspolitisch nicht

149

»Der Ungrund des Widerspruchs«

11 Dazu Gershom Scholem: Tradition und Offenbarung als religiöse Kategorien des
Judentums, in: Scholem, Judaica 4, Frankfurt a. M. 1984, S. 189–228.
12 Alexander Altmann: Einleitung, in: Moses Mendelssohn, Jubiläumsausgabe, Bd. 8:
Schriften zum Judentum 2, Stuttgart / Bad Canstatt 1983, S. lxvi–lxxxviii.
13 David Sorkin: Moses Mendelssohn and the Religious Enlightenment, London 1996.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denkbar gewesen. Die Provokation durch Johann Caspar Lavater, die
übrigens den Basler Staatsschreiber und Freund Mendelssohns Isaac
Iselin gegen Lavater aufbrachte, setzte Mendelssohn einem nicht gerin-
gen Risiko aus, den preußischen Behörden verdächtig zu werden, wenn
seine Entgegnung nicht vorsichtig genug ausfiel. Er war als Jude im
eigentlichen Sinne des Wortes ›toleriert‹, nur aufgrund von ›Schutz-
steuern‹ geduldet, ohne die Sicherheit eines bürgerlichen Rechts zu
genießen.

Dem Verfahren der historischen Kontextualisierung Mendels-
sohns steht ein alternativer Vorschlag gegenüber. Carola Hilfrich hat
vorgeschlagen, eine »Reiteration« von Mendelssohns Schreiben zu wa-
gen, um ihn auch heute angemessen verstehen zu können.14 Im Rah-
men der hier an dieser Tagung aufgeworfenen Frage nach ›Toleranz
heute‹ neige ich eher diesem Verfahren zu, ohne deswegen die histori-
sche Situierung auszuschließen oder das Interesse an Ideengeschichte,
wie es Dominique Bourel vertritt, wenn er Mendelssohn zwischen
Leibnitz und Kant ansiedelt, zu negieren.15 Mein Interesse an Men-
delssohn ist, sein Schreiben als anhaltenden Widerstand gegenüber to-
talisierenden, starr hierarchischen, teleologischen oder hegemonialen
Ordnungen allgemeinen Denkens lesbar zu machen. Mendelssohn
selbst hatte zum Beispiel am Ende seines 1783 erschienen ›Jerusalem‹
die Furcht geäußert, dass der eine Verfassung beratende »Congress in
Amerika das alte Lied […] einer herrschenden Religion« anstimmen
könnte.16 Herrschende Religion – das wird heute ohne Zweifel lesbar
als Anspruch auf Totalitarismen, die gemäß der Analyse von Hannah
Arendt sich in Antisemitismus, Nationalsozialismus und Stalinismus
weltlich Bahn brachen.17 Wir können zu diesen säkularen politischen
Theologien, die im Grund der Moderne idolatrisch sind, heute alle re-
ligiösen Fundamentalismen und die aus ihnen Profit ziehenden Kräfte
des Terrors dazu rechnen.

In der politischen Auseinandersetzung, in der die unterschiedli-

150

Jacques Picard

14 Hilfrich, »Lebendige Schrift«, hat zu diesem Verfahren den Begriff der Reiteration
vorgeschlagen.
15 Dominique Bourel: Moses Mendelssohn, Begründer des modernen Judentums, Zü-
rich 2007.
16 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134, dort Fußnote 22. Hervorhebung im Text.
17 An dieser Stelle weise ich darauf hin, dass Hannah Arendts Studie Ursprünge des
Totalitarismus, erstmals 1951 auf Englisch erschienen, fast 60 Jahre danach durch Idith
Zertal auf Hebräisch publiziert worden ist (Hakibbutz Hameuchad, 2010).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Weltteile sich aus ihrer je eigenen Vergangenheit zu begreifen
versuchen und gleichzeitig im gemeinsamen Reden von der Globalisie-
rung ihre Identitätsbedürfnisse, ihre kulturellen Verschiedenheiten
und ihre Furcht vor Traditionsverlust ausformulieren, ist die Bedeu-
tung und die Wahrnehmung religiöser Konflikte gewachsen.18 In his-
torischer Perspektive ist diese Wahrnehmung bereits für die 1920er
und 30er Jahre in Nordamerika zu verzeichnen, wenn wir die deut-
lichen Absagen an einen kulturellen Monismus im Denken von John
Dewey, Oliver Wendell Holmes und Randolphe Bourne beachten; dies
stand damals im Zeichen eines liberal-protestantischen Diskurses, der
von jüdischen und afroamerikanischen Intellektuellen, wie Franz Boas
oder Alain Locke, sekundiert wurde und seither als ›Pragmatismus‹
und ›Pluralismus‹ firmierte.19 Horace Kallen, der amerikanisch-jüdi-
sche Philosoph dieser Denkrichtung, verstand 1924 unter dem Zionis-
mus gar ein Pluralisierungskonzept für eine ›Amerikanisierung‹ des
Judentums, das kulturell mehrstimmig orchestriert sein würde.20 Seit
den 1960er Jahren, begleitet von Ölkrise und den Verwerfungen in
kommunistischen und kapitalistischen Gesellschaften, ist auch das
Wiedererwachen der Religionen spürbar geworden. Es erscheint als
Phänomen der sozialen und kulturellen Identitätssuche: Die alten For-
men von Existenz sind, wie Saul Bellow vermerkt hat, ausgelaugt und
die neuen noch lange nicht in Sicht.21 Wo diese Schieflagen in Form
von drastischen Gewaltkonflikten und terroristischen Aktivitäten ka-
taklystisch wahrnehmbar und durch Medien ein entsprechendes Ge-

151

»Der Ungrund des Widerspruchs«

18 Mitchell Cohen: In Defense of Shaatnez. A Politics for Jews in Multicultural Ame-
rica, in: David Biale, Michael Galchinsky, Susannah Heschel (Eds.), Insider/Outsider.
American Jews and Multiculturalism, Berkeley / Los Angeles 1998, S. 34–54.
19 David A. Hollinger: Science, Jews, and Secular Culture. Studies in Mid-Twentieth-
Century American Intellectual History, Princeton 1996, S. 17–59. Louis Menand: The
Metaphysical Club. A Story of Ideas in America, New York 2001, S. 337–408. George
Hutchinson: The Harlem Renaissance in Black and White, Cambridge / London 1995,
S. 29–93. Ein bemerkenswertes Zeugnis dieser Frucht findet sich bei Alain Locke u.
Bernhard J. Stern: When Peoples Meet. A Study in Race and Culture Contacts, New
York / Philadelphia 1942, 2. Aufl.1946.
20 Horace M. Kallen: Culture and Democracy in the United States [1924], hg. von Ste-
phen J. Whitfiled, New Brunswick 1988, S. 59–117.
21 Saul Bellow, im Gespräch mit Michael Ignatieff und Martin Amis, in: Voices, Moder-
nity and its Discontents, London 1987. Dazu vgl. Jonathan Rutherford: A Place Called
Home. Identity and the Cultural Politics of Difference, in: Ders. (Hg.), Identity. Com-
munity, Culture, Difference, London 1990, S. 9–27.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicht erhalten, wie es der 11. September 2001 vor Augen führte, stellt
sich jeder Gesellschaft die Frage nach den Grenzen der Toleranz in
einem Zeitalter der Ungewissheiten. Was aus dem Dunkel des 20. Jahr-
hunderts, insbesondere in den Kriegen, Genoziden und Brüchen der
1910er bis 40er Jahre hervortritt, spiegelt sich, über das Ende des
Jahrhunderts hinaus, in Gegenfacetten, in kritischen Theorien, im
Rechtswandel, im Postkolonialismus wider. Es handelt sich um Gegen-
facetten, die eine Problemanzeige transportieren: den sukzessiven Ver-
trauensverlust in jene Definitionsmächte, die nach der Abhalfterung
einstiger imperialer Projekte und Kriegsideologien nun das Verdienst
um Emanzipation, Abolitionismus und Demokratie in der Welt für sich
allein beanspruchten. Die Resistenz dagegen, so in Gestalt der Vokabel
›Postkolonialismus‹, provoziert wiederum das Aufkommen neokonser-
vativer Kräfte. Das mit solcher Emotionalität verknüpfte Interesse fin-
det heute – ernst zu nehmende und deshalb stets kritisch zu prüfende –
Resonanzböden, so wenn in konservativ gestimmten Kreisen befürch-
tet wird, dass die Idee einer universalen Moral preisgegeben und statt-
dessen in der Gesellschaft eine ›religiöse‹, sprich: ›islamische‹ Missio-
nierung der ›westlichen‹ Welt propagiert werde.22

Wenn von Kulturen im Plural die Rede ist, dann ist vorweg zu
sagen: ›Multikulturalität‹ ist eine gesellschaftspolitisch begriffene Rea-
lität und nicht eine Utopie von Intellektuellen – auch das eine semioti-
sche Unterscheidung, die sich edler Einfalt und naiver Betrachtung ent-
windet. Vor allem aber ist zu betonen, dass die Allgemeine Erklärung
der Vereinten Nationen, die Idee der Menschenrechte als Völkerrecht
zu etablieren, in einem Moment der Geschichte verkündet wurde, als
deutlich war, dass man sich dafür kaum mehr auf die menschliche Na-
tur berufen konnte. Erst der Krieg gegen ein Regime des gesetzlichen
Unrechts katalysierte die Idee der Menschenrechte, wie sie seit dem
späten 18. Jahrhundert in 150 Jahren ausformuliert wurden, in eine
universale Erklärung, international verbindliche Normen zu schaf-
fen.23 Diese gelten, wie dies auch jüdische Juristen gesehen haben, seit-
her einzig dem Schutz des Individuums, nicht aber dem des Kollektivs,

152

Jacques Picard

22 Als ein Dokument solcher Befürchtungen vgl. u. a. Daniel Pipes, The Danger Within.
Militant Islam in America, in: Commentary, 112/4, November 2001, S. 19–24.
23 Dazu Johannes Morsink: The Universal Declaration of Human Rights. Origins, Draf-
tings and Intent, Philadelphia 1999, S. 36–91, der die ablehnenden Haltungen einzelner
Staaten zur Darstellung bringt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


will sagen: kulturellen oder religiösen Minderheiten.24 Und die Not-
wendigkeit gesetzlicher Moral lag nicht im utopischen Glauben an die
menschliche Vernunft, wozu es nach den Erfahrungen im Genfer Völ-
kerbund keinen Anlass gab, sondern einfach in der Erinnerung an den
menschlichen Horror.25 Menschenrechte samt ihren spezifischen Nor-
men bestehen also nicht wegen, sondern gegen die spezifische Natur
des Menschen, die letztlich indifferent gegenüber dem Andern ist. Sie
entstehen aus historisch-politischen Gründen, aus den »Zeugnissen
der Furcht«, und weniger aus Erwartungen, die durch religiöse, mora-
lische oder kulturelle Hoffnungen, die naturgemäß immer partikular
oder gruppenspezifisch bleiben, genährt sind.26

Als rechtspolitische Realität erweist sich der geschilderte Umstand
als entscheidendes Argument in doppelter Richtung: Einerseits zu-
gunsten des menschenrechtlichen Universalismus, andererseits zu-
gunsten von Pluralismus innerhalb einer partikularen Gemeinschaft
selbst. So forderte Monika Maron in ihrer Rede zur Verleihung des
Lessing-Preises eine Reformierung des Islams mit Berufung auf Men-
delssohn, denn Letzterer sei nicht nur gegen den mächtigen preußi-
schen Staat gestanden, sondern hätte auch gegen das Rabbinat ge-
kämpft, dessen Interesse auf die religiöse und soziale Einschließung
des Judentums gerichtet war.27 Dieser Hinweis führt uns zur Gegen-
frage, ob denn dadurch nicht auch die Identität, die kulturelle Selbst-
behauptung einer Gemeinschaft, verloren gehen könnte. Denn wo
Menschen sich an ihrer Herkunft orientieren und wo sich Menschen
aus religiöser, geschlechtlicher oder anderweitig lebensideologischer
Begründung als Gruppe konstituieren, spielt die Möglichkeit einer
Identifizierung mit bestimmten, als stabil erachteten Werten eine er-
hebliche Rolle. Diese Werte werden zur Tradition erklärt und in neuer
Bewusstheit als Fundus der Wertorientierung imaginiert und mittels
Rückgriffen legitimiert. Um dies in einer offenen Gesellschaft aller-

153

»Der Ungrund des Widerspruchs«

24 Vgl. Jacques Picard: Zwischen Minoritätenschutz und Menschenrecht – Paul Gug-
genheims Rechtsverständnis im Wandel, 1918–1950, in: Jahrbuch des Simon-Dubnow-
Insituts, IV, 2005, S. 112–130.
25 Isaiah Berlin: European Unity and Its Vicissitudes, in: Berlin, The Crooked Timber of
Humanity, London 1991, S. 204f.
26 Siehe die Diskussionen in Michael Ignatieff, Human Right as Politics and Idolatry,
hg. v. Amy Gutmann, New York 2001, S. 77ff.
27 Monika Maron: Das Licht des Wissens. Was von Lessing und Moses Mendelssohn
über den Umgang mit dem Islam zu lernen ist, in: Spiegel 4, 2011.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dings bewerkstelligen zu können, ist eine Auseinandersetzung mit den
etablierten Narrativen der Geschichte und Gesellschaft unausweich-
lich. Im günstigen Fall wird ein Diskurs produziert, der als alternative
Fortschreibung von Geschichte und Kultur nachvollziehbar bleibt. Die
Deklarationen literarischer und historischer Selbstdeutung sollen den
Ausgangspunkt profilieren, durch den am Ende ein neues kulturelle
Narrativ einer Minderheit hervorgebracht wird. Für eine Minderheit
würde das Fehlen einer solchen Möglichkeit von Alterität bedeuten,
dass sich eine Gemeinschaft darin schwächt, ihrer allfälligen Anfech-
tung oder ihrer Diskriminierung entgegentreten zu können.

Die Wirkungsgeschichte des Moses Mendelssohn ist dafür ein
einleuchtendes Beispiel. Auf seine Person und auf eine auch explizit
als ›Zeitalter Mendelssohns‹ deklarierte Zeitgeschichte bezogen sich
jene jüdischen Historiker in Deutschland, wie Heinrich Graetz und
Abraham Geiger, welche in der Mitte des 19. Jahrhunderts das Studium
des Judentums und der jüdischen Geschichte als Gegennarrativ begrif-
fen – und das heißt, in der Lesart amerikanisch-jüdischer Intellektuel-
ler heute, als eine eigentliche ›Gegengeschichte‹, um der Dominanz der
christlichen Geschichtsschreibung und deren theologischer Deutung
des Judentums, die weitgehend negativ und judenfeindlich war, begeg-
nen zu können.28 Die jüdischen Historiker des 19. Jahrhunderts ver-
standen, dass die Sprache einer Minderheit auf die Vergangenheit re-
kurrieren musste, aber in der Absicht, damit eine Zukunft zu schaffen.
Die Konstruktion der jüdischen Geschichte, so der Titel eines 1846 er-
schienen Essays von Graetz, kam einer Innovation gleich, einer – da-
mals noch im Zeichen des philosophischen Idealismus ausformulierten
– Historisierung und Erfindung von Tradition, um der Minderheit über
die Postulierung eines eigenen modernen Volkbegriffs – im Sinne Be-
nedict Andersons als imaginierte Gemeinschaft – Achtung nach innen,
Selbstbehauptung nach außen und bürgerliche Anerkennung im All-
gemeinen zu verschaffen.29

154

Jacques Picard

28 Siehe Susanna Heschel: Jewish Studies as Counterhistory, in: Biale, Galchinsky, He-
schel, Insider/Outsider, S. 101–130.
29 Heinrich Graetz: Die Konstruktion der jüdischen Geschichte. Eine Skizze [1846], Ber-
lin 1936. Der Autor von 1846 sah sich in seinem Essay selbst als im »Zeitalter Mendels-
sohns« lebend. Zur geschichtstheoretischen Einordnung vgl. das Nachwort von Ludwig
Feuchtwanger in dieser Ausgabe des Schocken-Verlages. Zum Begriff der imaginierten
Gemeinschaft vgl. Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Ori-
gin and Spread of Nationalism, London / New York 1991, S. 155–163.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ohne eigene Geschichte keine gemeinsame Zukunft: Perspektiven
lassen sich, so die Erkenntnis, nur durch eine Erinnerung gewinnen, als
einem kognitiven Akt, mit dem ein Zugang zur Welt und gleichzeitig
der Ausbruch aus Festlegungen durch äußere Vorurteile und domi-
nante Deutungen möglich ist. Allerdings – und dies ist die Grenze –
unterliegt eine solche Anstrengung, die ›Sub‹-Version zu leisten, einer
erheblichen Voraussetzung, die zu ignorieren in die Enge und Selbst-
ausschließung führen müsste: Werden die historischen und aktuellen
Wechselwirkungen zwischen dem eigenen ›Ort‹ mit der ›Welt‹ verzerrt
oder verkürzt wahrgenommen, entstehen holistisch Muster von Inklu-
sion und Exklusion.30 Die Entwicklung einer Selbstdeutung über Ge-
schichte und Zukunft ist darauf angewiesen, sich selbst kritisch mit der
Beziehung von Ort und Welt auseinanderzusetzen, wenn sie nicht in
den gruppenspezifischen Innenbereichen kleben bleiben will. Als Vo-
tum ließe sich heute beispielsweise das Ringen um die Rolle und Stel-
lung der Frau im Judentum anführen.31 Auch Marons Deutung des
Islams in ihrer Lessing-Rede, die auf Mendelssohns bzw. seine Aus-
einandersetzung innerhalb der eigenen Reihen im 18. Jahrhundert re-
kurriert, ist ein – auch die Legendenbildung stärkendes – Votum, das in
der Fortschreibung der Emanzipationsdebatten seit dem 19. Jahrhun-
dert steht.32 Allgemeiner formuliert: Findet dieser Vorgang und die
Beleuchtung dieser Konflikte im kulturellen oder historischen Narrativ
einer Gemeinschaft keinen Platz, riskiert jede Gruppe, dass sie von
außen fixiert bleiben wird, weil sie im Innern kulturell nicht innovativ
genug zu werden vermag und an Tabuzonen kleben bleibt. Die Über-
windung von Selbsteinschließungen allerdings garantiert keineswegs
das Ausbleiben von Feindschaft, wie das Beispiel des Antisemitismus
seit 1870 zeigt, der sich weniger gegen religiös-orthodoxe als vielmehr
gegen säkular-liberale Juden richtete. So bieten Fixierungen wie ebenso
die Durchbrechung dieser Fixierungen mittels Reformen leider den
Feinden einer zivilen Gesellschaft und den Gegnern eines selbst- und
kulturbestimmten Deutungsangebotes argumentativ oft gleicherma-
ßen Stoff für ihre offenkundige Nichtbelehrbarkeit.

155

»Der Ungrund des Widerspruchs«

30 Talcott Parson, Structure and Process in Modern Society, New York 1960, S. 16 ff.
31 Für die Schweiz vgl. Valérie Rhein: Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konventi-
on. Die Frau im Judentum, in: Frauenfragen, Zeitschrift der Eidgenössischen Kommis-
sion für Frauenfragen (EFK), Bern 2010, S. 69–74.
32 Auf die Legendenbildung um die Person Mendelssohns, die zwischen Verehrung und
Ablehnung schwankt, ist oben schon verwiesen worden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur auf den ersten und oberflächlichen Blick mag deswegen die
Tatsache der Pluralität von Kulturen und Religionen zu irgendwelchen
Relativierungen des Menschenrechtskonzepts Anlass geben, so wenn
etwa behauptet wird, dass die menschenrechtliche Emanzipation ledig-
lich einem ›westlichen‹ oder europäischen Kulturerbe einzuordnen
wäre. Für ein interkulturelles Menschenrechtsgespräch und für das
Aushandeln gegenseitiger Anerkennung erweist sich aber, dass ein re-
duzierender Rückgriff auf unverrückbare Werteformeln nicht ausrei-
chend ist – gerade angesichts der Unrechts- und Genoziderfahrungen,
die in den unterschiedlichen Regionen des Globus feststellbar sind.
Vielmehr bezeichnet die dem menschenrechtlichen Universalismus
eingeschriebene Aufklärung jenen Anspruch auf Mündigkeit des In-
dividuums, das sich in unterschiedlichen kulturellen Kontexten ver-
wirklichen will und dafür auf die Idee der Gerechtigkeit angewiesen
bleibt.33

Dass heute die Berufung auf geoffenbarte Wahrheiten und auf
gesellschaftliche Privilegien, in welchem kulturellen oder religiösen
Lebenszusammenhang auch immer, nicht mehr ausreicht, lässt uns an
Mendelssohn denken. Moses Mendelssohn in Zürich, in New York, in
Jerusalem, in Islamabad oder in Mumbai würde uns heute vermutlich
darauf hinweisen, dass den differenten Welt- und Schriftdeutungen
innerhalb von lokalen Gesellschaften gerecht zu werden, nicht leicht
fällt und auch ziemlich paradox erscheint. Er würde vielleicht wieder-
um von der gemeinsamen Suche nach dem ›Ungrund des Wider-
spruchs‹ reden – diesmal von der anderen Seite, von der Allgemeinheit
des Sich-Aufklärens her, um die Argumente zu sammeln. Es erschiene
ihm wohl unmöglich, sich auf universale Werte zu berufen, wenn da-
mit exklusiv Ansprüche partikularer Moral begründet werden sollen.
Den Kommentatoren der deutschen Bundesverfassung, die den ersten
Artikel zur Unantastbarkeit der Menschenwürde als überpositives,
transzendenzhaltiges Fenster bezeichneten, das von Sonderinteressen
nicht in Anspruch genommen werden dürfe, würde er ohnehin zustim-
men.34 Ob er sich Forderungen einer ›affirmativ action‹ anschließen

156

Jacques Picard

33 Vgl. Daniel Thürer: Modernes Völkerrecht. Ein System im Wandel und Wachstum –
Gerechtigkeitsgedanke als Kraft der Veränderung, in: Zeitschrift für ausländisches öf-
fentliches Recht und Völkerrecht, Heidelberg Journal of International Law 60, 2000,
S. 557–603.
34 Theodor Maunz, Günter Dürig u.a.: Grundgesetz, Kommentar, Nrn. 2 und 5 zu

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte, bleibt aber ungewiss. Nationale Kulturdefinitionen, ge-
schlechtliche Bevorzugungen, religiöse Privilegierungen oder esoteri-
sche Exklusivität mögen zwar durch moralische Erklärungen gestützt
erscheinen, um kulturelle Differenz oder Herstellung von Gerechtig-
keit oder auch nur Prestige zu beanspruchen. Aber solchen Erklärung
mangelt letztlich Evidenz: Was universal gültig sein soll, kann nicht
mit einer Berufung auf Partikulares begründet werden. Weit eher lau-
fen solche Erklärungen auf seichtem Grund auf: Sie leben von der Wei-
gerung, die eigene Tradition, das eigene Haus auf die Unteilbarkeit von
Grundrechten hin zu befragen. Anders gesprochen: Die Suche nach
dem Ungrund der Widersprüche ist nicht abgeschlossen. Solange das
Problem der Entfremdung des Menschen in den jeweiligen religiösen
und kulturellen Provinzen nicht verstanden und eine gegenseitige
Anerkennung nicht verhandelt werden kann, bleibt diese Geschichte
offen.

Die Praxis, die sich für Mendelssohn damals als zentrale Frage
stellte, ist als Problem – auch nach Immanuel Kant und der Genese
der Bürger- und Menschenrechte – geblieben. Gewandelt hat sich die
Theorie in ihrer lokalen bzw. kulturell spezifischen Sedimentierung,
indem ein globalisiertes Rechtsvokabular, das die Demokratie als
öffentliche Vernunft zum Gegenstand hat, auf abrufbare Bilder und
Referenzen aus den unterschiedlichen Kulturen angewiesen ist, um
vermittelbar zu sein. Amartya Sen hat in dieser Hinsicht eine scharf-
sinnige, kluge Reflexion mit zahlreichen Materialen aus den in Indien
wirkenden Gerechtigkeitsvorstellungen beigetragen.35 Sein Plädoyer
zielt nicht auf die Ausformulierung einer perfekten, umfassenden Ge-
rechtigkeit, die dem kantianischen Idealismus genügen würde, sondern
eher auf das ergebnisorientierte Aushandeln eines Terrains, auf dem
sich Ungerechtigkeit vermeiden und überwinden lässt. In dieser Hin-
sicht ist Sen also ein Mendelssohn und überdies Isaiah Berlin verwand-
ter Denker. Immerhin hat dieses Terrain seine Fixpunkte auf der Karte:
Zu den minimalen Kernbeständen eines Schutzkatalogs der Menschen-
rechte, der durch seine Universalität über religiösen, kulturellen und
politischen Ideologien steht, gelten heute – neben der Unversehrbar-
keit von Leib und Leben und der Respektierung grundsätzlicher Aspek-

157

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Art 1; und Hermann Mangoldt, Friedrich Klein, Das Bonner Grundgesetz, Kommentar,
3. Aufl., Bonn 1989, Bd. 1, S. 34.
35 Amartya Sen: Die Idee der Gerechtigkeit, München 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te der Menschenwürde in der Privatsphäre – die Verbote der Diskrimi-
nierung, der internationale Straftatbestand des Genozids und die Äch-
tung von Willkürverfahren im Justizbereich.36 Die Genese dieses Ka-
taloges bringt zu Bewusstsein, dass selbst die großen Prinzipien der
Gleichheit, der Freiheit und der Gerechtigkeit konflikthaft in einem
steten ›Ungrund des Widerspruchs‹ stehen, der politisch gemeinschaft-
liches Entdecken erfordert.

Dass das Verbot der Diskriminierung immer noch auf Konstrukte
wie ›Religion‹, ›Rasse‹, ›Farbe‹, ›Geschlecht‹ und ›Herkunft‹ bezogen
werden, macht die Hartnäckigkeit der Vorurteile, gegen die Mendels-
sohn einst in den Kampf zog, auch semiotisch bzw. sprachlich deutlich.
Es gab in historischer Perspektive sehr gute Gründe, dass beispielsweise
die Indische Union in der UNO den – erfolgreich eingebrachten – An-
trag stellte, das Wort ›Farbe‹ in die Erklärung der allgemeinen Men-
schenrechte aufzunehmen (das Wort ist im Text hinter der Vokabel
›Rasse‹ platziert), ist ›Farbe‹ doch ein beredter Ausdruck für die Ge-
schichte der Kolonien, in denen mehr als die Hälfte aller Menschen
einst gelebt hatten.37 Im Abstand von mehreren Jahrzehnten aber sind
diese Signifikanden zumindest als problematisch zu betrachten. Jeden-
falls kontrastiert die Diktion der Vermeidung heute, zumindest in als
›westlich‹ apostrophierten Gesellschaften, mit der lauten Propagierung
des farblich und sexuell ›multikulturell‹ Attraktiven, dem morpho-
logisch-visuelle Qualität und entsprechende Beachtung in Moden und
Medien zukommt. Ali Sethi hat uns jedoch am Beispiel seiner Heimat
Pakistan letzthin deutlich gemacht, wie Vorurteile als Kategorien ver-
schoben werden können. Anstelle der ›Rassen‹ oder ›Farben‹ treten
heute wiederum auch die ›Religionen‹ als Konstrukte auf den Markt-
platz des Politischen und seiner Reden. In den Schulen erwirbt man
sich löbliche Punkte durch die nachgeplapperte These, wonach die Hin-
dus und Muslime des Subkontinents historisch zwei distinkte und se-
parate Nationen wären (»Two Distinct and Separate Nations«).38 In

158

Jacques Picard

36 Zur Diskussion eines interkulturellen Normenkonsenses vgl. Alison Dundes Ren-
teln: International Human Rights. Universalism Versus Relativism, Newbury Park
1980; dazu auch Heiner Bielefeld: Menschenrechte – universaler Normkonsens oder
eurozentrischer Kulturimperialismus, in: Manfred Brocker u. Heino Nau (Hg.), Ethno-
zentrismus. Möglichkeiten und Grenzen des interkulturellen Dialogs, Darmstadt 1997,
S. 256–268.
37 Morsink, Universal Declaration, S. 102–105.
38 Ali Sethi: Two Distinct Nations, in: New York Times, June 11, 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Reihung wird Religion zum wichtigen, hoch geplusterten Glied
einer Kette, das ethnische, nationale und letztlich implizit ›rassische‹
Begründungen oder Erklärungen für Krieg, Krisenbewirtschaftung
und gesellschaftliche Konfliktaustragung auffährt.

Wir können hier von einer Theologie sprechen, die in der Tradi-
tion der ethnizistischen Politik – mit ihrem Machtanspruch auf den
Körper und das Denken – steht. Es wäre beispielsweise auch zu unter-
suchen, wie in Israel der politische Diskurs unter den jüdischen Israelis,
die aus aller Welt zugewandert sind und eigene Traditionsbezüge ein-
gebracht haben, bezüglich ›Religion‹, ›Rassen‹ und Farbzuschreibun-
gen geführt wird, wenn es um die Verortung der Nation geht. Oder
mit welchen entsprechenden Vokabeln Palästinenser ihre Auseinander-
setzung im Zuge eines nation-buildings führen. Oder wie in Irland sich
›Religion‹ als Teil sozialer Verhältnisse in einem politischen Konflikt
über Jahrhunderte eingenistet hat. Oder wie in der Schweiz eine medial
hochgefahrene Debatte über Minarette als Symbol des Politischen ver-
sus die Privatheit des Religiösen inszeniert wird. Überhaupt lohnt sich
die Frage, welche neue Funktion ›Religion‹ als Substitut für Sozial-
bzw. Körperpolitik und seine Inszenierungen in den Metaphern von
›Blut‹ oder ›Farben‹ oder ›Geschlecht‹ an irgendeinem Punkt der Welt
spielt, und inwiefern damit soziale Ungleichheit und eine partikular
gemünzte Inanspruchnahme von monetären, schulischen, sexuellen
oder anderweitigen Privilegien begründet werden.

Immerhin und bei all solcher Skepsis gegenüber dem hier proble-
matisierten Enthusiasmus der Menschenrechtsrhetorik und einem ent-
sprechenden Missbrauch durch ideologische Propagandisten – durch
den menschenrechtlichen Universalismus wurde auch die reflexive
Distanz gegenüber der eigenen Tradition gewonnen, mit denen in Eu-
ropa der Diskurs der Verständigung mit Menschen anderer Herkunft
oder Orientierung über eine gesicherte und friedliche Koexistenz ge-
führt werden konnte. Darin sind europäische Juden präsent.39 Es geht –
verallgemeinert gesprochen – um die Innovation einer community of
communities und einer Kultur der Kulturen, um eine gemeinsam ge-
teilte Öffentlichkeit, wie sie in den Gedanken der deutsch-jüdischen
und besonders auch den schottischen Aufklärern in zentralen Ansätzen

159

»Der Ungrund des Widerspruchs«

39 Ein Plädoyer dazu bietet Diana Pinto: Juden im multikulturellen Europa?, in: Baby-
lon 19, 1999, S. 119–127. Ebenso das Vorwort bei Biale, Galchinsky, Heschel, Insider/
Outsider, S. 1–13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausformuliert worden ist. Pluralismus innerhalb einzelner Religionen
und Kulturen ist – vielleicht und vermutlich – ein Schlüssel für die
Selbsterhaltung einer Gruppe, für die Reaktualisierung der eigenen
Gemeinschaft in einer komplex gewordenen Welt. Jedenfalls aber ist
Pluralismus einer, wenn auch nur einer der Faktoren, um Toleranz in
multireligiös und multikulturell gewordenen Gesellschaften auf die
Dauer zu etablieren. Dahinter öffnet sich dann das Feld des sozialen
Kapitals, die Frage nach Gerechtigkeit, das Erfordernis der Umvertei-
lung, die Debatte über Eigentumspolitik, das Skandalon um den Besitz
von fremdem Leben und Körpern. In den Worten Mendelssohns: »Wer
die Wahrheit liebt, liebt den Frieden« – was ein konkretes Verfahren
der Verhandlung der Andersartigkeit im Zeichen universal verfasster
Regeln meint, die den Fragen nach Gerechtigkeit und Ausgleich zu
entsprechen imstande sind.40 Wenn dies in Normen und Formen des
Zusammenlebens überführt wird, dann im Bewusstsein der Universali-
tät der Menschenrechte – nicht als einer neuen Idolatrie, die gegen
Traditionen und Innovationen des kulturell Anderen gesetzt werden,
sondern als 360-Grad-Blick, der gewitzt aus historischer Erfahrungen
die vielen ›Provinzen des Menschen‹ (Elias Canetti) mit Besonnenheit
und Scharfsinn zu wägen weiß.

Was mit Mendelssohns Werk und Beispiel vorliegt, ist keine Apo-
logie der einen oder anderen Seite von Judentum, sondern eine poli-
tisch-semiotische Theorie, in der die Bereiche von Recht und Religion,
von Politik und Theologie aufgetrennt und entflechtet werden. Dieser
Gewinn an Autonomie steht nicht gegen die Tradition, sondern wirkt
als deren Fortschreibung durch die Neubestimmung der Rolle von Re-
ligion, aber auch jener des Staates, an deren Anfang der einzelne
Mensch unbesehen seiner Herkunft und Bindung gestellt wird. Denn
Tradition ist, wie Hermann Levin Goldschmidt aus Zürich, der Stadt, in
der einst Lavater wirkte, betont hat, nicht festgefügt, sondern dyna-
misch auf die Welt hin angelegt, weshalb Mendelssohn, der diese Span-
nung produktiv gemacht hat, ihm als der »erste bewusste Jude auf dem
Boden der Neuzeit« erscheint – die beste Verkörperung der »Freiheit
für den Widerspruch«.41 Mendelssohns Jerusalem definiert die Ver-

160

Jacques Picard

40 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134.
41 Hermann Levin Goldschmidt: Das Vermächtnis des deutschen Judentums, Werke
Bd. 2, Wien 1994, S. 25. Vgl. auch Hermann Levin Goldschmidt: Freiheit für den Wider-
spruch, Werke Bd. 6, Wien 1993.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tragstheorie nicht, wie noch bei John Locke, dem es um die Vermeidung
von Bürgerkriegen ›aller gegen alle‹ ging, als eine einseitige Kom-
petenzübertragung von Freiheiten des Einzelnen an den Staat als Inha-
ber von ordnender Macht. Eher postuliert Mendelssohn die gegenseiti-
ge Kodierung von Verträgen im Zeichen des Friedens, wodurch das
Partikulare durch stetes Aushandeln sich dem ›Ungrund des Wider-
spruchs‹ annähert und behutsam, aber durchaus zwingend – und in
einem langen, sehr langen Prozess des Lernens – den universalen
Boden gewinnen will.

161

»Der Ungrund des Widerspruchs«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft
	Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?
	I. Gegenwart
	II. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus
	III. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft
	IV. Zwei kritische Bemerkungen

	»Der Ungrund des Widerspruchs«

