Teil 2
von »gestern« nach »heute«

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann (Heidelberg/Konstanz)
Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Uberlegungen zur Toleranzdebatte

Als Aleida Assmann und ich vor iiber 20 Jahren den Schriftsteller Emi-
le Cioran in Paris trafen, erkldrte er uns mit grofster Entschiedenheit,
dass in 20 Jahren aus Notre Dame eine Moschee geworden sein wiirde.
Die Prophezeiung ist zwar nicht eingetroffen, aber die Angste, die hin-
ter dieser Aussage standen, haben sich enorm verstirkt. Der Westen
hat Angst vor dem Islam. Er fiirchtet, dass die Einwanderer eine Assi-
milation an die Leitkultur! des Gastlandes verweigern und empfindet
diese Verweigerung als Bedrohung. Nicht nur, dass die muslimischen
Einwanderer, indem sie an ihrer Sprache, Religion und Identitit fest-
halten, eine Parallelgesellschaft bilden, anstatt sich der Gesellschaft des
Landes zu integrieren, sie hingen auch noch einer Religion an, die den
Hass auf das Gastland wie auf alle Ungldubigen predigt. Umgekehrt
fithlen sich die Einwanderer durch den Zwang zur Assimilation und
Integration in ihrer Identitdt bedroht. Dafiir geniigt der Hinweis auf
den tiirkischen Ministerprisidenten Erdogan, der Assimilation als Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit bezeichnete. Es handelt sich um zwei
Formen von Intoleranz, die hier aufeinander prallen. Die einen er-
tragen keine Minarette im Stadt- und keine verschleierten Frauen im
Strafenbild, die anderen ertragen die Zumutung nicht, sich den west-
lichen Werten und Traditionen anpassen zu miissen.

Als Historiker fiihlt man sich immer herausgefordert, nach Paral-
lelen in der Vergangenheit zu suchen. Mich erinnert dieses Bild stark
an die Darstellung, die die beiden ersten Makkabéerbiicher von der
Lage in Paldstina unter den Seleukiden im zweiten Viertel des 2. Jahr-

! Den Begriff »Leitkultur« hat Bassam Tibi geprigt mit Bezug auf einen europaischen
»Wertekonsens«: Bassam Tibi, Leitkultur als Wertekonsens — Bilanz einer missgliickten
deutschen Debatte, In: Aus Politik und Zeitgeschehen (Das Parlament), B 1-2/2001,
S.23-26. Erst durch Friedrich Merz ist der Begriff dann im nationalkulturellen Sinne
verengt worden.

109

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

hunderts v. Chr. geben. Ob und in welchem MafSe diese Darstellung der
historischen Wirklichkeit entspricht, lasse ich einmal dahingestellt;
auch als Literatur ist sie eindrucksvoll genug. Dieser Darstellung zufol-
ge war die damalige Lage von denselben zwei Intoleranzen bestimmt,
die sich heute in Europa gegeniiberstehen.? Auf der einen Seite stand
der Seleukidenherrscher Antiochus IV. Epiphanes, der in seinem Reich
die hellenische Lebensform als allgemeine Leitkultur einfiithren wollte
und den Juden bei Todesstrafe verbot, ihre Religion auszuiiben?; auf
der anderen Seite stand der Rebell Jehuda Makkabi, der mit Feuer und
Schwert gegen alle vorging, die fiir die hellenische Leitkultur optiert
und die viterlichen Gesetze verlassen hatten. Nulltoleranz also auf bei-
den Seiten. Antiochus brachte im Verein mit den assimilierten Juden
alle frommen Juden um, die sich der neuen Ordnung nicht fiigen woll-
ten, und die frommen Juden brachten unter Fithrung von Yehuda Mak-
kabi (iiber den heroischen Freiheitskampf gegen Antiochus hinaus) alle
assimilierten Juden um und machten ihre Stidte dem Erdboden gleich.
Ohne allzu grofle Phantasie kann man Antiochus IV. oder vielmehr das
Bild, das 1 Makk von ihm zeichnet, mit der Intoleranz einer unserer
sikularen oder christlichen Gesellschaften gegeniiber dem Islam zu-
sammenbringen, die keine integrationsunwilligen Parallelgesellschaf-
ten dulden, und Yehuda Makkabi mit der Intoleranz eines islamisti-
schen, zur Gewalt gegen den sikularen Westen aber vor allem gegen
Kollaborateure und Abtriinnige aufrufenden Staatschefs oder Banden-
fithrers.

Am Ende der makkabiischen Aktionen steht die Errichtung des
ersten theonomen jiidischen Gottesstaats, der Theokratie, die Josephus
Flavius als spezifisch jiidische Errungenschaft rithmt. Das ist es, was die
Makkabier anstrebten, was ihre Aktionen iiber den Charakter einer
Widerstandsbewegung und eines Guerillakriegs hinaushebt und was
sie den modernen Djihadisten so dhnlich macht. Religionskriege sind
Biirgerkriege. Sie zielen nicht (zumindest nicht in erster Linie) auf Er-

2 Elias Bickermann, Der Gott der Makkabder. Untersuchungen iiber Sinn und Ur-
sprung der makkabdischen Erhebung, Berlin 1937; Martin Hengel, Judentum und Hel-
lenismus. Studien ihrer Begegnung unter besonderer Beriicksichtigung der Situation
Palistinas bis zur Mitte des 2. Jh. v. Chr,, 3. Auflage Tiibingen 1988; Erich Gruen, Heri-
tage and Hellenism. The Reinvention of Jewish Tradition, Berkeley 1998.

3 Steven Weitzmann, »Plotting Antiochus’s Persecution, in: JBL 123.2, 2004, 219-234,
hat allerdings die Historizitit des Religionsedikts mit vollem Recht angezweifelt.

110

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

oberung, Machtgewinn und Bereicherung, sondern auf die politische
Verwirklichung des gottlichen Willens. Dazu gehort vor allem auch
die Idee der Reinheit, das puritanische Element, das schon bei den
Makkabiern sehr ausgeprigt hervortritt. Was sie betreiben, sind reli-
giose Sduberungsaktionen. Dazu gehort nicht nur die Reinigung des
Tempels, sondern auch die Zwangsbeschneidung der Juden, die in teil-
weiser Assimilation an den koinos bios, die allgemeine moderne Le-
bensweise, unbeschnitten geblieben waren. Dazu gehort vor allem aber
die Ausrottung der vollkommen assimilierten Juden.*

Judas Makkabaus hat namlich, wenn man dem 1. Makkabderbuch
glauben will, das Leben ganzer jiidischer Stadte ausgeldscht, die sich
dem Hellenismus assimiliert hatten. Diesen Krieg hat er nach einem
heiligen Drehbuch gefiihrt, dem im 20. Kapitel des Deuteronomium
festgelegten Kriegsrecht. Dort wird zwischen einem normalen und
einem Vernichtungskrieg unterschieden. Normale Kriegsregeln gelten
fiir weit entfernte Stidte und sehen vor, ihnen Unterwerfung oder Er-
oberung anzubieten, wobei im Fall der Eroberung die wehrhaften Man-
ner erschlagen und die Frauen und Kinder versklavt werden. An den
kanaandischen, d.h. heidnischen Stidten im Gelobten Land aber soll
der Bann vollstreckt werden:

Aus den Stddten dieser Volker jedoch, die der Herr, dein Gott, dir als Erb-
besitz gibt, darfst du nichts, was Atem hat, am Leben lassen. Vielmehr sollst
du an den Hetitern und Amoritern, Kanaanitern und Perisitern, Hiwitern
und Jebusitern den Bann vollstrecken, so wie es der Herr, dein Gott, dir zur
Pflicht gemacht hat, damit sie euch nicht lehren, alle Greuel nachzuahmen,
die sie begingen, wenn sie ihren Gottern dienten, und ihr nicht gegen den
Herrn, euren Gott, siindigt. (Dt 20, 15-18).

Das bedeutet, dass nichts Lebendiges am Leben gelassen und keine
Beute gemacht werden darf, sondern alles verbrannt werden muss.
Die gleiche Behandlung schreibt das 13. Kapitel des Deuteronomiums
fiir die Stidte vor, die vom Gesetz abgefallen sind und sich wieder der
kanaandischen Lebensweise angeschlossen haben.

Wenn du aus einer deiner Stidte, die der Herr, dein Gott, dir als Wohnort
gibt, erfihrst: Niedertrichtige Menschen sind aus deiner Mitte herausgetre-
ten und haben ihre Mitbiirger vom Herrn abgebracht, indem sie sagten: Ge-

* Die moderne internationale Kultur, »ho koinos bios« (Flavius Josephus), wurde nicht
als speziell griechisch, sondern als allgemein heidnisch wahrgenommen und teils ange-
strebt, teils bekdmpft.

111

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

hen wir, und dienen wir anderen Gottern, die ihr bisher nicht kanntet!, wenn
du dann durch Augenschein und Vernehmung genaue Ermittlungen ange-
stellt hast und sich gezeigt hat: Ja, es ist wahr, der Tatbestand steht fest, dieser
Greuel ist in deiner Mitte geschehen, dann sollst du die Biirger dieser Stadt
mit scharfem Schwert erschlagen, du sollst an der Stadt und an allem, was
darin lebt, auch am Vieh, mit scharfem Schwert den Bann vollstrecken.

Alles, was du in der Stadt erbeutet hast, sollst du auf dem Marktplatz
aufhdufen, dann sollst du die Stadt und die gesamte Beute als Ganzopfer fiir
den Herrn, deinen Gott, im Feuer verbrennen. Fiir immer soll sie ein
Schutthiigel bleiben und nie wieder aufgebaut werden. Von dem, was dem
Bann verfallen ist, soll nichts in deiner Hand zuriickbleiben, damit der Herr
von seinem glithenden Zorn ablidsst und dir wieder sein Erbarmen schenkt,
sich deiner annimmt und dich wieder zahlreich macht, wie er es deinen Vi-
tern geschworen hat fiir den Fall, dass du auf die Stimme des Herrn, deines
Gottes, horst, auf alle seine Gebote, auf die ich dich heute verpflichte, ach-
test und tust, was in den Augen des Herrn, deines Gottes, richtig ist. (Dt 13,
13-19)

Der eigentliche Zielpunkt der biblischen Polemik ist nicht das »frem-
de« Heidentum, also Agypten oder Babylonien, sondern Kanaan, das
Heidentum im eigenen Lande. Aus den Vorschriften, wie mit den Ka-
naaniern zu verfahren ist, spricht der gleiche Puritanismus, den Judas
Makkabéus dann praktiziert. Man darf mit ihnen keine Biindnisse
schlieflen, man darf sich nicht mit ihnen verschwigern, man darf sie
nicht verschonen, sondern muss sie und ihre Kultstitten ausrotten,
damit sie einem nicht zum Fallstrick werden, zur Quelle der Verfiih-
rung, der Anstiftung oder geradezu Ansteckung: »Sonst konnten sie
dich zur Siinde gegen mich verfiihren, so dass du ihre Gétter verehrst;
denn dann wiirde dir das zu einer Falle.« (Ex 23, 31f.) Das heif$t im
Klartext: ihr sollt das Heidentum in euren Reihen ausrotten. Judas
Makkabius und seine Anhinger sehen in der entstehenden hebrii-
schen Bibel, der »Schrift«, bereits die hochverbindliche Kodifizierung
des Willens Gottes, den es mit allen Kriften zu vollstrecken gilt. Darin
sehe ich ein fundamentalistisches Prinzip, das nach meinem Eindruck
bereits in der makkabéischen Intoleranz wirksam ist.

Beim Deuteronomium handelt es sich um die Verfassung eines
Gottesstaats, der sich die assyrische Staatsidee zum Modell nimmt.
Aus dem Bund, den der Gott Assur mit dem assyrischen Konig
schlief3t, wird der Bund zwischen Gott und dem Volk Israel, aus dem
Treueschwur, den das Volk und die Vasallen dem Kénig leisten miissen,
wird die Liebe und Treue, die Gott von seinem Volk verlangt. Damit

112

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

zieht auch die assyrische Intoleranz gegen Rebellion und Abtriinnig-
keit in die neue Religionsform ein.> Der Bundesgott ist ein eifernder
Gott, der eifersiichtig iiber die Treue seines Volkes zu ihm und seinem
Gesetz wacht. Das zeigt sich bereits in der Episode des Goldenen Kal-
bes, als die Israeliten schon abtriinnig werden und anderen Gottern
nachgehen, bevor sie Gesetz und Biindnis tiberhaupt empfangen ha-
ben. Dreitausend Mann werden zur Strafe hingeschlachtet. Spiter, als
die Israeliten in Moab mit den Moabiterinnen schliefen und dem Baal
Peor huldigten, vertilgte Jahweh 24000 Mann durch die Pest und lief3
sich erst verschnen, als Pinchas den Simri und seine midianitische Ge-
liebte auf ihrem Liebeslager mit seinem Speer durchbohrte. Diesen
Pinchas nahmen sich die Makkabder zum Vorbild. So wird im 1 Makk
2,26 erzihlt, wie den Hohepriester Mattathias der Eifer des Herrn er-
greift, als er sieht, wie ein Jude das vom Konig geforderte Opfer voll-
ziehen will, das er, der Hohepriester, standhaft verweigert hatte.

Als Mattathias das sah, packte ihn leidenschaftlicher Eifer; er bebte vor Erre-
gung und lie3 seinem gerechten Zorn freien Lauf: Er sprang vor und erstach
den Abtriinnigen iiber dem Altar. Zusammen mit ihm erschlug er auch den
koniglichen Beamten, der sie zum Opfer zwingen wollte, und riss den Altar
nieder; der leidenschaftliche Eifer fiir das Gesetz hatte ihn gepackt, und er tat,
was einst Pinhas mit Simri, dem Sohn des Salu, gemacht hatte.

Dann ging Mattathias durch die Stadt und rief laut: Wer sich fiir das
Gesetz ereifert und zum Bund steht, der soll mir folgen. Und er floh mit sei-
nen Sohnen in die Berge; ihren ganzen Besitz liefSen sie in der Stadt zurtick.
(1 Makk 2, 24-28)

Das ist der Anfang des Makkabder-Aufstands. Die Eifersucht Gottes
und der Eifer fiir Gott, der Zelotismus, entsprechen sich spiegelbildlich.
Die andere Seite dieses Eifers ist die Bereitschaft zum Martyrium, fiir
das die Makkabier ja besonders im christlichen Kontext zum Symbol
geworden sind. In der Tat hat hier das religiose Martyrium seinen ers-
ten geschichtlichen Auftritt. Téten fiir das Gesetz und Sterben fiir das

> Eckart Otto, Das Deuteronomium, Berlin 1999, konnte zeigen, dass verschiedene For-
mulierungen des Deuteronomiums geradezu Ubersetzungen einer assyrischen Vorlage
darstellen, der Treueidverpflichtung auf den Thronfolger Assurbanipal, die Assarhad-
don allen Untertanen auferlegte. Otto spricht in diesem Zusammenhang von »subver-
siver politischer Theologie«. Siehe auch Hans Ulrich Steymans, Deuteronomium 28 und
die adé zur Theronfolgeregelung Asarhaddons. Segen und Fluch im Alten Orient und in
Israel, OBO 145, Freiburg/Schweiz, Gottingen 1995.

113

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

Gesetz gehoren ganz eng zusammen und bilden zwei Seiten derselben
Medaille, die »Eifern« heif3t.

Der Deuteronomismus ist zunichst, im 7. Jh., als eine Minderhei-
tenstromung im Judentum entstanden, bis er sich dann nach dem Exil
als mainstream durchsetzt und zum Modell radikaler, vor allem puri-
tanischer Stromungen im Christentum und Islam wird. Man muss
sich aber klar machen, dass wir es hier nicht mit Religionen, sondern
mit Richtungen oder Stromungen innerhalb von Religionen zu tun
haben. Neben dem eifernden Deuteronomismus, den sich Yehuda
Makkabi auf seine Fahnen schreibt, gab es die priesterschriftliche Tra-
dition, die eher universalistisch als exklusivistisch orientiert war, und
neben den Zeloten und Sikariern, den terroristischen Fanatikern im
Kampf gegen die Romer, gab es den Rabbi Jochanan Ben Zakkai, von
dem die Legende erzihlt, dass er sich in einem Sarg aus dem belager-
ten Jerusalem herausschmuggeln liefl, mit dem Belagerer Vespasian
verhandelte und das Judentum rettete, indem er unter romischer Dul-
dung in Jabneh ein religioses Zentrum mit Lehrhaus und Sanhedrin
aufmachte. In die Diaspora ist das Judentum im Zeichen dieser klugen,
kompromissbereiten Haltung gegangen, die deuteronomischen Ge-
walttexte wurden marginalisiert, der Eifer wurde abgekiihlt, das Mar-
tyrium durch strenge Vorschriften erschwert und alles auf Uberleben
und Integration gesetzt, unter gleichzeitigem Festhalten am Gesetz,
nach einem Prinzip, dass der Rabbiner Samson Raphael Hirsch dann
im 19. Jh. auf die Formel Torah tm derekh eretz brachte: Torah und der
Weg — d.h. die Leitkultur — des jeweiligen Gastlandes. Nicht Ent-
weder/Oder, sondern Sowohl/Als auch: Das ist das Prinzip der doppel-
ten Mitgliedschaft, zu dem Juden und Heiden in der Makkabaerzeit
noch nicht imstande waren.

Auch auf der Gegenseite, in der griechisch-romischen Welt der
Spitantike stofSen wir auf die Idee oder das Lebensgefiihl einer doppel-
ten Mitgliedschaft. Das entsprach der geistigen Situation einer Zeit, die
kosmopolitisch zu denken und die Vélker dieser Erde als Gemeinschaft
zu verstehen lernte. In seiner Schrift Uber Isis und Osiris konnte Plu-
tarch Anfang des 2. Jhds. schreiben, dass »ebenso wie die Sonne, der
Mond, der Himmel, die Erde und das Meer allen gemeinsam sind, ob-
wohl sie bei den verschiedenen Vélkern mit verschiedenen Namen be-
zeichnet werden, auch »die eine Vernunft (logos), die alles ordnet,
und die eine Vorsehung, die fiir alles sorgt,« bei den »verschiedenen
Vélkern mit verschiedenen Ehren, Anredeformen und geheiligten

114

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Symbolen« verehrt werden.® Celsus argumentierte in seiner Schrift
gegen die Christen, dass »es keinen Unterschied macht, ob man Gott
den >Héchsten< nennt oder Zeus, oder Adonai, oder Sabaoth, oder
Amun wie die Agypter, oder Papaios, wie die Skythen.« Gerade in der
Geburtsstunde der ersten »Weltreligionen«, Judentum und Christen-
tum, die auf dem Bekenntnis des Einen, mit nichts vertauschbaren Na-
mens bestanden, formierte sich im Gegenzug eine Weltreligion im ei-
gentlichsten Sinne, die freilich niemals als Religion, sondern nur als die
weltbiirgerliche Weisheit von der verborgenen Konvergenz aller Reli-
gionen existieren konnte. Dieses Lebens- und Weltgefiihl wiederholte
sich in der Epoche des islamischen Weltreichs im 11.-13. Jh., aus der
die berithmte Ringparabel stammt, und im spéten 18. Jh., als Lessing
sie bei Boccaccio entdeckte und seinem Nathan in den Mund legte.”
Die Ringparabel relativiert den Wahrheitsanspruch der drei mo-
notheistischen Religionen, die sich alle drei auf eine absolute Wahrheit
berufen, die nur jeweils einer von ihnen aus gottlicher Offenbarung
zuteil geworden, aber gleichwohl von universaler, alle Menschen ange-
hender Bedeutung sei. Sie relativiert diesen Wahrheitsanspruch, ohne
die Wahrheit darum als Liige und Betrug zu denunzieren. Sie voll-
bringt den Balanceakt zwischen zwei Positionen, die das 18. Jahrhun-
dert wie kein anderes unter intellektuelle und spirituelle Hochspan-
nung versetzt haben: Auf der einen Seite die orthodoxe Position, die
die eigene Version der Wahrheit als die einzig wahre behauptete und in
Kirche und Staat noch voll in Kraft war, auf der anderen Seite der
Atheismus der radikalen Aufklirung, der in der Priesterbetrugsthese
mit Traktaten wie dem beriihmt-beriichtigten De Tribus Impostoribus
(»Von den drei Betriigern«)® oder den Schriften von Thierry d'Holbach

¢ Plutarch, De Iside et Osiride 67 (377E-F), s. Plutarch, Drei religionsphilosophische
Schriften, iibers. und hg. v. H. Gérgemanns, Diisseldorf/Ziirich 2003, 246 f.

7 Siehe Friedrich Niewohner, Veritas sive Varietas. Lessings Toleranzparabel und das
Buch von den drei Betriigern, Heidelberg 1988, S. 30—34; Karl-Josef Kuschel, Vom Streit
zum Wettstreit der Religionen. Lessing und die Herausforderung des Islam, Diisseldorf
1998; Martin Mulsow, Die drei Ringe. Toleranz und clandestine Gelehrsamkeit bei Mat-
hurin Veyssiére La Croze (1661-1739), Tiibingen 2001.

§ Es gibt zwei Traktate dieses Titels: Anonymus [Johann Joachim Miiller], De impostu-
ris religionum. (De tribus impostoribus) — Von den Betriigereyen der Religionen, kri-
tisch hg. und kommentiert von Winfried Schroder, Stuttgart-Bad Cannstatt 1999; Trak-
tat iiber die drei Betriiger. Traité des trois imposteurs (L'esprit de Mr. Benoit de
Spinosa), kritisch hg., ibersetzt, kommentiert und mit einer Einleitung versehen von
Winfried Schréder, Hamburg 1992.

115

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

einen Ausdruck von zuvor unbekannter blasphemischer Schirfe fand.
Was fiir ein unglaubliches Kunststiick, in der schlichten Form der Pa-
rabel diesem geistig zerrissenen Jahrhundert eine Lésung anzubieten!

Weniger bekannt als Nathan der Weise sind Lessings Freimaurer-
gespriche, die er 1778 unter dem Titel Ernst und Falk verdffentlichte.’
Darin behandelt Lessing das Problem der Toleranz anhand der Dialek-
tik von Identitidt und Differenz. Was uns verbindet, trennt uns von den
anderen:

FALK

[...] Die biirgerliche Gesellschaft [...] kann die Menschen nicht vereini-
gen, ohne sie zu trennen; nicht trennen, ohne Kliifte zwischen ihnen zu be-
festigen, ohne Scheidemauern durch sie hin zu ziehen.

[...] Nicht genug, daf3 die biirgerliche Gesellschaft die Menschen in ver-
schiedene Vilker und Religionen teilet und trennet. — Diese Trennung in we-
nige grofSe Teile, deren jeder fiir sich ein Ganzes wire, wire doch immer noch
besser, als gar kein Ganzes. — Nein; die biirgerliche Gesellschaft setzt ihre
Trennung auch in jedem dieser Teile gleichsam bis ins Unendliche fort.

[...] Oder meinest du, daf3 ein Staat sich ohne Verschiedenheit von
Standen denken 1a83t? [...] Es wird also vornehmere und geringere Glieder
geben. —

[...] Nun iiberlege, wie viel Ubel es in der Welt wohl gibt, das in dieser
Verschiedenheit der Stinde seinen Grund nicht hat.

[]

[...] (wire es so nicht) Recht sehr zu wiinschen, dafi es in jedem Staate
Minner geben méchte, die iiber die Vorurteile der Vélkerschaft hinweg wi-
ren, und genau wiiflten, wo Patriotismus Tugend zu sein authéret.

[...] daB es in jedem Staate Minner geben méchte, die dem Vorurteile
ihrer angebornen Religion nicht unterligen; nicht glaubten, daf} alles not-
wendig gut und wahr sein miisse, was sie fiir gut und wahr erkennen.

[...] daB es in jedem Staate Ménner geben mochte, welche biirgerliche
Hoheit nicht blendet, und biirgerliche Geringfiigigkeit nicht ekelt; in deren
Gesellschaft der Hohe sich gern herabldflt, und der Geringe sich dreist er-
hebet.

[...] Daf3 ich es kurz mache. — Und diese Minner die Freimédurer wiren
[...] die sich mit zu ihrem Geschifte gemacht hitten, jene Trennungen, wo-
durch die Menschen einander so fremd werden, so eng als moglich wieder
zusammen zu ziehen?1

° Gotthold Ephraim Lessing, Ernst und Falk, hg. v. Ton Contiadis, Frankfurt 1968.
10 Ausziige aus Lessing, Ernst und Falk, hg. v. I. Contiadis, 22-28.

116

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

Das Problem, dessen Losung Lessing in der doppelten Mitgliedschaft
der Freimaurer sieht, die sich zugleich als Staatsbiirger und Weltbiirger
verstehen, sind die Trennungen unter den Menschen, die notwendiger-
weise mit ihrer Vereinigung einhergehen, denn die biirgerliche Gesell-
schaft »kann die Menschen nicht vereinigen, ohne sie zu trennen; nicht
trennen, ohne Kliifte zwischen ihnen zu befestigen, ohne Scheidemau-
ern durch sie hindurch zu ziehen«. Der Psychologe Erik H. Erikson hat
diese Dynamik als »Pseudo-Speziation« bezeichnet.!"" Drei Faktoren
solcher Pseudospeziation macht Lessing namhaft: politische, die die
Menschen in Biirger verschiedener Staaten, religidse, die sie in Anhén-
ger verschiedener Religionen, und soziale, die sie in Mitglieder ver-
schiedener Stinde oder Klassen einteilen. Das 18. Jahrhundert, an des-
sen Ende Lessing diese hellsichtigen Sitze schrieb, hatte die Schrecken
der religidsen Pseudospeziation in Gestalt der Konfessionskriege des
16. und 17. Jahrhunderts hinter sich, die politische in Gestalt des Na-
tionalismus und die soziale in Gestalt des Klassenkampfes aber noch
vor sich, und auch heute hat die Forderung nach Uberwindung der
Pseudospeziation durch Ausbildung einer kosmopolitischen Kultur
nichts an Aktualitét verloren.

Einige Jahre spiter erfihrt dann das Prinzip der doppelten Mit-
gliedschaft, das Lessing als eine Art Freimaurergeheimnis dargestellt
hatte, bei dem jtidischen Philosophen und engen Freund Lessings, Mo-
ses Mendelssohn, eine Ausweitung ins Universale und Menschheit-
liche. In seiner Schrift Jerusalem oder Uber religiose Macht und Juden-
tum™? setzte er sich kritisch mit der Idee der Offenbarung und der
Existenz heiliger Offenbarungsschriften auseinander, durch die sich
die konkurrierenden Weltreligionen (und nur diese) im Besitz aus-
schlieSender Heilswahrheiten wihnten.

In Mendelssohns Augen ist das Judentum gar keine Offenba-
rungsreligion. »Ich glaube«, schreibt er, »das Judentum wisse von kei-
ner geoffenbarten Religion. Die Israeliten haben [...] Gesetze, Gebote,
Lebensregeln, Unterricht vom Willen Gottes [...], aber keine Lehrmei-

1 Erik H. Erikson, Ontogeny of Ritualization in Man, in: Philosophical Transactions of
the Royal Society 251 B, London 1966, S. 337-349.

12 Ich zitiere den Text in der Ausgabe von Martina Thom (Hg.): Moses Mendelssohn,
Schriften iiber Religion und Aufkldrung, Darmstadt 1989 (Originalausgabe Berlin: Uni-
on-Verlag 1989), 351-458. Zu Mendelssohns Jerusalem vgl. besonders die subtile Ana-
lyse von Carola Hilfrich, »Lebendige Schrift«. Reprisentation und Idolatrie in Moses
Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, Miinchen 2000.

117

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

nungen, keine Heilswahrheiten, keine allgemeinen Vernunftsitze.
Diese offenbart der Ewige uns, wie allen iibrigen Menschen, allezeit
durch Natur und Sache, nie durch Wort und Schriftzeichen.« Mendels-
sohn unterscheidet also zum einen zwischen Dogmen und Lebens-
regeln und zum anderen zwischen natiirlicher und schriftlicher Offen-
barung. Dogmen beziehen sich auf »ewige Wahrheiten«; sie werden
nach jiidischer Auffassung allen Menschen in der Schopfung offenbart
und kraft der ihnen vom Schépfer mitgegebenen Vernunft zumindest
andeutungsweise lesbar. Sie sind daher Sache der Vernunft, nicht des
Glaubens; nach jiidischer Auffassung konnen und diirfen sie nie
schriftlich kodifiziert werden. »Sie wurden dem lebendigen, geistigen
Unterrichte anvertrauet, der mit allen Verdnderungen der Zeiten und
Umstinde gleichen Schritt hilt.« Niederschreiben kann und darf man
nur »historische«, keine »ewigen« Wahrheiten, und eine solche his-
torische Wahrheit ist das Gesetz, das dem Mose geoffenbart wurde.
»Blof3 in Absicht auf Geschichtswahrheiten, diinkt mich, sei es der al-
lerhéchsten Weisheit anstindig, die Menschen auf menschliche Weise,
d.h. durch Wort und Schrift, zu unterrichten.« Die historische Wahr-
heit des Gesetzes gilt nur fiir die Juden, die ewige Wahrheit fiir die
gesamte Menschheit. »Dieses ist allgemeine Menschenreligion, nicht
Judentum; und allgemeine Menschenreligion, ohne welche die Men-
schen weder tugendhaft noch gliickselig werden kénnen, sollte hier
nicht geoffenbart werden.« Es geht also im Judentum nicht um die
Unterscheidung zwischen wahr und falsch im absoluten Sinne und da-
her auch nicht um die Ausgrenzung anderer Religionen als Heiden-
tum. »Das Judentum rithmet sich keiner ausschlielenden Offenbarung
ewiger Wahrheiten, die zur Seligkeit unentbehrlich sind; keiner ge-
offenbarten Religion, in dem Verstande, in welchem man dieses Wort
zu nehmen gewohnt ist. Ein anderes ist geoffenbarte Religion, ein an-
deres geoffenbarte Gesetzgebung.« Hier gibt es daher auch nichts zu
»glauben«, denn Gegenstand des Glaubens sind nur die ewigen, nicht
die historischen Wahrheiten. »Ja, das Wort der Grundsprache, das man
durch den Glauben zu tibersetzen pflegt (emunah, J. A.), heifdt an den
mehresten Stellen eigentlich Vertrauen, Zuversicht, getroste Versiche-
rung auf Zusage und Verheiflung.«

Offenbart und geglaubt werden hohere, absolute Wahrheiten;
dem Mose wurden aber nur Gesetze gegeben. Es geht um Handeln,
nicht um Glauben, um Orthopraxie, nicht um Orthodoxie. Das Juden-
tum beruht nicht auf Theologie, sondern auf dem Gesetz. Es ist frei,

118

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

sich alle méglichen Gedanken tiber Gott zu machen, aber gebunden an
das Gesetz. Das Prinzip der doppelten Mitgliedschaft, das Lessing als
Freimaurergeheimnis versteht, wird bei Mendelssohn auf eine allge-
meine anthropologische Grundlage gestellt. Jeder Mensch ist Mitglied
seiner angestammten Religion und der allgemeinen Menschenreligion.
Im 20. Jahrhundert stoflen wir bei dem indischen Juristen, Phi-
losophen und Aktivisten Mahatma Gandhi auf eine dhnliche Konzep-
tion von doppelter Religion oder doppelter Mitgliedschaft. Darauf hat
der 2001 verstorbene Heidelberger Staatsrechtler und Indienforscher
Dieter Conrad in seinem nachgelassenen Werk Gandhi und der Begriff
des Politischen aufmerksam gemacht.’® Darin nennt er dieses Prinzip
der doppelten Religion, unter Verweis auf Lessings Freimaurergespri-
che, »Gandhis Freimaurergeheimnis«. Gandhi unterschied zwischen
einer wahren Religion oder Religion der Wahrheit, auf die alle konkre-
ten Religionen der Erde hinzielen, und konkreten Religionen wie Hin-
duismus, Buddhismus, Islam, Judentum und Christentum. Mit Bezug
auf konkrete Religionen bestand Gandhi auf der Trennung von Religi-
on und Staat, denn er strebte einen unabhingigen Staat an, in dem alle
Religionen, insbesondere Hinduismus und Islam, friedlich koexistieren
kénnten. Wo er jedoch die Untrennbarkeit von Religion und Politik
unterstreicht, hat er die allgemeine Religion der Wahrheit im Blick,
»the universal and all-pervading spirit of Truth«.™* Nicht nur die Poli-
tik, auch kein anderer Lebensbereich kann sich der religiosen, und das
heifst bei Gandhi: der moralischen Verantwortung entziehen. Gandhi
glaubte nicht, »that there can or will be on earth one religion«. Fiir ihn
existierte bestimmte Religion nur im Plural. Er glaubte aber an die
Moglichkeit »to find a common factor and to induce mutual tolerance«.
Diesen gemeinsamen Nenner aller Religionen nannte er »Religion«
mit grofSem »R«: »there are many religions, but Religion is only one.«
Dieser Begriff von grofigeschriebener Religion entspricht Mendels-
sohns »Menschenreligion«. Im Gegensatz zu den bestimmten »religi-
ons« ist »Religion« niemals institutionalisiert, sondern Sache des Ein-
zelnen. In anderem Zusammenhang erklirt Gandhi seinen Begriff von
Religion in diesem hoheren Sinne (hier freilich klein geschrieben):

5 Dieter Conrad, Gandhi und der Begriff des Politischen. Staat, Religion und Gewalt,
hg. v. Barbara Conrad-Liitt, Miinchen 2006, S. 60 mit Anm. 137.
4 Ebd., 55.

119

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

Lassen Sie mich erkldren, was ich unter Religion verstehe. Das ist nicht die
Hindureligion, die ich freilich mehr als alle anderen Religionen wertschitze,
sondern die Religion, die tiber Hinduismus hinausgeht, die unser ganzes We-
sen verindert, die uns unaufloslich bindet an die innere Wahrheit und die fiir
immer rein macht. Es ist das bleibende Element im Wesen des Menschen,
dem Ausdruck zu geben keine Kosten zu hoch sind und das unsere Seele in
duflerste Unruhe versetzt bis es sich gefunden hat, seinen Schépfer kennt und
die wahre Entsprechung zwischen sich und seinem Schopfer versteht.

Menschenreligion, wenn wir einmal Mendelssohns Begriff hierfiir ein-
setzen wollen, betrifft den innersten Wesenskern des Einzelnen, das
»Herz«, von dem Augustinus sagte, dass es unruhig sei in uns, bis es
in Gott seine Ruhe finde. Diese innere Religion oder Religiositit aber,
so interpretiert Conrad Gandhis Aussage, »bedeutete die stindige Re-
lativierung der von ihr selbst hervorgebrachten, unterschiedlichen
Auspragungen, der Religionen also, vor allem aber die Authebung ihrer
unverniinftigen Antagonismen«'¢ und damit, so mdchte ich hinzuset-
zen, der »mosaischen Unterscheidung« zwischen wahrer und falscher
Religion, die gerade in Indien in dem Konflikt zwischen Muslims und
Hindus auf so tragische Weise zu entsetzlichen Massakern und zur
politischen Teilung gefiihrt hat. Diesen Konflikt vor Augen hat Gandhi
auf die Relativierung der bestimmten Religionen und ihrer Glaubens-
wahrheiten im Hinblick auf eine iibergreifende Religion der (verborge-
nen) Wahrheit hingearbeitet, im gleichen Sinne eines pazifizierenden
Konzepts gegenseitiger Anerkennung, in dem bereits die Renaissance
die Idee der prisca theologia oder philosophia perennis entwickelt und
die hermetische Tradition entdeckt und in dem das spite 18. Jh. auf
diesen Traditionen aufbauend auf die Verstindigung unter den Religio-
nen hingewirkt hatte. Diese individualisierte Religion einer allgemei-
nen, in der Natur des Menschen verankerten Wahrheit war fiir Gandhi
gleichbedeutend mit »Gott« — »Truth is God« lautet Gandhis immer
wiederholte Formel — aber auch mit Moral: »the essence of religion is

15 »Let me explain what [ mean by religion. It is not the Hindu religion, which I cer-
tainly prize above all other religions, but the religion which transcends Hinduism, which
changes one’s very nature, which binds one indissolubly to the truth within and which
ever purifies. It is the permanent element in human nature which counts no cost too
great in order to find full expression and which leaves the soul utterly restless until it
has found itself, known its Maker and appreciated the true correspondence between the
Maker and itself«. Gandhi, Collected Works, Delhi und Ahmedabad 1956 ff., Bd. 17,
S. 405f., nach Conrad, Gandhi, S. 52.

16 Conrad, S. 52.

120

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

morality«.” Die individuelle, nur dem inneren Gesetz (Svadharma)
verpflichtete Religion oder Religiositit hat daher nichts mit Mystik
zu tun, sondern eher — ganz im Sinne der Aufklirung— mit einem
»humanitiren, moralischen common sense« (Conrad 59), vor dessen
Richterstuhl sich die historischen Religionen zu verantworten und in
ihrem Wahrheitsanspruch zuriickzunehmen haben: »nichts was Ver-
nunft, universeller Wahrheit und Moral widerspricht, kann als heilige
Schrifttradition oder Offenbarung anerkannt werden.« (Conrad 59)
Im gleichen Sinne gebietet auch das gegenwirtige Globalisie-
rungszeitalter ein Denken auf zwei Ebenen. Es geht nicht um Toleranz,
die »Duldung« des Anderen, sondern um Anerkennung von Differenz.
Diese Forderung hat der Londoner Rabbiner und Philosoph Jonathan
Sacks in seinem Buch The Dignity of Difference (2002) in bewunderns-
werter Klarheit auf den Punkt gebracht.’ Genau wie Mendelssohn
unterscheidet Sacks zwischen universalen Wahrheiten und Glaubens-
wahrheiten. »Das Judentume, schreibt er »ist ein partikularer Mono-
theismus. Es glaubt an Einen Gott, aber nicht an eine Religion, eine
Kultur, eine Wahrheit. Der Gott Abrahams ist der Gott aller Menschen,
aber der Glaube Abrahams ist nicht der Glaube aller Menschen.« (52f.)
»Gott ist universal, Religionen sind partikulr. Religion ist die Uberset-
zung Gottes in eine partikuldre Sprache und damit in das Leben einer
Gruppe, einer Nation, einer Glaubensgemeinschaft.« (55). Gott gibt es
nur im Singular, Religionen nur im Plural. Religionen begriinden Iden-
titat, und Identitdt bedeutet Differenz. »Gott ist der Gott aller Mensch-
heit, aber kein einzelner Glaube sollte der Glaube aller Menschheit
sein« (55): das bringt Mendelssohns Unterscheidung zwischen Men-
schenreligion und konkreten Religionen auf den Punkt.
Glaubenswahrheiten sind nach Jonathan Sacks niemals universal,
aber andererseits sind sie darum keineswegs relativ. Innerhalb ihres
Geltungsbereichs im Horizont einer gegebenen Religion sind sie ab-
solut. Sacks bedient sich in diesem Zusammenhang der von Michael
Walzer eingefiihrten Unterscheidung zwischen »dichten« (thick) und
»diinnen« (thin) Beziehungen." Die Bindung, die eine Religion zwi-

7 Gandhi, Collected Works, Bd. 39, S. 3, nach Conrad, Gandhi, S. 58, Anm. 128.

18 Jonathan Sacks, The Dignity of Difference. How to avoid the Clash of Civilizations,
London 2002; dt.: Wie wir den Krieg der Kulturen noch vermeiden konnen, Giitersloh
2007.

19 Michael Walzer, Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8 (dt.: Lokale Kritik — globale

121

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

schen Gott und seinen Verehrern stiftet, und Sacks fithrt das Wort
religio auf religare (»riickbinden«) und nicht auf religere (»sorgfiltig,
aufmerksam, andichtig beachten«) zuriick, ist eine »dichte« Bezie-
hung, sie hat mit Liebe zu tun. Die Suche nach universalen Wahrheiten
eignet der Wissenschaft, die Religion zielt wie die Liebe auf das Beson-
dere, Einzelne. »Das ist es auch, was den Gott der Bibel von dem Gott
der Philosophen unterscheidet«. (56) Wenn aber Gott, wie er schreibt,
universal ist im Gegensatz zu den partikularen Religionen, dann ist
dieser universale Gott nicht der Gott der Bibel, und dann kann der Gott
der Bibel nur ein partikularer Gott sein. Der Gott der Philosophen ist
ein verborgener Gott, er transzendiert alle Vorstellungen, die sich
Menschen von ihm machen kénnen, es ist der Gott von Schonbergs
Moses, dem Aron mit Recht entgegenhilt: »Kann man lieben, was
man sich nicht vorstellen darf?«% Das ist auch der Gott, an den Jona-
than Sacks denkt, wenn er ihn »universal« nennt, es ist der Gott, den er
denkt, aber nicht der Gott, den er liebt, der Gott der Bibel. Sacks ist
Rabbiner und Philosoph, er lebt eine doppelte Religion, er freut sich
seines Gottes im Rahmen seiner Religion und der von ihr gestifteten
dichten Beziehungen und Uberzeugungen, aber im vollen Wissen da-
rum, dass es andere Religionen mit ebenso dichten und als solche ab-
soluten Beziehungen und Uberzeugungen gibt.

Das Besondere von Sacks’ Version des Prinzips der doppelten Mit-
gliedschaft ist, dass er sie in der Bibel selbst verankert. Fiir ihn besteht
der Gegensatz nicht zwischen dem auflerbiblischen und als solchen
universalen Gott der Philosophen und dem biblischen Gott, sondern
zwischen dem Gott Noahs und dem Gott Abrahams, oder genauer:
zwischen dem Bund, den Gott mit Noah und der Menschheit schlief3t
und dem Bund, den er mit Abraham und seinem »Samen«, dem zu-
kiinftig aus seiner Nachkommenschaft hervorgehenden Volk, schlief3t.
»Einerseits«, schreibt er, »sind wir Mitglieder der universalen mensch-

Standards. Zwei Formen moralischer Auseinandersetzung, iibers. Christiana Gold-
mann, Hamburg 1996, 22£.).

2 Zur Gottesidee in Schonbergs Oper siehe Stefan Strecker, Der Gott Arnold Schon-
bergs. Blicke durch die Oper Moses und Aron, Miinster 1999; Marc M. Kerling, »O
Wort, du Wort, das mir fehlt«. Die Gottesfrage in Arnold Schonbergs Oper »Moses
und Aron«. Zur Theologie eines musikalischen Kunst-Werkes im 20. Jahrhundert,
Mainz 2004; Karl H. Worner, Gotteswort und Magie. Die Oper Moses und Aron von
Arnold Schinberg, Heidelberg 1959.

122

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

lichen Familie und dadurch des noachidischen Bundes mit der gesam-
ten Menschheit. (...) Andererseits sind wir aber auch Mitglieder einer
besonderen Familie mit ihrer spezifischen Geschichte und Erinne-
rung.«*! Das ist die Definition der doppelten Mitgliedschaft. Michael
Walzer, auf den sich Sacks beruft, macht den Unterschied zwischen den
vielen Gesellschaften und der einen Menschheit am Begriff des Ge-
dédchtnisses fest:

Gesellschaften sind notwendigerweise partikular, denn sie haben Mitglieder
und Gedichtnis, Mitglieder mit Erinnerungen nicht nur ihres eigenen, son-
dern auch ihres gemeinsamen Lebens. Die Menschheit hat demgegeniiber
Mitglieder, aber kein Gedéchtnis und daher auch keine Geschichte und keine
Kultur, keine gemeinsamen Sitten und Gebriuche, keine vertrauten Lebens-
formen, keine Feste, keine gemeinsamen Auffassungen iiber soziale Werte.
Es gehort zum Menschsein, dies alles zu haben, aber es gibt keinen einzelnen
Weg, es zu besitzen. Andererseits konnen aber die Mitglieder aller verschie-
dener Gesellschaften, weil sie Menschen sind, die verschiedenen Wege der
Anderen verstehen, konnen auf die Hilferufe Anderer reagieren, konnen
voneinander lernen und sogar (manchmal) in den Paraden Anderer mitmar-
schieren.?

Was Walzer hier mit »einerseits/andererseits« unterscheidet, sind ge-
nau die beiden Ebenen der doppelten Mitgliedschaft. Es ist aber in kei-
ner Weise einzusehen, warum sich die »andere« Ebene, die Ebene der
Menschheit, gar so blass oder »diinn« darstellen muss. Hier scheint
sich in den fiinfzehn Jahren seit Erscheinen von Walzers Buch Ent-
scheidendes gedndert zu haben und weiter zu dndern. Es stimmt weder,
dass es auf dieser Ebene kein Gedichtnis und keine Geschichte, noch,
dass es keine Auffassungen iiber gemeinsame Giiter, Ziele und Werte
gebe. Es gibt ein wachsendes Unrechtsbewusstsein fiir das, was den

21 S, 86f. der deutschen Ausgabe, engl. S. 57.

2 »Societies are necessarily particular because they have members and memories,
members with memories not only of their own but also of their common life. Humanity,
by contrast, has members but no memory, and so it has no history and no culture, no
customary practices, no familiar life-ways, no festivals, no shared understanding of so-
cial goods. It is human to have such things, but there is no singular way of having them.
At the same time, the members of all the different societies, because they are human,
can acknowledge each other’s different ways, respond to each others cries for help, learn
from each other, and march (sometimes) in each other’s parades«. (Michael Walzer,
Thick and Thin, Notre Dame 1994, S. 8; iibers. Christiana Goldmann, Hamburg 1996,
2f).

123

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

Verlierern der Globalisierung angetan wird, eine wachsende Spenden-
bereitschaft fiir Katastrophenopfer, eine wachsende Solidaritit mit Un-
terdriickten und Notleidenden auf der ganzen Welt und vor allem: Es
gibt eine wachsende Fiille von Nichtregierungsorganisationen und an-
deren Moglichkeiten, durch Spenden, Unterschriften und Protest-
bekundungen als Weltbiirger aktiv zu werden. Vor allem das Internet
hat unsere Begriffe von Ferne und Nihe, thickness und thinness, tief-
greifend verdndert. Es gibt immer mehr Medien und Foren welt-
umspannender Kommunikation und Interaktion wie Facebook, My-
Space, Twitter usw., und es gibt immer mehr Weltgedenktage und
immer intensivere Bemiithungen, bestimmte geschichtliche Erfahrun-
gen auf transnationaler und auch geradezu globaler Ebene zu ver-
ankern und dadurch so etwas wie ein Menschheitsgedachtnis zu stiften.
Vor allem die verstirkten Bemithungen um eine Globalisierung der
Menschenrechte und anderer universaler Werte zielen auf die Bildung
einer Art universaler Kultur oder besser Zivilisation, einer globalen
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen haben. Menschenopfer z. B. sind heutzutage
undenkbar, nicht aus partikular-religiosen Griinden, sondern im Hin-
blick auf universale Normen, und es ist nur eine Frage der Zeit, dass im
Hinblick auf ebendiese Normen z. B. religios begriindete Verweigerung
von Menschenrechten (insbesondere von Frauen) oder Verstiimmelun-
gen, wie sie heutzutage in vielen Religionen bzw. Traditionen ge-
briauchlich sind, weltweit geidchtet und abgeschafft werden. Je mehr
die Menschheit im Zeitalter der Globalisierung zusammenwéchst, des-
to »dichter« muss und wird sich auch die Mitgliedschaft auf dieser
Ebene im Sinne von Solidaritit, Riicksicht und gegenseitiger Anerken-
nung im Laufe der néchsten Jahrzehnte ausgestalten. Gesellschaften
»haben« kein Gedichtnis, aber sie machen sich eines. Warum sollte sich
nicht die Menschheit als Ganze eines machen? Sie ist auf dem besten
Wege dazu. In der Einfithrung zu ihrem Band Memory in an Age of
Globalisation schreiben Aleida Assmann und Sebastian Conrad:

Bis vor nicht allzu langer Zeit hat das kollektive Gedachtnis seine Dynamik
vorwiegend innerhalb der Grenzen des Nationalstaats entfaltet; die Aus-
einandersetzung mit der Vergangenheit war weitgehend ein nationales Pro-
jekt. Unter dem Einfluss globaler Beweglichkeit und Bewegungen hat sich
diese Situation grundlegend verindert. Einerseits haben sich globale Bedin-
gungen auf Erinnerungsdebatten ausgewirkt, andererseits hat das Gedachtnis
die globale Biihne und globale Diskurse erobert. Heute lassen sich die Rich-

124

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

tungen kollektiver Erinnerung nicht verstehen ohne Bezug auf den globalen
Rahmen.?

Im Zeitalter der Globalisierung leben und denken wir lingst auf zwei
Ebenen. So wie wir gelernt haben, dass die Erinnerung des einen nicht
die Beschuldigung des anderen bedeuten darf, miissen wir auch lernen,
die Religion des anderen nicht als Heidentum oder Unglaube einzustu-
fen. Das bedeutet gerade nicht, dass alle bestimmten, historischen Re-
ligionen in einer blassen und allgemeinen Menschheitsreligion auf-
gehen sollen, sondern dass sie sich in ihren Besonderheiten einander
verstandlich machen, aufeinander Riicksicht nehmen und sich im Hin-
blick auf iibergeordnete, in der menschlichen Natur oder in der Natur
der Sache eines gemeinsamen Uberlebens gelegene Kategorien zivilen
Zusammenlebens zuriicknehmen miissen, ohne dabei ihre Farbe und
ihre Verbindlichkeit zu verlieren. Die Religionen miissen einsehen,
dass Religion nur im Plural existiert und lernen, sich mit den Augen
der anderen zu sehen. Der Soziologe Ulrich Beck nennt das den »kos-
mopolitischen Geist:

»Kosmopolitisch« meint: den religiosen Blickwechsel, die verinnerlichte
»Als-ob-Konversion«, das praktizierte Sowohl-als-Auch, die Fihigkeit, die
eigene Religion und Kultur mit den Augen der anderen Religion und der
Kultur der Anderen zu sehen. Wie und inwieweit hat dieser »kosmopolitische
Geist« der Weltgesellschaft tatsichlich eine realistische Chance auf Verwirk-
lichung?*

»Sowohl — als auch«: Das ist die Formel der doppelten Mitgliedschaft,
und Kosmopolitismus ist die Forderung Lessings, Mendelssohns und
der freimaurerischen Aufklarung. Das spite 18. Jahrhundert steht uns
niher als das 19. und 20., und sein Modell erweist sich als ungeahnt
aktuell.

In seiner allgemeinen und sidkularen Reformulierung weist dieses
Modell den Weg nicht nur zu gegenseitiger Toleranz, sondern zu An-
erkennung. Darauf hat Aleida Assmann aufmerksam gemacht, die im
gleichen Sinne wie Mendelssohn, aber ohne die Zuspitzung auf Glau-
bensfragen, zwischen »Kultur« als dem partikularen und »Zivilisation«
als dem universalen Wertsystem unterscheidet. »Kultur« wird hier be-

% Vgl. hierzu A. Assmann, S. Conrad (Hg.), Memory in an Age of Globalisation, Lon-
don 2010, S. 2.

2 Ulrich Beck, Der eigene Gott. Friedensfihigkeit und Gewaltpotential der Religionen,
Frankfurt/Main und Leipzig 2008, S. 17.

125

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @


https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jan Assmann

stimmt als das Prinzip der Differenz (»das, was Menschen von anderen
unterscheidet«), Zivilisation als das Prinzip der Ahnlichkeit, nicht im
Sinne anthropologischer Universalien, sondern anzustrebender Ge-
meinsamkeit, d.h. »Werte und Praktiken, auf die sich Menschen iiber
ihre kulturellen Bindungen hinweg einigen kénnen [...], also simtlich
um Priamissen, die im Grundsatz der Menschenrechte verankert sind«:

In dieser erweiterten Perspektive zeigen sich nun auch deutlich die Grenzen
des kulturellen Respekts. Dieser bezieht sich auf die Anerkennung der unhin-
tergehbaren Differenzen der Kulturen. Respekt verdienen diese Unterschiede
jedoch nur in den Grenzen, in denen sie vereinbar sind mit jenen universalis-
tischen Werten, die wir hier unter dem Begriff >Zivilisation< zusammen-
gefasst haben. Was gegen diese transkulturellen Grundwerte verstofit, wie
Ehrenmorde oder Klitorisbeschneidung, die sexistische Formen von Gewalt
darstellen, kann weder Respekt noch Toleranz beanspruchen. Solche Prak-
tiken fallen nicht mehr unter den zu achtenden Wert der Differenz, sondern
unter einen zu dchtenden Mangel an >Zivilisationc. [...] Der Respekt fiir kul-
turelle Differenz hat seine Grenzen, die durch gemeinsame transkulturelle
Werte gezogen werden miissen. Respekt ist angewiesen auf und reguliert von
diesem iibergeordneten MafSstab, der den Rahmen fiir die Anerkennung und
Achtung kultureller Differenz absteckt. Gebraucht wird also beides: Haltung
und Ausdrucksformen interkultureller Héflichkeit, die Differenzen respek-
tiert, sowie eine gemeinsame Verstindigung iiber transkulturelle Grundwerte
als Maf3stab, Rahmenbedingung und Grenze fiir kulturelle Differenzen.?

»Gebraucht wird beides«: Noch einmal wird hier an das Modell der
doppelten Religion in der sikularen Form doppelter Verbindlichkeit
oder Mitgliedschaft appelliert. Ubersetzt in die Sprache Mendelssohns
heif3t das, dass sich die »bestimmten Religionen, so gewiss sie an ihren
jeweiligen Uberlieferungen auch festhalten sollten, erstens gegenseitig
respektieren und zweitens im Hinblick auf eine allgemeine Menschen-
religion zuriicknehmen miissen. Bezogen auf Gandhis Problem er-
moglicht nur eine derartige Selbstzuriicknahme der bestimmten »reli-
gions« im Hinblick auf eine allgemeine »Religion« (of truth), jene
Koexistenz von Muslimen und Hindus im selben »Hausc, die sich ge-
schichtlich als utopisch erwiesen, aber als anzustrebendes Ideal keines-
wegs erledigt hat.

Aleida Assmann stellt auch klar, dass dieser Begriff von Zivilisa-
tion auf der Basis der Menschenrechte kein westliches Monopol dar-

¥ A. Assmann, Hoflichkeit und Respekt, in: Gisela Engel u.a. [Hg.], Konjunkturen der
Héflichkeit in der Friihen Neuzeit, Frankfurt/Main 2009, S. 173189, hier S. 188f.

126

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @


https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft

stellt, auch wenn er im Westen entstanden ist. »Er ist von diesen his-
torischen Urspriingen zu l6sen und als globaler Anspruch zu formulie-
ren.«?* Auch der Okonom und Nobelpreistriger Amartya Sen ver-
wahrt sich gegen die »westliche« Monopolisierung universalistischer
Begriffe und Perspektiven.” In der Tat kommt es eher darauf an, die
weltweite Gemeinsambkeit oder Verallgemeinerbarkeit von Konzepten
wie Menschenwiirde, Menschenrechte, Toleranz, Demokratie, Mei-
nungs-, Religions- und Entscheidungsfreiheit zu entdecken, als sie als
»westlich« entweder zu reklamieren oder zu denunzieren. Vor allem
aber dekonstruiert Sen einen allzu monolithischen Identititsbegriff.
Er verweist auf die irreduzible Vielheit von Bindungen und Zugehorig-
keiten, in denen jeder Mensch steht und will nichts wissen von der
Einteilung der Menschheit in »Kulturen« und »Religionen«. Er pla-
diert also nicht nur fiir doppelte, sondern fiir vielfache Mitgliedschaft.

Worauf es ankommt, ist die Relativierung von Nations-, Religi-
ons- und Klassenschranken durch Ausbildung eines Zugehorigkeits-
bewusstseins zu einer iibergreifenden Kategorie, die Lessing, Mendels-
sohn und Herder »Menschheit« oder »Humanitit« nannten, und
dieses Ziel ist so aktuell wie eh und je. Die grofSe Leistung von Lessing
und Mendelssohn liegt darin, dass sie Globalisierung und Universalis-
mus nicht nur im Zeichen der Vereinheitlichung denken, sondern auch
im Zeichen der Differenz. Nichts hitte Mendelssohn ferner gelegen,
als das Ziel der von ihm angestrebten jiidischen Aufkldrung in der Auf-
gabe der angestammten Religion und einer volligen Assimilation an
die christlichen oder sikularen europiischen Bildungsideale zu sehen.
Worauf es vielmehr ankommt, ist, den Anderen als Anderen anzuer-
kennen, mit seiner anderen Religion, Kultur und Hautfarbe, aber auf
dem gemeinsamen Boden universaler Werte der Zivilisiertheit und
Menschlichkeit.

26 A.a.0., S. 188, mit Verweis auf O. Hoffe, Koexistenz der Kulturen im Zeitalter der
Globalisierung, Miinchen 2008. Hoffe fordert die Enteuropiisierung bzw. Entwest-
lichung dieser Grundsitze, um sie globalisierbar zu machen.

7 Amartya Sen, Die Identititsfalle. Warum es keinen Kampf der Kulturen gibt, Miin-
chen 2007 (engl. Original 2006).

127

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker (Ziirich)

Doppelte Mitgliedschaft oder
Anerkennung von Differenz?

Eine Antwort auf Jan Assmanns
»Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft«’

I.  Gegenwart

Jan Assmanns Text steigt ein im Hier und Heute. Er diagnostiziert zwei
Formen von Intoleranz: Auf der einen Seite steht die Erwartung des
Westens, dass die Einwanderer sich der so genannten Leitkultur des
Gastlandes assimilieren. Auf der anderen Seite stehen die Einwanderer,
die sich ungekehrt durch den Zwang zur Assimilation und Integration
in ihrer Identitit bedroht fithlen. Beide Seiten haben demnach ein To-
leranzproblem, beide ertragen die Zumutung nicht, die der jeweils An-
dere fiir sie darstellt — sei dies nun das Minarett des Einwanderers oder
seien dies die liberalen Werte des Westens.

ll. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus

Nach diesem Einstieg bei unserer Gegenwart wendet Assmann den
Blick zuriick. Und zwar nicht nur, um uns ein volleres Bild davon zu
prisentieren, was er unter (religioser) Intoleranz und deren Ursachen
versteht. Vielmehr scheint es ihm vor allem darum zu gehen, nach
Formen der Therapie Ausschau zu halten, wie mit der diagnostizierten
Intoleranz umgegangen werden konnte. Gewissermafen als Kardinalt-
herapie stellt sich dabei immer wieder die Figur der >doppelten Mit-

! Der vorliegende Text ist die iiberarbeitete Version einer Response, die ich innerhalb
einer offentlichen Abendveranstaltung auf Jan Assmanns Vortrag Leitkultur und dop-
pelte Mitgliedschaft. Uberlegungen zur Toleranzdebatte vorgetragen habe. Meine Ant-
wort verfolgte den Zweck, in die auf den Vortrag folgende Plenumsdiskussion einzulei-
ten. Ich wihlte dazu die Form einer kritischen Paraphrase von Assmanns Gedankengang.
Der Abschnitt IV hat in der miindlichen Version dieser Response noch weitgehend ge-

fehlt.

128

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

gliedschaft« bzw. der >doppelten Religion< heraus. Allerdings scheint
mir, was er unter dieser Figur genauer versteht, ziemlich zu schillern.

Die erste Station auf diesem Gang durch die Geschichte ist das
2.Jh. v.Chr. Assmann vermutet, dass sich die beiden eben genannten
Formen von Intoleranz bereits in der Darstellung zeigen, welche die
ersten beiden Makkabderbiicher von der Lage in Paldstina unter den
Seleukiden geben. Dass in diesen Vergleich aber zugleich gewichtige
Verschiebungen einflieflen, wird an einem Punkt besonders augenfil-
lig: War vorher von der Intoleranz integrationsunwilliger Einwanderer
die Rede, zieht Assmann jetzt als Vergleich mit Yehuda Makkabi im-
merhin die Gewaltbereitschaft von Islamisten heran.

Ich hebe diese Zuspitzung hervor, weil Assmann sich im néchsten
Abschnitt ganz auf diese zweite Form von Intoleranz konzentriert und
dabei eine wichtige These iiber die Genese dieser Intoleranz einfliefSen
lasst. Er fragt nicht nach den Wurzeln der Intoleranz von Antiochus IV.
— wieso eigentlich nicht? —, sondern nach denjenigen des jiidischen Wi-
derstandskdmpfers Yehuda Makkabi. Dessen gewalttitige Intoleranz
sei von einem problematischen Reinheitsideal bestimmt gewesen, wie
es sich u.a. im Kriegsrecht des 20. Kapitels des Deuteronomiums finde:
primires Ziel ist die Ausrottung des Heidentums in den eigenen Rei-
hen. Und dabei héren wir natiirlich mit: Indem diese gewalttitige Form
von Intoleranz genetisch mit dem Deuteronomium in Verbindung ge-
bracht wird, wird sie zugleich eng mit der AusschliefSlichkeit der
JHWH-Verehrung verkniipft, wie sie im 5. Mosebuch ja besonders
deutlich zum Ausdruck kommt. Kritik an der Intoleranz bedeutet dem-
nach Monotheismus-Kritik — konkret: Kritik am eifernden Gott des
Alten Testaments. Zwar setze sich dieser religiose Puritanismus erst
nach dem Exil als mainstream durch, von da aus werde er dann aber
immerhin zum Modell radikaler Stromungen im Christentum und Is-
lam.

lll. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft

Nachdem Assmann genauer diagnostiziert hat, worin die (religiose)
Intoleranz und deren Ursachen seiner Ansicht nach bestehen, wendet
er sich der Frage einer moglichen Therapie dieser Intoleranz zu — nim-
lich dem Prinzip der doppelten Mitgliedschaft.

Als erstes Beispiel fiir dieses Prinzip nennt er das Judentum der

129

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

Diaspora: Einerseits will man durchaus am Gesetz festhalten, anderer-
seits integriert man sich zugleich in die Leitkultur des jeweiligen Gast-
landes. Interessant wire an dieser Stelle nachzufragen, was genauer
dazu gefiihrt hat, dass man hier mit dem Gewaltpotential der eigenen
Tradition anders umzugehen gelernt hat: War es der schlichte Uber-
lebenswille und die damit verbundene Bereitschaft sich anzupassen?
Oder konnte es nicht auch mit einem >tieferen«< Verstindnis dessen zu
tun gehabt haben, worum es im Monotheismus auch noch gehen koénn-
te (dass zu einem solchen tieferen Verstehen auch die schwierige Dia-
sporasituation beigetragen hitte, ist damit nicht ausgeschlossen)?

Wie dem auch sei, auch auf der Gegenseite, in der griechisch-ro-
mischen Welt der Spitantike, habe man damals kosmopolitisch zu den-
ken und die Vélker dieser Erde als Gemeinschaft zu verstehen gelernt.
Und auch hier ist eine deutliche Spitze mitzuhoren: Kaum zufillig
zitiert Assmann affirmativ Celsus’ Schrift gegen die Christen. Denn
die eigentliche Geburtsstunde der diesen Namen wirklich verdienen-
den Weltreligion scheint Assmann dort zu identifizieren, wo die welt-
biirgerliche Weisheit die verborgene Konvergenz aller Religionen
entdeckt, also gerade nicht in jenem Prozess, in welchem sich das Ju-
dentum und das Christentum mit ihrem Bekenntnis zum einen Gott zu
blof$ vermeintlichen Weltreligionen formierten.

Im islamischen Weltreich im 11.-13. Jh. hat sich dieses kosmo-
politische Weltgefiihl wiederholt. Aus dieser Zeit stammt die berithmte
Ringparabel, die Lessing im spiten 18. Jahrhundert wieder aufnimmt,
einer Zeit, die sich gegeniiber dem Kosmopolitismus ebenso offen ge-
zeigt habe. Lessings Parabel schafft dabei den Balanceakt zwischen or-
thodoxer Absolutsetzung des eigenen Wahrheitsanspruchs einerseits
und dem Atheismus der radikalen Aufkldrung andererseits, indem sie
den Wahrheitsanspruch relativiert, ohne die Wahrheit als Liige und
Betrug zu denunzieren. Ausfiihrlicher geht Assmann auf Lessings
Freimaurergespriche von 1778 ein, in denen dieser das Problem der
Toleranz anhand der Dialektik von Identitit und Differenz behandelt.
Lessing beschreibt darin das Problem, dass mit den politischen, religio-
sen und sozialen Vereinigungen immer zugleich Trennungen einher-
gehen — die Aufgabe der Freimaurer ist darum, diese Trennungen mog-
lichst zu tiberwinden.

Die nichste Etappe in dieser Darstellung der Geschichte der Idee
der doppelten Mitgliedschaft macht bei Moses Mendelssohn Halt, bei
dem Lessings Freimaurergeheimnis eine Ausweitung ins Universale

130

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

und Menschheitliche erfahre. Zwar sei die historische Wahrheit des
Gesetzes den Juden durchaus von Gott offenbart, nicht aber die Ein-
sicht in die zeitlosen Glaubenswahrheiten, die sie wie alle anderen
Menschen auch kraft der ihnen vom Schépfer mitgegebenen Vernunft
immer von neuem explorierend zu entfalten haben. Einmal zugestan-
den, dass damit Mendelssohn Modell einer doppelten Mitgliedschaft
addquat erfasst ist, die damit verbundene doppelte Unterscheidung
von Dogma und Lebensregel einerseits sowie natiirlicher und geoffen-
barter Religion andererseits zehrt jedenfalls von Voraussetzungen, die
alles andere als selbstverstindlich sind. Dass Assmann darauf kaum
eingeht, diirfte damit zu tun haben, dass auch er diese — nicht unpro-
blematische — doppelte Unterscheidung als sinnvoll und produktiv er-
achtet.

Das damit verbundene Problem des Verhiltnisses von sogenannt
natiirlich-verniinftiger Religion einerseits und positiven Religionen
andererseits zeigt sich auch beim nichsten Exponenten doppelter Mit-
gliedschaft — wobei wir mit Mahatma Gandhi auch bereits im 20. Jahr-
hundert angekommen sind. Interessanterweise spricht Assmann hier
zum ersten Mal nicht nur von doppelter Mitgliedschaft, sondern alter-
nierend auch von doppelter Religion. Gandhi habe namlich unterschie-
den zwischen einer allgemeinen Religion der Wahrheit, auf die alle
konkreten Religionen hinzielen einerseits, und eben diesen konkreten
Religionen wie Hinduismus, Judentum oder Christentum andererseits.
Mit der Annahme einer allgemeinen Religion unterstelle er eine Art
gemeinsamen Nenner aller Religionen, wobei diese Vorstellung, nach
dem Urteil Assmanns, Mendelssohns >Menschenreligion«< entspricht.
Es sei dies eine Religiositit, die gleichsam den innersten Wesenskern
jedes Menschen betrifft und damit zugleich Sache jedes Einzelnen und
darum niemals institutionalisiert ist. Und indem diese innere Religio-
sitdt die Quelle der verschiedenen Auspriagungen konkreter Religionen
ist, kann und soll sie diese zugleich relativieren. — Und wiederum spitzt
Assmann in seinem Sinne zu: Es soll von dieser inneren Religiositit die
Aufhebung der mosaischen Unterscheidung zwischen wahrer und fal-
scher Religion ausgehen, die in Indien zu den tragischen Konflikten
zwischen Muslims und Hindus gefiihrt habe. Das MafS jeder heiligen
Schrifttradition oder Offenbarung haben darum Vernunft, universelle
Wahrheit und Moral zu sein.

In einem letzten Schritt fragt Assmann schliefSlich, was die Idee
der doppelten Mitgliedschaft fiir das gegenwirtige Globalisierungs-

131

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

zeitalter bedeutet. Dabei kommt aber, im Gesprach mit dem Rabbiner
und Philosophen Jonathan Sacks, noch einmal eine andere Figur ins
Spiel: Gefragt sei weniger Toleranz im Sinne der Duldung des Ande-
ren, als vielmehr im Sinne der Anerkennung von Differenz. Wie Men-
delssohn unterscheide auch Jonathan Sacks zwischen universalen
Wahrheiten und Glaubenswahrheiten. Allerdings findet nun, zumin-
dest gegeniiber Gandhi, eine wichtige Verschiebung statt. Es geht nicht
mehr um das Gegeniiber von allgemeiner, innerer Religiositit einer-
seits und konkreten Religionen andererseits. Vielmehr ist das Juden-
tum in dem Sinne als partikularer Monotheismus zu verstehen, dass es
zwar an (den) einen Gott, aber nicht an eine Religion oder eine Kultur
oder eine Wahrheit glaubt. Gott ldsst sich gewissermafSen nicht auf-
teilen, er ist Einer und universal — der Gott aller Menschheit eben.
Aber streng davon zu unterscheiden ist die Religion oder der Glaube
an diesen Gott, so dass Sacks sogar sagen kann, dass kein einzelner
Glaube der Glaube aller Menschheit sein sollte.

Auch zu diesem Modell eines Denkens auf zwei Ebenen stellt Ass-
mann fest, dass es Mendelssohns Unterscheidung zwischen Menschen-
religion und konkreten Religionen auf den Punkt bringe. Aber sagen
Mendelssohn, Gandhi und Sacks wirklich alle dasselbe? Und diese Fra-
ge dringt sich einem erst recht auf, wenn Assmann Jonathan Sacks
Modell anhand der Unterscheidung von dichten und diinnen Bezie-
hungen weiter konkretisiert. Demnach sind zwar die Glaubenswahr-
heiten partikularer Religionen im Gegensatz zu Gott selbst nicht uni-
versal, aber im Horizont einer solchen Religion eben doch absolut.
Damit wird vollends klar, dass sich Jonathans Sacks Modell der Aner-
kennung von Differenz und Assmanns Modell doppelter Mitglied-
schaft so einfach nicht kombinieren lassen: Nach Jonathan Sacks wird
der jiidische Glauben an den einen Gott in den dichten und besonderen
Beziehungen seiner jiidischen Lebensform gelebt. Entsprechend kann
Sacks darum auch mit dem >Gott der Philosophen«< wenig anfangen.
Wenn ich Assmann aber richtig verstehe, dann will er Sacks an diesem
Punkt doch gerade widersprechen: Assmann scheint doch gerade anzu-
nehmen, dass, wenn Gott im Unterschied zu den partikularen Religio-
nen universal ist, dieser Gott eben gerade nicht zugleich der partikulare
Gott der Bibel sein kann. Und unterstellt er Jonathan Sacks nicht genau
darum eine Art Dualismus, dem dieser kaum zustimmen wiirde: Als
Rabbiner liebe und verehre Sacks zwar den Gott der Bibel, als Philo-
soph dagegen miisse er sich eben trotzdem an den alle unsere Vorstel-

132

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

lungen transzendierenden Gott der Philosophen halten? Es ist aber an-
zunehmen, dass fiir Sacks hierin gerade kein Widerspruch liegt. Eher
ist Assmanns Rekonstruktion von Sacks Position ein Ausdruck davon,
wie stark sich sein Modell der doppelten Mitgliedschaft von Sacks An-
erkennungsmodell unterscheidet.

Und dieser Unterschied wird nicht kleiner, wenn er gegen Jona-
than Sacks (und damit auch gegen Michael Walzer) hervorhebt, dass
die universale Ebene der Menschheit gar nichts so Abstraktes sei, wie
es die kommunitaristische Sichtweise von Sacks und Walzer unterstel-
le. In einer globalisierten Welt entstiinden eben auch auf dieser univer-
salen Ebene durchaus lebbare Traditionen und Praktiken, die ihre ganz
eigene Dichte haben. Assmann fiihrt als Beleg eine ganze Reihe von
Beispielen an, von Spendenaktionen iiber Nichtregierungsorganisatio-
nen bis zu neueren und neuesten Kommunikationsformen des Inter-
nets. Und dabei scheint er nochmals eine neue Variation seines Modell
der doppelten Mitgliedschaft in Anschlag zu bringen: Er behauptet an
dieser Stelle nicht (mehr), dass es so etwas wie eine innere, allgemeine
und universale Religion gibt. Vielmehr variiert er sein Modell an dieser
Stelle so, dass durch die verstirkten Bemiithungen um eine Globalisie-
rung der Menschenrechte und anderer universaler Werte sich eine uni-
versale Zivilisation allererst am Herausbilden sei — eine globalisierte
Zivilisiertheit, deren Werten und Normen sich auch die partikularen
Religionen unterzuordnen hitten. Um es zuzuspitzen: Es geht weniger
um die Tradierung des Gedachtnisses an partikulare, positive Religio-
nen, sondern darum, dass wir uns ein Gedichtnis der Menschheit als
Ganzer allererst machen!

Zwar hebt Assmann hervor, dass dies keine Abwertung der his-
torisch gewachsenen, positiven Religionen bedeute. Eher scheint sich
mir sein Selbstverstindnis aber dort auszudriicken, wo er bekennt, dass
suns« das spite 18. Jahrhundert niher stehe als das 19. und das 20. Jahr-
hundert: Denn seine Vision von doppelter Mitgliedschaft und Kosmo-
politismus orientiert sich eben eher an aufklidrerischen und modernen
Figuren der Einheit als an spiatmodernen Figuren der Differenz. Und
um es auf den Punkt zu bringen: Am Ende des Textes von Assmann
weifs ich eigentlich nicht mehr, wieso es die partikularen, positiven Re-
ligionen tiberhaupt braucht. Letztlich geht es um die Ausbildung eines
kosmopolitischen Gedachtnisses. Davon, dass dieses universale Ge-
ddchtnis auch von den geschichtlichen Religionen etwas lernen konnte,
ist kaum etwas zu horen. Umso mehr ist davon die Rede, dass die par-

133

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

tikularen, zur Abgrenzung und Gewalt neigenden religivsen Offen-
barungstraditionen in der Idee der allgemeinen und verniinftigen
Menschheit ihr deutliches Korrektiv haben miissen. Um es nochmals
zuzuspitzen, doppelte Mitgliedschaft im Sinne eines »sowohl - als
auch« bedeutet dann: Wir sollen universale Kosmopolitaner sein, kon-
nen als solche aber gegeniiber den partikularen religigsen Traditionen
von uns selbst und der anderen insofern duldsam sein, als diese die Idee
eines allgemein-menschlichen Ethos nicht verletzen.

IV. Zwei kritische Bemerkungen

Ich schliefle mit zwei Bemerkungen, die mein Zégern gegeniiber Jan
Assmanns Modell der >doppelten Mitgliedschaft< deutlicher zum Aus-
druck bringen sollen. Die eingehende Auseinandersetzung, die Ass-
manns luziden und provokanten Uberlegungen verdienen wiirden, ist
damit nicht ersetzt; ich deute aber wenigstens an, wortiber in einer
solchen Auseinandersetzung mit ihm (unter anderem) zu diskutieren
wiire. Der erste Punkt beschiftigt sich mit seinem Modell der doppelten
Mitgliedschaft, der zweite mit seiner Monotheismuskritik.

(1) Im Blick auf die Frage, was religiose Toleranz heute bedeuten
konnte, prisentiert uns Assmanns Text zumindest zwei ernst zu neh-
mende Modelle: sein eigenes der >doppelten Mitgliedschaft<> und Jona-
than Sacks’ Modell der >Anerkennung von Differenz<. An welchem der
beiden Modelle man sich orientiert, ist im Blick die Toleranzdiskussion
von erheblicher sachlicher Tragweite. Es geht um mehr, als den einen
einem modernen Einheits- und den anderen einem spatmodernen Dif-
ferenzdiskurs zuzuordnen.

Assmann scheint anzunehmen, dass es fiir den toleranten Um-
gang zwischen verschiedenen (religiosen) Weltsichten ein gemein-
sames Drittes braucht. Damit verbindet sich nicht nur die hermeneuti-
sche Idee, dass ohne dieses Dritte kein Verstehen des Anderen moglich

2 Die Rede von >doppelter Religion« trifft weniger auf das von Assmanns selbst favori-
sierte Modell selbst als auf dasjenige von Gandhi zu. Dieses Fazit legt zumindest der hier
besprochene Vortrag Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft. Uberlegungen zur Tole-
ranzdebatte nahe. Inwiefern dasselbe auch auf Assmanns Monographie Religio duplex:
Agyptische Mysterien und europdische Aufklirung (Berlin 2010) zutrifft — deren Ub-
erlegungen deutlich im Hintergrund des Vortrags stehen —, miisste eingehender gepriift
werden.

134

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

ist, sondern auch die (normative?) These, dass die Anhédnger verschie-
dener (religioser) Weltsichten nur dann tolerant miteinander umgehen
konnen, wenn dieses Dritte eine kritisch-normative Funktion gegen-
iiber den differierenden (religiosen) Einsichten hat. Kurz gesagt: Ge-
gentiber aller Differenz postuliert Assmann eine noch grofere Einheit.
Toleranz ist nur dann mdglich, wenn wir einen gemeinsamen welt-
anschaulichen Kern teilen (sWeltethos¢, >Kosmopolitismus«< u.4.), auf
den wir uns im Konfliktfall berufen kénnen. Wir miissen entweder an
unsere Gleichheit erinnert werden oder gleich werden, damit wir tole-
rant sein konnen.

Wieso aber muss ich, um tolerant sein zu konnen, gleich sein wie
der Andere — oder, vielleicht lebensnaher: wieso muss der Andere
gleich sein wie ich, damit ich ihn tolerieren kann? Besteht unter dieser
Voraussetzung nicht umgekehrt die Gefahr, dass ich entweder (aus
Angst, Boswilligkeit usw.) den Anderen darum nicht toleriere, weil ich
immer etwas finde, worin mir der Andere unihnlich ist oder dass ich
(in der Hoffnung auf Frieden, aus Paternalismus usw.) den Anderen
allererst gleich zu >machen« versucht bin (was eben auch in der Form
einer durchaus freundlich gemeinten Vereinnahmung des Anderen fiir
die eigene Sicht der Dinge geschehen kann)? Es diirfte nicht zufillig
sein, dass ich — obwohl mir Assmanns >weltpolitischec Ziele sym-
pathisch sind — beim Versuch, seine Uberlegungen nachzuvollzichen
immer wieder das Gefiihl habe, als wire fiir mich und meine Vorstel-
lungen von Toleranz und Universalismus innerhalb dieser Argumen-
tation gleichsam kein Platz vorgesehen.

Eher weiterfithrend, weil es sich auf den irreduziblen Pluralismus
und die Eigenart religioser Weltanschauungen stirker einldsst, diirfte
Sacks” Modell der >Anerkennung von Differenz« sein. Jedenfalls verste-
he ich dieses Modell so, dass in ihm gerade erfasst werden soll, wie der
Andere als Anderer toleriert werden kann — und zwar in dem starken
Sinne, dass der Andere nicht nur geduldet, sondern als singulir Ande-
rer anerkannt wird. Vielleicht besteht die zentrale Frage darum darin,
wo wir am ehesten die Ressourcen finden fiir ein solches Verstindnis
positiver Anerkennung von Alteritit. Ich werde im néchsten Punkt
darauf eingehen, wieso diese Ressourcen — ganz anders als dies Ass-
mann vermutet — gerade in einer bestimmten Form von Monotheis-
mus selber liegen konnten! An dieser Stelle mochte ich einzig noch
ein religionsphdnomenologisches Argument anfiihren, dass zeigt, wie-
so Sacks” Modell der Anerkennung von Differenz gewissermafSen rea-

135

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

listischer ist als dasjenige von Assmann. Paul Ricceur hat die Eigen-
tiimlichkeit der Zugehorigkeit zu einem religiésen Bekenntnis einmal
so beschrieben:

Im Unterschied zur Anhéngerschaft an eine philosophische Schule, eine An-
hingerschaft, die argumentativ vertreten und gerechtfertigt werden kann,
zumindest bis zu einem gewissen Punkt, hat die Zugehorigkeit zu einem
religidsen Bekenntnis einen einzigartigen Charakter. Zu Beginn handelt es
sich fiir die meisten um einen Zufall der Geburt, fiir manche um das Risiko
einer Konversion; unterwegs verwandelt sich die Kontingenz in eine begriin-
dete Wahl, um in einer Art Schicksal zu kulminieren, das dem umfassenden
Verstdndnis der anderen, von einem selbst und der Welt sein Siegel auf-
driickt, im Zeichen der Rezeption des WORTES eines ANDEREN, das in seinen
historischen Spuren aufgefunden und iiber lange Interpretationsverkettun-
gen vermittelt wird. Solcherart ist der existenzielle Zirkel: ein Zufall, der
durch eine kontinuierliche Wahl in ein Schicksal verwandelt wird. Die Wette

des Glaubenden ist, dass dieser Zirkel nicht vitigs, sondern gesund und be-
lebend sei.?

Das ist keine Selbstbeschreibung eines religiosen Fundamentalisten.
Und doch, wer in diesen existenziellen Zirkel des religigsen Glaubens
hineinwichst und die Wette des Glaubens eingeht, fiir den ist nicht
ausgeschlossen, dass der Andere auch (zum Teil) Recht haben kann,
aber er fiihrt das Gesprich mit jenem Anderen charakteristischerweise
eben aus jenem »umfassenden Verstindnis der anderen, von einem
selbst und der Welt« heraus — ein Verstindnis, das sich nur sehr bedingt
durch ein vermeintlich neutrales Drittes modulieren ldsst. Wenn ich
gesagt habe, dass die zentrale Frage darin besteht, wo wir am ehesten
die Ressourcen finden fiir ein Verstindnis positiver Anerkennung von
Alteritit, dann ist jetzt prizisierend zu fragen, inwiefern es gerade im
Umkreis solcher religioser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen
selbst solche Ressourcen gibt.* Die Frage ist darum die, wie Menschen,

3 P. Ricceur, Phinomenologie der Religion, in: Ders., An den Grenzen der Hermeneutik.
Philosophische Reflexionen iiber die Religion. Hrsg. von Veronika Hoffmann, Freiburg
i.Br. 2008, 93 f.

* Ich sage nicht >innerhalb, sondern >im Umkreis von¢, um nicht das problematische
Bild zu evozieren, als stelle der religiose Glaube (z.B. einer Jiidin oder eines Christen)
ein vom »iibrigen«< kulturellen Kontext geschiedenes Sinnuniversum dar. — Es sei gleich
noch ein anderes Missverstindnis zuriickgewiesen: Ich stelle nicht in Abrede, dass es
heute viele Menschen gibt, und deren Anzahl mag am Wachsen sein, die mit Assmanns
Modell der Toleranz sympathisieren oder vielleicht gar auf der Suche nach einer solchen
kosmopolitischen Menschheits->Spiritualitit« sind, wie sie Assmann selbst vorzuschwe-

136

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

gerade indem sie ihr Leben in unterschiedlichen Bezugsrahmen fiih-
ren, so mit den Anderen umgehen konnen, dass sie die Anderen dabei
als Andere anerkennen. Eine Teilantwort scheint mir darin zu liegen,
dass die selbstkritischen Tendenzen im Umkreis der jeweiligen religio-
sen Glaubensweisen gefordert werden. Ein schones Beispiel dafiir ist
das Zitat von Ricoeur. In ihm driickt sich ein religidses Selbstverstind-
nis aus, fiir welches das Moment der Selbstverpflichtung zu einem Un-
bedingten einerseits und das Moment des kritischen Bewusstseins der
Herkunft und Kontingenz dieser Selbstverpflichtung andererseits wohl
in einer gewissen Spannung liegen, aber eben gerade keinen Wider-
spruch darstellen. Die Weise, wie Ricceur dabei von der Herkunft des
Glaubens aus dem Wort eines Anderen spricht, leitet iber zu meinem
zweiten Punkt, der Frage nach dem Verhiltnis von Toleranz und Mo-
notheismus.

(2) Anders als Assmann, aber dhnlich wie Sacks sehe ich zwischen
dem commitment zu einer bestimmten religidsen Tradition (die ent-

ben scheint. Ja, man sollte gerade auch von Seiten der Theologie vorsichtig sein, solche
Entwicklungen — meistens geschieht dies unter Berufung auf Schleiermachers Annah-
me, dass Religiositit nur im Rahmen positiv verfasster Religionen vollzogen wird — von
vorneherein als unrealistisch und unlebbar zu beurteilen. Aber anders als Assmann —
und hier spreche ich zuerst einmal einfach von mir her, von der Weise, wie ich auf das
Modell der >doppelten Mitgliedschaft< reagiere — sehe ich in jenem kosmopolitischem
Tiefenstrom, den er in seinem Referat nachzuzeichnen versucht, weniger ein zwischen
den verschiedenen religiosen und kulturellen Traditionen vermittelndes >Drittes< als
vielmehr eine zum Teil andere, alternative und damit konkurrierende Form mit den
Fragen von Toleranz und Universalitdt umzugehen, als ich es aufgrund meiner protes-
tantischen theologischen Herkunft zu tun geneigt bin. Allerdings: Uberlappungen zwi-
schen Assmanns Modell der >doppelten Mitgliedschaft« und meinen protestantischen
Vorstellungen von Toleranz sind damit nicht von vorneherein ausgeschlossen. Im Ge-
genteil scheint mir, dass vieles von dem, was Assmann wichtig ist, auffillig gut mit
Toleranzvorstellungen zusammenpasst, die sich im protestantischen Raum entwickelt
haben. Das konnte aber nicht nur bedeuten, dass Assmanns Modell aufgrund seiner
(bleibenden) Herkunft weniger >kosmopolitisch¢ (in seinem Sinn) ist, als es auf den
ersten Blick zu sein scheint. Es wire iiberdies einer Untersuchung wert, wie Menschen
jiingerer Generationen, die eine solche protestantische oder wie auch immer konfessio-
nell verfasste Identitit nicht mehr oder kaum mehr mitbringen, auf Assmanns Vor-
schlige reagieren wiirden. Zehren seine dezidiert >modernenc Uberlegungen nicht
immer noch von — unausgesprochenen! — religios-kulturellen Selbstverstindlichkeiten,
ohne welche die Pointe seines Modells der >doppelten Mitgliedschaft< gar nicht zum
Tragen kommen konnte? Was bedeutet >doppelte Mitgliedschaft« fiir jemanden, der sich
als in iiberhaupt keiner oder bereits in allzu vielen religiés-kulturellen Traditionen >zu-
hause< empfindet?

137

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

sprechend zum Bezugsrahmen auch im Umgang mit anderen Traditio-
nen wird und sich gerade nicht durch ein vermeintlich neutrales Drittes
modulieren ldsst) und einem >toleranten Universalismus«<nicht von vor-
neherein einen Gegensatz. Ich habe oben die Frage gestellt, inwiefern
sich im Umbkreis religidser Selbst- und Ganzheitsverpflichtungen selbst
Ressourcen finden lassen, von denen her sich ein Verstindnis positiver
Anerkennung von Alteritit entwickeln ldsst. Ich mochte jetzt zu beden-
ken geben, ob eine gewichtige solche Ressource — der Grundintuition
von Assmann im Ansatz widersprechend — nicht gerade in einem be-
stimmten Verstindnis des Monotheismus selbst liegen konnte.

Ich habe bereits angedeutet, weswegen ich bezweifle, dass Ass-
manns >moderne«< Variante der Riickfithrung der Differenz auf Einheit
diese Ressourcen bereitzustellen vermag. Allerdings darf daraus nicht
geschlossen werden, dass die Losung nun umgekehrt in einem falsch
verstandenen, relativistischen >Postmodernismus«< liegen wiirde (der
sich damit zu kokettieren begniigt, dass wir alle verschieden sind und
dass ich darum dieses und du jenes vorziehst). Wenn ich Jonathan
Sacks richtig verstehe, dann meint er mit sAnerkennung von Differenz«
etwas Anderes. Er versucht, sein Verstindnis des Judentums als par-
tikular-universalem Monotheismus mit einem spiatmodernen Diffe-
renzdenken zu verbinden, indem er herausstellt, dass es im monotheis-
tischen Glauben an den einen Gott gerade darum geht, dass zwischen
dem universalen Gott (aller Menschen) und dem (auch dem eigenen!)
Glauben an diesen Gott unterschieden wird. Nicht zufillig erinnert
dies an Uberlegungen, die in letzter Zeit nicht nur innerhalb der Theo-
logie, sondern auch von so unterschiedlichen Philosophen wie dem
Amerikaner Eric L. Santner oder (dem explizit atheistisch argumentie-
renden) Franzosen Alain Badiou angestellt worden sind. So setzt sich
zum Beispiel Santner in seinem Buch On the Psychotheology of Ever-
yday Life®, das den interessanten Versuch macht, Rosenzweig und
Freud miteinander ins Gesprich zu bringen, kritisch mit Jan Assmann
auseinander, indem er zeigt,

dass Freud und Rosenzweig, wenngleich mit verschiedenen Idiomen und oft-
mals mit sehr unterschiedlichen Betonungen, eine radikal andere Vorstellung

> Eric L. Santner, On the Psychotheology of Everyday Life. Reflections on Freud and
Rosenzweig, Chicago/London 2001. Eben erst ist dieses Biichlein auch in deutscher
Ubersetzung erschienen: Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Be-
trachtungen zu Freud und Rosenzweig, Ziirich 2010.

138

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @


https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

der smosaischen Unterscheidung< (und der von ihr gezeigten >gottlichen Ge-
walt, wie Walter Benjamin sie nannte) zum Ausdruck bringen als Schwartz
und Assmann. Aus der freudsch-rosenzweigschen Perspektive, die ich hier
ausarbeiten mochte, setzen die biblischen Traditionen eine Lebensform ein,
die gerade um eine Offnung zur Alteritit, zur unheimlichen Fremdheit des
Anderen als genau dem Ort einer Universalitdt-im-Werden, herum struktu-
riert ist. Sowohl Schwartz’ als auch Assmanns Verstindnis des kulturellen
Pluralismus basiert auf einem, so konnte man sagen, globalen Bewusstsein,
wihrend Freud und Rosenzweig beide die Differenz zwischen dem Globalen
und dem Universellen betonen, die sich durch die >mosaische Unterschei-
dung« gedffnet hat. Wihrend das globale Bewusstsein die Entstehung von
Konflikten zwischen Kulturen und Gesellschaften auf externe Differenzen
zuriickfithrt, steht Universalitit, so wie ich den Begriff hier verwende, fiir
die Moglichkeit einer gemeinsamen Offnung auf die Unruhe und Bewegung
hin, die jeder Identitdtskonstruktion immanent ist — eine Offnung hin zur
Unheimlichkeit in jedem Ort, den wir Heim nennen. Aus dieser Sicht ist
Erlsung (oder, um den freudschen Begriff zu verwenden: die Kur) weder
eine Art letztendlicher Uberwindung noch eine vollstindige Integration die-
ser Unruhe, sondern vielmehr die Arbeit, unsere phantasmatische Organisa-
tion dieser Unruhe zu durchqueren, unsere Abwehr dagegen abzubauen. An-
ders gesagt: Fiir ein globales Bewusstsein ist jeder Fremde letztlich genau wie
ich und im Grunde bekannt; seine Fremdheit ist einem anderen Vokabular,
einer anderen Reihe Namen geschuldet, die immer iibersetzbar sind. Fiir die
psychoanalytische Vorstellung von Universalitit, der ich mich hier widmen
will, gilt das Umgekehrte: Die Moglichkeit eines >wir¢, einer Gemeinsamkeit
ist nur dadurch gegeben, dass alles Bekannte letztlich fremd ist und dass sogar
ich selbst fiir mich in einem wesentlichen Sinn ein Fremder bin. Freud und
Rosenzweig bieten eine der aussagekriftigsten Konzeptualisierungen dieser
Fremdheit und der zu ihr hin gedffneten Lebensformen; mehr noch, sie er-
moglichen die Konzeptualisierung der Fremdheit selbst als dem Ort neuer
Maoglichkeiten der Nachbarschaft und der Gemeinschaft.¢

Die Linge dieses Zitates soll nicht suggerieren, dass die Kritik Ass-
manns am Monotheismus erledigt ist. Vielmehr soll der Hinweis auf
Santners Uberlegungen zeigen, dass es sich lohnt, die Herausforderung
von Assmanns Kritik aufzunehmen — um sich aber von da her der Idee
des Monotheismus gerade von neuem zuzuwenden! Nur darf dies
nicht gleichsam mit dem Riicken zur Wand geschehen, indem man ein
bestimmtes Verstindnis des Monotheismus einfach voraussetzt und
dann gegen seine Kritiker zu verteidigen versucht. Zumindest von sei-

¢ Eric L. Santner, Zur Psychotheologie des Alltagslebens. Betrachtungen zu Freud und
Rosenzweig, Ziirich 2010, 13f.

139

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

ner jidisch-religiosen Herkunft her war die monotheistische Gottes-
verehrung ja gerade etwas, das sich nicht nur erst nach und nach, son-
dern geradezu gegen die auf die eigene Gottheit projizierten Wiinsche
und Bediirfnisse durchgesetzt hat.” Kénnte dies nicht ein bleibender
Zug des monotheistischen Glaubens sein? Nicht: Ich bin Monotheist
und verteidige darum den monotheistischen Glauben — sondern: da ist
jenes »Wort eines Anderen, das in seinen historischen Spuren auf-
gefunden und iiber lange Interpretationsverkettungen vermittelt wird«
(Ricceur), das herausfordert, Monotheist vielleicht allererst zu werden.
Im Sinne einer solchen Errungenschaft und zugleich eines solch dauer-
haften Ringens scheint sich auch Emmanuel Levinas den >Weg des Mo-
notheismus« vorzustellen:

Der Monotheismus iiberwindet und umschlief3t den Atheismus, aber er ist
demjenigen verwehrt, der nicht das Alter des Zweifels, der Einsamkeit und
der Auflehnung erreicht hat.

Der schwierigste Weg des Monotheismus miindet in die Strafle des
Abendlands. Man darf sich namlich fragen, ob der abendlindische Geist, die
Philosophie letztendlich nicht die Position einer Menschheit ist, die das Risi-
ko des Atheismus akzeptiert, das man eingehen, aber iiberwinden muf8 - als
Preis ihrer Miindigkeit.®

Jan Assmann benennt eine tatsichliche Gefahr. Es ist die Gefahr des
susurpatorischen Monotheismuss, in welchem »die eigene Partei Gott
in ihren Besitz« bringt und ihn damit »zum unbesiegbaren Agenten
der eigenen Interessen« macht.® Bereits die Bibel kennt diese Gefahr
und man kann die Schriften des Alten und des Neuen Testamentes in
ihrer Gesamtheit als ein Ringen mit eben diesem sehr menschlichen
Bediirfnis lesen, den einzigen Gott zum Instrument der eigenen In-
teressen zu machen. Dabei kommt in der Geschichte dieses Ringens
zumindest auch!® ein Verstindnis von Gott zum Vorschein, wonach

7 Vgl. dazu priagnant Konrad Schmid, »Der biblische Monotheismus«, in: Reformatio 1/
Mirz 2007, 4-10.

8 E. Lévinas, Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt a. M. 21996, 27.
9 E. Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, in: Nach Gott fragen. Uber das Reli-
giose, Sonderheft des Merkur 1999, 831f.

10 Problematische Ziige in der Geschichte der biblischen Gottesvorstellung sollten nicht
verschwiegen, sondern im Gegenteil im Blick auf unsere eigenen Wiinsche und Vorstel-
lungen nicht allzu selbstverstindlich als von uns selbst iiberwunden betrachtet werden.
Es braucht eine Lektiire der Bibel, die den Leser selbst in einen >therapeutischen« Prozess
der Selbsterkenntnis involviert — das Ringen um einen nicht-usurpatorischen Mono-

140

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

dieser sich in seiner Transzendenz jeder menschlichen Instrumentali-
sierung gegeniiber verschliefst. Oder genauer ausgedriickt: Es zeigt sich
ein Gott, der auf den Menschen als dem Anderen seiner selbst zugeht
und ihm in einer Weise nahe kommt, auf die er zum bleibenden und
wirksam-transformierenden Widerstand gegen den menschlichen
Usurpationswillen wird. Nordhofen spricht in diesem Zusammenhang
von Gottes >privativer Prisenz< und damit vom privativen Charakter
des jiidisch-christlichen Monotheismus, wie er zum Beispiel in Exodus
33 zum Ausdruck kommt: »Dieser Gott offenbart sich, indem er vor-
fithrt, wie er sich entzieht. Gott ist, wie er im zweiten der Zehn Gebote,
dem Bilderverbot, einschirft, nicht darstellbar, aber er ist auch nicht
sagbar im emphatischen Sinn.«'! Hat es da im Polytheismus das usur-
patorische Interesse an der Instrumentalisierung der Gottheit nicht
leichter?

Jedem menschlichen Interesse entspricht eine himmlische Adresse. Wer
krank ist, weif3, was er tun hat, er muf3 dem Asklepios opfern. Wer um
Fruchtbarkeit betet, wendet sich an Gaia, der Jiger an Artemis. Es entspricht
einem tiefsitzenden Tauschprinzip, das im Verkehr der Menschen unter-
einander als Grundregel sozialen Verkehrs wirkt. Nicht nur Waren werden
dquivalent getauscht, sondern auch Sym- und Antipathien. [...] Das Opfer
ist die Gabe, mit der der Fromme um Wohltaten oder mindestens um Ver-
schonung von Ungliick bittet. Auf diese Weise werden die Gétter zum Instru-
ment, mit dem der Mensch seine Zwecke verfolgt und seine Interessen be-
dient. [...] Zwar ist mit der Zuriickdringung beziehungsweise Uberformung
des antiken Polytheismus die exzessive Wechselwirtschaft mit dem Himmel
zum Erliegen gekommen, aber wo der Monotheismus Gott zum Instrument
der eigenen Interessen gemacht hat — und die Beispiel dafiir sind im Juden-
tum und Christentum reichlich vorhanden —, unterscheidet er sich vom heid-
nischen Hintergrund nicht wesentlich. Der usurpatorische Monotheismus
stellt also religionsgeschichtlich nicht eigentlich eine Neuerung dar. Er ist
bei Lichte besehen ein heidnischer Rest.

Die jiidische Aufklirung dagegen zielt auf einen wirklichen Bruch. Als
jlidische Aufklirung kann ein Denken bezeichnet werden, das in einem Pro-
zef3, der sich iiber mehrere hundert Jahre hingezogen haben diirfte, einen
Gottesbegriff entwickelt, der sich der Instrumentalisierbarkeit prinzipiell
entzieht. Hier entsteht eine wirklich neue, eine wirklich andere Religion. Sie

theismus wird dann zu einem Ringen mit sich und seinen eigenen Interessen und Wiin-
schen (als Individuum oder Gemeinschaft) selbst.
11 Nordhofen, Die Zukunft des Monotheismus, 839.

141

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hunziker

ist aus der Kritik an der bevolkerten Himmelswelt beeinflufSbarer Gottheiten
entstanden, eine Religion, die aus der Religionskritik kommt.?

Mit dieser jiidischen Aufklirung ist der Anfang dessen beschrieben,
was Levinas bildhaft als den Weg des Monotheismus in die StrafSe des
Abendlands umschreibt. Es ist dies ein anspruchsvoller, ohne Zweifel
und die Bereitschaft zur eigenen Miindigkeit nicht zu habender Weg.
Aber es scheint mir dies immer noch ein viel versprechender Weg zu
sein im Blick auf die Frage, wie es zur Toleranz des Anderen als Ande-
ren kommen kann, zu einer Toleranz in dem emphatischen Sinne, dass
der Andere nicht nur >geduldet(, sondern als singuldr Anderer aner-
kannt wird. Dass dieser Weg heute — wozu Jan Assmanns Kritik am
(usurpatorischen) Monotheismus einen nicht unwichtigen Beitrag ge-
leistet hat — auf sehr unterschiedliche Weise neu entdeckt und im Blick
auf die Toleranzdiskussion fruchtbar zu machen versucht wird, das
wollte ich mit meinen Uberlegungen wenigstens andeuten.

Es ist nicht dasselbe, ob man mit Levinas eine Phinomenologie des
ganz Anderen entwickelt oder ob man die unheimliche Fremdheit des
Anderen als den Ort einer Universalitit-im-Werden beschreibt, wie es
Santner vorschlidgt. Und von beiden zu unterscheiden wire noch ein-
mal Kierkegaards Sichtweise, der zufolge die Anerkennung der singu-
laren Andersheit des Mitmenschen aus dem Wagnis heraus erwichst,
als Glaubender vor Gott als singular Einzelner man selbst zu sein — und
eben aus dieser Erfahrung der eigenen Eigentiimlichkeit heraus »ganz
im gleichen Sinne an die Eigenttimlichkeit jedes Menschen« als Gottes
Gabe zu glauben.”® Wie gesagt, das sind durchaus unterschiedliche
Weisen, den Weg des »Monotheismus< zu gehen und dabei nach einem
Modell von Toleranz zu suchen, das die Anerkennung des Anderen als
Anderen verstindlich zu machen vermag. Und doch wihlen sie in
einem wesentlichen Punkt denselben Weg: Thr Umgang mit dem reli-
gios-kulturellen Pluralismus ist von der Suche nach einem Universalis-
mus bestimmt, der die Entstehung von Konflikten zwischen Kulturen
oder Religionen nicht auf externe Differenzen zuriickfiihrt, die dann
vom Wissen um eine, diese Differenzen umfassende, immer noch gro-
Bere globale Einheit reguliert werden muss. Vielmehr geht es um die
Entdeckung einer wesentlichen Differenz oder Fremdheit gleichsam

2 Ebd., 837f.
3 S, Kierkegaard, Der Liebe Tun. Etliche christliche Erwigungen in Form von Reden,
Diisseldorf/Kéln 1966, 300 (Herh. A. H.).

142

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?

bei mir zuhause, die mir die Moglichkeit gibt, jeden Anderen als An-
deren anzuerkennen. Wenn ich es richtig sehe, dann stehen im Hinter-
grund dieser Entdeckung die Traditionen des Bilderverbots und der
Negativen Theologie. Daran anschlieflend schlage ich vor, >doppelte
Mitgliedschaft« im Sinne einer Unterscheidung innerhalb des eigenen
Glaubens an Gott verstehen: als die immer von neuem zu vollziehende
Unterscheidung zwischen dem universalen Gott selbst und dem eige-
nen Glauben an diesen Gott, die den Raum fiir den je grofleren Gott
(auch gegen die eigenen Wiinsche und Interessen) immer von neuem
offen zu halten versucht.

143

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard (Basel)
»Der Ungrund des Widerspruchs«

Zur Aktualitit von Moses Mendelssohn

Moses Mendelssohn erwihnt in einem frithen und kaum ausgegorenen
Aufsatz einige Gedanken iiber das Erhabene, die sich in den spiteren
Schriften {iber das Theater wiederfinden, den folgenden Befund semio-
tischer Art. Er sagt unter anderem: Nur der Naive halte das Bezeichne-
te wichtiger als das Bezeichnende, weil edle Einfalt sich eben nur an den
Gegenstand an sich halte, ohne das Verhiltnis von Nennung und Be-
nanntem zu verstehen.! Dieser Gedanke Mendelssohns ist nicht unge-
wohnlich, hat doch das 18. Jahrhundert bereits jene semiotische Unter-
scheidung gekannt, die im 20. Jahrhundert als Ausdifferenzierung der
Zeichenstruktur, als Signifikat und Significans, bekannt werden sollte.?
Heute ist diese Unterscheidung, mit der das Zeichen als Triger von
Bedeutung als entzaubert erscheint, verbreitete epistemologische Kon-
vention.

Was damals einem jungen Mendelssohn aus dem Diskurskontext
seiner Zeit heraus einsichtig war, kehrt in seinem Reifewerk wieder als
gesteigertes Bewusstsein, dass die Verschiedenheit der Bedeutungen
der Zeichen durch beharrliches, aber notwendigerweise stets unvoll-
stindiges Verhandeln von politischen Differenzen zu einem gemein-
schaftlichen Band fithren miisse. Mendelssohn verkniipft also eine
semiotisch-epistemologische Differenz mit ordnungspolitischen Re-
gelvorstellungen und Kommunikationserwartungen. In seinem Jerusa-
lem oder iiber die religiose Macht und Judentum vermerkt er zum
Zeichencharakter von Wort und Schrift, dass »die Veranderungen, die
in den verschiedenen Zeiten der Cultur mit den Schriftzeichen vor-

! Moses Mendelssohn: Uber das Erhabene und das Naive in den schénen Wissenschaf-
ten, in: Asthetische Schriften, hg. v. Otto E. Best, Darmstadt 1974, S. 243.

2 Vgl. Carola Hilfrich: Les écrit de Moses Mendelssohn sur le langage et sur l'écriture:
commencement oubliés d’'un discours judéo-allemand moderne sur les langues, in: Re-
vue Germanique Internationale 17/2002, S. 41-53.

144

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

gegangen, [...] von jeher an den Revolutionen der menschlichen Er-
kenntnis tiberhaupt, und insbesondere an den mannigfaltigen Abinde-
rungen ihrer Meinungen und Begriffe in Religionssachen, sehr wichti-
gen Antheil« hétten — und so erscheint ihm deswegen »die Erfindung
des Wortes [auch] in den Wissenschaften von grofler Wichtigkeit«.?
Die Einsicht in den Zeichencharakter von Schrift, Bild und Worten
macht es Mendelssohn notwendig, das Recht auf »Licht und Wahr-
heit, das allein dem Allwissenden vorbehalten bleibt, gegen jede An-
mafSung einer Inanspruchnahme zuriickzuweisen und dem Menschen
nur anheimzustellen, sich einzig durch das gemeinsame Gliick hegende
Handlungen und durch eine gemeinsame Suche auszuzeichnen. Das
Gesprich, das solcherart auf gegenseitiger Duldung und Anerkennung
beruht, gilt deswegen dem gemeinsamen Entdecken des »Ungrundes
des Widerspruchs«.* Dieses Wort ist ein Zitat, das im Text an die Er-
wihnung der an ihn gerichteten »Lavaterschen Wiinsche« nach einer
Taufe anschliefSt. Nicht etwa der »Urgrund des Widerspruchs«, was
nur eine neue verborgene Einheit postulieren wiirde, sondern der » Un-
grund«, mit seiner Nichtauflgsbarkeit von Differenz, ist Kern und
Knackpunkt politischen und menschlichen Aushandelns. Wort und
Schrift sind hier, als Triger einer Bedeutung, erst lesbar im Kontext
einer ethischen Anleitung zur Praxis. In einer oft zitierten Schliissel-
stelle sagt Mendelssohn in seiner Schrift Jerusalem: »Ich erkenne keine
anderen ewige Wahrheiten, als die der menschlichen Vernunft nicht
nur begreiflich, sondern durch menschliche Krifte dargetan und be-
withrt werden konnen«.>

Mendelssohns Appell zur Bewihrung ist deutlich verkniipft mit
dem Verzicht auf den Anspruch, eine geoffenbarte Wahrheit stehe iiber
dem rechten Handeln, das sich aus menschenfreundlicher Einsicht er-
gibt. Aus den Maximen, Lebensregeln und Geboten der Religion lasse
sich zwar sehr wohl das vernunftgeleite Handeln erhellen, aber der
Sinn der biblischen Schriften wird nicht aus einer geschlossenen Exe-
gese, sondern vom Leben her durch vernunftgeleitete und kritisch re-
flektierte Handlungen erkundet. Mendelssohn weigerte sich, in den

> Moses Mendelssohn: Jerusalem oder iiber religiose Macht und Judentum, und Vor-
rede zu Manasse Ben Israels >Rettung der Juden<, hg, v. David Martyn, Bielefeld 2001,
S. 100f. Im Weiteren nach dieser Ausgabe zitiert.

4 Mendelssohn, Jerusalem, S. 83—85.

5 Mendelssohn, Jerusalem, S. 86.

145

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

hermeneutischen Zirkel hinein zu springen und einer Sehnsucht nach
Parusie anheimzufallen. Damit legte er die Grundlagen dessen, was wir
heute als pluralistische Konzeption von ziviler Gemeinschaft, ziviler
Religion und ziviler Kultur bezeichnen. Mendelssohn richtete also
den Blick auf die gesellschaftliche Realitit. Er stellte sich der Frage,
wie Staat und Religion zu ordnen wiéren, um Handlung und Gesin-
nung, »Bewegungsgriinde« und »Wahrheitsgriinde« durch »offent-
liche Anstalten so einzurichten, dass sie zum allgemeinen Besten iiber-
einstimmen«. In Mendelssohn aufklidrender Rhetorik ist Religion eine
héchst inspirierende Quelle des Verhiltnisses der Menschen gegeniiber
Gott, die — er nennt alle drei in einem Atemzug — »fiir die Kirche,
Synagoge oder Moschee« gleichermaflen zutrifft, nicht jedoch fiir die
Verhiltnisse der Menschen gegeneinander, die allein Gegenstand der
biirgerlichen Verfassung sein sollen.® In diesem Konzept werden Ein-
sichten, Gebote oder Lebensregeln sehr wohl unter dem Leitbegriff
Offenbarung vermittelt, doch Worte und Schrift behalten »kein Men-
schenalter ihren Sinn unverindert«, sondern erlangen durch die his-
torische Entwicklung einen neuen Bedeutungsreichtum. Hier haben
wir also die bereits erwihnte Unterscheidung von Signifikat und Sig-
nificans: Jede Schriftlichkeit ist in der Mendelssohn’schen Diktion in
sich problematisch, indem das Zeichen, das Schrift-Alphabet der Of-
fenbarung, schon menschliche Konvention darstellt und als anthro-
pologisch-historisches Kulturgut — »Cultur ist ein Fremdling in der
Sprache« — einem unausweichlichen Bedeutungswandel unterliegt. Ca-
rola Hilfrich und auch Amos Funkenstein haben auf diese »scharfe
Wendung zu Fragen iiber Sprache und Kultur« bei Mendelssohn hin-
gewiesen.”

Mit Moses Mendelssohn (1729-1786) steht aber auch ein Philo-
soph der Aufklarungszeit vor uns, der keineswegs in der gern gepfleg-
ten Vorstellung einer umfassenden, neuen >Aufklirung« aufzugehen
bereit gewesen war. Seine Skepsis galt einem Aufklarungsbegriff, der
die Aufklirung selbst schon als geschichtliche Bewegung verstehen
wollte: als eine Bewegung namlich, die absolute Einheit predigte, wo

¢ Mendelssohn, Jerusalem, S. 39.

7 Amos Funkenstein: Jiidische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt a. M. 1995,
S. 160-165; zitiert: Carola Hilfrich: » Cultur ist ein Fremdling in der Sprache«. Zu Mo-
ses Mendelssohns Kulturbegriff, in: Bernhard Greiner u. Christoph Schmidt (Hg.), Ar-
che Noah. Die Idee der >Kultur< im deutsch-jiidischen Diskurs, Freiburg i.Br. 2002,
S. 25-48.

146

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

sie immer noch partikular war, und Universalitit in Anspruch nahm,
wo blof8 eine spezifische Religion oder eine einzelne Kultur gemeint
war. Moses Mendelssohns Reserve gegeniiber dieser Tendenz, Partiku-
lares in einen totalisierenden oder holistischen Anspruch zu tiberfiih-
ren und solche Uberfiihrungen geschichtsphilosophisch zu legitimie-
ren, zeichnet sein Leben und Wirken aus. Damit begriff er im Schof3
der eigenen Epoche die Problematik der Andersheit, der Differenz als
eine politisch-semiotische Konstellation. Er hat damit auch die Kon-
stellation bezeichnet, die den Anspruch der Aufklidrung in ihre Krise
tiberfiihren muss, also jene Entropie, wo vermeintliche Einheit gegen
die Andersheit gestellt wird und zur Intoleranz fiihrt. Es gab deswegen
fiir Mendelssohn, angesichts den Erwartungen seiner christlichen Um-
welt, auch keinen Anlass, weder von der eigenen Religion oder Traditi-
on abzuriicken noch in eine andere Glaubenswahrheit iiberzutreten.
Mendelssohns Aktualitit liegt in seiner Einsicht, dass Aufklirung und
Kultur, Theorie und Praxis als zueinander widerstindige Seiten erst
noch zu vermitteln wiren.®

Die Spannung zwischen universaler Rationalitdt, in der das Poten-
tial zur Verallgemeinerung angelegt ist, und gesellschaftlicher Realitit,
in der die kulturelle Situation als partikulare Perspektive, als Wunsch
nach einer eigenen kulturellen Identitit bzw. Zugehorigkeit manifest
wird, macht dieses delikate Verhiltnis von Aufklarung und differenten
Kulturen bzw. kulturellen Formen des Lebens deutlich. Einerseits
spricht Aufklarung aus der Autonomie, die in der Theorie unteilbare
Unabhingigkeit bendtigt und deren einziges Mittel im Sich-Aufkldren
selbst besteht; andererseits ist alle gesellschaftliche Wirklichkeit, in der
sich Menschen als Biirger und Biirgerinnen vorfinden, schon stets an
Kultur gebunden und von deren vielfdltigen Formen und Ausdrucks-
weisen geprigt.’ Darin liegt eben der Witz der semiotischen Unter-
scheidung, wenn das Erhabene nicht dem Naiven anheimgestellt wer-
den soll.

Unbeschadet seiner prinzipiell angenommenen Autonomie und
Universalitit ist das menschliche Denken gemifs Mendelssohn darauf
angewiesen, sich in einem kulturellen Zusammenhang erkliren zu

§ Dazu vgl. Carola Hilfrich: »Lebendige Schrift«. Reprisentation und Idolatrie in Mo-
ses Mendelssohns Philosophie und Exegese des Judentums, Miinchen 2000, S. 41 ff.

° Dazu Willi Goetschel: Moses Mendelssohn und das Projekt der Aufklirung, in: The
German Review 7, 1996, S. 163175, bes. S. 171.

147

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

miissen und diese kulturelle Bindung an Tradition zu respektieren, ohne
sich darin in >edler Einfalt« zu beschrinken. Diese Konstellation hat die
Suche nach dem gemeinsamen >Ungrund des Widerspruchs< immer
wieder vor lokal bedingte, historisch erklirbare Anspriiche gestellt,
wenn kulturelle Formen, wie sie in Uberlieferungen zum Ausdruck ge-
langen, sich selbst als universalen Horizont und damit vermeintliches
sEndziel« darstellten. Diese wiederkehrenden Verfithrungen auf dem
Feld des Politischen werden dann manifest in messianischen Schwir-
mereien, geschichtsphilosophischen Einklammerungen, apokalypti-
schen Ideologien, Anspriichen auf Weltherrschaft, popularisierendem
Reden — Wirkungen, die Isaiah Berlin als die »ziigellose«, aber auch
»bleibend wirksame« Seite der Romantik charakterisierte.’® Mendels-
sohn zog hingegen das Fragmentarische, oder genauer: den philoso-
phisch gewitzten politischen und kulturellen Diskurs vor. Dies macht
sein Denken und sein Leben ohne Zweifel zu einem priifenswerten
Modell fiir Reflexionen unserer Gegenwart. Denn es war Mendels-
sohn, der radikale Toleranz und politischen Wahn als gesellschaftspoli-
tische Gegenziige und damit auch die Moglichkeit, dass Toleranz in die
Krise kommen kann, {iberhaupt begriff. Wenn man seine Schriften
liest, wird auch deutlich, dass er sich weigerte, seine semiotisch begriin-
dete Kritik in eine irgendwie entfernte metasprachliche und metahis-
torische Aufhebung zu iiberfithren. Er wollte die zu Tage tretenden
Spannungen in keinem Fall in chiliastischen Einbildungen, imaginier-
ten Totalitdten oder geschichtsphilosophischen Konstrukten arretiert
wissen. Das Wissen um die zeit- und raumgebundene Verschiedenheit
der Bedeutungen der Zeichen lief3 ihn erkennen, dass der >Ungrund des
Widerspruchs« nur auszuloten, nicht aber aufzuheben war.
Naheliegend war, das Verfahren des Sich-Aufkldrens auch auf die
Deutung der jiidischen Religion und Kultur zu beziehen. Gegeniiber
den sozial eingeschliffenen Konventionen eine dem Wandel angemes-
sene Deutung des Judentums zu provozieren, und dabei zu einer sol-
chen Deutung ohne den rechtlichen Zwang nach dem Spiel eines Jus
circa sacra zu gelangen, war bei Mendelssohn in der Unmoglichkeit
fundiert, Glauben und Gesinnungen zu delegieren oder gar einzufor-
dern. Religion instruiert eine prinzipiell individuelle Existenzweise, in
der Totalkonzepte, wie imaginierte Erlosung, kollektive Erméchtigung
oder revolutionirer Sturz, unangemessen sind. Religion, im Sinne

10 Tsaiah Berlin: Die Wurzeln der Romantik, hg. v. Henry Hardy, Berlin 2004, 203-247.

148

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Mendelssohns naturrechtlich eingebunden, kann deshalb per se kein
Rechtsprinzip begriinden. Dies annehmen zu wollen, wire nur eine
Form der Idolatrie. Aus einer jiidischen Perspektive, wie sie Mendels-
sohn konstruierte, ist zudem eine Scriptura sola, das heifit eine Theo-
logie ohne miindliche Tradition, die sich im >Ungrund des Wider-
spruchs¢ fortdenkt und von der Quelle, der Schrift, immer wieder
emanzipiert, undenkbar.’’ Solcherart kommt eine Deutung und Be-
trachtung des Judentums einer aus der Tradition geschépften Umko-
dierung gleich, die aus einer theologischen Konstruktion wie auch von
kultischen Konventionen weg zu einer ethischen Praxis im Alltag ge-
langt.

Die Fiille von Mendelssohn-Interpretationen, die sich durch das
19. Jahrhundert ziehen, sind von Alexander Altmann, dem Heraus-
geber der Werke Mendelssohns, schon eingehend vermerkt worden.’
Diese Fiille ist wirkungsgeschichtlich durch teils idealisierende, teils
Mendelssohn aus dem Philosophiekanon exkludierende, aber auch ihn
apologetisch in Schutz nehmende Momente gekennzeichnet. Sie sind
von rezeptionsgeschichtlichem Interesse, weil sie gedankliche Reflexe
nach dem jeweiligen Bediirfnis spiterer Zeit darstellen. Deswegen
driingt sich als erstes Verfahren auf, sie zunichst als historisches Mate-
rial zu verstehen, welches wegzurdumen ist, um Mendelssohn in seiner
Epoche selbst zu Gesicht zu bekommen. David Sorkin versuchte als
erster, Mendelssohn aus einer verzerrenden Legendenbildung und Ste-
reotypisierung herauszulsen und ihn an seine Epoche zuriick zu er-
statten; er sieht ihn als Vermittlungsinstanz einer religiosen Aufkla-
rung, die das sokratische und das mosaische Gesicht im Phianomen
Mendelssohn sichtbar werden ldsst.’* Mendelssohn, der es — im Kon-
text des preuSischen Staates gelesen — nie weiter als zum sogenannten
Schutzjuden in einer unteren Klassenzuteilung gebracht hatte, lebte
nicht nur wirtschaftlich, sondern auch rechtlich in einer prekiren Si-
tuation. Ohne christliche Freunde, vorab Friedrich Nicolai und beson-
ders Gotthold Ephraim Lessing, der ihm in seinem >Nathan der Weise«
eine Denkmal setzte, wire Mendelssohn gesellschaftspolitisch nicht

' Dazu Gershom Scholem: Tradition und Offenbarung als religiose Kategorien des
Judentums, in: Scholem, Judaica 4, Frankfurt a. M. 1984, S. 189-228.

12 Alexander Altmann: Einleitung, in: Moses Mendelssohn, Jubiliumsausgabe, Bd. 8:
Schriften zum Judentum 2, Stuttgart / Bad Canstatt 1983, S. Ixvi-Ixxxviii.

15 David Sorkin: Moses Mendelssohn and the Religious Enlightenment, London 1996.

149

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

denkbar gewesen. Die Provokation durch Johann Caspar Lavater, die
iibrigens den Basler Staatsschreiber und Freund Mendelssohns Isaac
Iselin gegen Lavater aufbrachte, setzte Mendelssohn einem nicht gerin-
gen Risiko aus, den preufSischen Behorden verdichtig zu werden, wenn
seine Entgegnung nicht vorsichtig genug ausfiel. Er war als Jude im
eigentlichen Sinne des Wortes »>toleriert¢, nur aufgrund von >Schutz-
steuern< geduldet, ohne die Sicherheit eines biirgerlichen Rechts zu
genieflen.

Dem Verfahren der historischen Kontextualisierung Mendels-
sohns steht ein alternativer Vorschlag gegeniiber. Carola Hilfrich hat
vorgeschlagen, eine »Reiteration« von Mendelssohns Schreiben zu wa-
gen, um ihn auch heute angemessen verstehen zu konnen.™* Im Rah-
men der hier an dieser Tagung aufgeworfenen Frage nach >Toleranz
heute« neige ich eher diesem Verfahren zu, ohne deswegen die histori-
sche Situierung auszuschlieflen oder das Interesse an Ideengeschichte,
wie es Dominique Bourel vertritt, wenn er Mendelssohn zwischen
Leibnitz und Kant ansiedelt, zu negieren.’> Mein Interesse an Men-
delssohn ist, sein Schreiben als anhaltenden Widerstand gegeniiber to-
talisierenden, starr hierarchischen, teleologischen oder hegemonialen
Ordnungen allgemeinen Denkens lesbar zu machen. Mendelssohn
selbst hatte zum Beispiel am Ende seines 1783 erschienen >Jerusalems
die Furcht gedufSert, dass der eine Verfassung beratende »Congress in
Amerika das alte Lied [...] einer herrschenden Religion« anstimmen
konnte.’* Herrschende Religion — das wird heute ohne Zweifel lesbar
als Anspruch auf Totalitarismen, die gemify der Analyse von Hannah
Arendt sich in Antisemitismus, Nationalsozialismus und Stalinismus
weltlich Bahn brachen.”” Wir kénnen zu diesen sakularen politischen
Theologien, die im Grund der Moderne idolatrisch sind, heute alle re-
ligiosen Fundamentalismen und die aus ihnen Profit ziehenden Krifte
des Terrors dazu rechnen.

In der politischen Auseinandersetzung, in der die unterschiedli-

4 Hilfrich, »Lebendige Schrift«, hat zu diesem Verfahren den Begriff der Reiteration
vorgeschlagen.

15 Dominique Bourel: Moses Mendelssohn, Begriinder des modernen Judentums, Zii-
rich 2007.

16 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134, dort FufSnote 22. Hervorhebung im Text.

17" An dieser Stelle weise ich darauf hin, dass Hannah Arendts Studie Urspriinge des
Totalitarismus, erstmals 1951 auf Englisch erschienen, fast 60 Jahre danach durch Idith
Zertal auf Hebraisch publiziert worden ist (Hakibbutz Hameuchad, 2010).

150

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

chen Weltteile sich aus ihrer je eigenen Vergangenheit zu begreifen
versuchen und gleichzeitig im gemeinsamen Reden von der Globalisie-
rung ihre Identititsbediirfnisse, ihre kulturellen Verschiedenheiten
und ihre Furcht vor Traditionsverlust ausformulieren, ist die Bedeu-
tung und die Wahrnehmung religioser Konflikte gewachsen.' In his-
torischer Perspektive ist diese Wahrnehmung bereits fiir die 1920er
und 30er Jahre in Nordamerika zu verzeichnen, wenn wir die deut-
lichen Absagen an einen kulturellen Monismus im Denken von John
Dewey, Oliver Wendell Holmes und Randolphe Bourne beachten; dies
stand damals im Zeichen eines liberal-protestantischen Diskurses, der
von jiidischen und afroamerikanischen Intellektuellen, wie Franz Boas
oder Alain Locke, sekundiert wurde und seither als >Pragmatismus<
und >Pluralismus< firmierte.” Horace Kallen, der amerikanisch-jiidi-
sche Philosoph dieser Denkrichtung, verstand 1924 unter dem Zionis-
mus gar ein Pluralisierungskonzept fiir eine >Amerikanisierung¢< des
Judentums, das kulturell mehrstimmig orchestriert sein wiirde.?® Seit
den 1960er Jahren, begleitet von Olkrise und den Verwerfungen in
kommunistischen und kapitalistischen Gesellschaften, ist auch das
Wiedererwachen der Religionen spiirbar geworden. Es erscheint als
Phidnomen der sozialen und kulturellen Identititssuche: Die alten For-
men von Existenz sind, wie Saul Bellow vermerkt hat, ausgelaugt und
die neuen noch lange nicht in Sicht.2! Wo diese Schieflagen in Form
von drastischen Gewaltkonflikten und terroristischen Aktivititen ka-
taklystisch wahrnehmbar und durch Medien ein entsprechendes Ge-

18 Mitchell Cohen: In Defense of Shaatnez. A Politics for Jews in Multicultural Ame-
rica, in: David Biale, Michael Galchinsky, Susannah Heschel (Eds.), Insider/Outsider.
American Jews and Multiculturalism, Berkeley / Los Angeles 1998, S. 34-54.

1 David A. Hollinger: Science, Jews, and Secular Culture. Studies in Mid-Twentieth-
Century American Intellectual History, Princeton 1996, S. 17-59. Louis Menand: The
Metaphysical Club. A Story of Ideas in America, New York 2001, S. 337-408. George
Hutchinson: The Harlem Renaissance in Black and White, Cambridge / London 1995,
S.29-93. Ein bemerkenswertes Zeugnis dieser Frucht findet sich bei Alain Locke u.
Bernhard J. Stern: When Peoples Meet. A Study in Race and Culture Contacts, New
York / Philadelphia 1942, 2. Aufl.1946.

2 Horace M. Kallen: Culture and Democracy in the United States [1924], hg. von Ste-
phen J. Whitfiled, New Brunswick 1988, S. 59-117.

21 Saul Bellow, im Gesprich mit Michael Ignatieff und Martin Amis, in: Voices, Moder-
nity and its Discontents, London 1987. Dazu vgl. Jonathan Rutherford: A Place Called
Home. Identity and the Cultural Politics of Difference, in: Ders. (Hg.), Identity. Com-
munity, Culture, Difference, London 1990, S. 9-27.

151

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

sicht erhalten, wie es der 11. September 2001 vor Augen fiihrte, stellt
sich jeder Gesellschaft die Frage nach den Grenzen der Toleranz in
einem Zeitalter der Ungewissheiten. Was aus dem Dunkel des 20. Jahr-
hunderts, insbesondere in den Kriegen, Genoziden und Briichen der
1910er bis 40er Jahre hervortritt, spiegelt sich, iiber das Ende des
Jahrhunderts hinaus, in Gegenfacetten, in kritischen Theorien, im
Rechtswandel, im Postkolonialismus wider. Es handelt sich um Gegen-
facetten, die eine Problemanzeige transportieren: den sukzessiven Ver-
trauensverlust in jene Definitionsmichte, die nach der Abhalfterung
einstiger imperialer Projekte und Kriegsideologien nun das Verdienst
um Emanzipation, Abolitionismus und Demokratie in der Welt fiir sich
allein beanspruchten. Die Resistenz dagegen, so in Gestalt der Vokabel
>Postkolonialismus¢, provoziert wiederum das Aufkommen neokonser-
vativer Krifte. Das mit solcher Emotionalitit verkniipfte Interesse fin-
det heute — ernst zu nehmende und deshalb stets kritisch zu priifende —
Resonanzbdden, so wenn in konservativ gestimmten Kreisen befiirch-
tet wird, dass die Idee einer universalen Moral preisgegeben und statt-
dessen in der Gesellschaft eine sreligioses, sprich: sislamische< Missio-
nierung der >westlichen< Welt propagiert werde.?

Wenn von Kulturen im Plural die Rede ist, dann ist vorweg zu
sagen: >Multikulturalitit« ist eine gesellschaftspolitisch begriffene Rea-
litdt und nicht eine Utopie von Intellektuellen — auch das eine semioti-
sche Unterscheidung, die sich edler Einfalt und naiver Betrachtung ent-
windet. Vor allem aber ist zu betonen, dass die Allgemeine Erklirung
der Vereinten Nationen, die Idee der Menschenrechte als Volkerrecht
zu etablieren, in einem Moment der Geschichte verkiindet wurde, als
deutlich war, dass man sich dafiir kaum mehr auf die menschliche Na-
tur berufen konnte. Erst der Krieg gegen ein Regime des gesetzlichen
Unrechts katalysierte die Idee der Menschenrechte, wie sie seit dem
spiten 18. Jahrhundert in 150 Jahren ausformuliert wurden, in eine
universale Erklirung, international verbindliche Normen zu schaf-
fen.? Diese gelten, wie dies auch jiidische Juristen gesehen haben, seit-
her einzig dem Schutz des Individuums, nicht aber dem des Kollektivs,

22 Als ein Dokument solcher Befiirchtungen vgl. u.a. Daniel Pipes, The Danger Within.
Militant Islam in America, in: Commentary, 112/4, November 2001, S. 19-24.

» Dazu Johannes Morsink: The Universal Declaration of Human Rights. Origins, Draf-
tings and Intent, Philadelphia 1999, S. 36-91, der die ablehnenden Haltungen einzelner
Staaten zur Darstellung bringt.

152

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

will sagen: kulturellen oder religidsen Minderheiten.?* Und die Not-
wendigkeit gesetzlicher Moral lag nicht im utopischen Glauben an die
menschliche Vernunft, wozu es nach den Erfahrungen im Genfer Vél-
kerbund keinen Anlass gab, sondern einfach in der Erinnerung an den
menschlichen Horror.?> Menschenrechte samt ihren spezifischen Nor-
men bestehen also nicht wegen, sondern gegen die spezifische Natur
des Menschen, die letztlich indifferent gegeniiber dem Andern ist. Sie
entstehen aus historisch-politischen Griinden, aus den »Zeugnissen
der Furcht«, und weniger aus Erwartungen, die durch religitse, mora-
lische oder kulturelle Hoffnungen, die naturgemifl immer partikular
oder gruppenspezifisch bleiben, genihrt sind.?

Als rechtspolitische Realitit erweist sich der geschilderte Umstand
als entscheidendes Argument in doppelter Richtung: Einerseits zu-
gunsten des menschenrechtlichen Universalismus, andererseits zu-
gunsten von Pluralismus innerhalb einer partikularen Gemeinschaft
selbst. So forderte Monika Maron in ihrer Rede zur Verleihung des
Lessing-Preises eine Reformierung des Islams mit Berufung auf Men-
delssohn, denn Letzterer sei nicht nur gegen den machtigen preufSi-
schen Staat gestanden, sondern hitte auch gegen das Rabbinat ge-
kdmpft, dessen Interesse auf die religivse und soziale EinschlieSung
des Judentums gerichtet war.”’ Dieser Hinweis fiihrt uns zur Gegen-
frage, ob denn dadurch nicht auch die Identitit, die kulturelle Selbst-
behauptung einer Gemeinschaft, verloren gehen kénnte. Denn wo
Menschen sich an ihrer Herkunft orientieren und wo sich Menschen
aus religioser, geschlechtlicher oder anderweitig lebensideologischer
Begriindung als Gruppe konstituieren, spielt die Moglichkeit einer
Identifizierung mit bestimmten, als stabil erachteten Werten eine er-
hebliche Rolle. Diese Werte werden zur Tradition erklart und in neuer
Bewusstheit als Fundus der Wertorientierung imaginiert und mittels
Riickgriffen legitimiert. Um dies in einer offenen Gesellschaft aller-

# Vgl. Jacques Picard: Zwischen Minorititenschutz und Menschenrecht — Paul Gug-
genheims Rechtsverstindnis im Wandel, 1918-1950, in: Jahrbuch des Simon-Dubnow-
Insituts, IV, 2005, S. 112-130.

» Tsaiah Berlin: European Unity and Its Vicissitudes, in: Berlin, The Crooked Timber of
Humanity, London 1991, S. 204 f.

% Siehe die Diskussionen in Michael Ignatieff, Human Right as Politics and Idolatry,
hg. v. Amy Gutmann, New York 2001, S. 77 f.

77 Monika Maron: Das Licht des Wissens. Was von Lessing und Moses Mendelssohn
iiber den Umgang mit dem Islam zu lernen ist, in: Spiegel 4, 2011.

153

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

dings bewerkstelligen zu konnen, ist eine Auseinandersetzung mit den
etablierten Narrativen der Geschichte und Gesellschaft unausweich-
lich. Im giinstigen Fall wird ein Diskurs produziert, der als alternative
Fortschreibung von Geschichte und Kultur nachvollziehbar bleibt. Die
Deklarationen literarischer und historischer Selbstdeutung sollen den
Ausgangspunkt profilieren, durch den am Ende ein neues kulturelle
Narrativ einer Minderheit hervorgebracht wird. Fiir eine Minderheit
wiirde das Fehlen einer solchen Méglichkeit von Alteritit bedeuten,
dass sich eine Gemeinschaft darin schwicht, ihrer allfilligen Anfech-
tung oder ihrer Diskriminierung entgegentreten zu konnen.

Die Wirkungsgeschichte des Moses Mendelssohn ist dafiir ein
einleuchtendes Beispiel. Auf seine Person und auf eine auch explizit
als >Zeitalter Mendelssohns«< deklarierte Zeitgeschichte bezogen sich
jene jiidischen Historiker in Deutschland, wie Heinrich Graetz und
Abraham Geiger, welche in der Mitte des 19. Jahrhunderts das Studium
des Judentums und der jtidischen Geschichte als Gegennarrativ begrif-
fen — und das heif3t, in der Lesart amerikanisch-jiidischer Intellektuel-
ler heute, als eine eigentliche sGegengeschichte, um der Dominanz der
christlichen Geschichtsschreibung und deren theologischer Deutung
des Judentums, die weitgehend negativ und judenfeindlich war, begeg-
nen zu kénnen.?® Die jiidischen Historiker des 19. Jahrhunderts ver-
standen, dass die Sprache einer Minderheit auf die Vergangenheit re-
kurrieren musste, aber in der Absicht, damit eine Zukunft zu schaffen.
Die Konstruktion der jiidischen Geschichte, so der Titel eines 1846 er-
schienen Essays von Graetz, kam einer Innovation gleich, einer — da-
mals noch im Zeichen des philosophischen Idealismus ausformulierten
- Historisierung und Erfindung von Tradition, um der Minderheit tiber
die Postulierung eines eigenen modernen Volkbegriffs — im Sinne Be-
nedict Andersons als imaginierte Gemeinschaft — Achtung nach innen,
Selbstbehauptung nach aufSen und biirgerliche Anerkennung im All-
gemeinen zu verschaffen.?

% Siehe Susanna Heschel: Jewish Studies as Counterhistory, in: Biale, Galchinsky, He-
schel, Insider/Outsider, S. 101-130.

» Heinrich Graetz: Die Konstruktion der jiidischen Geschichte. Eine Skizze [1846], Ber-
lin 1936. Der Autor von 1846 sah sich in seinem Essay selbst als im »Zeitalter Mendels-
sohns« lebend. Zur geschichtstheoretischen Einordnung vgl. das Nachwort von Ludwig
Feuchtwanger in dieser Ausgabe des Schocken-Verlages. Zum Begriff der imaginierten
Gemeinschaft vgl. Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Ori-
gin and Spread of Nationalism, London / New York 1991, S. 155-163.

154

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

Ohne eigene Geschichte keine gemeinsame Zukunft: Perspektiven
lassen sich, so die Erkenntnis, nur durch eine Erinnerung gewinnen, als
einem kognitiven Akt, mit dem ein Zugang zur Welt und gleichzeitig
der Ausbruch aus Festlegungen durch duflere Vorurteile und domi-
nante Deutungen moglich ist. Allerdings — und dies ist die Grenze —
unterliegt eine solche Anstrengung, die >Sub<-Version zu leisten, einer
erheblichen Voraussetzung, die zu ignorieren in die Enge und Selbst-
ausschliefung fithren miisste: Werden die historischen und aktuellen
Wechselwirkungen zwischen dem eigenen >Ort« mit der >Welt< verzerrt
oder verkiirzt wahrgenommen, entstehen holistisch Muster von Inklu-
sion und Exklusion.®® Die Entwicklung einer Selbstdeutung tiber Ge-
schichte und Zukunft ist darauf angewiesen, sich selbst kritisch mit der
Beziehung von Ort und Welt auseinanderzusetzen, wenn sie nicht in
den gruppenspezifischen Innenbereichen kleben bleiben will. Als Vo-
tum lief3e sich heute beispielsweise das Ringen um die Rolle und Stel-
lung der Frau im Judentum anfiithren.® Auch Marons Deutung des
Islams in ihrer Lessing-Rede, die auf Mendelssohns bzw. seine Aus-
einandersetzung innerhalb der eigenen Reihen im 18. Jahrhundert re-
kurriert, ist ein — auch die Legendenbildung stirkendes — Votum, das in
der Fortschreibung der Emanzipationsdebatten seit dem 19. Jahrhun-
dert steht.”> Allgemeiner formuliert: Findet dieser Vorgang und die
Beleuchtung dieser Konflikte im kulturellen oder historischen Narrativ
einer Gemeinschaft keinen Platz, riskiert jede Gruppe, dass sie von
auflen fixiert bleiben wird, weil sie im Innern kulturell nicht innovativ
genug zu werden vermag und an Tabuzonen kleben bleibt. Die Uber-
windung von Selbsteinschlielungen allerdings garantiert keineswegs
das Ausbleiben von Feindschaft, wie das Beispiel des Antisemitismus
seit 1870 zeigt, der sich weniger gegen religids-orthodoxe als vielmehr
gegen sikular-liberale Juden richtete. So bieten Fixierungen wie ebenso
die Durchbrechung dieser Fixierungen mittels Reformen leider den
Feinden einer zivilen Gesellschaft und den Gegnern eines selbst- und
kulturbestimmten Deutungsangebotes argumentativ oft gleicherma-

3en Stoff fiir ihre offenkundige Nichtbelehrbarkeit.

% Talcott Parson, Structure and Process in Modern Society, New York 1960, S. 16 ff.

31 Fiir die Schweiz vgl. Valérie Rhein: Zwischen Religionsgesetz und sozialer Konventi-
on. Die Frau im Judentum, in: Frauenfragen, Zeitschrift der Eidgenossischen Kommis-
sion fiir Frauenfragen (EFK), Bern 2010, S. 69-74.

3 Auf die Legendenbildung um die Person Mendelssohns, die zwischen Verehrung und
Ablehnung schwankt, ist oben schon verwiesen worden.

155

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

Nur auf den ersten und oberflichlichen Blick mag deswegen die
Tatsache der Pluralitit von Kulturen und Religionen zu irgendwelchen
Relativierungen des Menschenrechtskonzepts Anlass geben, so wenn
etwa behauptet wird, dass die menschenrechtliche Emanzipation ledig-
lich einem s>westlichen< oder europiischen Kulturerbe einzuordnen
wire. Fiir ein interkulturelles Menschenrechtsgesprich und fiir das
Aushandeln gegenseitiger Anerkennung erweist sich aber, dass ein re-
duzierender Riickgriff auf unverriickbare Werteformeln nicht ausrei-
chend ist — gerade angesichts der Unrechts- und Genoziderfahrungen,
die in den unterschiedlichen Regionen des Globus feststellbar sind.
Vielmehr bezeichnet die dem menschenrechtlichen Universalismus
eingeschriebene Aufklirung jenen Anspruch auf Miindigkeit des In-
dividuums, das sich in unterschiedlichen kulturellen Kontexten ver-
wirklichen will und dafiir auf die Idee der Gerechtigkeit angewiesen
bleibt.®

Dass heute die Berufung auf geoffenbarte Wahrheiten und auf
gesellschaftliche Privilegien, in welchem kulturellen oder religigsen
Lebenszusammenhang auch immer, nicht mehr ausreicht, lisst uns an
Mendelssohn denken. Moses Mendelssohn in Ziirich, in New York, in
Jerusalem, in Islamabad oder in Mumbai wiirde uns heute vermutlich
darauf hinweisen, dass den differenten Welt- und Schriftdeutungen
innerhalb von lokalen Gesellschaften gerecht zu werden, nicht leicht
fallt und auch ziemlich paradox erscheint. Er wiirde vielleicht wieder-
um von der gemeinsamen Suche nach dem >Ungrund des Wider-
spruchs< reden — diesmal von der anderen Seite, von der Allgemeinheit
des Sich-Aufklirens her, um die Argumente zu sammeln. Es erschiene
ihm wohl unméglich, sich auf universale Werte zu berufen, wenn da-
mit exklusiv Anspriiche partikularer Moral begriindet werden sollen.
Den Kommentatoren der deutschen Bundesverfassung, die den ersten
Artikel zur Unantastbarkeit der Menschenwiirde als {iberpositives,
transzendenzhaltiges Fenster bezeichneten, das von Sonderinteressen
nicht in Anspruch genommen werden diirfe, wiirde er ohnehin zustim-
men.** Ob er sich Forderungen einer saffirmativ action< anschlieflen

% Vgl. Daniel Thiirer: Modernes Vélkerrecht. Ein System im Wandel und Wachstum —
Gerechtigkeitsgedanke als Kraft der Verdnderung, in: Zeitschrift fiir auslindisches 6f-
fentliches Recht und Vélkerrecht, Heidelberg Journal of International Law 60, 2000,
S. 557-603.

% Theodor Maunz, Giinter Diirig u.a.: Grundgesetz, Kommentar, Nrn.2 und 5 zu

156

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

konnte, bleibt aber ungewiss. Nationale Kulturdefinitionen, ge-
schlechtliche Bevorzugungen, religiose Privilegierungen oder esoteri-
sche Exklusivitit mogen zwar durch moralische Erklirungen gestiitzt
erscheinen, um kulturelle Differenz oder Herstellung von Gerechtig-
keit oder auch nur Prestige zu beanspruchen. Aber solchen Erkldrung
mangelt letztlich Evidenz: Was universal giiltig sein soll, kann nicht
mit einer Berufung auf Partikulares begriindet werden. Weit eher lau-
fen solche Erklirungen auf seichtem Grund auf: Sie leben von der Wei-
gerung, die eigene Tradition, das eigene Haus auf die Unteilbarkeit von
Grundrechten hin zu befragen. Anders gesprochen: Die Suche nach
dem Ungrund der Widerspriiche ist nicht abgeschlossen. Solange das
Problem der Entfremdung des Menschen in den jeweiligen religiosen
und kulturellen Provinzen nicht verstanden und eine gegenseitige
Anerkennung nicht verhandelt werden kann, bleibt diese Geschichte
offen.

Die Praxis, die sich fir Mendelssohn damals als zentrale Frage
stellte, ist als Problem — auch nach Immanuel Kant und der Genese
der Biirger- und Menschenrechte — geblieben. Gewandelt hat sich die
Theorie in ihrer lokalen bzw. kulturell spezifischen Sedimentierung,
indem ein globalisiertes Rechtsvokabular, das die Demokratie als
offentliche Vernunft zum Gegenstand hat, auf abrufbare Bilder und
Referenzen aus den unterschiedlichen Kulturen angewiesen ist, um
vermittelbar zu sein. Amartya Sen hat in dieser Hinsicht eine scharf-
sinnige, kluge Reflexion mit zahlreichen Materialen aus den in Indien
wirkenden Gerechtigkeitsvorstellungen beigetragen.® Sein Pladoyer
zielt nicht auf die Ausformulierung einer perfekten, umfassenden Ge-
rechtigkeit, die dem kantianischen Idealismus geniigen wiirde, sondern
eher auf das ergebnisorientierte Aushandeln eines Terrains, auf dem
sich Ungerechtigkeit vermeiden und {iberwinden lésst. In dieser Hin-
sicht ist Sen also ein Mendelssohn und iiberdies Isaiah Berlin verwand-
ter Denker. Immerhin hat dieses Terrain seine Fixpunkte auf der Karte:
Zu den minimalen Kernbestinden eines Schutzkatalogs der Menschen-
rechte, der durch seine Universalitit iiber religiosen, kulturellen und
politischen Ideologien steht, gelten heute — neben der Unversehrbar-
keit von Leib und Leben und der Respektierung grundsatzlicher Aspek-

Art 1; und Hermann Mangoldt, Friedrich Klein, Das Bonner Grundgesetz, Kommentar,
3. Aufl.,, Bonn 1989, Bd. 1, S. 34.
% Amartya Sen: Die Idee der Gerechtigkeit, Miinchen 2010.

157

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

te der Menschenwiirde in der Privatsphire — die Verbote der Diskrimi-
nierung, der internationale Straftatbestand des Genozids und die Ach-
tung von Willkiirverfahren im Justizbereich.? Die Genese dieses Ka-
taloges bringt zu Bewusstsein, dass selbst die groflen Prinzipien der
Gleichheit, der Freiheit und der Gerechtigkeit konflikthaft in einem
steten >Ungrund des Widerspruchs«stehen, der politisch gemeinschaft-
liches Entdecken erfordert.

Dass das Verbot der Diskriminierung immer noch auf Konstrukte
wie >Religions, >Rasses, >Farbe, >Geschlecht« und >Herkunft« bezogen
werden, macht die Hartnickigkeit der Vorurteile, gegen die Mendels-
sohn einst in den Kampf zog, auch semiotisch bzw. sprachlich deutlich.
Es gab in historischer Perspektive sehr gute Griinde, dass beispielsweise
die Indische Union in der UNO den - erfolgreich eingebrachten — An-
trag stellte, das Wort >Farbe« in die Erklarung der allgemeinen Men-
schenrechte aufzunehmen (das Wort ist im Text hinter der Vokabel
>Rasse« platziert), ist >Farbe< doch ein beredter Ausdruck fiir die Ge-
schichte der Kolonien, in denen mehr als die Hilfte aller Menschen
einst gelebt hatten.’” Im Abstand von mehreren Jahrzehnten aber sind
diese Signifikanden zumindest als problematisch zu betrachten. Jeden-
falls kontrastiert die Diktion der Vermeidung heute, zumindest in als
>westlich< apostrophierten Gesellschaften, mit der lauten Propagierung
des farblich und sexuell >multikulturell< Attraktiven, dem morpho-
logisch-visuelle Qualitdt und entsprechende Beachtung in Moden und
Medien zukommt. Ali Sethi hat uns jedoch am Beispiel seiner Heimat
Pakistan letzthin deutlich gemacht, wie Vorurteile als Kategorien ver-
schoben werden konnen. Anstelle der >Rassen< oder >Farben« treten
heute wiederum auch die >Religionenc als Konstrukte auf den Markt-
platz des Politischen und seiner Reden. In den Schulen erwirbt man
sich 16bliche Punkte durch die nachgeplapperte These, wonach die Hin-
dus und Muslime des Subkontinents historisch zwei distinkte und se-
parate Nationen wiren (»Two Distinct and Separate Nations«).” In

% Zur Diskussion eines interkulturellen Normenkonsenses vgl. Alison Dundes Ren-
teln: International Human Rights. Universalism Versus Relativism, Newbury Park
1980; dazu auch Heiner Bielefeld: Menschenrechte — universaler Normkonsens oder
eurozentrischer Kulturimperialismus, in: Manfred Brocker u. Heino Nau (Hg.), Ethno-
zentrismus. Moglichkeiten und Grenzen des interkulturellen Dialogs, Darmstadt 1997,
S. 256-268.

3 Morsink, Universal Declaration, S. 102—105.

38 Alj Sethi: Two Distinct Nations, in: New York Times, June 11, 2010.

158

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

dieser Reihung wird Religion zum wichtigen, hoch geplusterten Glied
einer Kette, das ethnische, nationale und letztlich implizit >rassische«
Begriindungen oder Erklirungen fiir Krieg, Krisenbewirtschaftung
und gesellschaftliche Konfliktaustragung auffihrt.

Wir kénnen hier von einer Theologie sprechen, die in der Tradi-
tion der ethnizistischen Politik — mit ihrem Machtanspruch auf den
Korper und das Denken — steht. Es wire beispielsweise auch zu unter-
suchen, wie in Israel der politische Diskurs unter den jiidischen Israelis,
die aus aller Welt zugewandert sind und eigene Traditionsbeziige ein-
gebracht haben, beziiglich >Religion, >Rassen< und Farbzuschreibun-
gen gefiihrt wird, wenn es um die Verortung der Nation geht. Oder
mit welchen entsprechenden Vokabeln Palastinenser ihre Auseinander-
setzung im Zuge eines nation-buildings fiihren. Oder wie in Irland sich
>Religion« als Teil sozialer Verhiltnisse in einem politischen Konflikt
tiber Jahrhunderte eingenistet hat. Oder wie in der Schweiz eine medial
hochgefahrene Debatte iiber Minarette als Symbol des Politischen ver-
sus die Privatheit des Religidsen inszeniert wird. Uberhaupt lohnt sich
die Frage, welche neue Funktion >Religion¢ als Substitut fiir Sozial-
bzw. Kérperpolitik und seine Inszenierungen in den Metaphern von
>Blut< oder >Farben« oder >Geschlecht« an irgendeinem Punkt der Welt
spielt, und inwiefern damit soziale Ungleichheit und eine partikular
gemiinzte Inanspruchnahme von monetiren, schulischen, sexuellen
oder anderweitigen Privilegien begriindet werden.

Immerhin und bei all solcher Skepsis gegeniiber dem hier proble-
matisierten Enthusiasmus der Menschenrechtsrhetorik und einem ent-
sprechenden Missbrauch durch ideologische Propagandisten — durch
den menschenrechtlichen Universalismus wurde auch die reflexive
Distanz gegentiiber der eigenen Tradition gewonnen, mit denen in Eu-
ropa der Diskurs der Verstindigung mit Menschen anderer Herkunft
oder Orientierung iiber eine gesicherte und friedliche Koexistenz ge-
fithrt werden konnte. Darin sind europiische Juden prisent.?® Es geht —
verallgemeinert gesprochen — um die Innovation einer community of
communities und einer Kultur der Kulturen, um eine gemeinsam ge-
teilte Offentlichkeit, wie sie in den Gedanken der deutsch-jiidischen
und besonders auch den schottischen Aufklarern in zentralen Ansdtzen

% Ein Plidoyer dazu bietet Diana Pinto: Juden im multikulturellen Europa?, in: Baby-
lon 19, 1999, S. 119-127. Ebenso das Vorwort bei Biale, Galchinsky, Heschel, Insider/
Outsider, S. 1-13.

159

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacques Picard

ausformuliert worden ist. Pluralismus innerhalb einzelner Religionen
und Kulturen ist — vielleicht und vermutlich — ein Schliissel fiir die
Selbsterhaltung einer Gruppe, fiir die Reaktualisierung der eigenen
Gemeinschaft in einer komplex gewordenen Welt. Jedenfalls aber ist
Pluralismus einer, wenn auch nur einer der Faktoren, um Toleranz in
multireligids und multikulturell gewordenen Gesellschaften auf die
Dauer zu etablieren. Dahinter 6ffnet sich dann das Feld des sozialen
Kapitals, die Frage nach Gerechtigkeit, das Erfordernis der Umvertei-
lung, die Debatte iiber Eigentumspolitik, das Skandalon um den Besitz
von fremdem Leben und Kérpern. In den Worten Mendelssohns: »Wer
die Wahrheit liebt, liebt den Frieden« — was ein konkretes Verfahren
der Verhandlung der Andersartigkeit im Zeichen universal verfasster
Regeln meint, die den Fragen nach Gerechtigkeit und Ausgleich zu
entsprechen imstande sind.* Wenn dies in Normen und Formen des
Zusammenlebens iiberfithrt wird, dann im Bewusstsein der Universali-
tit der Menschenrechte — nicht als einer neuen Idolatrie, die gegen
Traditionen und Innovationen des kulturell Anderen gesetzt werden,
sondern als 360-Grad-Blick, der gewitzt aus historischer Erfahrungen
die vielen >Provinzen des Menschen« (Elias Canetti) mit Besonnenheit
und Scharfsinn zu wigen weifs.

Was mit Mendelssohns Werk und Beispiel vorliegt, ist keine Apo-
logie der einen oder anderen Seite von Judentum, sondern eine poli-
tisch-semiotische Theorie, in der die Bereiche von Recht und Religion,
von Politik und Theologie aufgetrennt und entflechtet werden. Dieser
Gewinn an Autonomie steht nicht gegen die Tradition, sondern wirkt
als deren Fortschreibung durch die Neubestimmung der Rolle von Re-
ligion, aber auch jener des Staates, an deren Anfang der einzelne
Mensch unbesehen seiner Herkunft und Bindung gestellt wird. Denn
Tradition ist, wie Hermann Levin Goldschmidt aus Ziirich, der Stadt, in
der einst Lavater wirkte, betont hat, nicht festgefiigt, sondern dyna-
misch auf die Welt hin angelegt, weshalb Mendelssohn, der diese Span-
nung produktiv gemacht hat, ihm als der »erste bewusste Jude auf dem
Boden der Neuzeit« erscheint — die beste Verkdrperung der »Freiheit
fiir den Widerspruch«.** Mendelssohns Jerusalem definiert die Ver-

4 Mendelssohn, Jerusalem, S. 134.

4 Hermann Levin Goldschmidt: Das Vermidchtnis des deutschen Judentums, Werke
Bd. 2, Wien 1994, S. 25. Vgl. auch Hermann Levin Goldschmidt: Freiheit fiir den Wider-
spruch, Werke Bd. 6, Wien 1993.

160

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @


https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Ungrund des Widerspruchs«

tragstheorie nicht, wie noch bei John Locke, dem es um die Vermeidung
von Biirgerkriegen saller gegen allec ging, als eine einseitige Kom-
petenziibertragung von Freiheiten des Einzelnen an den Staat als Inha-
ber von ordnender Macht. Eher postuliert Mendelssohn die gegenseiti-
ge Kodierung von Vertridgen im Zeichen des Friedens, wodurch das
Partikulare durch stetes Aushandeln sich dem >Ungrund des Wider-
spruchs< anndhert und behutsam, aber durchaus zwingend — und in
einem langen, sehr langen Prozess des Lernens — den universalen
Boden gewinnen will.

161

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27. @


https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860288-107 - am 24.01.2026, 04:18:27.



https://doi.org/10.5771/9783495860298-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Leitkultur und doppelte Mitgliedschaft
	Doppelte Mitgliedschaft oder Anerkennung von Differenz?
	I. Gegenwart
	II. Diagnose: Intoleranz und Monotheismus
	III. Therapie: Doppelte Mitgliedschaft
	IV. Zwei kritische Bemerkungen

	»Der Ungrund des Widerspruchs«

