
632 Rezensionen

Anthropos  110.2015

norms for earthquake resistant construction, if it fails to 
provide basic social services and so on, it is very conve-
nient to blame nature for its disasters. Science should not 
fall to that trap. 

The fact that we still use to talk about “natural disas-
ters” reveals the important role natural phenomena con-
tinue to play in the manipulation of power relations and 
control of societies. In this sense, the current dossier is a 
very useful and important contribution to the discussion 
about disasters and their consequences, even if it is but a 
tiny step, and considerably more investigation, especially 
by social sciences, is necessary.

Harald Mossbrucker

Ingold, Tim, and Gisli Palsson (eds.): Biosocial Be-
comings. Integrating Social and Biological Anthropology. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2013. 281 pp. 
ISBN 978-1-107-02563-9. Price: £ 55.00

The authors of “Biosocial Becomings” are trying to 
overcome the European dualistic style of thinking, which 
splits the world into binary domains such as nature – cul-
ture or biology – and society. Science and humanities 
stood on the dualism for centuries; a division of anthro-
pology is a proof of that. The essays included in the book 
demonstrate how the European thinking is deeply trapped 
in the dualism of this type. The texts also document the 
way the European thinking is characterised by inclination 
to divide the world to sets of independent entities, such as 
individual humans and animals, which are separable from 
their environments and from a world as such. Anthropolo-
gist Tim Ingold illustrates this in his introductory chap-
ter “Prospect.” He devoted it, among others issues, to an 
analysis of concept of “human being.” It connotes an idea 
of a human as an independent entity, because the noun is 
derived from the verb “to be,” which is often used for a 
definition (human is …). In addition, we give to humans 
different positions in the order of nature by the phrase 
“human being.” Why do we not use a similar phrase such 
as “elephant being” or “mouse being”?

According to the authors, our thoughts remain trapped 
in the idea of the world as if consisting of discrete units, 
such as organisms or machines. The authors of “Bioso-
cial Becomings” emphasise that we have to rethink the 
concept of naturalness of biological processes in the light 
of new technologies and medical procedures. There are 
such issues as assisted reproduction, egg or sperm do-
nation, and surrogate motherhood. Is it even possible to 
keep dividing line between human and machine or man 
and woman?

The authors argue that we are determined neither by 
nature nor culture, but humanity is rising and develop-
ing during lifetime by various effects. According to the 
authors, it is appropriate to think about human life as a 
process of “biosocial becoming.” The humans should be 
conceived as “Biosocial Becomings.” The authors are of 
the opinion that the premise that humans are evolution-
ary finished and closed organic systems, which are just 
reproducing, is just wrong. The same is true of culture, 
which is as “that complex whole” gradually installed to 

the body since its birth. This assumptions are rooted in 
19th-century thinking of the skin as a boundary of or-
ganism; the skin separates organism from environment, 
which affect the organism. Part of the environment is also 
a culture, which is exogamous in regard to individual or-
ganism. The authors work with many examples demon-
strating that humans are inseparable from their environ-
ment and that bodily boundaries of humans are floating. 
Noa Vaisman (chap. 6), for example, analysed the case in 
the Supreme Court of Argentina regarding the biological 
identity of a young man who was kidnapped as a child. 
He refused to be tested. The Court ruled that his identity 
can be determined by testing shed-DNA collected in his 
home. Where is then a boundary of the individual and his 
identity? This and others examples are a challenge for 
thinking in dichotomies, on which European science, so-
cial science, and humanities are based for centuries.

The book addresses many interesting issues. For in-
stance, the authors argue that sociobiology and evolution-
ary psychology stand on tautology, because its representa-
tives define culture by culture itself. Evolutionary social 
sciences build upon an assumption that culture has to be 
“pre-installed” in our minds, since capacity for learn-
ing culture is one of the results of biological evolution. 
The authors insist that this sociobiological or evolution-
ary psychological assumption is a form of essentialism. 
Everyone is born into a culture, which he or she, thanks 
for “pre-installed” mental disposition, acquires by non-
genetic transmission. For the model to work well, it is 
assumed that cultural diversity is but a phenotypic ex-
pression of universal principles, on which every culture 
is based. In other words, there cannot be a culture based 
on different principles than any others. Were it otherwise, 
we could not acquire this culture at all, it would be like 
an attempt to install an operating system on an unsuit-
able platform.

The authors are convinced that the style of thinking 
in units (single species, organisms etc.) is rooted in Neo-
Darwinism, which operates with units as to be externally 
distinctive and internally homogenous. The authors con-
sider Neo-Darwinism old-fashioned. Tim Ingold even be-
gins his introductory chapter with an allusion to Friedrich 
Nietzsche: “Neo-Darwinism is dead” (1). The connota-
tion of a dead God is pertinent, because many scholars 
worship Darwinism as an idol. A recent discussion with-
in evolutionary theory is interesting within this context. 
Edward O. Wilson and some others scientists reawaken 
the idea of group selection as a part of processes called 
multilevel selection, which Wilson recently popularised in 
the books “The Social Conquest of the Earth” (New York 
2013) and “The Meaning of Human Existence” (New 
York 2014). The idea provoked a stormy reaction from 
Richard Dawkins and some others. In any case, it seems 
that paradigm is now shifting.

The essays included in the book are highly informative 
and inspiring. I am pleased that the authors actually build 
upon an interdisciplinary approach. The texts are based 
not only on findings and theories of social and biological 
anthropology, but the authors also benefit from various 
concepts of philosophy, psychology, and other scientific 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-632 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:00:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-632


Rezensionen

Anthropos  110.2015

633

fields. The “Biosocial Becomings” is a highly original 
volume including inspiriting texts. I personally find the 
book ground-breaking, because it is really an effort to re-
store connection of social and biological anthropology.

Martin Soukup

Juncker, Kristine: Afro-Cuban Religious Arts. Popu-
lar Expressions of Cultural Inheritance in Espiritismo and 
Santería. Gainesville: University Press of Florida, 2014. 
174 pp. ISBN 978-0-8130-4970-0. Price: $ 74.95

Kristine Juncker es historiadora del arte; en esta, su 
primera monografía, tiene por objetivo realizar una com-
pilación de documentaciones visuales, a fin de trazar una 
historia del arte afrocubano. Se trata de un estudio trans-
nacional, ya que la investigación se llevó a cabo en los lu-
gares en los que actuaron las cuatro santeras que forman 
el foco del libro: en Nueva York (varios años), dieciocho 
meses en Cuba, entre los años 2002 y 2004, y tres meses 
en Puerto Rico. El trabajo se centra en altares, que son 
esenciales en la parafernalia ritual de santeros y santeras; 
en este caso, en altares del espiritismo y de la Regla de 
Ocha (Santería). En casi todo, la imagen más utilizada era 
la Virgen de la Caridad del Cobre (correspondiente a Oc-
hún en la Regla Ocha), Eleguá, el orisha que “abre los ca-
minos”, y una muñeca en la que se encarnan las almas de 
los muertos. A lo largo de la investigación, la autora pre-
senció más de cien misas espirituales y varias docenas de 
celebraciones de la Regla de Ocha, sin ver dos ceremonias 
iguales, ya que existe variación y creatividad en cuanto a 
las artes visuales, música y danza. También se adaptan a 
distinto tipos de audiencias y son diferentes, según sea el 
objetivo de las mismas.

El libro consta de cuatro capítulos más uno de conclu-
siones. Luego de un iluminador análisis de la bibliografía 
pertinente (capítulo 1), sigue, en sendos capítulos, el tra-
tamiento de las actividades de cuatro espiritistas y sante-
ras, emparentadas no por lazos sanguíneos, sino a través 
de un parentesco ritual: Tiburcia (1861–1938), Hortensia 
(1906–1992, una huérfana adoptada por la anterior) e Ilu-
minada (1918–1981, capítulo 3). Esta última, nacida en 
Puerto Rico, emigró luego a La Habana y de allí, en 1959, 
a Nueva York. Allí conoció a Carmen (1933), que dirigía 
un centro espiritista, de quien fue su mentora. Nacida en 
Puerto Rico, Carmen emigró a Nueva York, y de allí nue-
vamente a Puerto Rico, sin haber vivido nunca en Cuba. 
Común a todas ellas fue su origen humilde, problemas de 
salud y todo tipo de desgracias, que las llevó a abrazar la 
actividad religiosa.

Debido a la época de la investigación y las fechas de 
fallecimiento de las santeras, Carmen (que nunca estuvo 
en Cuba) fue la única de ellas con la que Juncker pudo 
conversar en Puerto Rico. ¿Cuáles son entonces sus fuen-
tes? En primer lugar, conversaciones mantenidas con la 
hija adoptiva de Tiburcia, que sigue habitando la casa ha-
banera que pertenecía a aquella. Además, varias fotos de 
altares de la década de 1940–50, que fueron encargadas 
por Hortensia. A los problemas inherentes de la fidegni-
dad de la tradición oral, estas fuentes son en parte elu-
sivas, ya que generalmente los objetos de los altares de 

la Regla de Ocha se destruyen a la muerte de la santera, 
mientras que los del espiritismo son tan sencillos que no 
se conservan (flores, recipientes para agua, velas). Ade-
más, los santeros suelen poseer objetos a los cuales los 
une una íntima relación, y de los cuales raramente ha-
blan. Tiburcia, por ej., tenía en su dormitorio dos gabine-
tes cerrados; cuando falleció, los objetos que se hallaban 
en ellos fueron destruidos, y nadie sabe hoy cuáles eran. 

Tiburcia, la iniciadora de esta familia ritual, nació en 
un ingenio azucarero de la provincia habanera y migró, 
luego del colapso de la esclavitud, a La Habana, donde 
fue iniciada por una exesclava originaria de Africa occi-
dental. Ambas eran miembros del Cabildo Africano Lu-
cumí. Su altar central, que formaba el centro de su culto, 
era, el de la Virgen de la Caridad del Cobre. Juncker indi-
ca que su prominente posición representa la importancia 
de las mujeres y es un recordatorio sutil de las nuevas po-
siciones de líderes que tenían las mujeres negras a princi-
pios del siglo XX (62).

El capítulo 3 se halla dedicado a Hortensia, adoptada 
por Tiburcia y quien heredó la casa a la muerte de aque-
lla. Continuó allí las prácticas religiosas, ampliando con-
siderablemente el número de adeptos e iniciados (se cal-
cula que inició unos doscientos santeras/os a lo largo de 
su vida). El hecho que Hortensia hiciera fotografiar sus 
altares, era, según Juncker, contrario al secreto en que se 
mantenían estos cultos, ya que las autoridades perseguían 
a los seguidores de la Regla de Ocha, el Palo Monte y a 
los Abakuá. Cuando se contemplan las fotografías que es-
tán en posesión de su familia y reproducidas en el libro, 
no es posible compartir esa opinión de la autora: los al-
tares muestran a la Virgen del Cobre, rodeada de plantas. 
Este altar no podría haber suscitado ninguna persecución 
por parte de las autoridades de la época, ya que se trata-
ba de una figura del catolicismo popular aceptada social-
mente (Recordemos que ya en 1916 la Virgen del Cobre 
había sido declarada Patrona de Cuba). Hortensia practi-
caba también el Palo Monte, una religión con fuertes in-
fluencias del Congo, que sí estaba sujeta a persecuciones. 
Con muy buen tino, Hortensia tenía este altar en la parte 
trasera de su casa, a salvo de miradas curiosas. De esta 
tendencia de su praxis ritual sus descendientes no saben 
prácticamente nada.

El capítulo 4 se basa en Iluminada, que nació en Puer-
to Rico y emigró a Cuba en 1938, donde fue iniciada por 
Hortensia. Debido a problemas de convivencia no especi-
ficados, Iluminada emigra a Nueva York en 1959, con el 
surgimiento de la revolución cubana. Allí conoce a Car-
men, asimismo originaria de Puerto Rico, que practicaba 
el espiritismo en un centro que había fundado, a quien 
inicia en la Regla de Ocha. Su altar incluye la figura del 
indio, y otras, ausentes en los altares anteriores.

Una de las más importantes conclusiones de esta mo-
nografía se refiere a lo que se entendía bajo “espiritismo”, 
ya que, a diferencia de una opinión generalizada, Juncker 
argumenta que una examinación de los escritos de Kardec 
muestra que probablemente no tuvieron influencias en el 
tardío siglo XIX y temprano siglo XX. Más bien se trata 
de un espiritismo afrocaribeño. Los escritos de Kardec, 
por lo demás, tuvieron influencias mínimas, ya que él no 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-632 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:00:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-632

